
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Gli eretici d'Italia, vol. II

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Gli eretici d'Italia, vol. II


Author: Cesare Cantù



Release date: November 3, 2014 [eBook #47277]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Carlo Traverso, Claudio Paganelli, Barbara

        Magni and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This file was produced from images

        generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GLI ERETICI D'ITALIA, VOL. II ***





GLI


ERETICI D'ITALIA


DISCORSI STORICI




DI




CESARE CANTÙ




Error cui non resistitur, approbatur: et veritas
quaæ minime defensatur, opprimitur.



Papa Felice III ad Acacio.







VOLUME SECONDO





TORINO


UNIONE TIPOGRAFICO-EDITRICE


Via Carlo Alberto, casa Pomba, Nº 33


1866







INDICE








DISCORSO XXI.


PAOLO III. L'ARETINO SUGGERIMENTI DI RIFORME. TEATINI E GESUITI.

Alessandro Farnese avea studiato sotto Pomponio Leto, poi alla Corte dei
Medici erasi formato nell'erudizione elegante e ne' facili costumi; parlava
squisitamente italiano e latino, rifuggendo ogni frase che classica non fosse:
amante delle belle arti, cominciò in Roma il più bel palazzo del mondo;
teneva splendida villa presso Bolsena; affabile e mansueto quanto magnifico,
indulgeva alle fragilità umane, e prediligeva un figlio, che poi diffamossi
col nome di Pier Luigi duca di Parma. Da Alessandro VI creato
cardinale, in quarant'anni aveva assistito a cinque conclavi; quando di sessantasette
anni, in prima per ispirazione, poi per iscrutinio, i trentasette
elettori a schede aperte lo celebrarono papa.

Da Martino V in poi nessun altro romano era salito pontefice, onde
pensate che tripudj menò il popolo! Denominatosi Paolo III, non volle
che i Farnesi paressero da meno dei Medici, sicchè ordinò a Michelangelo
di continuare i cartoni pel Giudizio universale e i palazzi sul Campidoglio;
fece in Vaticano la sala Regia e la cappella Paolina, sul Palatino gli orti
Farnesiani, e può dirsi rifabbricasse Roma; colla fortezza Paolina tenne
in freno i Perugini: spossessò i sempre riottosi Colonna. Persuaso che
si riesce sempre, purchè s'abbia la pazienza d'aspettare e l'abilità di cambiare
le vie secondo le circostanze, bilanciossi anch'egli tra la Francia, sempre
breve dominatrice in Italia, e Carlo V che, prevalendo, avrebbe qui
dominato solo: e sperò aver riconciliate le due emule potenze e pacificatele
nel congresso di Nizza, dove col re di Francia e coll'imperatore cercò impedire
gl'incrementi della Riforma e l'avanzarsi dei Turchi, contro i quali
esibiva 200,000 scudi d'oro e 12,000 armati, oltre la facoltà d'alienare
beni ecclesiastici per mezzo milione d'oro.

Ma insieme poneva improvido studio a ingrandire il suo Pier Luigi,
al quale attribuì varj dominj della Santa Sede, e infine il ducato di

Parma e Piacenza, col pretesto di impedire fosse annesso al Milanese, e
così aumentasse la potenza di Carlo V. Ad Alessandro, figlio quattordicenne
di Pier Luigi, diede la porpora e la collazione di quasi tutti i benefizj del
Novarese; a Ottavio, altro figlio di quindici anni, il governo di Roma,
poi la mano di Margherita, bastarda di Carlo V, colla speranza d'averne il
Milanese. Ma invece Carlo V assecondò i congiurati piacentini che scannarono
l'esecrato Pier Luigi, e occupò Piacenza. Quando, atterrito da questo
colpo, il papa piangeva e disperavasi, non mancò qualche cardinale di rivelargli
i turpi comporti del figlio ucciso e la necessità di rendersi esempio,
anzichè scandalo al mondo. Ma è notevole che, mentre con disordinata politica,
apriva brutto arringo alle dicerie dei Protestanti, Paolo III comprese
lo spirito cattolico, e secondando quelli che lo ridestavano negli intelletti e
nei costumi, nominò da settanta cardinali, de' quali ben quattro ottennero
poi la tiara; lasciava che in concistoro ognuno dicesse liberamente il suo
parere; si pose attorno eccellenti prelati, quali il Caraffa, il Sadoleto, il
Contarini, il Polo, il Ghiberti, il Fregoso, il modenese Badia, maestro del
Sacro Palazzo; tutti che aveano per cure particolari cominciato la riforma
della Chiesa. Formò di essi una commissione per attendere a questa, e ai
membri di essa scriveva: Te speramus electum, ut nomen Christi, jam
oblitum a gentibus et a nobis clericis, restituas in cordibus et in operibus
nostris; ægritudines sanes; oves Christi in unum ovile reducas;
amovaesque a nobis iram Dei et ultionem eam quam meremur, jam paratam,
jam cervicibus nostris imminentem.

Costoro in fatti vi si accinsero. Il Sadoleto, persuaso che colla mansuetudine
si potrebbero ancora ricondurre gli erranti, pur lamentavasi che il papa
non s'accorgesse della defezione degli spiriti anche in Italia, e della loro
mala disposizione verso l'autorità ecclesiastica[1]: il Caraffa dichiaravagli che
l'eresia luterana aveva infetto l'Italia, e sedotto non solo persone di Stato, ma
molti del clero[2]. D'accordo que' nove consultori levavano rimproveri contro
i papi, che spesso aveano scelto non consiglieri ma servidori, non per apprendere
il proprio dovere, ma per farsi autorizzare ad ogni loro desiderio[3]:
snudavano gli abusi della curia; e poichè alcuno gli appuntava di
eccedente vivacità. «E che?» disse il Contarini: «Dobbiamo darci pena dei
vizj di tre o quattro pontefici, o non anzi correggere ciò ch'è guasto, e a
noi meritar migliore reputazione? Arduo sarebbe lo scagionare tutte le azioni
de' pontefici; è tirannide, è idolatria il sostenere ch'essi non abbiano altra
regola se non la volontà loro per istabilire o abolire il diritto positivo».

Esso Contarini aggiungeva anche consigli sul governo temporale, non volendo
che il despotismo venisse negli Stati del papa rinfiancato dalla infallibilità
di questo. «Qual uomo di mente sana direbbe si possa costituire un
buon governo, dove regola sia la volontà d'un solo, propensa per natura al
male e soggetta a passioni? Chi fa principe l'uomo anzichè la legge, fa il

principe uomo e fiera, atteso che son congiunti negli animi gli appetiti ferini
e gli affetti degli uomini. Che può pensarsi di sì contrario alla legge di Cristo
che è legge di libertà, quanto il dover Cristiani servilmente obbedire al
pontefice, al quale da Cristo fu dato di stabilire leggi ad arbitrio, abrogarle,
dispensarle, aver per sola norma la propria volontà? Governo siffatto
convien egli, non dico solo a Cristiani, che sono posti nella legge della libertà,
e perciò denno astringersi con poche leggi esterne; non dirò ancora
a liberi uomini e a qualsiasi governo di uomini liberi; ma a qualunque padrone
sopra i servi, ai quali comandi per proprio vantaggio, e di cui si serva
come d'organi animati? Tolga Iddio dai Cristiani quest'empia dottrina. Nè il
pontefice stabilisca leggi ad arbitrio, nè ad arbitrio le cassi o ne dispensi:
ma segua le regole della ragion naturale, dei divini precetti, della carità,
che in Dio dirige ogni cosa al ben comune. E i giurisperiti non pensino
il diritto positivo sia diritto arbitrario, ma che dipende dal diritto naturale,
e non è altro che una determinazione di questo, secondo i tempi, i
luoghi, le persone, lo Stato. Non pensate, o santo padre, che da questa dottrina
abbiano i Luterani preso ansa a comporre que' loro libri della cattività
di Babilonia? E per Iddio, qual maggior cattività e servitù può indursi al
popolo cristiano, che questa, professata da certi giureconsulti? Se alcuno
predicasse agli infedeli che, secondo la religione dataci da Cristo, il popolo
cristiano è governato dal sommo pontefice in modo, che non solo non abbia
veruna podestà superiore in terra (il che facilmente potrebbe provarsi) ma
non sia tenuto ad altra regola che la propria volontà, non riderebbero essi,
e non giudicherebbero un tal governo il peggior di tutti?»[4]

Il cardinale Angelo Maria Quirini, vescovo di Brescia nel secolo passato,
si propose di richiamare scientificamente gli eterodossi alla cattolica Chiesa,
pubblicando molte opere, fra cui le lettere del cardinale Polo, accompagnate
da commenti, poi varie altre scritture in occasione del giubileo di Benedetto
XIV[5]. Tolse principalmente a difendere Paolo III[6], provando che
volea sinceramente la riforma, laonde restava levata ogni ragione di staccarsi
dalla Chiesa appunto col pretesto di riforma. I compilatori degli Atti
di Lipsia ed altri gli opposero che la riforma di Paolo III non bastava alla
Chiesa; che esso mostrava desiderarla solo in apparenza; che Paolo IV distrusse
quanto il III avea fatto, sino a mettere all'indice il Consiglio Novemvirale.
Il Quirini rispose, quanto all'ultimo punto, che il Vergerio fu il
primo che ciò asserisse, mentre Antonio Blado l'avea stampato nel 1538 a
Roma; lo Sturm ristampollo a Strasburgo con maligni commenti, siccome
poi fecero esso Vergerio ed altri; e la proibizione cadeva sopra tali edizioni;
nè lo Sleidan, o il Sekendorf, o il Sarpi apposero questa taccia
a Paolo III, sebbene intenti a denigrarlo.

Lo Schölhorn replicò che, quantunque nell'Indice fossesi espresso che
l'edizione proibita era quella dello Sturm, Paolo III medesimo cercò coprire

quel Consiglio; che nessun raccoglitore de' Concilj, (eccetto Crobbe del 1551
anteriore a quell'Indice) non l'inserì, supponendolo proibito. Il Quirini ripetè
che l'argomento negativo non vale, essendovene tant'altri esempj; che
Paolo III cercò in fatto sopprimerlo dopo che vide i Protestanti trarne materia
di attacchi: nulla conchiude poi l'averlo molti raccoglitori ommesso,
come dalle opere di Lutero è ommessa la traduzione ch'esso ne fece con impudenti
aggiunte. Noi sappiamo poi che il Mansi, nei supplementi alla
Raccolta dei Concilj, pose benissimo quel Consilium, senza credersi d'offendere
la Chiesa. E pare in realtà che quella consulta dovess'essere un atto
meramente interno, e invece comparve subito a stampa, con note velenose,
che ben doveano farla spiacere.

Nello Schölhorn Amœnitates ecclesiæ, tomo VIII, sta un lungo consulto
di riforme, proposte da una commissione eletta da Ferdinando I imperatore,
colle risposte fattevi dalla curia romana. Inoltre si conosce un Consilium
quorundam episcoporum Bononiæ congregatorum, quod de ratione
stabiliendæ romanæ ecclesiæ Julio III P. M. datum est. Porta la data
di Bologna 20 ottobre 1553, ed è firmato Vincentius de Durantibus, ep.
Thermularum, brixiensis: Egidius Falceta, ep. Caprulanus: Gherardus
Busdragus ep. Thessalonicensis. Oltrechè forma di soscrizione non
è la consueta de' vescovi, comparve in un'opera intitolata Appendix ad
fasciculum rerum expetendarum et fugiendarum, ab Orthwino Gratio
editum Coloniæ, a. d. 1555: sive tomus secundus scriptorum veterum,
quorum pars magna nunc primum e mss. codicibus in lucem
prodit, qui Ecclesiæ romanoæ errores et abusus detegunt et damnant,
necessitatemque reformationis urgent; Opera et studio Eduardi Brown
Londini, 1690. Anche la provenienza è dunque sospetta, benchè il Brown
asserisca avere trovato esso Consilium fra le opere del Vergerio, e nelle
Lectiones memorabiles del Wolf. I Protestanti se ne valgono assai, perchè i
consigli ivi dati concernono moltissimi riti delle Chiesa ed anche alcuni
dogmi: ma se anche la falsità del documento non fosse evidente, basta
riflettere che la Chiesa su molti punti non aveva ancora deciso chiaramente,
talchè di discuterne restava pieno diritto; e in secondo luogo, esprimeva
voti e sentimenti particolari, sicchè non proverebbesi altro se non che alcuni,
anche prelati, la pensavano così.

Certo è che Paolo III, assecondando i suoi consultori, riformò la camera
apostolica, la sacra rota, la cancelleria, la penitenzieria; diede vigore all'Inquisizione,
massime allo scopo d'escludere i libri cattivi; e, dice Natale
Conti, se si fossero recati in una catasta tutti i libri che vennero arsi in diverse
parti, sarebbe stato un incendio pari a quello di Troja, non essendosi
risparmiata biblioteca nè privata, nè pubblica. Nel 1549 monsignor Della
Casa pubblicò il primo Indice di libri proibiti, cui ne seguirono altri, sempre
cresciuti: e Pier Paolo Vergerio, vescovo apostata, vi fece postille, dove

ne indicava moltissimi altri che aveano le colpe stesse, o assai più gravi a
suo giudizio.

Per verità il peggior momento a far riforme è quando sia impossibile il
differirle. Ora solo col tempo potevano ripararsi i guasti fatti dal tempo;
mentre invece ogni dì crescevano l'urgenza le violenze della distruzione;
nei popoli si connaturavano l'abitudine dei riti nuovi e lo sprezzo dei dogmi
vecchi; i figliuoli s'educavano nel nuovo credo; i principi adagiavansi nei
beni tolti alla Chiesa, gli ecclesiastici nelle blandizie della famiglia. Le stesse
riforme, com'è il solito, divenivano appiglio di nuovi attacchi per opera
de' Protestanti, che voleano la demolizione non l'emenda, e diceano che il
papa confessava i disordini, che dunque era ragionevole la protesta.

Per quanto venga generalmente negato[7], documenti recati dal Quirini
nelle sue diatribe alle epistole del cardinal Polo, attestano il sincero desiderio
di Paolo III di radunare il Concilio, pel quale erasi destinata la
città di Trento. Antonio Soriano, residente veneto a Roma, con singolar
misto d'ingenuità e malizia, racconta che «sua santità non manca di usare
ogni diligenza e industria acciocchè, in caso non si possa del tutto declinare
il Concilio, almeno si faciliti. E il facilitarlo si procura con la via del reverendissimo
di Capua, il quale è cognato di Martin Lutero (?), perchè
Martino tolse per moglie una sorella di detto cardinale, la quale era abbadessa
in un monastero: ed ha mezzo appresso questi capi, come è Filippo
Melantone ed altri suoi complici: ed ha autorità da sua santità di placarli,
riducendoli alla santa Chiesa con promissione di benefizj e vescovadi, e
quando bisogni, di cappelli»[8]. Prima di riuscirvi, Paolo III morì, e
dicono negli estremi si ricordasse del versetto, Si mei non fuissent dominati
tunc immaculatus essem. La sconcia bellezza del suo sepolcro pruova che i
rafacci irosi non aveano ancora emendato gli antichi errori[9].

E lo pruova il favore che ottenne un de' più luridi ingegni, uno che
può stare con quanto di più feccioso produce l'età nostra, Pietro Aretino.
Nato il 1492 in un ospedale di Arezzo, vede una statua della Maddalena
che tende le braccia verso Cristo, ed egli v'addatta un liuto, sicchè
ella sembra sonare; fa un sonetto contro le indulgenze: onde è cacciato
di patria, e va a Roma, e a forza di lodare e vituperare, penetra nella società
de' grandi, cerca a tutti, minaccia tutti, e diviene terribile a prelati,
ad artisti, a principi, che per calmarlo gli danno monete, pensioni, collane,
fin lodi. Egli dedica la più turpe delle sue tragedie al cardinale di
Trento: da Giulio III è baciato, e donato di mille zecchini e del titolo
di cavaliere di san Pietro: fa libri, di cui nemmanco il titolo si oserebbe
ripetere, eppure insieme scrive sui sette salmi, sulla genesi, sull'umanità di
Cristo, e vite di santi, e operette d'ascetismo esagerato, le quali gli meriterebbero
tanta riprovazione quanta le oscene.

La marchesa di Pescara cerca indurlo a occuparsi d'argomenti religiosi,

ed egli il fa; ma ricascava nel suo brago, e a lei scriveva: «Confesso che
mi faccio meno utile al mondo e men grato a Cristo consumando lo studio
in ciancie bugiarde e non in opere vere; ma d'ogni male è cagione la voluttà
d'altrui e la necessità mia; chè, se i principi fossero tanti chietini[10],
quant'io bisognoso, non ritrarrei con la penna se non dei Miserere»[11].

E quando tardano a donargli, minaccia passare fra i Turchi: qui si dà
l'aria di perseguitato, e va a Venezia «dove almeno non è in arbitrio di
niun favorito nè di niuna favorita di assassinare i poverini, ov'è pace, amore,
abbondanza e carità»: vi trova «pane e letizia col sudore degl'inchiostri»;
e il doge Gritti gli «salva l'onore e la vita dall'altrui persecuzioni».

Povero martire! Queste persecuzioni erano i donativi di che l'aveano rimpinzato
ma non satollo Giovanni dalle Bande Nere e Clemente VII, Francesco
I e Carlo V. E come è deplorabilissimo segno della prostrazione de' caratteri
odierni il tremar davanti a un giornalista, così di quell'età ci dà
tristissimo concetto il vedere costui accarezzato e donato da principi, da prelati,
da artisti, da papi. A petto a' quali vantavasi: «Procedo alla libera,
conosco i ribaldi, abborrisco gl'ingrati; e non lo vuò dire per modestia,
eppure si sa e non si nega, per sì more offese e sì turche non mancò di
battezzata credenza alla Chiesa: del che fanno fede i libri che di Cristo
ho scritto e dei santi..... Intanto comincio a mettere la penna in tutto il
legendario dei santi, e tosto ch'io abbia composto, vi giuro, caso che non
mi si provegga da vivere, che al sultano Solimano lo intitolo, facendo in
sì nuova maniera la epistola, che ne stupirà ne' futuri secoli il mondo,
imperocchè sarà cristiana a tal segno, che potria muoverlo a lasciar la
moschea per la chiesa».

Tornando a Roma, «Son fuori da me sempre più (scrive) non per altro che
per dubitare che le smisurate accoglienze con cui il papa abbracciandomi
baciommi con tenerezza fraterna, col concorso di tutta la Corte a vedermi,
non m'incitassero a finir la vita in palazzo, nel quale mi si diedero stanze
da re. Il comune giudicio afferma che, tra ogni meritata felicità di sua beatitudine,
debbe il pastor sommo mettere il mio esser nato al suo tempo,
nel suo paese e suo devoto». Se credessimo a lui, si pensò fino di ornarlo
cardinale: certo a Paolo III scriveva: «Io in esser fervido ecclesiastico non
cedo alla essenza dell'istessa Chiesa, e fanno di ciò fede, insieme coi salmi
e col genesi che di mio si legge, la vita di Gesù Cristo, e la di Maria Vergine,
e la di Tommaso d'Aquino e la di Caterina santa; volumi da me
composti quando si giudicava per i tradimenti usatimi dalla Corte ch'io
piuttosto dovessi scrivere ciò che mi dettava lo sdegno, che quanto mi
consigliava la coscienza»[12].

Monsignor Giovanni Guidiccioni al 30 novembre 1539 scriveva a costui,
scusandosi di non aver potuto ancora far nulla per esso, e soggiunge:
«È capitato qui monsignor Luigi Alamanni, e dopo lui il Cesano, l'uno e

l'altro dei quali, sì per l'amor che portano a vostra signoria, come per consolar
il desiderio mio, hanno avuti meco lunghi e onorati ragionamenti di
lei, conchiudendo in somma che ella ha il cuore pieno d'amorevolezze, la
lingua o la penna che dir vogliamo, piena di verità, e l'ingegno pieno di
bellissimi concetti.... Non mancherò, avanti ch'io parta, di venire a Venezia
solo per visitare e goder due giorni vostra signoria, la quale nel mio
pensiero vedo più illustre che la fama, e più magnanimo che un re».

Quell'anno l'Aretino avea pubblicato il Ragionamento del Zoppino fatto
frate.... dove contiensi la vita e la genealogia di tutte le cortigiane di
Roma: ed è questo libro probabilmente che esso Guidiccioni mandava al
Guttierez, segretario del marchese del Vasto, dicendogli: «Le mando un'opera,
la quale, nella sua sorte oscena, non ha da cedere a niuna delle antiche,
acciocchè possa leggerla all'eccellenza del signor marchese quando
averà ozio e voglia di ridere».

Morì costui qual era vissuto, in un postribolo a Venezia il 1557, e pur
troppo dovremmo accostargli un frate domenicano, un vescovo, autore di
lubrici racconti e di massime sporche, il Bandello, se non ci affrettassimo
a toglierci da questo imbratto per narrare come il regno di Paolo III fu
immortalato da istituzioni efficacissime alla riforma cattolica.

Gaetano Tiene, nobile veneto di Vicenza, buono e placido credente, nel
pregare piangeva, e desiderava «riformare il mondo, ma senza che il
mondo s'accorgesse di lui». A tal uopo, in Santa Dorotea di Roma fondò
l'oratorio del Divino Amore, dove giunse a radunare cinquanta compagni
che ravvivassero lo spirito devoto; poi di simili ne piantò a Venezia, a Vicenza,
a Verona, a Brescia, altrove. Come l'angelo coll'aquila, s'accordò coll'impetuoso
Gian Pietro Caraffa vescovo di Chieti, che, visto come l'abbandonarsi
al cuor suo non gli avesse che cresciuto inquietudini, cercò la pace
in seno a Dio, rinunziando alla mitra. Sul monte Pincio di Roma, oggi
ridente della più smagliante vegetazione e d'un popolo sereno e festante,
allora sterile deserto, al 3 maggio 1524 essi, con un Colle d'Alessandria
e un Consiglieri romano, istituirono i Teatini. Non voleansi più Ordini
monastici, e questa novità introduceva preti, con voto di povertà ma
senza mendicare, aspettando la limosina dalla mano che veste i gigli
de' campi, e senza regole strette, sicchè potessero liberamente attendere
ai malati, ai prigionieri e giustiziandi, e insieme restituire al culto la
decenza e il lustro antico, e l'osservanza dei riti e delle rubriche; indurre
frequenza ai sacramenti; predicare senza superstizioni nè smancerie; convertire
eretici; esercitare la salmodia con canto semplice nel coro, che non
era più aperto in mezzo alla Chiesa, ma posto dietro all'altare e chiuso da
cortine.

Venivano qual solenne protesta contro le negazioni di Lutero questo ringiovanito
clericato, questo raddoppiamento di opere pie, e l'obbedienza al papa,

e la venerazione al Sacramento, che allora si espose in ostensorj scoperti; ed
i suffragi ai morti, pei quali s'introdusse l'Ave della sera. Nell'infando saccheggio
di Roma, i Teatini correano per le piazze col Crocifisso, mitigando
i ladroni e confortando i soffrenti. Un Tedesco, ch'era stato in Vicenza a
servizio dei Tiene, suppose che Gaetano dovesse posseder grandi ricchezze,
e menò suoi camerati a saccheggiarne la cella, e non trovandovi nulla,
lui spogliarono e oscenamente torturarono, e i maggiori strapazzi usarono
a' suoi compagni. Gaetano partì dalla desolata Roma co' suoi cherici e con
null'altro che il breviario, e a Venezia furono ricoverati in San Nicola di
Tolentino, dove crebbero ben presto. A Milano il cardinale Antonio Trivulzio
fabbricò apposta per essi la chiesa di Sant'Antonio. A Napoli entrati
nel 1533, collocaronsi a Santa Maria della Stalletta, sussidiati da Antonio
Caracciolo conte d'Oppido e da Maria Francesca Longa, fondatrice dell'ospedale
degli Incurabili; ma per ristrettezze stavano per andarsene, quando
il vicerè Toledo affidò loro la parrocchia di San Paolo (1538). Ivi Gaetano
combattè il Valdes, l'Ochino e la restante compagnia; istituì spedali e il
Monte di pietà: morto ch'egli fu, e santificato come primo riformatore del
clero secolare, se ne estese il culto; molte città lo tolsero a compatrono, e
a Napoli gli fu eretta una statua di bronzo sulla piazza di San Lorenzo, e
l'immagine tutte le porte della città: ben presto i Teatini ebbero da per
tutto e scuole e missioni; e col loro nome (Chietini) si dinotarono, da chi
per rispetto, da chi per dispregio, i cristiani più fervorosi.

Il Caraffa divenne poi Paolo IV. Andrea Avellino, nel fare l'avvocato
avendo sostenuto una bugia, se ne pentì a segno che lasciò il mondo. Incaricato
di mettere riparo a scandali delle monache di Sant'Angelo in Napoli,
s'inimicò un giovinastro che lo fece pugnalare. Guarito delle ferite, si vestì
teatino, e andò a fondare questa religione a Milano, a Piacenza, a Parma.
Vecchissimo, nel cominciare la messa cascò d'apoplessia. Il suo scolaro Lorenzo
Scupoli d'Otranto fu autore del Combattimento Spirituale (1608), che
passa pel miglior libro ascetico dopo l'Imitazione di Cristo.

Questa novità de' Cherici Regolari ben tosto ebbe imitatori, poichè s'introdussero
i Somaschi, i Barnabiti, i Cherici Minori, i Ministri degli infermi,
i Padri delle scuole pie, e sopratutto i Gesuiti.

Ignazio da Lojola, nobilmente nato il 1491 a Guipuscoa, servì da paggio
ai re cattolici Fernando e Isabella, che aveano assicurato la nazionalità spagnuola
distruggendo la dominazione araba: e divenuto uffiziale, si distinse
non meno per belle forme che per valore nel respingere dalla patria i Francesi.
Ferito all'assedio di Pamplona, e obbligato al letto, prende a leggere
alcune vite di santi, e al lume di quelle austere virtù scorge la voragine del
male e la forza delle tentazioni, come Lutero; ma mentre questi disperando
si sprofonda nell'abisso della predestinazione, Ignazio ricorre alle opere,
e s'invoglia ad altre glorie che non quelle del mondo, a vive battaglie contro

lo spirito del male. Vota la sua castità a Maria coi riti cavallereschi ond'altri
dedicavansi a una donna: e diveltosi dalla famiglia, mendicando s'avvia pedestre
a Gerusalemme. A stento indotto a surrogare al sacco un ferrajuolo, e
cappello e scarpe, naviga da Barcellona a Gaeta, fra i ributti serbati a un
pezzente, a uno straniero e in tempo di peste: sfuggendo, appena vedeva
ai vilipendj sottentrare la riverenza. Baciati i piedi di Adriano VI, che non
s'immaginava certo dover costui essergli ben più utile che i re, giunge a
Venezia, sozzo, macilento, rejetto; poi nel pellegrinaggio di Terrasanta,
risolve di non badare più soltanto alla propria santificazione, ma anche
all'altrui, e fondare una nuova cavalleria, che combatta non giganti e
castellani e mostri, ma eretici, idolatri, maomettani; e tratti sei amici nel
suo disegno, fan voto di mettersi all'obbedienza del papa per le missioni.
Tornati in Italia, e agitando le ampie tese de' patrj cappelli, in Lombardia
predicano penitenza in quell'italiano spagnolesco, in cui i nostri erano
troppo avvezzi a udire minacce e improperj. A Roma cercavano convertire
male femmine, istituivano ricoveri per le pentite o le pericolanti, il che facilmente
si prestava alle risa de' bajoni e alle calunnie degli ipocriti.

È solito de' tempi di partiti attribuire ad uno i vizj più opposti alle sue
qualità. Si prese dunque sospetto che costoro fossero eretici mascherati, di
quella setta degli Illuminati (Alumbrados) che in Ispagna pretendeano avere
l'immediata intuizione de' misteri. L'Università di Parigi se ne adombrò; e
il libro degli Esercizj Spirituali côlto fra le perquisite carte d'Ignazio, parve
d'esuberante fervore, onde egli fu condannato alle staffilate[13]: anzi erasi
divulgato che cotesti cherici fossero stati arsi dall'Inquisizione. Altrettanto
si ripetè a Venezia. Ma essi aveano una dote che manca agli eretici, l'obbedienza;
e il nunzio pontificio e Gian Pietro Caraffa ne compresero la virtù,
della quale davano pruova assistendo agl'incurabili, e predicando la penitenza
nei contorni di Vicenza e Verona. Paolo III, trovatili dotti e pii, gli ammise
al sacerdozio, preparati con rigorosi esercizj, e ricevette da Ignazio il disegno
d'un Ordine nuovo. Il clero superiore era scaduto per abitudini
troppo disformi dalla ecclesiastica austerità; il basso si conformava a quegli
esempj, nè veniva preparato alle grandi lotte contro l'errore: degli Ordini
monastici alcuni destavano scandalo fra ozj opulenti; altri beffe per la povertà
degenerata in sudiceria, per la semplicità ridotta a rustichezza, per
lo stesso zelo ingenuo, dissonante a tempi di dubbio e di controversia. Ora
Ignazio ne proponeva uno, diretto ad assodar la fede e propagarla colle prediche,
cogli esercizj spirituali, coll'assistere a prigionieri e malati, e chiamato
dei Cherici della Compagnia di Gesù (1540). Ignazio, designato generale,
la sua milizia, che prima era ristretta a sessanta persone, diffuse bentosto
per tutta la cristianità; ed egli la governava senza che uscisse mai dal collegio
di Roma, fuorchè due volte per ordine del papa: una, onde rimettere gli
abitanti di Tivoli in pace coi loro vicini di Sant'Angelo; una, per riconciliare

il duca Ascanio Sforza con Giovanna d'Aragona sua moglie. I famosi Esercizj
stese egli «per mettere in cuore di tutti lo zelo per l'eterna salute propria e
degli altri», insegnando un metodo agevole a ciascuno di meditare sopra di
sè e sopra la redenzione e gli adorabili misteri della condotta di Dio verso
gli uomini. San Carlo dichiarò aver tratto da quelli le norme per avviarsi
all'apostolica perfezione, e ne faceva ogni giorno soggetto di meditazioni:
Paolo III gli approvò colla bolla speciale Pastoralis officii.

Accortosi di quanto vantaggio potesse tornargli questa milizia, incondizionatamente
devota, il papa di privilegi la favorì nel fondare case e collegi,
talchè quando Ignazio morì, contavansi più di mille Gesuiti, distribuiti
in dodici provincie: Portogallo, Germania alta e bassa, Francia, Aragona,
Castiglia, Andalusia, Indie, Etiopia, Brasile, e tre di lingua italiana;
cioè la siciliana, l'italiana propriamente detta che comprendeva l'alta Italia,
e la romana, immediatamente sottoposta al generale col collegio romano e col
germanico, in cui si educavano ventiquattro Tedeschi alle dignità e fatiche
ecclesiastiche, e con case per professi e novizj, e v'apparteneva anche Napoli.
Claudio di Jay va ad estirpare da Brescia la pullutante eresia; dove
Francesco Strada cento e più giovani guadagna a Dio; e a Ghedi, ove si toglieano
in burla i predicatori, egli, col lasciare via i fioretti e la retorica, e
col venire alle strette, ottiene copiosissimi frutti, come nella restante terraferma
veneta. A Ferrara il duca e il popolo del pari gli ammirano e seguono.
A Macerata festeggiandosi con isfrenata profanità il carnevale, alcuni
Padri esposero il Sacramento, con preci ed istruzioni tali, che il popolo per
assistervi abbandonò balli e maschere, e ne cominciò una devozione, che
molto propagossi. Nimistà secolari sono spente in Faenza, e fatte gran conversioni,
a malgrado dell'Ochino. Il Bobadilla rabbonaccia le furenti nimicizie
dell'isola d'Ischia: il Lefevre apostola Parma; il Brouet riforma uno
scandaloso monastero a Siena: il padre Silvestro Landini apostola la patria
Lunigiana, la Garfagnana, il Lucchese, Spoleto, Modena, Reggio, dove trovava
molto esteso il luteranismo, e «ammorbatine persino de' sacerdoti, e
professarlo dove più e dove meno alla scoperta» (Bartoli); rabbonaccia
molte ire, principalmente a Correggio e in Garfagnana; poi passa a disciplinare
la difficile Corsica e la selvaggia Capraja.

Fra gli Italiani ascritti pei primi a quella società ricorderemo Bernardino
Realino di Carpi, caro alle Corti per bei modi, ai dotti per sapienza filologica
e legale, al pubblico pel disprezzo degli onori e per pazienza, dolcezza
e carità. Paolo da Camerino e Antonio Criminale apersero alla fede
la Cina e l'Indie dove poi tanto si segnalarono il Nobili e il Ricci; e dove
compironsi i fasti più insigni dei Gesuiti e un de' principali pretesti alla
loro soppressione nella colonia del Paraguai, tana di antropofagi ch'essi
convertirono in un paesaggio da idillio, governato con quanto di più giocondo
immaginarono i socialisti moderni.


Benedetto Palmia convertì molti studenti a Padova, fra cui tre fratelli
Gagliardi e Antonio Possevino, divenuti luminari della Chiesa. Achille Gagliardi,
già più che sessagenario facea sin tre prediche al giorno; tutto
zelo e abilità nel dirigere la gioventù nei collegi di Milano, Torino, Venezia,
Brescia, e lasciò opere spirituali che vorrebbero mettersi a fianco dell'Imitazione
di Cristo.

Francesco Adorno genovese fu primo rettore del collegio di Milano, provinciale
di Lombardia e direttore spirituale di san Carlo, che tanto operò
ad introdurre questi cherici in Lombardia. Il padre Acquaviva, dell'insigne
famiglia dei duchi di Atri, generale de' Gesuiti per trentaquattro anni, molte
cose scrisse intorno alla sua Compagnia e alla religione, e a lui si attribuiscono
i Monita secreta, librettaccio riconosciuto falso persino dal Gioberti,
eppure riprodotto oggi pomposamente, ad insulto del buon senso. Luigi,
figlio del prode don Ferrante Gonzaga di Castiglione delle Stiviere, lasciò
la reggia per entrare nella Compagnia, e nella brevissima vita si rese modello
d'interiore perfezione non meno che di carità nel soccorrere i poveri
e gli infermi. Il suo direttore spirituale Girolamo Piatti milanese, attirò
molti alla vita ascetica coll'esempio e coll'Ottimo stato di vita del religioso.

Istituiti pel popolo, presto divennero i favoriti delle classi elevate.
In Sicilia il vicerè di Vega gli ajuta ad aprire la prima casa di novizj: il
padre Domenecchi gl'introduce a Messina, poi a Palermo, ove presto
ottengono l'Università: il valtellinese Pietro Venosta, spedito da sant'Ignazio
a missionare in quell'isola, vi è ammazzato nel 1564. A Montepulciano
Francesco Serda traeva persone d'alto posto a mendicare seco; egli
bussava alle porte, essi riceveano le offerte. Il padre Alfonso Salmeron
a Napoli predicava per le piazze; nelle pubbliche e private librerie cercava
i libri empj da bruciare: e appena egli v'ebbe condotto i Gesuiti, Ettore
Pignatelli duca di Monteleone assegnò loro una casa nel vicolo del Gigante,
ove allevavano giovani nel cattolicismo: poi nel 1557 comprarono la casa
del conte di Maddaloni; indi ebbero il famoso collegio, pel quale il solo
principe della Rocca spese ventimila ducati. Il doge di Venezia chiese due
Gesuiti ad Ignazio, fra i quali il Laynez che, divenuto generale, spiegava
il vangelo di san Giovanni pei nobili, e predicava ai tanti eretici chiamativi
dal commercio. Alloggiava nello spedale di San Giovanni e Paolo,
ma tanti doni vi affluivano, ch'egli protestò dal pulpito non ne riceverebbe
più. Poi il priore Lippomani provvide colà d'una casa i Gesuiti, che n'ebbero
pure a Padova, a Belluno, a Verona.

Se Ignazio non era meglio che un ignorante entusiasta, come alcuno
vuole, cresce la meraviglia che fondasse una Compagnia di accorgimenti
proverbialmente sottili, e che più d'ogni altra rivelò quanta potenza morale
acquisti un'associazione robusta in una società che si sfascia[14].

Le costituzioni de' Gesuiti portano i tre voti consueti: ma alla povertà si

obbliga il privato, mentre i collegi e i noviziati ponno possedere onesta
agiatezza. Non legavansi ai voti prima dei trent'anni, con lungo e scabroso
noviziato prevenendo le incaute professioni e i tardivi pentimenti.
Non che isolarsi, vivono in mezzo alla società, pur senza mescolarvisi; non
hanno chiostri ma collegi ben fabbricati; abito ecclesiastico, non monacale,
e che possono mutare con quello del paese ove dimorano; vita tutta di opere
reali, efficienti, avendo per ogni condizione un posto, per ogni capacità
una destinazione. Ciascuna provincia aveva un luogotenente e gradazione di
cariche, dipendenti dal generale, che, a differenza degli Ordini monastici,
era perpetuo, sedeva nella capitale del mondo cristiano: conosceva ciascuno
per le relazioni trasmessegli dai capi; vegliava sull'amministrazione de' beni,
e disponeva de' talenti e delle volontà. Acciocchè l'obbedienza fosse più intera,
aveano divieto di chiedere dignità, anzi da principio asteneansi da qualunque
impiego permanente. La Riforma avea tolto a pretesto l'ignoranza e
la corruttela del clero? ed essi mostransi studiosi, e d'una costumatezza che
i maggiori avversarj non poterono se non dire ipocrisia. Si sono paganizzati
i costumi e la disciplina? essi gli emendano cogli spedienti migliori,
cioè l'esempio e l'educazione. L'alto insegnamento è negletto? essi se ne
impadroniscono. Piaciono le rappresentazioni? ed essi ne danno di sacre.
È tacciato di venalità e ingordigia il clero? ed essi insegnano gratuitamente,
gratuitamente si prestano alla cura delle anime; moltiplicano scuole pei poveri,
esercitano la predicazione, e ne colgono mirabili frutti, sino a portare
all'entusiasmo della devozione. Il secolo tende alla disunione? questa società
si rinserra in modo, da parere un uomo solo. Il secolo assale la Chiesa
nel suo capo? essi se ne fanno l'antemurale, i gianizzeri come si disse allora,
i granatieri come diceva Federico di Prussia. Obbediscono incondizionatamente
ad ogni accenno di lui: Caldeggiano a propugnarne l'autorità,
non la temporale scassinata, ma quella che poneva Roma alla testa dell'incivilimento;
a restituire, oltre l'apostolato del diritto, anche quello dell'azione,
cioè della scienza e della pietà.

Quando il pensiero si rivoltava contro ogni restrizione, quando scrollavasi
ogni autorità, Ignazio organizza la cieca obbedienza, la sommessione
dell'intelletto e della volontà a un capo, il quale invierà il figliuolo del principe
a mendicare, il grand'erudito a insegnare l'abicì, l'eloquente oratore
a convertire selvaggi.

È il tempo delle grandi scoperte, ed essi gettansi ad apostolare i Barbari
nelle missioni, convertono la Cina e l'America, il Giappone e l'India. È il
tempo degli studj, ed essi ne fecondano il fiore; in ogni ramo dello scibile
si collocano fra i primi dotti, e i letterati d'allora hanno una voce sola per
magnificarne le scuole. È il tempo delle controversie, ed essi le accettano,
e liberi pensanti e scopritori di nuove verità, fondano sistemi filosofici e
teologici, che possono combattersi, non trascurarsi nella storia della scienza;

e combattono i Protestanti con ogni modo, eccetto la violenza; avendo
anzi impetrato il privilegio d'assolvere gli eretici dalle pene corporali.

Dapertutto erano cerchi a maestri, a predicatori, e massime a direttori
spirituali. Non stitichezze nel confessare, non vulgarità nel predicare, non
rigorosa disciplina che maceri un corpo destinato a servigio del prossimo;
non istancar i giovani, nè prolungarne l'applicazione più che due ore, e ricrearli
in villeggiature ed esercizj ginnastici; officiosi, affabili, l'uno all'altro
coadiuvanti, scevri da ogni personale interesse a segno, che vennero imputati
d'affievolire gli affetti domestici.

Non v'è forte pensatore che i meriti de' Gesuiti non confessasse; non v'è
cianciero da caffè che non vi lanciasse accuse, sicuro d'essere creduto, come
l'accertava due secoli fa il maggiore scettico[15], e come ne diè prova fino il
secol nostro ove la sistematica miscredenza portò la tolleranza, e che la ricusa
solo a costoro, e a chi osasse non rivomitar contr'essi il vomito antico.

E per vero una società che proponeasi inculcare il sentimento e dare l'esempio
dell'unità, che annichilava la propria dinanzi alla volontà superiore,
sommetteva la propria ragione al decreto altrui, urtava talmente gli istinti
orgogliosi e l'irruente fiducia dell'uomo in se stesso, che non è meraviglia se
fu segno d'inestinguibil odio, e se ad ogni lampo di libertà tenne dietro un
fulmine su di essa. La podestà secolare poi armavasi allora per reprimere
lo spirito di rivolta, e Casa d'Austria, costituitasi guardiana e restitutrice dell'ordine,
arrestava il torrente rivoluzionario; onde i novatori nell'avversione
a questa confusero i Gesuiti, che ne pareano o istigatori o stromenti. Ma
la storia vive d'indipendenza e di libertà; se esecra i persecutori forti, peggio
ancora i persecutori pusilli; e pronta a lodare le virtù perchè non disposta
a dissimulare i vizj, non può adagiarsi in beffe e leggerezze nel giudicare
quest'associazione, fusa e robusta come l'acciajo, in mezzo alle moltitudini
che perdevano ogn'altra coesione fuor quella de' Governi; questa milizia che,
dovendo offrire il perfetto contrapposto del protestantismo, professava obbedienza
e venerazione al pontefice, unità, organamento; questa milizia che,
quando ogni stabilità è scossa dal calcolo, dall'interesse, dal dubbio, lasciasi
distruggere piuttosto che cangiarsi, e morrà esclamando, Aut sint ut sunt,
aut non sint.

Quanto ai punti allora disputati, i Gesuiti stavano per la maggior libertà
dell'uomo; Dio non vuol niente per noi senza di noi; volle tutto per gli
uomini e per mezzo degli uomini. Di qui la loro speciale tendenza ad educare
ancor più le volontà che gl'intelletti.

Propensi alla democrazia come tutti i teologi cattolici, e derivando il
potere principesco dal popolo[16], furono tacciati di insinuare odio ai tiranni,
e scolpare il regicidio; eppure la prima conseguenza della loro distruzione
fu un regicidio legale. Ma neppure la distruzione ammorzò l'odio
contro della Compagnia; e mentre gli antichi avversarj ne intaccavano l'istituzione,

i moderni ebbero parole eloquentissime affine di esaltarla, e vantarne
come i meriti intrinseci così gli effetti, per soggiungere che n'erano
traviati. E ancora mette i brividi di paura perfino nel suo sepolcro, come
allorquando, armata di gioventù e di abnegazione, identificando l'utile del
genere umano col trionfo della Santa Sede, offrivasi per la giornata campale
ai pontefici, i quali, se fino allora erano indietreggiati davanti alla Riforma,
allora voltarono faccia e ripigliarono l'attacco[17].



Erasi dunque in via d'una riforma, diversa da quella de' Protestanti,
in nome dell'autorità, opponendosi all'individualità di opinioni e di morale,
quand'anche l'individuo fosse il papa, soggetto esso pure a debolezza.
Nella Chiesa il principio era santo, s'anche pervertiti i ministri, ond'essa
galleggiava nel naufragio di questi, e sentiva in se stessa la forza di rigenerarsi.
I Protestanti intaccavano il principio stesso, quasi avesse usurpato
i diritti della parola scritta di Dio; ed eccolo invece attestare la propria vitalità;
e senza accordo, e prima del Concilio, e non per opera del capo della
Chiesa nè tampoco dei vescovi, uomini privati e ignoti restringersi attorno
al gran dogma dell'autorità ch'è vita della Chiesa, e questa utilizzar quale
riformatrice delle genti civili, com'era stata dirozzatrice delle barbare.

Questi riformatori non si ascondono nel deserto come i primi anacoreti;
non si approfondano nella povertà come i Francescani, ma gettansi nel
mondo, fra la società colta e gaudente, pure accorrendo a Roma a chiederne
l'ispiramento e la sanzione; proclamando così i due grandi canoni della
visibilità della Chiesa e della sua autorità.

Varj i mezzi di organamento, tutti però aspirano alla riforma, e con concetti
opposti a quelli de' Protestanti; tutti alla santità del principio religioso
e sociale congiungono quello della peccabilità dell'uomo. Disputino
i teologi se le opere sien necessarie o no alla salute: intanto essi operano,
e più della contenzione irritante adoprano la carità pacificante. Di
tal guisa la fede veniva suscitata dalla parola, avvivata dalle opere, e non
cercavasi soltanto di formare consorzj che leggessero la Bibbia, ma che
imitassero Cristo e acquistassero lo zelo e l'abnegazione, che sono necessarj
alla salute propria e a quella del prossimo.






DISCORSO XXII.


GIULIO III. MARCELLO II. PAOLO IV.

Morto Paolo III. settantacinque giorni durarono nel conclave l'arruffamento
tra la fazione imperiale e la francese, e le promesse e transazioni,
finchè Giammaria Ciocchi dal Monte, già passato per le maggiori e più
scabrose dignità, ottenne la tiara col nome di Giulio III (1551). Egli mandò
Girolamo Franchi agli Svizzeri annunziando di aver assunto quel nome in
onor di Giulio II ad essi tanto caro; volere una guardia di loro alla sua
persona e a Bologna, e sollecitavali ad inviare i loro prelati alla seconda
sessione del Concilio di Trento.

Poco si tardò a comprendere com'egli fosse uno di que' molti, che pajono
degni del primo luogo sol finchè stanno nel secondo. Dalla lodatissima
capacità e coraggiosa operosità cascò nell'infingardaggine; e abbandonati gli
affari al cardinale Crescenzio, sciupava tempo, denari e convenienza in
una deliziosa vigna fuor di porta Flaminia, rimasta proverbiale. Di lui non
è male che non dica il Bayle, dietro allo Sleidan, al Tuano, al Bullinger, a
Crespin, ad Erasto: che a forza di denari mandasse a monte l'elezione, già
fattasi del cardinale Polo a papa; che bestemmiasse senza dignità; ma anche
il Pallavicino confessa che i vizj di esso comparivano maggiori che le virtù,
sebbene in apparenza più che in realtà. Fece prodigalità ai parenti, e li
pareggiò ai più antichi signori, essi di cui jeri ignoravasi il nome: avendogli
la resistenza de' cardinali impedito investirli di feudo papale, vi
ottenne dal duca di Firenze la signoria del Montesansovino; diede titoli
e cappelli rossi ad altri; Camerino in governo a vita a Balduino suo fratello:
al costui figlio Giambattista il titolo di gonfaloniere della Chiesa, e Novara
e Civita di Penna in signoria. La costui moglie donn'Ersilia lussureggiava
di tal fasto, che la duchessa di Parma figlia dell'imperatore penava a ottenerne
udienza. A un pitocchetto raccolto, e che lo spassava giocolando con
un bertuccione, Giulio pose tal amore, che il fece adottare da suo fratello,
lo colmò di benefizj, e per quanto zotico fosse, e i prelati vi repugnassero.

lo ornò della porpora: ma il mal allevato riuscì alla peggio, e finì per le
prigioni.

Ottavio Farnese, per assicurarsi il dominio di Parma che la santa sede
ridomandava, si era messo a protezione della Francia, la quale amò sempre
mantener l'agitazione in Italia, appoggiando o le città che voleano farsi
libere, o i principi che voleano ingrossare; e se non altro, vi cercava posizioni
strategiche. Anche allora mandò guarnigione a Parma: di che corrucciato,
il papa minacciava di togliere al re l'obbedienza de' sudditi;
ma questo rispondeva come chi si sente maggiore di forze, facendo presentire
che, come altra volta gli Imperiali, così adesso i Francesi potrebbero
scendere a saccheggiare Roma; e spargeva nel suo paese l'idea d'un
Concilio nazionale[18].

Nè venerato, nè amato passò Giulio[19], e gli fu surrogato Marcello dei
Cervini da Montepulciano, un de' prelati più pii e insieme più dotti (1555).
Marcello II, com'egli si titolò, voltosi con ardore alla riforma, escluse il
vasellame d'oro dalla tavola pontifizia, e lo mandò alla zecca pei bisogni pubblici;
la guardia svizzera giudicava sconveniente al vicario di Cristo, che
col segno della croce si difende meglio che coll'armi; tenne discosti i nipoti;
per non lentare la disciplina degli ecclesiastici voleva a soli laici affidare la
politica amministrazione. Ma queste ed altre rimasero nello stato di mere
intenzioni, perchè dopo pochi giorni moriva.

Fra i grandi e sant'uomini che illustravano la Chiesa d'allora, risplende
Girolamo Seriprando, gentiluomo napoletano, poi generale degli Agostiniani;
alto filosofo, perfetto teologo, istrutto nelle più varie discipline e in
molte lingue, di costumi soavissimi, di vita esemplare: da Giulio III fatto
arcivescovo di Salerno, poi da Pio IV cardinale e legato al Concilio di Trento,
ove morì nel 1563. A Baccio Martelli vescovo di Fiesole scriveva egli come
non avrebbe mai creduto che il Cervini potesse divenir papa, «perchè tutti
i modi suoi e tutta quella strada per la quale camminava sì ostinatamente,
gli pareva contraria a quella per la quale si suol giungere al papato...... essendo
costante ne' buoni propositi e inflessibile dalla strettissima e severissima
semita della giustizia e bontà». Allora dunque che lo vide eletto
papa, «Cominciai (dice) a pensare la grandezza di Dio, la quale fa fare agli uomini
molte volte quel ch'essi non vorrebbero, e, secondo il discorso umano,
non dovrebbero fare. E quando da senno in simili azioni si chiamasse lo
Spirito Santo, sempre succederebbe così.... Quanto al benefizio pubblico
della Chiesa e alla riforma, io certo me ne prometteva assai, ma temeva
ancora e dubitava assai, perchè comprendeva quanto grande sia la differenza
tra l'immaginarsi una cosa, ragionarne e scriverne bene, e il porger
le mani ad eseguirla.... Quando, dopo ventidue giorni, è sopraggiunta la
morte, che cosa ho io detto vedendo con improvviso impeto tolta alla
Chiesa tanta speranza di rinnovazione e di riforma? Che pensieri sono

stati i miei, sentendomi sonare intorno le voci di tutti i buoni, che dicevano,
Nos autem sperabamus quod ipse esset redempturus Israel?..... I
pensieri e le parole mie furono simili a quei della donna sunamite, quando
si vide morto il figliuolo, la quale, gittata a' piedi d'Eliseo, disse: Numquid
petivi filium a Domino meo? Numquid non dixi tibi, ne illudas me? Mi
ricordai non aver pregato Dio che costui nominatamente fosse papa, ma
solo che fosse uno, il qual togliesse tanto obbrobrio e tanta derisione,
quanta è quella nella quale, da molti anni, si trovano questi santi nomi,
Chiesa, Concilio, Riforma, ecc. Parevami che le speranze di questo nostro
desiderio fossero cresciute fino al sommo, anzi, che non fossero più speranze
ma fatti, e possessioni di beni presenti, quando la morte disturbò
il tutto, e ci fece cascare quasi in peggior grado di quello ch'eravamo
prima, cioè in una mezza disperazione, o opinione che siamo in odio a
Dio, il quale, come che fosse stato addormentato quando fu fatta quella
elezione, svegliato e adirato ha distrutto a un tratto quella sant'opera,
come fosse stata fatta contra la sua volontà, ed in dispregio dell'onnipotenza
sua. Ma la cosa non sta così. La creazione di papa Marcello è stata da
Dio, perchè tutte le opere nostre opera Dio in noi e per noi. La morte di
papa Marcello è stata da Dio, perchè la morte e la vita sono in mano del
Signore: ma chi può penetrare il profondo de' secreti consigli di Dio? chi
può immaginarsi, non che dire, perchè ha voluto darci sì buona speranza,
per torlaci così subito? Qui bisogna tacere, e pregar Dio che questo, che a
noi par male, ritorni in bene della Chiesa sua; e che questo effetto, che
pare sdegno ed odio, si volti tutto in pace ed amore. Non lascerò però di
dire un mio pensiero, ancorchè basso, e molto lontano dall'infinita altezza
della provvidenza di Dio. Ha voluto per avventura mostrarci, coll'avvicinarci
tanto alla riforma, e in un tratto toglierci sì grande speranza, che
la riforma non ha ad essere opera umana, nè ha da venire per le vie
aspettate da noi, ma in modo che noi non avremmo saputo immaginarlo,
e per mano valida, che parrà veramente suscitata da Dio a vendetta degli
empi e laude di coloro che saranno veramente buoni; buoni, dico, nel cospetto
di Dio, non negli occhi degli uomini. Della qual riforma ha voluto
mostrarne che non è ancora il tempo, non essendo ancor finite le nostre
iniquità. Sia pregato che si degni sempre temperare i suoi giusti sdegni
con la dolcezza della sua misericordia[20]»....

Ebbe successore Giampietro Caraffa di Napoli (1555-59). Mentre egli
trovavasi nunzio alla Corte di Spagna, Ferdinando il Cattolico venne a
morte, e provando rimorso dell'aver tolto il regno di Napoli agli Aragonesi,
consultò persone pie e dotte, fra le quali esso Carafa, che gli disse chiaramente,
non poter lui salvare l'anima se non restituendo quel regno. E forse
ne seguiva l'effetto se altri, «perturbando con la ragione degli interessi di
Stato le ragioni di Dio e della giustizia», non avessero distolto il

moribondo[21]. In conseguenza Carlo V considerò il Carafa come avverso a Spagna,
gli contrastò lungamente l'arcivescovado di Napoli, ne turbò sempre la
giurisdizione; com'egli non dissimulava l'odio contro gli Austriaci, e contro
Carlo V fautore d'eretici.

Era stato de' più zelanti nel restaurare la Chiesa, e rinunziati a Clemente
VII i due arcivescovadi di Chieti e di Brindisi, e distribuito ogni
aver suo ai poveri, si ritrasse a vita devota, e con san Gaetano fondò i chierici
regolari, che chiamò Teatini dal suo arcivescovado. Paolo III ne vinse
la ritrosia chiamandolo ancora negli affari, e l'ornò cardinale. Al Concilio di
Trento avea propugnato continuamente la parte più rigorosa, nè mai usato
condiscendenza a verun cardinale; onde si meravigliò del vedersi eletto, già
ottagenario e malgrado la decisa opposizione di Spagna. Intitolatosi Paolo IV,
dalla pietà e austerità primitiva declinò subito; richiesto come volesse esser
trattato, rispose, «Da gran principe»; volle tavola di venti piatti, benchè
egli mangiasse pochissimo e da frate, e si mostrò suntuoso e temporale più
che alla dignità sua non convenisse.

Quasi non comprendesse che ormai il papa era il capo morale, non più
il capo politico della cristianità, volle togliersi dalla difensiva per ripigliare
l'offensiva; ma più non era tempo. L'Italia stava divisa tra undici Stati;
Venezia, Genova, Lucca repubbliche; Parma, Piacenza e Urbino feudi
pontificj; Modena feudo imperiale; feudo spagnuolo la Toscana; il ducato
di Savoja, lo Stato papale, i dominj spagnuoli di Milano, Napoli, Sicilia.
Ma le potenze effettive erano la Chiesa, la Spagna, Venezia e Savoja;
sotto di essi un'infinità di baronie, contadi, marchesati, principati; tutti
con costituzioni storiche, senati, concistori, parlamenti, sedili; e per norma
il diritto romano, modificato da statuti particolari. Dapertutto però l'autorità
prevaleva sulle libertà locali; le monarchie aveano scassinato così
l'impero come il papato, mentre una folla di fuorusciti, uomini illustri e di
gran seguito, come dice il Nores[22], pieni di coraggio e di speranze, di
spiriti vivacissimi, di prudenza singolare, instavano continuamente ricordando
la servitù presente e il pericolo che sovrastava a Italia tutta, invitando
i principi e persuadendoli ad ajutarli a racquistar la libertà.

Con tali elementi pretese Paolo IV restaurare la grandezza d'Italia, e ne
mescolò a suo senno o capriccio la politica, maledicendo quei che l'aveano
guastata col chiamarvi o Spagnuoli o Francesi. E formò una lega santa per
isbrattare l'Italia dai forestieri che, oltre il resto, introduceano qui continuamente
eretici, con pericolo d'aggiungere alle altre divisioni d'Italia anche
quella delle credenze. I principi si stizzirono che si movesse ancora e divenisse
minaccioso un potere, ch'essi speravano morto e sepolto; e il Perenotto,
che fu poi cardinale Granuela e ministro di Carlo V, eccitava questo a levar
lo Stato al papa, atteso che, fin quando durasse il dominio temporale, egli
non terrebbe mai l'Italia senza contrasti[23]. In fatto ai Protestanti toccò

ancora il gaudio di vedere il papa in guerra col re cattolico, e Roma assalita
di nuovo dai Colonna e dal duca d'Alba, alle cui devastazioni non isfuggì
se non accettando gli accordi che il re di Spagna, concesse larghissimi[24].

Ma il suo patriotismo non era disinteressato, volendo favorire i nipoti, e
ottenere loro Siena, che sperava sottrarre a Cosimo di Toscana. In conseguenza
ebbe nemico il duca, il quale a Carlo V, fra il resto, suggeriva di
ruinar il papa «non con armi, ma per via del Concilio, con procurar che
si facci una riforma, che i preti dismettino la tirannide che hanno usato
ed usano. Con questa via (soggiunge) non solo il re di Francia e li Veneziani
stariano a vedere, ma concorrerebbono ed ajuterebbono l'impresa:
con questo modo si faria grande piacere al re d'Inghilterra, come
cosa sommamente desiderata da lui; per questa via la eresia di Germania
si spegneria, e la cristianità si purgheria da eretici e dalli mali e strani
modi de' preti.... Procedendo per la via del Concilio, non sarà nessuno
che non esalti a cielo l'imperatore: e se il papa farà le pazzie; sua maestà
lo castighi, ch'è facilissimo..... E se mi fosse detto «Sua Maestà lascierà
il papa come sta, e cercherà levare le eresie» oltre che lo tengo difficilissimo,
dall'altro canto lascia la tirannide de' preti e lascia questa grandezza
a' papi, e questa potenza che sempre gli farà gran contrappeso in
vita, e in morte la pietra dello scandalo per la sua posterità»[25].

Egli tirannello chiamava oppressori i papi: egli italiano volea tor via gli
ostacoli al dominio austriaco: egli laico, suggeriva come rimedio all'eresia
l'abbatter il papa: vie morali che battonsi anche oggi. E come oggi, si valse
delle penne per difonder calunnie contro il suo carattere. Paolo Giovio avea
chiesto il vescovado di Como, e ricusato, disse di Paolo IV il peggio che
sapesse, e in capo alla sua storia pose una lettera di Andrea Alciato, ov'è
malmenato grossolanamente. Il venale comasco potette essere stimolato dal
duca a questi atti, o dal sapere di riuscirgli grato; come certo a saputa di
esso duca fu inserita dal Varchi nelle storie la tanto famosa quanto incredibile
nefandità di Pier Luigi.

Il popolo, che dapprima temeva Paolo, poi l'odiava per le gravezze raddoppiate
in causa della guerra, e pei rigori dell'inquisizione, in fine prese ad
amarlo con gli eccessi consueti, sia per rispetto alle sue virtù, sia perchè largheggiava,
e molte volte salvò dalla carestia; anzi gli si eresse una statua in
Campidoglio, e formossi per custodia della sua persona una guardia di volontarj,
che poi si perpetuarono col titolo di lancie spezzate. Certo coll'alienarsi
dall'imperatore per istudio dell'italiana indipendenza, tolse che questi
lo coadjuvasse ad estirpare l'eresia. Mentre si sparnazava in questa politica
secolaresca, gloriavasi di non aver mai passato un giorno senza dare qualche
ordine per l'emendazione della Chiesa, onde gli fu appropriata una medaglia
portante Cristo che caccia dal tempio i profanatori. Ma un giorno che il
cardinale Pacheco in sua presenza voleva scolpare un altro cardinale, il papa

gli ruppe le scuse in bocca, esclamando, «Riformazione ci vuole, riformazione»:
e il Pacheco gli rispose: «Sta bene, santo padre, ma la riformazione
dovrebbe cominciar da noi», e gli accennò gli inverecondi abusi
de' suoi nipoti, che poi gli furono disvelati dall'ambasciadore di Firenze;
sicchè egli ne pianse, e deplorò in concistoro, e li tolse di grado e relegò.

Gl'interni rigori gli aveano eccitato molti avversi, e viepiù tra i frati
che a migliaia viveano fuor de' conventi, e ch'egli obbligò a rientrarvi,
proibendo di dare altrimenti ad essi nè cibo nè ricovero, e tra gli Ebrei
che avea ristretti nel ghetto. E questi furono motori d'un tumulto appena
egli chiuse gli occhi; ove la sua statua fu decapitata e strascinata,
per la città.

Il Bromazio nella vita di Paolo IV[26] dice questi insulti cagionati in origine
dalla pretensione che aveano i Romani che, al morire del pontefice, recuperassero
la propria libertà, tolta fin dai tempi di Giulio Cesare; sicchè
per esercitare giurisdizione, schiudevano i carcerati. Adunato anche questa
volta il consiglio in Campidoglio, si venne alla sentenza di spalancare le
prigioni, donde uscirono da quattrocento detenuti, tutti accanniti contro
il pontefice. Si diedero a correre per la città, e condottisi anche a Ripetta
dov'erano le secrete del Sant'Uffizio, «e dove stavano settantadue eretici,
dei quali quarantadue erano eresiarchi», col fuoco e colle scuri apertele,
fecero giurare a que' detenuti «di voler sempre esser cattolici; come se
tutti in un istante fossero convertiti», e li posero in libertà, sfogandosi a
ferire, saccheggiare, bruciare robe e carte nel palazzo, poi nel convento della
Minerva, minacciando mettervi il fuoco se tosto i Domenicani «non isgombravano
da Roma, perchè più non s'impacciassero nel Sant'Uffizio». Segue
narrando gl'insulti alla statua del papa, e come la testa «fu rotolata giù pel
monte di Campidoglio, divenuta ludibrio di ogni vil sorta di gente, insultandola
con grandi strapazzi non solo i fanciulli e gli eretici, ma anche i
timidissimi Ebrei, e da uno di questi coprendosi colla berretta gialla, che
Paolo loro aveva comandata per distintivo»: poi al domani in Campidoglio
si fece decreto che saccheggiato fosse ed abbruciato il palazzo dove il papa
stava da cardinale, e fossero gettate a terra tutte quante le armi e l'immagini
di casa Caraffa[27].

Di quest'ingiuria volle si facesse riparazione il suo successore, e che il
senato romano, ogni 17 gennajo, assistesse alla messa cantata in Sant'Eustachio,
che poi si cambiò nell'offerta d'un calice d'argento e quattro ceri
a Santa Maria sopra Minerva. In questa chiesa Pio V fece trasportare il corpo
d'esso papa, e porgli magnifico monumento a spese del popolo; e ogni anniversario
vi si celebrasse cappella cardinalizia dalla congregazione del Santo
Uffizio. La statua pure venne fatta rialzare da Clemente VIII coll'iscrizione:
Paulo IV pontifici maximo scelerum vindici integerrimo, catholicœ fidei
propugnatori.


Molto è difficile giudicarlo fra atti tanto difformi: e noi nel papa veneriamo
la dignità divina, non ogni volontà umana, nè i fatti di esso trasformiamo
in diritto. Certo egli fu zelatore grandissimo della religione: e nel
conclave che seguì, Giulio Pogiano lesse la solita orazione sul papa da eleggersi,
ove si congratula che le depravazioni rinfacciate cessarono, e deh! se ne
sperdesse la memoria. «Lode vostra è, o cardinali, se tanto cambiamento
avvenne nella città e nelle provincie; furono represse le prepotenze e le libidini,
e quella smodata licenza del vivere e del parlare; ora alla messa intervengono
gli uomini, si confessano, frequentano la comunione, onoransi i
giorni di festa, si solennizzano gli augusti templi: e questa città gli stranieri
conoscono e confessano capo del cristiano impero, ma anche maestra
e guida del dover cristiano. E donde questa ripristinata giustizia se non
dalla probità, dalla continenza, dall'altre virtù dell'animo e dall'ingegno
che splendettero dalla somma sede?»






DISCORSO XXIII.


FRÀ BERNARDINO OCHINO.

Quando, molt'anni fa, io saliva la prima volta faticosamente verso la
città di Siena, teatralmente assisa su que' due sproni di poggi, ricorrevo
col pensiero com'ella, riconosciuta repubblica indipendente nel 1186 da
Enrico VI con diritto di zecca e libera elezione de' consoli e del podestà,
e giurisdizione su tutto il contado, crescesse fra le agitazioni feconde che
svolgeano l'attività individuale, la fede, il senso pratico, e fin il senso
estetico. Perdute quelle libertà che il secol nostro principesco vitupera o
compassiona, come i vecchi disapprovano il balioso ruzzare della gioventù;
ridotta a città secondaria d'una provincia secondaria, pure ad ogni passo
rammemora altri tempi o gloriosi o almeno memorabili; ed essendo, per
posizione, a minor contatto colla folla passeggera e colla moltitudine aspirante
o proponente, serba un'impronta di vetustà, tutt'altro che disacconcia
alla cortesia de' suoi abitanti, i quali, nell'indole come nella pronunzia, son
mezzi fra Toscani e Romani, fra la razza gentile e la gagliarda.

Mutate le cose, vi ritornavo colla strada ferrata, e dai bastioni contemplandola,
«È la città degli eretici», dicevo ad uno di que' patrioti all'antica,
che non si sgomentano dell'essere beffati per municipali, dagli idolatri
dell'annichilante accentramento. Ed egli rimbalzandomi quella frase,
soggiungeva: «È la città dei santi. Sena vetus civitas Virginis è intitolata
da quando il beato Tommaso Balzetti la fece votare a Maria, prima della
battaglia dell'Arbia; e il vecchio nostro sigillo portava: Salvet Virgo
Senam quam signat amœnam. E la gloria di Maria campeggia nello stupendo
nostro duomo, dove mai non si finirebbe d'ammirare la vastità del piano
(che pur è la sola traversa del tempio ideato), la varietà dei disegni, la finissima
esecuzione[28], tanto superiori a quanto possano offrire altre arroganti
capitali. Anche fuor di là, tutto è pieno di ricordi di santità. Qualunque
porta per cui entriate, vi offrirà effigie di santi: sull'una la Beata Vergine
incoronata, opera di Ansano di Pietro; sull'altra l'ammirato presepio del
Sodoma. Ad ogni svolta incontrate dipinti i quattro antichi patroni, Ansano,

Crescenzio, Vittore, Savino; aggiungete il beato Andrea Gallerani, fondatore
dei frati della Misericordia; il beato Ambrogio Sansedoni, che parlava
alto a Federico II; Gioachino Pelacani e Antonio Patrizj, miracoli di carità
pei poveri e per Maria; il beato Antonio che riformava i Serviti; il beato
Tomasuccio che istituì i Gerolomini; il beato Giovanni Colombini, narratoci
in una delle più ingenue e affettuose scritture del Trecento, e che, per
la pazienza della moglie e pel legendario, richiamato dalle dissipazioni, e da
gonfaloniere ridottosi mendicante volontario, con Francesco Vincenti istituì
il nuovo ordine de' Gesuati[29], inducendo la cugina Caterina a fondar le
Gesuate là nella contrada di Valpiatta. Il beato Bernardo Tolomei, dottore
in ambe le leggi e cavaliere imperiale, erasi ritirato al deserto con Ambrogio
Piccolomini e con Patrizio Patrizj, fondando gli Olivetani di Santa Maria
di Montoliveto, in uno sterilume che oggi ride della più lieta coltivazione,
come la chiesa di squisite pitture. Stefano e Giacomo, agostiniani di Lecceto,
istituiscono i canonici regolari Scopettini. Pietro Petroni, certosino, morendo
mandava dire al Boccaccio riparasse agli scandali del suo scrivere. E il
nostro san Bernardino? Profusosi a cura de' poveri nella peste, fu ammirato
per le prediche e pe' frutti che ne raccolse in tutta Italia. Pietà quasi domestica
c'invita nel quartiere dell'Oca a venerar tanti ricordi ancora palpitanti di
santa Caterina, la pia figliuola del tintore Benincasa, che afflitta di dolorose
infermità e di tentazioni, ristorava l'anima colle preghiere e la carità;
andava assister i malati e suggerne le ulcere, colla semplicità stessa colla
quale ai Fiorentini dettava la pace, in lei compromessa, o scriveva al papa
che tornasse da Avignone a Roma, o a Giovanni Aukwood che frenasse
le sue bande di mercenarj inglesi. Privilegiata del dono di convertir peccatori,
trasse a pentimento due assassini già sul patibolo, e tutta la famiglia
Tolomei, onde il papa deputò qui tre Domenicani sol per udire le
confessioni di coloro ch'essa aveva convertiti. Aggiratevi per quel quartiere,
e vi parrà ch'ella sia morta jeri, tanto ognun ne ragiona; ognun ne addita
le orme: a lei le spose, a lei le madri dirigono voti e portano donativi.
Pochi anni fa, alla granduchessa di Toscana che visitava il paese, le fanciulle
offersero graziosi fiori, nell'artefare i quali son abilissime, e volendo
ella ricambiarle con un ricco donativo, esse la pregarono che invece ne facesse
offerta alla loro santa Caterina. Nella cappella di essa, Pio IX, il
1857, veniva in trionfo popolare, e vi riceveva al bacio del piede la conferenza
di san Vincenzo di Paolo. Sono di questa città i papi Pio II, Pio III,
Alessandro VII; delle vicinanze Giovanni I, Bonifacio VI, Gregorio VII,
Alessandro III e moltissimi cardinali. Qui le arti belle fecero forse le prime
pruove di rinnovamento con Mino da Turrita, Guido, Duccio di Boninsegna,
Simon Memmi: come la poesia col Folcalchieri. Veneriamo tuttora la Madonna
che portossi alla battaglia di Montaperti, ove i Fiorentini «fecero
l'Arbia colorita in rosso»: e il sentimento cattolico si mantenne nella

nostra pittura anche quando Roma e Firenze l'aveano sacrificato alla classica
imitazione».

Questo ed altro mi dicea quel buon Senese: eppure è vero che da quella
città ci vennero famosi eresiarchi, quali i Soccini ed altri, di cui ora entriamo
a discorrere.

Quando, surrogato al concetto dei governi buoni quello dei governi forti,
la guelfa Toscana cadeva in arbitrio de' Medici, Siena raccomandò la propria
libertà al patronato di Carlo V; il quale, visitatala nel 1536, vi lasciò
governatore il senese Piccolomini. Ma le irrequietudini e turbolenze, foriere
della perdita d'un popolo, vi erano soffiate dai profughi fiorentini e dai
Francesi, desiderosi di dar molestie al duca di Toscana, e impedirgli di
sistemar il paese. Noto è che ne seguì una terribile guerra (1554) ove, indarno
difesa dagli Strozzi e dai Francesi, Siena soccombette al duca e agli
Spagnuoli, e perduti cinquantamila uomini, rimase in irreparabile decadenza
e rovinata del commercio e dell'agricoltura.

Queste pubbliche sciagure erano state esacerbate anche dal difondersi di
opinioni nuove. Fin nel 1537, facendovi il quaresimale Giovanni da Fano,
famoso cappuccino, con tanto zelo e frutto, che dicevanlo non inferiore a
san Bernardino, da un predicatore d'altro Ordine egli udì sentenze contrarie
alle cattoliche; onde prima lo ammonì, e poichè quegli insisteva e
peggiorava, lo accusò e confutò pubblicamente, sicchè quegli stimò prudenza
andarsene dalla piissima città[30].

Domenico Tommasini fu un oscuro abitante della contrada dell'Oca,
donde il soprannome di Ochino a suo figliuolo Bernardino. Vestitosi frate
Osservante, n'uscì per mettersi a studiare medicina a Perugia, dove contrasse
amicizia con Giulio De' Medici, che fu poi Clemente VII; rientrato
nell'Ordine, vi ottenne dignità, e ne agognava di maggiori; e forse sperò
agevolarsele mettendosi ne' Cappuccini, istituiti da soli dieci anni, e appena
introdotti in Siena. Soffriva lotte colla carne: «Invano (egli confessa)
io cercava mortificar il corpo con digiuni e preghiere. Alfine lessi
la Scrittura, e gli occhi miei s'apersero, e Cristo mi rivelò tre grandi verità:
che il Signore col morire in croce soddisfece pienamente alla giustizia del
Padre, e meritò il Cielo a' suoi eletti: che i voti religiosi sono invenzione
umana; che la Chiesa di Roma è abominevole agli occhi di Dio».

Ciò scrisse, e fors'anche pensò più tardi: per allora, sebbene creduto incostante
di risoluzioni, acquistò tal rinomanza d'eccellente predicatore, che il
Sadoleto lo agguagliava a qualunque oratore antico. Il vescovo di Fossombrone
scriveva ad Annibal Caro: «Ho udito in Lucca pochi dì sono, frà Bernardino
da Siena, veramente rarissimo uomo; e mi piacque tanto, che gli
ho indirizzati due sonetti, de' quali ve ne mando uno». Carlo V diceva:
«Predica con ispirito e devozione tale che farebbe piangere i sassi».

Pietro Bembo, che presto fu cardinale, poco amava i predicatori d'allora,

dicendo: «Che ci ho a far io? mai non s'ode che garrire il dottor Sottile contro
il dottor Angelico, poi venirsene Aristotele per terzo e terminare la quistione
proposta». Ora, il 6 aprile 1536, da Venezia scriveva alla marchesa di
Pescara: «Io sono pregato da alquanti gentiluomini di questa città ad intercedere
V. S. che sia contenta a persuadere al reverendo nostro padre
frate Bernardino da Siena, che accetti di venir quest'altra quaresima a
predicare qui nella chiesa de' Santi Apostoli, a riverenzia ed onor di nostro
Signore Dio. Tutta questa cittadinanza aspetta di udirlo infinitamente volentieri.
Io mi terrò a buona ventura poter conoscere ed udir quel santo
uomo».

E il 25 marzo seguente: «Ragiono con V. S. come ho ragionato questa
mattina col reverendo padre frà Bernardino, a cui ho aperto tutto il cuore
e pensier mio, come avrei aperto dinanzi a Gesù Cristo a cui stimo lui esser
gratissimo e carissimo; nè a me pare aver giammai parlato col più santo
uomo di lui. Io non voglio lasciare d'udire le sue bellissime e santissime
e giovevolissime predicazioni, ed ho deliberato starmi qui mentre ci stava
egli».

Poi al 4 aprile: «Il nostro frate Bernardino (che mio voglio da ora innanzi
chiamare, a parte con voi) è oggimai adorato in questa città. Nè vi
ha uomo nè donna che non l'alzi fino al cielo. Oh quanto vale, oh quanto
diletta, oh quanto giova! Ho pensiero di supplicar Nostro Signore ad ordinar
la sua vita di maniera, ch'ella possa bastar più lungamente ad onor
di Dio e giovamento degli uomini; chè ella non è per bastare, governandola
sì duramente com'egli fa».

In fine il 23 aprile: «Mando a V. S. Ill. le allegate dal nostro reverendo
frate Bernardino, il quale io ho udito così volentieri tutti questi
pochi dì della presente quadragesima, che non posso abbastanza raccontarlo.
Confesso non aver mai udito predicar più utilmente, nè più santamente
di lui. Nè mi meraviglio se V. S. l'ama tanto quanto Ella fa. Ragiona
molto diversamente e più cristianamente di tutti gli altri che in
pergamo siano saliti a' miei giorni, e con più viva carità ed amore, e
migliori e più giovevoli cose. Piace a ciascuno sopra modo. Estimo ch'egli
sia per portarsene, quando egli si partirà, il cuore di tutta questa città
seco. Di tutto ciò si hanno immortali grazie a V. S. che ce l'avete prestato».
E al curato avea scritto: «Ricordatevi di forzare, se occorre, frà Bernardino
a far uso di carni, e s'e' non tralascia l'astinenza quaresimale, non
potrà reggere alla fatica del predicare».

Perocchè era dedito a quelle eccessive austerità, che non di rado inducono
soverchia fiducia in se stesso. Camminava a piè scalzi su per le roccie, nelle
nevi, fra i bronchi, scoperta la testa, esposto a tutte le intemperie: limosinando
di porta in porta: la notte appoggiavasi a un albero, e vi si addormentava,
sebbene i grandi avessergli preparato letti e mense. Vedendolo passare,

colla grossa tonaca, colla lunga barba, incanutita anzi tempo, coll'occhio
spento e le guancie scarnate dalla macerazione e l'aspetto di un martire, la
gente s'inginocchiava, presa istintivamente da meraviglia e rispetto. «Dove
andava (dice un contemporaneo), uscivagli incontro la folla; non bastavano
le chiese agli uditori: ed egli arrivava sempre a piedi, chè nessun mai lo
vide pur s'un giumento: se doveva entrar ne' palazzi de' principi, nulla mutava
del rigor di sua vita, non vino mai, mai più d'una vivanda, gli sprimacciati
letti abbandonava per dormire sul nudo pavimento[31]. Sin l'infame
Aretino, risoluto a far parlare di sè in qualsifosse modo, fingeva il convertito,
e scriveva al papa da Venezia, il 21 aprile 1537, che il Bembo «avea
dato mille anime al paradiso con l'aver trasferito in questa città cattolica
il tanto umile quanto buono frà Bernardino», e che esso «da quella sua
tromba che si fa udire col frate apostolico, ha creduto alle ammonizioni
della riverenza sua, le quali vogliono che questa lettera, in mia vece gettatasi
ai piedi della Vostra Santità beatissima, le chiegga perdono della ingiuria
fatta alla Corte dalla stultizia delle scritture mie, benchè tutto quello
che io ne ho detto con la bocca e scritto con la penna l'hanno ordinato i
cieli, acciò, se nulla mancasse alla beatitudine sopradetta, vi forniate di
glorificare nella conversione Aretina».

Mentre predicava a Venezia, «illustrissima città, teatro del mondo, emporio
di tutto l'orbe, regina dell'Adriatico, vincitrice de' nemici, miracolo
d'Italia», l'Ochino vi ottenne una cella, che elevò a monastero de' suoi
Cappuccini. Nelle deliberazioni del concistoro, o vogliam dire consiglio municipale
di Siena, al 21 giugno 1539 si stabiliva che, «essendo buono e
molto utile alla salute delle anime che il detto frà Bernardino, che stamane
nella gran sala del consiglio fece una salutare predica a tutto il popolo, rimanesse
alcuni giorni a predicare nella cattedrale o in palazzo», che quattro
illustri personaggi andassero da esso frate a procurare non partisse da
Siena, e scrivessero al pontefice, se fa bisogno. Predicando nel 1540, ove
in fatto introdusse la devozione delle Quarant'ore, che Siena fu la terza
città a praticare; se non che, invece del Santissimo Sacramento, esponevasi
il Crocifisso delle Compagnie.

Di quel tempo rinvenimmo colà alcune carte, tutte pietà, delle quali,
non isbigottiti dalla taccia di frateschi, esibiremo qualche cosa[32].

«A dì 17 settembre 1540. Fu per il priore presentata una lettera alla
nostra Compagnia di san Domenico per la predicazione da farsi nell'avvento
prossimo da frà Bernardino Ochino, frate cappuccino, senza soscrizione,
ma dagli effetti poi seguiti si stima sia stata mandata da lui senza
nome, la quale contiene di fare l'orazione di quaranta giorni in tutte le
Compagnie di Siena, e ore quaranta per Compagnia; la quale fu, d'ordine
del nostro priore, letta da Lorenzo di Bernardino nostro fratello, il tenore
della quale è questo:


«(Di fuora). Alla Compagnia di san Domenico in Campo regi. Carissimi
in Christo Giesù fratelli.

«(Ommissis). Si prega la carità vostra, che vogliate essere in compagnia
di molti altri a fare due divotissime e santissime opere, delle quali la prima
sarà questa, che l'uno inviti l'altro, l'uno ammonisca l'altro con amor santo
a fare la santissima penitenza con vera contrizione, purissima confessione
e integra soddisfazione, con elemosine spirituali e corporali, con digiuni in
verità fatti e con la santa orazione, contemplando quella cosa per la quale
l'anima si trasforma nel suo amato Cristo, alli cui santi piedi umilmente
gettandoci, la nostra propria e le pubbliche necessità spirituali doviamo
esporre, esortando, e col buon volere ajutando l'anima nostra a vestirsi in
modo di quelle divine virtù, fede, speranza e carità, che di quelle abituali
possiamo fermamente vedere e tenere per certo, che, nel dì del gran giudizio,
quella riunita a questi corpi, con essi insieme saranno con gli altri
beati nel regno di Dio.

«E perchè fare orazione richiede l'anima raccolta nelle sue potenze salga
su in cielo alli piedi della Santissima Trinità, e questo non può farsi se il
corpo non s'allontana dall'opere del mondo, et essendo vero ch'a far questo
(come può dire chi cristianamente lo sa) non si è ancora veduto nè saputo
il più spedito modo, non tanto a far partecipe ognuno, quanto a mostrare
a quelli che nol sanno (che son molti) il modo d'orare, che quello che da
poco in qua è cominciato nella città nostra, cioè l'orazione durante lo spazio
di quarant'ore. Però si prega per parte di Dio la carità vostra, da quella
per grazia si domanda, che, fattone il sopradetto apparato e preparamento
dell'anima vostra, siate contenti, secondo l'ordine infrascritto, quando al
vostro oratorio toccherà, assettare quello, come è solito, e disporre le persone,
ch'hanno a fare la guardia del tempo, e mettere i fratelli, e gli altri
d'ora in ora in qualsivoglia numero senza strepito e confusione nel detto
oratorio, dove si stia in continua orazione ore quaranta; il quale spazio
giunto all'ultima ora, con quelli fratelli, che potrete in abito di battenti,
anderete alla Compagnia che dopo voi segue, dalla quale alcuni venghino
per voi, computando quanto tempo basti a partirsi dal vostro oratorio, e
che, quando giungete all'altro, sieno al fine le quarant'ore, et ivi dicendo
qualche prece, incomincierà l'altra orazione, restandovi quelli della prima
ora, ritornerete al vostro oratorio, dove aspettandovi quelli dell'ultima ora,
farete tutti qualche prego per finire l'orazione.

«Durerà secondo l'ordine sottoscritto l'orazione d'una Compagnia in un'altra,
quaranta giorni, a similitudine delle maggiori orazioni che si leggono
nella vecchia e nuova scrittura santa, e comincerassi a dì 19 di ottobre
martedì la mattina seguente il dì di san Luca a ore 14, e durando fino
alla prima domenica dell'Avvento, alla medesima ora saranno quaranta dì,
e farassi l'orazione ventiquattro volte; tutte l'ore sono novecensessanta.


«Venuta l'ultima mattina, la prima domenica dell'Avvento, siate invitati
a fare una processione in questo modo, che in abito di battenti tutti siamo a
udire la predica, dopo la quale, la Compagnia che sarà l'ultima all'orazione
con l'immagine di quel Crocifisso che doviamo imprimere e stampare nelli
cuori nostri, deva andare per la città e seguendo l'altre senza confusione e
senza altra insegna, ma standosi dove lo vorrà bene, ritorneranno alla
chiesa cattedrale, dove la predetta Compagnia deve aver fatto provisione
d'un sacerdote che celebri la messa all'altar maggiore, la quale, finita e
avuta la benedizione, ciascuno tornerà alla casa sua, risoluto totalmente
spogliarsi il vecchio uomo, e vestirsi del nuovo Cristo benedetto.

«Questa è la prima grazia, quale vedete. Se tutta è in benefizio vostro,
cercatela adunque, e respondete a Gesù Cristo crocefisso che vi infiammi
alla seconda.

«Questo è l'ordine delle Compagnie, preso così solo per la commodità;
resta che facciate sapere alla Compagnia che è innanzi a voi, e a quella che
è dopo, come siete parati a fare quest'orazione: l'uno animisca l'altro, e in
virtù del preziosissimo sangue di Cristo, vincete ogni tentazione che 'l nemico
dell'umana generazione vi porgesse dinanzi.

«Vi si dà quest'ordine ora, acciocchè abbiate tempo a trovare li fratelli;
e confortargli a questo, e disporli all'ora loro.

«1º Comincierà col nome di Dio la Compagnia del Corpus Domini a dì
19 ottobre, martedì mattina a ore 14, e mercoledì notte a ore 6 finirà.

«2º A ore 6 mercoledì notte San Niccolò passerà giovedì, e venerdì a
ore 22 finirà.

Segue divisando le ore di ciascuna Compagnia.

«La prima domenica dell'Avvento sarà il fine delle quarant'ore e de' quaranta
giorni, a laude e gloria della santissima Trinità, Padre, Figliuolo e
Spirito Santo.

«La seconda grazia non meno utile della prima, la quale è atta a confermarsi
ne' principiati beni, è questa: che le carità vostre, senza alcuna contradizione
siano contente mandare secondo l'ordine soprascritto, quando
sarà la volta loro, quattro o sei fratelli a guardare por una notte i poveri
infermi dello spedale maggiore. A quelli non solo la notte, ma ancora il dì
bisognerebbero la presenza e le consolazioni della carità vostra, quando
solamente sono governi da mercenari, e da chi senza amore alcuno li vede,
anzi da chi non considera che manco sono infermi dell'anima che del corpo.

«Oh! di quanto bene sarete cagione, e a voi prima, perchè da questi
imparerete l'esser vostro, e quanto invano fatighiamo fuori della via di
Dio, e a quelli, quando li conforterete, e con amore sovvenirete nelli loro
affanni e dolori.

«S'entrerebbe in un lunghissimo ragionamento a volere esporre le molte
e buone utilità che da quest'opera usciranno; però le taceremo, essendo

per certo che molto più con l'opera stessa la conoscerete, che con parole
non si mostrerebbero.

«Però, per parte (di nuovo) di Gesù Cristo crocefisso, si prega la carità
vostra, immo a quella per la virtù del suo sangue comanda che la prima e
la seconda di quelle grazie sieno da voi esaudite e ad effetto mandate, e
Cristo, il quale a queste vi chiama, darà parte in voi e nell'anima vostra,
e doneravvi grazia che con pura fede opererete quello che ne comanda.

«Restate nell'amore di Gesù Cristo, al quale col Padre e col Santo Spirito
ha onore, gloria et imperio, sempre ne' secoli de' secoli».

«E questo è il tenore della presente lettera, come ho detto, del nuovo
modo d'orare, trovato novamente dalli reverendi padri frati de' Cappuccini,
e da loro predicato.

«Letta la presente lettera, non si risolvè altro la presente mattina per
esser tardi, ma si risalvò a un'altra tornata.


«A dì 3 ottobre 1540.


«Dato dal priore licenza ad ognuno di parlare a bene et utilità della
Compagnia etc. Lorenzo di Bernardino cimatore, fatta la debita riverenza,
propose che si dovesse fare quattro persone sopra l'ordinare ed ornare la
Compagnia nostra per fare la nuova orazione delle quarant'ore, e perchè
bisogna fare qualche spesa, che detti quattro fratelli avessero autorità di
fare tutte le spese, che bisognassero per detta orazione, e così si deliberò di
fare detta orazione».....


1540, a dì 1 novembre, a ore 22.


«Essendo adorna la Compagnia con il cielo, e panni d'araza per chiesa, e
la sagrestia, radunati gli fratelli andorono innanzi a certa ora 21, vestiti da
battenti, tutti con torcie, alla Compagnia di Santa Caterina in Fontebranda
per il Crocefisso, e così processionalmente con molte torcie vennero alla nostra
Compagnia, accompagnati da moltissimi fratelli della detta Compagnia di
Santa Caterina, e giunti nella nostra Compagnia, fatte le debite orazioni e
invocazioni dello Spirito Santo, e fatto un breve sermone da Mº Bernardino
di san Domenico in esortazione alla frequenza della detta orazione e
ringraziamento alla Compagnia di Santa Caterina, ed alla moltitudine delle
persone che vennero ad accompagnare il Crocefisso, dêtte licenza a ognuno,
eccetto quelli che volessero restare all'orazione, e così chiusa la Compagnia,
spento tutti i lumi, eccetto un lanternino con la figura di Gesù Cristo,
portata la croce, e così a laude dell'onnipotente Dio si dêtte principio alla
detta orazione. E un'ora si dura di stare in orazione per volta, e finita
un'ora, si mette altre persone d'ora in ora, nell'ordine che li sopradetti
fratelli hanno ordinato, cioè (seguono i nomi).

«Così a laude dell'onnipotente Dio si finì la detta orazione con molta

frequenza de' fratelli, e di molte altre persone fuora della nostra Compagnia
e di frati ad ogn'ora; e innanzi che fussero le 13 ore andammo
tutti vestiti da battenti con torcie accese accompagnare il Crocefisso alla
Compagnia di Sant'Andrea Gallerani, prima nella nostra sagrestia e detta
Compagnia di Sant'Andrea fatta parare, cantate le litanie, e per il nostro
correttore fatto un breve sermone, tornati poi alla nostra Compagnia, si
cantò il Te Deum, fu fatto fine alla detta orazione, ecc.


«A dì 7 ottobre 1540.


«Al nome di Gesù Cristo crocefisso, radunato il Capitolo, fu per il
nostro priore presentata una polizza da parte del vicario dell'arcivescovo, il
tenore della quale è questo:


«Al nome di Giesù Christo,


«Il signor vicario dell'arcivescovo e li tre canonici eletti dall'altro sopra
il fine dell'orazione delle quarant'ore, e il reverendo padre frà Bernardino
Ochini, fanno intendere alla carità vostra che sieno contente per la prima
domenica dell'avvento, per fuggir la confusione, osservare l'infrascritte cose:

«E prima per ragione della comunione da farsi comunemente in duomo,
si prega quella che là sarà innanzi, vadino a reconciliarsi dove li piace;
perchè la mattina sarebbe impossibile per molti rispetti: ecc., ecc.


A dì 14 ottobre 1540, fº 8.


«Al nome di Gesù Cristo crocefisso; per il nostro Padre Priore fu presentata
la presente lettera diretta alla nostra Compagnia, e per comandamento
del medesimo Priore, fu letta da Lorenzo di Bernardino Cimatore,
il di cui tenore è questo: — Alla Compagnia di San Domenico; — Carissimi
in Cristo Gesù crocefisso fratelli.

«Non a quelli che cominciano, ma a quelli che perseverano è riservato il
premio, e questo per esperienza vediamo: se l'arbore, fatto ch'ha una volta
il frutto, si restasse e non ne facesse più, ovvero, come una volta le facesse
buone, e l'altra le facesse cattive, quello si è da tagliare e porlo al fuoco.

«Sarebbe per questo, in Cristo fratelli, vedendo il servire a Gesù Cristo
nostro Signore santissimo, assai cosa tanto fruttuosa, buona e necessaria,
avendo concessa la prima e maggior grazia, non dee negarsi la seconda più
facile, e non manco accettabile al Redentor nostro Gesù Cristo, la quale
sarà il visitare quelli poveri infermi, anzi esso Cristo Gesù nella sua santissima
casa dello spedale di Santa Maria della Scala, scala del paradiso; e
questo doveremmo trattare con un modo et ordine che fusse perpetuo, e
tanto facile con la grazia di Gesù Cristo, che non sarà fatica o rincrescimento
alcuno, quantunque nè fatica nè rincrescimento può porgere il servire
a Gesù Cristo, anzi a noi medesimi.


«Pigliamo dunque quest'ordine: noi siamo ventidue Compagnie: pigliamo
ogni ventidue giorni, una volta almeno visitare (con 2, 4 o 6 quelli che a
ogni compagnia piacerà) quella santissima casa, e vegliare una notte con
Gesù Cristo, e tenendo quest'ordine toccherà sedici o diciassette volte
l'anno per Compagnia: facciasi dunque da ogni Compagnia di quelli sono
più atti a tal offizio, tante parti, che in un anno tocchi una volta per parte
o più come piacerà.

«E chi sarà quello che una volta l'anno per amor di Gesù Cristo non
vogli pigliare quella consolazione di vegliare una notte con Gesù Cristo?
facciamolo adunque, fratelli, facciamolo, deh! facciamolo, e non dubitiamo
di niente, che per Gesù Cristo potiamo il tutto.

«Voi, carissimi fratelli della Compagnia di San Domenico, piglierete al
nome di Dio a dì 12 di novembre in martedì, e seguitarete questa santa
opera, e così ogni terzo martedì vi toccherà una volta, e di poi con la
grazia di Dio seguiranno l'altre Compagnie.

«Questo qui sotto è l'ordine per tutto l'anno, ecc.


«A dì 17 gennaro 1541 a nativitate.


«Adunato il Capitolo ecc. fu dal P. Priore (Ochino) presentata la seguente
lettera diretta alla nostra Compagnia.

«Grazia, laude e gloria a Gesù Cristo benedetto.

«Per li grandi e mirabili effetti, che sono esciti dalla passata orazione dei
quaranta giorni si è potuto chiaramente conoscere e far giudizio, che non
fu motivo d'uomini il mostrarvi un tal ordine, ma che viene dal Donatore
di tutta la grazia, dalla bontà e misericordia del Salvator nostro.

«Però sappiate di certo, e tenete per fermo, ch'ogni grazia, e ogni dono
perfetto viene di sopra, dall'infinita bontà e carità di Dio. Da parte del
quale oggi vi si presenta un preziosissimo dono spirituale, il quale non solo
a voi, mentre che vivete, ma ancora a quelli, che dopo voi verranno sarà
di tal giovamento, che sempre voi e loro ne ringrazieranno Dio.

«Il dono è questo, che la carità vostra senza alcuna contradizione, con sincero
cuore e grato animo, sperando sempre in Dio, e con voi si disponghino
a fare deliberazione, e vincasi non con lupini, ma con viva voce, non per
tempo determinato, ma che passi da voi nelli vostri posteri, e da quelli in
perpetuo, che nell'Oratorio vostro (come nell'altro si farà) si faccia quattro
volte l'anno l'orazione di quaranta ore secondo 'l modo sottoscritto.

«La cosa è tanto da se onesta, giusta, santa e divina, che non fa bisogno
di persuaderla, tenendo per certo che, nel sentir voi presentarvi tal cosa, a
tutti parrà un'ora anni mille di ritrovarla, e per amor di chi ve la manda,
metterla in esecuzione.

«Prima che altro vi si dica, si prega la carità vostra che procurino e con

diligenza osservino l'infrascritta avvertenza, acciò che 'l nemico nostro non
semini nell'opera nostra qualche disordine, ch'a ciò sempre sta parato, e
massime contro l'orazione, dove (dicono i santi) che porrà ogni sua industria
per disviarli da quella.

«E perchè questa ha da essere l'ultima volta che di ciò vi ragioni, non
vi porga fastidio se troppo a lungo vi si scrive.

«Faccisi dunque prima sapere a quelli che non sanno, che, dovendosi
dare un tempo determinato, si è preso questo di quaranta ore e quaranta
giorni, perchè 'l numero quadragenario è stato sempre di grandissimo mistero,
e di più, che non solo in questo tempo determinato doviamo orare,
ma sempre che questo è fatto per eccitare, e ricordare.

«Quattro volte l'anno si ha da fare l'orazione di quaranta giorni, talchè
a quaranta per volta tocca sei dì e sedici ore l'anno per Compagnia...

«Acciochè questa oratione facci l'effetto suo di fare salire la mente nostra
a Dio per pietoso e umile affetto, bisogna darle per guida la santa penitenza,
cioè con fermo proponimento di levarsi dall'offesa verso Dio e verso 'l prossimo,
fare uno splendido preparamento di vera contrizione, piena confessione
e intiera sodisfazione, e di poi spiritualmente, e sagramentalmente comunicarsi;
bisogna ancora, oltre alla guida, aggiungere a quest'orazione due
ali, cioè il vero digiuno e l'elemosina spirituale e corporale; facendo così,
pentendosi, e domandando misericordia da Dio della nostra côlpa e rendendo
grazie alla bontà sua di tanta grazia che ci ha concessa, e che continuamente
con larga mano per sua benignità sopra noi sparge, potiamo
renderci sempre certi che la maestà sua averà grate, e riceverà l'orazioni
nostre, e doneracci grazia che conosceremo il bene e lo avremo, che fuggiamo
il male, e che sempre operiamo in onore e gloria sua (seguono molte
regole particolari).

«I sermoni per non tediare sieno brevissimi e divoti, ammaestrando sempre
l'orazione; sieno fatti da persone ecclesiastiche, e per l'amor di Dio s'avvertisca
che sieno brevi e senza cerimonie, ringraziamenti e frascherie, perchè
importa assai, acciocchè di zelo di Dio non si venga in pompa del mondo
e vanagloria.

«Venuto il fine de' quaranta giorni, l'ultima Compagnia inviti l'altre; e venendo
o no, faccino una breve e divota processione, odi la messa e si comunichi,
e se pure trova altre Compagnie disposte, le guidi in qualche tempio,
dove, dopo un pubblico sermone o predica, si facci una pubblica e divota
comunione, e cantando Te Deum ognuno ritorni all'oratorio suo, e la Compagnia
che fu prima piglierà la sua croce, e porteralla al suo oratorio. Non
si facci apparati con drappi, panni, tappezzerie o frasche, anzi si faccia semplicemente
con divozione e zelo di Dio, e gli apparati nell'anima nostra.

«Vi si comanda da parte di Cristo crocefisso, che si fugga ogni precedenza,
ambizione e onore, acciocchè non possa mai nascere un minimo scandalo e

facendosi processione, vadasi senza insegna confusamente. E se invitando voi
le Compagnie, qualcheduna o tutte non venissero, non vi scandalizzate, anzi
state quieti, e pensate che così è volontà di Dio. Fino quando l'altre vi inviteranno,
siate li primi, e umiliatevi, perchè con la santa umiltà s'acquista
il paradiso.

«Insomma quando sentite cosa alcuna che possi dare alterazione, immediate
mozzate le maestre, e non se ne parli, nè vi si pensi più, e fate questa
deliberazione ora per sempre di far ciascuna vostra opera a onor di Dio, e
di poi trattatela alla libera e puramente, e così vedrete che di bene in meglio
anderanno le cose vostre, e quest'orazione santissima, la quale renderà
frutti gratissimi a Dio e salutiferi a noi.

«Perchè una delle cose necessarie ad un cristiano, anzi la più importante
è l'orazione, e perchè rari sono che sappino altro che rimenare le labbra,
non che fare orazione, e maggiormente l'orazione mentale; però si prega la
carità vostra, che qualche volta, anzi spesso avvertiate li nostri fratelli che
si faccino insegnare da chi se n'intende, e di più che si provedino di libri
spirituali che ne contenghino, e molti vedano con quanto loro scapito fino
ad ora o per negligenza o per ignoranza sono stati privi di cosa sì utile.

«Mancando qualche Compagnia, si succedano l'altre di mano in mano,
fin che si finiscano li quaranta giorni».

Seguono altri avvertimenti. In appresso son registrate le funzioni fattesi
man mano, ove copieremo quest'una:


«A dì 20 giugno 1542.


«Fu letta una polizza, inviata dalla Compagnia della Madonna sotto lo
spedale, come avea deliberato la Balìa e conservatori della libertà di Siena
che si dovesse fare un orazione di quaranta giorni, a pregare Dio che, per
sua infinita pietà e misericordia, per i meriti della passione e sangue sparso
dal suo unigenito Figliuolo per salute dell'uman genere, che vogli temperare
il suo giusto sdegno preparato contro di noi, di guerre grandissime che si
vedono preparare per tutta cristianità, evenimento de' Turchi contro li
Cristiani, per la disunione de' prencipi cristiani l'uno contro l'altro, ed altri
gran prodigi di terremoti con gran rovine di cappelle e ville, ecc.

«A quest'affetto elessero due di loro che fussero con le Compagnie, e così
congregati due di ciascuna Compagnia nello spedale, si deliberò a gloria di
Dio di fare la detta orazione nell'oratorio e Compagnia della Madonna sotto
lo spedale, di far quaranta giorni continui dì e notte».

E basti delle preghiere: veniamo a materia più pruriginosa; gli errori.

Il Boverio, annalista de' Cappuccini, non ha frasi sufficienti per lodare
l'Ochino, «prudente, sagace, di bei costumi, esercitatissimo per lungo uso
di molte cose, ingegno e grandezza d'animo ad abbracciar qualunque gran

fatto; tanta compostezza esterna ed onestà, che mostrava apparenza non vulgare
di virtù e santità; mirabile predicatore, coll'eloquenza guadagnava gli
animi, sicchè fu una generale approvazione allorchè, nel terzo capitolo generale,
fu eletto generale il 1538. E tolse ad amministrar l'Ordine con tanto
consiglio, prudenza, zelo della regolar osservanza, e coll'esempio d'ogni
virtù, che i frati s'applaudivano dell'elezione d'un tal uomo. Quasi sempre
pedestre visitò i varj conventi; esortava con mirabile eloquenza alla povertà,
all'osservanza della regola, all'altre virtù, e s'acquistò sempre maggior
nome presso i suoi e presso gli esteri: grande autorità godeva presso
re e principi, che l'usavano in difficilissimi consigli; il papa avealo in massimo
onore; talmente era cercato, che bisognava ricorrere al papa per averlo
predicatore, e le più grandi chiese non bastavano agli uditori, sicchè bisognava
aggiungervi portici; e molti, levando le tegole dal tetto, calavansi di
là per ascoltarlo. Predicando a Perugia nel 1540, calmò le nimicizie per
quanto inveterate. A Napoli avendo dal pulpito raccomandata non so qual
pia opera, l'elemosine offerte salirono a cinquemila zecchini».

Scaduto il triennio (prosegue con incolta prolissità) fu rieletto, ma ricusò
fermamente, finchè dalle istanze persistenti si lasciò vincere. E negli otto
anni che fu cappuccino, mai non diede il più piccolo sentore di eresia.

Eppure sotto quelle apparenze celava un'estrema superbia, il desiderio di
levar rumore, e la fiducia nel proprio intelletto, avendo imparato dai libri
di Lutero a cercare nelle sacre carte ciò che alla sua passione compiacesse.
Dicono che, mentre predicava a Napoli in San Giovanni Maggiore nel 1536,
il Valdes lo avvicinasse, e fomentandone l'immaginativa e l'ambizione, l'inducesse
a insultare Paolo III, che non l'aveva ornato cardinale. Al vicerè Toledo
fu rapportato che spargesse errori luterani, e quegli cercò che il vicario
arcivescovile chiarisse la cosa; «ma perchè con l'austera vita che mostrava,
con l'abito asprissimo, con il gridar contro i vizj ricopriva il suo veleno,
non si potè per allora conoscere se non da pochi la sua volpina fraude».
Son parole del domenicano Caracciolo, il quale prosegue: «Pure vi fu alcun
che se n'accorse, e fra i primi, per quanto ho inteso dai nostri vecchi, furono
i nostri santi padri don Gaetano e don Giovanni; i quali poi più chiaramente
se n'accorsero nel 1539 quando l'Ochino, predicando nel pulpito del duomo,
andava spargendo molte cose contro il purgatorio, contro le indulgenze, contro
le leggi ecclesiastiche del digiuno ecc.; e quel che fu pessimo, soleva talora
l'empio frate proferire interrogative quel che sant'Agostino dice negative,
Qui fecit te sine te, non salvabit te sine te? dando a questo modo ad
intendere tutto il contrario di quel che insegna sant'Agostino, cioè che
sola fides sufficit, e che Iddio ci salva senza che noi facciamo opera alcuna
per cooperar con Dio. Andavano attorno iscritti prima, e poi stampati i libri
di costoro, come di tanti profeti, e già in pochi anni non solo i plebei ed
ignoranti, ma anche molti signori e signore nobili, e molti religiosi e preti

se n'erano infetti; e si facevano conferenze e conventicole secrete tra loro,
e si prestavano scritti l'un l'altro di cotali dottrine pestifere»[33].

In quel tempo l'Ochino mostrava ancora una pietà incolpabile, e possiamo
offrire in testimonio alcune sue lettere, tali quali le abbiam desunte
dagli archivj della sua patria.

«Molto magnifici signori; Non penso vi habi a esser difficile el persuadersi
che molto volentieri verei in questa quaresima a predicar alla mia
Siena, sicchome per una vostra o visto sarebbe intento di vostre signorie:
resta solo che da chi può comandarmi io non sia impedito. Di me potran
servirsi nel scrivere che a me el venire sarebe gratissimo, pur che sia
con volontà di sua santità. Questo medesimo o expresso al reverendissimo
monsignore Ghinucci; et perchè del tempo fuor della quaresima sua santità
non è solita impedirmi, quando a vostre signorie paresse che io venisse
in questo tempo innanzi alla quaresima, mi dieno un cenno del
quando, che non mancarò, col non cessare ancora di tentare per la quaresima;
il che sarà etiam più facile di ottenersi per esser lì; et se in altro
posso si servin di mè, che per la singolare affetione li porto mi sarà facile
tutto in Christo per il quale vivo e spero di morire. Resto col pregarlo
che vi prosperi sempre con la sua grazia in ogni vostra felicità.


«Da Roma il 5 settembris 1540.



Frater Bernardinus sen.


«Molto magnifici signori; Non ho più presto resposto per non essere resoluto
di sua santità. Oggi s'è contentata che io per lo advento venghi, e
così mi sforzarò circa Ognisanti essere a Siena. Preghiamo el Signore
ch'el mio venire non sia vano. Resta che vostre signorie in quanto posso
mi comandino che non sarà cosa tanto difficile che lo amor non me lo
renda facile.

«Il Signore vi conservi e prosperi nella sua grazia.


«Da Roma 27 settembris 1540.


«Molto magnifici signori Priori Governatori e Capitani miei osserv.; Mi
dolgo, per la molta affetione e cordiale amor che porto ed alle signorie vostre
e alla patria, di non poter soddisfar a quello che per debito me si
conviene, e a quanto saria il volere di quelle. Io non harei già aspettato
che mi havessin fatto istantia di venir costà a predicare, che (quantunque
non sia secondo il merito di quelle) al primo cenno sarei venuto,
ma mi trovo, da molti giorni indrieto, con un dolor grande di schiena,
e con altre indispositioni, attalchè, si ben mi forzasse a venir, non potrei
predicare, e per questo ho ricusato anche a molti, e mi sò fermato qui
che, tra che curarò il mal, mi verrò rassettando le mie scritture; per
questo le Signorie Vostre si degneranno per tal impedimento scusarmi,
contentandosi di quanto è voler di Dio per la mia imperfetione; e di

questo è il mio buon volere verso di tutti, e mi faran gratia avermi nella
vostra protectione e così a quelle con tutto il core mi fo raccomandato.


«Dal luogo nostro di Firenze, il dì xjj di novembre del D4j».


«Molto magnifici signori; Sa Dio quanto piacere ho avuto in intendere
de diverse parti e ultimamente per una vostra, el ben essere della mia
diletta patria: desidero essere instrumento di Christo a honorarlo se fosse
possibile in ogni loco, ma spetialmente come sarebbe justo ne la mia Siena:
e tanto più me n'è cresciuto el desiderio quanto che intendo che comincia
a reformarsi et mi desidera. Ma le Signorie Vostre hanno a sapere che io,
poi partii da Venetia, ad istantia dell'illustrissimo dominio veneto, la santità
di Nostro Signore per un breve mi a imposto che ritorni a Venetia, e
li stia in lor satisfatione in fin tanto che di me altro non determina, però
bisogna che acceptiate per ora la bona volontà e mi haviate per excusato.
Trovandomi così legato, mi sforzarò ben quanto più presto potrò venir a
visitarvi: e se in altro possa in Cristo servirvi, sapino che lo animo è
prontissimo. El Signor vi conservi et prosperi sempre nella sua divina
gratia.


«Da Verona alli 20 maggio 1542.


«Molto magnifici signori; Per esser lo amor della patria justo e santo, e
tanto più quanto è d'un bene universale e pubblico, cognosco che tanto
più siamo obligati a amarla quanto siamo a Dio più proximi, però per
esser frate non sò escluso da questo dolce vinculo, anzi tanto più strettamente
ligato, quanto in me fusse più charità. Unum est che mi son congratulato
del felice essere della mia patria, e o incominciato a honorarmene,
però in Cristo, tanto ne sento dir bene, e desidererei presentialmente
godermene, si chome del contrario in altre volte ne ho avuto molestia, e
tanto più quanto per la vostra vedo el desiderio di Vostre Signorie e della
città, maxime quando credesse avere a giovare. Ma poi so qui a Verona
ad instantia del clarissimo dominio veneto, o avuto un breve da Sua Santità
dove mi impone che ritorni a Venetia, e li stia infin tanto che altro
non determina: tal che so impedito, e bisogna mi haviate non solo per excusato,
ma compassione, e tanto più quanto el venire mi sarebe più contento
ch'el restare. Pregarò bene el Signore che, essendo suo onore, faci
che Sua Santità osservi la promessa, e quanto più presto potrò me ne
verrò alla mia Siena. Pregando Dio che la conservi e prosperi nella sua
gratia e pace.


«Da Verona alli 20 maggio 1542[34].


Nel 1541 l'Ochino avea stampato alcune prediche, locchè crebbe ne' Veneziani
il desiderio di riudirlo. E il papa vi assentì: pure essendogli già

insinuato qualche dubbio, diede ordine di tenerlo d'occhio. In fatto predicando
in Santi Apostoli, cominciò a spargere errori. Alcuni ne l'accusarono,
e (non essendovi ancora il sant'Uffizio) il nunzio papale lo dimandò a
chiarirsene, ed egli ebbe l'arte di spiegarli in buon senso e diceva: «È più
difficile convincere uno d'eresia, che accusarlo d'oscura definizione di frasi
teologiche». Esso nunzio l'anno prima avea fatto arrestare Giulio Terenziano
teologo milanese, che predicava eresie: e a ciò parve alludere l'Ochino
quando dal pulpito proruppe: «Che facciamo, o uomini veneti? Che macchiniamo?
O città regina del mare, se coloro che t'annunziano il vero chiudi
in carcere, mandi alle galere, come si farà luogo la verità? Oh potesse
questa liberamente enunciarsi! quanti ciechi recupererebbero la vista!»

Pertanto il nunzio lo sospese, e riferì ogni cosa al santo padre; ma gliene
seppero mal grado i Veneziani, ammiratori di quel bello ingegno, di modo che
dopo tre giorni bisognò restituirgli la parola, ch'egli usò più cautamente[35].

Da Venezia, il 10 febbrajo 1542, scriveva al marchese del Vasto:

«Illustrissimo signore; Non fu mai, nè manco sarà capitano più valoroso
di Cristo. Imperocchè, dove gli altri vincono con potenti eserciti, per forza
d'arme e d'artiglierie, e molti con inganni, astuzie o favori di fortuna,
Cristo, venendo in questo mondo, solo soletto entrò in guerra, e disarmato
d'ogni forza e favore del mondo, sendo in sulla croce, vestito solo di verità,
umiltà, pazienza, carità e dell'altre sue divine virtù, con impeto
d'amore, in una sola guerra ha superato per sempre non gli uomini del
mondo, ma gl'infernali spiriti, la morte, li vizj, e tutti li nemici di Dio,
e fatto la più bella e ricca preda dell'anime, per tanti secoli state già in
sì misera servitù, che mai si facesse o potesse fare. È ben vero che vi
lasciò la vita, ma questo rende più mirabile il suo trionfo e la sua gloria.
Però essendo sì divino capitano, V. E. non si ha da vergognare, anzi da
onorare d'essere nel numero delli suoi valorosi cavalieri, massime che le
palme, corone, vittorie, trofei e trionfi delli suoi soldati senza comparazione
sono più gloriosi che quelli del mondo. E si ricordi che prima,
cioè nel sacro battesimo, fu ascritto alla milizia di Cristo, che a quella di
Cesare; e mancar di fede a Cristo è cosa tanto più vile, quanto che Cristo,
degli altri signori è più ricco, liberale, potente, pio, santo, giusto e pieno
d'amore: e siccome furono empie quelle parole della turba, Non abbiamo
altro re che Cesare, così divine quelle di Cristo, Rendasi quello ch'è debito
a Cesare, ma non si manchi a Dio. Ed ora tanto più, quanto non
si serve, anzi si disserve a Cesare ogni volta che s'ingiurasse Dio, dal
favor del quale pendono gl'imperj e monarchie del mondo. Questo ho
scritto, non perchè io non pensi che V. E. abbia sempre l'occhio aperto
all'onor di Dio, siccome son costretto a credere e dalle vostre virtù, e
dall'amor ch'io vi porto: ma vi veggo nelle altezze del mondo, dove li
venti impetuosi delli rispetti umani sono potentissimi; talchè bisogna

esser perfettissimi per vincere. Però l'impresa è conveniente alla grandezza
e nobiltà dell'animo vostro. Gli altri vostri amici faranno festa, e
magnificheranno le vostre vittorie del mondo: ed io, quando vincerete
voi stesso, e non avrete per idolo il rispetto del mondo, anzi per grandezza
di spirito gli sarete superiore, e non servirete al mondo, ma ve ne
servirete in onore di Dio».

Finita la quaresima, a Verona raccolse molti Cappuccini della provincia
veneta, ai quali insinuò errori, poi prese a spiegare le Epistole di san Paolo;
e tra gli altri corruppe frà Bartolomeo da Cuneo, guardiano in quel convento,
che divenne eretico. Essendo generale de' Cappuccini, avea promesso
a frà Angelo da Siena di fabbricare il loro convento con un lusso disdicevole
alla professata povertà; onde i pii credettero che quel che seguì fosse
castigo di Dio per questa vanità. Certo le anime pie già n'erano sgomente,
e san Gaetano Tiene gli fece interdire la predicazione in Roma. Angelica
Negri di Gallarate, saviissima donna, le cui lettere si leggevano ne' refettorj,
e che il marchese Del Vasto governatore di Milano volea ne' suoi consigli e
al letto di sua morte, udendo l'Ochino predicare a Verona, predisse cadrebbe
nell'eresia[36].

E in fatto cominciò a mostrare disgusto dell'orazione, del coro, della messa,
al punto che tutti ne prendeano scandalo: qualche frate il rimproverò, tra cui
frà Agostino da Siena gli disse lepidamente: «Andando ad amministrar la
religione senza la preghiera, mi somigliate a chi cavalca senza staffe. Badate
non cascare». Egli rispondeva che non cessa di pregare chi non cessa di
ben fare. Poi talmente si avviluppò in affari di principi, che non avanzava
tempo di dire l'uffizio, e ne domandò la dispensa dal papa. Insieme
prese famigliarità con eretici, ne gustava i libri, fantasticava innovazioni.

Il papa non sapea indursi a crederlo traviato; e l'invitò a Roma, coi maggiori
i riguardi, avendo divisato di ornarlo cardinale. Egli bilicossi lungamente
tra rinegare le sue dottrine, o esporsi alla morte sostenendole; e il
Giberti, santo vescovo di Verona ove allora egli si trovava, lo indusse andare
a consultarne il cardinale Contarini a Bologna. Giunto colà, il trovò sì
gravemente ammalato, che non potè averne se non queste parole: «Padre,
voi vedete a che stato sono ridotto: pietà di me; pregate Dio per me e fate
buon viaggio».

L'Ochino passò a Firenze a visitare Pietro Martire Vermiglio, e questi,
che già era fisso nell'eresia, lo dissuase risolutamente dall'andare a Roma
nè mettersi in mano del pontefice, bensì seguisse il consiglio del salvatore,
«Se siete perseguitati in un paese fuggite in un altro». Mosse dunque
a Siena a salutare i suoi; e vedendosi o credendosi in pericolo di
venir preso, si ricondusse a Firenze, e di là scrisse alla marchesa di Pescara,
palesandole l'ansie sue. «Con non piccolo fastidio di mente mi trovo
qui fuor di Firenze, venuto con animo d'andar a Roma, dove sono chiamato,

benchè da molti ne sia stato dissuaso, intendendo il modo col quale
procedono; perchè non potrei se non negar Cristo, o esser crocifisso. Il
primo non vorrei; il secondo sì, con la sua grazia, ma quando Lui vorrà.
Andar io alla morte volontariamente non ho questo spirito. Dio quando
vorrà mi saprà trovar per tutto. Cristo m'insegnò a fuggir più volte ed in
Egitto ed alli Samaritani: e che andassi in altra città quando in una non
ero ricevuto. Da poi, che farei più in Italia? Predicar sospetto, e predicar
Cristo mascherato in gergo; e molte volte bisogna bestemmiarlo per soddisfar
alla superstizione del mondo; nè manco scrivendo potrò dare in
luce cosa alcuna. Per questi ed altri rispetti eleggo partirmi, e prontamente;
chè veggo che procedono in modo, che dà pensar che vorrebbero
infine farmi rinegar Cristo o ammazzarmi. Credo se Paolo fosse nel mio
caso non piglierebbe altro partito...... Ho inteso che il Farnese dice che
son chiamato perchè ho predicato eresie e cose scandalose. Il Teatino,
Puccio[37] ed altri che io non voglio nominare, dalli avvisi che ho avuti,
parlano in modo, che se io avessi crocifisso Cristo, non so se si farebbe tanto
rumore. Io son tale qual sa V. S., e la dottrina si può sapere da chi mi ha
udito: mai predicai più riservato e con modestia che quest'anno, e già senza
udirmi mi hanno pubblicato per un eretico. Ho piacere che da me incomincino
a riformare la Chiesa. Temono infino un frate con l'abito nostro
in Ara Cœli, che il Capitolo ordinò che gli fosse cavato l'abito: onde, udendo
tanta commozione contro di me, penso sia bene cedere a tanto impeto.
Dall'altra parte pensate se mi è aspro per tutti li rispetti che sapete. Considerate
se sento repugnanza a lasciar tutto, e a pensare che si dirà. Cristo
ha permesso e voluto ch'essi mi perseguitino così, a qualche buon fine. Mi
sarebbe stato sopra modo gratissimo parlarvi, ed avere il vostro giudizio
e di monsignor Polo, o una lettera loro. Pregate il Signore per me. Ho
animo servirgli più che mai in la sua grazia.


«Firenze, 22 agosto 1542»[38].




Allora fu da Caterina Cibo duchessa di Camerino, colla quale pure teneva
usata; e deposto l'abito, con tre altri monaci varcò gli Apennini. A Ferrara
visitò la duchessa Renata, che lo munì di commendatizie per Ginevra. Avea
preso a compagno fra Mariano da Quinzano laico, che sapea di francese e tedesco
per essere stato militare; ed era sì caritatevole, che una volta, più non
avendo altro da poter dare, al mendicante disse: «Non mi resta che questo
mantello, e neppur esso è mio, sicchè non posso dartelo. Ma se tu me lo
togli, io non mi opporrò». E sfibbiatolo, lasciò che il povero se lo pigliasse.

L'Ochino diede intendere a frà Mariano che zelo di Dio lo traesse a predicare
fra gli eretici; e per entrare nel loro paese bisognasse deporre l'abito.
Parte dunque con lui, frà Ginepro, frà Francesco, va a Mantova, ad Aosta,
e dice all'Italia un addio, che il Beverini stemperò in suo prolisso latino.

Tosto che frà Mariano s'accorse della frode, procurato invano dissuaderlo,
staccossene, e ritornò col sigillo della religione, consegnatogli dal desertore.
Nella prefazione alle «Prediche di Bernardino Ochino da Siena, novellamente
ristampate et con grande diligentia rivedute e corrette» senza
anno e luogo[39], ripete quel che disse al magistrato della sua patria:
«Quando avessi possuto in Italia predicare Cristo, se non nudo siccome ce 'l
donò il Padre, e si dovrebbe, almanco vestito e velato come già in parte mi
sforzava di fare, a buon fine per non offendere i superstiziosi, non mi sarei
partito. Ma ero venuto a termini tali, ch'el mi bisognava, stando in Italia,
tacere, immo mostrarmi inimico dell'evangelio o morire. Ed io non volendo
negar Cristo, e non avendo speziale rivelazione nè particolar spirito
d'andare volontariamente alla morte, per non tentare Dio elessi partirmi,
siccome m'ha insegnato Cristo e con la dottrina e con l'esempio, il che fece
anche Paolo ed altri santi. Quando verrà l'ora mia, Dio mi saprà trovare
pertutto. So ben che se il pio, santo e prudente considera quello che ho lassato
in Italia, a quante calunnie mi sono esposto, e dove sono andato in
questa ultima età, sarà certo che il mio partirmi non nacque da umana e
carnal prudenza, nè anche da sensualità, siccome spero in Cristo che la mia
vita dimostrerà...... Da poi adunque, Italia mia, che con la viva voce non
posso più predicarti, mi sforzerò scrivere, ed in lingua volgare, acciò sia
più comune, e penserò che Cristo, abbia così voluto acciò ch'io non abbi
altro rispetto che alla verità». Come l'Ochino arrivò a Ginevra, Calvino
ne esultò, e scriveva a Melantone: «Abbiamo qui frà Bernardino, quel
famoso, qui suo discessu non parum Italiam commovit». Subito si indissero
preghiere per lui in tutta Italia; fra' Cappuccini si prese gran cura di
estirpar ogni seme che avesse potuto lasciare, e molti che se ne conobbero
infetti, abjurarono. Frà Girolamo di Melfi, valoroso predicatore, corse dietro
all'Ochino ma non guari dopo periva in un incendio. Frà Bartolomeo da
Cuneo fu incarcerato dal vescovo, e persistendo nell'eresie, fu condannato
a morte. Frà Francesco di Calabria, vicario della provincia milanese, si
purgò con penitenza rigorosissima.

Il papa, irritato anche da una lettera dell'Ochino, voleva sopprimere i
Cappuccini, quasi con lui aderissero, e n'avessero bevuto gli errori, ma ne fu
dissuaso da ragioni, sopra le quali gli storici di quella religione tessono pompose
dicerie. Claudio Tolomei nobile senese[40], appena seppe apostatato
l'Ochino, gli diresse da Roma il 20 ottobre 1542 una lettera, che s'ha a
stampa, donde appare quanto senso avesse fatto quel passo tra un popolo
che l'ammirava e stimava. Esposte le ragioni di perdurare nella Chiesa, dove
unicamente è la verità, lo pregava almeno a tenersi tranquillo e non inveire
contro la Chiesa cattolica. Il cardinale Caraffa, che poi fu papa, deplorava
quell'apostasia colle parole onde la Scrittura deplora la caduta dell'angelo
Lucifero[41].


«Ancor ci suonano nelle orecchie quelle tue splendidissime prediche, dei
beni della continenza, della devozione alle cose sacre, dell'osservar i digiuni,
de' panegirici di santi, delle lodi di monaci, dell'onor della povertà:
ancora ci stai davanti agli occhi co' piedi scalzi, mal in arnese, mal
acconcio; ancora hai freddo, hai fame, hai sete, sei nudo: ed or tra cibi e
bevande, dilicature e letti fra molli coltri, in vulgari taverne, fra beoni,
fra incestuosi, fra bestemmiatori, svergognato apostata soffri d'esser veduto?
Dove son quelle tue magnifiche voci del disprezzo del mondo,
della beatitudine delle persecuzioni, della costanza nelle cose avverse?
Dove le acutissime tue invettive contro la cupidigia dei beni, la vanità
delle ambizioni, le false insanie? Tutto è confuso, tutto disfatto. Dove
tu stesso, che predicavi di non rubare e rubi, di non adulterare e
adulteri? tu maestro distruggi tutta l'opera che dianzi insegnavi. Chi
darà agli occhi miei una fonte di lacrime per pianger giorno e notte un
bastone della Chiesa spezzato, un maestro di popoli accecato, un pastore
mutato in lupo? Che hai tu a vedere colle barbare genti? Che colla
straniera nutrice, che colla matrigna, che colla meretrice la quale uccise
il proprio figlio, e cerca separare il figlio vivente dalla vera madre?
Riconosci il seno che ti nutriva, la voce di quella che piange, e grida,
Torna, diletto mio, come la capra e il cerbiatto sul monte degli aromi.
Sarà mite per te la verga del sommo pastore; troverai un padre indulgente,
qualor ti mostri figlio ravveduto. Ti commuovano il coro de' santi,
le preci de' fratelli tuoi, le lacrime de' figli; non deludere, non vilipendere
quelli per cui Cristo è morto.... Te non perseguita quella che odia il peccato
non il peccatore, che a tutti porge le mamme, che a nessuno chiude
il grembo. La Chiesa non può perseguitare Cristo in te, che da Cristo ti
scostasti: non ti segua l'ambizione tua, non la tua iniquità, e non avrai
alcuno avverso, non alcuno persecutore; sia una sola fede, e sarà una
la pace: sia una confession sola nella Chiesa, e una la ragione dell'amicizia.
Via i vitelli d'oro; via il culto sulle alture; non vi siano Roboamo e
Geroboamo, Gerusalemme e Samaria; sia un solo ovile e un solo pastore».

Altri ancora scrissero all'Ochino, e fra essi l'inevitabile Muzio, al quale
esso rispose colla lettera, che quasi intera produciamo.

«Bernardino Ochino senese a Muzio Giustinopolitano S. e P. dove rende
la ragione della partita sua d'Italia.

«Essendo giovanetto, ero in quest'inganno il quale ancora regna in quelli,
che sono sotto l'impio regno d'Anticristo, che pensavo avessimo a salvarci
per le nostre opere proprie, e che potessimo e dovessimo con digiuni,
orazioni, astinenze, vigilie, e altre simili opere satisfare alli peccati e
acquistarci il paradiso, concorrendo però la grazia di Dio.

«Avendo adunque desiderio di salvarmi, andai considerando che vita
dovessi tenere, cercando che le religioni umane fussero sante, massime

per essere approvate dalla Chiesa romana, la quale pensavo, che non potesse
errare. Parendomi che la vita de' frati di San Francesco, nominati
dell'Osservanza, fosse la più aspra, austera e rigida, però la più perfetta
e a quella di Cristo più conforme, entrai in fra di loro, e benchè io non
vi trovassi quello che m'ero immaginato, niente di meno non mi si mostrando
per allora vita migliore, secondo il mio cieco giudizio stetti così
in fin a tanto che incominciarno apparire al mondo i frati Cappuccini, e
visto l'asprezza della vita loro, con repugnanza non piccola della mia sensualità
e carnal prudenza presi l'abito loro e credendo d'aver trovato quello
che cercavo, mi ricordo che dissi a Cristo: — Signore se ora non mi salvo,
non so che farmi più. — Vedi se ero empio fariseo. Posso con Paolo dire
(Gal. I) — Io profittavo nel giudaesimo, sopra molti di mia età troppo zelante
delle paterne tradizioni e ammaestramenti. — Ma pochi giorni stetti
con essi, che il Signore incominciò a aprirmi gli occhi, e mi fece in fra
l'altre vedere tre cose: la prima, che Cristo è quello che ha satisfatto per
li suoi eletti e meritogli il paradiso, e che lui solo è la giustizia nostra; la
seconda, che i voti delle umane religioni sono non solo invalidi ma empj,
la terza, che la Chiesa romana, benchè di fuore resplenda agli occhi carnali,
niente di meno è essa abominazione in cospetto di Dio. Or avendomi
il Signore così mostrato chiaro, e avendo di ciò il testimonio delle Scritture
sacre, immo e dello Spirito Santo, facendo in me legge il suo offizio,
caddi dalla cima della presunzione di me stesso, nel profondo della disperazione
delle mie opere e forze, e vidi che, sotto spetro di bene, avevo
sempre con Paolo perseguitato Cristo, la sua grazia e il suo evangelio, e
che, quanto più con maggiore impeto d'opere m'ero sforzato d'andare a
Dio, tanto più m'ero allontanato. Però mi trovai in una gran confusione
ma non restai lì, imperocchè Cristo mostrandomisi con la sua grazia, cadendo
con Paolo dalla confidenzia propria, respirai a Dio, e ponendo in
esso le speranze mie, mi commessi in tutto al suo governo, poichè per me
stesso ero sempre andato al contrario.

«E benchè varie cose mi venissino innanzi, niente di meno mi si mostrò
alcun modo di vivere, nel quale potessi per allora più onorare Dio,
che servirmi di quella maschera dell'abito, e di quella estrinseca e apparente
santità di vita, in predicare la grazia, l'evangelio, Cristo e il suo
gran benefizio. Questo dico, atteso e considerando quale e quanta era e è
la superstizione d'Italia, e lo stato nel quale mi trovavo. E così incominciai
a mostrare, che siamo salvi per Cristo. Vero è che vidi gli occhi
d'Italia sì infermi, che, se avessi alla scoperta subito mostrato la gran luce
di Cristo, non potendo tollerarla, l'avrei in modo tale offesa, che li Scribi
e Farisei, i quali in essa regnano, mi arebbono ucciso. E giudicai esser
bene, non così subito scoprirgli la gran luce dell'evangelio, ma a poco a
poco per condescendere alla sua debile vista. Però contemperando le parole

al suo lippo vedere, predicavo che, per grazia e per Cristo siamo salvi,
che lui ha satisfatto per noi, e che egli ci acquistò il paradiso. Vero è che
non scoprivo esplicatamente l'empietà del regno d'Anticristo, non dicevo, — Non
ci sono altri meriti, satisfazioni, indulgenze che quelle di Cristo,
nè altro purgatorio; — lasciavo simili illazioni farle a quelli che da Dio per
grazia avevano vivo sentimento del gran benefizio di Cristo: non avrei
ditto, — Voi sete sotto l'empio regno d'Anticristo, il quale fa residenza
a Roma; i costumi della sua e vostra Chiesa sono corruttissimi, ma non
manco la dottrina, le vostre religioni umane. Sono esse empietà, e non
ci è altra vera religione che quella di Cristo; voi siete manifesti idolatri, e
in pigliare i santi per vostri avvocati, offendete Dio, Cristo, la madre, e
tutto il paradiso. — Non potevo esplicare simili verità, ma le tacevo aspettando
che Cristo mi mostrasse quello che voleva fare di me. È ben vero
che in secreto esplicai il vero a molti, delli quali alcuni che per tentarmi
m'avevano domandato, ed altri per loro proprj interessi, manifestorno al
papa e cardinali qual fusse la mia fede, mostrandosi contrarj di quello,
che, già in camera parlando, avevano mostrato d'accettare per vero. Non
mancarono anche persone, le quali, mosse da invidia e sì per la religione
come per la predicazione si diedero intorno a dare il tratto alla stadera,
con dire che predicavo eresie, e tanto con maggior veneno, quanto che in
modo tale, che nessuno poteva puntarmi, nè pigliarmi in parola, e che,
per il gran credito che avevo, avrei potuto un dì fare qualche gran commozione
in Italia con ogni minima occasione; massime perchè in fra
i Cappuccini molti e precipue i primi predicatori aderivano alla mia
opinione, e di continuo moltiplicavano quelli che essi chiamano eretici
perchè credono veramente in Cristo.

«Or ben sai che Anticristo con i suoi primi membri, temendo con Erode
di non perdere il regno, e sapendo che quello di Cristo ruina il loro, come
quello che gli è contrariissimo, con Caifas conclusero che io morissi, e
furono eletti sei cardinali e deputati a spegnere ogni lume, che più scoprisse
le loro ribalde latroncellerie. Or con furia mirabile fui citato da
Anticristo, e comandato che subito andassi alla sua presenza: fecero
anco saper per tutto, che io era citato per eretico, sì come essi dicevano.

«Trovandomi in quel caso, consigliandomi con Cristo e con li pii amici,
dissi in fra me stesso: — Tu sai che costui, il qual ti chiama, è Anticristo,
il quale non sei tenuto obbedire. Costui ti perseguita a morte
perchè predichi Cristo, la grazia, l'evangelio e quelle cose le quali, con
esaltare il Figliuolo di Dio, distruggono il suo regno: però questa è una
impresa a essi di stato. Puoi dunque esser certo che egli ti torrà la vita,
sì come ne hai avvisi e certezze.

«Un giorno più che fossi andato avanti, ero preso da dodici, i quali,
la vigilia di san Bartolomeo, a cavallo circundonno il monasterio de' Cappuccini

fuor di Siena per pigliarmi, sì come è pubblico; e non mi trovando
corsero verso Firenze a fare il simile. Dicevo a me stesso: — Tu vai
a morire scientemente volontariamente senza speranza di frutto, immo
con scandalo de' pii; tu vai a tentare Dio esponendoti alla morte senza
particolare rivelazione, o spirito: tu sei micidial di te stesso: tu puoi e
debbi con Paolo e con gli altri santi, immo con Cristo fuggire, sì come con
l'esempio e con le parole ti ha insegnato fare in simil casi, dicendo, Se
vi perseguitano in una città, fuggite in un'altra. Tu in obbedirgli con andare
ad una certa morte, onori e approvi supremamente la sua autorità;
con disonore sommo di Dio, tu mostri a tutto il mondo di averlo per vero
e legittimo vicario di Cristo in terra, sapendo certo che egli è Anticristo;
però dâi gran scandalo al mondo con ingiuria di Dio. Cristo s'è servito di
te in fino a ora con questa maschera dell'abito e vita, acciocchè con minor
sospizione della superstiziosa Italia potessi predicare la grazia, l'evangelio,
il gran benefizio di Cristo: Ora Dio si vuole servire di te in altro
modo; vuole che alla scoperta scriva la verità, senza alcun rispetto umano,
il che, perchè non potresti fare stando in Italia, però Dio ti ha condotto
in questa necessità.

«Dipoi non potevo più tacere vedendo così impiamente sotto spezie di
pietà ogni dì di nuovo crocifiggere Cristo: era necessario che io parlassi,
sì come sanno quelli che più familiarmente praticavano meco, e
che io dannassi non solo i costumi, ma molto più l'empia dottrina del
regno d'Anticristo, nè potevo vivere in fra quell'empie e diaboliche superstizioni,
ipocrisie, idolatrie, inganni o tradimenti di anime. Ben sai
che al partirmi repugnava il senso e la carnale prudenza, secondo la
quale mi era difficile lasciare Italia con parenti e amici, gran credito, reputazione
e nome; e scientemente espormi alle calunnie e infamie del cieco
mondo, immo di tanti Farisei, i quali per invidia erano sì pieni di veneno
che crepavano. Vedevo la bella occasione che avrebbono da sfogarsi. Mi
suadeva la prudenza umana a più presto morire che vivere così infame,
ma lo spirito rispondeva, che è somma gloria del cristiano vivere per
Cristo e con Cristo, infame al mondo. M'adduceva anco lo scandolo, che
ne piglierebbeno molti, ma vidi che era de' Farisei, del quale, secondo
Cristo, non dobbiamo curarci. Cristo anco fu e è scandalo al mondo, e
quando gli empj per la sua morte sommamente si scandalezzarono, i pii
supremamente s'edificarono. Se anco andando a Roma m'avessero morto,
i Farisei sarebbono restati di me scandalezzati. Però il loro scandolo non
poteva evitarsi. Ora non so qual persona sarà che abbi spirito, immo giudizio,
che non veda che io feci ottimamente a partirmi, non potendo più
col mio stare in Italia servirmi dell'abito, predicare, giovare alli miei fratelli
in Cristo, immo nè vivere; e partendomi potendo scrivere e aprire la
verità con speranza di frutto. E chi è quello di sano giudizio che in tal

caso non potendo più servire a Cristo, dal regno d'Anticristo non si fosse
partito? Obbediresti tu ad Anticristo s'ei ti chiamasse per torti la vita,
potendo preservarti a onore di Dio, esaltazione del suo regno e confusione,
vergogna, morte, annichilazione di quella fetente e sporca meretrice
d'Anticristo? La quale benchè dentro sia piena di sporcizie, immo essa
abominazione in cospetto di Dio (2 Thess. 2), nientedimeno è chiamata
dal cieco vulgo Chiesa romana, solo perchè lisciata di colori mondani
resplende negli occhi degli uomini carnali.

«So che dirai, — Quando così fusse aresti ragione, ma non è vero che
siamo giustificati per grazia e fede di Cristo, e non per l'opere nostre, nè
voti delle religioni umane sieno invalidi e empj, nè anco che quella che
i è chiamata Chiesa romana sia la Babilonia d'Anticristo; che, quando
così fosse, avresti in tal caso fatto ottimamente a partirti. — Or io ho chiarito
tutto: nelli primi venti sermoni che già sono in luce, ho apertamente mostrata
la giustificazione per Cristo; nelli altri venti che anco sono in luce,
ho fatto vedere chiaro come i voti delle religioni umane e primi membri
d'Anticristo sono invalidi e empj, e che non ci è altra vera religione al
mondo che quella di Cristo, e negli altri seguenti che ora s'imprimono
si vedrà come quella che avete per Chiesa di Cristo è la vera Babilonia,
nella quale colui che tiene il principato è esso Anticristo, e voi l'avete per
vicario di Cristo. Però lascia stare di impugnare più me e la mia partita
giustamente fatta, e se puoi impugna la dottrina, che sono per difenderla
con la grazia di Dio. Sì è potente la verità che, se ben si unissero tutti li
diavoli a scrivermi contra, sarebbe forza che restassero confusi; ma siete
ben voi ciechi, stupidi, insensati e stolti, da poi che dove i santi ebbero
lume di Anticristo inanzi venisse e lo conobbero per tale, voi nè esso nè
i suoi membri vedete, avendoli inanzi agli occhi e nel tempo nel quale si
dimostra contrario a Cristo con somma impietà. E ben che Cristo abbi incominciato
a scoprirlo per Anticristo, e dato di ciò lume a tanti, e singolarmente
ai più nobili spiriti, i miseri e empj Farisei non solo non
l'hanno in orrore essendo essa abominazione, immo l'adorano per Dio in
terra e l'hanno esaltato sopra Dio siccome predisse Paolo. Sono innumerabili
gli errori i quali avete imparati nell'empia scuola d'Anticristo per
essere la sua dottrina impura, falsa, diabolica, nè avete altro scudo per
difendervi se non col dire — Così ci hanno insegnato i nostri parenti e prelati
con i membri d'Anticristo —; il che se basta per scusarvi in cospetto
di Dio, lo lascio giudicare a voi. Lascia, lascia dunque le tenebre d'Egitto,
partiti dall'intollerabil servitù e tirannide di Faraone; non ti lasciare ingannare
dall'estrinseco splendore del mondano regno d'Anticristo; risguarda
all'umil Cristo in su la croce, e pregalo che 'l ti apra gli occhi e
ti dia lume del vero, il che quando per sua grazia ti concedesse, non danneresti,
immo approveresti il mio essermi in tal caso partito.


«Non potendo adunque giustamente dannare la mia mutazione, se prima
non gitti per terra l'invincibile e inespugnabile verità che si contiene
nelli suoi sermoncelli, vedili un poco, e con animo puro, sincero e candido,
che so resterai preso dal vero. Che temi al leggerli, se come buon
cristiano hai nel cuore il testimonio dello Spirito Santo e sei in verità?
La quale, quanto è più discussa, resplende, e quanto più se gli approssima
il falso suo contrario, tanto più si dimostra chiara. Sei forse di sì poco
giudizio che, essendo come pensi in luce e chiarezza di fede, in ogni modo
temi di non essere ingannato? Non è sì piccolo il lume della verità che
ella non si possa facilmente discernere: ma se sei in tenebre sì come dimostri,
dovresti tanto più cercare e non fuggire la luce della verità, quanto
n'hai più bisogno, acciocchè insieme con gli altri fratelli eletti di Cristo
e figliuoli di Dio rendiamo al nostro ottimo e divin Padre ogni laude,
onore e gloria, per Gesù Cristo Signore Nostro.


«Da Ginevra 7 aprile MDXLIII».




Un'altra lettera l'Ochino inviò stampata ai signori della balia della sua
città natale, in cui non si propone di far una professione intiera e l'apologia
della sua fede, ma s'arresta al canone della giustificazione, «dalla
viva fede del quale pende tutta la salute della vera Chiesa di Cristo,
e la ruina del regno d'Anticristo. Però per esso sono perseguitato e
questo è ch'io credo, e confesso con Paolo (Rom. 8) che, essendo gli
uomini, per il peccato del primo parente, figliuoli dell'ira e della dannazione
morti e impotenti a rilevarsi e a reconciliarsi con Dio, Cristo giustizia
nostra, mandato dal suo eterno Padre, con attribuirsi li peccati delli
suoi eletti, e offerirsi in croce per essi, ha satisfatto pienissimamente, e in
tutto placato l'ira di Dio; immo adottati per figli del suo eterno Padre e
fatti suoi eredi, ricchi di tutti li divini tesori e grazie; e tutto per Cristo,
per mera grazia e misericordia di Dio, senza che 'l meritassimo o facessimo
alcuna opera, la quale in tutto o in parte fosse di tal grazia degna.
Talchè, non perchè gli eletti aprano gli occhi e conoscono Dio, vanno a
esso e operano in gloria sua opere sante, o si fanno forza di operare, però
Dio gli accetta a braccia e gli ha eletti: ma perchè per mera grazia gli ha
eletti in Cristo. Però li chiama internamente e tira a sè, n'apre gli occhi,
gli dà lume, spirito e grazia, e li fa fare opere buone in gloria sua, in
modo tale che, benchè l'empio sia libero in fare e non far molte opere
umane e basse, niente di meno, infinchè per Cristo non è rigenerato,
essendo prigione e servo del peccato, non può operarne divine e alte per
non essere in sua libertà d'operare nè in tutto, nè in parte in gloria di
Dio. E questo perchè non è in alcun modo in sua potestà l'avere spirito,
lume sopranaturale, fede, speranza e carità, e l'altre virtù necessarie per
operare a gloria di Dio. Immo l'empio, mentre che è empio, se ben facesse

tutto quello potesse, non solo non amerebbe Iddio con tutto il cuore, e il
prossimo infino alli inimici come se medesimo, ma non osserverebbe straccio
della divina legge, nel modo che è obbligato. È ben vero che farebbe
delle opere estrinseche, ma non a onore di Dio, sì come è tenuto; però
non satisfarebbe a un minimo suo peccato o obbligo, nè meriterebbe
appresso a Dio benefizio alcuno, nè si disporebbe in modo alcuno alla divina
grazia, immo in tutte quell'opere sue peccherebbe non per farle ma per
non farle a gloria di Dio sì come è obbligato. Nè per questo debbe l'empio
mancare d'andare a udire la parola di Dio, di fare elemosine, orazioni e
simili opere. Imperocchè in non farle peccarebbe molto più. Dio vuole che
si passi per simili mezzi, e che se gli obbedisca nel modo possiamo riconoscere
ogni grazia in tutto da Dio per Cristo e in nessun modo da noi.


«Ma dipoi che siamo liberi da Cristo dal peccato, e per fede rigenerati,
se bene restano in noi le prave concupiscenze a esercizio di virtù, nientedimeno
abbiamo un cuor nuovo, e tale che non gli consentiamo nè obbediamo,
immo gli repugnano. Allora essendo veramente liberi, liberamente
con spirito operiamo opere grate e accette a Dio, secondo le quali
ci renderà, non perchè in sè siano degne di essere premiate, essendo anco
quelle de' giusti sempre imperfette, e non tali quali ci sarebbe debito e si
converebbe all'infinita bontà di Dio, benchè tali difetti non ci siano imputati
per essere noi già membri di Cristo. Ma i giusti saranno premiati
secondo l'opere loro, in quanto che quelli che avranno fatto migliori
opere, avranno tanto migliore lume della bontà di Dio, e con maggior fede
abbracciato per suoi li tesori di Cristo: però se ne saranno insignoriti,
li goderanno con maggior sentimento spirituale, e saranno più felici, ma
non già per la degnità delle loro opere, ma per la degnità d'esse opere di
Cristo, e per mera bontà e misericordia di Dio. Però, benchè possiamo satisfare
alcuna volta ai debiti e obblighi che abbiamo con gli uomini, e appresso
d'essi meritare qualche grazia, nientedimeno non possono in modo
alcuno satisfare a uno de' minimi obblighi e debiti, che abbiamo con Dio,
nè meritare appresso a lui una minima grazia: immo di continuo crescono
gli obblighi nostri; e rimosso Cristo, tutte l'opere nostre, passate alle bilancie
della divina giustizia, sono degne di punizione.

«È pure vero questo che, se avessimo a gloriarci dell'opere, io potrei
gloriarmi sopra molti altri, imperocchè come Paolo facevo profitto nel mio
giudaismo sopra molti miei coetanei: ma ora col medesimo Paolo, reputo
come fango tutte l'opere e giustizie mie, nè cerco se non di possedere
Cristo con fede per mio, ed essere trovato in esso ricco, non delle mie
giustizie e opere, ma delle sue.

«In cospetto di Dio adunque non vedo altre satisfazioni che quelle di
Cristo, nè altre indulgenze se non quelle che per lui abbiamo, e solamente
in Cristo vedo esser purgati li peccati de' suoi eletti e pienamente. E se Dio

alcuna volta li castiga, non è per satisfarsi nè purgarli de' peccati, o della
pena ad essi debita, essendosi tutto adempito a sufficienza e superabbondanza
in Cristo, ma per svegliarli, umiliarli, perseverarli e esercitarli
in tutte le virtù, con farli ogni dì più perfetti. Non vedo anco altri tesori
spirituali e meriti, che quelli di Cristo, nè altre grazie e benedizioni e
giustizie; e è empissima cosa patire o operare con intento di satisfare in
cospetto di Dio a peccati o agli obblighi che abbiamo con lui, o con animo
di meritare appresso a Dio. Perchè, è un dire, che Cristo non ha satisfatto
in tutto, nè meritatoci ogni tesoro e grazia, ma che in parte siamo salvi
per noi, con diminuire la gloria di Cristo, la quale per esso si debbe
tutta dare a Dio, e non darne parte all'uomo, al quale non si conviene se
non obbrobrio, confusione, vergogna e vitupero.

«Credo anco e confesso che al mondo non fu mai nè sarà altra vera,
pia e santa religione se non quella di Cristo, la quale consiste in credere
vivamente che siamo in tutto purgati da peccati per Cristo, e per lui reconciliati
col Padre, giustificati, santificati, adottati per figliuoli di Dio, e
fatti suoi ricchissimi e felicissimi eredi; e colui che questo crede con maggior
fede, è meglio cristiano e religioso; tutte l'altre religioni nelle quali
gli uomini cercano, credono e pensano di giustificarsi, purgarsi e arricchirsi
da sè in tutto o in parte, sono empie, e tanto più quanto che più
patono o si affaticono a questo fine con sotterrare il gran benefizio di
Cristo. Nè per questo, danno ritraggo dalle buone opere, immo nessuna
cosa è che tanto ecciti e serva a bene operare sì come questa viva fede,
che siamo salvi in tutto per Cristo, per mera grazia e bontà di Dio, e in
nissun modo per nobiltà, dignità, bontà, o preziosità d'opere nostre.

«Aggiungo anco di più, che è impossibile farsi da noi un'opera veramente
buona, grata e accetta a Dio se non abbiamo questa viva fede; imperocchè,
mentre che l'uomo pensa almanco in parte potere satisfare e meritare da
sè, non opera mai in tutto a gloria di Dio, e questo perchè, non sentendo
il gran beneficio di Cristo d'essere salvo in tutto solamente per lui, resta
sempre in amor proprio e confidenza di sè, però opera per interessi suoi.

«Ma quando in Cristo sente tanta bontà di Dio, che solamente per Cristo
e per grazia crede esser salvo, allora non avendo più causa d'operare per
sè, e scoprendosegli supremamente la gran carità di Dio in Cristo, è sforzato
a operare non da servo per timor di pena, o speranza di premio, ma
da figlio per impeto di spirito e d'amore a gloria di Dio; e queste sono
l'opere che gli sono grate. Credo anco e confesso essere una sola universale
santa e cattolica Chiesa di Cristo, cioè la congregrazione degli eletti
e di quelli che credono in tutto essere giustificati per Cristo. Questo è
quello che non può errare, in cose che importino alla salute, stante in
essi lo Spirito Santo. E se gli eletti qualche volta cascano, non però periscono,
imperocchè Cristo è con essi sempre, e sarà in fin alla consumazione
del secolo.


«Credo anco e confesso, che tutti gli eletti si salvino per Cristo e per
mera grazia, e non per alcuna opera loro, nè in tutto, nè in parte; e credere
così è l'unica fede, per la quale i veri e buoni cristiani sono differenti
da tutte l'altre false fedi, religioni e sêtte. Immo in questa fede consiste
tutta la somma della cristianità. E di più credo e confesso, questo
essere l'unico e vero evangelio di Dio, promesso per i profeti nel vecchio
Testamento, predicato da Cristo, da Paolo, dagli apostoli e da santi.
Di questa verità ne sono piene le Scritture sacre, e in particolari l'epistole
di Paolo alli Romani e Galati. Questa è quell'evangelica verità, per la
quale Cristo fu crocifisso, lapidato Stefano, e i profeti di Dio, gli apostoli
e santi perseguitati, incarcerati, flagellati e morti. Per questa verità
sono fuor d'Italia perseguitato a morte, e dagli anticristiani avuto per
escomunicato, ma la causa è sì giusta che mi scusa per se stessa. Se
erro in questo articolo, hanno anco errato dal principio del mondo
infin a ora tutti quelli che in verità sono stati santi, precipue gli apostoli
e singolarmente Paolo, immo e Cristo, e meritano tutti d'essere escomunicati,
reprovati, e maledetti. Immo se in questo erro, si dovrebbono
abbruciar gli evangelj, l'epistole di Paolo, e tutte le scritture sacre, imperocchè
l'evangelo sarebbe un inganno, falsa la fede di Cristo, empia
la religione, il che è impossibile. Le scritture sacre rendono testimonio di
questa verità. Studiate con umiliarvi di cuore a Dio, e vi darà lume del
vero. Ho incominciato e con la divina grazia seguirò di dare in luce sommariamente
e vulgarmente quelle cose, che sono necessarie al cristiano,
acciò siate inescusabili appresso a Dio. Direte, — Le tue opere sono proibite
leggersi. — Rispondo, che questo è evidente segno ch'elle danno lume
del vero, e essi non vorrebbono essere scoperti. In quelli miei sermonelli
non v'è in sostanza altro che le proprie sentenze e parole delle scritture
sacre. Però in proibirle, proibiscono ai popoli la parola di Dio. Vedete
se sono empj, e se se gli debba obbedire, e dall'altra parte, nelle pubbliche
scuole e per i pulpiti lasciano leggere e predicare profana, eretica, empia
dottrina, purchè non tirino l'acqua da' loro mulini.

«La luce dell'evangelio non è sì piccola, che, se siete in essa, abbiate da
temere che io v'inganni, immo è sì grande, che secondo Paolo, è ascosta
solamente a quelli che periscono; e se siete in tenebre, dovete farvi beffe
di chi vi proibisce il lume. Non amo sì poco la mia patria, che io volessi
ingannarla, immo li miei, me stesso e Cristo. Se anco fossi io solo in credere
e confessare il vero evangelio, e voi non mi credessi, avereste qualche
apparente scusa; ma non vedete, che la maggior parte de' Cristiani
hanno aperto gli occhi al vero? massime i nobili, pii e veramente dotti
spiriti? E se in Italia, in Francia e nella Spagna potesse liberamente predicarsi
l'evangelio sì come in Germania, quasi ognuno accetterebbe, sì è
potente la verità.


«Ma con tutto che sieno proibiti li libri cristiani e il predicarsi la pura
parola di Dio, e di più puniti crudelissimamente quelli che confessano, o
si mostrano amici dell'evangelio, nientedimeno, quanto sono più perseguitati,
esprobati, incarcerati, bruciati e morti, più crescono. Se vedeste
il numero de' Cristiani segreti, che sono in Italia, in Francia e nell'altre
parti del mondo, vi stupireste. S'ella non fosse opera di Dio si
dissolverebbe, siccome disse già Gamaliel; ma la va sempre crescendo.

«Forse potete dire che questa sia dottrina nuova? È quella de' profeti, di
Moisè, di Cristo, degli apostoli e di tutti i santi; quella che incominciò al
principio del mondo, è durata infino ad ora, e durerà sempre. Vero è che
per un tempo è stata sepolta, e in modo tale che, quando alli tempi nostri
Cristo incominciò a dare di sè un poco di lume, si verificò quello che già
predisse quando disse, Credi, che quando verrà il figlio dell'uomo, cioè
a manifestarsi in spirito, troverà fede in terra? Come un folgore e un
baleno che viene da Oriente, subito apparisce in Occidente, immo illustra
tutto, così fa adesso l'evangelio. Dottrina nuova sono l'umane e diaboliche
invenzioni e tradizioni che si predicano nel regno d'Anticristo, sforzandosi
non di cattivare la loro carnale prudenza e sensualità alla parola
di Dio, ma di tirare con gli argani fuori d'ogni sesto ai loro propositi le
scritture sacre, con corromperle e depravarle, e con servirsi del nome
solo di Cristo, della sua Chiesa e religione, imporlo di nuovo su la croce.

«Forse che il credere che siamo salvi solamente per Cristo, per mera grazia
e bontà di Dio, è dottrina sospetta? Immo è sicurissima, talchè se bene non
avesse il testimonio delle scritture sacre e dello Spirito Santo, in ogni
modo è sì chiara, che per se stessa si manifesta vera, santa e divina, perchè
dà tutta la gloria a Dio, e all'uomo ignominia e confusione, e in queste
due cose non si può nè eccedere, nè errare. Cristo, quando volle provare
agli Ebrei, i quali calunniavano la sua dottrina, ch'ella era vera e santa
e divina, lo dimostrò con questo mezzo, perchè ella dava tutta la gloria a
Dio. Sospetta vi debbe essere la dottrina d'Anticristo, perchè esalta l'uomo
con deprimere Cristo. L'omo non è altro che un empio e velenoso verme,
e nella sua salute volle esser compagno di Cristo. Forse che non c'è stato
predetto che Anticristo debba venire, e che il suo regno debba succedere
all'imperio romano, sì come Paolo scrisse, che sarà uomo di peccato, figliuolo
della perdizione, che sederà nel tempio di Dio, e si mostrerà al
mondo come s'el fusse Dio? immo per questo si chiama Anticristo, perchè
si metterà innanzi a Cristo, e si farà adorare in loco suo, estollendosi
sopra Dio, e gli sarà contrario allora abbondando l'iniquità, essa abominazione
starà nel loco santo.

«Ditemi, non abbiamo noi viste tutte le predette cose nella tirannide
papistica? È stato anco predetto, non solo che l'opere loro saranno di Satana,
ma che la dottrina loro sarà di demonj, e essi dicono che non

possono errare. Paolo dice che l'uomo animale non intende le cose dello
spirito, e loro essendo carnalissimi e impiissimi, non solo presumono di
volere giudicare, sindacare e dannare le cose divine e spirituali, immo
camminando alla cieca, vogliono che se li creda che non possono errare.

«È stato pur predetto che sarà allora tal tribulazione, che non fu mai la
simile, e che sedurranno e inganneranno il mondo infin con segni, miracoli
e prodigi mendaci e falsi; talchè, se quelli giorni non fossero abbreviati,
ognuno si dannerebbe, infino agli eletti se fosse possibile; ma Dio
abbrevierà per loro rispetto. È stato pur predetto e predicato, che la Chiesa
debba reformarsi: non vi par forse che ne abbia bisogno non manco nella
dottrina che ne' costumi?

«Abbiamo anco incominciato a vedere verificarsi quello che già Paolo
predisse, cioè che Cristo ucciderebbe Anticristo, non con le forze umane,
ma con lo spirito della sua bocca, cioè con la sua parola, e che distruggerebbe
e annichilarebbe il suo regno col mostrarsi in ispirito chiaro
e illustre, e dar lume di sè alli suoi eletti. Ditemi, si vede pur che
già è incominciato a cadere il suo regno. E che sia il vero, dove è ora
quel credito, quella reputazione, maestà, reverenzia, obbedienza, autorità,
dominio, tirannide infin nelle coscienze, che i papi con ingannare
il mondo, avevano ad un venticinque anni in là? Dov'è quella
affluenza di popoli, i quali correvano a Roma dove sono tante loro rendite
e entrate? Già il mondo si fa beffe delle loro indulgenze, giubilei, assoluzioni,
benedizioni, censure e maledizioni; e se una scintilla sola da un
sì poco tempo in qua ha dato tanto lume del vero, che credete faranno
ora tante torcie accese? Al mondo non furono forse mai, dagli apostoli in
qua, sì chiari spiriti, nè anco sì bene discusse le scritture sacre siccome
ora; questa è opera di Dio, il quale vuole sempre onore delle sue imprese.

«Vincerà adunque, però col sangue de' martiri, il qual si sparge di continuo
in diverse parti del mondo e si verificherà quello che disse Cristo ch'el
suo evangelio sarebbe predicato per tutto il mondo: allora verrà la fine.
Non vedete che non adorano già più Anticristo se non certi uomini carnali
per interessi proprj, e gente data in reprobamento? E se 'l popolo ebreo
non accettando Cristo quando venne in carne, non fu escusato appresso a
Dio per dire, come i nostri prelati dicono, che non è il messia ma un
seduttore, e ch'essi non possono errare, gli abbiamo a credere? e non
dobbiamo volere essere più savj di tutti gli altri? se la nostra sinagoga e
chiesa l'ha repudiato, siamo obbligati a fare il simile anco noi? Non saranno
anco scusati quelli che ora non accettano Cristo, il quale si mostra
in ispirito, nè gli gioverà il dire, sì come molti dicono. Noi vogliamo
credere secondo che ci hanno insegnato i nostri parenti, e secondo che
abbiamo trovato credere gli altri; la nostra chiesa e i nostri prelati non
possono errare; così non vogliamo saperne più di loro. Immo tanto

manco saranno escusati, quanto che ora Cristo si mostra con maggior
chiarezza, e quanto, che ora sono, in diverse parti del mondo, tante
chiese, tanti popoli e nobili spiriti, che hanno ricevuto l'evangelio;
e quanto la chiesa d'Anticristo è più corrotta in dottrina e costumi che
non fu mai la sinagoga degli Ebrei, è possibile che non vediate la loro
falsa religione essere piena d'umane invenzioni, ipocrisie, superstizioni,
idolatrie e abominazioni? O quanto saresti felice, e si sarebbe per te se
ti purgassi, Siena mia, de tante ridicole farisiache fastidiose, perniziose,
stolte e empie frenesie, di quelli che mostrano d'essere li tuoi santi, e
sono essa abominazione presso a Dio, e pigliassi la parola di Dio e il suo
evangelio nel mode che lo predicò Cristo, gli apostoli e quelli i quali in
verità l'hanno imitato! Non vuoi fare qualche dimostrazione verso
Cristo, essendo dotata di tanti nobili spiriti? vuoi forse essere l'ultima
a conoscere Cristo? Apri, apri ora mai gli occhi al vero, acciò che conoscendo
il Figliuolo di Dio per ogni tua giustizia, sapienza, salute e pace,
vivendo a Dio sempre felice, gli renda ogni laude, onore, e gloria per
Gesù Cristo Signor Nostro. Amen»[42].

Più d'una volta nominammo Caterino Politi senese, fra' più vivi battaglieri
di quel tempo, e smaniato di trovare eresie, tanto che denunziò
alla facoltà parigina molte proposizioni ereticali nell'opera del cardinale
De Vio. Ientacula, hoc est præclarissima plurimarum notabilium sententiarum
novi testamenti liberalis expositio. A vicenda, quando si trattò di
elegger vescovo il Caterino, Bartolomeo Spina, maestro del sacro palazzo,
recò in mezzo cinquanta proposizioni, tolte dalle opere di lui, dandole
come ereticali: ma egli se ne difese. Ciò ad indicare come allora fosse divulgata
l'accusa di eresie[43].

Pensate se risparmiò l'Ochino. Narrando di sè, dice che dopo il primo
libro adversus impia ac valde pestifera M. Lutheri dogmata, tacui multis
annis, cum jam scriberent plurimi in hæreticos Germaniæ, donec venerunt
qui, suppresso nomine, libellis lutheranam doctrinam continentes,
in vulgus sparserunt. Quo tempore fratrem B. Ochinum, impium illum
apostatam, dudum Italiæ concionatorem, suis coloribus parvo livello depinxi,
ut nosceretur crudelis hypocrita, et simplicium animarum mactator,
et libellum composui quem noncupavi Speculum hæreticorum
contra Bernardinum Ochinum, primo editum Romæ 1542. Poi nel 1544
stampò in italiano la Riprovazione della dottrina di Bernardino Ochino e
d'alcune conclusioni luterane. Egli stesso, il 5 gennajo del 1543, da Roma
scriveva alla balía di Siena:

«Magnifico e a me molto onorando magistrato; Essendomi venuta alle mani
un'epistola che Bernardino Ochino mandò alle magnificenzie vostre e a
tutta la città, la quale ha fatto stampare in Ginevra, e vedendo in quella
un perfetto veneno che vi porge per uccidere l'anime vostre, io, mosso da

persone religiose e dal zelo della fede, e dall'obbligo che tengo con la mia
patria in cose spirituali per la mia professione, ho scritto un breve trattatello
contro questa epistola, e contra la sua pestilente dottrina, e hollo
diritto a voi e a tutta la città, dedicato all'arcivescovo, acciocchè, se ha Siena
un figliuolo secondo la carne che li porge con fallaci blandizie il veneno,
non gliene manchi un altro che con salutifere verità lo scopra, e faccila
cauta, perchè ne va qui il vero stato della vita eterna. Ricordo a voi
quello che si promesse nell'ultima riforma nel primo capitolo, cioè di
attendere di conservar la città contra l'eresie. La qual cosa se farete, posso
sperare che la misericordia di Dio venga sopra la città, e se non l'osservarete,
vi annunzio travagli orribili nel mondo, e di poi la dannazione
eterna. E questo mi sia testimonio e scusa dinanzi a Dio, che per me non
è mancato di predirvi questa verità. Il Signore ve ne liberi. Degneretevi
di far leggere il trattatello con comodità vostra, e di conoscere il vero,
che sarà facile a chi non si vorrà accecare lui stesso.

«Non mi accade altro se non ricordarvi la giustizia, e levar le passioni, e
attendere in prima all'onor di Dio, e a placarlo con vera penitenza in
tempi tanto travagliosi e pieni d'ira nell'Onnipotente».

Poi il 7 marzo 1544 di nuovo:

«Mando alle signorie vostre il libretto vulgare già impresso contro la
pestilente dottrina di frate Bernardino Ochino, con molto desiderio che
quelle, come sono obbligate, sien vigilanti contra questa spirituale e maligna
peste, tanto più che contra la peste corporale, quanto di questa spirituale
ne seguita la morte eterna. Prego il Signore che in questi miseri
e infelici tempi vi scampi, e tutta la città dagli imminenti pericoli e travagli,
il che farebbe per sua misericordia se si provedesse prima col temere
Dio e rendergli il debito culto, e di poi con osservar la giustizia senza
rispetto proprio e affezione di parti, che son cagione della ruina de' regni,
e de le città. Non mi occorre altro».

Nell'indice delle Carte Cerviniane dell'archivio di Firenze, filza XXVIII,
vedo registrata una lettera di Aonio Paleario, e un'altra della marchesa di
Pescara che concernono l'Ochino. Ma non si trovano più, e andarono fra le
non poche, sottratte gli anni scorsi, quando anche persone di dottrina e di
nome dieder mano al turpe latrocinio, sfacciato a segno, che un negoziante
di Parigi offriva pubblicamente agli amatori qualunque autografo desiderassero
di questi archivi.

Bensì trovai nella Biblioteca Magliabechiana, manoscritta (Classe XXXIV,
num. 2), la risposta latina di Don Basilio de Lapis cistercense a un'epistola
dell'Ochino. Oltre usar tutti i modi per toccargli il cuore e indurlo a non
nuocere a tante pecorelle che lo aveano seguito nella verità, il frate viene
a confutare direttamente la sua dottrina sul matrimonio de' preti, sulla
supremazia del pontefice, sul sangue di Cristo come unico espiatore, sul

libero arbitrio, sul culto delle immagini, i digiuni, i giorni festivi; la
distinzione fra sacerdoti e laici, la confessione.

Avverte bene esser pazzia il dire che tutte le costituzioni della Chiesa
siano cattive, giacchè ogni società la leggi per il proprio meglio, niuna ne
fa apposta di cattive: qui poi gli autori di tali leggi sostennero il martirio.
Finisce con una patetica esortazione. Ad pacis terminum et Domini hereditatem
pervenire non potes, quando pacem Domini cum tuo furore corrumpis;
quando et nos filii tui non a te, sed tu a nobis continuo recessisti,
non unitatem conservasti, non verbum Domini tenuisti; sed quid ultra?
finem dabimus et Dominum rogabimus ut te ac nos... dirigat in semitis
suis et prorrigat gressus nostros in viam pacis, et te ipsum nobiscum in
unitate ecclesiæ et vinculo pacis convertat, et in sinu suo te recipiat atque
conservet.

L'Ochino a Ginevra fondò la prima Chiesa italiana[44] e vi pubblicò varie
operette, fra cui Cento apologhi[45], lavoro sì accanito, che dicea di vergognarsene
perfino lo Sleidan, storico e panegirista della Riforma. Eppure
è ancor più sozza una lunga sua lettera che serbasi a Firenze nella Biblioteca
Laurenziana contro Paolo III, colle amplificazioni in uso, e col tono
a cui oggi ci riavezzano i masnadieri della stampa. Avendo quel papa
proibito le opere di lui, esso l'investe, non perchè speri correggere un vecchio
ottagenario, ma per mostrare al mondo ch'e' non è vero pontefice,
bensì creatura del diavolo. E tira via leggendone la vita, sin da quando giovinetto
avvelenò la propria madre, e riuscì a sottrarsi dal processo. Seguono
stupri in ogni grado, e libidini su persone, distintamente nominate. Molti
assassinj gli attribuisce, dai castighi meritati sempre schermendosi, e poi
facendo giustiziare o incarcerare o bandire i proprj complici. La sua elezione
fu un traffico ontoso. Dappoi tutto andò per simonie, per corruzione
dei cardinali, per vendita d'impieghi, di stupri, di giustizia. Il governo
di lui non potrebbe essere peggiore. Gli rinfaccia le colpe e la fine di Pier
Luigi, e d'aver lasciato dipingere in una cappella papale il Giudizio di
Michelangelo, che appena staria in una bettola. Lo imputa sopratutto
d'astrologia e di necromanzia, molto difondendosi sopra questo punto per
mostrare come la ragione divina e l'umana vietino l'interporre i demonj
alle operazioni nostre, siccome usava Paolo III. E per patti col demonio è
egli riuscito papa; quindi non è eletto legittimamente; laonde si esortano
i principi a deporlo[46].

Eppure l'Ochino fu filosofo e dialettico non vulgare. Insegnava non
potersi giungere al vero colla ragione, ma essere necessaria l'autorità divina;
e poichè la sacra scrittura non basta se un lume infallibile non ajuti
a interpretarla, e avendo ripudiata l'autorità della Chiesa, fu costretto rifuggire
al misticismo e all'immediata ispirazione. «La ragione naturale,
non sanata per la fede (dic'egli) è frenetica e stolta. Sì che puoi pensare

come possa esser guida e regola delle cose soprannaturali, e come la sua erronea
filosofia possa essere fondamento della teologia, e scala per salire ad
essa. Se la ragione umana non fosse frenetica, benchè abbia poco lume delle
cose create, pure se ne servirebbe, non solo in elevarsi alla cognizione di
Dio, ma molto più in conoscere con Socrate, non solo che non sa, ma nè
può alcuna cosa senza la divina grazia. Dove ora è sì superba, che con deprimere,
sotterrare e perseguitare Cristo, l'evangelio, la grazia e la fede, ha
sempre magnificato l'uomo carnale, il suo lume e le sue forze. E di più per
essere frenetica è in modo cervicosa, che per fede non è sanata; non accetta
per vero se non quello che gli pare, nè se gli può dare ad intendere
una verità, se in prima sindacata dalla sua frenetica ragione, non è conforme
al suo cieco giudizio. La filosofia adunque sta giù, bassa, nella oscura
valle de' sentimenti; non può alzare la testa alle cose alte e soprannaturali,
alle quali è al tutto cieca[47].

«Potrebb'essere una persona, la quale avesse le scritture sacre e la loro
interpretazione a mente, e per forza d'umano ingegno l'intendesse umanamente,
e fosse senza fede, spirito e vero lume di Dio. Perciò ci bisogna spirito
e lume soprannaturale, e che Dio col suo favore ci apra la mente, e ce
le facci penetrare divinamente. Non abbiamo dunque ad avere le scritture
sacre per nostro ultimo fine, nè per nostre supreme regine ed imperatrici,
ma per mezzi e ancille che servano alla fede, allo spirito e alla vera cognizione
di Dio, e molto più che le creature. Di poi, benchè nella Chiesa
di Dio, per certificarci, formarci e stabilirci nelle verità divine, rivelate e
soprannaturali, bisogna all'ultimo venire all'interno testimonio dello Spirito
Santo, senz'il quale non si può sapere quali scritture sieno sante e da Dio,
e quali no»[48].

Ma l'Ochino, che non avea consentito alla Chiesa universale, potea rassegnarsi
alle opinioni individuali di Calvino? Presto in fatti si trovò in disaccordo
con quello, sicchè a Ginevra venne scomunicato e perseguitato.
A piedi, come sempre, ripigliò dunque il cammino colla moglie, in cerca
della verità, e di chi permettesse dirla. A Basilea dov'erasi adunato uno
degli ultimi concilj, dove eransi rifuggiti Erasmo ed Hutten, disgustati
degli eccessi, dove il Froben stampava scritti arditissimi, l'Ochino recossi
per pubblicare i suoi sermoni: ad Augusta chiesto predicatore con ducento
fiorini l'anno, moltissimi uditori attirava, sinchè la invasione di Carlo V
gli lasciò appena tempo di salvarsi, fuggendo collo Stancari di Mantova.

A Strasburgo ritrovò il vecchio suo amico e compatrioto Pietro Martire
Vermiglio, di cui ora diremo, e con lui passato in Inghilterra, predicò ai
rifuggiti italiani[49], ma cessata la tolleranza alla morte d'Eduardo VI,
tornò in Isvizzera, e fu assunto pastore dagli emigrati di Locarno, i
quali dal senato di Zurigo aveano ottenuto una chiesa e l'uso della propria
lingua.


Ma accusato di opinioni antitrinitarie, e di acconsentire la poligamia, è
costretto ad una professione di fede, ed egli giura di vivere e morire nella
fede di Zuinglio. Ma subito n'ha pentimento, in pulpito impugna alcuni
dogmi di questo, e ne' suoi Labirinti nega quasi tutte le verità cristiane:
onde n'è sbandito, e neppure ottenendo d'indugiarsi fino alla primavera,
di settantasei anni, nel cuor dell'inverno, con quattro figliuoli è costretto
ripigliare il cammino dell'esiglio, verso la Polonia.

La prima volta che predicò ai fratelli italiani in Cracovia, «Non crediate
(disse) venir oggi a veder altro che un vero apostolo di Gesù Cristo. E pel
nome e per la gloria di Cristo, e per chiarire la verità delle cose celesti ho
io patito ben più di quello che sia di fede aver patito l'uomo o alcun degli
apostoli. Nè, se a me non è conceduto come ad essi di far miracoli, meno
fede dovete aver a me che ad essi, giacchè noi insegniamo le cose stesse
dallo stesso Dio ricevute, ed è miracolo abbastanza grande l'aver noi sofferto
quel che patimmo»[50]. Fin a tal punto spingeva la superbia!

Fu de' più bei trionfi della Chiesa nel medioevo l'aver sostenuto l'indissolubilità
del matrimonio, a fronte delle principesche lubricità. Ma già Lutero,
per ingrazianirsi il landgravio d'Assia, aveva approvato la bigamia:
ora l'Ochino, nel XXI de' suoi Trenta dialoghi, sostenne che un marito, il
quale abbia moglie sterile, malescia, insopportabile, deve prima implorare
da Dio la continenza; e se tal dono, chiesto con fede, non possa ottenere,
può senza peccato seguire l'istinto, che conoscerà certamente provenire da
Dio, e prendersi una seconda moglie senza sciogliersi dalla prima[51].

Era una bassa condiscendenza a Sigismondo, re di Polonia, inuzzolito di
nuove nozze: e meritò all'Ochino lo sdegno di molti cattolici, e principalmente
del cardinale Osio gran difensore del regno d'Ungheria. Il quale ne scrisse
dissuadendo esso re, e mostrando qual pregiudizio ne deriverebbe a tutto il
paese. «Non credo che nel nostro secolo siavi stato più pestilente eretico di
quell'empio Bernardino Ochino, che osò fin richiamare in dubbio se esista
Dio, e se si prenda cura delle cose umane. Ai consigli di questo scellerato
dicesi che si ascolti nella patria nostra; i quali se avesser sèguito, fin gli
elementi insorgerebbero contro di noi nè potrebber sì atroce delitto sopportare[52]».
Anche il protestante Bullinger inveiva contro l'Ochino, meravigliandosi
che un vecchio scrivesse di tali cose, e tanto più un ministro
della Chiesa: nei dialoghi aver ritratto se stesso, affinchè il conosca chi
nol conobbe finora: «è uomo dotto in senso reprobo, ingrato contro il senato
e i ministri, empio, malizioso per non dire bugiardissimo».

L'Ochino di rimpatto lagnavasi di esso, e «Non pensavo che il Bullinger
fosse papa a Zurigo, e che non solamente a' suoi precetti, ma ancora alle
sue esortazioni s'avesse ad obbedire, e molto più che al senato». Teodoro
Beza pure gli urlava dietro: «Ochino è uno scellerato, libidinoso, fautor
degli Ariani, beffatore di Cristo e della sua Chiesa»: onde non fu raccolto

a Basilea, nè a Mulhausen; e s'ascose in Moravia, dove, perduto due figliuole
e un ragazzo dalla peste, morì nel 1564.

Tutt'altrimenti il Boverio ne racconta a lungo la fine, quasi avvenisse in
Ginevra, e che si confessò da un prete cattolico, e si ritrattò dinanzi a quanti
lo visitavano. Di ciò istizziti, i magistrati di Ginevra ordinarono che, se persisteva,
venisse ucciso, come fecero a pugnalate. Di un fatto così improbabile
adduce molte testimonianze, ma non dirette. Egli fa gran caso che Teodoro
Beza, nel libro intitolato Verae imagines virorum illustrium impietate
et doctrina, quorum labore Deus usus est, his extremis temporibus,
ad veram religionem instaurandam ex diversis christianitatis regionibus
(Ginevra 1531), dice: Petrus Martir (Vermiglio) in egressu suo ex Italia
habuit socium Bernardinum Ochinum, monachum magni nominis apud
Italos, et auctorem ordinis Capucinorum (?), qui in fine se ostendit esse
iniquum hypocritam, atque habuit alios qui omnino aliter se gesserunt.

Il Boverio argomenta che, se il Beza lo giudicò ipocrita, vuol dire che
l'Ochino finì cattolico[53]. Ma ognun comprende che allude alle opinioni
antitrinitarie del frate, per le quali i dissidenti fra loro paleggiavansi ingiurie,
non meno violente che contro i Cattolici[54].






DISCORSO XXIV.


PIETRO MARTIRE VERMIGLIO.

A un Vermiglio di Firenze morivano tutti i figliuoli: onde fece voto, se
uno ne conservasse, dedicarlo a san Pietro Martire. E di questo pose il nome
a un maschio, natogli la madonna di settembre 1500, e che sopravvisse.

L'affettuosa madre Maria Fumantina coltivò di buon'ora i talenti del fanciullo,
e gl'insegnò il latino, ch'essa conosceva a segno da poter tradurre Terenzio:
non furono risparmiate spese per l'educazione di esso: e sotto Marcello
Vergilio, secretario della repubblica fiorentina, ebbe valenti condiscepoli,
Francesco Medici, Alessandro Capponi, Angelo e Pandolfo Stufa, Francesco
Rafaele Ricci e, miglior umanista di tutti, Pietro Vettori. A sedici anni
dalla corruttela del secolo rifuggitosi nel chiostro, si fe canonico regolare
agostiniano a Fiesole, mentre sua sorella Felicita entrava nelle monache
di San Pietro Martire. Ne provò dolore, pur non senza compiacenza, il
loro padre, ch'era uno dei devoti a frà Savonarola, e che morendo lasciò
parte de' suoi beni all'Albergo de' Forestieri in sussidio dei poveri.

A Fiesole Pietro Martire trovò grande opportunità agli studj; e massime
alle sacre scritture dava grand'attenzione, e se ne metteva a mente dei
pezzi, del che si giovò in appresso grandemente. Dopo tre anni passato
nel convento di San Giovan di Verdara presso Padova onde frequentare
quella Università, vi studiò otto anni le varie opinioni filosofiche
e teologiche; e poichè la filosofia d'Aristotele c'era in voga, nè egli si soddisfaceva
della traduzione latina, s'applicò al greco assiduamente: mentre
nella teologia l'istruivano due professori domenicani ed uno eremitano.
Di ventisei anni si pose a predicare; al che gli Agostiniani di solito erano
scelti nell'advento e nella quaresima, serbandosi le prediche ordinarie
dell'anno ai Domenicani. Fece il primo saggio a Brescia, indi a Roma, Bologna,
Venezia, Mantova, Bergamo, Pisa, Casal Monferrato; oltre che leggeva
scrittura sacra in varj conventi del suo Ordine, a Padova, a Ravenna,
a Bologna, a Vercelli, dove legò amicizia con Benedetto Cusano vercellese,
buon grecista e traduttore d'Omero, e da cui siamo informati degli studj
assidui di quello.


Dapprincipio la devozione di suo padre l'ebbe innamorato del Savonarola,
e ne ammirava l'intrepidezza al predicare e al soffrire. Egli stesso predicando
seguiva i metodi scolastici; leggeva i Padri, e non trovandoli concordi,
si appigliò al Vecchio e Nuovo Testamento, e per meglio comprenderlo
apprese l'ebraico da Isacco, medico israelita. Investito dell'abazia di Spoleto,
mostrò capacità agli affari e prudenza; molte irregolarità vedute in conventi
e monasteri cercò emendare, come pure di riconciliare i partiti della città.

Accettato quindi nel convento di San Pietro ad Ara di Napoli, maggiore
in dignità, quivi gli capitarono i commenti del Bucer sul vangelo e sui salmi,
stampati il 1527, e tradotti in italiano sotto il falso nome del Arezzo Felino;
poi la Vera e falsa religione di Zuinglio, ed altre opere di Riformati. Se
ne invaghì e le meditava col Cusano e col poeta Flaminio, e più dopo che
strinse relazione cogli amici del Valdes. Già intinto di questi principj, cominciò
nel 1541 in San Pietro ad esporre l'epistola ai Corinti, con tal concorso,
che, chi non v'andasse, era reputato mal cristiano. Un giorno prese
per testo le parole della prima, delle quali soleano valersi i teologi per appoggiar
la credenza al purgatorio: «Il dì del Signore farà conoscere le opere
di ciascuno; il fuoco proverà qual sia l'opera di ciascuno; se l'opera di alcuno
brucerà, egli ne soffrirà il danno: ma sarà salvato, però per mezzo al
fuoco». Aspettavansi la solita parenesi sulle anime purganti, e invece
provò che quelle parole doveano prendersi in senso emblematico, significando
l'intera distruzione dell'errore, e ciò sostenne con grandi autorità.
I preti, e massime i Teatini, lo denunziarono, onde il vicerè Toledo gli
interdisse di più predicare: ma Pietro Martire, sorretto da' suoi frati e da
persone ragguardevoli, ricusò obbedire, n'appellò al papa, ottenne di
continuare come prima, e così sparse quel seme che poi germogliò.

Se non che, avanti compiere il suo triennio, gittaronsi pericolose febbri,
delle quali il Cusano morì, e Pietro Martire fu costretto cangiar aria. Allora
destinato visitatore generale del suo Ordine in Italia, ebbe modo di riparare
molti abusi, all'uopo consigliandosi col cardinal Gonzaga, protettore
di quella religione, e rimovendo i contumaci: uno de' più resistenti fu relegato
in vita nell'isola Diomedea.

Posto priore a San Frediano di Lucca (1541), meno velò le sue opinioni,
e quasi ne aperse scuola, ed affinchè la gioventù fosse ben istrutta, chiamò
Paolo Lazise, famoso aristotelico di Verona, a insegnare il latino; Celso
Martinengo il greco, Emanuele Tranellio di Ferrara l'ebraico, ed eccitava
i giovani a tenere ben d'occhio se egli spiegasse rettamente le epistole di
san Paolo e qualche salmo. Così acquistò alle nuove credenze diciotto monaci,
che nelle vicinanze le sparpagliarono, mentr'egli le predicava nella
cattedrale di Lucca.

Il cardinale Contarini, tornando dal colloquio di Ratisbona, venne col
maestro del Sacro Palazzo a far riverenza a papa Paolo III, ch'erasi reso a

un congresso in Lucca con Carlo V, e quivi si trattenne con Pietro Martire
in discussioni religiose, siccome le aveva intese in Germania, e per le quali
il Fiorentino venne a confermarsi nelle sue idee[55]. Pure nella dimora del
papa egli non ebbe disturbo. Ma presto a Roma se ne sussurrò, e il vescovo
Bartolomeo Guidiccioni scrisse alla signoria di Lucca, lamentando vi si tollerassero
i nuovi errori: ch'erano predicati anche apertamente da don
Costantino priore di Fregonara.

Di Pietro Martire non è cenno in quelle lettere, forse per riguardo a' suoi
molti amici. Ma egli temendo, e viepiù dopo che fu citato a un capitolo
generale del suo Ordine in Genova, dispose ogni cosa, e secretamente ajutato
da Cristoforo Brenta patrizio lucchese, partì col Lazise, col Trebellio e con
Giulio Terenziano di Piacenza, il quale restò sempre suo fedele compagno.
Da Pisa scrisse al cardinale Polo ed a' suoi amici di Lucca, sponendo le sue
opinioni sui traviamenti della Chiesa romana. A Firenze persuase l'Ochino
a imitarlo, e di due giorni il precedette per Bologna, Ferrara, Verona, accolto
con favore dagli aderenti, e per l'Alpi retiche arrivò a Zurigo il 1542.

Bullinger, Pellicano, Rodolfo Gualter, Bibliander l'accolsero come fratello;
passò quindi a Basilea, poi a Strasburgo[56], donde il 6 gennajo 1543
dirigeva una lettera alla sua diletta Chiesa di Lucca.

In cinque anni che colà dimorò, stampava prima il Catechismo ovvero
esposizione del symbolo apostolico (Basilea, 1546), poi varj libri sul Nuovo
e Vecchio Testamento, e facea pubblici commenti. Suo metodo era di dare
in prima il senso letterale di ciascun versetto, poi ne traeva gli argomenti e
l'istruzione, ciascun passo confrontando con altri, e gli uni cogli altri rischiarando,
sempre con severità e semplicità; adduceva in appresso le opinioni
dei Padri sui punti discussi, e faceasi ammirare per la lucidità e precisione,
forse dovuta allo studio fatto su Aristotele, e per cui veniva giudicato superiore
a Bucer. Puro ed elegante riconosceasi il suo latino, benchè troppo
conciso; nè mancava di movimenti patetici qualora dovesse esortare l'uditorio
al pentimento, o descrivere la gioja di servir a Dio. Gran cura metteva
alla precisione delle parole quando trattava della giustificazione e predestinazione
e della santa cena.

Pietro teneva sempre occhio alle cose d'Italia e massime di Lucca; doleasi
che molti per terrore rinunziassero ai nuovi insegnamenti, e al Bullinger
scriveva: «Ti prego di pregare per quell'infelice Italia, perchè, fin
quando non siasi convertita a Cristo, non troverà la fine de' suoi mali»[57].

Ai Lucchesi diresse anche uno scritto per esortarli a rimaner nella fede,
rammentando con compiacenza i tempi che, debole ancora, dalle loro piante
raccolse i primi germi dell'evangelica cognizione. «Ma come frenar le lagrime
quando vedo il lieto giardino de' miei fratelli lucchesi devastato dal
nembo così, che pare non abbia mai avuto il buon seme, nè la celeste rugiada
dello Spirito Santo l'abbia irrorato? O cari fratelli in Cristo, chi mai

turbò così lo spirito vostro, mutato il vostro cuore? Foss'io ancora tra voi,
potessi con voi piangere e desolarmi della grande sventura che vi colpì!
Che se il pericolo vi sgomenta, vi resta lo spediente dei deboli, come taluni
lo chiamano, ma ch'io credo un mezzo prudente; la fuga. Vedete i
Lucchesi che fuoruscirono; sono ancora fedeli campioni di Cristo, vogliono
col loro sangue spianare la via al vangelo in Italia. Ma quanto tempo
non restò soffocata questa speranza!» E gli esorta alla penitenza e
alla preghiera, e li conforta coll'esempio di tanti loro fratelli, martiri per la
verità; anch'essi avrebbero preferito rimanere in Italia cogli amici, coi
compatrioti; e godere i proprj retaggi; ma Cristo concesse loro la grazia
di farsi superiori al mondo, di preferire a tutto la pace della loro coscienza,
non separarsi dal Signore, e porgere testimonianza della verità
del suo vangelo[58].

Non potendo, in grazia della lingua, servire alla Chiesa di quel paese,
viveva in comune co' profughi italiani, massime frati che, ad esempio di lui
aveano abbandonato i conventi, e continuavano una vita modesta e parca.
Sposò Caterina Dammartin di Metz, lodata per modestia, gentilezza e affetto
maritale.

Poichè, quando in Germania i Protestanti della Lega Smalcaldica trovaronsi
sconfitti da Carlo V, Eduardo VI li favoriva in Inghilterra; e
l'arcivescovo Cranmer, famoso capoparte, chiamò colà Pietro Martire e
l'Ochino nel 1547. Pietro Martire v'andò col suo Giulio Terenziano, e
l'arcivescovo assegnò a lui una pensione come regio professore di divinità a
Oxford, all'Ochino un canonicato di Cantorbery, senza obbligo di residenza.
Pietro Martire fece s'invitasse colà anche Bucer, che si lamentava non potesse
più la divina parola proclamarsi in Germania, e che v'arrivò coll'ebraicista
Paolo Fazio l'aprile 1549, spiegando questo il Vecchio Testamento, Pietro
Martire il nuovo. Lautamente stipendiato, leggeva l'epistole ai Corintj come
ricche d'insegnamenti, e opportune ad opporre la semplicità e purezza della
primitiva Chiesa alle baldorie della romana. Con ciò disgustava i molti, che a
questa conservavano affezione colà, come col dichiarare ciò che già in Italia
aveva insegnato, la santa cena non essere nulla più che una commemorazione.
Cominciossi dunque a disapprovarlo, e tal rumore levossi, che dovette
intromettersi l'autorità. Pietro Martire rassegnavasi a molte modificazioni
per amor di pace. Alcun tempo opinò con Bucer, che barcollava tra
Zuinglio e Lutero intorno alla presenza reale e al merito delle opere; col
che imbarazzavansi i fedeli a segno, che più non sapevano con chi tenere.
Allorchè stampò a Francoforte l'esposizione delle epistole ai Corintj, lasciò
che Bullinger correggesse le sue espressioni in proposito, non tenendo tanto
(dice) all'opinione sua personale quanto a stabilirne una nella Chiesa. E proponeva
una disputa a Oxford, volendo però che gli avversarj nel combatterlo
seguitassero lo stesso metodo di lui; ma Ricardo Smith, capo di quelli,

prima del giorno prefisso alla sfida uscì di paese. I delegati del re assistettero
alla disputa, che per quattro giorni Pietro Martire sostenne con tre teologi
papali contro la transustanziazione e la presenza reale: e il gran cancelliere
dell'Università lo pronunciò vincitore, e vero Pietro per la costanza,
vero Martire per le tante testimonianze addotte in pruova della verità[59].

Ma l'abolizione de' conventi avea cresciuto le sofferenze de' poveri in
Inghilterra, i quali dapertutto sollevatisi, domandavano si ripristinasse il
cattolicismo; in aspetto minaccioso avvicinavansi ad Oxford, e uno dei
designati alla loro collera era Pietro Martire, gridato a morte.

L'autorità durò fatica a tutelarlo; furono sospese le sue lezioni, e non
sentendosi egli sicuro, tampoco in casa, sotto buona scorta fu condotto
a Londra. Il re l'accolse favorevolmente a Richmond, e gli promise il primo
canonicato che vacasse nella chiesa del Cristo, come in fatto fece: ove, quetate
le cose, tornò a' suoi lavori.

La storia della Riforma in Inghilterra è piena del nome di Pietro Martire,
che fu adoprato moltissimo anche dall'arcivescovo Cranmer[60]; ma
egli riconosceva che immensi abusi vi si erano lasciati sopravvivere, e che
il bene era più in aspettazione che in attualità; e si lagna che il popolo si
opponga all'istruzione, perchè secretamente vien assodato ne' suoi errori dai
papisti. Infatto gl'insulti non cessavano contro di lui, nè i libri avversi[61]:
ma di rimpatto vedeasi riverito da eminenti personaggi, e fu dottorato dall'Università
d'Oxford, sicchè in gaudiosa agiatezza poteva attendere ai suoi
studj; trattò della liturgia inglese, che fu stabilita in quarantadue articoli,
avvicinandosi alla ginevrina; censurò il Libro di preghiere, nel quale ancora
supplicavasi a Maria e ai santi[62].

Continuavano pure le sue dispute sull'Eucaristia, non tenendosi ben
saldo in una credenza.

Ma in quella moriva re Eduardo, e Maria la Cattolica ripristinava in Inghilterra
il culto avito e le credenze popolari, onde gli esuli capirono che più
non era clima per loro. Pietro Martire appena ricuperavasi da grave malattia,
quando fu afflitto dalla morte della moglie. Fu ella sepolta nella cattedrale
di Oxford presso la tomba di santa Fridesvida; rivalsi i Cattolici, ne
venne levata, poi rimessavi al tempo di Elisabetta, e unita agli avanzi di
quella santa, recitandosi un discorso che conchiudeva: «Qui riposa la religione
colla superstizione».

Pietro Martire fu tenuto in arresto in casa, ma avendo rimostrato d'essere
stato chiesto colà dal defunto re, e aver invano domandato d'andarsene,
non ebbe altre molestie, e assistette Cranmer nel dimostrare che il Libro
di preghiere non contenea nulla di contrario alla Chiesa cattolica.

Passò poi non senza pericoli sul continente, e col fido Giulio arrivò a
Strasburgo il 30 ottobre 1553. Informato subito da lui di quanto aveva operato
in Inghilterra, Calvino lo invitò a dirigere a Ginevra la Chiesa italiana,

ma egli esortò a lasciarvi Celso Martinengo, uomo onesto, dotto,
grave. A Strasburgo, il senato gli diede a espor le sante scritture nella
scuola di san Tommaso; mentre Girolamo Zanchi, che gli era succeduto
quando passò in Inghilterra, leggeva il libro De natura di Aristotele. I molti
Lucchesi rifuggiti avrebbero bramato averlo per loro ministro, ma egli rispondeva
l'8 marzo 1555: «Quanto volontieri presterei ancor una volta servigio
a' miei italiani! come Paolo di nuovo ai Giudei predicò la salute,
così io nulla meglio desidererei che convertire i miei compatrioti. Ma il
concistoro di qui non v'acconsente; ed io son di tanto obbligato agli Strasburghesi,
che non posso lasciarli, e anche la Chiesa francese mi esorta
agli rimanere».

I due italiani però vi erano forte contraddetti dai Luterani per le loro
opinioni sulla Cena. I magistrati avrebbero voluto si acconciassero alle
credenze del paese, e a ciò ch'erasi stabilito nella pace di religione; ma per
quanto Pietro Martire fosse persuaso doversi tollerare tutte le opinioni parziali,
purchè non uscissero dalla rivelazione divina, non credette poter
far tacere la sua coscienza fino a quel punto. Pertanto volontieri ricevette
l'invito, direttogli dal senato di Zurigo, di succedere all'illustre Corrado
Pellicano come professore di lingua santa. Bullinger gli scriveva confortandolo
ad accettare: «Lungo sarebbe enumerare le ragioni che ti devono
indurre. E prima l'elezione evidente di Dio. Poi il tornare co' tuoi colleghi
e nella società d'uomini che ti amano, e sono alieni da alterazioni. Qui
troverai il vecchio tuo amico e fratello Ochino, e una Chiesa italiana, che
la Germania non ha la pari. Tu se' in vicinanza dell'Italia, e puoi mandarvi
ciò che credi. Qui fra gl'incomodi della vecchiaja troverai pace e calma»,
e continuava con ragioni che molto valsero sul Vermiglio.

Il quale ruppe i legami con una città, che per lungo tempo era stata il
campo della sua attività e dove lasciò onorata memoria, massime tra i rifuggiti
inglesi e italiani. Il suo discorso di congedo eccitò la commozione
di tutti; e alquanti anni dopo, Wigand Orth professore di Marburgo scriveva
allo Zanchi: «Parmi ancora veder le lacrime che professori e studenti versarono;
molti consideravano come inabissata questa scuola da che spegnevasi
un tanto lume. E davvero fu grande sbaglio il lasciar partire un tal uomo,
un teologo, qual la Germania presente non ne possiede un altro»[63].

E Bullinger a Giovanni Travers di Zus: «Morto Pellicano nell'integra
e sincera confessione della fede, in suo luogo a professar lettere sacre ed
ebree fu chiamato Pietro Martire, che venne a noi il mese passato, e fu
accolto con pubblica allegrezza. Ora professano a vicenda due persone incomparabili;
Teodoro Billiander e Pietro Martire: e questo espone le storie,
quello spiega i profeti; entrambi con rara cognizione delle lingue e perizia
delle Scritture; entrambi eloquenti ed esercitatissimi in ogni arte
e disciplina, sicchè riportano somma lode».


Nel discorso inaugurale, Pietro Martire esponeva la propria vita, e quali
lotte ebbe a sostenere in Italia per giungere alla conoscenza della verità,
ma ciò che poteva opprimerlo servì invece a saldarlo nella fede, per ajuto
dello Spirito Santo: mostrava come i tanti dottori di Parigi, Lovanio, Salamanca,
Bologna, Padova insegnassero tutt'altro che la vera teologia, a
confronto di quelli che la spiegano in Isvizzera.

Colà egli interpretava i libri di Samuele, e a due mire principali si volgeva;
giustificare gli Evangelici contro i loro avversarj romani, e mostrare
il giusto governo della Chiesa. Che i Protestanti avessero rotto l'unità della
Chiesa, e introdotto uno scisma più profondo e deplorabile de' precedenti,
ei lo nega, giacchè unione non vi può essere che nella parola di Cristo,
sciolta dalla parola umana; aver essi pure desiderato un Concilio, ma dove
intervenissero anche i Protestanti, e non aver potuto ottenerlo.

Morto che fu Celso Martinengo, gli Italiani e massime i Lucchesi rifuggiti
a Ginevra chiedeano Pietro Martire per loro pastore, e Calvino ve l'esortava,
attesochè a Zurigo molti teologi v'avea, pochissimi a Ginevra, dove
pur tanto n'era bisogno per frenare le opinioni antitrinitarie che vi serpeggiavano.

Oltre le lunghe contese coi Luterani intorno alla Cena, altre ne durò
Pietro Martire col Brenzio intorno all'ubiquità, con Bibliander intorno al
libero arbitrio, e i molti scritti in proposito trovansi ne' suoi Loci comunes.
Combatteva anche gli errori degli Unitarj di Polonia; eppure il suo spirito di
conciliazione gli cagionò dispiaceri, lasciando credere propendesse alle teorie
antivangeliche dell'Ochino e del Biandrata. Onde a Calvino scriveva nel
giugno 1558, che le turbolenze della Chiesa italiana di Ginevra non gli lasciavano
quiete giorno o notte; che il Biandrata, venuto a trovarlo, aveva
cercato guadagnarlo a' suoi errori; che ne' colloqui con esso erasi fatto certo
come ammettesse solo una persona nella divina natura, e il Padre e il Figlio
non formare una sola essenza, talchè si veniva alla pluralità degli Dei,
anzi il Gribaldi la affermava in termini evidenti. Pietro Martire ingegnossi
d'indur il Biandrata all'unità della Chiesa, e con pura e sincera mente soscrivere
alla formola sanzionata; ma quegli perseverò, e andossene a Chiavenna
con un tal Giovanni Paolo pedemontano, come vedremo.

Anche d'Inghilterra, dopo che, morta Maria, la succeduta Elisabetta rintegrò
il protestantismo, continue lettere riceveva il Vermiglio, fin di vescovi e
di Università, e a nome della regina chiedeanlo di pareri in fatto di credenze,
di riti, di vesti, di cerimonie. Perocchè in paese tanto attaccato agli usi precedenti,
segregatosi da Roma sol per decreti sovrani, la regina non osava
distruggere tutto, e si ritennero croci, lumi, paramenti; nè Pietro Martire
mostrava repugnarvi, forse per quel suo sistema conciliatore. Richiamato
nell'isola, non si sapeva indurre a recarvisi, perchè avrebbe avuto a lottar di
continuo, mentre ormai non ambiva più che la quiete. Bensì accettò di

assistere Teodoro Beza nel colloquio di Poissy, dove trattavasi di stabilire
una fede pel regno di Francia.

In quel colloquio egli parlò italiano, e fece molto effetto[64] non di mutare
Cattolici, ma d'indurre i Riformati a credere che nella santa cena, per virtù
ed efficacia di Dio, riceviamo realmente il corpo e sangue di Cristo. Pure
industriavasi sempre a trarre ad accordi; mutava transustanziazione in
consustanziazione; e cercava dissipare nella regina le sinistre voci, sparsesi
sulle sue credenze; essere egli vissuto in paesi differenti, ma sempre procacciando
pace e concordia; obbedendo alle leggi, per altro senza disviare
dalle proprie credenze.

Questa regina era Caterina de' Medici, sua concittadina. Chiamato da lei,
le s'ingnocchiò davanti, come di costume; ed essa con lui depose l'orgoglio
consueto, e lungamente gli favellò in italiano. Egli la esortò a farsi coraggio,
e professare la religione pura, col che gioverebbe non alla Francia solo, ma
a tutta la cristianità: che Dio poteva compiere l'opera sua anche senza i
principi, pure voleva a questi offrire il mezzo di adempiere il loro dovere.
Caterina rispose che anch'ella desiderava si conoscesse la verità, e per tal
proposito aveali radunati, e per avere consiglio del come assodare la pace
senza ledere gli avversarj. Difficile cómpito suggerire un mezzo che piacesse
ai Protestanti e non costasse ai Cattolici! Nè il Vermiglio lo sapeva, e rispondeva:
«Ignoro se un tale spediente esista; esistesse anche, poco io
aspetto dalla buona volontà degli avversarj. Ma Cristo stesso disse che
non era venuto a portar la pace, sibbene la spada. Abbracci ella la vera
religione, e non avrà sudditi più fedeli che i Protestanti.

E Caterina: «Nol posso credere: gli Ugonotti han preso le armi di nuovo.

Martire. «Purchè Vostra Maestà stabilisse d'aprir la via alla verità, Iddio
manderebbe subito la pace.

Caterina. «Se tu non credi che la Chiesa possa esser riformata dai prelati,
dammi un parere sulla soluzione di questa difficoltà.

Martire. «Concedete ai Protestanti la libertà di religione, e la verità si
farà da se medesima manifesta, ne più sarà mestieri di colloqui o disputazioni».

Così il discorso procedea sulle generali; se non che Caterina pensava
potesse dai Cattolici farsi adottare la confessione augustana, ma Pietro Martire
assicurava non potrebbe mai da Roma prendersi come base dell'unità
quella ch'era stata condannata come eresia.

Fu proseguito il colloquio col gran cancelliere L'Hopital, poi col re di Navarra,
che volle intendere da esso le particolarità della sua fuga dall'Italia
e de' successi posteriori. Ma Pietro Martire non s'illudeva, e al Bullinger
descrivendo questi fatti[65], chiamava cieca la regina, se sperava riformare
col consenso de' prelati; tacciava il re di Navarra come freddo, perchè
andava ancora alla messa.


Molto ebbero a dire e Cattolici e Protestanti di questo colloquio, quali
asserendo che l'astuta Italiana avesse guadagnato lui, quali ch'egli avesse
convertita lei; paure e speranze del pari mal fondate, poichè egli era
troppo prudente per mettersi in mano di Caterina, e questa troppo imperiosa
per lasciarsi dominare da motivi religiosi.

Tornato a Zurigo, Pietro Martire cadde nell'ultima malattia. Nella quale,
assistito dal Bullinger, sempre si occupava di cose spirituali, fin nel delirio
togliendo a confutare l'ubiquità del Brenzio[66].

Spirato il 12 novembre 1562, ebbe esequie solenni ed affettuose[67]: e
Wolfango Haller scriveva allo Zanchi: «Martire non era soltanto un lume
e un appoggio della nostra Chiesa, ma di tutta la comunione de' fedeli; sì
grandi erano la sua prudenza, le cognizioni, la dignità, l'umanità, che tutti
lo ammiravano ed amavano. Chi potrebb'essere così privo di senso, da non
deplorare nel profondo del cuore la perdita di un tal uomo?» Lo compiansero
in versi latini e greci Giosia Simler, Corrado Gesner suo medico ultimo,
Rodolfo Gualter, Wolfango Musculo, Giovanni e Wolfango Haller,
Beza, il vescovo inglese Parkhurst ed altri; a tacere le condoglianze onde
sono piene le lettere d'allora, massime quelle del Beza, e fin de' Cattolici,
solo dolenti che si fosse da loro scostato[68].

Aveva egli sposato in seconde nozze Caterina Merenda, d'una famiglia di
mercanti bresciani, fuorusciti per religione; e n'ebbe due figli che morirono;
e postuma Maria, che si maritò male in Paolo Zanin, profugo italiano.
La vedova passò poi a seconde nozze con Lodovico Ronco mercante di
Locarno.

A Zurigo il Vermiglio avea rivedute le opere sue antecedenti, e in particolar
modo il commento all'epistola ai Romani. Il più lontano dai Cattolici
è il libro sulla Cena, scritto in Inghilterra per confutare Stefano Gardiner,
che aveva stampato col pseudonimo di Antonio Costanzo. Molte opere rimaste
inedite furono dal Terenziano consegnate al Simler, il quale le pubblicò,
e principalmente i commenti al primo, secondo e parte del terzo libro
dell'Etica d'Aristotile. Queste ed altre opere di lui vennero tradotte in
varie lingue, e da molti reputate pari, da alcuni fin superiori all'Istituzione
di Calvino. Una medaglia d'argento col suo ritratto fu coniata a Zurigo da
amici inglesi. Giosia Simler ne diresse una vita al vescovo Jewel, la quale
è il fondamento di quanto se ne sa[69]. Non ebbe il fuoco d'un Farel (dice il
suo biografo); non contribuì quanto Lutero, Calvino, Bullinger a formare
la Chiesa, ma la sua moderazione non gli tolse di sacrificare tutto l'essere
suo al vangelo, e con la sua rara superiorità sviluppò l'insegnamento e
l'interpretazione delle Scritture. È anche convenuto che nella dogmatica
e nell'esegesi ha reso grandi servigi per lungo tempo in tutte le chiese
riformate in ogni parte d'Europa.






DISCORSO XXV.


GALEAZZO CARACCIOLO.

Colantonio marchese Caracciolo napoletano servì al principe d'Orange
nell'assedio di Firenze, e sostenne varie missioni presso l'imperatore Carlo V,
al quale avea reso pure segnalati servigi nell'occupazione francese del
1528, onde gli venne in gran favore, e ne fu creato uno de' sei consiglieri
del vicerè di Napoli. Sposò una Carafa, e mortagli sovra il primo
parto, egli concentrò tutto l'affetto sul rimastogli figlio Galeazzo, e gli cercò
sposa Vittoria, erede del duca di Nocera; donde questi generò quattro figli
e due fanciulle.

Galeazzo fu fatto ciambellano, cavaliere della chiave d'oro dell'impero: e
colle cortesi maniere cattivavasi l'universale benevolenza. Frequentava le
conferenze in casa del Valdes con Francesco Caserta, notando il divario fra
l'insegnamento evangelico e le pratiche di Roma, viepiù da che intese Pietro
Martire spiegare l'epistola ai Corintj. Il quale diceva: «Se alcuno vede in
distanza una quantità di persone muoversi, e girarsi e rigirarsi in diverse
direzioni, queste gli pajono una turba di disennati. Ma se accostandosi s'accorge
della melodia che ispira e regola i loro movimenti, lo spettatore, non
solo comincia a comprendere la loro azione, ma concepisce tal simpatia per
questa scena, ch'egli stesso vuole unirsi ai danzanti. Altrettanto avviene se
noi vediamo taluno cangiare tenor di vita, e operare diverso da tutta la restante
società. Dapprima lo teniamo per disennato o stravagante: ma un più
attento esame della condotta e de' principj suoi ci convince che armonizza
colla parola di Dio e coi dettami dello Spirito Santo. Il movente delle sue
azioni è rivelato, e gli spettatori ne rimangono talmente compresi, ch'essi
medesimi rinunciano agli illusorj piaceri del mondo, volgonsi con sincero
desiderio alla santificazione, e s'accordano colle persone che prima biasimavano».

Il Caracciolo ben presto entrò nella risoluzione di volgersi a vita di spirito:
ma l'eseguirlo tornava difficile. Il suo grado, il posto alla Corte, la pubblicità
della sua vita esponevanlo agli sguardi di tutti, e il suo cambiamento

desterebbe meraviglia fra le persone, inabili a comprendere l'efficacia della
parola di Dio[70]. Di ciò per altro davasi minor briga, che d'altri ostacoli. Suo
padre Colantonio fondava su lui superbe speranze d'esaltamento alla sua famiglia:
dedito alle pratiche cattoliche non men che alla Corte, abborriva
coteste empie novità, e nessuna arte trascurò per distorne il figliuolo. La
moglie non sapeva più riconoscere il suo brillante marito nel meditabondo
Galeazzo, e l'accusava di sminuito affetto. La Corte stessa ben presto risolse
di estirpare gli eretici, che colà pendeano al senso degli Ariani e degli Anabattisti,
e coi quali confondeansi tutti i novatori; nè il Caracciolo era così
fino teologante da sapere distinguere, o da poter confutare. L'Inquisizione
in fatto cominciò a perseguitare i novatori e fra gli altri il Caserta, amico
del Caracciolo, che finì sul patibolo.

Come ciambellano, il Caracciolo doveva condursi spesso in Germania, dove
porgeasegli occasione di udire Protestanti, e particolarmente nella Dieta di
Ratisbona (1542), dove si oppugnò la supremazia di san Pietro, e si sostennero

il matrimonio de' preti, la comunione sotto due specie, ed altri punti.
Ne ritornava egli sempre meglio confermato nella dottrina della giustificazione,
e ancor più dopo una visita che fece a Pietro Martire a Strasburgo.
Reduce a Napoli, esortò gli amici a staccarsi dalla Chiesa di Roma: e poichè
li vide tiepidi, soffocò in sè le affezioni domestiche, e raccomandandosi sovente
a Dio (i suoi ci conservano la preghiera che suppongono facesse), se ne
partì il marzo 1551, avendo trentacinque anni, e portando duemila ducati.
Molti amici aveano promesso accompagnarlo; ma nol seguirono oltre i confini
d'Italia. Stette alla Corte in Augusta fin quando Carlo V lo mise fuor della
legge; allora passò a Ginevra, ove giunsero poco poi Lattanzio Ragnoni di
Siena, da lui conosciuti a Napoli: e legossi con Calvino ed altri caporioni,
che pensate se carezzavano questo insigne acquisto.

A Napoli tal fuga fu udita con sommo dolore: la famiglia se ne tenne disonorata;
l'Inquisizione fece indagini su' suoi amici: il padre non tralasciò
nulla per richiamarlo; supplicò l'imperatore lo lasciasse venire impunemente,
e gli mandò un salvacondotto di Venezia, in nome dell'autorità paterna
intimandogli tornasse. In fatto padre e figlio scontraronsi a Verona il
29 aprile 1553, ma per quanto valutasse e l'affetto e l'autorità paterna,
Galeazzo non si lasciò smuovere.

Più tardi, allorchè divenne papa il Carafa suo prozio, Colantonio ne impetrò
che Galeazzo potesse rimanere sul territorio veneto, senza cessare
nessuna pratica religiosa; e gli mandò un passaporto perchè venisse a Mantova.
Ci arrivò infatto il 15 giugno 1555, e subì un nuovo assalto della tenerezza
paterna; non chiedersegli nulla di contrario alla sua religione; tornasse
all'Italia sua; obbedisse al padre in un punto che nulla ledeva la
coscienza; riabitasse colla moglie, coi figliuoli, nel modo che conveniva al
suo grado. Ma egli calcolò che avrebbe dovuto vivere sotto al papa, presso

l'Inquisizione, e preferì le cipolle d'Egitto alla manna del deserto. Il padre
deluso tornossene a Napoli per la via di Roma: e Galeazzo l'accompagnò
quanto il salvocondotto gli permetteva, per tutto il dominio veneto. In quell'occasione
visitò la duchessa di Ferrara: poi per la Valtellina si restituì a
Ginevra, ove i suoi amici ringraziarono Dio del suo ritorno.

La moglie Vittoria non sapeva rassegnarsi al distacco, e con lettere e
messaggi incessanti lo sollecitava al rimpatrio. Alfine gli chiese d'almeno
vederlo: esibendosi incontrarlo in qualche porto veneto, non troppo distante
dal Regno. E si fissò Lésina, sulla costa di Dalmazia, sol dalla larghezza
del mare Adriatico disgiunta da Vico, feudo suo paterno. Galeazzo
vi comparve puntuale ad aspettarla, ma essa mancò, e scusandosi con buone
ragioni, gli mandò solo i due figliuoli Colantonio e Carlo. Fosse amore per
la donna, o speranza di convertirla e trarla seco, Galeazzo risolse andarla
a raggiungere. Erasi egli fatto cittadino di Coira, concessione difficilissima
a chi non v'abitasse[71]; onde sicuro tragittossi a Vico, e vi trovò tutta la
famiglia.

Quanta fu la prima esultanza del ritrovo, altrettanto il dispiacere di
lui nel non riuscire a trascinar nelle sue opinioni la donna sua, fida alla religione
avita, e risoluta di non abitare paese ove quella fosse proscritta, e
per sempre separarsi da esso se persisteva nell'eresia. Lasciamo all'immaginazione
il distacco, ove mescolavansi gli affetti di parentela e di patria coi
sentimenti religiosi opposti, e lottavano due convinzioni pertinaci. Col
cuore lacerato e chi restava e chi partiva, si divisero per sempre.

Tragittatosi di nuovo a Lesina, passò rapidamente a Venezia, ove trovò
una lettera di Calvino, che mostravasi sospettoso dell'indugio, e anelare al
pronto suo ritorno, persuaso avrebbe alle affezioni del cuore preferito la volontà
del Signore. «In grande angustia m'avea posto la vostra gita a Vico;
e che cosa non avrei fatto per impedirla? Ma il Signore vi ha invigorito
a resistere alle insinuazioni mondane. La vostra assenza riuscì penosissima
ai vostri nuovi compatrioti». E segue narrando come avesse dovuto
citare avanti al Concistoro Giorgio Biandrata, Silvestro e Gian Paolo; e
quanti scandali nascessero dai dissensi di costoro e di Valentino Gentili, che
disseminavano errori conformi a quelli di Serveto: che Gentili fu imprigionato;
il giovane Nicolò Gallo di Sardegna rinegò le falsità di cui era accusato.
Torni presto, che spera col suo ajuto ristabilire la pace (19 luglio 1558).

Fu dunque il Caracciolo accolto a Ginevra con grandi dimostrazioni. Poco
dopo consultò Calvino, Pietro Martire, lo Zanchi, se, attesa l'ostinazione di
sua moglie, potesse repudiarla; molto esitarono, discutendo sul passo della
prima lettera ai Corintj, VII, 12; Se alcuno ha moglie infedele, ed ella consente
abitare con lui, non lascila: e malgrado altri passi della Scrittura
ove è detto, Ciò che Dio congiunse, l'uomo non separi, prevalse quel di san
Matteo XIX, 29: Chiunque avrà abbandonato o casa, o fratelli, o padre, o

moglie, o figliuoli pel mio nome, ne riceverà cento cotanti, ed erediterà la
vita eterna. Dissero essere questo il caso di abbandonare la moglie; onde
esso, a' 10 gennajo 1560, sposò Anna Fremery, da Rouen venuta a Ginevra
per religione. Non fu unione d'amore, ma consonanza di sentimenti; vissero
semplicemente e placidamente a Ginevra; essa andava a fare le compre, e
portava a casa ella medesima le provviste; egli ricusava il titolo di marchese,
contento al semplice nome. Eppure in ogni comparsa aveva il posto d'onore,
ed era riverito non meno che se godesse i titoli e la fortuna paterna; ogni
forestiero lo visitava o invitava, tra' quali Francesco ed Alfonso d'Este, il principe
di Salerno, Ottavio Farnese duca di Parma. La conversazione rendeva
egli dilettevole col narrare i casi suoi, i viaggi in Germania, e aneddoti
sulla Corte di Carlo V. Meglio amava parlare delle cose divine. A Ginevra
pensò stabilire una Chiesa pei rifuggiti italiani, e vi pose a capo Celso Martinengo
da Brescia, collocandolo sotto la protezione del magistrato. Calvino
dedicogli la seconda edizione de' suoi Commenti sulle epistole ai Corintj, dicendogli:
«Ancorchè voi non cerchiate, alla maniera del mondo, l'applauso
degli uomini, contento d'aver Dio spettatore della vostra probità, non è
giusto che io lasci ignorar ai lettori chi voi siate, e li frustri della soddisfazione,
che dee recar loro l'intender che un uomo come voi, nato di famiglia
chiarissima, abbondantemente provveduta di cariche eminenti e di
beni, avendo moglie nobilissima e castissima, e da essa una schiera di bellissimi
figliuoli, e col godimento d'una perfetta concordia e pace domestica,
in condizione affatto degna d'invidia, volle, per arrolarsi sotto la bandiera
di Gesù Cristo, abbandonare un'amabile patria, un paese delizioso, un lauto
patrimonio, una casa delle più comode e pompose, spogliarsi direi quasi
dello splendore d'un'alta nascita, sceverarsi dalla dolce compagnia di padre,
moglie, figliuoli, parenti, amici, e rinunziato a tutti i contenti e gli alettativi
che offre il mondo, appagarsi d'arrampicar qui fra noi, e vivervi col
comun popolo, come se nulla il distinguesse. Oh quanto bramerei che
tutti prendessero esempio da voi del rinunziar a se stessi! locchè è il solido
fondamento di tutte le virtù, e propriamente l'essenza del cristianesimo;
nè voi ignorate che poco caso io fo di quelli che, avendo abbandonata
la patria, danno a comprendere alla fin dei conti di non avervi
lasciato le loro cattive affezioni» (20 gennajo 1556).

Ma morto Calvino, il Caracciolo ebbe disgusti e male intelligenze col
consiglio della città, e pensava abbandonarla. Di ciò sarebbesi pregiudicata
nell'opinione Ginevra, che aspirava a divenire la Roma degli Evangelici:
onde si interposero ufficj, pei quali egli rimase[72]. Invecchiando decadde,
e soffriva di asma. Considerava rotta ogni comunicazione colla famiglia,
quando gli arrivò un nipote, chierico teatino, con lettere di Vittoria e di
alcun de' figliuoli, cercando indurlo a tornare a Napoli, o almeno in alcuna
parte d'Italia, offrendogli denaro, e annunziandogli che verrebbe suo

figlio Carlo, il quale, essendosi messo nella carriera ecclesiastica, era per
ottenervi dignità convenienti alla sua nascita. Commosso per affetto e indignato
per ostentazione, alfine Galeazzo buttò le lettere nel fuoco, e dichiarò
non aveva tanto sofferto tutta la vita per poi cambiarsi nella vecchiaja; nè
cercava l'approvazione degli uomini, opposta diametralmente allo spirito del
vangelo. Il Teatino insistette, dalle preghiere passò ai rimproveri, finchè
il magistrato di Ginevra gl'impose d'andarsene.

Anche un famoso predicatore mosse per convertirlo, ma trovò che, fra le
cure de' medici e le preci della sua Chiesa, era morto il 7 maggio 1556, di
sessantanove anni. La seconda sua moglie sopravvisse di poco, e abbiamo la
lettera che ai capi della Chiesa lucchese in Ginevra essa dirigeva, congratulandosi
del modo rispettoso e risoluto con cui aveano rigettate le offerte
del cardinale Spinola, che gl'invitava a restituirsi a Lucca e alla Chiesa
cattolica[73].

Che il titolo di secondo Mosè fosse dato al Caracciolo dal Beza, ci è asserito
da Nicola Balbani. Questo lucchese, venuto a Ginevra il luglio 1557,
elettovi ministro della Chiesa italiana il 25 maggio 4561 e morto il 1587,
tradusse il catechismo di Calvino nel 1566[74], e scrisse la vita del Caracciolo
(Ginevra 1587) che fu tradotta in francese da Teissier de l'Estang (1681),
ristampata a Ginevra il 1554 in inglese e in latino da Vincenzo Munitoli
(1587-1596) poi nel Musæum Helveticum (1717). Il traduttore francese dice
che l'originale ormai era rarissimo, e giovava rinnovarne la memoria alle
chiese riformate. «Ginevra, nostra seconda madre, era tanto poco istrutta
di un avvenimento sì raro e sì bello, benchè passato tutto in essa, ch'era
tempo di farle sapere, non solo che una Chiesa italiana si era formata nella
sua cerchia, ma anche di quali virtù sfavillarono i fedeli di diverse favelle
e nazioni, che Dio qua condusse primi, e indurla a rimettersi a quel primitivo
fervore di pietà, che tanto allettava le oneste persone qua rifuggite».






DISCORSO XXVI.


ERETICI A FERRARA. LA DUCHESSA RENATA. OLIMPIA MORATA.

Luigia di Savoja, a ventidue anni rimasta vedova di Carlo d'Orleans
duca d'Augoulême, si ritirò dalla Corte coi figli Margherita e Francesco,
sintantochè quest'ultimo diventò re. Ella fu tacciata d'avarizia, e d'aver
lasciato perdere il Milanese per intascarsi il denaro destinato a pagare le
truppe; amò d'amore il contestabile di Bourbon, famoso traditore; ma mostrò
senno e imparzialità durante la prigionia del re dopo la battaglia di
Pavia. Scrisse un giornale dal 1501 al 1522, in cui i Protestanti pretesero
trovar sentimenti conformi ai loro[75]. Ma quali sono? La rassegnazione
al voler di Dio, il crederlo autore d'ogni ben nostro, e altri che vanno
comuni a tutti i Cristiani. In esso giornale al 1522 scriveva: «Mio figlio e
me, per la Dio grazia, cominciamo a conoscere gli ipocriti, bianchi, neri,
ombrati d'ogni colore, da' quali Iddio, per la sua clemenza e bontà infinita,
voglia preservarci e difenderci; chè, se Gesù Cristo non mentisce,
non v'è generazione più pericolosa per ogni conto».

Margherita, figlia di madre tutt'altro che rigorosa, moglie d'un fiacco
ignorante, il duca d'Alençon, poi del re di Navarra, compose novelle che
starebbero bene al Boccaccio. Dopo il 1521 ascoltò volentieri Jacobo Lefèvre,
uno de' primi in Francia a sostenere che bisognava ricorrere direttamente
alla Bibbia, e interpretarla a proprio senno. Margherita prese a leggerla, e
poichè ella tanto poteva su tutta la politica di Francesco I, sperò trarlo
coi Riformati; l'indusse a venire ascoltare i sermoni del Lefèvre, da' quali
egli parve tocco non meno che Luigia di Savoja.

Ma non che Francesco nè Luigia coltivassero queste velleità, anzi cominciarono
le persecuzioni, colla fierezza che abbiam veduto. Margherita invece
si fissò nella nuova fede, ed eccitò grave scandalo ne' Cattolici col suo Specchio
dell'anima peccatrice, ove tutto attribuisce alla Grazia, non discorrendo
nè di confessione, nè d'indulgenze, nè di purgatorio[76].


Alla scuola di costei e de' primi Riformati, che conobbe a Nerac e a Parigi,
bevvè gli errori di Calvino Renata (1510-1576), figlia di Luigi XII e
d'Anna di Bretagna, alla quale sarebbe toccata la corona di Francia se la
legge salica non escludesse le donne. I sublimi natali e il coltissimo ingegno,
se non i pregi del corpo, la designavano a sublimi nozze: fu promessa
a Carlo V, a Enrico VIII d'Inghilterra, a Gioachino marchese di
Brandeburgo, e ragioni politiche vi s'attraversarono sempre: la domandò
pure il contestabile di Borbone; infine fu fidanzata ad Ercole II d'Este duca
di Ferrara (10 luglio 1527), nella speranza che tale parentela assicurerebbe
alla Francia il possesso del Milanese. Egli le regalò gioje per centomila zecchini;
ricchissimamente le nozze celebraronsi a Parigi il 28 giugno 1528:
e appena cessate le micidiali desolazioni recate all'Italia dal sacco di Roma
e dalla carestia, gli sposi vennero a Ferrara, e si stabilirono alla magnifica
e deliziosa villa del Belvedere sul Po, ridente di pitture del Dosso,
e della quale non rifinano di dire coloro che la videro prima che andasse
distrutta.

Quei duchi, gareggianti cogli altri dinasti a far primeggiare il piccolo
Stato, voleano abbellita la loro città non meno d'edifizj, quadri, biblioteche,
che di valenti ingegni, carezzati da essi, festeggiati dal popolo: compravansi
manoscritti antichi, recitavansi antiche commedie, assegnavansi case, doti,
cattedre nella fiorente Università a letterati d'ogni paese; Pandolfo Colenuccio
comico, l'erudito Guarini, Calcagnini, Mainardi, Brasavola, l'antiquario
Costanzo Landi, Lilio Gregorio Giraldi che dedicò la sua Storia de' poeti
alla Renata; Alessandro Sessi, autore delle Numinum et heroum origines.
Nell'accademia degli Elevati, fondata da Alberto Lollio, ed in altre venivasi
a improvisare, sia versi, sia dissertazioni. E come Venezia d'eruditi e
Firenze d'artisti, così Ferrara abbellivasi di poeti, sino a far dire al satirico
che n'avea tanti[77], quante rane il suo territorio. Il ferrarese Bojardo
conte di Scandiano, che traduceva dal greco Erodoto, faceva egloghe latine,
e commedie di forza comica, coll'Orlando innamorato avea preparato tutte
le invenzioni, che leggiamo svolte con incomparabile e pericolosa leggiadria
dal ferrarese Ariosto, professava:


Chi vuol andar attorno, attorno vada,


Vegga Inghilterra, Ungheria, Francia, Spagna:


A me piace abitar la mia contrada.





La costui armonia sonava ancora nelle orecchie, con quella di Bernardo
Tasso che preludeva alla superiore di Torquato. Bartolomeo Riccio verseggiava
sulla gloria: satire faceva il Manzolli; endecasillabi catulliani il Flaminio:
altri versi latini i due Strozzi; Marcello Palingenio Stellato (cioè
Pietro Angelo Manzioli della Stellata) lo Zodiacus vitæ, poema dove non
risparmia i frati, i preti nè i pontefici, eppure nella prefazione si sottomette

ai giudizj della Chiesa. Quando Paolo III passò da Ferrara, rappresentaronsi
gli Adelfi di Terenzio, recitandovi i figliuoli della Renata, e facendo
Anna da amoroso, Leonora da giovinetta, Alfonso da giovane, Luigi da
schiavo, Lucrezia da prologo.

Per verità, le lodi agli ultimi Estensi di Ferrara furono in parte postumamente
prodigate per raffaccio al succeduto dominio papale: e a dir vero
queste letizie non erano che della Corte, mentre il paese andava spopolandosi,
guasto da gravi inondazioni, eppure costretto a nuove imposte, e a
severissimi divieti dalla caccia fin col minacciarsi morte ai violatori.

Quella Corte soleva piacersi di quistioni teologiche. Una che si dibatteva
internamente era quella dell'immacolata concezione di Maria Vergine, sostenuta
dai Francescani, impugnata da alcuni Domenicani; il che non è imputabile
all'Ordine nè alle persone, attesochè, la Chiesa non avea ancor
definito, onde dicea sant'Antonino, non sit determinatum per Ecclesiam
Virginem esse conceptam in peccato originali, vel non: propter quod,
absque præjudicio salutis, licet unicuique tenere alteram opinionem quæ
sibi placeat[78]. Ercole duca di Ferrara volle sentire discuterne; e l'opinione
contraria fu argomentata da Vincenzo Bandelli, che fu poi generale
dei Domenicani, mentre san Bernardino da Feltre propugnava l'immacolato
concepimento. Nulla si conchiuse, ma il Bandelli pubblicò una relazione
della disputa, che fu proibita da Sisto IV come ingiuriosa ai difensori del
privilegio.

Ciò accadeva nel 1476: l'anno dopo, Sisto IV lasciò tenerne novamente
discussione in sua presenza, e contro Francesco da Brescia, generale dei
Francescani, silogizzò ancora il Bandelli, il quale poi stampò nel 1494 un
uffizio, da sostituire a quello approvato da Sisto IV dell'immacolata concezione,
ove sosteneva che Maria fu concepita nel peccato originale, e fu santificata
dopo la sua animazione. Anche nel 1494, in presenza del duca
Ercole, fu tenuto a Ferrara un sinodo di tutti i frati della provincia sotto
il maestro Gioachino Torriano, con molti dotti, alla cui testa Giovan
Pico della Mirandola; sostenendovi tesi principalmente quel che poi fu
il cardinale Cajetano, contro cui altre volte disputò frà Bartolomeo Spina.

Questo gusto delle discussioni religiose crebbe quando vi capitò la Renata,
desiderosa di emulare la regina Margherita, e di fare di Ferrara quel
ch'essa della Navarra, il nido de' pensatori settarj. Dotta di storia, di lingue,
di matematica, di teologia, e sapendo discorrere senza annojare; aveva
imparato astrologia dal napoletano Luca Guarino: parlava così bene italiano
come francese: di corpo infelice, pure maestoso, di spirito sottile
e dilicato[79]: prese a secretario Bernardo Tasso; e irata ai pontefici
Giulio II e Leon X pe' torti che aveano fatti a suo padre in tante maniere,
ne rinnegò la potestà e dimenticò l'obbedienza, giacchè non
potea far peggio perchè donna. Quando essa ringravidò la terza volta,

il francese poeta Marot in un'elegia la felicitava d'aver concepito in tempi
sì fortunati, e le prometteva la ruina del papa e della santa sede, nemica
alla casa di lei. La troviamo lodata come santissima anima dal Brucioli
nella dedica della Bibbia; per gran religione dal Belussi nella giunta alle
Donne illustri del Boccaccio, da Gianfrancesco Virginio bresciano nel dedicarle
le sue Lettere, che al Fontanini, giudice arcigno, parvero seminate di
frasi eterodosse, e la Parafrasi sulle Epistole di san Paolo.

Ricordiamo volontieri com'ella abbondasse in carità, e massime coi Francesi
che dalle guerre tornavano derelitti e sofferenti; e se alcuno le rimostrava
come in tali spese eccedesse, «Che volete? (rispondeva); e' son francesi,
di mia nazione, e sarebbero sudditi miei s'io avessi avuto barba al
mento».

Fosse bizzarria o convinzione, ella formò della Corte ferrarese un focolare
di pratiche anticattoliche; vi imbandiva grasso ne' giorni di vigilia; teneva
assemblee religiose nel palazzo di San Francesco, e probabilmente vi facea
celebrare la messa di sette punti, quale erasi inventata alla Corte di Navarra,
cioè: 1º senza comunione pubblica; 2º senza elevazione dell'ostia; 3º senza
adorazione delle specie; 4º senza oblazione del pane e del vino; 5º senza
commemorazione della Madonna e dei santi; 6º senza frazione del pane all'altare;
7º da prete ammogliato.

Oltre Aonio Paleario, Pietro Vergnanini, Francesco Porto cretese, Lisia
Fileno, ella ricoverò Girolamo Bolsec carmelitano francese, che appuntato
per prediche troppo libere, gittò la tonaca, menò moglie, e praticò la medicina:
dappoi avendo ingannata la duchessa e fattosene calunniatore, ne
fu cacciato; a Ginevra professò opinioni per cui ne fu respinto, e scrisse
libri violenti contro i caporioni della Riforma. Essendo stato arrestato a
Firenze Lodovico Domenichi per avere fatto stampare la Nicomediana di
Calvino, la Renata ne scrisse al granduca da Consandolo, il 20 marzo
1552, com'altra volta in favore di Sebastiano Dedi da Castrocaro.

Più memorabile è l'asilo ch'essa diede a Calvino. Perseguitato in Francia
dalla Sorbona, nel 1536 ricoverò presso la Renata col nome di Carlo
d'Esperville, e giovane eppur sempre grave e serio, di scienza profonda, di
molta unzione nel discorso, traeva profitto dal suo apostolato, e un tratto
sperò riuscire in Italia a meglio che non avessero potuto Lutero e Zuinglio.
Veniva con lui da segretario l'ora detto Marot, che tradusse in versi
i salmi, i quali furono cantati nelle rivoluzioni d'allora, come la marsigliese
nelle nostre[80]. Altri pure capitavano a Ferrara, per religione spatrianti.
Madama di Soubise, governante della Renata, teneva seco la figliuola Anna
di Partenay e il figlio Giovanni, che poi col titolo di sire di Soubise fu
de' capi degli Ugonotti in Francia. I fratelli Giovanni e Chilian Sinapi tedeschi,
riformati e amici di Lutero, il primo de' quali avea convertito e
sposata la ferrarese Francesca Bucironi (1538), erano venuti a quell'Università

insegnando il greco, ed istillavano massime eterodosse ai tre figli
della Renata. La quale per compagna alla sua figliuola, diede Olimpia, figlia
di Fulvio Pellegrino Morato, già tinta del colore stesso.

Ercole II era figlio di Alfonso I e della famosa Lucrezia Borgia, e fratello
di Ippolito cardinale, vescovo di Ferrara, di Milano e di non so quanti luoghi,
che per poco non fu papa dopo Giulio III, e che fabbricò la villa d'Este famosa
a Tivoli, e protesse i letterati al modo che sa chi conosce le vicende dell'Ariosto
e il motto divulgato. Ercole tenne corte splendida; introdusse a Ferrara
l'arte di tessere gli arazzi ad uso di Fiandra, fabbricò il palazzo Coparo
e la delizia della Montagnola; cassò la franchigia dei duelli che durava ne'
suoi Stati; raccolse un museo mumismatico; ma era a pezza lontano dall'abilità
politica e militare, come dalla scienza di suo padre. Sopratutto repugnavagli
il carattere imperioso della moglie e gl'irreligiosi comporti; e sulle
prime osò tenerle fronte, e voler che fossero mandati via Marot, Soubise e
il resto della contumace colonia francese. Marot ritirossi a Venezia, in una
casa presso Lido, a poetare, finchè ottenne di tornare in Francia, patto
che si mostrasse buon cattolico: e nol facendo, dovette ritirarsi a Ginevra,
dove per iscostumatezza ebbe condanna di morte, commutatagli nella bastonatura
per intercessione di Calvino. Allora ricoverò in Piemonte, ove
morì il 1544.

Calvino partì da Ferrara travestito, e avviatosi alle Alpi, giunse ad
Aosta[81], poi a Ginevra, che dovea diventare la sua Roma. I lodatori di esso
deplorano abbia dovuto abbandonare l'Italia, dove avrebbe potuto acquistare
il gusto delle arti e il sentimento del bello di cui fu sempre sprovvisto.
Certo egli non fa alcun cenno di impressioni estetiche avute in questo
viaggio: e il suo soggiorno in Italia fu tanto breve, da non avervi lasciato
traccie o scolari.

Nel 1545 Paolo III diede ordine ai magistrati di Ferrara d'indagare varie
persone sospette di colà: e fu allora che Olimpia Morata sposò Andrea Gunther,
medico tedesco, e con esso fuggì in Germania. Sant'Ignazio deputò a
Ferrara il gesuita ginevrino Claudio Jay (1547) affinchè, mezzo francese,
migliore accesso avesse alla Renata: ma in due anni, a pena potè ottenerne
un'udienza. V'andò Francesco Borgia, il famoso santo, amico e compagno di
Carlo V, lontano parente della casa estense in grazia della Lucrezia Borgia,
e persuase il duca a porre nella sua città un collegio di Gesuiti. A questo
diè molta mano Maria Frassoni, che con proprj denari fabbricò la casa, dove
entrarono i padri Pascasio Broet e Giovanni Pelletario, e apersero scuole
che divennero popolari.

I papi continuarono a tenere l'occhio sospettoso su quei semenzajo d'eresia,
e Giulio III si prefisse d'estirparla coll'ajuto d'Enrico II di Francia,
nipote della Renata. Questi vi mandò il dottore Oriz suo penitenziere e inquisitore
in Francia: e Le Laboreur, nelle aggiunte al Castelnau, ci ha conservate

le istruzioni dategli. Dovea mostrare l'immenso disgusto del re nel
vederla precipitata nel labirinto di sciagurate opinioni, dalle quali se la sapesse
ravveduta, n'avrebbe tanta allegrezza, quanta se la vedesse resuscitata
da morte. Ove le rimostranze non bastassero, doveva obbligarla ad assistere
con tutta la casa sua a sermoni di controversia; quando non ne profittasse,
intimarle essere volontà del re che il duca la facesse riporre in luogo appartato,
ove non potesse corrompere altri, staccata sin dalla famiglia, mentre
si sottoporrebbero a processo e condanna quelli che fossero sospetti di false
dottrine.

Così fu fatto, e il marito per alcun tempo tenne la Renata e ventiquattro
de' suoi chiusi nel castello di Consandolo, distante un 30 chilometri da Ferrara:
ma quivi e alla vicina Argenta essi diffusero le loro dottrine. Il duca
alternava rigori e perdoni senza frutto, or mettendola nel palazzo di San
Francesco, or nelle stanze della reggia che son rimpetto alla facciata del
duomo, con sole due damigelle. Calvino mandava conforti alla Renata e
messaggi per mezzo di Lyon Jamet, secretario di essa, e «Giacchè piacque
al signor Iddio nell'infinita sua misericordia, visitarvi colla tema del suo
nome, e illuminarvi nella verità del suo santo Vangelo, riconoscete la
vocazione vostra; giacchè esso ci trasse dagli abissi delle tenebre ove eramo
cattivi, affinchè seguiamo direttamente la luce sua senza declinare»[82]. Fu
talvolta che egli la credette caduta, e a Farel scriveva: De ducissa Ferrariensi
tristis nuncius et certior quam vellem: minis et probris victam cecidisse.
Quid dicam nisi rarum in proceribus esse constantiæ exemplum?
Ma s'ingannava: perocchè il duca così riferiva al re di Francia la pertinacia
della moglie[83]:

«Sire, bacio le mani alla Maestà Vostra e quanto umilmente posso in
bona gratia di lei mi raccomando.

«Sire, se ben cognosco che la qualità dei tempi è tale che dovrei ad un
certo modo arrossire in pensar di dar fastidio alle orecchie della Maestà Vostra
sopra particolari spiacevoli della casa mia; nondimeno la vera e affezionata
servitù ch'io le porto, accompagnata dalla bontà e prudenza di lei,
mi ha dato ardir e speranza insieme, che ella si dignerà escusarmi più
presto che aversi a male, se ora l'importuno col farli sapere parte delle
calamità mie, quali sin qui ho tenute secrete per la reverenza che porto e
porterò sempre al serenissimo sangue di Francia; non ostante ch'io cognoscessi
che il mio tacere, oltre tutti gli altri inconvenienti, nel fatto della
religione fosse di nota particolar alla conscienza e onore della casa mia:
laonde, per non usar in questa fastidiosa materia dicerie di belle parole,
narrerò il più brevemente che potrò alla Maestà Vostra quanto mi occorre.

«Sire, madama la duchessa mia consorte venne meco in Italia già sono
passati XXV anni, osservantissima della religione e fede cattolica; di modo
che il vivere, parlar, procedere e insomma tutte le azioni di lei davano al

mondo tal odore e indizio di vera bontà, che ognuno ne restava consolatissimo,
e ben si poteva cognoscere ch'ella fosse veramente e nata di sangue
regale, e educata in corte e compagnia cristianissima. Non passò molto
tempo che, lassandosi ella persuadere da certi Luterani ribaldi, de' quali,
come sa la Maestà Vostra meglio di me, si vedria oggi il mondo pieno se
li principi cristianissimi non vi provedessero ben severamente; ella cominciò
a mutar opinione, e a poco a poco si mise tanto inanti in questa nova
e perversa religione, che da un pezzo in qua non si cura più de' sacramenti,
della messa, confessione e comunione, tanto comendate da Dio e dalla Chiesa
santa, e tanto necessarie al viver cristiano. In testimonio di che, essendo
occorso a' giorni passati che Ippolito de' Putti, suo carissimo servitore,
sia stato lungamente infermo in condizione di morire, come in fine ha fatto,
io ricordai a predetta madama mia consorte ben tre o quattro volte che lo
facesse confessare e comunicare ad ogni modo, senza dar scandalo a questa
citate che ella volesse ch'egli morisse eretico, di che essa ne avria tutta
la colpa per la mala opinione che si avea acquistata presso tutto il mondo
nel particolar della religione cattolica. Ma non vi fu mai rimedio ch'ella volesse
farlo, anzi ad un certo modo si moccava (burlavasi) di tal mio amorevole
ricordo, dicendo che il predetto Ippolito stava bene con Dio, e non
avea bisogno di altra confessione. Laonde vedendo io questa sua ostinazione
tanto importante contro l'onor di Dio, e di perpetua infamia alla
casa mia, la pregai, persuasi e scongiurai mille e mille volte, che, per l'amor
di Dio nostro Signore, per riputazione della posterità sua e mia, ella volesse
deponere simili fantasie eretiche, ne lassarsi più agirar il capo dai
suoi predicatori sfrattati, forfanti e ribaldi; alle parole de' quali non dovea
credere, per esser già stati parte di essi in mano della inquisizione e abjuratisi
pubblicamente nel duomo di questa città; ma seguitar la religione già
probata dalla felice memoria delli serenissimi regi patre e matre di lei, e
quella che la serenissima regina matre della Maestà Vostra e sorella di lei
ha sempre, fin che visse, osservata; oltre tutti li altri gran principi christiani:
accompagnando con queste tutte le altre ragioni che mi sono parse
in proposito per esortarla e indurla a mutar l'animo di queste perverse sue
opinioni; le quali sono già molti anni che, con infinito dispiacere e molto
obbrobrio della casa mia e mala satisfazione di tutti li miei sudditi e servitori,
ho dissimulato e sofferto al meglio che ho potuto; con speranza pur
ch'ella da se stessa dovesse ricognoscersi, senza che avesse a far cosa che
pubblicasse quel che io arei desiderato fosse occulto ad ognuno, sì per
l'onor del sangue di Francia, come per il proprio della casa mia. Però, cognoscendo
io la cosa andar ogni giorno di male in peggio, e che non si udiva
pur il dì del Natale la messa in casa di predetta mia consorte, ne mi parendo
conveniente lassar che due mie figliole già grandi, una nelli XVIII, l'altra
nelli XVI anni, si elevassero in questa falsa religione, la qual, se si fosse impressa

nello animo loro e accettata per buona, avesse a farle vivere per
sempre eretiche e luterane, con lo esempio e persuasione della matre; il
che, oltre l'offesa di Dio, potesse anche causarli difficultà nel maritarle in
principi cristiani, e tanto più che il romor della eresia della madre è già
sparso per tutta Italia con mio gran vituperio, mi risolsi di dir io stesso a
madama predetta, con tutte le buone parole possibili, ch'io volevo assolutamente
che mie figliole udissero ordinariamente la messa, si confessassero e
si comunicassero a questa santa Pasca, e in somma vivessero per lo avvenire
del modo ch'io facevo, e come ella stessa soleva far quando venne di Francia;
pregandola istantissimamente a non opporsi a tal mio giusto e santo
volere. Ella in conclusione mai volle aquetarsi, anzi mi disse a bocca chiara,
che la messa è idolatria, con altre parole tanto indegne, ch'io non ardisco e
mi vergogno ridirle; bastandole in oltre l'animo alla presenza mia di esortar
mie figliole a non mi esser obedienti in questo, ma continuar nella
vita incominciata, cercando persuaderle che la religione mia e di molti altri
principi non era la vera; con tanto fervore e arroganza, che chi la avesse
udita parlare, mi avria indicato assai più paziente di Job in soffrir solo
per reverenza della Maestà Vostra tante parole, indegne da esser comportate
da qualsivoglia marito.

«Nè questo le bastò, che, avendo io mandato nel giorno seguente un mio
capellano per far dir la messa alle predette mie figliole, fu rimandato
indietro senza lassarli celebrar la detta messa, non ostante avessi detto
la sera inanzi a lei istessa, che volevo esser obbedito in questo ad ogni
modo, e che quando se le opponesse, la farei partire. Per il che, vedendomi
esser forzato di rimediar per una via o per un'altra ad un tanto inconveniente,
e desiderando in ciò usar rimedj piuttosto piacevoli che
rigorosi, pregai monsignor il vescovo di Lodeva, il qual io tengo qui ed
osservo come imbasciator di Vostra Maestà, voler andar a cercar di persuaderla
che deponesse tali sue fantasie, perchè ad ogni modo le giovarebbero
poco, essendo io risoluto che predette mie figliole vivano come faccio
io. Insomma, per quanto Sua Signoria mi ha poi riferito con mio infinito
dispiacere, non ostante che ben due volte abbia fatto il suddetto officio con
ogni caldezza, non ha mai potuto rimoverla dalla sua ostinata opinione:
cosa che mi ha apportato quello estremo cordoglio che la Maestà Vostra per
sua bontà può pensare. Laonde, non sapendo io più che far in questa fastidiosa
e men onorevole pratica, e menomamente non avendo ella voluto
ascoltar tre de' suoi più vecchi signori francesi, li quali oltre predetto monsignor
di Lodeva, e il Brasavola mio medico, adoperato anch'esso da me per
la medesima causa, avevo mandato a parlarli, per tener ogni via possibile
di deviarla quietamente da tal diabolica intenzione; pigliai partito, instando
la settimana santa come faceva, farlo sapere il venerdì delle olive, per mezzo
di donna Giulia mia cognata, giovane molto cattolica e da bene, sorella del

signor duca di Urbino, che, se ella non lassava udir la messa ordinariamente,
confessar e comunicar le predette mie figliole, gliele leverei d'appresso e le
metterei per ora con una mia sorella onoratissima, ove, con la compagnia
di predetta donna Giulia, esse viveriano cattolicamente questi giorni santi,
e stariano quivi finchè io facessi altra provisione al caso loro. E così, vedendosi
predetta madama mia consorte a termine di perdere le figliole se
avesse voluto persistete in opporsi a sì onesta e santa opera, mostrò aquetarsi
ch'elle udissero la messa, si confessassero e comunicassero; ma ciò è
poi successo con tante lacrime, difficoltà e parole, che più non si potria
dire, facendo ella, tra le altre cose, difficoltà sopra la persona del confessore
qual io le ho deputato; sacerdote di bonissima vita e dottrina, eletto
da me a posta di nazione francese, sperando che per tal causa dovesse esserle
men odioso, anzi che potesse meglio di ogni altro far anche qualche frutto
con essa lei, e remostrarle il vero cammino. Ma in somma il tutto mi è riuscito
in contrario perchè, poi che egli non ha voluto confessar predette mie
figliole del modo ch'essa voleva, non solo non lo volle ascoltare, ma sembra
tenerlo per un diavolo, e, per quel che intendo, ella non cessa di travagliar
spesso e flagellar quelle povere figliole con le solite persuasioni, mostrando
restar sdegnata e mal satisfata di esse, per non aver voluto crederle e persistere
nella mala religione, ch'essa per il passato le ha fatto sempre predicare.

«Per il che, cognoscendo io ciò che sin qui è successo di buono, esser
causato più da timore ch'ella ha avuto di perder le figliole, che per mutazione
di volontà e opinione di lei, cognosco parimente esser impossibile che
predette mie figliole stiano e si mantengano cattoliche presso la matre, qual
fa professione di eretica, e che al fine mi sarà forza levarle da lei, e metterle
in compagnia cristiana in caso ella non si riconosca e ritorni alla
vera e debita religione; ho voluto, Sire, per debito mio, dar conto di tutto
alla Maestà Vostra come a mio signore e padrone; qual voglio sia consapevole
di questa mia calamità, acciò ch'ella si degni aver pietate della alterazione
e disturbo che ora si trovano qui in casa di un suo fidelissimo e obedientissimo
servitor, travagliato da chi più tosto dovrebbe darli consolazione.

«E perchè imagino che monsignor di Lodeva o non scriverà, o, scrivendo,
non li farà saper per ventura lo intero delli presenti particolari, per non dir
cosa che potesse dispiacere a predetta madama mia consorte; io la supplico
con tutto il core a voler mandar qualche bon teologo cattolico ben istrutto
in simili materie, per veder di rimediare a tanto inconveniente, e far ogni
esatta instanza di ritirar predetta duchessa da sì enorme eresia: e quando
pur, per non dar da dir al mondo più di quello che esso ha detto per tal
causa, la Maestà Vostra indichi esser meglio e più espediente far intender il
suo voler in questo affare più tosto col mezzo di sue lettere, che col mandar
il predetto teologo, la prego con ogni sommissione, che si degni farlo sì caldamente,
che predetta duchessa cognosca, che sì come ritornando ella intieramente

alla vera religione, oltre che io sarò contentissimo lassarle le figliole
come le ha avute sempre per il passato, ella farà opera degna di lei
e molto grata a Vostra predetta Maestà per più rispetti; così anche sappia,
che perseverando nella sua perversa opinione, serà in tutto e per tutto abbandonata
da lei, come persona indegna di esser tenuta e nominata del
cristianissimo sangue di Francia.

«Nè si meravigli la Maestà Vostra se le ricordo ben riverentemente di
usar parole sì brusche nella predetta sua lettera, perchè avendo io, insieme
con tutti quei che le hanno parlato, trovato in predetta madama
duchessa durezza e ostinazione inestimabile, non son anche sicuro che,
se Iddio non vi mette la sua santa mano, ella con tutto questo sia per lassarsi
persuadere e ritirarsi, volontariamente dalle predette eresie. Laonde,
quando Vostra Maestà si risolva per il predetto rispetto scriverle, la supplico
dar parimente commissione al predetto monsignor di Lodeva di parlarle,
in conformità di quel ch'esso scriverà, tanto gagliardamente quanto
conviene alla importanza del negozio, nel qual si tratta dell'onor di Dio,
del serenissimo sangue di Francia, e della mia casa insieme; e però mi
preme quanto ella può ben pensar: assicurando la Maestà Vostra, che tutto
ciò che alla benignità di lei piacerà fare in questa buona e santa opera, io
lo riceverò per singolarissima grazia, e ne avrò a lei perpetuo e immortal
obligo. Con che facendo fine, prego Dio, sire, dopo di essermi di nuovo
raccomandato ben umilmente in sua bona grazia, che li conceda il compimento
di tutti li suoi desiderj.


«Di Ferrara, XXVII di marzo 1554.



Devotiss. e obedientiss. servo e vassallo


IL DUCA DI FERRARA».




Allora veramente Marot poteva cantar della Renata: «Ella non vede persona
di cui non abbia a dolersi: le montagne stanno fra essa e gli amici suoi:
essa mescola di lacrime il suo vino». Stanca di rimanere disgiunta dai
figliuoli, fece una specie di ritrattazione (1556) in mano del gesuita Pellettario,
e si confessò e comunicò dicendo credere nella Chiesa cattolica, ma
senza voler aggiungervi romana. Il marito se n'appagò senza star sul sottile,
e le rese le figliuole e il palazzo di San Francesco, e morendo nel 1560,
lasciolla usufruttuaria d'esso palazzo e di metà della tenuta di Belriguardo,
finchè vivrà da buona cattolica. Il figlio Alfonso che stava lontano, accorso
e fatta la solenne entrata 19 maggio 1560, andò a prestar l'omaggio al
papa, di cui era vassallo. E il papa con lui si dolse della duchessa che ostinavasi
nelle sue eresie; onde il figlio le intimò di lasciarle o d'andarsene.

In fatti con trecento persone ella partì, e pose Corte nel castello di Montargis,
facendo solenne professione di calvinismo, ricoverandovi i perseguitati,

e mantenendo carteggio con Calvino. Questi la querelò alcuna volta del
non vederla ben risoluta ad abbandonare i santi e certe pratiche: ma le
scriveva: «Voi foste come una madre nutrice de' poveri fedeli discacciati
che non sapeano ove ritirarsi. So bene che una principessa, la quale non
guardasse che il mondo, avrebbe onta, e quasi prenderebbe a ingiuria
che il suo castello si chiamasse un Ospedal di Dio (Hôtel-Dieu), ma io non
saprei farvi onor maggiore che chiamarlo così, per lodare e riconoscere
l'umanità che voi avete usata verso i figliuoli di Dio che si rifuggirono
a voi»[84].

Questo Alfonso e le sorelle Leonora e Lucrezia rimasero celebri nelle avventure
di Torquato Tasso. All'altra figlia Anna, stata educata da Giovanni
Sinapio suddetto, la Renata, per eccitarne l'emulazione, avea messo compagna
Olimpia Morata. Dai colloquj, poi dalle lettere di questa attinse idee libere,
che non abbandonò sebbene sposata al duca di Guisa, caporione del partito
cattolico in Francia: e lo storico De Thou assicura ch'essa non cessava d'esortar
la regina Caterina a risparmiare i rigori contro gli Ugonotti. Ad essa
il Brucioli dedicava la traduzione della Bibbia con una prefazione di ventidue
pagine.

Dicono che esso duca di Guisa minacciasse di assalire coll'armi il castello
di Montargis, perchè sua suocera vi ricettava Ugonotti, e che la Renata rispondesse
all'araldo: «Avvisa il tuo padrone che io stessa monterò sulla
torre, e vedrò se ardisce assalir una figlia di re; del che e cielo e terra
vorrebber vendetta su lui e su tutta la sua stirpe fin ai bambini in cuna».

Ma allorquando egli fu assassinato dal fanatico Poltrot davanti ad Orleans,
e i predicanti dal pulpito ne esprimevano esultanza, la duchessa, ricordandosi
ch'era suo genero, mosse di ciò doglianza con Calvino, il quale rispondendo
non riprova l'assassinio, fatto a nome della religione. Si le mal fâchait
à tous les gens de bien, monsigneur de Guise, qui avait allumé le
flambeau, ne pouvait pas être épargné. Et de moi combien j'ai toujours
prié Dieu de lui faire merci, si est ce que j'ai souvent désiré que Dieu mît
la main sur lui pour en delivrer son Eglise, s'il ne le voulait convertir...
Cependant de le damner c'est aller trop avant, si non qu'on eût certaine
marque et infaillible de sa réprobation[85].

Vuolsi che la Renata tenesse mano alla congiura dei Fiesco in Genova, per
dar prevalenza alla Francia sopra l'Austria in Italia. Morì il 2 luglio 1575,
dopo veduta la ruina della Casa d'Este, l'assassinio di suo genero per opera
de' Protestanti, e quello de' Protestanti per opera de' Cattolici. Tai frutti si
raccolgono dal seminar zizania nella cristianità.

Di Ferrara fu pure Emanuele Tremelli, che per cura del poeta Flaminio
e del cardinale Polo convertitosi dal giudaismo, non tardò a sorbire le opinioni
protestanti in patria e a Lucca; e per non ripudiarle, passò con Pietro
Martire Vermiglio a Strasburgo, indi in Inghilterra insegnò ebraico ad

Eidelberga, a Metz, a Sedan dove morì, lasciando varie opere e la versione
latina della Bibbia siriaca, e quella del Testamento Vecchio sopra il testo
ebraico.

Una Caterina Copa di Ferrara, ita a Ginevra a trovare suo figlio fuoruscito,
disapprovò il supplizio inflittovi da Calvino a Serveto; per lo che fu
condannata a gridar misericordia a Dio, e bandita con ordine di partire
entro ventiquattro ore, pena la testa.

Parrebbe a credere che Ferrara rimanesse purgata dall'eresia, perocchè
nell'archivio estense trovasi una quantità di lettere scritte al duca da san
Carlo, da sant'Ignazio, da san Francesco Borgia, ove lodano la sua pietà,
parlano dell'introduzione di Gesuiti in quella città; frà Ghislieri, che poi fu
Pio V, gli chiede l'arresto di qualche cattivo prete, di giudei seduttori, di
marani, non mai di Luterani.

Pure il 23 maggio 1551, don Giorgio Siculo, dotto uomo, vi fu appiccato
a una finestra, dicono senza forma di processo; l'anno appunto che
il sant'Uffizio v'era stato posto, e introdotti i Gesuiti. Nel carteggio del residente
toscano a Venezia nel 1565 trovo che in questa città morì l'ambasciadore
di Ferrara, e si scoperse ugonotto. Il Frizzi racconta che nel 1568
l'Inquisizione arrestò sedici persone, fra cui più d'un medico e d'un ecclesiastico,
avviluppati negli errori de' Giorgiani, de' Monoteliti ed altri, e
parte furono condannati al remo, parte al taglio della testa; il nome di
questi appare da un documento, testè pubblicato dal Cittadella.

Poi nella corrispondenza del Bullinger occorre una lettera di Tobia
Eglino, che da Coira il 12 gennajo 1571 gli racconta un orribile tremuoto, e
che il ministro di Sils nell'Engaddina superiore, italiano, gli assicurò che il
cavaliere Salis avea ricevuto lettera, qualmente l'inquisitore di Ferrara avesse
chiusi in luogo angusto quindici monaci, sospetti di luteranismo, e soffogatili
col fumo. Infierendo poi il tremuoto, aver egli detto al duca che tali
disastri derivavano dal non castigarsi abbastanza gli eretici: e il duca aver
risposto che egli veramente era causa di tali castighi, e non perchè operasse
moderato, bensì perchè avea versato sangue. Da qui gravi sospetti
contro il duca, talchè il papa l'invitò a dichiarare di qual religione si tenesse.

Fulvio Pellegrino Morato, nativo di Mantova e professore di belle lettere
a Ferrara, stampò un Rimario di tutte le cadentie di Dante e Petrarca
(1528), e un'esposizione del Pater noster (1526). Sospetto d'avere scritto
un libro di opinioni eterodosse, fu obbligato allontanarsi da Ferrara (1533);
e stette professore a Vicenza e a Cesena col nome di Fulvio, sinchè, intercedente
il Calcagnini, fu ricevuto di nuovo a Ferrara (1539).

Già nominammo sua figlia Olimpia, alla quale aveva dato squisita educazione,
sicchè di dodici anni sapea greco e latino, e in quelle lingue, a sedici
anni, scriveva dialoghi alla foggia di Tullio e di Platone; seppe retorica
e filosofia: verseggiava con gusto ed eleganza, come mostrano la sua Laus

L. Mutii Scevolæ, l'apologia di Cicerone contro il Calcagnini, la traduzione
delle due prime novelle del Boccaccio e varj dialoghi, poesie ed epistole:
il Sardi le dedicò De triplici philosophia, meravigliando la sua facilità nel
greco e le sue cognizioni filosofiche.

Dalla Renata posta in Corte a fianco alla figlia Anna, con questa leggea la
Scrittura in greco; ma avezza al gusto classico, della semplicità biblica prendea
disgusto. Forse per le opinioni eterodosse, che aveva attinte dal padre
e dal Sinapi, fu rinviata dalla Corte, ed ebbe ad assistere il padre gravemente
ammalato, che poi morì nel 1548. Pose affetto ad Andrea Grunther,
giovane protestante tedesco, amico dei Sinapi, e dottorato in medicina a
quell'Università, e sposollo: ma avendo egli per affari dovuto correre in
Germania, Olimpia restò sola e desolata, finchè potè raggiungerlo (1550), e
con altri suoi paesani si stabilì ad Eidelberga, dove insegnò greco.

Colà deplorava i patimenti de' suoi correligionarj rimasti a Ferrara, e
al Vergerio scriveva: «Di Ferrara abbiam notizia da pie persone; di alcuni
ci consola la fermezza, d'altri ci addolora la defezione. Mia madre
restò ferma contro la tempesta. Procurerà uscir con mia sorella da quella
Babilonia, e raggiunger me in questo paese».

Tenea corrispondenza colla principessa Lavinia della Rovere della Casa
d'Urbino, e le scriveva: «Vi mando per via sicura alcuni scritti di Martin
Lutero, la cui lettura a me fece bene, e spero voi pure vi potrete attinger
consolazione. Attendete più sempre a questi studj santi; domandate al Signore
i lumi del suo spirito, e non vi lascerà senza risposta. Credete che
Dio sia menzognero? Credete abbia fatto tante promesse a' suoi discepoli
per non ricordarsene più all'ora del bisogno?» e le accompagna una dissertazione
sulla vera felicità.

A Celio Curione, di cui parleremo, e ch'essa avea conosciuto in Augusta,
dichiara non aver intenzione di tornare in Italia. «Voi non ignorate
quanto pericoloso sia il professare il cristianesimo dov'è sì grande il potere
dell'Anticristo. La rabbia de' Coricei si estese in tutta Italia; v'è nota la
fine del Fannio, pio uomo e molto costante, che dopo due anni di prigionia,
senza che la minaccia di morte, o l'amor della moglie e dei figliuoli
lo staccassero dalla fede, fu strangolato e il suo cadavere arso, e quasi
non bastasse, le sue ossa gettate nel Po».

Regnando Paolo IV, a Chilian Sinapi da Eidelberga scriveva il febbrajo
1555: «Lettere che ho d'Italia m'attestano che s'infierisce a Ferrara contro
il cristianesimo, non risparmiando nè sommi, nè infimi; quali imprigionati,
quali banditi, altri salvaronsi colla fuga».

Alla sua allieva Anna supplicava per lettera a favore dei credenti, ed esortandola
a studiare le scritture e imitar Cristo.

Molto ella ebbe a soffrire e pei comuni dolori dell'esiglio, e più per l'assedio
di Schweinfurt nel 1553, che durò quattordici mesi, quando fu costretta

rimanere lunga pezza ascosa nella cantina, poi in piazza fu spogliata in camicia.
Fuggita ad Hamelburg con una veste prestatale da una vecchia, errò
per la Franconia finchè il conte d'Erbach accolse lei e il marito, il quale poi
fu nominato professore di medicina all'Università di Eidelberga. Di quivi
l'8 agosto 1555 ad una Madonna Cherubina scriveva i suoi patimenti con
mesta rassegnazione; ed esortando alla fede in Dio e nel Vangelo. «Il mio
consorte fu pigliato due volte dai nemici, che vi prometto, se mai ebbi dolore,
allora l'ho avuto: e se mai ho pregato ardentemente, allora pregai.
Io nel mio cuore angustiato gridava con gemiti inenarrabili, Ajutami,
ajutami, Signore, per Cristo: e mai non ho cessato finch'egli m'ajutò e lo
liberò. Vorrei che aveste visto come io era scapigliata, coperta di stracci,
chè ci tolsero la veste di dosso, e fuggendo perdetti le scarpe, nè avevo
calze in piede: sicchè mi bisognava fuggire sopra le pietre e i sassi, che io
non so come arrivassi. Spesso io dicevo: Adesso cascherò qui morta, che
non posso più. E poi dicevo a Dio: Signore, se tu mi vuoi viva, comanda
alli tuoi angeli che mi tirino, che certo io non posso. Pregate ancora per
noi (soggiungeva) come io fo per tutti i cristiani che sono in Italia, che
il Signore ci faccia contenti acciocchè possiamo confessarlo in mezzo della
generazione diversa..... Qui il padrone è sempre il primo ad andare alla
predica; di poi ogni mattina chiama tutta la famiglia, e in sua presenza si
legge un Vangelo ed un'Epistola di san Paolo, ed esso a ginocchi con tutta
la Corte pregano il Signore. Bisogna poi che ognun de' suoi sudditi, casa
per casa, gli renda conto della sua fede, eziandio le massaje, affine di poter
vedere come progrediscono nella religione; perchè dice esser certo, se non
operasse così, avrebbe a render ragione di tutte le anime de' suoi sudditi.
Deh! fossero così fatti tutti i signori e principi! Il Signore vi dia fede, e
vi avanzi nella sua cognizione, giacchè di continuo dobbiam pregare di
crescere nella fede».

A soli ventinove anni ella morì, e ad Eidelberga fu scritto sul suo sepolcro:
«A Dio immortale e alla virtù e memoria di Olimpia figlia di Fulvio Morato,
uom dottissimo, carissima moglie del medico Andrea Grunthero, il cui
ingegno e la singoiar cognizione delle due lingue, e la probità de' costumi,
e il sommo studio della pietà, sopra il comun modo furono stimate. Il qual
giudizio umano della vita sua la beata morte, subìta santamente e pacatamente,
confermò col testimonio divino. Morì in suolo straniero l'anno 1555
della salute; dell'età sua XXIX. Qui fu sepolta col marito e col fratello
Emilio».

Celio Calcagnini, che grandemente lodava le traduzioni e orazioni della
Morata, ne pianse in versi la morte[86]. Sulla casa ch'era stata sua, l'accademia
di Eidelberga fece scrivere:


Vilis et exilis domus hæc quamvis, habitatrix


Clara tamen, claram reddidit ac celebrem.






Delle opere sue una parte perì nell'incendio di Schweinfurt, tra cui
osservazioni sopra Omero, e dialoghi greci e latini. Le altre che, oltre quarantotto
lettere, sono tre discorsi sui paradossi di Cicerone, dialoghi, orazioni
latine e poesie greche, vennero raccolte da Celio Curione, e stampate
a Basilea[87], dedicandole a Elisabetta regina d'Inghilterra nel 1558:
subito esaurite, ristamparonsi nel 1562, poi di nuovo nel 1570 e nel 1580
con aggiunte.






DISCORSO XXVII.


PIETRO PAOLO VERGERIO VESCOVO DI CAPODISTRIA.

L'elettore palatino Federico il Saggio, appassionatissimo per le reliquie,
ne faceva incetta in ogni parte del mondo, e le riponeva in capse e teche
di legno, di vetro, d'ebano, ornate di pietre, d'argento, d'oro. Uno degli
incaricati di tale ricerca fu il monaco Burcardo barone di Schenk, il quale
poi dalle prediche di Lutero lasciossi indurre a mutar fede. Per quella
raccolta stando a Venezia, il 19 settembre 1520, informava come varie
opere di Lutero si fossero introdotte in quella città, e il patriarca e il papa
n'avessero proibita la vendita; poi al 5 aprile seguente aggiunge che,
per ordine del papa, il patriarca scomunicò per tutte le chiese Lutero e
chi ne tenesse i libri.

Conobbe egli colà Pietro Paolo Vergerio o piuttosto Verzerio, giacchè la
sua famiglia portava nello stemma un cavolo (verza). La qual nobile famiglia
di Capodistria, un secolo prima, avea prodotto un famoso erudito, vissuto alla
Corte dei Carrara di Padova, de' quali celebrò le glorie. Pietro Paolo ebbe
fratelli Giacomo, Aurelio e Giovanni Battista, che tutti salirono in rinomanza.
Egli studiava a Padova, quando lo Schenk l'indusse a recarsi nel
Würtenberg a compire gli studj e portare reliquie a quell'elettore, e lo raccomandò
allo Spalatino, cappellano di questo, «persuaso che sarebbe di
grand'onore ed utile all'Università, perchè di nobilissimo ingegno e memoria,
e reputasi il migliore in diritto e belle lettere fra i giovani dello
studio di Padova». Col fratello Giacomo si mosse egli in effetto, ma l'elettore,
dacchè Lutero predicava, erasi visto diminuire l'entrata che provenivagli
dalle indulgenze, onde si moderò nello spendere, e massime in reliquie; e
non potè anticipare denari al Vergerio pel viaggio. Questi pertanto rimase a
Padova; ma ciò l'avea fatto conoscere in Germania, e doveva influire sul suo
avvenire. Dottorato, fu in uffizj giuridici a Verona, a Padova, a Venezia,
poi andò a Roma, dove facea da segretario di Clemente VII suo fratello
Aurelio, che morì cavalier di Malta nel 1532.


Pietro Paolo si pose a servigio del cardinale Contarini, ed entrò nelle
grazie del papa, che lo destinò a succedere al Rangoni vescovo di Reggio
come legato a re Ferdinando di Germania. Scopo della legazione era d'ottenere
che, essendo le dottrine luterane condannate già da Leone X, s'avesse
ad applicare ogni mezzo per isvellerle; dar incoraggiamenti a Faber, Eck,
Cochleo, Nausea, e agli altri amici della religione cattolica.

Il Vergerio in Germania ebbe buone accoglienze dall'imperatore, e ne fu
investito di qualche benefizio. Del tempo ch'egli stava colà molte lettere
conserva l'archivio Vaticano[88]. In una del 22 settembre 1533 a Jacobo
Salviati mostra come, per attendere al meglio della Chiesa, importerebbe
che la santa sede facesse almen tregua col Turco. E se mai il proporla si
trovasse men decoroso, esibisce entrare egli stesso in Turchia, col pretesto
di tornare per suoi affari in patria, donde, conoscendo la lingua e non avendo
dignità, potrebbe facilmente passare a Costantinopoli, e colà trattare sottomano.
E tanto più che aveva benevolo il balio Alvise Gritti, del cui padre
doge avea steso l'elogio.

In altre a monsignor Carnesecchi mostra quanto il re di Germania stesse
in apprensione pel congresso del papa col re di Francia a Marsiglia e per
quelle nozze. Ripete più volte le proteste «dell'ardentia sua di servir con
sincerissima fede, perchè ho lasciato la precedente mia vita et industria
per farlo fin alla morte, se bene non havessi premio e favore mai, che
lo haverò da Jesù Cristo, spero» (18 marzo 1534).

Più notevole è una sua lettera del 27 agosto 1534 al senato di Venezia,
ove dipinge il danno fatto dalla setta luterana non solo alla religione, ma al
quieto vivere della Germania, eccitando a sedizione e tumulto, e a prendere
l'armi contro i signori. Questi effetti si produssero con libri scritti in latino,
ma poi Martin Lutero si accorse quanto frutto potrebbe fare «nelle maledette
sue vie, scrivendo più presto con la lingua comune della Germania».
Non contenti, «hanno pensato diffondere questo tossico di heresia e di sedition
nella Italia». Perciò da un frate veneziano che abita in Augusta fecero
comporre in vulgare nostro un libretto di forse cento carte in ottavo,
col titolo Correzion del stato cristiano, anno 1533, senza nome d'autore,
nè luogo: «libro pieno in sè di tutte le ribalderie, heresie, distruzion della
nostra fede che finora hanno saputo immaginar Luterani e tutta quell'altra
feccia d'uomini barbari che sono nemici e d'Italia e di Cristo». È facile capire
che è destinato all'Italia, e che vi recherà gran guasti fra i nostri, essendo
tale che «non potria esser peggiore e più pericoloso». Pertanto
avendo quel felicissimo dominio avuta sempre la gloria cogli uomini e
il merito con Dio di difender col proprio sangue l'onore e la salute
della santa fede, li supplica a guardarsi dai mali principj che quel libro
potrebbe diffondere; e impedire che tra le mercanzie ne sieno portate
delle balle.


Poi ai 30 dello stesso mese scrive al Carnesecchi avvertendolo che a Trieste
«pullulava molto bene il luteranismo, preso per il commertio della Germania»;
egli provvederà come può: e lo stesso re di Germania, se è costretto
dissimulare nelle terre dell'impero di Boemia, è poi rigorosissimo nel suo
patrimonio arciducale d'Austria, «e fa volentier severa demostration contra
quei maledetti, e contra Tergestini la farà severissima». Soggiunge sapere
come, «uscita da Trieste, questa peste è attaccata molto bene a un castello
nominato Piran, dove pubblicamente alcuni ribaldi andavano contaminando
gli animi delle semplici persone. Monsignor, io conosco la natura
del paese, perchè ivi è la mia patria. Se tra quelle singolarità di intelletti
penetra la setta luteristica; se quel canton dell'Italia si ammorba, vostra
signoria vedrà presto (sed Deus omen avertat) tutte le circumvicine provincie
e region infette e corrotte». E però l'esorta a informarne il pontefice
perchè osti ai principj, e voglia infiammare i signori veneti a far
provisione severissima: egli stesso ne scriverà alla signoria. «Io so bene
che alcuni di quei scellerati di Pirano sono stati chiamati a Venezia per
questa causa, ma so eziandio che più severità vi si dovria usare che non
si usa. Monsignor, dico che nessuna cosa più importa ai nostri tempi che
questa: e se coloro se ne vanno impuniti, actam est de tota Istria,
actum cum summo totius Italiæ periculo».

Il Vergerio era tornato a Vienna d'ordine del nuovo papa onde lealmente
e incondizionatamente insistere perchè fosse radunato il Concilio[89]; e al
tempo stesso offerire a chi volesse la corona d'Inghilterra, demeritata da
Enrico VIII col farsi eretico. Ivi ebbe con Lutero un colloquio, che frà Paolo
Sarpi descrive con evidente retorica, facendo dal legato esporre mille
offerte e promesse del papa, e da Lutero ricusarle con frasi da antico Romano.
Ma il Seckendorf, infaticabile cercatore di quanto glorifica il luteranismo,
riferisce quell'abboccamento senza veruna delle circostanze
fantasticate da frà Paolo, nè la pomposa diceria che questo mette in bocca
a Lutero; racconta solo che questo, la mattina, raccomandò al barbiere:
«Radimi bene, perchè devo parlar col nunzio papale, e voglio parergli più
giovane, e così crescergli la paura ch'io abbia a campare a lungo». Pure
al Vergerio egli sembrò deforme di faccia, d'abito, di gesti; che parlasse
latino sì male, da non creder di lui i libri col suo nome pubblicati; lo giudica
l'arroganza stessa, la malignità, l'impudenza, e conchiude: «Gran
fastidio, mi faceva l'udirlo, nè volli altro rispondere se non due parolette
per non sembrare un tronco».

Or va e credi al frate veneziano! Anche il Pallavicino nega affatto le indecorose
esibizioni; quel colloquio non esser più vero che i fatti dell'Iliade;
e gli contrappone il ragguaglio che il Vergerio ne scrisse al segretario
del papa, come d'un incontro accidentale, ove non si parlò di nulla di
serio. Noi siamo fortunati di poter produrre la relazione originale che il

Vergerio ne diresse al Recalcati da Dresda il 12 novembre 1535[90], e
sebbene lunga, non ci parve bene accorciare:

Nelle ultime mie, che furono date in Hall a dì 4 del presente, scrissi che io era per
andar allo Elettor Brandeburghese; vi sono stato, e ora la S. V. intenderà il successo
di quella parte di viaggio nella quale ci sarà alcuna cosa da avvertire, intrandovi
frà Martino Luthero, e quello che ho potuto operare con quel Principe.

Da Hall fino a Berlin, che è la residenza di quello Elettore, ci sono quindici leghe
di cammino, il quale si ha a fare per la maggior parte su li dominj del duca di Sassonia
Elettor, dove è tutto pieno di popoli eretici, e di peste (e mi mancava solo
questa sorte di pericolo ad averli avuti tutti in questo viaggio); ma perchè era molto
necessario alla impresa che nondimeno io vi passassi, presi per consiglio di andarmene
appunto per Wittemberga, che è la sentina delle eresie, e m'avvedeva, che se io andava
per li villaggi, mi dovea esser pericolo maggiore della peste e d'altro. Scrissi
adunque al locotenente del prefato duca Elettor, chè S. E., come ho già scritto, non
era in queste parti: che, se li piaceva, avrei voluto passar per la sua terra. Monsignore,
udite in che reputazione questi principalissimi eretici hanno il nome di papa Paolo.
Quel locotenente ricevute le mie lettere mandò alcuni de' suoi ad accompagnarmi, e
comandamento alli osti dove io dovea alloggiare, che non prendessero miei danari,
che esso li volea pagare in nome del signore. Poi quando fui per entrare in Wittemberga,
egli medesimo uscì ad incontrarme con una bella compagnia, e smontò da cavallo
con due altri gentilomini, e in somma con tutti quelli atti di riverenza che
facciano ad un nunzio apostolico nei buoni tempi, e credo certo maggiori; mi ricevettero
e condussero ad alloggiar nel castello e nelle stanze medesime del principe,
dove vi stetti la notte: e la mattina seguente, accompagnato dallo stesso locotenente
per quattro leghe continue, me n'andai a fare i fatti miei. In questo modo sono stato
trattato dalli maggiori inimici che abbia mai avuto la sede apostolica; il che per
molte cause dee esser di grandissima speranza e consolazione a nostro signore, e dico
più che, essendo stati li ragionamenti di coloro spesse fiate di Sua Santità e delle sue
azioni, tutti molto la commendavano, dicendo di aver speranza che questo è quello che
vorrà fare il tanto desiderato concilio; il quale è stato fuggito, così diceano ogni tre
parole, dalli altri pontefici, e levar le pericolosissime dissensioni che sono nella fede
di Gesù Cristo. Questa è grande laude e felicità di sua beatitudine che eziamdio tra
costoro abbia tanto gran fama e tanto grande espettazione d'opere sante. Ma monsignore,
io ho da scrivere qualche altra notabil cosa che mi occorse in quella conversazione
eretica.

Avendo io a partirmi da Wittemberga, mi era messo a tavola e faceva colazione,
e ecco entrare il locotenente (che tra l'altre cortesie usava questa ch'egli medesimo mi
serviva) con Martino Lutero e con Pomerano, dicendo che, in assenza della Corte
del suo principe e d'altri dotti uomini che suoleno esser in quella Università, allora
transferita in Turingia per conto della peste, egli non avea altri da farmi tener compagnia,
la cui lingua io avessi potuto ben intendere, e che io volessi ascoltar quelli
due, che essi aveano per savii uomini, tanto che io mangiava.

Io non potei mostrarmi che consenziente, essendo dove io era, e ascoltai frà
Martino e quell'altro, tanto che durò la colazione e che li miei signori andassero a
montar a cavallo. Comincio dalla etade, e di grazia prendete volentieri pazienza d'intender
quello che scriverò di costui.

Egli è di cinquant'anni poco più, ma robusto e forte, che non pare di quaranta,
di ciera assai grossa, ma la quale si forza di tener morbida e delicata quanto può.
Pronunziazione mediocremente spedita e non molto aspra per tedesco, in lingua latina

parla tanto male, che mi pare di esser chiaro, che alcuni libri che vanno attorno
sotto il suo nome, e par che abbino qualche odor di latinità e di eloquenza, non
sono suoi, e lo confessava egli medesimo che non suol scriver in latino, ma che fa
professione di saper ben dire nel suo volgar; così dicea di se medesimo. Li occhi guerzi,
li quali, monsignor, quanto più io mirava, tanto più mi pareva di vederli appunto simili
a quelli che qualche volta io ho veduto di qualche uno indicato ispiritato, così
affogati, inconstanti, e con certo come furor e rabbia che vi si vede per dentro. E veramente
che quanto più penso a quel che ho veduto e sentito in quel monstro, e alla gran
forza delle sue maladette operazioni, e conjungendo quello che io so dalla sua natività,
e di tutta la passata vita, da persone che li erano intimi amici sino a quel tempo che
si fece frate, tanto più mi lascio vincere a credere, che egli abbia qualche demonio
adesso.

Usò questa sola civiltà, che, parlando in mia presenza, stava con la berretta in
mano, e disse eziandio qualche parola in laude di nostro signore, di aver inteso che
era savio e buono fin quando egli fu a Roma, nel qual tempo (aggiunse la bestia sorridendo)
celebrai parecchie messe. E a dirne presto il mio judicio, tratto dalla faccia, dall'abito,
dai gesti, e dalle parole, o sia ispiritato o non, egli è l'arroganza istessa, la malignità
e l'imprudenzia, che è una vergogna infinita di questi scempi principi e altri
che hanno governo di queste terre, che non vedono chi è costui il quale hanno tolto
per maestro e per profeta. Vostra signoria giudichi anche essa dall'abito; quel cervello
incomposito era vestito di festa, perchè era la domenica, con un giuppon che aveva il
busto di ciambellotto trito, e le maniche che stavano in mostra ambiziosa di raso, veste
di sargia fodrata di volpe, ma assai corta, parecchi anelli, e al collo un grosso pendente
d'oro; la berretta poi in forma di prete. Diceva aver procreate con la sua venerabil
monaca due figlie femine e tre maschi, de' quali uno è di dodici anni, e vanagloriava
impudentemente di volerlo lasciar dopo di sè grande uomo nella dottrina evangelica.
Vive, per quel che ho inteso e poteva io allora troppo ben comprendere, con
nessuna gravità e nessuna esemplarità di buoni costumi, e non avendo altro al mondo
che il stipendio del principe per la sua lettura e per le prediche, e essendo di animo
incivile e villano, che suo padre fu vilissimo mercenario nelle miniere di Coslaria, e la
madre servitrice ad alcuni bagni, che non si può dir cosa più infame, in una vita sordida
e abjetta.

La prima cosa che disse, quando venne avanti dove io mangiava, vedendomi taciturno
e volendo eccitar qualche ragionamento, fu se in Italia io aveva inteso alcuna
cosa della sua fama di esser tedesco inbriaco; e notate un poco il senso di queste parole
arroganti e impudenti, le quali per certo dimostrano che egli abbia fatto e faccia
tutto ciò che fa per qualche suo sdegno e per mera invidia e come per vendetta; anzi
affermo alla signoria vostra che tutto il suo parlar non spira altro che questo, e che in
quell'animal irrazional non ci è altro che furor e insano appetito di poter confonder tutta
la fede di Gesù Cristo e tutto il mondo se potesse.

Se avrò a venir alla presenza di nostro signore con la relazion delle operazioni
mie, dirò di molte sue parole piene di qualche significazion importante, che sono quelle
che precipuamente me lo hanno fatto parer tanto impudente; o non avendo a venir, le
scriverò di Vienna; ma questa non è ora da differire. Disse che il re d'Inghilterra gli
avea mandato novamente un suo dottore, e lo chiamava segretario di quella maestà,
nè mi espresse altro, nè potei io interrogar più oltre, e avrei creduto che forse l'avesse
detto per jattanza ad alcun suo effetto, ma lo intesi poi da altri ch'era vero. Io mi
forzai di buttar alcune parole per farli dire il suo giudicio sopra l'operazion di quel re,
ma egli in questa cosa sola stette sopra di sè in rispetto, nè si lasciava intendere, io
pur urgea, e dissi: E come laudi ciò che egli ha fatto novamente contro quelli due

santi uomini? Non so, rispose egli. Ma ritornando a quel che ho detto di quel dottor anglico,
è molto da advertire che quel re, avendo risaputo l'animo di nostro signore e essendo
tanto ricco di denari com'è, avrà mandato colui, e ne manderà delli altri ad instigar
li principi e Stati di questa setta, li quali, avendo di cotesta sede odio tanto intestino,
come hanno, e accedendo ora a concitargli compiutamente il stimolo di tanto oro, quanto
in un tal caso è da creder che il re vorrà e potrà profunder, e essendo essi di natura
assai corruttibili e cupidi di cose nove, e forse poco amici molti di loro all'imperator medesimo,
potriano fare in un tratto qualche grande e pericoloso moto. Replico quella mia
debole opinione, la qual già scrissi, che molto più opportunamente si potria metter in
ordine nel futuro concilio una espedizion contro di lui, nel qual tempo saria da sperar,
che usandosi buoni pratiche, una buona parte di costoro si potesse tirar ad esser con la
sede apostolica, dove volendosi fare adesso, la maggior parte le saria contro ansiamente.
E notate un poco che a me pare di comprendere, che questi intelletti fatti alla rovescia
interpretino in questo modo ciò che fa ora sua santità. Questo papa, che ha in animo
di voler estirpar l'eresie con viva forza e con arme, non vuol principiar dalla Germania,
per qualche suo rispetto; ma cerca di concitar li principi cristiani a far la guerra contro
il re d'Anglia, prendendo occasion dalla morte del cardinal Roffense. E per non aver in
ciò disturbo dall'Alemagna, che ha cominciato prima a tener molte delle opinioni che
tiene ora quel re, la va nutrendo in speranza e pratica di concilio, contro la quale faria
poi ciò che potesse, quando per avventura avesse avuto felicità di debellar, ovvero riunirsi
Inghilterra. E dicono che quel tristo di frà Martino m'ha detto delle parole che
hanno tutto questo sentimento: per la qual cosa è da dubitare molto, che questi miei
Tedeschi, fin che penseranno una tal cosa con li loro sospettosissimi ingegni, e che
la festa di Anglia potria esser la loro vigilia, non faccino ora tutto quello che ponno,
ch'è molto più ch'altri non crede, parte pubblicamente, parte con pratiche occulte per
defension di colui. E se dalli conati loro non avrà poi a riuscir altro, almeno potranno
interturbare che non si faccia adesso concilio, tale che abbia quieta esecuzion sopra
di loro: la qual saria grande infelicità del pontificato di cotesto santissimo pastore. Del
qual Concilio, che per certo abbia ad esser fruttuoso e con grandissimo onore di Dio e
di papa Paolo III in sempiterno, io ne ho più speranza che mai io abbia avuto, e per
l'inclinazione che io vedo in questi principi, e avendo conosciuto d'appresso chi è questo
Martino Lutero, quanto senza nervo e senza giudicio quanto una bestia: e voglio vaticinar
che con la sola indizione, la qual presto faccia nostro signore, e sarà quella che
farà creder compiutamente li principi e li popoli che si fa daddovero, l'audacia di colui
e la insania rimanerà fratta e debilitata, e di tutti li suoi seguaci insensati: così come
all'incontro ella se corroborerà e crescerà in infinito se il Concilio per qual causa si
voglia s'andasse differendo, per questa ragion sola che disseminariano che il papa non
ha ardire di farlo: e questo è stato il loro Achille, da alcuni anni in qua, a commovere
il volgo sapendo di non poter difender le cose sue.

Vi ho fatto menzione di Pomerano e non detto altro di lui. Egli è uno de' primi della
sinagoga, parroco di Wittemberg, e quello che impone la mano e ordina sacerdoti in
tutta quella setta, e me lo diceva egli medesimo di averne questa autorità, data da frà
Martino e da quelli altri dell'accademia, e nelle ordinazioni servare il modo tradito da
santo Paulo. Alle quali parole avendo veduto Lutero ch'io sorrideva, disse quasi con
impeto. Nos cogimur ita facere; et ordinantur viri qui sunt communiter approbati. E
io lo domandai quello che voleva inferire dicendo cogimur facere, se forse questo, che
sanno ben di far cosa assurda, e che Pomerano non può aver quella autorità data da
loro. Rispose che, essendo sprezzati dalli nostri santissimi (così diceva, episcopi) li
quali non voleano nè ordinarli nè ascoltarli, erano costretti a proveder al fatto e alle
anime loro, e col consenso di molti buoni dar la potestà ad uno di essi che supplisca in

loco di episcopo. Veda vossignoria che prudenti uomini son questi, e avverta in questa
risposta, prima alla gran loro pazzia di dire di dar tale autorità de imponendis manibus,
e in un tratto confessar di non poterla dare; dappoi, che a voler saper che opinioni
tengono adesso, non bisogna più attender a quel che hanno già detto e scritto in
tanti loro libri, ma a quel che fanno ora in effetto. E ecco in quelle parole Martino ammetteva
gli ordini e li vescovi, e nondimeno soleva improbar tutte due queste cose con
quella inconstanza che fanno tutti coloro, li quali sono senza fondamento certo. Ma il
bello è che hanno un altro perfugio. Quando si oppone loro tanta instabilità, fanno
de' libri e presto stampar col nome loro: poi quando vogliono e par loro a proposito
delle sue opinioni di mantenersi il favor della bestialità del popolo, denegano arditamente
d'averli composti, siccome fanno di quelli articoli, che due volte mandai alla
signoria vostra; quelli che pareano esser stati mandati al re di Francia, che ora mi
hanno negato di averli scritti.

Ma udite meglio di questi valenti uomini. Io so per molte vie, che essi certo fecero
li articoli predetti, ma perchè riseppero che i principi e le città eretiche l'aveano
avuto per male, le quali vorriano veder che li loro maestri stessero ben costanti a
diminuire l'autorità della sede apostolica, e non concederle cosa alcuna di quelle che
concedeano li articoli, essi subito denegarono di averli scritti, e hanno ora divulgato un
libro in lingua tedesca contro li stessi suoi articoli, e contro coloro che essi dicono,
che vi hanno di sopra mentito il nome e finto eziandio le frasi loro. Sono dico uomini
pieni d'imposture, e di falsità; e nondimeno, monsignor, questi son quelli che in Germania,
nazione inclita, hanno faccia e ardimento di dire, e lo dicono, che sono molto ben
ascoltati se piace a Dio, visum est spiritui sancto et nobis. O tempi, o miseria nostra!

Ma quanto vi stomacheria ad udire particolarmente le altre loro azioni. Tutto che bisogna
dire simillime, voglio adesso lasciar star le cose maggiori del servo che chiamano
arbitrio, delle opere non necessarie, e le altre loro pertinacie, fondate in torcere e espressamente
corrompere le scritture; cantano i salmi, una parte in latino quei che son lor
preti Pomeraniani, l'altra tutto il popolo in tedesco, secondo la traduzione violenta e
falsa di Lutero, gli organini la terza; e l'ho veduto io medesimo quella mattina nella
capella del signore che è nel castello, nel consacrar, oltre le pazze mutazioni in loco del
canone (perchè non vogliono per cosa del mondo aver intercession di santi) cantano il
pater noster, e poi con più alta voce in tedesco le parole della consecrazion; onde è
nato che sono entrate nella bocca de' putti e pazzi e altri, e cantate per cantilene cotidiane
nelle loro stufe e bagni; e tra le loro perpetue ebrietà, con indignità così grande
come vedete, e vergogna non dirò d'altri che di tutto il mondo che gli ha sopportati
tanto avanti. Parlo con amaritudine e con incredibil passione, massimamente che,
avendoli io conosciuti per certo tali e peggiori di quel che saprei dire in mille anni. Ho
poi veduto tutta questa nazion che gli corre dietro ad occhi serrati, e gli ha per profeti
santissimi.

Voglio pur dirvene una o due altre: tra l'epistola e l'evangelio tutto il popolo
con queste voci tedesche orrende grida quanto può nel suo vulgare alcune imprecazioni
scellerate e contumelie disoneste, composte in rima da frà Martino, contro la
Chiesa di Roma e coloro che la reggono, e contro quelli che perseverano nella sua obbedienza;
e questa è la loro modestia e dottrina evangelica, della quale fanno professione:
usar quelli modi pazzi e empi al tempo che sono per communicarsi e unirsi con Cristo;
perchè solamente quando vi sono comunicanti, li quali prendono sempre sub utraque,
precedente però la confessione auricolare, cantano quella loro che non vogliono chiamar
nè messa nè sacrificio, per non star con li papisti, e nondimeno vi usano tutti
i paramenti e quasi tutto l'ordine che hanno ordinati li pontefici e la Chiesa.

Del venere e sabbato (che vo saltando d'una materia in l'altre, siccome il sdegno

me la porge) disse Martino che egli laudaria che fosse ordinato che due volte alla settimana
non solo astenessimo di mangiar carne, ma digiunassimo compiutamente, ma
che l'imperator avria esso a stabilire, e che in questo mezzo li Tedeschi disse nol fanno,
perchè fu ordinazion di pontefice: nel che si può evidentemente veder la pravità che io
dico del suo giudicio, e quella tanta rabbia che spira da ogni banda contro la Chiesa di
Cristo. E buona cosa dice a farlo, ma lo immuta di fatto, essendo già statuito da tanti
padri buoni e santi e comprovato da tante età, acciocchè un imperator a cui non aspetta
di farlo, lo statuisca di novo: e dimostra di non veder che, volendo levare l'ordinazioni
pontificie, leva pur eziandio quella della elezion dell'impero, della quale costoro tanto
insuperbiscono, e fu pur ordinata da pontefici, benchè a questo dovria aprire gli occhi
altri che Martino.

A molte di queste cose, le quali io udiva con gran tormento, non volli mai
rispondere se non qualche volta due parolette, per non parere un tronco. Ma a questa
che io dirò non mi potei contenere, quando egli avea benedetto e detto molte cose
quasi per comprovarle tutte, disse: Oggi non abbiamo bisogno di Concilio per noi, che
le nostre ordinazioni son fatte e stabilite, secondo le quali abbiamo a vivere con li nostri
evangelici; ma la cristianità n'ha bisogno, acciocchè quella parte che non ha ancora
potuto conoscer la verità e li errori, nelli quali è stata lungamente, la possino
vedere e conoscere. — Per certo (dissi io) questa è pur troppo grande arroganza, Martino;
perchè mi pare che tu abbi questa opinione, che, se la maggior parte delli uomini
buoni, savj e dotti di tutto il mondo si congregherà a far concilio, sopra li quali in
quell'atto discende senza dubbio lo Spirito Santo, essi non siano per concludere altro
che quello che ora pare a te».

Egli con altrettanta temerità bestiale m'interruppe subito e disse: — Ben verrò al
concilio, e voglio perder la testa se non difendo le mie opinioni contro tutto il mondo»;
e in questo proposito e furor che era, per mia fe tutto cambiato in faccia, buttò fuori
una parola tale: Hæc quæ exit ab ore meo, non est ira mei, sed ira Dei; e poco appresso
un'altra che mi fu ben cara ad intendere: «Noi abbiamo ben inteso (disse)
che sei stato a trattar col marchese Giorgio Brandeburgense, e che hai proposto in
nome del papa, fra le altre, la città di Mantova per il Concilio, la quale, aggiunse, sarà
bon luogo accomodato; e in quella o in Verona, od in tale verremo volontieri», e lo ripetè
parecchie volte. E non dico che mi sia piacciuto intenderlo come opinion di quel furibondo;
benchè mi maravigliai che subito non avesse detto, che il papa non avesse autorità
di statuir loco e indicere il concilio: ma perchè esistimo che ella sarà opinion del
suo principe, col qual solo mi resta negoziare, già consultato con lui con quelli altri
accademici e consiliarj suoi in queste materie, e son certo che già hanno fatto consulto
tra loro quel che mi dovranno rispondere. In summa summarum frà Martino a me è
parso tale come l'ho dipinto, e molto più insensato e furioso, e se ad altro tempo altri
l'hanno conosciuto forse grave e fondato, non si maravigli che egli sia pervenuto a
questa perfezion che io ho scritta, di levità e d'insania, perciocchè è gran cosa il vedersi
aver il consenso, il quale costui ha avuto infinito per colpa di pravi giudicj di
coloro che gli credono, e da alcuni che nel principio non hanno rimediato: e poi
credo io che sia volontà di Gesù Cristo, che la tragedia di colui finisca in un tal
modo pazzo e infame.

Se questa mia lettera lunga paresse a vostra signoria un poco immodesta contro
questi miei principi, non solamente contro Lutero, prendetelo in buona parte e attribuitelo
a quello stesso fervore, che mi ha fatto fare volontieri tanto gran viaggio, in
servizio della fede di Gesù Cristo benedetto. Domando bene di grazia che la non esca
in mano d'altrui, che vi so dire che, per opera di alcuni mali Tedeschi che avete in
Corte, ella sarà subito mandata per Germania, tradotta in tedesco, e ci concitaria, o per

dire meglio cresceria a questi tempi qualche pericoloso odio. Mi raccomando alla signoria
vostra.

Di Dresda, residenza del duca Giorgio di Sassonia alli XII di novembre MDXXXV».


Il Vergerio era ancor laico, ma in un giorno ricevette da suo fratello
Giambattista, vescovo di Pola, tutti gli ordini e l'unzione come vescovo di
Madrusc in Croazia, donde fu trasferito alla sede di Capodistria sua patria.
Nella Ritrattazione descrive egli per filo e per segno la sua entrata a vescovo,
la benedizione, la cresima, il battesimo di una campana, il vestir un
chierico, la consacrazione della chiesa di Pirano: funzioni che allora lo commoveano
a pietà, dappoi a scherno. Andò al colloquio di Worms (1540) come
messo del re di Francia, ma infatti del papa[91]: e vi tenne una bellissima
orazione De unitate et pace Ecclesiæ sopra il testo Labora sicut bonus servus
Christi Jesu, stampata a Venezia il 1542. Ivi con buoni argomenti e molta
unzione toglie a mostrare come bisognasse, non un Concilio particolare, ma
uno generale. «Voi, o fratelli, (diceva tra altre cose) prendeste in mano la
causa di Cristo e della Chiesa. In prima pensate che vi recaste in mano il
corpo di Cristo e Cristo suo capo; onde, senza ch'io vel dica, comprendete
quanta moderazione d'animo, quanta purezza vi bisogni avere, e quanto religiosamente
e riverentemente trattarle. Ogni fiducia, ogni speranza riponete
in Dio, e non badate a veruna cosa umana, ma solo alle celesti. Nulla
potrete operare se con voi non sia l'autor della fede. Pensate che l'uomo
non è altro che una creatura, nè può confidarsi nelle proprie forze, e ch'è
dono del creatore la fede, che ci dà e la giustificazione e la salute. Certamente
son numerosi gli abusi che si possono togliere, e confesso che molto meglio
faremmo se in un'ora sola troncassimo tutto quanto impedisce la gloria di
Cristo; e così n'avessimo la forza! ma pel nome e pel sangue di lui vi supplico,
concedete alcuna cosa alla debolezza nostra; concedete che a poco a
poco eliminiamo quel che s'introdusse poc'a poco di non degno dell'imitazione
e della dottrina di Cristo. Non vedete già quanti s'applichino a migliorar
la loro Chiesa? Non crediate che Dio l'abbia fatto invano, giacchè
egli è fuoco che consuma, come disse san Paolo, e lui sperare che da queste
faville gran fiamma divamperà, la quale cacci e distrugga le tenebre e la
notte della Chiesa. Non entrerò qui a discutere coi teologi de' principj protestanti.
Quanto al primo degli articoli proposti, nessun di essi ha intaccata
l'essenza della divinità. Quanto al secondo sul peccato originale, e agli altri,
tenete ben fisso nell'animo che nè il tempo, nè il luogo comportano lo spettacolo
di alcuna logomachia, nè che vi produciate quasi sulla scena a sfoggiare
l'acume dei vostri ingegni, la possa della vostra eloquenza, la dovizia
della dottrina, la estesa memoria. Troppo grave e seria cosa s'ha da trattare:
sicchè lasciamo via ogni puntiglio di parola, ogni ostentazione. Quegli
antichi che sostennero tali punti furono uomini dotti e buoni, fors'anche

migliori di noi. Se l'età seguente passo a passo e per occasione potè, fra le
buone dottrine insinuare abusi e superstizioni, io credo che devano svellersi
dalle radici, e mondar il frumento dal lollio; ma osservate diligentemente,
e in tutta la loro forza e pietà quelle prime istituzioni, che certo ebbero
buoni cominciamenti; e se altre furono introdotte da moderni, e se non le
ricevettero dagli antecedenti, anzi dalle stesse mani degli apostoli. I teologi
protestanti sogliono repudiare tutto ciò che non fu manifestamente insegnato
da Cristo e da' suoi discepoli. Eppur delle dottrine e istituzioni nostre,
che alcuni di voi rigettarono, non tutte sono della medesima qualità;
altre più, altre meno pie: altre più, altre meno alimentano la fede e la pietà
verso Dio; ve n'ha di nate di fresco, ve n'ha di antiche e solide. Il discutere
de' singoli articoli è serbato a quando (e deh sia presto!) io pure, benchè
minimo, e tutti quei delle altre nazioni saremo a ciò convocati. Intanto,
come membri del corpo stesso, cerchiamo le vie d'intenderci, di conciliarci;
e fissiamo la verità in modo, che nessuno pensi o insegni differentemente.
Poichè quegli strani dogmi che alcuni recarono in mezzo, non da altro provennero
che da esser divisa e lacerata la Chiesa, e dalla licenza dell'insegnare,
che ogni sventato si piglia nella confusione de' tempi presenti. Se
così faremo, il Signor nostro sarà con noi, e da lui come da perenne fonte
di tutti i beni emaneranno abbondantemente, invece delle risse e del rancore,
la riconciliazione e l'amore: invece dei pericoli la sicurezza; invece
dell'eterna dannazione la salute e la vita perpetua».

Da questo discorso e da lettere a lui dirette appare come ancora i Protestanti
credessero non istaccarsi dall'unità cattolica, nè i Cattolici pretendessero
escluderli. Vero è che esso discorso parve ai Cattolici troppo condiscendente
e ambiguo, nè il papa mostrò gradirlo; anzi presumono che in
conseguenza lasciasse di dare al Vergerio la porpora che gli destinava. Il
Vergerio mostrava, è vero, pietà e zelo; ma per quanto condiscendiamo ai
tempi, ci fa meraviglia la sua amicizia coll'infame Pietro Aretino, fino a
scrivergli, «Non v'è persona che v'abbia amato più di me», e deffinirlo un
de' più grandi ingegni del secolo, e far gran capitale sull'amore e sulla protezione
di esso. Le circostanze della sua vita e di questo viaggio in Germania
le ricaviamo da lettere a questo ribaldo, al quale scriveva il 2 giugno 1539:
«Ancora sono in quel mio humor, che vorrei che faceste un sonetto a Lutero
in quel stile da Pasquino; che questo nome lo faria desiderabile».

E che già d'allora nascessero dubbj sulla fede del Vergerio me ne dà
fumo una lettera di lui da Worms del 26 dicembre 1540, al cardinale di
Brindisi, dove gli racconta le sue pratiche con Bucer, Melancton, Sturmio,
e si duole si dubitasse della sua fede. «Se non volete credere che lo spirito
di Dio e la coscienza mi muova a far ciò che ad un par mio si conviene,
credetelo per le cose temporali, cioè per li pegni che ho in Italia, patria,
fratello, vescovato.... Veramente mi fate torto a dubitare. Presupponete in

me altra imperfezione che io non la difenderò, perchè io so di averne come
gli altri e più: ma non questa di non aver l'anima netta ed ardente alla
difensione della Chiesa; in quel poco che io posso io la difenderò e combatterò,
e non ne parlo più perchè spero che Dio mi darà grazia di viver,
di scriver e di operare, di maniera che chiarirò il mondo»[92].

Al 25 gennajo 1541 il vescovo d'Aquila da Spira scriveva al cardinale
Farnese in una lettera mezzo latina mezzo italiana, come soleasi:

«È qui il vescovo di Vincestre, vir acris ingenii con gran pompa, et
multum dubitatur ne venerit ad turbandum omnia, vel saltem impediendum.
Est et ille episcopus Vergerius, in domo oratoris regis christianissimi,
qui familiariter vixit cum Melancthone et sociis, et sub umbra
pietatis multa miscet»[93].

Sicuramente v'era chi insussurava il papa avere il Vergerio nella Germania
contratto sentimenti luterani, parlar con poca riverenza della santa
sede, e minacciarla. Certo egli proclamava che i precedenti avessero mal combattuto
Lutero: «Contra di lui scrissero già questa gente scioccamente, Silvestro,
Catarino, Latomo, Nausea: dite dunque un poco che non so che
altro ha da uscire a toccare l'intime viscere di colui dalla penna di un
vescovetto discepolo del cardinale di Trento», alludendo, a sè, e forse ai
tre libri vulgari, che sappiamo mandò al re di Francia.

E ben presto Pietro Paolo sentissi o stanco o scoraggiato della poca riuscita;
e di Francia scrisse a Ottonello Vida, deplorando i progressi del luteranismo
e la scarsa cura che s'avea della vigna del Signore; pensando alle
parole del Vangelo Che giova all'uomo se guadagni l'intero mondo e perda
l'anima? risolvea di voltare le spalle alle sperate fortune, e «Sarà meglio
ch'io venga a coltivare quelle poche viti ch'io ho su quel confine tedesco
(voleva dir l'Istria) e veder di circondarle con una buona siepe, e tenerle
difese per poterne cogliere qualche frutto da offerire a Dio; che altri si risolvino
a voler mettere in lavoro tutta la vigna insieme».

Il Vida lo confortava a questo partito[94], e in effetto il Vergerio si ritirò
alla patria e al vescovado suo, e cominciò un opera Adversus apostatas Germaniæ.
Ma, o nel leggere i libri da confutare ne restasse egli stesso cattivato,
o il suo mal contento lo portasse a una critica iraconda, fatto è che cominciò
ad introdurre novità; non solo allontanare monasteri di frati da quelli di
monache, ma dalle chiese tor via certe immagini, principalmente di san Cristoforo
e san Giorgio, e le tavolette di grazie ricevute, negando il patrocinio
speciale dei santi su certe malattie; fece condur sopra un asino colla mitera
in capo tre che asserivano un'apparizione della Madonna, ed altri spedienti
che seppero d'empietà. Forse il parteggiare egli per una delle fazioni che
allora divideano la sua città fece maggiormente diffondere le voci sinistre
sulla fede di esso: ma non v'è dubbio che tenea relazione cogli eresiarchi
di Germania e con Margherita regina di Navarra, calda promulgatrice

delle novità: della quale al poeta Luigi Alamanni scriveva: «Nè la signora
marchesa di Pescara, nè la signoria vostra, che sapete tanto bene tutti due
in vive voci, e tanto bene nei scritti vostri dir ciò che volete, nè il cardinale
nostro illustre Polo, nè tutta Roma, predicandomi l'altezza e la bellezza
dell'animo e dell'ingegno e il fervor dello spirito acceso in Cristo, e
la carità ardente della serenissima regina di Navarra me ne avete saputo
dire tanto, quanto io nel vero ho trovato jeri, che sua maestà degnò di
fare che io udissi un pezzo quelle sue rare voci: il qual giorno mi ha
portato una letizia inenarrabile; e senza dubbio la maggiore che io abbi
avuto già molto tempo».

E altra volta: «Benedetto Dio, padre del Signor Nostro Gesù Cristo, il
qual, secondo la sua misericordia grande, ha suscitato in questa nostra età
piena di errori e di tenebre, quando più se ne avea bisogno, uno spirito, un
lume, una verità così chiara, che possono mostrare altrui, dove tra molte
spine e molti impedimenti di questo secolo sia il cammino espedito e
sicuro di pervenire alla immortal beatitudine, che egli ha preparato a chi
lo ama: e che dagli ultimi termini d'Italia dove mi fece nascere, mi ha
fatto venir, ora che ho il giudizio manco infermo, nel centro della Francia
a trovare e conoscer questo fuoco che mi disghiacci e scaldi nel suo
servizio: questo lume che mi tenghi fermo sul buon sentiero: questa
forza di spirito e di carità che mi tiri con l'intelletto là su alla cognizione
di quella eredità e gloria incorruttibile, incontaminata, immarcessibile»[95].

Esso Alamanni aveagli portato una lettera di quella regina, della quale
accusandole ricevuta, esclamava: «Quanto è vera quella dottrina, che Dio
gli suoi eletti giustifichi per grazia! Della qual dottrina ancor serbo memoria,
e la serberò finchè io viva, di aver udito alcuna fiata parlare vostra
maestà tanto bene, quanto io abbia ancora udita alcuna altra persona di
molte che in diverse provincie ne ho udite».

Eguali sentimenti manifestava in due lettere a Vittoria Colonna. «Io
non ho maggior bene nè maggior consolazione che questa regina, nata
con quelle sue amorevolissime parole e con que' suoi modi meravigliosi a
scaldar nel servigio di Dio i più freddi cuori del mondo. A me avviene
questo, che io sto otto o dieci giorni che non comparisco alla Corte, e
vivo in qualche bella solitudine, attendendo a coltivar l'animo mio e
spargervi dentro la parola divina; e poi vado dove è l'ardor della carità
di sua maestà, e sento ch'egli scalda quel seno e lo fortifica e lo fa crescere
e produrre il frutto, che è la cognizione di Dio e di quel ch'io
sono, e un desiderio fervente di mettermi a servir lui solo».

Un'altra al cardinale Contarino, tutta versa sulla similitudine fra il corpo
umano e il corpo della Chiesa, per conchiudere che tutti i membri si dovrebbero
amar fra loro, mentre poca carità vi è, e molta ipocrisia. «Credo

che vostra signoria reverendissima, che è tutto il mio bene, e conosce
tutti i miei pensieri, mi intenda di cui parlo, se ben parlo quasi in
enigma per questa volta. Faccia Dio ch'io abbi tanta pazienza onde io
taccia, e non mi ponghi a dolere con più chiare e più alte parole che
queste non sono».

E scrivendo a Camilla Valenti di Mantova, la loda d'essersi messa a studiare
il latino per leggere le sante scritture. Al tempo stesso loda Ottonello
Vida d'essersela presa contro un di Lubiana che predicava il luteranismo,
e soggiunge: «Vi dico con gran dolore che, dappertutto dove vado, vi è
molta di quella merce sassonica, con tuttochè si abbi in molti luoghi usata
gran severità di fuochi per consumarla; ed insomma le cose in ogni luogo
vanno peggiorando». Donde possiam indurre una lunga lotta fra le inclinazioni
e le convenienze; pure riuscì a trar nelle sue opinioni anche il fratello
Giambattista vescovo di Pola.

Nunzio papale presso la signoria veneta era venuto nell'agosto 1544 il famoso
monsignor Giovanni Della Casa, eletto quell'anno arcivescovo di Benevento,
e che pure nel 1547 non aveva ancor ricevuto gli ordini minori.
Particolarità caratteristica de' tempi, come l'aver egli scritto quell'osceno
capitolo sul Forno, egli prelato, egli autor del Galateo[96]. Denunziatogli
il Vergerio, esso il citò a Venezia, ma quegli protestò non dovere un vescovo
esser giudicato da un vescovo, ed appellò al Concilio: seguitando intanto a
predicare in modo, che il dotto Egnazio, il quale l'ospitava in Venezia, lo
mandò via di casa.

Ai 17 dicembre 1545, il Casa scrive al suo padrone cardinale Farnese:

«Sentendo io che il vescovo di Capodistria non solo ardeva di stare in
questo dominio, ma anco seguitava le sue pazzie, non mi è parso di tollerarglielo,
ed ho mandato un notaro a Brescia che gli presenti il monitorio
che vostra signoria reverendissima mi mandò già. Il qual notaro non è
ancora tornato. Io non mancherò di seguitar nella difesa della giurisdizione
e di ovviare alle eresie come ho fatto fin qui, se vostra signoria
reverendissima non mi comanda altrimenti».

Ai 13 novembre 1546 al cardinale camerlingo Sforza:

«Quanto al memoriale che vostra signoria reverendissima mi ha mandato
di messer Ambrosio Luscho di Capodistria contra del vescovo Vergerio,
me ne ho voluto diligentemente informare dal mio auditore, e in
somma trovo che tutte le imputazioni contenute in esso sono materie vecchie
e specificate nella inquisizione e processo formato contro di lui, ed
in gran parte ancora fondate sopra le attestazioni ben triplicate di questo
buon dottore: il qual, per aver fatto di continuo in questa causa non
manco l'uffizio dell'instigatore che di testimonio, per queste e altre cause,
come nel processo si potrà vedere, consterà chiaramente quanta fede se gli
debba prestare. E per tal rispetto, attenendomi alla avvertenza, che per la

sua parte mi dà vostra signoria illustrissima, mi son ritenuto di ricercare
la retenzion sua, e massime perchè in ogni caso saria oltremodo difficile
d'ottenerla, e in ciò senza dubbio ne bisognerebbe appresso questi signori
il caldo di sua santità. Imperò non avendo lui, da poi che s'è incominciato
il processo, innovato altro, in questa parte senza nuova commessione
non passerò più oltra. E perchè la possi ancor vedere in che stato si ritrovi
il processo, e di ciò informarne sua santità, ne le mando con questa
una breve informazione, non lasciando d'avvertirla che, se si ha da procedere
secondo il tenor del Breve e commissione apostolica, per la quale
n'è commesso qui il formar del processo usque ad sententiam enclusive,
facilmente potria correr tempo assai prima che sia in essere di poterlo
mandare costì, perchè il vescovo, tuttavolta che voglia domandare la
pubblicazione degli esami fatti a offesa e difesa, con le sue convenienti
dilazioni e altre osservanze quae sunt de processu, et praecedere debent
sententiam, non se li potran denegare; onde che per tal modo questa
espedizione anderia in longo, e forse con più satisfazion del vescovo che
del papa. Però vostra signoria reverendissima, parendole, sarà contenta
parlarne con sua santità, acciocchè possi deliberare, e darne modo di abbreviare
questa espedizione, non obstante tenore commissionis prædictæ,
come saria che per Breve o per lettere mi commettesse che io fra quindici
o venti giorni dovessi mandar costì questo processo in quo statu reperitur,
e inoltra fare un monitorio al vescovo, che infra certo termine
perentorio, si dovesse personalmente presentare ai piedi di sua santità,
ad effetto che si possi espedire la sua causa, mediante justizia sub pœnis
confessi criminis hæreticæ pravitatis et privationis, ecc., avvertendo
però vostra signoria reverendissima che io tengo per certo che il vescovo
non sia per venire a nessuna via a Roma».

E in poscritta del 21 maggio al cardinale Farnese: «Io mi sforzerò di
mandare il processo del vescovo di Capodistria con questo altro corriere: e
a sua signoria ho detto che, per finire il suo travaglio, non è modo più
breve che la venuta sua a Roma. Eccolo assicurato, dandogli la fede mia
etiam nomine proprio, che delle maldicenze non si terrà conto, nè se ne
farà menzione, e insieme gli ho offerto il viatico del mio, pigliando occasione
da alcune raccomandazioni che mi son state fatte di questa causa.
Egli si raccomanda molto efficacemente e con molta sommessione, e supplica
che, avanti che sia costretto a venire, si faccia dare un'occhiata al
processo, che spera che la sua innocenza apparirà così bene etiam primo
aspectu, che esso potrà soprassedere di questo disagio di venire a Roma,
e non è possibile che io lo levi di questo, ecc.».

Anche il papa insisteva per aver sottocchi il processo del Vergerio, ma il
Casa esortava il cardinale Farnese ad impedirlo, «perchè in questo processo
è una parte che contiene maldicenza, e specialmente un particolare di

quella calunnia che fu data al duca di Castro sopra il vescovo di Fano: per
la qual particolarità, quand'io mandai a vostra signoria reverendissima il
detto processo ne levai la parte della maldicenza; acciocchè Nostro Signore
non avesse a sentire questa calunnia, se forse non l'ha sentita fin qui».

A questo modo s'ingannano i grandi!

In altre lettere il Casa avvisa d'aver inviato il processo a Roma entro una
cassa di panni, diretta al guardaroba.

E al monsignor eletto di Pola il 6 ottobre 1548: «Sopra il vescovo di
Capodistria io avrei desiderio che quella causa si finisse, ed egli è ben
risoluto di non venire a Roma, e vassi attaccando ora a uno e ora a un
altro, com'io veggo per lettere di molti che me lo raccomandano».

E al cardinale Farnese il 17 novembre.

«Ragionando io in Collegio (cioè nel senato di Venezia) sopra la provincia
d'Istria quanto alle eresie, fu molto ben caricato ed incolpato il vescovo,
dicendo il principe che, per quanto si diceva, egli n'era principio e fomento...,
e che mio offizio era di provvederci. Io narrai a sua sublimità
le diligenze fatte ed il processo formato e mandato a Roma, e sua signoria
nol voleva fare. A che sua serenità mi replicò che io procedessi con interdetti...,
e che non mi mancheria modo di convertirlo e correggerlo. Veda
ora vostra signoria illustrissima se la vuol farmi dar facoltà di farli comandamento
in forma sub poenis et censuris che 'l venga a Roma in termino,
e non venendo, procedere, ecc., ecc.».

Annibale Grisoni ne avea fatto il processo: istrioto, prete e commissario
apostolico, dato dal Papadopoli per gran dotto, dal Vergerio, per «inettissimo
bargello de' papi».

E al 5 gennajo 1549 il Casa scriveva:

«Al Grisonio stamattina fu mandato le lettere ducali che mandi in qua
i processi fatti a lui; ed io gli ho fatto scrivere a parte che operi che quel
rettore, col qual mi par che sua signoria convenga benissimo, scriva alla
signoria, e faccia buona relazion come può e debbe far per verità; ed allora
si avrà facilmente il braccio secolare per Pola e gli altri luoghi.....
Non è possibile che io ritrovi questo benedetto vescovo Vergerio, il quale è
qui, ma incognito. Ho nondimeno, ragionando coll'ambasciador di Francia
che me lo suol raccomandare assai spesso, operato con destrezza che lo meni
un giorno a casa mia. Il qual mi ha promesso di farlo, ma dice intendere
che il vescovo è ammalato di podagra. Poichè io l'arò pregato ed esortato
che se ne venga a Roma, io sarei di parere, non consentendo egli venire,
operar con la signoria di ritenerlo; che io dubito, se io gli presento
il monitorio, che esso si assenterà. Vero è che, etiam caso che
la signoria me lo dia, io non ispero poi di ottener di mandarlo fuori
del dominio». Il Grisoni nelle due diocesi di Capodistria e di Pola usato
aveva estremo rigore, frugando le case per trovarvi libri proibiti[97],

facendo rimuovere le persone sospette, minacciando di fuoco chi non si
accusasse o non consegnasse le bibbie vulgari; e predicando a Capodistria,
diceva: «Voi vedete le calamità che vi affliggono da alcuni anni; le messi,
gli ulivi, le vigne perirono; gli armenti deteriorarono; non v'ha alcuno
de' nostri beni che non abbia sofferto danno. E chi n'è la causa? Il vostro
vescovo, gli eretici che si trovano fra voi. Perchè non li lapidate?»

Queste odiose parole concitarono il furor popolare; nè solo contro di
Pietro Paolo, ma di molti, e alcuni vennero cacciati in bando: Sereno e Teofanio
ridotti ad abjurare: «Con la tirannide pretesca e peggio che turchesca
ben sai che fu posto terror agli altri»[98]. Il Vergerio si difese sufficientemente
dalle imputazioni in una pastorale; l'avvocato fiscale Giovanni Maria
Bucello asserì, che dalle indagini non era risultata colpa, anzi attestava che
esso vescovo «è il più giusto, il più dabbene, il più cattolico pastore ch'io
abbia conosciuto a' miei giorni, e ha governato per lo spazio di parecchi
anni tanto bene e cattolicamente quella sua diocesi, che non si potria dir
di più; io per me credo non sia diocesi in Italia governata con più diligenza
e frutto, e che più brami e riverisca il suo pastore.... E veramente
sono state baje e calunnie di alcune male persone tutte quelle che ad
esso vescovo sono state apposte» (5 gennajo 1547).

Anche frà Marino inquisitore ne attestava l'innocenza ad Ercole Gonzaga
cardinale di Mantova, e «Non solo non ha predicato nè insegnato eresia alcuna,
ma ha governato la sua diocesi con tanta carità e tanto frutto, quanto
è possibile che un pastore possa fare, e così consta per più di ottanta testimonj
esaminati. E della sua vita dalli suoi medesimi avversarj (benchè sono
in poco numero) è confessato che ella è simpliciter et omnino irreprehensibilis
juxta illud Pauli, oportet episcopum irreprehensibilem esse:» e
conchiudeva che, gran torto erasi fatto al povero vescovo, mentre egli,
inquisitore e teologo, l'avrebbe voluto pubblicare in pulpito assolto e
pastor bonissimo: e ripetere che non omnis sermo facit hominem hæreticum
(18 novembre 1546).

Gli è sopra queste testimonianze ed altre congetture che, cent'anni or fa,
Rinaldo Carli tolse a difendere la fama di questo suo compatrioto, quasi mai
non avesse aberrato dalla Chiesa finchè non fu costretto dai rigori di Roma
a fuggire. Le nuove carte che noi recammo e più l'esame delle opere del
Vergerio ripudiano quella scusa.

Morì in quel tempo suo fratello Giambattista vescovo di Pola, e un innominato
spedì al cardinale Farnese una lettera, con postille che notiamo
in corsivo a' piedi.

— Questa lettera è stata fatta per monsignor Pietro Paolo Vergerio
vescovo di Capodistria, sebben pare da altri. Dalla quale si cara la dottrina
ut in margine.




«Al conte Bisaro Vicentino.


«Signor conte. Se io potessi servir in altro alla vostra signoria, ella sa
ben che io la servirei. Ma, non essendo io, con la grande mia impotenza,
buono di altro che di scriver le nuove che occorrono tra noi, di questo la
voglio servir volontieri, come ho cominciato a fare. Dopo che ella partì da
me, è morto jeri di notte, e sepolto oggi in Capodistria, monsignor vescovo
di Pola, fratello, come sa vostra signoria, del vescovo nostro. Il povero signor
ha presa una infermità gravissima nell'aere di quella sua Pola, e si
fece portar qui già da tre giorni, e si è fatto attorno di lui tutto ciò che si è
mai potuto per tenerlo in questa vita qua giù, e infine è piaciuto al Signor
di chiamarlo la su alla eterna. Tutta la città lo ha pianto[99]; perchè,
avendo ella alcuni che sono morali e del mundo, questi, credendo che 'l
vescovo di Pola fosse ancora morale e del mundo, lo amavano e lo avevano
caro, come gentil signor che egli era. E avendo la città nostra alcuni che
sono pii[100] e spirituali, questi anche l'amavano, perchè erano pervenuti in
cognizione che sua signoria era fatta pia[101] e spirituale e intendeva benissimo
la verità e l'avea con gran diligenzia nella sua diocesi insegnata[102] e
fatta insegnare. E poi sua signoria ha benissimo confirmata questa opinione[103]
con gran consolazione degli eletti, al tempo di questo passaggio che
egli ha fatto, perchè egli è morto pien di fede viva[104] e viva speranza in solo
Jesù Cristo. E voglio affermare che la più cristiana morte[105] e più senza alcuna
superstizione e ipocrisia[106] non è stata fatta su questo nostro scoglio
a memoria d'uomo. Così piaccia al Signor di svegliar cui dorme, e accenderli
alla imitazione. Egli ha avuto sempre al letto fratelli cristiani[107] che saviamente
a tempo facevano l'officio, e li ricordavano solamente quel che importava,
resecando le superfluità[108], e le inezie e le empietà. E esso parecchie
fiate fece confessioni bellissime: fra le altre, questa: egli, poco innanzi l'ora
del morire chiamò il vescovo suo fratello e monsignor Francesco Grisoni suo
genero e madonna Cecilia de' Vittori sua sorella e disse loro: «Poco tempo è
che appunto tra noi, che siamo qui, conducessimo le nozze di mia figlioccia;

e sia ringraziato Dio, che me ne contento assai. Ora, tra quei medesimi che
siamo qui per volontà di Dio, abbiamo a concludere un par di nozze spirituali,
e queste sono dell'anima mia con Cristo crocifisso, e prego quel caro
sposo che se la pigli adesso, adesso». E aggiunse: «Questi saranno fatti;
bisogna morir e dare quest'anima. Finora non ho fatto altro che parole per
il mio signor». Così disse. Su la qual confessione, dove il Figliuol di Dio
morto in croce si prende per sposo, difensor, salvator dell'anima nostra, io
per me sicuramente credo che possiamo fondar la certezza della salute; e
che in certe cose esterne[109] e simulate, che usano gli ipocriti, la non si
possa fermare per niente. Basta. Egli era fedele e già molto infocato nell'amor
di Gesù Cristo. Le sue esequie sono state tali, che hanno potuto piacere
a quei che sono pii. Nelle cose indifferenti si è fatto quasi secondo
usanza. Quelle altre, se in tutto non sono state lasciate, sono però state mitigate
e resecate in grandissima parte. Volete altro? Chè, dove ogni piccolo
cittadino suole aver nel suo funerale tutti i preti, tutte le fraterie e quasi
tutte le confraternite, questo prelato e gentiluomo de' più onorati della città
non ha avuto altri che solo i preti della chiesa cattedrale, dove è stato sepolto.
Dirò come ho detto di sopra: Piaccia al Signor di operar col suo potente
spirito onde gli altri si sveglino ad imitare»[110].

Sappiamo in fatto che Pietro Paolo cercò far credere che suo fratello fosse
stato avvelenato perchè apostato, e così il fratello Aurelio[111], e d'esser insidiato
egli stesso, e al Muzio scriveva: «Per grazia di Dio son de' perseguitati:
non erubesco, anzi me ne glorio, non in me ma in Cristo che mi
fa degno di patir per lui; questo è dono, come è dono la fede».

Il Vergerio si schermiva, senza professarsi nè disdirsi; e nell'archivio
estense, erede delle carte farnesi, esistono, come le anzi dette, così altre
lettere di lui, e prima questa al cardinale Farnese a Roma, da Mantova 30
agosto 1545:

«Illustrissimo e reverendissimo signor. Piacque alla bontà di vostra
signoria illustrissima e reverendissima, quando la era in Mantova, di
dirmi che la mi prometteva (e usò questa parola efficace) di far che il giudizio
della causa mia sarebbe commesso al reverendissimo Legato di Bologna.
Or, non essendosi ciò fatto ancora per le occupazion maggiori che
l'hanno tenuta impedita, la supplico per la sua gran cortesia e per la
intercession di reverendissimi signori cardinali Mantoa e Ferrara, che sia
contenta di farlo far o a quel reverendissimo Legato di Bologna, o al reverendissimo
cardinale Grimano, che, essendo patriarca di Aquileja, che
è metropoli d'Istria, viene ad esser mio giudice ordinario, e ora si ha da
trovar in partibus. Questo beneficio rileverò da vostra signoria reverendissima

per tanto grande, quanto fu quello che mi fece nostro signore dandomi
la chiesa; e essendo conservato da lei nello stato e nella dignità mia,
sforzerommi alla giornata con gli studj e con le fatiche mie di mostrarmi
grato servitore. Io son ben uomo di poca stima, pur supplico vostra signoria
reverendissima che, tale quale io mi son, mi voglia conservar, e
non lasciar distrugger da impj. Le bacio umilmente le mani, e in sua
buona grazia mi raccomando». Di là recammo pure questo viglietto:


«Illustrissimo reverendissimo monsignor reverendissimo,


«Il presente lator è mio nipote, il quale io mando a Roma a posta per le
cose mie, non vi potendo venir in persona, impedito da malattia e da povertà.
Supplico vostra signoria illustrissima e reverendissima che lui e me
abbia raccomandati, e che ci faccia dar espedizione. Così Dio a lei doni tutto
ciò ch'ella desidera. Bacio la mano.


«Di Venezia alli VI di gennaro nel MDXLVII.



Umilissimo servitor Vergerio vescovo».




Avevagli sempre affettato di appellarsi ad altri giudici: e il 15 marzo
1546 da Venezia scriveva ai legati del Concilio[112].

«Desideroso di obbedire e di poter fare la passeggiata mia, son venuto
in qua dove starò aspettando le signorie vostre reverendissime che mi son
patrone operino per bontà loro che mi sia mandato il breve con la commission
della causa al reverendissimo Legato e patriarca o veneto o aquilejese...
Raccomando il negozio, e me alla bontà e carità di quello. Frattanto
che il breve venga, io mi ritirerò anche fuor di Venezia, in alcun
recesso a studiar e a pregar Dio che mi abbia in protezione, e mi liberi
da queste persecuzioni».

Ma quando definitivamente gli fu intimato si presentasse al patriarca di
Venezia; egli invece ritirossi a Riva di Trento, donde scriveva al Madruzzo
il 25 febbrajo 1547:


«Illustrissimo e reverendissimo signore,


«Voglio ben dire che io da me con le forze mie non spererei di poter
aver tanta potenza di star confinato a Riva, dove cominciano a soffiare dei
mali venti meridionali, ma è la bontà di Dio mio, che in questa afflizion mi
sostenta, e son sicuro che non mi mancherà anche nello avvenire, e mi
reggerà e difenderà. Sono già ventotto giorni che io son qua, e comincio
a man giunte supplicar che me ne caviate, e mandiate dove vi piace.

«Questa è una. La seconda è questa. Signor, di grazia scrivete ancora una
fiata a Roma con quella vostra santa mano, e dite una cosa tale: Il Vergerio

quanto a lui andrà al giudizio di Venezia e dove vorrete, ma credetemi, signore,
che la riputazione del Concilio non è che a questo tempo si faccia
un tal giudizio. Lasciatelo venir a Trento, e fate a me questo piacere, che
vedrete che molto meglio ne riuscirà, che mandarlo adesso a farlo giudicar
in una Venezia, che è come teatro del mondo. In questa forma,
monsignor reverendissimo mio di Trento, scriva al signor cardinale Farnese,
e stia a vedere ciò che riuscirà. Signor, dico che già la mormorazione
è grande che io non sia con gli altri, e come io sia veduto in Venezia
la crescerà in infinito, e mi duole nel core di non poter essere a
servir Dio a canto la signoria vostra illustrissima in Concilio. Faccia lui,
che nelle sue mani mi rimetto. Ho gran desiderio di parlar con quella,
e se pur si verrà che io abbia d'andare a quella Venezia, domando licenza
a vostra signoria reverendissima di aver a passar per Trento. Il podestà
vostro di Riva mi fa tante amorevolezze, che è una cosa infinita, mi ha
fino tolto ad alloggiar seco come un fratello; ma con tutto ch'io abbi
questa dolce e lieta compagnia, pur mi vorrei spedir di qua, e ne supplico
la illustrissima signoria vostra o ad una via, o all'altra. E li bacio le mani
raccomandandomi in sua buona grazia. Cristo con lei».

Il Vergerio tentò presentarsi al Concilio in qualità di vescovo; e dopo
quanto sponemmo non farà meraviglia se ne fu respinto[113]; il che, nelle
diatribe posteriori egli attribuiva all'aver i Padri temuto che egli, informatissimo
come era degli affari di Roma e di Germania, non divenisse accannito
oppositore. Di procedere contro la sua persona non si osò, affinchè non
paresse men libero il Concilio; ed egli si ricoverò presso il suo protettore
Ercole cardinale Gonzaga di Mantova. Il quale, alle istanze del Casa per consegnarglielo
mai non diede ascolto; anzi, tra per convinzione, tra per paura
non fesse spinto all'eccesso, tenealo raccomandato al cardinal Farnese, e al
Madruzzo cardinale di Trento, affinchè gli ottenessero favorevole ascolto
dal Concilio di Trento: «Altramente facendosi, io dubito di qualche inconveniente,
perchè vedendosi il buon vescovo levar tutte le vie della sua
giustificazione, o si precipiterà come hanno fatto degli altri nostri; o
tenendosi pur in piedi, anderà qua e là stridendo come disperato; e così
volendogli proibire il parlare, lo faremo furiare e con fatti e con parole».

Molti teneano la stessa opinione: il celebre vescovo Vida già avea preparato
una lettera al papa per ottenergli il salvocondotto: ma altri l'oppugnarono
violentemente, massime il cardinale legato Cervino, apponendogli
d'aver diffuse calunnie contro Pier Luigi Farnese, dichiarate false le leggende
di san Giorgio e san Cristoforo[114]; vôlti in celia i Fioretti di san
Francesco e i miracoli della Vergine del Liber rosarum. Il Casa seguitava
a tenerlo d'occhio, e al 12 gennajo 1549 scriveva al cardinale Farnese:

«Il vescovo di Capodistria si è dichiarato per latitante, dicendo che gli
offizj fatti dal Grisonio ed alcune scritture sue che sono state trovate tra le

spoglie del vescovo di Pola, e le relazioni fatte di lui dal suffraganeo di
Padova, lo hanno posto in tanta diffidenza, che non si vuole arrisicare».

Nel giorno stesso, Giampietro Celso, giustinopolitano, minor conventuale,
scrivendo da Bologna al cardinale Farnese, tra altro diceva: «Monsignor
Vergerio va per Venezia incognito, subvertendo ora questo ora quel gentiluomo
acciò sforzino monsignor Legato e i nostri illustri signori a sepellire
un nuovo processo formato contro di lui e contro di quegli altri
Luterani che sono nell'Istria dal reverendissimo commissario apostolico
monsignor padre Annibale Giasoni di Justinopoli, e cerca per via de'
nostri illustri signori far levare tal commissione dalle mani del sopraddetto
commissario». Il Vergerio stette alcun tempo a Padova, dove frequentava
assai Francesco Spiera, famosissimo nelle cronache d'allora.

Era questi un giureconsulto di Cittadella presso Padova, vissuto nel vizio
e nella spensieratezza fino a quarant'anni, quando (dicono i suoi panegeristi)
primamente udì il vangelo, e si pose dì e notte a studiare la Bibbia,
ogni altra cura gettando da lato; e cercava comunicarne le massime alla moglie,
agli undici figliuoli, ed a quanti praticasse; esercitava gratuitamente
la medicina a favor dei poveri; parlava della misericordia di Cristo, della
certezza della fede, della speranza dell'immortalità che Dio concede a tutti
per amor del suo Figliuolo. Accorreano a costui come a maestro persone rimaste
fin allora intirizzite alla vera pietà, e diventavano tutt'altre. A Padova
nella sua camera trovavasi circondato da uomini di qualità e da studenti,
che ivi disputavano come in un'accademia. Monsignor Della Casa ed
altri papisti da Venezia tolser a minacciarlo se non cangiasse tenore di credere
e di parlare: ond'egli si trovò combattuto fra due sentimenti. «Vinse
la carne e la suggestion del diavolo», ed abjurò i dogmi che avea professato,
facendone ritrattazione in pubblica piazza a Cittadella. Ma che? Subito
lo colse l'ira di Dio, nè più ebbe pace, non amore, non fede o speranza:
cercò mettersi nel convento e sulla tomba di sant'Antonio; consultò i tre
più valenti medici d'allora, ma non trovarono se non che il pensiero avea
turbato tutti i sensi, e sommosso gli umori cattivi. Al che egli crollando il
capo rispondea, che la sua malattia non era di quelle che essi guarissero;
niuna medicina bastando a sanar un'anima che, per la conoscenza de' suoj
peccati, sente aver meritato la collera del Signore. E operava stranissimo: or
infuriava, or gridava; ardente sete struggevalo così, che avrebbe bevuto il
Nilo e il Danubio; nè riposo mai, nè consolazione rinveniva.

Racconta egli stesso queste miserie, e ai nuovi arrivati diceva: «Sia lui
il ben venuto ed io il mal trovato».

Alcuno prendea a confortarlo dicendo che la misericordia di Dio supera
tutti i peccati del mondo? egli rispondeva: «Quant'è terribile cader nelle
mani di Dio!»

Le scene rinnovavansi ogni giorno, e il Vergerio le divisa, e gli pare che

gli studenti abbiano a prenderne spaventoso esempio. E riferisce il lungo
colloquio avuto con esso, dove cercò rassicurarlo coi dogmi e con esempj
sacri: tutto invano: onde inorridiva al mirare la disperazione di costui, che
non vedevasi davanti se non la certezza dell'inferno.

Eppure in mezzo a ciò lo Spiera parlava con forza, gravità, unzione:
provava con vigore, ribattea con risolutezza: talchè molti v'andavano per
imparare: e ragionando non da pazzo, ma da uomo costante e grave, conchiudeva:
«Volesse Dio che questa fosse una frenesia! ma io veramente son
un nemico di Dio, un vaso del suo furore».

Dagli indagatori delle malattie mentali sono conosciute e classificate siffatte
follie, più strane quando pigliano persone di talento, com'era in questo
caso, ove il senno dello Spiera spiegavasi rettamente, fuorchè nel punto che
i frenojatri qualificherebbero desperatio æternæ salutis. Per sottrarlo a
tanti curiosi, lo portarono a Cittadella: e colà finì, non si sa come. Fu divulgatissimo
il fatto, e assicurano che valse a tener molti nella fede nuova.
Celio Curione attesta che la razza pretina fece ogni possibile onde mostrarlo
falso; io penso l'avranno piuttosto offerto a specchio de' rimorsi d'un'anima,
che abbandonò la paterna credenza. Calvino, che ne stampò la storia con una
prefazione, vi vedeva il caso d'un'immensa superbia, che pretese «filosofar
profanamente nella scuola di Cristo, mentre egli era allevato in paese tutto
dato all'empietà, sicchè la maggior parte o non pensano a Dio creatore, o
non conoscono Dio giudice. Il papa, colla sua coorte di ladroni, ha potuto
aver sottocchio quell'esempio. Dal quale prendano lezione i nostri Francesi,
che dalla leggerezza loro levati sopra le nubi, s'avvezzano più del giusto alle
profanità della religione: i Tedeschi che tardi, ed ebeti nel riconoscer i giudizj
di Dio, ora negli estremi mali pare abbian spogliato il senso umano:
gli Inglesi ed altri vedano con quanta riverenza e premura bisogni ricever
Cristo che splende»[115].

Il Vergerio ogni giorno più volte tornava dallo Spiera: e poichè di tal
frequenza molti prendeano scandalo, egli stimò dovere pubblicare un'apologia
nel 1548, diretta al Rota vescovo suffraganeo di Padova. Ivi narra l'accaduto,
adduce tanti testimonj da escluder ogni dubbio d'illusione: assicura che i
discorsi tenuti con esso lui sonavano tutti pietà, consentanei alla dottrina
che da Cristo in perpetua serie la santa e cattolica e apostolica Chiesa serbò e
serba: lo spettacolo offertogli dallo Spiera esser tale, da meritar che si venisse
dalle terre più remote; non doversi pigliar paura di legati e d'inquisitori
nell'indagare la verità; e «se per ciò (diceva) mi sovrasta pericolo, secondo
odo susurrare, lo soffrirò volontieri come decreto di Dio, desideroso che pel
sangue e pel cenere mio vengano irrigati e impinguati i semi che Dio continua
a spargere per mezzo di tanti operaj in questa bellissima età». E
confessa che si strugge dal desiderio di udirsi citato alla porta del vescovo
o del Legato presso i Veneti, e prorompe: «Eccomi! dove sono le carceri,

dove le fiamme vostre? Saziate la cupidigia dell'animo vostro; bruciatemi
per Cristo; perchè son andato a consolar l'infelicissimo Spiera, e divulgai
ciò che Dio stesso vuol si divulghi, cioè che la verità conosciuta non
venga dissimulata, non negata, non offuscata».

Con ciò il Vergerio scoteva la polvere dai piedi, abbandonando affatto la
Chiesa. Subito se ne levò rumore in Italia non solo, ma in Europa; tanto
era allora insolito il disertare la propria bandiera; esclamavasi che caduta simile
non si fosse mai vista, e paragonavanla a quella di Lucifero; non pochi
incolpavano la Corte romana d'avere spinto agli estremi un uomo che possedea
tanti secreti, tanta abilità di controversia, tanta eloquenza: il papa
in concistoro del 3 luglio 1549 lo dichiarò contumace, e perciò scaduto dalla
dignità vescovile e incorso nelle pene ecclesiastiche; più tardi venne scomunicato
e bandito.

Già prima era stato privato del vescovado, e datogli successore il domenicano
Tommaso Stella veneziano: e al 12 ottobre 1549 il Casa al cardinal
Farnese scriveva: «Quanto prima si fa che il vescovo di Capodistria vadi
alla diocesi, tanto fia meglio, perchè sua signoria è sollecitata e di qua con
parole, e di là con lettere, e anco la cosa stessa sollecita per sè medesima».

E al 9 novembre:

«Il vescovo di Capodistria fu spedito, ed ha preso licenza dalla signoria
per andarsene alla chiesa con molta laude e favore. E del Vergerio non so
niente altro, se non che ha scritto e stampato un altro suo volume, dove,
per quanto mi è scritto da Bergamo, dice molto male di Nostro Signore e
di me. Che Dio gliel perdoni: che certo si è proceduto con esso lui, come
vostra signoria sa, piuttosto pigramente e con ogni carità che con vigore
alcuno».

Tommaso Stella, succeduto inquisitore al Grisoni, continuava intanto il
processo del Vergerio[116], il quale «al serenissimo duce Donato» diresse
una orazione e difensione da Vicosoprano il 10 aprile 1551, incitando a
non permetter che l'Inquisizione e i legati operassero negli Stati della
serenissima.

Il Vergerio atteggiavasi da martire, e a Dio diceva: «Altra cura, altro
pensiero non ci stringe se non che tu ci perdoni le tante offese che ti abbiam
recate, massimamente in aver opposta resistenza così grande al tuo
spirito ed alla tua volontà quando ci cominciasti a manifestar Gesù Cristo»;
e ringraziava inquisitori, fiscali, il papa d'averlo spinto a rompere colla
menzogna.

Ma a Basilea disse a Martino Barrhans, professore d'ebraico: «Io non
sarei qui se non avessi veduto lo Spiera. Il papa, tra con minacce, tra con
lusinghe m'invitava andar a Roma, e quivi, celato il vangelo, vivere non
disforme de' suoi decreti... Ma visto che ebbi e udito lo Spiera che lottava
gravissimamente col giudizio di Dio, cioè col peccato, colla morte, coll'inferno,

talmente fui percosso e pietrificato, che rimossi dall'animo ogni pensiero
di andar al papa e venerarlo, e dissimular la verità...... Poco dopo
averlo veduto, lasciato il vescovado, la patria, gli amici, gli averi, uscii
d'Italia per poter più liberamente confessare Cristo, re dell'inferno, della
terra, del cielo, che prima con falsa dottrina e non miglior vita avevo deturpato,
prestando opera all'avversario di lui, che elevatosi al di sopra
di Dio, una podestà pari a Cristo già da molti secoli si arrogò».


Per le montagne bergamasche il Vergerio era fuggito nella Valtellina, soggetta
allora ai Grigioni e perciò libera di fede: e si fermò a Poschiavo, dove
Giulio da Milano avea raccolto una Chiesa italiana. Di là al Delfino vescovo
di Lésina scriveva: «Siamo d'intorno a duecento uomini, dall'Italia fuorusciti
per Cristo; e quale abita nel paese dei signori Grigioni, qual tra signori
Svizzeri, qual in Ginevra, qual nell'Inghilterra, qual in Germania e
qual in Polonia. Or di questi duecento o là intorno, manco che la quarta
o quinta parte sono uomini di lettere, e ve n'ha di eccellentissimi. Dica
chi vuole, e' se n'accorge bene il papato sentendone i colpi, e alla giornata
ne sentirà di maggiori».

Pensate qual trionfo menarono i Protestanti dell'acquisto d'un tal uomo,
ammirato per la facondia nell'insegnare e confutare e convincere; inoltre di
bella presenza, ma principalmente di grande autorità come vescovo e che in
tale qualità continuava la tradizione apostolica nelle chiese riformate. Blasius
scriveva al Bullinger nel 1550: Est, quantum judicare ego possum,
testantibus ejus moribus, vir magnae eruditionis et pietatis verae, ac dignus
ut in suo proposito ab omnibus piis promoveatur. Rhaetia nostra merito
eum observat atque colit, non tam propter ejus pietatem, verum propter
linguae ejusdem miram facundiam, qua solet non tantum docere, verum
et contradicentes convincere ac confutare. L'A Porta occupa un intero
capitolo della sua storia retica attorno al Vergerio; e dice che supra cæterorum
exulum ejus æstimabatur oratio, quod externo quopiam corporis
habitu niteret, parrhesia et eloquio emineret.

Tanto maggior noja recava la sua presenza in Valtellina ai Cattolici, che
cercarono anche qualche mezzo straordinario per farlo partire; ai comizj retici
si presentarono ventitrè deputati dei Comuni della Valtellina, chiedendo
fosse licenziato dal territorio di Sondrio e da tutta la valle il Vergerio,
che teneva residenza a Rogoledo, e predicava dottrine repugnanti alla fede
dei più, e protestavano contro qualunque scandalo ne potesse seguire. Non
ottennero nulla: pur egli dalla Valtellina passò nell'Engadina, valle retica,
e capitò a Ponteresína quando appunto n'era morto il pastore. Fermatosi in
un'osteria, tenuta dal magistrato del paese, entrò in discorso cogli avventori,
e si esibì di predicar egli, invece del defunto. Sì, no; finalmente gli
fu concesso, ed egli tenne un discorso sopra la giustificazione pei soli meriti
di Cristo. I vecchi non approvarono nè disapprovarono, ma dissero,

«Ascoltiamolo un'altra volta». Ed egli predicò sull'eucaristia, e presto vi
ottenne gran lode, consolidò quella Chiesa, e poichè i paesani vendevano
ai Valtellinesi le reliquie cui più non credevano, egli disse: «Ciò che reputiam
male per noi non possiamo secondar gli altri a farlo», e li persuase
a recarle tutte sul ponte Ota, e di là buttarle nell'Inn.

Lasciato ivi pastore il bergamasco Pietro Parisotto, si pose nella val Pregalia
a Vicosoprano; di là propagando l'insegnamento ai paesi vicini. A Casaccia,
discosta appena un miglio, una notte si trovarono atterrate tutte le
immagini, e disperso il corpo di san Gaudenzio; del che il Vergerio si
compiaceva come di evidenti progressi.

Egli però, non dimenticando d'essere stato vescovo, arrogavasi una certa
superiorità sui religionarj, e valevasene per metter accordo fra i dissensi
che vi pullulavano, siccome altrove dovremo ampiamente divisare: e a
Roberto Gualter a Zurigo, da Vicosoprano il 21 gennajo 1551 scriveva:
«Ho conciliato Camillo col ministro della Chiesa di Chiavenna, e l'ho
costretto accettar una confessione a mio modo. Mi è bisognato andar
in Valtellina e patire molti incomodi da certi Anabattisti. Infine ne
ho riconciliati alcuni, ed alcuni ho fatto partir dal paese. Un'altra grave
contesa ho avuto con papisti, che ci facevano molte novità e molti insulti
e anche questi ho vinto con l'ajuto del Signore». E al Bullinger
l'11 ottobre 1552: «Se prontamente non accorrevasi, cadeva pericolo
che la Valtellina non divenisse una tana d'uomini corrotti», cioè
dissidenti.

Ma egli stesso seminava zizzania, appunto perchè, rotto il freno d'una
autorità, nessuna voleasene. Mal potè dirsela con Lutero. Questi il sacerdozio
considerava come una soperchieria, buona solo a far degl'istrioni,
de' ciarlatani, de' preti di Satana, e voleva fossero rejetti coloro che avevano
ricevuto l'Ordine della gran bestia, mentre ogni fedele è sacerdote per annunziar
la parola, assolvere le colpe, amministrare i sacramenti. Per contrario
il Vergerio, come vescovo, si occupava assai della sistemazione che
sarebbe a dare in Italia alle comunità religiose; semplificando il culto al
più possibile, conservando l'episcopato, risparmiando le spese, monasteri e
canoniche convertendo in iscuole o vendendo. Aveva anche procurato di essere
deputato a visitar le chiese per tutto il paese de' Grigioni, e organarle:
col Mainardi e col Negri, che poi conosceremo, litigò sopra la confessione
e la presenza reale; e mentre gli altri chinavansi a Zuinglio, credendo che
i sacramenti, istituiti da Dio, si abbiano meramente per segni esterni, non
per le cose stesse, egli compose un catechismo per la Valtellina, nel senso
di Calvino.

Il Gallicio, imputato di aver accolto meno favorevolmente il Vergerio,
se ne scagiona col Bullinger, esponendogli come costui sovvertisse le
Chiese della Rezia e della Valtellina colle sue pretensioni e con dogmi non

conformi ai sanciti; e non soffrendo la superiorità del concistoro di Coira,
volesse concistori proprj pe' suoi Italiani; accusasse il terzo e il quarto or di
anabattista, or di papista; cercasse i nodi nel giunco, e credesse che il cielo
cadrebbe s'egli, come Atlante, nol sorreggesse colle sue spalle. Democraticamente
essere costituita la Chiesa retica; sicchè non v'è bisogno di visitatore,
quale il Vergerio pretendeva essere. «Se gliene avessimo data la podestà,
saremmo stati uomini egregi. Noi ricevemmo sempre con onoranza
il Vergerio, benchè il suo fasto non possa garbare. Di me non so come si
dolga, se non d'avergli detto in faccia che altro appariva, altro era; fuori,
sembrava tenace della pura dottrina di Cristo e amator della pace, ma
all'esame nol si trovava tale. La frase non è cortese, ma sostengo che è
vera». Qui gli racconta come il Vergerio tenesse per amico Camillo
Renato anabattista, e trattasse da papista uno che predicò doversi le parole
dell'istituzione divina non solo annunziare in pulpito, ma proferirsi
pure alla mensa del pane e del vino. «Anch'io lo lodo, ma troppo spesso
l'ho trovato uomo; e non credo ci vorrà mai bene se noi prendiamo per
signor nostro».

Più risolutamente l'attaccò Celio Secondo Curione, che già gli era
stato amico; e l'accusava di mascherar le sue credenze, e mostrarsi altro
agli Svizzeri, altro ai Grigioni. «Quanto tu mi scrivi (diceva in lettera
da Basilea 1 agosto 1550) del progresso del vangelo in Italia, non mi
riesce nuovo; ma non è vero che gli opuscoli del Vergerio vi contribuiscano
gran fatto. Di ben migliori ne possiede l'Italia, dai quali attinse lo
spirito di salute. Que' del Vergerio non li dirò cattivi, ma leggeri; e se
d'alcuni non si parlasse, si farebbe tutt'altro che danno alla cosa cristiana.
Mi dici ch'egli chiese d'abitare a Losanna, se pericolasse nella Rezia. Non
so che pericoli egli immagini, giacchè Agostino Mainardo, uom sapientissimo,
in tutt'Italia celebrato, che nell'Italia stessa tante volte lottò predicando
e disputando acerrimamente co' nemici, e spesso dal pontefice fu
cerco con insidie, con arti, colla forza, già da dieci anni insegna a Chiavenna,
fondò quella Chiesa, nè mai da alcuno sofferse violenze, nè ebbe
male se non da falsi fratelli; dai papisti non mai. Il Vergerio non ha ancor
deposta affatto la mitra, cioè adopra arti cortigianesche, e sa magnificar le
cose sue.... Perchè va a zonzo? Perchè non assiste alla sua Chiesa? Preghiamo
il Signore che gli dia spirito e mente di pastor evangelico».

Il qual Mainardo, al Bullinger scriveva da Chiavenna, il 3 settembre 1553:
«Abbiamo inteso che il Vergerio stampa un catechismo a Zurigo, e lo dedica
alla Chiesa della Valtellina, senza che i ministri di quella n'abbiano
contezza. Tal catechismo ebbe dal Brenzio. Tu per le viscere di Cristo, e
per quanto ami la pace delle Chiese nostre, non voler consentire che, col
nome di queste, egli stampi nulla che non concordi con esse. S'egli non
vuol esser dei nostri, perchè pubblica un catechismo col nome delle nostre

chiese?» (Qui ne mostra alcuni errori intorno all'eucaristia), poi segue:
«Ripreso da noi, perchè con quel catechismo e altri tali libri divulgati,
turbasse le chiese che stanno in pace, e credono rettamente intorno alla
Cena, e spargesse dottrine contrarie a quelle dei predicanti nel nostro
paese, rispose esser interprete, non assertore. Gli replicammo che si faceva
assertore nel catechismo, che voleva fosse ricevuto dalle Chiese.... Stampi
quanto vuole, purchè non faccia menzione delle nostre Chiese, nè
mostri che noi consentiamo con esso. Abbiamo i nostri catechismi conformi
al vostro; non ne vogliamo d'iscritti con altro nome...».

Sia questo un altro saggio dei dissensi, a cui rompevano coloro ch'eransi
staccati dalla cattolica unità. Pertanto il Mainardi esultò quando il Vergerio
partì dalla Valtellina, e «Se ne vada nel nome di Dio, e non ci sia più a
lungo di carico».

Il Vergerio si condusse predicatore e consigliere al principe Cristoforo di
Würtenberg (1553), dal quale fu tutta la vita protetto e sostenuto. Nel 1554
lo troviamo a Strasburgo, donde si dipartì per paura della peste; sempre irrequieto,
sempre credendo o vantando essere minacciato da' sicarj del papa.

In Polonia cercò promuover la Riforma, sostenuto dai Radziwil, e difondere
i libri protestanti. Al re Sigismondo Augusto, che parlava perfetto
l'italiano, raccontava come, stando nunzio in Germania, avesse levata al
battesimo quella che allora era moglie di lui; sicchè credeasi in dovere di
venirla a diriger nella fede[117].

Papa Paolo IV subito scrisse per impedirne i guasti in Polonia, e il Vergerio
commentava e derideva quei brevi, augurando che il papa slanciasse
anche alla Polonia sanctam et summis votis expetendam excomunicationem,
affinchè fruttasse come quella contro Lutero.

Partitone alla fine del 1557, vi tornò, nè cogli scritti desistette mai dall'esortare
il re alla riforma, e d'oppugnare il Lippomane e Stanislao Osio[118],
vescovo, poi cardinale e caldissimo avversario dell'eresia, e ne qualifica i
libri come la peggior ignoranza e cattiveria ch'abbia veduto, e ne dice tutte
le sconciezze e vituperj, che per verità gli son ricambiati.

Si estese di fatto in Polonia l'eresia, tantochè, quando Sigismondo morì
nel 1572 assaissimi vi aderivano: anche in Austria procurò diffonderla il
Vergerio, e con lettere e colla presenza.

Nel 1562 volle rivedere i Grigioni, ed esortarli rinnovassero la lega con
Francia, utile assai «perchè il papa, nè Cesare, nè Filippo II possano aver
questo passo dell'Alpi, nè soldati.... Venendovi, corsi gran pericolo, giacchè
il papa in tre luoghi mi aveva disposto agguati, di che fui avvertito
dai fratelli; ma pensando non convenisse dar indietro, mi esposi al rischio,
vestito da mercante, e così campai per grazia di Dio» (5 aprile 1562). Invitato
a una disputa in Coira, ricusò; impetrò dal re di Boemia denaro
onde erigervi uno spedale pei profughi italiani, ma non si sa che lo effettuasse:

voleva piantarvi una stamperia; ma sempre era contrariato da
Fabricius, che ne scrive cose da fuoco; ed era malvisto non tam propter
religionem, quam propter arrogantiam fastumque ejus.

Gli appongono che cambiasse professione, stando ora coi Piccardi, ora
coi Luterani, ora cogli Zuingliani; e il Da Porta lo colloca decisamente fra
quelli che cambiano credenza secondo il colore del paese e di chi gli dà
pane; e per difenderlo, Xist, suo biografo o panegirista, fa avvertire quanto
influisca l'atmosfera in cui versa ciascuno.

Realmente non formulò verun dogma; eppure ciò saria parso conveniente
alla dignità sua di vescovo, della quale valevasi tanto nello stabilire formalità.
De' suoi scritti l'indole può compendiarsi con sue parole. «Per venti
anni, o papato, vissi a te legatissimo e amantissimo, perchè ero cieco..... Ora
tu, celeste padre, mi hai mostrato Gesù Cristo; volesti fossi tuo legato;
adoprami, ti prego, comunque vorrai. Tu reggimi, e stermina le reliquie
della mia carne e dell'umana prudenza.... Io, qualunque mi sia, sempiterna
guerra avrò col papa.... sempre mi sforzai a tutta possa di persuadere a
chi nol sapesse che il papato è mera impostura; onde bisogna che l'uomo
se ne strighi, se desidera esser salvo, e raggiunger la pura e genuina
dottrina che il Figliuol di Dio recò dal seno del Padre».

Ogni tratto palesa dunque rincrescimento di esser vissuto fariseo, incredulo,
idolatra; chiama empietà giudaica e idolatrica la sua entrata al vescovado,
e deplora i proprj peccati. Ma la taccia d'eretico, datagli da altri Protestanti,
non sapeva tollerarla. «Eretico è colui che per vantaggi temporali,
e massime per vanagloria e per primeggiare, inventa o segue opinioni
false o nuove. Chi con cauta sollecitudine cerca la verità, pronto a correggersi
qualora la trovi, non va noverato fra gli eretici».

Stese qualche libro esegetico; la parafrasi de' sette salmi penitenziali; sermoni
e catechismi per Vicosoprano e la Valtellina; un Latte spirituale; tradusse
varj libri di Melantone, di Flacio, e le Precedentiae del Brenzio.
Olimpia Morata, lodandolo come buon traduttore, l'esortava a italianizzare
il catechismo di Lutero e «Di quanto vantaggio fia ai nostri Italiani e
massime alla gioventù, te ne accorgerai se svolgi quel libro»; e v'insiste,
quantunque non ignori la controversia nata intorno al sacramento. Con Jacobo
Andrea e Primo Truber procurò la traduzione e stampa della Bibbia in
slavo e di altri libri, che a migliaja di copie si disseminarono, tra cui quello
del Beneficio di Cristo; e si rallegrava che in pochi anni si fosse l'evangelo
tradotto in cinque lingue; siriaca, ungherese, slava per la Carintia e la Carniola,
croata e romancia. E scriveva al suo principe il 10 settembre 1562,
che avendo stampate tante cose in latino, in italiano, e tradotte dal tedesco,
desidera riunirle acciocchè i posteri capiscano che cos'è il papa: e gliene
domanda ducento fiorini. Infatto si cominciò la raccolta, ma non comparve
che il primo volume di ottocento pagine. E rarissimi or si trovano

gli opuscoli suoi, perchè allora moltissimo i Cattolici adoperavano in abbruciarli[119].

Del resto il Vergerio, oltre che instancabile nella corrispondenza, fu uno
di quelli che più intesero quanto male potesse farsi colle stampe creando
un'opinione falsa e imponendola alle moltitudini, onde si gittò operosissimo
a fare opuscoli, giacchè allora non s'erano ancora introdotte le gazzette;
libretti popolari e mordaci «non cessava mai di spargere giù nell'Italia,
come tarme e tinee, le quali rodano l'Anticristo» e venivano cerchi con
avidità; e molte delle menzogne, accettate poi dal vulgo degli scrittori,
sono dovute alla costui penna, sia che le inventasse, sia che le diffondesse.
Tali la papessa Giovanna, il turpe attentato di Pier Luigi Farnese, le colpe
di Paolo III, le taccie d'eresia a persone o semplicemente imprudenti o calorosamente
pie; lo sprezzo di molti miracoli, le beffe contro il Concilio tridentino
e i prelati ivi raccolti, e contro il clero e i riti della Chiesa, ch'egli
conosceva meglio come vescovo. Bersaglia la messa «regina delle idolatrie»;
denigra i pellegrinaggi, il culto della Madonna, massime lauretana;
le stigmate di san Francesco, e tutta l'idolatria romana; esagera
i disordini de' monasteri; e il suo biografo dice: «Più arditamente di
lui solo Lutero parlò di Roma, più ironicamente nessuno». Ai papi non
diede mai tregua; stampò un ordo eligendi pontificis et ratio (Tubinga
1556) per cuculiare le cerimonie della consacrazione de' vescovi, eppure
vi riporta quest'orazione che in esse recitavasi: «Abbondi nel vescovo la
costanza della fede, la purezza dell'affezione, la sincerità della pace; sieno,
per tuo dono, splendidi i passi suoi nell'evangelizzar la pace e i tuoi beni.
Dagli, o Signor, il ministerio della riconciliazione nella parola e ne' fatti;
sia il parlar suo come la predica, non in parole persuasive di umana sapienza,
ma in mostra dello spirito e della virtù. Dagli, o Signore, le chiavi
del regno de' cieli, perchè ne usi, non perchè si glorii della potestà che gli
attribuisci, per edificare non per distruggere..... Sia il servo fedele e prudente
che tu, o Signore, costituisci sopra la tua famiglia affinchè la cibi a
tempo opportuno; sia di zelo non pigro, sia fervente di spirito, odii la superbia,
ami l'umiltà e la verità, nè mai la abbandoni per lusinghe o per
timore; non ponga la luce per tenebre, e le tenebre per luce; non dica
bene il male, e male il bene; tengasi debitore ai savj e agl'ignoranti».

Queste parole erano state proferite sopra di lui quando gli fu impresso
un carattere, che invano cercava cancellare: quest'erano le parole applicate
a quella gerarchia, per condannar la quale gli basta dire che sono papi, che
chi uno ne conosce li conosce tutti; solo alquanto condiscende ad Adriano VI
perchè mostrava la necessità della riforma; si diverte alle spalle di Gregorio
I, della papessa Giovanna, di Benedetto XII, del quale racconta che
amoreggiò una sorella del Petrarca! Più si svelenisce contro i moderni
Paolo III, Giulio III, Paolo IV, assassino, inebbriato del sangue de' giusti,

de' martiri di Gesù: Pio IV, il peggiore de' cardinali. «Finchè c'è papi
(e spero che saran ben pochi) non è a sperar bene della Chiesa. O cielo,
o terra, o inferno, che più t'indugi con questo bugiardissimo papato, per
trattarlo secondo è dignità, con tutte le tue ragie e i tuoi unti? Udite cos'è
il papato, udite: il papato è la congregazione e cospirazione di alcuni,
sotto un capo dato dal diavolo. Non v'è dubbio che il diavolo sia stato inventore
del papato».

Con eguale stregua tratta i vescovi e i cardinali, «pezzo di carne con
una mitra in capo»; dove non può i fatti, calunnia le intenzioni: inveisce
contro il famoso Reginaldo Polo, quasi abbia scritto soltanto per isfuggir all'accusa
di luterano, o per ambizione di diventar papa, e conchiude: «Guai
a te, cardinal Polo: guai a te! la pagherai». Più accannisce contro monsignor
Della Casa, il quale, indarno pentendosi del turpissimo capitolo
rinfacciatogli ogni tratto, diresse alla Germania dei versi per iscagionarsi.
E nella Magliabecchiana (classe XXXIV de' manoscritti) troviamo autografa
la risposta di monsignor Della Casa al Vergerio, forse la stessa che fu poi
stampata nel 1688.

«Tu ti lamenti (dice) che a Roma si abbia dolore della parlanza e malevolenza
tua. No: o non vi sei conosciuto; o sprezzato così, che nessuno ti cura».
E qui gli mostra la follia delle tante accuse date a Paolo III; cose ch'egli solo
dice, il qual pure non poteva saperle essendo lontano, e sospetto perchè conosciuto
nemico. Invano lui negare che la vita di questo sia scritta da esso,
poichè egli la propaga, la vende. E qui comincia a legger le colpe del Vergerio
contro gli amici, il fratello, la moglie, la patria, la religione, la taccia
di bugiardo, d'aver finto lettere e commissioni; negant tibi quicquam credi
oportere a quoquam: vanitatis, levitatis, mendacii te convictum defendunt.
Profer igitur eas literas: manum, signum proba». E racconta
che il cardinale Tournon, passando in Francia per la Svizzera, scese una
sera a un'osteria affatto ignobile, e poichè l'ostiere lacero e in canna il salutò
come persona nota, gli chiese chi fosse, e seppe ch'era il Vergerio. Il
cardinale prese a rimproverarlo, e il Vergerio commosso il pregò a trarlo
seco in Francia, pronto a dir quel ch'egli volesse sulla religione della Germania
e della Svizzera; ma il cardinale non gli credette.

Difende da lui il cardinale Polo. Nega assolutamente il fatto di Pier
Luigi Farnese, e cerca scusarsi dei versi. Si qui sunt paulo minus casti
libelli, per jocum aliquibus in adolescentia scripti, eos tu cui tibi comodum
fuerit adscribito: quæ dubia erunt in pessimam partem rapito, multa de
tuo addito; quos de versiculis illis, qui de furni laudibus inscripti jam olim
sunt, fecisse te video: quamquam illos, annis ab hinc quinque et viginti
editos, alterius ejusdem nomine inscriptos legisse me memini, tu Jo. Casæ
attribuis, quem tunc et affirmare soles ornate politique scribere et versibus
posse et soluta oratione.... E del Vergerio ricorre la vita, da nemico,

imputandolo di denari frodati, di delitti d'ogni sorta. Non credansi: ma neppur
si credano quelli ch'egli appone a noi; si esamini; singolarmente non
gli si presti fede ove dice che gli Italiani sprezzano e ingiuriano i Tedeschi,
de' quali amplia le lodi; ma nega quel ch'essi dicono degli Italiani, confondendoli
con coloro che van fuori a sparger errori, pregiudizj, empietà.
E appunta il Vergerio, che gli Italiani aveano respinto da sè come il mare
vomita un cadavere, spacciò che non poteva tollerare, egli così santo, i vizi e
le scelleraggini degli Italiani, e per questo abbandonò le prospere sue fortune,
e venne in Germania onde aver libertà di credenza. Il che avviene di molti
Romani, che stimando sè e il proprio ingegno molto sopra del vero, lagnansi
di non esser chiamati a Roma e ai sommi onori: e quando non si vedono
onorati quanto vorrebbero, mettonsi a declamar contro il papa e i primati,
e vengono a vantarsi in Germania dove sono sconosciuti, magnificando i
comodi e gli onori che lasciarono per la religione. Ma almeno facessero
qualche eccezione pei buoni, che pur si trovano in Italia.

Il Casa, vecchio e caduto dalla speranza di «mutare il cappello verde
in rosso», si ritirò a Narvesa componendovi sonetti pieni di disinganno e
diceva di sè: «Peccai da giovane, m'accusano da vecchio».

All'ira del Vergerio divengono sovente bersaglio i moderati, i neutrali, i
tepidi, che mentre disapprovano le idolatrie papistiche, pur non osano abbracciare
il vangelo; vogliono riforme, ma solo ove ad essi pare. «La Italia
(diceva) è più avanti che qualcheduno non pensa. Ella ha per dentro e
anche di fuori de' bravi spiriti, li quali, colla lingua e con la penna, non
fanno altro che mostrar Gesù Cristo morto in croce per gli suoi eletti, e
questa è la luce, la quale può meglio mostrare quali sono gli abusi e quali
le superstizioni e quale la porta di uscirne fuori, che non possono quelle XII
carte dove sono dipinte le querele dei Tedeschi»[120]. Pure giudicava
che per l'Italia non fosse ancor venuto il momento della Riforma: dolevasi
che i tanti dotti nostri non sapessero staccarsi dagli autori mondani
e gentileschi, per istudiar solo lo spirito di Dio; minaccia che la collera del
Signore e la disgrazia peseranno sui suoi compatrioti finchè stiano servili
al papato; e crede potrebbe qui pure immegliarsi e correggersi la Chiesa
qualora si cambiassero i costumi. «Non un anno passerebbe che voi, o miei
compatrioti, sareste divenuti ottimi; migliorati di corpo, e di spirito; fondati
nel bene, deposte le nimicizie, i rancori, le malizie, la lussuria, il
giuoco, la bestemmia, l'usura e tutti i vizj. Qual è la cagione per cui l'Italia
è piena di scissure, partiti, bordelli, bische, garzoni scandalosi, ladri, assassini?
Perchè vi risiede la falsa religione e l'idolatria che tutti i vizj seco
strascina; mentre il vero insegnamento cristiano reprime tali vizj e li
svelle, o almeno gl'indebolisce e diminuisce? Non si alleghino i supplizj
e le galere che l'Anticristo vi oppone, non il sovvertimento che ne verrebbe;
la grazia di Dio basta a tutto. Quanti siamo cacciati di patria per

la verità! ebbene, che ci manca? La Dio grazia viviamo come fossimo
in patria». Linguaggio ripetuto tante volte, e fin ad oggi, malgrado la
contraria esperienza.

Sopratutto egli osteggiò il Concilio di Trento. L'opuscolo Cur et quomodo
christianorum concilium debeat esse liberum et de conjuratione papistarum,
che credesi opera di Lutero, stampata il 1537, fu riprodotta il 1557
con prelazione del Vergerio; che confessa essere stato lui che, come legato
pontifizio, avea predicato quel Concilio, e di quell'opuscolo bruciate quante
copie potè, avrebbe bruciato anche l'autore se avesse potuto. Nel Concilium
non modo tridentinum sed omne papisticum perpetuo fugiendum esse omnibus
piis (1553) già avea raccolte tutte le ben note objezioni; nega sia
libero, attesochè egli ne fu scacciato, e cacciato pure Giacomo Nachiante
vescovo di Chioggia, e Girolamo Villeno domenicano, perchè aveano avversato
quel passo del Decreto che dicea doversi le tradizioni accettare colla
stessa venerazione come il vangelo; fa temere si manchi alla promessa franchigia,
e ne coglie occasione di mostrar tutti gli abusi introdottisi nella
Chiesa. E quanto spacciavasi pei trivj contro il Concilio, egli raccolse in
molti opuscoli, ai quali poi attinse largamente frà Paolo Sarpi. Contro
a quel sinodo ed ai papi incita l'imperatore e i principi, solleticandone le
gelosie e le passioni; si erigano superiori ai pontefici; prescrivano ciò che
giova a correggere i costumi e gli errori, e facciansi obbedire.

In alcuni scritti usò d'un'ironia così ben sostenuta, d'aver illuso molti.
Tali sono le «Due lettere d'un cortigiano, nelle quali si dimostra che la
fede e l'opinione di Roma è molto più bella e più comoda che non quella dei
Luterani. — Terza lettera d'un cortigiano, il quale afferma che a suo parere
la messa del papa è più bella che la comunione che si fa in alcun loco della
Germania. — Quarta... nella quale gli dice che si comincia ad accorgere che
la dottrina, ch'ei chiama luterana, sia la buona e la vera, e che quella del
papa sia la corrotta e la falsa». Van sul tono istesso le Tre azioni del secretario
pontificio, che suppone pubblicate intorno al Concilio, tutte spirito,
ma senza atticismo di lingua nè di pensieri; canzonando vescovi e sinodo,
e voltando in riso la paura di guerra, sia col Turco, sia co' Protestanti,
quasi fossero invenzioni papistiche.

Al duca Alberto di Prussia, che lo chiamava amice singulariter dilecte,
da Tubinga il 18 gennajo 1565 scrive: «Poichè il papa intimò il Concilio,
i nostri principi non v'andranno, nè manderanno, ed è ben fatto. Ma io
stabilii d'andarvi, e chiesi un salvocondotto. Che se lo spirito di Dio mi comandi
altrimenti, e mi tolga quest'occasione di manifestar per me la gloria
di Dio, stabilii darmi tutto a Cristo e alla quiete, e detto addio agli affari,
prepararmi alla morte, che spero m'aprirà la vita eterna. Vostra altezza si
meraviglierà udendo in quali luoghi io desideri dispormi a dar l'anima a
Dio. Le chiese dei Valdesi piacciono al mio spirito; onde vi andrò, m'innesterò

in quelle appresso la Posnania, o nel vostro ducato. Vedo quelle
Chiese pacifiche e non sconvolte dalle dissensioni come le altre; onde ve
le raccomando». Altre volte gli mandava una lettera in cui dissuadeva
i Veneziani d'aderire al Concilio; lettera la migliore (dic'egli) che avesse
scritta. Una più ampia del marzo seguente mettiamo in nota[121].

Eppure i nostri non aveano disperato di ricuperarlo, e il nunzio Delfino
cercò indurlo a venire al Concilio, e con lui s'affiatò nel Würtenberg, ma
il Vergerio proruppe in escandescenze contro il Casa e gli altri suoi persecutori.
Anche al cardinal Gonzaga espresse una volta il desiderio di tornar
a casa, di cooperare alla pacificazione della Chiesa, ma senza cenno di ritrattarsi:
onde il cardinale nè tampoco gli rispose. Infatti egli scrive che il
papa quaerit cum Germania aliquam concordiam, quam ob causam præcipue
agitur ut Tridentum accedam. Sed ridicula est papæ cogitatio nam
concordia in hac causa sanciri nulla potest, quod est certissimum: sed
nihilominus audiendi sunt adversarii[122].

Ippolito Chizzuola di Brescia fece una Risposta alle bestemmie contenute
in tre scritti di Paolo Vergerio contro l'indizione del Concilio (Venezia
1562). Costui avea predicato in senso ereticale a Venezia, onde gl'inquisitori
lo obbligarono a ritrattarsi; tanto asserisce il Vergerio, che diresse
«ai fratelli d'Italia» uno ripicchio fierissimo contro di esso: altri contro il
Muzio giustinopolitano, suo compatrioto e condiscepolo; altri contro altri;
perocchè e la sua apostasia e le polemiche gli procacciarono una folla di avversarj.

Per quanto lo vanti il suo biografo, sappiamo che, fino in quel bollore di
passioni, pareva eccessivo declamatore, e di modi sconvenevoli alla sua dignità.
Cercavano porgli qualche freno i suoi partigiani, ma chi bada ai consigli
della moderazione nel vivo delle risse? Fiero, implacabile a chi lo toccasse;
non si fa scrupolo di mentire; fomenta gl'istinti più abjetti; asserisce
che il cardinale Alessandro Farnese promettea sparger tanto sangue tedesco,
che il suo cavallo vi potesse andar a guazzo; che il papa avea dato commissione
al Lippomani di persuadere l'imperatore a uccidere l'elettore di
Sassonia e il landgravio d'Assia cadutigli prigionieri, e reca fin la lettera
originale. Or viene a narrare che, una donna a Glarona avendo insudiciato
di feci l'altare, i cantoni papisti muovon guerra agli Evangelici, e certamente
l'Anticristo v'accorrerà colle sue armi. Tutta Germania prorompe a
guerra? Sono i Papisti che la incitano; son gli Evangelici che trovansi
costretti a difendersi; e il papa somiglia a quei che mettono il fuoco per
saccheggiare; onde gavazzare nel lusso, suscita guerra dapertutto, evoca
i Barbari a invader la Germania, e la sua satanicità chiamerà perfino i
Moscoviti a depredar tutto il Settentrione e l'Inghilterra[123]. Eppure e' non
vuol che si intitolino libelli infamatorj i suoi, perchè l'infamia di Roma
era già nota a tutto il mondo!


Spirito strettamente pratico, e sproveduto di generalizzazione, trattava la
religione come un affare giuridico, citando la Bibbia come un codice, sottilizzando
senza veruna elevazione.

Uomo di negazioni e nulla più; violento nell'abbattere, era inetto a costruire,
affettando odio contro l'errore più che amore per la verità; molti lo
sprezzavano come un garbuglione che usasse frode sin nelle lettere; Erasmo
ne dice male; Celio Curione trattavalo da plagiario, quasi avesse come
sue offerto opere altrui al principe di Würtenberg per entrargli in Corte:
gli apostati italiani sempre lo guatarono con diffidenza, e pensavano aspirasse
tornare al papismo; e in fatto vacillava talmente nelle credenze, che
l'apologista suo Gian Rinaldo Carli potè sostenere non si scostasse mai
fondamentalmente dalla Chiesa nostra; e un suo ritratto girava coll'iscrizione
Nunzio del papa, legato di Cristo.

Per giunta intrigava nella politica; lo vedemmo sollecitare i Grigioni a
far lega coi Francesi contro la Spagna; eppure stando in Valtellina mestò
con don Ferrante Gonzaga governatore di Milano per ricuperar questa valle
alla Spagna; e allo stesso scriveva il 21 aprile 1550: «Oltre di quest'impresa,
io potrò esser buono alle cose appartenenti alla religione, per l'amicizia
che tengo con que' dotti di Lamagna; e quando, o per via di un
Concilio o per altra, si trattasse qualche accordo ed assestamento, vostra
eccellenza vedrebbe ciò che saprei fare». Molti principi di Germania lo
protessero: Eduardo VI d'Inghilterra gli mandava «qualche ajuto onde
possa continuar a far la guerra al diavolo»; e sempre lo assistette il nipote
Lodovico, consigliere del duca Alberto.

A cinquantanove anni pensò prender moglie: tutto era stabilito: farebbe
da madrina la contessa Maurica, profuga d'Italia; il duca aumentava di qualcosa
il suo trattamento; ma non consta che il matrimonio si effettuasse. Già
nel 1558 lagnavasi di cattiva salute, peggiorata poi dagli strapazzi dell'ultimo
viaggio in Polonia. Ricorse alle acque e ad altre cure; da un lato desiderava
intervenire al famoso colloquio di Passy nel 1561, dall'altro vagheggiava
ritirarsi fra i Valdesi o Piccardi della Boemia, ma questi voti di quiete
presto dissipava per lanciarsi di nuovo nella mischia. Infine morì il 4 ottobre
1565 a Tubinga, e gli amici narrarono che conservò fino all'estremo
mirabil costanza; che agonizzasse fra orribili spasimi e muggiti e rimorsi,
scrisse il famoso Glaber, che lo assistette, e che poi si convertì al cattolicismo.
Il duca Cristoforo nella chiesa di San Giorgio gli fe porre un monumento
con un epitafio, che mostra come le sottigliezze secentistiche si
usassero prima o fuori d'Italia; monumento che, sovvertito nel 1635 durante
le guerre di religione, fu poi ripristinato nel 1672.

Qualche moderno presenta il Vergerio qual «esempio unico dell'aver
mutato lo splendido posto di prelato romano, l'onore di nunzio papale, la
mitra di vescovo, l'aspettazione della porpora contro le incertezze d'un

esule». A chi ci lesse noi procurammo dar argomenti che bastino a valutare
quanto meriti questa lode; e se le opere sue valgan meglio che quelle
di certi martiri odierni, che tutto dì contaminano il buon senso e il viver
civile.






DISCORSO XXVIII.


NOVATORI IN MODENA. LODOVICO CASTELVETRO. IL CARDINALE MORONE.

Quell'esuberanza di vita che godeva l'Italia quando le cento sue città conservavano
l'indipendenza sotto principi proprj, e che formò il carattere e
il vanto, se non la forza della nostra nazione, ci appare singolarmente in
Modena, «città piacevolissima d'aere, d'acqua e di belle donne, ed ornata
di bellissima gioventù, datasi tutta agli studj delle Muse»[124]. Come ai nostri
tempi, così allora fioriva d'elettissimi ingegni, fra' quali rammenteremo quei
soli che s'attengono al tema nostro. Tommaso Badia (1483-1547) domenicano,
fu fatto maestro nel sacro palazzo da Clemente VII, e come tale adoprato
a respinger l'errore, poi da Paolo III spedito al colloquio di Worms,
del quale diede una relazione al cardinal Contarini; infine ornato della
porpora nel 1542. Il Tractatus adversus Lutheranorum errores, che il
Rovetta gli attribuisce forse non è se non gli Acta in colloquio Vormatiensi.

Gregorio Cortese, che già lodammo, nato il 1483, educato con diligenza,
fu ai servigi di Giovan De Medici ancora cardinale, poi canonico e vicario
generale in patria, benchè di soli ventun anno; entrato cassinese nel famoso
monastero di San Benedetto di Polirone, e trovandovisi in dottissima compagnia,
coltivò gli studj ed insieme la pietà, fin a ricusare risolutamente
gli inviti di esso cardinale De Medici; fattovi abate, compì la fabbrica di
quel convento e la libreria, dandone egli stesso il disegno e l'indirizzo, e
invitando Rafaello a dipingervi. Spedito nel rinuovato monastero dell'isola
di Lerins in Provenza, vi stabilì un'accademia, che molti traeva a
studiare o ad ascoltare. Era chiesto anche altrove a metter regola e dare
esempj, e al fine Paolo III lo pose nella congregazione dei nove (tre erano
modenesi) che prepararono il Concilio, e lo fece vescovo d'Urbino.

Il Contarini diceva a esso papa: «Padre santo, io ho in tal conto il Cortese,
che mi trarrei il cappel rosso di capo per porlo a lui, il quale molto
meglio di me servirebbe la santa sede in questo grado». Il Sadoleto gli

attestava, in nessuno trovarsi meglio le condizioni di buon sacerdote: ingegno,
consiglio, eloquenza, dottrina, e, ciò che meglio a cristiano conviene,
pietà, continenza, religione. Pertanto Paolo III l'ornò cardinale nel 1542,
con universale applauso: ma la fievole salute gl'impedì d'adempiere alle
tante incombenze onorevoli, e morì il 1548.

Le lettere sue, oltre il merito letterario, spirano candore, pietà e zelo
pel vantaggio altrui; nel trattar coi Protestanti, cercava riguadagnarli colla
dolcezza, disapprovando quelli che contro loro scrivevano non dirò con ingiurie
e scurrilità, ma neppure con ischerzi e celie, dovendo chi indaga la
verità mostrarsi mite e modesto sull'esempio di Cristo, il quale non volle
tampoco che Pietro minacciasse a chi dicea mal di lui[125]. E in fatti nell'opera
sua contro Ulrico Valenio, ove dimostra che san Pietro fu veramente a
Roma, porge esempio di posata polemica e ragionata[126].

Reputazione ancor più estesa ottenne Jacobo Sadoleto, nato in Modena
ai 12 luglio 1477 da famiglia civile, dov'erano comuni il sapere e la virtù,
e da padre illustre professor di dritto. Nelle belle lettere innamoratosi di
Virgilio, ancor fanciullo fece un poema De Cajo Curtio; in giurisprudenza
a Ferrara ebbe maestro il Leoniceno; in filosofia si applicò ad Aristotele
quando veniva di moda Platone; a Roma adottò per motto Sedulus animus
spectati mores, ed entrato a servizio del cardinale Oliviero Caraffa, che lo
fece prete, acquistò la stima del Bembo, del Fregoso, del Beroaldo, del Valeriano,
del Navagero: e morto il Caraffa, passò a servigio del cardinale
Fregoso, che possedeva molti libri e manoscritti, raccoglieva i grandi artisti
d'allora, e a cui Sante Paguini dedicò la grammatica ebraica.

Leon X, salito papa, lo volle segretario col Bembo, acciocchè le sue lettere
uscissero vergate dai più eleganti scrittori in latino e in italiano. In
tal posto il Sadoleto potè viemeglio mettersi a contatto de' grand'uomini; frequentava
le accademie, coltivava la poesia; e proveduto di soli trecento
scudi, pur n'avanzava per comprare qualche manuscritto, qualche anticaglia:
esultando allorchè il papa gli regalasse un cammeo, un bronzo, una curiosità
bibliografica, ne lo ringraziava in versi. Quando dal Fredi fu disepolto
il famoso gruppo del Laocoonte, il Sadoleto lo celebrò con un poema, e
il Bembo gli diceva: «Cento volte lessi il vostro Laocoonte. Mago stupendo,
non solo voi fate riviver l'immagine paterna, ma la statua stessa
mostrate ai nostri sguardi. Non ho mestieri d'andar a Roma per vederla:
l'ho sottocchio».

Papa Adriano nulla capiva di tali gusti, sicchè, allorquando vide le minute
del Sadoleto disse: Sunt literæ unius poetæ. Pertanto il Sadoleto se
n'andò, come tanti altri fecero allora, conducendosi a Carpentras, di cui
Leon X l'avea destinato vescovo. Caricò i suoi tesori sopra un vascello,
ma la peste gittatasi a bordo, tutta la ciurma morì, e il carico prezioso andò
disperso; tot labores quos impenderamus, græcis præsertim codicibus

conquerendis undique et colligendis, mei tanti sumptus, meæ curæ, omnes
iterum jam ad nihilum reciderunt. Ben presto da Clemente VII fu
richiamato a Roma nel 1524; ma vedendo mal avviarsi le cose per la costui
oscillante politica, se ne partì venti giorni prima del sacco memorando.

Nel suo vescovado dimenticò il lusso di Roma; soccorreva, educava quei
poveri montanari; distribuiva legna all'inverno, grano nella carestia; frenò
gli Ebrei usuraj; si oppose alle prepotenze, e con ciò ottenne stima dai Francesi,
ma non accettò le esibizioni di Francesco I che se lo voleva a' fianchi.
L'ammiraglio di Brion e il conte di Fürstenberg, guidando i Francesi contro
la casa di Savoja, rompevano addosso a Carpentras, che coll'armi respinse
que' brutali. Irritati, essi cacciaronsi sopra la città per castigarla, come si
dice nel linguaggio de' prepotenti; ma il Sadoleto si presenta a loro, e
col suo carattere e col suo nome la salva. Intanto scriveva Dell'educazione
de' figliuoli, operetta che ancora può leggersi con frutto, ma dove non possiamo
non avvertire la poca parte che attribuisce alla religione positiva,
egli prelato e così pio. Occupavasi anche di opere scritturali per recare ajuto
alla religione dapertutto pericolante, e scriveva a Lazaro Bonamico: Ego
opus habeo nunc in manibus ex eo genere quod est in sacris literis positum.
Studeo enim pro mea parte ferre opem christianæ religioni, cum
ea fere ubique periclitetur, quemadmodum imprimis quidem et debeo
et opto.

In fatto, ricordandosi della sua condizione, il Sadoleto attendeva alle cose
sacre, studiava san Paolo ed agitava le quistioni d'allora. Quando pubblicò
l'interpretazione del Salmo 14, Erasmo gli scriveva d'esser incantato dalla
facilità e semplicità della dizione, unita a somma pietà, e soggiungeva: «Se
di tali operette ci mandi Roma, confido che molti acquisteranno migliore
stima della vostra città, vedendo esservi uomini che i libri arcani non solo
eloquentemente, ma anche con santità e pietà sanno trattare». E al Calvi
librajo: «M'è in delizia l'opuscolo del Sadoleto; e osservando quell'aureo
fiume di dicitura, comprendo quanto il mio rigagnolo sia torbido e meschino,
e d'or innanzi mi sforzerò di foggiar il mio stile su questo
esempio»[127].

E quando, sulla tanto discussa epistola di san Paolo ai Romani, stampò un
commento a Lione nel 1535, Erasmo, lodandone l'ammirabile nitidezza della
lingua e la copia ciceroniana, congiunta ad affetto da vescovo, temeva che
non tutti l'approverebbero nè lo lasceriano senza appunti. Facile induzione
in tempi di discordie.

Si disse non credeva il purgatorio, ma serbiam di esso una lettera al
cardinale Cortese, ove dice: Opus jam elucubratum in manibus habeo,
nondum expolitum sed tamen ejusmodi, ut ex eo intelligi possit quid
ego habeam de Purgatorio persuasi atque certi. Quæ res omnium maxime,
hoc perturbatissimo tempore, ab Ecclesiæ (ut scis) hostibus oppugnatur.

In quo ego catholicæ suffragor Ecclesiæ: quod sane in omnibus
meis et curis et actionibus semper est propositum[128]. Parve anche odorare
di semipelagiano intorno alla Grazia, e staccarsi da sant'Agostino; onde il
suo libro fu proibito, per istanza del Badia, il quale, sebben suo concittadino,
non gliene scrisse tampoco, di che egli «doleasi fin a morte, e quasi non
poteva alzare il viso»[129]. Ricorse alla facoltà teologica della Sorbona, e
questa pure vi fece appunti e domandò spiegazioni; ma avendo interposto
il cardinale Contarini e mandato apologia, la Corte di Roma approvò il suo
libro, forse a patto che in nuova edizione modificasse i passi incriminati,
che in fatto trovansi variati nelle posteriori[130].

Se ciò indica quanto si estendessero i sospetti, ci rivela insieme l'indole
del Sadoleto, il quale fu intitolato dai Francesi il Fenelon della rinascenza.
Infatti egli ebbe più volte a scagionarsi, senza però cangiarsi, del mostrare
coi Protestanti un'indulgenza, tanto più virtuosa in quanto non nasceva da
indifferenza, essendo anzi egli zelantissimo a difendere e diffondere la verità.
Oltre le relazioni che vedemmo con Erasmo, egli si tenne in corrispondenza
coi caporioni della parte avversa; al Cocleo scriveva: «Mi piace il far
vostro, così dolce e moderato: non esasperiamo gli eretici». E soggiungeva:
«Non so come m'abbia creato la natura, ma non posso odiare uno per la
sola ragione ch'e' dissente dalla mia opinione». E parlando della sua
mitezza verso lo Sturm: Decet nos istorum (hæreticorum) insolentiam
non exasperare convitiis, quo in genere maxime exultant ipsi, sed mansuetudine
retundere, quod proprium officium christiani hominis est. A
Giorgio duca di Sassonia scriveva: Nunc tibi mitto oratiunculam quandam
meam... ea continet sane modestam (mihi ut videtur) et cuilibet recte judicanti
probabilem sanctæ romanæ Ecclesiæ et totius sacerdotii defensionem,
adversus probrosas et pene quotidianas Lutheranorum vituperationes....
Ego irritare neminem prorsus volo, nec severe contentiones: hortator enim
sum pacis et auctor. Id scribere opto, quod nec Lutherani iniquo omnino
animo ferant, et Catholici accipiant æquissimo[131]. Melantone gli inviava
tutte le sue pubblicazioni, ed esso diceva: «Se avessi a far solo con Melantone,
domani la pace saria stabilita nella Chiesa, ma con Lutero è un altro
cantare». E ad esso Melantone ebbe a scrivere una lettera sì benevola, che
questi la mostrò a' suoi amici; e Lutero a lodar il Sadoleto, lodarlo gli eretici;
lodarlo anche Giovanni Faber, vescovo di Vienna, il quale però soggiungeva:
«Vi confesso ingenuamente che il linguaggio sì melato che voi usaste
con Melantone rallegrò più d'un Luterano, non dico tutti; mentre afflisse
e conturbò molti Cattolici. Voi credeste forse che la vostra lettera resterebbe
secreta. V'ingannò il buon cuore; la sciorinano a tutti, l'accompagnano
di commenti ingiuriosi alla vostra dignità. Vi credeste più prudente
di san Paolo, che di ritorno dal terzo cielo, raccomandava a Tito
d'evitare l'eretico»[132].


E il Sadoleto risponde: «Se scrissi a Melantone non fu per farmene un
amico, ma perchè speravo col linguaggio affettuoso cattivarlo, e che così ci
sarebbe più facile recuperare gli animi dei traviati. Sì, dimenticai la mia
dignità, perchè trattavasi della gloria di Dio, della salute de' fratelli, della
pace della Chiesa. Ebbi torto: peccai, come voi dite, perchè non conoscevo
abbastanza l'uomo a cui scriveva; volevo colla dolcezza cristiana ricondurre
all'ovile un de' fratelli smarriti. Se lodai Melantone letterato, elegante
scrittore, abile professore, non volli difendere l'errore ch'e' sostiene.
Perchè non potrei scrivergli? Gli Israeliti non teneano commercio
co' pubblicani?»

Allorquando Calvino staccossi da Ginevra, il Sadoleto credette opportuno
di scrivere ai Ginevrini, l'aprile 1539, deplorando i sovvertimenti che recato
avea la Riforma nella loro città, dianzi così colta e ospitaliera; geme sui
loro mali, e nella persuasione che i novatori non potran trionfare se non
per mezzo della rivolta e col conquasso delle libertà civili e religiose; magnifica
la grandezza dell'unità cattolica, che con un'unica croce, un unico
simbolo vinse il mondo, che sempre senza interruzione insegnò le medesime
verità, da san Girolamo fin a Paolo III: stupenda unità, alla quale
deve rifuggire chiunque s'intitola cristiano, quand'anche i pastori non fossero
sempre stati dolci e miti di cuore come Cristo; che importa se il
sole è velato a intervalli, purchè rimanga sempre lo stesso? Il giorno del
finale giudizio (soggiungeva), due anime compariranno davanti al giudice
supremo. Una dirà: «Mio Dio, nata e cresciuta in seno alla vostra Chiesa,
tenni i suoi precetti quali gli avevo ricevuti dalla vostra bocca. Venner a
me novatori, colla Bibbia alla mano, cercando sommuovere il mio cuore, svilendo
il papato, insultando alla madre nostra, predicando la disobbedienza
e la rivolta: io stetti fermo nella fede de' miei padri, nella credenza de' nostri
dottori, negli insegnamenti de' nostri pastori. Lo sfarzo d'alcuni pontefici,
lo scandalo de' lor costumi, il fasto delle dignità offuscarono bensì i
miei occhi, ma io gli obbedii senza giudicarli, io pover'anima, improntata
in fronte col peccato. Signore, eccomi a invocare meno la vostra giustizia
che la misericordia».

L'altra dirà: «Al veder i nostri preti superbi e ricchi, spesso coperti d'oro
e di peccati, montai in collera: io vissuto nella meditazione della tua santa
parola, rimasto indigente in una Chiesa, ove le mie fatiche e il mio sapere
m'avrebber dovuto elevare alle dignità, n'ebbi dispetto, e presi la penna
contro i pastori per distruggerne l'autorità: ne assalii la dottrina, intaccai
la liturgia, il digiuno, le astinenze, la confessione; esaltai la fede e depressi
le opere; domandai il tuo sangue, e l'offersi in olocausto pe' miei peccati».

Il giudice eterno che dirà? Se v'è una Chiesa, l'anima fedele non potè
peccare, mantenendone i segni, i simboli e la parola: se anche questa Chiesa,
avesse mai potuto errare, il Signore potrebbe condannare chi fallì solo

per amore ed obbedienza? Ma l'anima che inorgoglisce sol nel proprio sentimento,
che ha per patrono soltanto il proprio interno, qual ne sarà la
sorte?

E finiva esortandoli a tornar alla verità. «Se i costumi nostri vi stomacarono,
se alcuni di noi colle colpe offuscarono la fronte immacolata di questa
Chiesa, voi potete odiar noi, ma non la nostra parola e la nostra fede, essendo
scritto, Fate ciò ch'essi diranno».

L'orazione, tutta piena di sottili interpretazioni di san Paolo, è troppo
lunga perchè divenisse popolare: e tanto meno essendo latina, e finita d'artifizi
retorici e di sottigliezze scolastiche: pure va fra quanto di meglio nelle
contenzioni d'allora io abbia veduto.

Non è in tempi di commozione che alle voci concilianti s'ascolti. Si pensava
a fargli rispondere, ma tant'era la reputazione del Sadoleto, che niuno
l'osava: onde Calvino, benchè allora espulso, offrì la sua penna, e fece una risposta
famosa. In quella espone i dogmi suoi, come antichi: appartener egli
alla chiesa di san Basilio, di san Crisostomo, di sant'Ambrogio, di sant'Agostino;
e cerca infirmar l'autorità di «quest'uomo, fin dalla puerizia imbevuto
nell'arti romane, in quella officina d'astuzie e di tranelli».

Passando incognito da Ginevra, il Sadoleto cercò dove abitasse Calvino:
gli fu indicata una modesta casa e avendo battuto, il riformatore venne egli
stesso ad aprirgli in abito dimesso. Conversarono lungamente, ma l'uno non
potè convincer l'altro, e Calvino gli protestò che, nell'osteggiar la Chiesa
di Roma, non avea preso consiglio dal sangue e dalla carne, ma dal puro
desiderio di glorificar Dio e difendere la fede.

Il Sadoleto ha più d'una lettera a Federico Fregoso arcivescovo di Salerno
dissuadendolo, dallo studiar troppo l'ebraico, o almeno di preferirvi
il greco e il latino[133]. Le ragioni che adduce non contenterebbero certo
gli ermeneutici, ma provano che vi si badava.

Di nuovo Paolo III lo chiamò a Roma nel 1536; e ornatolo della porpora,
lo pose tra quelli che stesero il Consilium delectorum cardinalium[134].

Più volte dovette egli accompagnare i papi o viaggiar per affari: venerato
dapertutto, e attivissimo malgrado la tenue salute. Scriveva a Carlo
Gualteruzzi il 20 marzo 1544 come desiderasse ritirarsi dal vescovado,
«oltre che tutti i disegni e desiderj miei son oggi più che mai fossero, allontanati
dalle cure di queste cose e mareggi nostri mondani e volti allo
studio e contemplazione delle cose divine, al qual esercizio spero nella benignità
di Dio, ch'io potrò fare qualche miglior frutto, e per me e per altri,
o a questi o altri tempi, che far qui nell'altre mie azioni non mi è stato
concesso».

Finalmente morì a Roma il 18 ottobre 1547.

Altri begli ingegni ornavano allora Modena, fra' quali menzioneremo Ercole
Rangone, che fu vescovo di Rovigo, poi della patria sua e cardinale (1530):

Pietro Bertani, de' Predicatori, adoprato dal papa in affari scabrosissimi;
fatto vescovo di Fano, poi cardinale; Antonio Fiordibello, uom di moltissime
lettere, versato in ambascerie e nel Concilio, e segretario del cardinale
Polo, che recitò un'orazione De auctoritate ecclesiæ davanti a Filippo
e Maria regina quando la religione cattolica venne ripristinata in
Inghilterra. Panfilo Sassi fu portento di memoria: e avendo un poeta da
colascione recitato certi versi in lode d'un podestà, il Sassi levossi tacciandolo
di plagiario, ed avergli involato versi suoi, e per pruova li recitava;
onde grande stupore e mortificazione nel povero ciclico, finchè si rivelò
la burla. Legato a principi e nobili, al tumulto aulico preferiva il ritiro
e lo studio, talvolta lesse Dante e Petrarca commentandoli, con gran concorso
di persone. Potremmo aggiungere il famoso legista Cesare Castaldo, Camillo
Coccapani, Fulvio Rangone, il poeta Molza, e quel che vale per cento, lo
storico Sigonio.

Fra questi era assiduo Giovanni Grillenzoni, che, scolaro devotissimo
del Pomponazio, di questo raccolse le lezioni, neppur omettendo gli
scherzi onde talvolta le condiva. «Io non so, se altra patria sia tanto
obbligata ad alcun suo cittadino privato per esempj e per cose civili ben
fatte, quanto Modena è obbligata a Giovanni Grillenzone. Erano sette fratelli,
tra' quali egli non era il maggiore nè il minore; cinque avevano
moglie e figliuoli, e alcuni erano reputati, ed erano di natura fieri e bizzarri,
e incomportabili; e nondimeno tanta fu l'autorità sua verso i fratelli, che
fece, che, dopo la morte del padre loro, che fu dell'anno di Cristo 1518,
stettero tutti con la moglie e co' figliuoli in una casa, vivendo in comune
con somma concordia, senza pure una parola acerba tra loro avervi, infino
all'anno 1551, nel qual anno, morto lui, che era il legame che riteneva i
fratelli insieme, si divisero separando ciascuno sè dagli altri. Ciascuna donna
aveva la sua fante, che serviva alla camera, e eranvi le fanti, che servivano
tutta la casa per far mangiare e bucato e simili cose, e ciascuna delle donne
prendeva il reggimento della casa la sua settimana a vicenda, comandando
alle predette fanti, e ciascuna faceva far pane e bucato la sua settimana.
Mangiavano in una sala capace i sette fratelli e le cinque donne ad una tavola,
e i figliuoli maggiori; ma i minori, che non erano meno di quarantacinque
o di cinquanta, in quel tempo medesimo ad una tavola più bassa
nel cospetto de' padri, e delle madri, e de' zii, ed erano serviti dalle sorelle
più grandicelle. Mangiavano ancora alla tavola più alta con esse loro i
forestieri, i quali erano assai e continui, conciosiacosachè la predetta casa
fosse un pubblico comune albergo de' letterati e d'altre persone di valore,
che passavano per la città di Modena, e molti s'invitavano da sè, non essendo
chiamati per vedere quest'ordine e concordia, parendo loro cosa non mai
più vista e miracolosa. Niuno de' predetti fratelli era ozioso e scioperato.
Egli era medico, un altro era giudice, un altro speziale, un altro mercante

da panni di lana, un altro avea la cura della casa, e un altro attendeva a
quella della villa, e un altro era prete. E quantunque le facoltà non fossero
molte, nondimeno per l'ordine e buon governo bastavano a tanta spesa».

Parlato degli studj del Grillenzone, dell'adoperarsi ch'e' fece, perchè fosse
chiamato in Modena Francesco da Porto a insegnar pubblicamente lingua
greca, soggiunge che, quando questi dovette trasferirsi a Ferrara, «ordinò,
che in casa sua ogni giorno fossero lette a certa ora due lezioni, una latina e
l'altra greca per coloro che fossero più sufficienti, e erano stati discepoli del
Porto, e a chiunque vi voleva intervenire. E così furono interpretati i più
difficili libri della lingua latina, e fra gli altri Plinio dal principio al fine, e
i più difficili della lingua greca. Si leggeva senza pompa di parole, di prologo,
nè s'interpretavano se non i passi più difficili, sopra i quali ognuno
degli ascoltatori poteva dir liberamente il parer suo, e si faceva giudicio delle
cose lette, e specialmente delle cose de' poeti, approvandole o riprovandole.
Il qual giudicio era di gran giovamento a' giovani, de' quali alcuni sono riusciti
uomini valenti. Fu egli autore che s'ordinassero certe cene a certi
tempi dell'anno, nelle quali interveniva solamente un certo numero di
persone, che per l'ingegno potessero ubbidire alla legge delle cene, e ciascuno
della brigata faceva la sua cena, la quale, per legge ordinata e approvata
da tutti, era limitata e di quantità, e di qualità di vivande e di giuochi
e di simili cose. E in ciascuna cena era proposto alcuno esercizio ingegnoso,
come che ciascuno dovesse comporre epigramma greco o latino, o sonetto,
o madrigale sopra alcuna o alcune vivande recate in tavola, o che niuno
potesse domandar da bere se non in quella lingua che il signor della cena
prima domandava, nè domandare con quel modo di parlare col quale fosse
stato domandato o da lui o da altri altra volta; nè gli era dato se non ne
domandava; che ciascuno dovesse dire tutti i proverbj che erano intorno ad
alcuno animale terrestre o acquatico o celeste, o tutti i proverbj che sono
intorno ad un mese o ad alcun santo o ad una famiglia della città, o che
ciascuno dovesse dire una novella della vita di Tommaso dal Forno vescovo
Gerapolitano, e simili cose».

Chi così parla è Lodovico Castelvetro, bello scrittore e critico arguto, nato
pure a Modena, dove aveva imparato l'ebraico da David, giudeo modenese,
«filosofo e teologo da non sprezzare»: il provenzale da Giammaria Barbieri,
che in Francia avea studiato i trobadori, e volea dedur l'italiano dalla
costoro favella. Il Gravina attribuisce al Castelvetro il titolo di «Varrone
della lingua vulgare», e per avventura egli ci ha maggior merito che non il
Bembo; mostrò conoscere altri idiomi, e non la filiazione ma la fratellanza
del nostro col provenzale.

Più tardi egli pubblicò la Poetica d'Aristotele, con bastante erudizione,
riflessi sottili, critica assennata e franchezza di appuntare anche là dove i
commentatori non sanno che applaudire; osa criticare Virgilio; imputa a

Dante la pedanteria di parole scientifiche, inintelligibili al popolo; all'Ariosto
i plagi e l'infedeltà storica; e osò dire che in Ispagna e in Francia
v'avea poeti grandi quanto in Italia. Libertà di giudizio che scandolezzava
gli umanisti.

La presenza o il ricordo di tali personaggi doveva inanimare gli studj in
Modena; e non una vera accademia, ma una brigata di letterati vi si era
costituita, alla quale col Castelvetro appartenevano i già detti Giovanni,
Francesco e Bartolomeo Grillenzoni, don Giovanni Beretta, Nicolò Machella
medico, il dottore Filippo Valentini, Camillo Molza, Gabriele Faloppio, allora
empirico, dappoi famoso anatomista; Pellegrino Degli Erri, Francesco
Camurana, Lodovico del Monte ed altri. Aggiungiamo Francesco da Porto,
venuto povero fanciullo da Creta a studiare a Padova poi a Venezia, e rimasto
in Italia ad insegnar il greco in molte città, e alla Corte della duchessa
di Ferrara (1546).

Accoglievansi costoro alla spezieria de' Grillenzoni sul mercato delle ova,
sotto al palazzo dell'economo ducale; e talvolta erano tanti, che il passaggio
per la via ne restava impedito. Quando poi se ne levavano, mostravano
andar a prendere la perdonanza alla Madonna delle Fosse fuor città, per
continuar meglio a discorrere fra loro.

In que' ritrovi spiegavansi Dante, il Petrarca, i filosofi anche greci; e
nella inclinazione introdottasi di raffacciare la bellezza e limpidezza classica
alla barbarie scolastica, ne prendeano titolo a censurare gli scrittori ecclesiastici,
e vantare le dottrine degli eretici. Da ciò passavano a divertirsi alle
spalle de' predicatori avveniticci, che per verità si prestavano troppo alla
celia. Nel 1532 in quel duomo frà Francesco Filauro da Castrocaro, minore
osservante, pubblicò un breve di Gesù Cristo, steso secondo le formole della
curia romana, intestato Jesus episcopus ecc. e datum in paradiso terrestri,
creationis mundi die sexto, pontificatus nostri anno æterno, e confermato e
suggellato il giorno di parasceve sul monte Calvario; nel qual breve era
approvata e confermata d'autorità divina la regola dei Minori Osservanti.

Se ne rideva fuori, e talvolta fin in chiesa levavasi qualche accademico o
altro galantuomo per dire, «Cessate coteste buffonerie»; oppure, «Ciò
non è vero»; e li costringevano a scendere dal pergamo; e la cosa arrivò al
punto, che predicatori non voleano più venire in quella città.

Naturalmente si vide in ciò un'adesione alle eresie; e nel 1536 Paolo III
ingiunse al vescovo di ricercare e punir i colpevoli; nel 1539 vi mandò
un inquisitore per esaminar le case monastiche, sospette d'errori[135].

Don Serafino da Ferrara agostiniano, nel 1537 predicando l'advento in
quel duomo, si dolse cominciassero a spargersi le eresie luterane, e addusse
in pruova un libriccino, allora allora introdotto. L'aveva egli sorpreso nella
camera della signora Lucrezia Pico, vedova del conte Claudio Rangone, ed
esaminatolo coll'inquisitore, avealo deferito al vicario del vescovo acciocchè

indagasse chi l'avesse scritto, e chi intromesso. Il titolo del libro era: El
summario de la Sancta Scriptura et l'ordinario de li Christiani, qual demonstra
la vera fede Christiana, mediante la quale siamo justificati, et de
la virtù del baptesmo secondo la doctrina de l'evangelio et de li apostoli,
cum una informazione come tutti li stati debbono vivere secondo l'evangelio.
Comprendeva trentun capitoli: in fronte l'effigie dei santi Pietro e
Paolo, senza nome di stampatore o d'autore, ma pare fosse d'uno degli accademici,
i quali certo ne presero la difesa[136].

Nel febbrajo del 1538, in casa del fisico Machella tenevasi un banchetto
da nozze, quando si presentano tre trombetti sonando come allorchè s'ha da
pubblicare le gride: e due maschere, montate sopra una credenza, leggono
e commentano una carta piena di vituperj contro esso padre Serafino, per
aver dichiarato ereticale un libro, che dodici letterati di Modena erano
pronti a difendere; intanto dicevan ingiurie a donne devote de' frati, e massime
alla signora Lucrezia, la quale pensava introdur la setta della contessa
di Guastalla della perfezione, cioè un ricovero di matrone dedite alla pietà,
come le signore della Guastalla, istituite da quella contessa a Milano.

Si scoprì che i mascherati erano Antonio Bendinelli lucchese[137], tagliacantone
ch'era stato soldato sotto agli Strozzi e al Valori, poi venuto pitoccando
a Lucca, vi s'era posto maestro di leggere, indi di grammatica: egli e
un altro maestro furono arrestati, ma presto dimessi perchè que' bandi non
infamavano alcuno. Essendo però frà Serafino tornato l'anno dietro a predicare,
trovò sconciamente insozzato il pergamo[138].

Di rimpatto si applaudiva a chi paresse nelle prediche favorire le sentenze
nuove, come frà Antonio della Catellina minor conventuale nel 1539, che
fu vantato per non so quali proposizioni: del che sbigottito, egli ne fece solenne
ritrattazione. Paolo Ricci siciliano, minor conventuale e maestro di
teologia in Napoli, deposto l'abito e abbracciate molte credenze nuove, le
annunziava sotto il nome di Lisia Fileno. Venuto a Modena nel 1540, tolse
a spiegare le epistole di san Paolo nel senso nuovo. Accorreasi in folla a
udirlo, e non solo ne' dotti ma fin nel vulgo entrò il farnetico, di disputare
sulla fede nelle case, nelle botteghe, nelle chiese, allegando a casaccio san
Paolo, san Matteo, san Giovanni e altri dottori che mai costoro non aveano
veduti. Il duca di Modena fece arrestare il Fileno, e quantunque l'accademia
ne assumesse il patrocinio, fu condotto a Ferrara, ivi processato e
costretto a ritrattarsi. Nella cronaca manoscritta di Alessandro Tassoni il
vecchio, vissuto dal 1488 al 1562, leggiamo al 1540:

Eodem anno venit quidam Philenus in civitate Mutinæ, et multi Mutinenses
receperunt eum libenter, tamquam hominem literatum et doctum in
sanctis scripturis. Et cœpit legere æpistolas Pauli, et docere sanctam scripturam
occulte, idest solum eis quos sciebat esse suos fautores, quia erat
hereticus: et in civitate Mutinæ erant multi sequentes suas opiniones

etiam antequam venisset. Sed postquam venit, auctus est numerus: et
primi confirmati ab ipso sunt. Et non solum ubicumque homines cujuscumque
conditionis docti et indocti et ignari literarum, sed et mulieres,
ubicumque occasio dabatur, in plateis, in apothecis, in ecclesiis de fide
et lege Christi disputabant; et omnes promiscue sacras scripturas lacerabant
allegantes Paulum, Mattheum, Joannem, Apocalipsim, et omnes
doctores quos numquam viderant. Et cum dictus zizaniæ seminator
esset in villa Stagiæ cum aliquibus civibus Mutinæ suæ sectæ, captus fuit
a stipendiariis ducis Herculis Estensis, et missus in carcere in Castro
Mutinæ ad istantiam Inquisitionis patrum sancti Dominici. Et sic examinatus
pluries, tandem quadam nocte duxerunt eum Ferrariam, et illic
diligenter inquisitus et examinatus, tandem retractavit omnes opiniones
hereticas, subdens se Ecclesiæ catholicæ, et condemnatus fuit ad perpetuos
carceres pro pœnitentia. Nec per hoc Mutinenses sequaces harum hæresum
sunt conversi. Sed in sua obstinatione permanserunt, sed non
omnes. Verum est quod, propter metum, aliquantulum abstinuerunt se
colloquiis et disputationibus publicis. Hæc sunt retractationes dicti Phileni,
publice in civitate Ferrariæ factæ.

«Io Lisia Fileno, alias Paolo Riccio siciliano, constituto personalmente in
judicio avanti a voi, reverendo monsignore Ottaviano de Castello, vescovo
di San Leone e suffraganeo e vicario del reverendo cardinale Salviato vescovo
di Ferrara; e di voi, reverendo frate Foscherara di Bologna, inquisitore
della eretica pravità, dalla santa sede apostolica delegato specialmente,
toccando con le mani li santi Evangelji, giuro ch'io caddi; e col cuore confesso
e con la bocca quella fede, che la Romana Chiesa crede, confessa, predica
et osserva; e conseguentemente abjuro e renego ogni eresia di qualunque
condizione si sia, che altre volte abbia tenuto. Item giuro e confesso
la Chiesa Romana, alla quale tutti i Cristiani debbono dare obbedienza,
massime quanto appartiene allo spirituale, e sono tenuti tutti li Cristiani
all'osservazione di quella. Item giuro che l'uomo sia di libero arbitrio così
al ben, come al mal operare, benchè non possa operare operazione meritoria
a vita eterna senza special grazia dello Spirito Santo. Item giuro che
il Purgatorio si ritrova, per il modo che la Chiesa romana insegna. Item
che l'anima de' santi et altri giusti defunti, che con grazia del Signore sono
passati di questa vita, sono entrati in cielo a fruire le delizie del Paradiso.
Item che li santi e le sante canonizzati dalla Chiesa, le anime de'
quali sono entrate in cielo, si possono invocare in nostro ajuto, come
avvocati et intercessori nostri appresso di Dio e Cristo salvator nostro.
Item giuro che la confessione sacramentale sia de jure divino, e che li
Cristiani siano obbligati de necessitate salutis a confessare li suoi peccati
al sacerdote, e che sono obbligati all'osservanza della quadragesima e
degli altri digiuni di precetto, nel modo che la santa Chiesa comanda.

Item che la messa è tutta santa, la qual messa debbono udire così gli uomini
come le donne nelle feste di precetto, e che ci stia sino alla fine,
e non solamente sino che è finito l'evangelo. Item, che è lecito, et alcuna
volta laudabile e virtuoso far voto a Dio e ai santi; e quando
son fatti, si devono necessariamente adempiere, non essendo commutati
dal superiore. E che è laudabil cosa a dir l'uffizio della Madonna e la
Salve Regina mater misericordiæ, con altre orazioni approvate dai santi
pontefici. Conseguentemente abiuro e rinego quelle eresie dannate da
santa Chiesa, che falsamente affermano contro a quello che di sopra ho
affermato, e così ogni altra eresia».

Peggioravano la causa buona certi frati che, per gelosie d'ordine, contendevano
fra sè dal pulpito, l'uno disapprovando l'altro; e alla cautela presa
che nessuno montasse in pergamo senza licenza del vicario generale non si
badava. Tra quegli oratori fu l'Ochino, che nel 1541 al 28 febbrajo passando
per recarsi a Milano, fu chiesto di predicare in duomo, e v'attirò folla
grandissima, e l'accademia lo pregava a restar la quaresima, del che egli
non potè compiacerli.

L'avvenimento capitale in Modena era dunque il predicatore. Parlava ortodosso?
veniva fischiato. Era dissenziente? veniva applaudito, ma denunziato
e costretto a disdirsi. Fra altri, Giovanni Berettari Poliziano, modenese,
contato fra' migliori poeti e maestro in casa Molza, datosi tutto alle
sacre carte, spiegava le epistole di san Paolo con gran concorso, e disse
pure che le preghiere in latino non poteano piacere a Dio. Per questo citato
dal sant'Uffizio e non comparso, in contumacia fu condannato il 2 aprile
1541. Corse a Roma, e coll'assistenza del poeta modenese Molza, che stava
col cardinale Farnese, ebbe dichiarazione d'innocenza. Sottoposta però la
sua causa a nuovo esame, venne obbligato a ritrattare alcune proposizioni.

Soggiungiamo una lettera in proposito.



All'illustrissimo et eccellentissimo signore signor mio singolarissimo
il signor duca di Ferrara.



Modena alli 18 d'aprile 1540.


Vostra eccellenza deve sapere come questo anno in questa città si fa il Capitolo delli
frati di Santo Agostino, il qual'hora si ritrova essere principiato: e perchè pare consuetudine
che, per il tempo ch'egli dura, il pergamo della chiesa cathedrale suol
essere deputato a quella religione, il Capitolo della quale si celebra, acciochè li frati
d'essa possano predicarvi a lor piacere, egli così havendolo domandato qui questo
anno, il reverendo vicario di monsignor il vescovo ricercatone, anche dalli magnifici
conservatori, s'era contentato che essi, secondo il solito, l'havessero. E perchè si ritrovava
essere qui un frate di zoccoli, qual vi predicava, ben comportato dal precitato vicario
et con licenza sua, e per certe conclusioni quali gli erano state mandate dalli precitati
frati di Santo Agostino, per le quali s'erano scambiate alcune parole tra il precitato
predicatore di zoccoli et il frate che gliel haveva portate era nata qualche altercatione
et alteration dell'animo d'esso predicatore, per la quale pare che nella predica del venerdì

lui con qualche parola pungesse questi frati de Santo Agostino; havendone loro
inteso qualche cosa, mandarono alla sua predica di hier mattina due deli loro frati,
dali quali esso fu notato che, nelle due infrascritte cose, havesse predicato a carico della
loro religione: l'una che raccomandando lui al popolo li detti frati de Santo Agostino
acciò che gli porgesse ajuto de limosine in questo Capitolo, haveva soggionto, che, oltra
questa limosina attuale, pregava ii popolo che ne facesse anche loro un'altra spirituale,
cioè di pregare Dio che inspirasse li cuori di tutti quei frati a fare elettione de predicatori
et confessori, li quali predicassero et confessassero più catholicamente che fin qui
non havevano fatto: l'altra che, annonciando al popolo il giubileo e plenaria indulgenza
che haveva concessa Nostro Signore a questi frati per questo loro Capitolo, haveva detto:
Io credo bene che sarò forsi riputato un buffone da loro, facendomi essi annonciare quell'in
che non credono. E così essendosi per detti due frati di Santo Agostino, quali havevano
udita questa predica, riferito à tutti li altri questi due punti, vennero dopo desinare a
me alcuni de' loro, mandati in nome di tutto 'l Capitolo, li quali mi dissero quanto io ho
soprascritto a vostra eccellenza della consuetudine del deputare il pergamo del Duomo
alli frati che fanno il Capitolo, et della promissione che n'era stata fatta loro, la quale
non ostante ci predicava un frate di zoccoli, il che loro dicevano non curare però molto,
perchè poteva predicare nella loro Chiesa. Ma che ben havendo il Capitolo inteso che
nella sua predica di hier mattina il detto frate haveva nelle sopraddette due cose tassato
et infamato molto tutta la loro religione, n'haveva sentito incredibil dispiacere, et tutti li
frati se n'erano gravati, et che essi in nome de tutti erano venuti a dirmi che, desiderando
loro giustitia dalle false calunnie che gli erano state date, volevano questa mattina predicare
sul detto pergamo del Duomo un loro frate secondo l'ingiuria che da esso pergamo
gli era stata fatta, overo quando pur quest'altro di zoccoli ci dovesse predicare loro voleano
similmente mandare loro frati, li quali gli rinfacciassero tutto quello che haveva
detto della religione essere falso, mostrandosi in questa cosa molto offesi d'esser talmente
ingiuriati, che non potevano senza gran disonore lasciar di risentirsene. Io che cognoscevo
che, quando non havessi messo le mani dinanzi a questo loro animo, poteva facilmente
per questa gara nascere qualche gran seditione et disordine, non quanto fosse per li
frati soli, che quando la cosa havesse dovuto solamente passare tra frati e frati non me
ne sarei curato; ma per rispetto di quelli della terra, li animi delli quali havrebbono potuto
applicarsi qual ad una openione et quali ad un'altra, et massimamente essendovi pur
molti cervelli intelligenti et svegliati come ci sono; e però parendomi mio debito provedergli
con ogni studio, risposi loro, che di quanto mi riferivano essere stato predicato
da questo frate a carico della loro religione io non sapevo cosa alcuna, perchè non ero
stato a quella predica, nemeno da altri n'havevo sentito ragionare: ma che bene tenendo
il luoco che tenevo, l'uficio mio era di non lasciare pullulare contese nè discordie, ma di
spegnerle et conservare la unione e la pace in la città, e che ricordavo anche loro che
era cosa molto più conveniente a buoni religiosi il trattare questa cosa amichevolmente
et fra poca brigata, che esclamarne et contenderne publicamente; e che, fin che fra loro
non erano d'accordo, io non volevo che nè l'uno nè l'altro predicasse nel Duomo. Loro mi
risposero essere apparechiati a parlarne in presenza mia col precitato frate zoccolante,
e che ogni volta che lui disdicesse quanto l'haveva detto a carico della religion loro
erano satisfatti, et metterebbono la cosa in silentio. E mi ricercarono che io lo mandassi
a chiamare, il che non mi parendo de fare così improvisamente, mandai prima a chiamare
il reverendo guardiano di essi di zoccoli, il qual venuto e me insieme con un altro
frate di suoi, qual diceva essere stato a quella predica, et essendosegli comunicato la
doglianza che facevano questi frati de Santo Agostino, esortandolo a vedere d'accomodare
questa differenza, lui respose essere nuovo di questa cosa perchè non era stato
alla predica, e che quando pur esso predicatore havesse detto qualche cosa di dispiacere

alli Augustiniani, l'haveva forsi fatto provocato da colera per una mentita che gli
haveva dato quel frate che gli portò le conclusioni. Et il frate che era col precitato guardiano,
et che diceva essere stato alla predica, affermava chel predicatore non haveva detto
quelle cose del modo che le esponevano li frati de Santo Agostino. Replicavano il contrario
li augustiniani, et dicevano havere già fatto examinare molte persone, le quali erano
state alla predica, et che havevano deposto la cosa nel modo che loro la narravano, e che
se il frate di zoccoli era stato ingiuriato da alcuno delli loro, doveva modestamente dolersene
a li suoi superiori, li quali non seriano mancati di farne opportuna dimostratione,
e non in publico biasimare tutta una religione, e mettere male impressioni nelle orecchie
delli auditori, et tanto maggiormente che, come diceva il procuratore generale d'essi
Augustiniani qual si ritrovava presente a questo ragionamento, era di pochi mesi inanzi
stata fatta una constitutione da molti reverendissimi deputati da nostro signore che nel
pergamo niun frate dovesse predicare a carico d'alcuna religione: ma se si haveva notitia
che alcuno fosse in qualche errore o incredulità, si deferisse alli precitati reverendissimi
deputati. Finalmente, di parere del precitato guardiano si mandò a chiamare il precitato
predicatore di Zoccoli che dicono sia un frate Francesco Farino de Monferrato, e
così venuto dinanzi a me, li precitati Augustiniani cominciarono a replicare il sopra
detto, lui havere detto a loro carico, gravandosi delle calunnie che lui gli haveva date,
et instando che lui le negasse overo, le disdicesse, altrimenti che essi se ne risentirebbono
davanti altro più competente giudice, et non tacerebbono anche quanto incontro potevano
dire. Il prefato predicatore con molta patientia e con tutta quella consideratione
che havrebbe potuto fare, cominciò a dire che li frati adversarj dicevano la bugia, et lo
imputavano di quel che esso non haveva detto; riferendo quanto alla prima oppositione
havere simplicemente detto chel popolo pregasse Dio ad inspirare quei frati che facessero
elettione di predicatori et confessori che predicassero et confessassero catholicamente:
e non havere detto che quello non havevano fatto sin qui. Quanto alla seconda,
havere detto che se tutti li frati di Santo Augustino fossero come erano alcuni dei
loro, lui sarebbe riputato un buffone a predicare per loro quel che non credevano. Se
per la prima li Augustiniani, anchor che dicessero haverne molte prove, mostravano restare
satisfatti, poi che lui proprio s'era disdetto, sopra la seconda si dolevano di lui in
qualunque modo sel havesse detta, dicendo che fra loro non conoscevano alcuno nè
pur un solo che non credesse catholicamente, ma che tutti si riputavano fedelissimi Christiani.
Sopra questo il precitato frate cominciò a nominargli un certo frate Giulio di
Santo Augustino, qual diceva essere già stato perseguitato per incredulo; al che essi Augustiniani
respondevano che frate Giulio non era delli loro, ma era delli Conventuali.
Questo alla prima vedendo esso predicatore che li precitati Augustiniani toglievano la
sua resposta per una disdetta, cominciò ad adirarsi, et a dire che per questo lui però non
si disdiceva, ma quanto haveva detto, era ben detto e che non venisse voglia alli adversarj
d'andarsi gloriando d'haverlo fatto disdire, perchè così non era l'animo suo, et che,
anchor che lui fosse qui di transito et gli importasse il partire, voleva però predicare
ancho questa mattina acciò che li precitati Augustiniani non dicessero che, se ne fosse
fuggito, e cominciò ancho a tassare uno d'essi Augustiniani, qual ha predicato qui questa
quaresima, che havesse messo in dubio il purgatorio, come a lui era stato riferito, il qual
predicatore di Santo Augustino respose non havere mai parlato parola del purgatorio in
le sue prediche, e che quanto lui haveva predicato era stata vera dottrina christiana, et
era paratissimo a così sostentare: e quando gli fosse fatto constare d'havere mal detto,
che nol credeva ridirsi con la propria lingua. Et così essendo sin presso a sera durata
questa quistione senza pigliare forma d'acquetarsi e concordarsi, et in la quale anchor
che quei frati di Santo Augustino sempre procedessero molto costumatamente e con humanissime
parole, nondimeno quell'altro di zoccoli per il primo procedeva rottamente

et in colera, io li risolsi chiaramente che io non volevo che loro mi mettessero la città
in conquasso et in rotta con le sue discordie et suoi dispareri. E che però, quando fra
loro non rimanessero d'accordo, non pensassero alcun di loro di predicare questa mattina
nel Duomo perchè non mi pareva che l'havessero a fare così partiti da me. E sapendo
che havevano a ridursi al precitato vicario, feci tal ufitio, et tenni tal modo con
lui, che 'l dispose quel frate di zoccoli a non predicare altrimente questa mattina nel
Duomo; ove lui così non ha predicato, nè meno vi ha predicato alcuno di quelli di Santo
Augustino. Non tacerò che quello di zoccoli disse ancho questa parola; E ci sono stati
di vostri frati che sono andati vantando che monsignor Augustino, qual ha predicato
quest'advento in Ferrara, n'ha fatto fuggire don Calisto. Al che li Augustiniani resposero
che queste erano parole impertinenti e che li Augustiniani non potevano havere
detto questa cosa non appartenente a loro, perchè monsignor Augustino non era delli
suoi ma è conventuale.

Il tutto ho voluto, parendomi di qualche importanza, fare sapere a vostra eccellenza
togliendo solamente il succo e la sostanza di infinite parole che dall'una parte e
l'altra furono dette e replicate, e così questa mia glie ne sia per aviso.

La qui alligata è resposta di quella che, addì passati, vostra eccellenza scrisse all'illustrissimo
signor duca de Mantova contro quel Guido Del Fante, la qual ha fatto buon
frutto. Spero che sua eccellenza con una sua patente data in mano a questi adversarj de
Guido comette che, in qualonque luogo del suo Stato egli capiterà, li suoi uficiali gli debbano
fare porre le mani adosso et ritenerlo, il che acciò che così possa succedere, li
precitati suoi adversarj non mancheranno d'osservare tutti li suoi andamenti per farlo
incappare nella rete.

Nè altro mi occorre dire a vostra eccellenza alla qual bacio le mani.


Di vostra signoria illustrissima et eccellentissima



Umil. servitore Battistino Strozzi.




Il libretto ereticale che accennammo fu arso in Roma, e Paolo III andava
a scagliare la scomunica contro tutta l'accademia modenese, se il
cardinale Sadoleto non si fosse interposto. Sempre incline alla mansuetudine,
egli scriveva il 12 giugno 1542 al Castelvetro, che il giorno innanzi
in concistoro s'erano portati dei dubbj intorno alla fede d'essi accademici;
egli aver mitigato il pontefice: ma gli esortava con paterna tenerezza
ad attestare il loro attaccamento alla Chiesa cattolica, e dissipare i motivi di
sospetto; e avendo essi risposto com'e' desiderava, ne li congratula, e gli
esorta a diriger tutti insieme al papa una lettera protestandosi veri e fedeli
figliuoli della Chiesa romana[139].

Gl'imputati cercavano o giustificarsi o scusarsi scrivendo ad esso Sadoleto.
Il Castelvetro al 2 luglio lo assicura che il concetto che di lui porta è verissimo,
cioè che io non ho opinione alcuna indegna di cristiano vero, nè mai
mi feci, fo e farò sospetto d'opinioni nuove e non usate appresso i nostri
maggiori, uomini santissimi», e meraviglia come i calunniatori possano
brigarsi di lui, che vive tanto appartato.

Alessandro Milani[140] al 3 luglio riflette come i suoi studj sieno di lettere
mondane anzichè di sante scritture, e come ami la pace, «la quale non
potrebbe essere da maggior incomodo turbata che da quello che la novità

delle opinioni apporta»; che la vita sua «nelle cose esteriori non si
parte dalle consuetudini della sacra romana Chiesa».

Il Da Porto ai 7 luglio 1542 volgeva al Sadoleto questa lettera: «Le mie
opinioni Dio conoscitor ottimo delli umani cuori sa se nuove o sinistre le
sieno; e quando ben fossero, per il mio gran silenzio e per la natural inclinazione
mia, nemica di dar disturbo e d'offender persona vivente, non
potrebbero nuocer ad alcuno, non che facendo tutto il contrario; conciosiacosachè
io nè in opinione, nè in fatti, nè in detti mai mi sia discostato,
nè sia per discostarmi da quel che ha tenuto e tiene la Chiesa cattolica,
sì perchè mi pare che la professione cristiana lo richieda, come per
vedere che, altrimenti operando, non vi sarebbe nè l'onore, nè l'utile
mio: nè posso farmi a credere che quei gentiluomini, che alla mia disciplina
hanno affidato ed affidano il loro sangue e li loro figliuoli avessero
ciò fatto se di me avessero pur una minima suspizione d'empietade».

Con maggiore ampiezza risponde il Grillenzoni ai 3 luglio, narrando come,
dodici anni fa, capitato a Modena un crotoniate che sapeva di greco, egli,
il Castelvetro, il Falloppio ed altri sel presero a maestro. Il vulgo diede a
quest'unione il nome d'accademia, e i maligni aggiungevano che interpretassero
le sacre scritture. Venuto poi Francesco Da Porto, meglio procedettero
nello studio del greco; e ne crebbero le dicerie, quasi costui fosse non
cristiano, ma turco, e i Domenicani, «li quali non vorriano che nelle cittadi
fossero altre lettere che le sue, dieder alla lor compagnia il titolo di luterana,
e viepiù dacchè la città stessa stipendiò il Da Porto, del quale possono
rendere giustizia quanti il conoscono, e gentiluomini bolognesi e reggiani
che l'ebber in casa, e il Moroni vescovo e i monaci di San Pietro coi quali
sempre ha conversato. Ma che dirò io di me (soggiunge), il quale mai non
vidi nè Testamento vecchio nè nuovo, nè mai autore alcuno della scrittura
sacra; nè mai fu nel mio studio autore alcuno ecclesiastico, e tanto tempo
non ho, che pure una minima particella ne possa levare alla cura degl'infermi,
per poter vedere alcuna volta qualche cosa di Platone, il quale più
desidero di vedere, che d'esser in buona opinione di quelli che di me
hanno scritto male? Niente di meno sono tenuto ch'io abbia opinioni non
degne di vero cristiano; ma penso che questo proceda perchè la mia natura
è di non poter tacere le cose malfatte che io vedo nella nostra città, nè di
celare li malfattori, tra li quali mi spiacciono massimamente gli oziosi, gli
ignoranti e gli ipocriti, delli quali, se non fosse che io non voglio contaminare
le santissime orecchie di v. s. reverendissima, direi tali cose in generale
e in particolare, che quella facilmente vedrebbe che meglio starebbono le
calunnie agli accusatori che all'accusato». E prosegue narrando com'egli
impedì fosse abbruciata per strega una povera vecchia ignorante, che in
processo si contraddiceva, e non era relapsa, e domandava misericordia a Dio
con man giunte, e che pure fu sentenziata a morte, finchè il vicario non

volle riveder la causa e la liberò. «I Domenicani son quelli che non vogliono
sentire predicatori se non predicano di cose alte e filosofiche, e che continuamente
disputino sul pulpito; e se alcuno ne viene che esponga l'evangelio,
ancorchè a noi pochissimi ne vengano, quelli niente sanno appresso
di loro. Già son due anni predicò il grande frate Bernardino[141]: non si
vergognano di dire che più non predicava bene come soleva: alcuni dicevano
che troppo predicava di Cristo, e che mai non aveva nominato san
Geminiano, nè fatto disputa alcuna». Il vicario, se li sospettava di errori,
doveva chiamarli, sentirli, correggerli; anzichè denunziarli al Morone e a
Roma. E fu colpa del vicario se si lesse quel tal libretto; dopo del quale
non si è mai parlato in Modena di simili materie. Se vi siano undici o dodici
plebei che dicano qualche pazzia, che colpa è dei buoni? Che dipendenza
hanno costoro da noi, che per essi debbano esser infamati gli altri?
E finisce anch'esso ringraziando il cardinale della paterna premura con che
gli ammonisce e protegge[142].

Il papa esortò il duca di Ferrara, allora signor di Modena, a frenare
la licenza di quegli accademici; e or l'uno or l'altro chiamò a Roma per
giustificarsi.

Era allora vescovo di Modena Giovanni Morone, nato a Milano il 25
gennajo 1509 da Amabella Fisiraga e da quel famoso cancelliere Girolamo,
ch'era stato colonna degli ultimi Sforza signori di Milano, e personificazione
della politica del Machiavello.

Educato in casa, poi dottorato a Padova, Giovanni era stato dal padre consegnato
a papa Clemente VII per ottenerne denari onde riscattarsi dalla prigione
ov'era tenuto come traditore; poi dato ostaggio al duca di Ferrara per
averne altri onde mantener l'esercito di Francia. Giovanissimo, era senatore
di Milano «ch'è il primo magistrato in quello Stato e con grossa provisione»,
prima che Paolo III lo chiamasse al vescovado di Modena, promessogli già
prima[143]: ed egli avrebbe preferito continuar quella carriera, poichè «più
era quello che lasciavo e di grado nella patria mia e il comodo ed utile che
potevo sperare della presenza mia in quella, oltre l'amor della patria e della
madre e degli altri miei parenti»[144]. Nel 1530 fu mandato residente nunzio
apostolico a Ferdinando re de' Romani, onde persuaderlo al Concilio,
alla riforma, alla guerra col Turco, oggetti costanti delle missioni d'allora[145];
e il papa, non parendone abbastanza soddisfatto, forse per la sua
mitezza[146], lo chiamò a rendergli conto: ma uditene le ragioni, mentre
«credeva far residenza alla sua Chiesa e vedere potea con carità disfamar
quella città del mal nome qual ha pigliato non solo in Italia, ma ancor di
fuori di queste novità delle opinioni moderne», fu mandato alla Dieta di
Spira (1541) e a quella di Ratisbona, nella quale, stabilitosi l'interim,
restò divelta ogni speranza di riunir le due Chiese[147].

Quando nel 1542 tornò di Germania alla sua Chiesa, sbigottì dell'estensione

del male, e scriveva al cardinale Contarini a Bologna: «Qui
ho trovate cose che infinitamente mi accorano e non mi danno riposo,
conoscendo li pericoli ed essendo incerto e non sapendo come estricarmi
a salute di questo gregge, qual vorria col mio sangue poter consegnare
a Cristo, ed anche disinfamare a questo mondo, perchè ardo di vergogna
sentendo per ogni loco ove sono stato, e da ogni parte essendo avvisato
che questa città è luterana. Non si può negare che nelli frati regna
grande ignoranza, congiunta con molta audacia e con poca carità: nondimeno
vi son molti indizj che vado verificando per far poi la provvisione
qual Dio m'ispirerà».

A tal uopo voleva interrogare i sentimenti de' Modenesi circa il purgatorio,
il sacrifizio della messa, la verità del corpo e sangue di Cristo
nel sacramento, l'adorazione di esso, la confessione auriculare, l'autorità
della Chiesa in far costituzioni; l'intercessione e invocazione dei santi;
e così circa la gloria de' beati, i quali dicono non esser ancora con Cristo.
Trovandoli consenzienti colla Chiesa cattolica, leverebbe d'infamia loro e sè
dal cruccio; altrimenti, con carità procurerebbe convertirli. Pertanto il Contarini
s'indusse a stendere una confessione generale o catechismo, destinato
a tutti i Cristiani; e gli suggeriva che, pubblicatolo a Modena, il facesse
destramente accettare a tutta la terra, cercando lo firmassero i cittadini,
imitando san Girolamo che il vescovo gerosolimitano sospetto d'arianesimo
volea producesse la confessione sua.

Il Morone inviò quel formolario al cardinale Cortese, allora in San
Benedetto di Mantova: e questi gli rispondeva, approvando le proposizioni
come «cattoliche, vere e pie, scritte con gravità e dottrina grande,
che non lasciavano indiscusso alcuno de' punti che al presente vengono
in controversia»; suggeriva qualche espressione più chiara intorno alla
necessità delle opere, alla transustanziazione del pane e del vino, e alla
Grazia e al libero arbitrio: desiderava che il Morone stesso pel primo le
firmasse, onde tòrre ogni scusa a quelli ch'e' ne richiedesse, e lo facesse
segnar anche da persone non sospette, affinchè queste paressero piuttosto
dar testimonio della verità che attestazione della propria fede[148]. Ma se
ne sgomentarono gli accademici; Francesco da Porto addusse che suo padre
in Candia era malato, e se n'andò; il medico Machella passò a Venezia;
Filippo Valentini si gettò malato; il canonico Bonifacio Valentini dichiarava
voler vendere tutti i suoi libri, nè più badare alle sacre scritture,
«dacchè gli uomini da bene non possono più studiare». E tutti mostravansi
renitenti a sottoscriver il formolario, volendo aspettare quel che il
Concilio deciderebbe; onde il Morone, che pur avea suggerito questo
spediente, allora scrisse al papa per sospendere tal firma, onde non dar
motivo al mondo di credere che tutti gli accademici fossero eretici, e non
eccitare qui da piccola favilla un grande incendio, com'era avvenuto in
Germania per le asprezze del cardinal Cajetano.


Tale mitezza fe cadere in sospetto il Morone medesimo, e il papa deputava
sei cardinali sopra di ciò, un de' quali venisse a Modena a far ricerca degli
eretici. Il Morone, che era stato ornato della porpora, e mandato col Parisio e
col Polo ad aprire il Concilio di Trento, poi legato all'imperator Carlo V, e
che di ritorno era succeduto al Contarini nella legazione di Bologna[149], mutando
il vescovato di Modena in quel di Novara, rimase disgustato da siffatto
procedere, e si limitò ad adoprarsi col Sadoleto e col cardinale Cortese per
ottenere la firma de' sospetti, che intanto erano molto cresciuti di numero.
Ricusato un pezzo, alfine sottoscrissero il conte Giovanni Castelvetro, Lodovico
Castelvetro, il cavaliere Lodovico del Forno, Giovan Battista Tassone,
Girolamo Marzuoli, Angelino Zocchi, Bartolomeo Fontana, Antonio
Grillenzone, Pietro Baranzone, Bernardo Marescotti accademici; Giannicolò
Fiordibello, Gaspare Rangone, tre Bellincini, Alfonso Sadoleto, Giovanni
Poliziano, Elia Carandino, Filippo Valentino, Bartolomeo Grillenzoni, Pellegrino
Degli Erri, il Falloppio; oltre i cardinali Sadoleto, Morone, Cortese,
il nuovo vescovo Egidio Foscarari, il vicario suo, l'arciprete, il prevosto,
tre canonici, i conservatori della città[150].

Il rimedio non fu che palliativo; l'opposizione ai predicatori durò, e
quando v'andava frà Bartolomeo della Pergola minor conventuale, «che predicava
soltanto il vangelo senza mai nominar santi, nè sante, nè dottori di
Chiesa, nè dicea di quaresima, nè di digiuno, e molte altre cose che vanno
a gusto de li accademici», accorreano questi a udirlo, persuadendosi si potesse
«andar in paradiso in calze solate, perchè Cristo ha pagato per noi».
Il cardinale Morone ne fu inteso sol dopo ch'era partito, e ottenne ritrattasse
quarantasei proposizioni, e quegli il fece in modo da non mostrar pentimento;
mentre in suo favore fu stesa un'attestazione con molte soscrizioni.

Filippo Valentini era figlio di un valoroso giureconsulto; e da giovane
(a detta del Castelvetro) prometteva riuscire a molto più che non attenesse
poi. Vivo ai piaceri e in conseguenza facile ai disinganni e agli scoraggiamenti,
risolse farsi monaco, poi ne depose il pensiero; ambiva divenire vicario
del vescovo Morone, o arciprete di Modena; e sempre deluso nell'aspettativa,
invece degli Ordini prese moglie: a Padova legò amicizia col Bembo
e col Gheri vescovo di Fano, poi nel 1536 fu preso in qualità d'auditore
dal cardinale Contarini a Bologna, che l'adoperava principalmente per informarsi
della storia ecclesiastica.

Noverammo tra gli accademici Pellegrino degli Erri, versato nel greco e
nell'ebraico, e che tradusse i salmi di David (Ziletti, 1573). Narrasi che un
giorno, nella consueta spezieria, gli venisse offerto un bel fico, ed egli, postolo
in bocca, sel trovò pieno di aloe. La burla l'indispettì contro i colleghi,
e condottosi a Roma, prese servigio presso il cardinale Cortese, ed accusò a
Paolo III il Valentini come uno de' più operosi propagatori dell'eresia. Il papa
scrisse ad Ercole duca di Ferrara, in breve del 28 maggio 1545: Relatum

est nobis quod in civitate Mutinæ hæresis lutherana increbuit, et quotidie
magis increbrescit et diffunditur: quodque hujus mali author et caput
fuit et est iniquitatis filius Philippus Valentini: lo richiede che il faccia
prendere, e visitarne i libri e le lettere; sperando che, preso lui, facilmente
si freneranno i suoi complici, e si potrà riparare a questo male.

Il duca credette dover secondare quelle istanze, e lasciò che Pellegrino,
venuto col titolo di commissario apostolico, andasse col capitano di giustizia
per arrestare il Valentino; ma questi si cansò, e condottosi a Ferrara,
portò querela di calunnia; e offerta sicurtà di mille scudi, chiese di giustificarsi.
La città di Modena volle dargli una testimonianza coll'eleggerlo dei
conservatori: ma l'Erri, a cui erano stati consegnati i libri di esso, li recò a
Roma, ove il papa chiese fosse tradotto il Valentini. Questi si tenne appiattato,
e fece in modo che il vescovo principe Madruzzi lo nominasse podestà
di Trento; donde rimpatriato, fu eletto sindaco generale di Modena il 1551.
Quando scoppiò la nuova persecuzione contro il Castelvetro ve lo vedremo
involto.

Il duca pubblicò un editto ove proibiva i libri ereticali o sospetti, e il
disputare in pubblico o in privato di materie concernenti religione; pena
cento scudi la prima volta, o quattro tratti di corda; la seconda, duemila
scudi o il bando dallo Stato; la terza, confisca dei beni e anche morte. Il
duca aveva aria di volerle far osservare: laonde l'accademia si disperse.

Lodovico Castelvetro durò senza molestie in patria, fu anche dei conservatori
della città, finchè nel 1553 cominciò una turpe capiglia con Annibal
Caro, rimasta famosa anche dopo che di maggiori infamie si bruttò l'odierna
letteratura. Aveva il Caro, come addetto alla famiglia Farnese, pubblicato una
canzone in lode de' Reali di Francia, dove invitava le Muse a venir all'ombra
de' gran gigli d'oro; e per uscire dal monocordo petrarchesco, avventurossi
all'immaginoso e al ricercato; scambiando la gonfiezza per sublimità,
l'allambiccatura per finezza. Ciò ch'esce dall'ordinario lusinga facilmente
i palati meno squisiti; inoltre i devoti di casa Farnese e i molti amici del
Caro non rifinivano di esaltare quel carme; ma altrimenti ne parve al
Castelvetro, che ne scrisse una censura, e lasciolla circolare. Il Caro se ne
tenne adontato viepiù, quanto meno avvezzo; e parte egli stesso, parte gli
amici, parte egli sotto il nome di amici, gli fece risposte, che ne provocarono
altre, e tutto il regno delle lettere n'andò in fiamma. Il duca di Ferrara,
cardinali, persone di gran conto, dame gentili s'interposero di pace, ma invano;
uno all'altro i due emuli apponevano misfatti della peggior sorte, fin
d'assassinj; e viepiù facilmente si corse all'accusa, allora ovvia, d'eresia. Che
Annibal Caro denunziasse il Castelvetro al Sant'Uffizio, non n'era gran bisogno
dopo i precedenti narrati; certo esso Caro prorompeva: «Credo che all'ultimo
sarò sforzato a finirla per ogni altra via, e vengane ciò che vuole»;
e per iscritto tacciò l'emulo suo di «filosofastro, empio, nemico di Dio, che

non crede di là dalla morte»; e conchiudeva: «Agli inquisitori, al bargello
e al grandissimo diavolo vi raccomando»[151].

Fatto sta che, verso il 1555, quando lo zelo del cardinal Ghislieri rendeva
severissima l'Inquisizione, si cominciò a indagare sul Castelvetro e sui
Valentini, ma da parte di Roma, senza che nulla ne sapessero il Foscarari,
allora vescovo di Modena, nè l'inquisitore locale: e al 1 ottobre Paolo IV
scriveva al duca di Ferrara: Testimoniis multorum, qui dignissimi sunt ut
omnem eis fides adhibeatur, nobis certius in dies affirmatur esse aliquot
Mutinæ, qui hæreticis opinionibus ac pravitate adeo jam infecti sunt,
ut, nisi præsentia remedia adhibeantur, maxime timendum sit ne brevi
totam corrumpant civitatem. Pertanto lo esorta nel Signore, e in virtù
della santa obbedienza e in nome di Dio, a far subito e in silenzio arrestare
e tradur a Bologna Bonifazio Valentino prevosto del duomo[152], Filippo
Valentino, Lodovico Castelvetro, il librajo Gadaldino. La cosa trapelò, e la
città ne fu commossa; i conservatori protestarono contro quell'insolito modo
di citare, viepiù trattandosi di persone tenute per virtuose e che aveano
firmato il formulario (17 luglio 1556). Il duca esitò, poi fece metter le mani
sullo stampatore, pur protestando che, in fatto di religione, nella sua città
tutto passava in regola, e che il processo dovrebbe erigersi in Modena. Ma
Roma insistendo, il duca andò più oltre: il Valentino fu mandato a Roma,
ove in carcere ritrattossi degli errori imputatigli: il vecchio Gadaldino,
accusato di aver venduto libri infetti, fu poi rilasciato, e morì a Modena
di novant'anni nel 1568[153].

Il succeduto duca Alfonso proteggeva il Castelvetro e il Valentino, e pare
impedisse di pubblicare la scomunica, che contro di essi avea lanciata il vicelegato
di Bologna. I due fuggirono, nè del Valentino ci risulta altro. Ma il
Castelvetro visse nel Ferrarese fin al 1560, sperando, col favore del duca,
ottenere gli si facesse qui il processo; poi si condusse a Roma, con licenza
e calda raccomandazione di esso duca, che scriveva al suo ministro: «Messer
Lodovico Castelvetro viene a Roma per giustificarsi di alcune imputazioni
di eresia. E perchè egli ci è grato suddito e servitore, e, per quel
che ci viene riferto, perseguitato ingiustamente da malevoli, ve lo raccomandiamo
acciocchè voi l'ajutiate e favoriate perchè non sia straziato e
tenuto sulla spesa, nè fatto di peggior condizione degli altri che si sono
presentati al sant'Uffizio».

Quivi fu sostenuto non in carcere, ma nel convento di Santa Maria
in Portico, con libertà d'aver seco il fratello Giammaria, e di praticare
con chi volesse; e ne cominciò l'esame frà Tommaso da Vigevano, cancelliere
dell'Inquisizione. I modi erano probabilmente quelli de' subalterni
processanti: gli s'incutea spavento se non confessasse quella che
voleasi verità; laonde preso da terrore panico, egli fuggì. Il cardinale
Farnese al duca Alfonso suo nipote scriveva l'11 dicembre 1559: «Il Castelvetro

essendosi costituito a' dì passati per purgare le imputazioni che
gli erano date, ed avendo ottenuto per precipuo favore di poter difendere
la causa sua fuor di prigione, se ne fuggì da Roma, subito che fu dato
principio all'esamine suo. Il che sendo parso a questi reverendissimi segretarj
della santa Inquisizione una tacita condannazione di se stesso,
hanno proceduto contro di lui con quei termini che sono soliti contro
di un convinto».

Pensate se il Caro e gli altri nemici ne profittarono per sollecitare la
condanna! La quale era stata pubblicata dalla sacra Congregazione il 26
novembre 1560, dichiarando che, come eretico fuggitivo e impenitente, il
Castelvetro incorreva in tutte le pene spirituali e temporali stabilite; chi
potesse averlo l'arrestasse e inviasse prigioniero a Roma: ne fosse bruciata
l'effigie.

Il Castelvetro ricoverossi a Chiavenna, terra de' Grigioni, e non pare
abjurasse alla fede materna; anzi chiese perdono al Concilio di Trento; ma
il papa esigeva si presentasse al sant'Uffizio di Roma.

Giammaria Castelvetro non era reo che di aver accompagnato il fratello
nella fuga da Roma, poi nell'esiglio; pietà, non colpa: laonde alle sue
istanze condiscendendo, fu rimesso in patria[154].

Francesco da Porto, itosene da Modena, ricoverò alcun tempo nel Friuli,
indi a Chiavenna, finchè risolse andar all'antica sua protettrice Renata di
Francia: ma passando da Ginevra, fu pregato a prendervi stanza e cattedra,
con buona provigione. Tornò egli dunque a Chiavenna per levarne la sua
famiglia, e persuase il Castelvetro d'andarne con lui, come fece. La Renata,
appena seppe esser Lodovico a Ginevra, gli scrisse invitandolo a sè con
larghe promesse. Ma egli, vecchio e sofferente d'un penoso scolo d'uretra,
non si credette in grado di viaggiare, neppur nella lettiga che la principessa
gli offriva; alla quale rimandò il denaro, che per tale occorrenza essa gli inviava
con nuove istanze. Pure si mosse da Ginevra, e, sebbene il Muratori
lo neghi, dimorò due anni in Basilea, leggendovi Dante, la Poetica di Aristotele
ed altri autori. Sperò poi aria e vitto più conveniente a Lione, e vi
si badò due anni, ma ecco scoppiar le guerre civili, causate dai dissensi religiosi;
da un'invasione fuggendo, fu côlto dalle truppe, e spogliato d'ogni
cosa, fin de' libri e de' manoscritti. Trovò poi a Vienna protezione da
Massimiliano II d'Austria, al quale dedicò la sua Poetica, ch'erano appunto
le lezioni, raccolte da' suoi scolari. La peste lo cacciò anche di là, onde si
rimise a Chiavenna, sotto la protezione di Rodolfo Salis, colonnello dell'imperatore,
gran fautore della Riforma fra i Grigioni. Colà morì, e gli fu
posto quest'epitafio:




D. O. M.

Memoriæ

Lvdovici Castelvitrei mvtinen

sis viri scientiæ jvdicii mo

rvm ac vitæ incomparabilis

qvi dvm patriam ob improbo

rvm hominvm sævitiam fvgit

post decennalem peregrin

ationem tandem hic in libero

solo liber moriens libere qvie

scitanno ætatis svæ LXVI salvtis

vero nostræ MDLXXI feb. XX.


Quel monumento fu fatto risarcire nel 1791 da Federico Salis, aggiungendovi
un busto del Castelvetro, e collocandolo nel giardino suo, dove,
mutati padroni, lo vediamo tuttora[155].

In questi processi non compare mai Pietro Lauro modenese, che tradusse
i Colloqui di Erasmo, e li pubblicò a Venezia il 1549, dedicati «alla illustrissima
e virtuosissima principessa M. Renata di Francia, duchessa di
Ferrara».

Parrebbe a credere che le severità usate estirpassero l'eresia, tanto diffusa
in Modena[156]. Ma nel 1825, a Verdeda in quella campagna, smurandosi un
uscio in un casino del conte Prina ch'era stato dei Castelvetro, fu trovato pieno
di libri e di carte. Non credendole di verun pregio, le carte furono disperse,
nè il padrone potè raccorne che alcune, le quali consegnò all'arciprete del
Finale; e questi, conosciutele ereticali, le bruciò. I libri furono venduti alla
biblioteca di Modena, che allora per la prima volta accolse la Bibbia tradotta
da Lutero[157]. Alcuni portano postille di man del Castelvetro. In uno
era inserto manoscritto il Tre per uno di G. M. Barbieri, che fu poi pubblicato
dal Valdrighi con una prefazione dove è raccontato questo scoprimento.
Qualche stracci di carta, che i curiosi poterono raccogliere, fanno supporre
un'opera inedita del Castelvetro di materia religiosa, e il suo carteggio con
Lutero, Calvino ed altri eresiarchi. Ciò proverebbe come e il Muratori e il
Tiraboschi stessero fuor del vero allorchè, per amore di compatriota, tolsero
a purgarlo da ogni imputazione ereticale.

La Dichiarazione del pater noster e modo d'ascoltar la messa, libretto
di gran pietà e più volte ristampato, credesi del Castelvetro, il che lo farebbe
porre fra quei timorati di cui dicemmo nel XVII discorso. Ma pare
avesse tradotto i Luoghi comuni di Melantone[158]. Un Libricciuolo dell'autorità
della Chiesa e degli scritti degli antichi, volgarizzato per
Reprigone Rheo con l'aggiunta di alquante chiose, si trovò nell'archivio
di Castel Sant'Angelo, con nota contemporanea che indica fosse di
man propria del Castelvetro, nel che fa appoggio la conformità dello stile.


In sue opere posteriori appajono proposizioni ereticali, o almeno dubbie:
ma chi assicura non sieno state interpolate dagli editori dopo la sua morte?

Quanto abbiam narrato rimane viepiù illustrato dal processo che dicemmo
essersi mosso al cardinale Morone. Non è fuor dell'ordinario che d'una colpa
siano imputati coloro che più se ne mostrano alieni; di calcoli sbagliati un
astronomo, di solecismi un letterato, di spia un gran patriota. Inoltre gli
accademici avran dato opera (altro fatto consueto) a persuadere che il cardinale
Morone la pensasse con loro: la natura sua, che lo rimovea dalle persecuzioni,
somigliava a connivenza; talchè uscì voce che poco bene sentisse
della fede. Nato un sospetto, mille inezie lo convalidano, creando quella
tirannia che dicesi pubblica opinione; pure Giulio III, che lo avea deputato
alla dieta d'Augusta nel 1555, si doleva che l'Inquisizione «per malignità
e invidia del papato» molestasse il Polo e il Morone, e si faceva
informare del processo, e dava del poltrone agli accusatori, e ne istruiva
il Morone stesso. Ma succeduto il rigoroso Paolo IV, questi il fe chiudere
in Castel Sant'Angelo nel giugno 1557, col Sanfelice vescovo della Cava,
il cardinal Polo e il vescovo Foscarari di Modena, e prendere ad esame.


Pietro Paolo Vergerio pubblicò gli articoli delle accuse contro del Morone,
se pure è di lui il libretto anonimo recato nelle Wolfii Lectiones memorabiles.
Ed erano, che, immemore della propria salute e ingrato al papa che
l'aveva beneficato, aspirava solo a conoscere la genuina dottrina di Gesù
Cristo, e avea detto a un tal prelato che l'articolo della giustificazione per
mezzo della fede era stato rifatto prima e dopo il Concilio di Trento[159].

Mentre stava al Concilio, scrisse al suo vicario di Modena dichiarasse
al popolo che egli avea fiducia soltanto nel sangue di Cristo; e un'altra
volta, desiderare a suo nome raccogliesse tutti i preti ch'erano soliti ricevere
le confessioni, e spiegasse che, non già il prete, ma Cristo assolveva[160];
della qual lettera molto eransi rallegrati i Luterani di Modena, e dissero:
«Ringraziato sia Dio che il cardinale è divenuto de' nostri».

Professava che il papa non va obbedito come vicario di Cristo, ma come
principe temporale[161]; che le buone opere, ancorchè fatte in grazia di
Dio, non son meritorie, e ch'egli stesso praticandone alcune, come il celebrar
la messa, meritava l'inferno. Un predicatore, che a Modena annunziava
la giustificazione in senso contrario a quel di Lutero, e che le buone
opere fatte in grazia di Dio meritassero l'eterna vita, e' riprovollo e lo
rinviò dalla città: ad uno che passava per luterano accordò che predicasse
sopra la giustificazione, l'invocazione dei santi, la predestinazione ed altri
punti, giusta le opinioni di Lutero, purchè non toccasse del sacramento: a
un altro, che predicava l'invocazione dei santi, ingiunse di predicare Cristo
solo e il suo vangelo, non molti meriti e molti santi: e informato che alcuni
monaci eransi scandolezzati perchè non avesse fatta profonda riverenza a
reliquie, li disapprovò, meravigliandosi le tenessero in tanta venerazione:

come disapprovò altri frati, che ad alta voce aveano cantato, Regina avvocata
nostra, prega per noi.

Conversando con un dotto monaco, espresse circa l'adorazione della santa
Croce un'opinione ereticale.

Interpretando quelle parole «Non devesi eccitar una nazione contro l'altra
colla guerra», pensava non fosse lecito far guerra.

Teneva presso di sè e leggeva opere di eretici, e le dava leggere; si affaticò
a distribuire il libro del Benefizio di Cristo, e diede ordine ad un librajo
eretico o sospetto di venderne, e darne anche a chi non li pagasse, chè lo rifarebbe
egli. Ricevette in casa eretici e persone sospette d'eresia, e ne aveva
per servi; teneasi intimo con altri, particolarmente con certi prelati, e
dava denaro a poveri ereticanti o sospetti; altri favoriva; particolarmente a
Bologna promise non sarebbe nulla decretato contro di essi, nè verrebbero
arrestati, giacchè anche Iddio li tollerava.

Tali imputazioni leggiamo in fatto nel suo processo; aggiungiamo,
diceasi aver egli pensato cattolicamente finchè non andò al Concilio, ove
per via il........[162] l'assalse con robusti argomenti, ai quali applaudiva il
Polo; e che avesse traviato si fu certi allorchè, tornato a Modena, si
scusò con que' cittadini d'averli perseguitati come luterani; al Salmerone
che predicava con perfetta ortodossia disse, «Annunziate Cristo, e non
mi state a insistere su cotesti meriti de' santi o nostri»; e lo fe rinviare,
mentre invece mandò Bartolomeo Pergola frate minore, conosciutissimo
luterano che disse molte cose scandalose, asserendo che «monsignor
Morone avealo spedito là perchè predicasse Cristo nudo, e non
tante novelle e tanti meriti»: ed esso Morone durò poi fatica a salvarlo da
persecuzioni[163].

Quando fu messo legato a Bologna, il Soranso vescovo di Bergamo e
monsignor Carnesecchi[164], entrambi condannati poi d'eterodossia, scrissero
ai fratelli di colà congratulandosi di sì bella scelta, e che non la guastassero
con imprudenze. Il Morone in fatto ai Luterani di colà promise non eseguir
ordini che a loro danno venissero da Roma, senza prima avvertirli; anzi
professava non doversi i dissidenti perseguitare, bensì imitare Dio che potrebbe
farli morire di subito, eppur li sopporta: e forse chiamiamo luterani
di tali che son migliori di noi.

Della giustificazione parlava, non come si definì a Trento, ma come erasi
accordato il Contarini coi Luterani in Germania[165]; e de' meriti de' santi
in modo, che pareva escludere l'efficacia delle opere e il libero arbitrio; dolersi
che i frati volessero esaltar la Madonna più che Gesù Cristo[166].

Il processo apertogli[167] noi scorremmo con quello stringimento di cuore
che cagiona il vedere anche allora tutte le sevizie e le arguzie che, in
questi giorni di terrore e d'eccezioni, si usano sia da' denunziatori, sia dai
giudici inquirenti. Questi rimuginarono attentamente tutti i libri e le

carte del cardinale; e colla atroce finezza dei moderni lo chiamavano a
render ragione d'ogni periodo di lettere sue e d'altrui, di note marginali,
di ogni ambiguità d'espressioni, benchè in iscritture di dieci e più anni
prima. Quanto agli accusatori, molti non adduceano che voci vaghe, presunzioni,
il dirsi universalmente e altre frasi, nulla più attendibili che le
insinuazioni degli odierni giornalisti[168].

Altre però erano accuse, come oggi dicesi, dirette: e principalmente il
Pergola imputò dapprima il Morone, dappoi si ritrattò, infine sostenne di
nuovo che opinava erroneamente; che fu pervertito dal Polo; che a lui
diede il comando di predicar Cristo nudo.

Altri dicevano avesse disapprovato alcune pratiche; giudicato superstizioso
il prender la misura della cattedra di san Pietro, che si mette fuori nelle
solennità in Vaticano[169]; le quali misure poi vendeansi per cingersene le
donne di parto: d'aver detto che «ai Germani avevamo dato noi stessi molta
causa d'esser diventati eretici, e se Roma fosse rassettata, facilmente essi
potrebbero tornar alla fede»; e che il cardinale Polo «vorria levar via in
gran parte la cancelleria, la penitenzieria in grandissima parte, e si facesse
vescovi che sapessero predicare e che le parrocchie non si dessero a cortigiani,
e si lasciasse tutta la sua giurisdizione libera a' vescovi, e si facesser
uomini degni di stare al vescovado, secondo si faceva nella Chiesa
primitiva».

Un superiore dei Domenicani, che dal Morone era stato chiamato ad assisterlo
in Modena, depone che una volta questi «disse alcune cose de oratione
crucis, che non stavano secondo la verità della santa fede, e vedendo io
che il padre maestro non diceva nulla, dissi io: — Monsignor, queste cose
che dice son contrarie alla fede. — Rispose: — Io mi rimetto, e in fatti so
poco di queste materie. — Soggiunsi io: — Però vostra signoria reverendissima
non ne sapendo, non ne debbe ancor parlare perchè non erri e
non sia notato; e come amorevole della signoria vostra reverendissima,
gli voglio dire che sia più cauto per l'avvenire, che non si guadagni nome
di luterano: massime che io ho inteso dal padre reggente di San Domenico
che vostra signoria reverendissima mostra non sentir bene de' santi, non
avendo fatto quella riverenza al corpo di san Domenico che fanno gli altri,
non inginocchiandosi in terra. — Rispose: — Io vi ringrazio, e cercherò
non dare materia di esser reputate nè luterano, nè altrimenti eretico, ma
vi dico bene che, quanto alla riverenza di quel corpo, parmi aver fatto
quanto ero debitore. Mi son bene come scandolezzato de' vostri frati, uomini
altrimenti dotti e savj, che faccino più riverenza al capo di san Domenico
che al corpo di Gesù Cristo, con tener più lampade e torcie accese,
che quando si mostra il santissimo sacramento. E vedendo io tutti li frati
inginocchiati quando mi mostrarono il detto capo, dissi fra me, Non si
potrebbe mostrare maggior riverenza al santissimo sacramento, di quella

che ora fanno a questo capo: e per questo io stetti in piedi con la berretta
in mano».

Quel voluminoso processo ci somministrò non poche notizie, e qui tenendoci
a Modena, aggiungeremo come Domenico Morando, parroco della pieve
di San Jacobo cremonese, scrivesse lunghe lettere al vicario del vescovo
di Modena: in una delle quali informava che, nella settimana santa, poche
fosser le confessioni e sprezzati gli uffizj; e mentre facea l'acqua battesimale,
fu sparata un'archibugiata per la finestra, e la palla giunse fino all'altare,
con grande turbazione di quanti erano in Chiesa. Il secondo giorno di Pasqua
altri diedero ferite ad un poveretto disarmato avanti la Chiesa, e perchè
si rifuggì in Chiesa, voleano seguitarlo colà; «e son gente che teme nè Dio,
nè gli uomini, nè possono patire di udir la verità, e turbano quei che
vorriano udirla: ma son soli tre o quattro. Il signor Iddio mi fe conoscere
che non vuole ch'io dipenda dagli uomini, perchè quelli che io pensava
mi dovessero esser favorevoli alle cose buone, mi hanno fatto maggior
contrasto, perchè non ho voluto che nella casa della Chiesa si faccia un
luogo disonesto, e che non voglio far giocare in casa, far banchetti e
simili cose». Questo l'aprile 1541. In un'altra del 7 gennajo:

«Pare che in Cremona[170] e fora de Cremona sia molto di questa infermità
(luterana).

«Ragionando con don Geronimo, e domandandogli che dottrina avesse
insegnato a questi uomini, mi rispose: — Io ho predicato lo evangelio.

«Io volendo pur intendere di più, gli domandai se aveva predicato alcuna
dottrina di questi presenti tempi. Mi disse: — Io gli dissuasi la peregrinazione
e il visitar le statue e immagini. — Domandandogli se del sacramento
dell'altare avesse detto alcuna cosa, rispose: — Io gli ho predicato
che quella è una memoria delli benefizj che da Gesù Cristo avemo ricevuti,
e di questa cosa ne ho parlato con monsignor (Morone), che ancora
lui è della medesima opinione. — Domandandogli se lui avesse detto che
realmente nel sacramento ci fosse il corpo di Gesù Cristo, e se era la
transustanziazione, mi disse non gli aver detto alcuna cosa, perchè stimava
questi uomini non intendere. È ben vero che non teneva la lampada
accesa innanzi al sacramento».

Esso vicario di Modena al Morone a Bologna, scriveva il 1 marzo 1541:

«Per quanto intendo, la setta va perseverando, e moltiplicando, ma
nullo viene a denunziare. Io ne ho dato avviso a Roma mediante il nostro
monsignor Giovanni Battista Guidobono, con quella cautela che io non
fossi scoperto, avisando il parer mio circa la provisione».

Aggiunge che, non potendo aver eretici a predicare, fanno letture; col
che si disturba la città e la religione. Molto s'occupa de' predicatori, e d'un
Agostiniano che «se io lasciava perseverare, si moltiplicava tanto la setta
che avrebbero evacuato l'udienza del Duomo, perchè la setta andava

invitando, esortando, pregando, praticando le persone che andassero a
Sant'Agostino alla predica».

E al 26 ottobre 1540:

«Tutta quella famiglia (della Lucrezia Pica, vedova Rangoni) ho veduto
molto familiare e di stretta pratica con messer Bonifazio, il qual è reputato
luterano perfetto: s'è posta a studiar il Testamento Nuovo, e farsi leggere
da certi forestieri che sono reputati luterani, che andavano sin da questa
quaresima in quella o quell'altra bottega a subornar di quelle materie rancide
luterane, talchè questa città è molto infamata. Non per questo che alcuno
sia venuto mai a far una minima deposizione, se non che generalmente
si diceva di questo e quello... Due volte io ho fatto dire a messer
Bonifazio di queste eresie che intendo che 'l va diseminando lui e quel
santo clerico, suo servitore in casa per maestro delli suoi putti; il qual
santo in sacristia pubblicamente diceva dell'officio che non si debbe dire».

Fra gli altri ministri dell'Anticristo «vi erano due. Un siciliano per nome
Fileno, o Paolo; si varia il nome a suo modo; già frate predicatore di san
Francesco sfratato, fuggito da diverse parti, che ha processo sopra di lui di
omicidj e di eresia, ed è fuggito da Bologna, ed è stato preso qua sopra il
Modenese, che andava sovvertendo li villani in un castello dove il duca ha
mandato un frate di San Domenico che lo esaminasse insieme coll'inquisitore
di Bologna. Io con bel modo me li voleva pur ingerire, ma quello di
Bologna dice ch'è del suo Foro, per aver già cominciato il processo in
Bologna contro costui; promettendomi che, se accuserà alcuno di questa
diocesi, me lo notificherà perchè io possa fare il debito mio.... Non manca
intercessori per questo ribaldo, li quali dicono che ben si veda non fosse
calunniato per esser dottissimo nella scrittura e nella dottrina platonica.

«L'altro simile era ancor lui alienigeno, ed è scappato, e faceva il medesimo
ufficio luteranesco, e di nome era il Turchetto, figliuolo d'un
Turco aut Turca, il quale era carissimo a questi accademici: però andava
a insegnar l'evangelio a monsignor Bonifazio....

«Sono due frati: l'uno tutto spirito audace, letterato, mandato dal
duca; l'altro vecchio pratico in inquisizione, animoso, di buona casa di
Bologna».

In altra del 21 aprile 1541:

«La setta va pur (ut audio) perseverando, se il signor duca non se
muove; credo ben che, se gli fosse denunciato alcun colpevole, si risentirebbe,
ma nullo vuol esser delatore nè a noi, nè all'inquisitore».

In sì lunga prigionia e con tali procedure ognuno s'immagina quanto
dovesse soffrire il cardinal Morone, a cui, oltre le interrogazioni a voce,
fu data facoltà di vedere le accuse appostegli (sempre tacendo il nome
de' testimonj) e porre in iscritto la propria difesa. Questa abbiamo noi, e
non crediamo superfluo il qui pubblicarla, per quanto estesa:



Alli 12 di giugno 1557 sono venuti da me nel castello Santangelo di Roma li reverendissimi
et illustrissimi signori miei cardinali di Pisa, Reomano, Spoletano e Alessandrino,
mandati da nostra santità papa Paolo IV, li quali si condolsero meco del travaglio
nel quale era per conto della religione, e mi esposero il paterno animo di sua santità,
esortandomi a dire tutto spontaneamente e con verità, perchè andando sinceramente, se
avesse avuto bisogno di grazia, sua santità non mi saria mancata.

Io prima pregai Dio benedetto per amor del suo unigenito figliuolo Gesù Cristo nostro
salvatore volesse spirarmi a dire tutto quello che fosse a onore e gloria della sua divina
Maestà ed a salute dell'anima mia ed a soddisfazione della santa e retta mente di sua
santità e delle loro signorie reverendissime. Da poi mi offersi a dire ingenuamente tutto
quello che mi fossi ricordato; e ridussi a memoria a monsignor reverendissimo Alessandrino
che, prima ancora io mi era offerto a farlo, e dal principio del pontificato di sua
santità l'avevo ricerco alcuna volta, come spero sua santità ne abbia memoria.

Dissi di poi che io era nato tra cristiani, sotto l'obbedienza della santa sede apostolica
e della santa romana Chiesa, madre e maestra di tutte l'altre chiese, e che io
volevo morire in quella, sottomettendo sempre ogni mia non solo azione ma parere e
sentimento alla correzione sua, non essendomi con la volontà mai partito da essa, nè
volendo partire in modo alcuno, con l'ajuto di Dio. Il che di nuovo replicai, essendo certissimo
che nessuno si può salvare fuori di questa sacra romana Chiesa, di cui ora è
presidente e capo papa Paolo IV, vicario di Cristo in terra e successore di san Pietro.

Aggiunsi che io non era nè teologo nè canonista, ma più presto ignorante, e che
naturalmente io aveva poca memoria, la quale ancora per li accidenti e travagli miei
continui era fatta minore; e però pregai detti reverendissimi signori volessero dirmi come
potessi in tutto soddisfare nel presente negozio, perchè io era prontissimo a dire tutto
quello di cui mi fossi ricordato.

Ricordai ancora con ogni reverenza per testimonio del buon animo mio nella religione,
che, avanti che entrassi in conclave, e dopo che fui entrato, sempre io fui risoluto
per il servizio di Dio e per l'affezione che io portava alle rare virtù di sua santità, di
favorire la promozione di sua beatudine, come feci, ed è notorio. Il che non avrei fatto
conoscendo il zelo di sua santità, se avessi avuto l'animo pravo nelle cose della religione.
E così cominciai a dire spontaneamente alcune cose, le quali con altre ancora saranno
scritte qui, come fui esortato a scrivere da quelli reverendissimi.


Delli libri Eretici.


Io son stato nuncio tre volte in Germania, mandato da papa Paolo III, ed un'altra
volta ci sono andato legato, mandato da papa Giulio III: tre altre volte sono stato legato
del detto papa Paolo III al concilio di Trento nel 1543, se ben mi ricordo; al governo di
Bologna, e all'imperatore per trattare la pace col re de' Francesi. Ho avuto in quelle
legazioni facoltà amplissime, secondo si soleva avanti che nostro signore moderno le restringesse.
Stando la prima volta in Germania, perchè si trattava di fare il Concilio,
misi insieme tutti i libri luterani e di altri eretici che potei avere, per farli studiare dai
Cattolici, e cavar gli articoli falsi acciocchè, facendo il Concilio, si potessero più facilmente
impugnare. Ed a diversi teologi detti o libri o denari per comprarli e fare gli
estratti: della qual diligenza nacque che furono poi scritti molti libri contro a' Luterani,
da diversi Cattolici di Germania, li quali si trovano ancora, come da Giovanni Fabro
vescovo di Vienna, da Alberto Piggio, dal Cocleo, dal Casio ed altri.


Ritornando in Italia la prima volta, passando per Trento, il reverendissimo Tridentino
vecchio sapendo questa mia diligenza, me ne dette degli altri, che egli aveva raccolto
per il medesimo effetto, desiderando che nostro signore facesse fare la medesima fatica
in Italia da qualche buoni teologi. Questi libri furono condotti a Modena, e perchè io
veniva con diligenza a Roma, e non avevo comodità di farli portar meco, li feci riponere
in un monastero di monache in una cassa inchiodata, perchè non andassero in mano di
altri, e venuto a Roma fra le altre relazioni ch'io feci a sua santità fu dell'ordine detto
di sopra, domandandole a chi voleva si dessero li libri avuti dal cardinal di Trento. La
quale mi disse che li tenessi così sinchè deliberasse. E stato alcuni pochi giorni in Roma,
fui licenziato per andar in Lombardia a dare ordine alle cose di casa, ma perchè quasi
importunamente aveva ottenuto licenza di venire in Italia, sua santità mi comandò che,
quanto più presto poteva, ritornassi, il che feci, e fui rimandato in Germania, da onde
ritornai la seconda volta in Italia, chiamato da sua santità, e passando per Modena feci
portar libri dal monastero nel vescovato, perchè dubitai che non fossero aperti nel monastero.
E li lasciai nel vescovato e trovandosi sin allora, se ben mi ricordo, frate Reginaldi
da Mantova bonissimo cattolico e dotto, gli diedi le opere del Pelicano, le quali io
feci legare a Modena, con altri, acciocchè levasse fuori le eresie, nel che il buon padre
si è affaticato alcuni giorni: dopo mi disse che non gli bastava l'animo di fornirlo, perchè
li volumi erano grandi e pieni d'eresie. E per venire al fine dell'istoria di questi libri,
essi con alcuni altri furono condotti qui in Roma, ove io ne feci legare qualch'uno e ne
lessi parte, e ultimamente li mandai nella libreria apostolica per mano di messer Guglielmo
protonotaro, e non so che ne sia rimasto alcuno in casa mia, benchè non ho
fatto diligenza di cercarlo; se non che ho ritenute alcune bibbie ebraiche, con la traduzione
dell'Amastero, avendo etiam ritenuto tutte le altre bibbie che aveva, le quali
credo siano sei o sette di varie sorta, perchè, per intendere meglio la scrittura secondo
la lettera, ho sempre avuto caro aver diverse traduzioni per confrontarle insieme.

Questi andamenti de' libri possono avere partorito qualche ombra presso molti,
massime presso libraj e legatori ed altri che sapevano od avevano inteso che io li aveva,
ma non sapevano ch'io li poteva avere, e la causa.

Ma perchè dal leggere di questi libri, avea ben conosciuto con quanta arte gli eretici
porgevano il veleno nei suoi scritti, più volte feci istanze a papa Paolo III che revocasse
tante licenze ch'erano uscite di tenere detti libri, e proibisse alla penitenzieria che non
desse più licenze, e più volte lo ricordai al reverendissimo Santa Croce, al quale stava
vicino in capella e concistoro; e sua signoria reverendissima mi diceva che la medesima
opinione era delle soprastanti alla santa Inquisizione, e credo anche averne parlato più
volte al reverendissimo San Jacobo.

Non resterò di dire, che essendo legato in Bologna, ebbi per spia che una suma di
libri luterani di passaggio erano portati a Lucca: con gran diligenza la feci intercipere,
e la mandai all'Inquisitore che si chiamava frate Leandro, col nome e cognome nella
lettera che portava il mulattiere a chi andavano.


Della giustificazione.


L'ultima volta che fui mandato in Germania da papa Paolo III alla dieta di Ratisbona,
nella qual venne legato il reverendissimo Contareno, designando l'imperatore di
accordar insieme la provincia della quale, stando rimossa e piena di mutui sospetti, non

poteva valersi nelli suoi bisogni, fu proposto un libro da sua maestà, sopra il quale da
parte de' Cattolici furono designati dodici, quattro per nostra santità, quattro per l'imperatore,
quattro per li principi cattolici, se la memoria non m'inganna. Li nostri furono
con il reverendissimo legato, il maestro di sacro palazzo, che fu poi il cardinale Badia,
Alberto Piggio ed il dottore Scotto cieco, che fu poi arcivescovo. Per l'Inquisizione furono
certi Spagnuoli, tra' quali mi ricordo un dottore Ortizo e del Maluendo, e due che
non mi ricordo. Per li Cattolici fu il Groppero, e monsignor Giulio Fulgo, ora vescovo
nurembergense, e il dottore Ecchio, e credo il Cocleo. In questa deputazione fu trattato
l'articolo della giustificazione, e fu concordato come si può vedere nel libro stampato
nelli atti de' Comizj Ratisbonensi, il quale è nel mio studio.

Io sempre fui presente al trattato, come nuncio, non come teologo, e non parlava:
e benchè sentissi dire dopo varj pareri di questo articolo, nondimeno, sapendo non esser
alcun altro risoluto per migliore, mi tenni a quello. Fra poco tempo nacque che Luterani
cominciarono a scrivere che il colloquio avea risoluto quell'articolo in favor loro,
stando il senso di esso che pareva si potesse interpretare variamente, e li Cattolici scrivevano
al contrario, e furono fatti diversi libri. Io, che mi ero trovato presente al trattato,
e sapeva che i nostri deputati erano dotti e reputati cattolici, quando mi occorreva
ragionarne difendevo questo articolo, perchè mi pareva si potesse difendere, essendovi
dentro, se ben ne ricordo, che quella fede per quam justificamur, est fides viva et efficax,
quæ per dilectionem operatur. Di poi nel fine del capitolo vi era che a questa si doveva
aggiungere la dottrina dei sacramenti e delle buone opere, e ho sentito dire da molti
dotti che stava bene, e così mi stetti sino alla conclusione fatta nel Concilio Tridentino
sopra detto articolo, ed allora mi fermai nella determinazione di detto Concilio. Se ben
non è stata fatta sin ora l'approvazione autentica del papa di quel Concilio, senza la
qual si sa che i Concilj non sono validi. Nondimeno, come io ho detto, mi acquietai a
quella, e sempre l'ho tenuto e tengo e terrò col divino ajuto, sin ch'io viva, se la Chiesa
non mutasse che non credo.

E perchè mi è stato ricordato da questi reverendissimi, li quali sono stati da me, che
debba pensar bene se mai ho detto o scritto qualche cosa in questa materia dopo la determinazione
del Concilio, avendo pensato e ripensato non mi posso ricordare aver scritto
o detto altro intorno a questo, se non che quando ne ho parlato ho sempre detto: Il Concilio
l'ha determinata, perchè in questo io era risoluto, ed io non ho mai scritto nè mandato
fuori cosa alcuna mia, eccetto che per mio esercizio ed istruzione. Ho esposto
quattro o cinque salmi, alcuni anni fa, cioè il salmo Benedicam Dominum in omni tempore;
Misericordias Domini in æternum cantabo; Dominus regit me, nihil mihi deerit;
Laudate Dominum omnes gentes; In convertendo Dominus captivitatem Sion; ho ancora
scritto sopra le due epistole canoniche di san Pietro, ma non le ho ben rivedute, e perchè
credo che questi miei scritti forse saranno stati trovati, se ben non mi ricordo ove fossero
tra le mie scritture, desidero e prego se vi fosse qualche cosa che potesse dispiacere,
sia interpretata in bene, perchè rimetto il tutto alla debita censura; oltre che non erano
finiti. E ricordandomi, come ho detto, d'avere scritto altro, pensando e ripensando mi è
venuto in mente che, molti anni fa, benchè con verità non mi ricordi se fosse innanzi o dopo
la determinazione del Concilio, mi fu data una scrittura, come credo, da monsignor Aloysio
Priuli o dal Flaminio, che era, come mi dissero, del reverendissimo Polo, la quale, essendo
venuto a visitarmi l'arcivescovo d'Otranto, me la cavò dalle mani, ed io non la
lessi e non so se fosse restituita; ma come ho detto, non avendola letta, con verità del

soggetto non mi ricordo, e forse potrebbe essere che in ciò vi fosse qualche altra cosa;
intorno questo non so, e se me ne ricordo lo dirò con ogni sincerità.

E perchè siamo a ragionare del reverendissimo Polo, e più volte ho udito dire che
si sono avuti sospetti di lui, io voglio dire ingenuamente et coram Deo quel che ne sento
sulla materia della giustificazione. Esso ha dato il parer suo in iscritto al Concilio, e
questo si potrà trovare negli atti del Concilio, perchè io non mi ricordo se sia nelle mie
scritture. Dopo il Concilio ragionando meco una sola volta, non mi parlò della sostanza,
ma disse che aveva desiderato l'ordine del decreto in altro modo, e che gli pareva che
avesse compilato molte cose insieme, le quali più comodamente si sariano potute dividere
in molti articoli. Nel resto della dottrina sua, per quanto ho potuto conoscere io, e
che mi ricordo, sua signoria reverendissima nelli suoi ragionamenti attendeva ad abbassar
l'uomo, e rappresentar dopo il peccato del primo parente li gran mali che sono in esso
uomo, ed in questo soleva diffondersi assai, tanto che qualche volta diceva che saria stato
buono, per mortificare il vecchio uomo, che fossimo come morti e sepolti con Cristo, e
resuscitati con lui, acciò ambulare in novitate vitæ: e soleva poi magnificare assai
l'immensa carità e grazia di Dio, mostrataci e dataci nel Figliuol suo, della quale mai
si saziava di ragionare con incredibile allegrezza: e se occorreva qualche volta di ragionare
delle cose del mondo, esso sempre mostrava una grande fede nella providenza
divina, e si riponeva tanto in quella ne' fatti proprj, che mi faceva stupire, non trovando
in me tale affetto.

De' dogmi particolari, Dio sa che mai son venuto a ragionamento privato con lui,
se non che, essendomi stato detto da un certo ferrarese, che si faceva parente del Savonarola,
il quale non vidi mai più che una volta, ed era di passaggio per Bologna; e
come mi disse, era venuto a posta per amor di Dio ad avvertirmi del cardinal Polo, a
causa non credeva che fosse il purgatorio, ritenendo questa memoria, quando mi trovai
con sua signoria reverendissima per esplorar la mente sua gli dissi che molti in Italia
negavano il purgatorio, che le pareva? Sua signoria reverendissima subitamente mi rispose:
Sono molto presuntuosi e temerarj quelli che lo negano, tenendolo la Chiesa.

Un'altra volta ragionando con lui di certi versi del Flaminio, gli dissi che molte persone
mormoravano che lo tenesse in casa, perchè si diceva che era allievo del Valdesio e
di frate Bernardino da Siena: esso mi rispose: — Ho veduto questo bell'ingegno e le belle
lettere del Flaminio, e ho avuto paura che non facesse di gran male se diventava eretico,
e son andato pian piano ritirandolo alla buona via, di modo che spero sarà guadagnato
alla Chiesa di Dio; e però quelli che mi biasimano mi dovriano più presto lodare
per avere fatto tal opera». Ed altro particolare non mi ricordo avere ragionato.

Dal detto Flaminio ebbi una volta un libro spagnuolo sopra li salmi, composto dal
Valdesio; il qual Valdesio non vidi mai, e mi disse che quello era un bel libro, e che lo
leggessi. Io ne lessi alquanto, ma per esser in lingua spagnuola, la quale troppo bene
non intendeva, e perchè l'uomo si fastidisce di legger tanti che scrivono, lo restituii.
Ebbi ancora certe interrogazioni in un fascio che dicevano esser del Valdesio, le quali
non apersi mai, e non so che ne sia seguito. Dopo ho sentito molto biasimare detto Valdesio
come autore delle eresie di Napoli. Ma per concludere del reverendissimo Polo, monsignor
Aloysio Priuli e l'arcivescovo di Salerno credo siano meglio informati della dottrina
sua che altri, perchè ho inteso che l'arcivescovo ha veduto molti suoi scritti per correggerli,
ed è uomo dotto che potria giudicare al vero; il che non posso io non essendo
dotto, nè avendo veduto molte sue composizioni.




Del libro del Benefizio di Cristo.


Molti anni fa le cose della religione in Italia andavano con poca regola, perchè non
era istituito l'ufficio della santa Inquisizione e non era ancora ben fondato, e gagliardo,
e però in ogni cantone si parlava de' dogmi ecclesiastici, ed ognuno faceva da teologo,
e si componevano libri passim, e si vendevano senza considerazione per tutti i luoghi, e
molti luoghi erano senza inquisitore, ed in molti l'inquisitori erano di poca portata;
talmente che era quasi lecito o tollerato a ognuno fare e dire quanto gli pareva. In questi
tempi fu portato un libretto a Modena, intitolato il Benefizio di Cristo, stampato, e se
ben mi ricordo mi fu dato da un librajo Picciolino, vestito di Bertino del terzo ordine;
credo abbia nome mastro Antonio.

Questo libretto fu letto da me e quasi divorato con grande avidità, perchè mi pareva
fosse molto spirituale, e in specie mi ricordo affettuosamente de Comunione, e perchè
io aveva prima massima che li libri eretici fossero contrarj a tutti li sacramenti, non mi
venne in mente che questo libretto, che parlava sì bene del Santissimo Sacramento, potesse
avere qualche male nascosto, e mi rallegrai molto che mi fosse capitato alle mani.
Ed ordinai a questo librajo che me ne facesse venire assai, e avendolo mostrato al mio
vicario, il quale era stato 30 anni in questa città, e fu sempre buon cattolico, mi disse
che il libretto gli pareva molto spirituale, e ad ognuno che lo leggeva pareva il medesimo.

Dopo qualche tempo mi pervenne alle orecchie che si mormorava contro questo
libro, ed io era già ritornato a Roma, e parlando al reverendissimo Cortese, il qual era
uno de' reverendissimi inquisitori, per saper il parere di sua signoria reverendissima, mi
disse le formali parole: «Quando la mattina mi metto il giuppone, io non mi so vestire
di altro che di questo Beneficio di Cristo». Ma perchè la mormorazione del libretto perseverava,
e perchè vedeva diversi pareri, lo lasciai, e mai più l'ho veduto, e con verità
posso dire che non mi ricordo che cosa contenga, altro che quella esortazione a ricever
il Corpo e Sangue del nostro Redentore. E se il libro fosse stato proibito, o se io avessi
compresa qualche malignità in esso, non l'avria lasciato vendere. Però questo si ha da
imputare a mera malavvertenza e trascuraggine, come ancora mi è avvenuto in un
altro libro che io sempre ho reputato buono e santo, che è il Concilio Coloniense, il
quale da monsignor Giovan Matteo (Giberto) vescovo di Verona fu fatto stampare, e dato
alli suoi curati, e poco fa ho inteso che vi son cose mal dette dentro e sospette di eresia,
per non dire eresie. E come ancora pochi giorni fa fui avvertito che nelle prediche del
Savonarola erano molto eresie, quali sinora non sono state manifeste. Però voglio dire
che quando un libro par buono, e non è proibito, avendo qualcosa mala dentro, è facil
cosa che uno, anche più dotto di me, si inganni, e non avverta gli errori. Ma io non
difendo il libro e lascio la censura alla sede apostolica, la quale io sempre voglio seguitare,
e lo voglio avere per reprobo in tutti quelli punti che si trovano contro la verità
cattolica; e perchè intorno a questo libretto possono esser occorsi diversi accidenti,
delli quali non ho così particolar memoria, mi rimetto in tutto alla verità. Mi pare aver
detto la somma di quanto mi ricordo: sol questo voglio aggiungere perchè sia più conosciuta
la sincerità dell'animo mio, che, essendo in conclave, e avendo sentito mormorar
non so che contro di me per questo libretto, lo dissi al cardinale di Trento, il quale mi
rispose: «Io l'ho in delitiis, ligato in oro in casa mia»; ed io gli dissi lasciasselo, giacchè
pativa eccezione. Voglio ancor dire che non potei mai saper l'autore del libro se

non dopo alcuni anni, perchè si diceva esser stato il Flaminio, ed esso lo negava: dopo
intesi esser stato un monaco di San Benedetto, credo o siciliano, o del Regno, che non
ho saputo il nome.


Di frate Bernardo.


Avendo il vescovado di Modena, per esser quei cervelli gagliardi, e contaminati come
erano, e avendo li magistrati secolari allora poco favorevoli, essendo persuaso ed avendo
per l'esperienza provato che, prima di esecuzione, non poteva provvedere agli inconvenienti,
cominciai a pensar se per via di benignità e di confidenza potessi scoprir bene
tutto il male, del quale era impossibile aver notizia per via di deposizione, perchè nessuno
voleva far l'ufficio. E per venir a questo, e anche per evitar li rumori, andava cercando
d'aver predicatori di buona e sana dottrina e di spirito mansueto e buono, il qual potesse
fruttificar nell'animo loro. Ma avea gran fatica ad aver persona al proposito. Stando
in quello, poco dopo che fui fatto cardinale mi fu posto alle mani un frate Bernardo viterbese,
credo, il quale mi diceva il reverendissimo Polo e Priuli e gli altri che era un buon
padre, e che saria stato al proposito per Modena. Io aveva ancor poca cognizione del
prefato reverendissimo, perchè in minoribus non l'avea mai veduto che una volta, passando
per Viterbo, ove sua signoria reverendissima era Legato. Ma informato etiam dalli
frati suoi, lo mandai a predicar a Modena, essendo fatto Legato al Concilio quasi subito.

In Modena questo frate si portava bene, come intendeva per relazione del mio vicario
e di altri ancora, e aveva fatto molte buone opere, e tra le altre aveva instituita l'orazione
continua di quarant'ore al Santissimo Sacramento. Io era stato non molto avanti
in Modena, ed avendo fatto venir a me molti preti, curati della montagna, per esaminarli
e vedere come erano idonei a far l'officio suo, trovai uno fra li primi, curato, come
credo, di Monte Cretto, uomo vecchio, il quale interrogato da me sopra il Sacramento
della penitenza, non si sapeva risolvere in che modo, essendo Dio misericordioso e giusto
insieme, rimettesse i peccati a lui ed agli altri uomini. Onde dicendogli io che li peccati
nostri meritavano la giustizia severa di Dio, ma che questa giustizia alli veri penitenti
confessi ecc. si voltava in misericordia per amor di Gesù Cristo, il quale aveva patito
la morte della croce per placare e procacciar la salute nostra; questo prete cominciò a
piangere, e gettandosi in ginocchioni, ringraziava mirabilmente Iddio e me che gli avevo
mostrato la via, per la quale avesse la remissione delli suoi peccati, essendo stato sin a
quell'ora sempre dubbioso tra sè stesso come, essendo Dio giusto, usasse la misericordia
verso li peccatori.

Essendo dunque Legato al Concilio in Trento, ed essendo la quadragesima, mi ricordai
di questo effetto, e scrissi al mio vicario che facesse intendere al predicatore
che ammonisse il popolo a far la sua confessione, ma che avvertisse di sperar la remissione
de' peccati da Cristo, e che ammonisse tutti li confessori delle religioni di frati
e tutti li curati che insegnassero questo alli penitenti. Il vicario dette la mia lettera
al predicatore, il quale, pensando forse di far bene, la volle leggere in pubblico: ma
ne seguì gran bisbiglio, perchè li cattivi la dicevano altrimenti che non stava. Di che
essendo avvertito dal vicario, sebben vi si era già rimediato, scrissi subito che facesse
osservar nelle confessioni la forma del Concilio Coloniense, stampato a Verona, e così
fu eseguito.

Ora essendo venuto questo frate, qualche anno dopo, in man della Santa Inquisizione,
depose alcune cose contro a me intorno a questo. Il che papa Giulio mi fece intendere,

mandando a me il maestro Sacri Palatii, ora arcivescovo Conza. Io feci venir
le lettere che si trovarono ancora in Modena, e sua santità le vide, come credo, ed il
frate si ridisse di quello aveva detto a torto contro di me: e mandandomi sua santità
Legato in Germania, mi dette il processo, e ragionando poi intorno a simili materie, e
massime sopra la materia della giustificazione del reverendissimo Contarino, che costì
si chiama la Concordia di Ratisbona, e discorrendo delle altre delazioni fatte contro
di me, sua santità abbracciandomi teneramente, mi disse, se era bisogno, che mi dava
la benedizione e assoluzione di tutto in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, e mi
disse con le lacrime che sperava che, per mio mezzo, s'avesse a ridur la Germania all'antica
e vera religione; con molte altre parole circa ciò, che non fa bisogno raccontare.


Dal Salmerono.


Stando pure in Trento, mandai il Salmerono della compagnia di Gesù, a predicar a Modena,
perchè sempre fui affezionato ad essa compagnia; e in Germania ebbi per confessore,
sinchè morì, un mr. Pietro Fabro di detta compagnia, ottimo religioso: e dopo la
morte sua, quando poteva averla, mi valeva dell'opera di mr. Claudio Jaio, pur della
medesima compagnia. E perchè detto Salmerono mi pareva ben dotto ed istrutto contro
Luterani, pensai fosse buono per Modena. Ed essendo lui andato, cominciò a fare il debito
suo, benchè si facesse gran rumori contro di lui da quelli dell'Accademia, che erano
li sospetti; ed il governatore di Modena più volte si lamentasse che il predicatore era
ingiurioso, perchè chiamava costoro con il suo nome. In quel tempo ritornai a Modena,
essendosi fatta la sospensione del Concilio; ed essendo andato alla sua predica, udii che
attribuiva assai e lodava li meriti degli uomini, tanto che mi pareva desse occasione a
far gli uomini più arroganti e superbi verso Dio. Onde lo chiamai in camera, e cominciammo
a ragionare insieme noi due soli, e venimmo sopra a questo. Esso, che era giovane ardito
e dotto mi parlava molto gagliardamente, come credo ora, con buon zelo. Io non avendo
pazienza, essendo più insolente di lui, me lo levai d'avanti, e alterato dal ragionamento,
credo che io dicessi molte inezie, di nessuna delle quali io mi ricordo, se non che di
questa, ch'io non sapeva tanti meriti, ch'ancora in dire la messa, la quale è la più santa
opera che si possi fare, io faceva peccato. Esso mi replicò che questa era mala opinione,
come è in effetto, intendendosi che a dir la messa sia peccato: ma io intendo che, quantunque
nessuna cosa si possa fare più grata a Dio che il celebrar divotamente, nondimeno
a me intervenne che, o per la poca devozione e riverenza, o per la distrazione
della mente, mi bisognava dir mia colpa delli difetti commessi intorno a tanto misterio.

Nondimeno io so che feci male, e ho soddisfatto dopo a esso Salmerono non solo in
parole, ma con fatti, perchè per il servizio di Dio e per ajutar quelle anime e per dare
ad intendere a questa città ch'io approvo la dottrina di questa compagnia, ho contribuito
da molti anni in qua cinquanta scudi d'oro l'anno per mantenere un collegio di essa
compagnia e tuttavia vi contribuisco[171]. E perchè siamo in questo proposito, non per
gloriarmi che non sta bene, dovendosi dar tutta la gloria a Dio, ma per dare un evidentissimo
testimonio della volontà mia nelle cose della religione, dico che, molti anni fa,
vedendo che le cose di Germania tendevano alla totale rovina per difetto di ministri,
i quali avessero buona dottrina e buoni costumi, fui il primo che proposi la via di fare
il Collegio Germanico in Roma, ove si istruiscano in sana dottrina e buoni costumi quei
giovani, sotto la disciplina di quei Padri del Gesù, per mandarli poi in Germania a predicare

e lavorare in vinea Domini. E dal principio dell'istituzione del Collegio sin all'ora
presente, che son molti anni, ho dato sempre più di cento scudi l'anno della povertà mia:
nel che mostro con l'effetto continuo che approvo e seguo la vera dottrina ch'essi insegnano:
e di questo si può chiarire.


Delle opere e meriti.


Perchè abbiam tocco di sopra delli meriti nostri e delle opere buone, voglio in qualche
modo esplicare qui il mio concetto, il quale è ch'io non mai ho dubitato che le buone
opere non siano necessarie alla salute nostra quando si possono fare; e che, quando sono
fatte in grazia, non siano meritorie di tutto quello che Cristo benedetto ha promesso non
solamente delli beni di questa vita, ma della vita eterna; e trovo questa verità fondata
nella Scrittura, e tenuta da tutta la Santa Chiesa. Ma perchè noi uomini siamo di natura
assai arrogante, e cerchiamo sempre d'esaltare noi stessi, leggendo continuamente quanto
sia grato a Dio la vera umiltà, nelli ragionamenti miei ho molte volte detto che, quando
m'appresento nel cospetto di Dio, non posso metter la speranza nelli miei meriti, nè
nelle mie opere perchè son poche ed imperfettissime, e li peccati e le negligenze sono
infiniti e gravi: e perchè molti anni fa aveva letto nella vita di san Bernardo che, essendo
egli gravemente infermo, stando per morire, fu presentato innanzi al tribunal del Signore
in excessu mentis, ove venne ancora l'avversario, il quale l'accusava delli suoi difetti,
e quando toccò a san Bernardo a dire la parte sua, disse queste parole: Fateor non sum
dignus ego, nec propriis possum meritis obtinere regnum cœlorum; duplici jure illud
obtinet Dominus meus heres, hereditate patris et merito passionis, altera ipse contentus,
alterum mihi donat, ex cujus dono jure illud mihi vendicans non confundor, ed ho
veduto in molti libri spirituali in una simil sentenza, come dice Lodulfo Cartusiense In
vita Cristi: Caveat prudenter fidelis peccator ne unquam, in quocumque statu fuerit,
confidentiam in suis meritis habeat, sed tamquam mendicus pauperculis omnino nudus
ad elemosinam dominicam mendicandam semper vacuus accedat; hoc autem faciat non
quasi ex humilitate facti merita sua abscondens, sed certissime sciens quod non justificabitur
in conspectu Dei omnis vivens; etiam solius cogitationis nostræ non possumus
rationem reddere, si ipse voluerit nobiscum in judicium intrare, ed altri simili detti
appresso li santi dottori. Conscio a me stesso delli peccati miei e delli pochi beni ch'io ho
fatto, del che me ne rincresce assai, ho detto più volte ch'io non voglio tener conto con
Dio de' miei meriti, ma che desidero entrare nel cielo per la sua misericordia e per li
meriti della passione di Gesù Cristo, conforme a quel del Canone, Non estimator meriti, sed
veniæ quæsumus largitor admitte. E questo mio dico non è stato per contemplazione delle
buone opere nelle quali dovevo esercitarmi sempre sinchè vivevo, ed io potrei dire senza
jattanza, per grazia di Dio, che tuttavia ne faccio qualcuna, ma non tante quante vorria,
e avrei potuto verso Dio, verso il prossimo e verso me medesimo. Di che me ne duole:
ma perchè sono poche, sono imperfette, ed io ne son debitore di molte più, ancora che
così siano, so però che Dio le rimunera come piace alla sua infinita liberalità: ma io non
riguardo a questo, rimettendomi sempre alla sua grazia immensa, della quale conosco
bene aver gran bisogno. Ed ho però più volte insieme detto che alcuno si sente aver
avuto tanta grazia e tanti meriti, che possa star per quelli nel giudizio con Dio, me ne
riporto a lui; faccia quel che può, ch'io per me non posso. E questo è stato il mio sentimento
ed il mio parlare quasi ordinario delle buone opere e meriti: nel che se vi è
qualche errore, me ne rimetto, ecc.




Dell'elemosine date a persone sospette.


Mi fu ricordato che dovessi pensare se avessi mai dato denari a persone sospette.
Io risposi che, quando avea denari, ne dava volentieri qualche volta a quelli che me
ne chiedevano, secondo quel detto dell'Evangelo, Omni petenti te tribue e quell'altro
Estote perfecti sicut et pater vester cœlestis perfectus est, qui solem suum facit oriri
super bonos et malos. E ho dato assai indifferentemente, con intenzione però di darli per
amor di Dio, al quale sono cogniti coloro che hanno da riempir il cielo. E dico la verità
che molte volte ho dato limosina a soldati e gentiluomini e a meretrici, ma con l'intenzione
a Dio, benchè più spesso e più volentieri l'ho data a quelli che credevo fossero
uomini da bene, ancorchè da questi spesse volte mi son trovato ingannato, come ho
fatto da un prete Lorenzo Davitico, al quale io ho date parecchie decine di scudi. In
Germania ho dato più volte denari a molti Luterani, e donai diverse cose, come qualche
bicchier d'argento, anelli, collane, medaglie ed altre simil cose, per valermi ad intender
i loro secreti, e per servirmene nelle occorrenze del mio offizio. Ne ho dato ancora a
qualche predicatore luterano, ma con animo d'acquistarli, come mi venne fatto una volta
in Spira, ove, per Dio grazia, con l'amorevolezza e con donar in un tratto 30 fiorini d'oro
a un frate di sant'Agostino, sfratato e predicator luterano ed inimicissimo di questa Santa
Sede, diventò cattolico, e stette con l'abito, e fu cagione che quella città non diventò in
tutto luterana, stando per diventare se costui non si mutava.

Sono sforzato a questo proposito manifestar la mia presunzione, e forse parzialità,
la quale parrà coperta da buon desiderio. E questa era che, essendo io stato molti anni
in Germania, mi dava ad intendere che dovesse toccar a me ad esser ministro di ridurre
quella provincia all'obbedienza, all'unica religione, perchè sapevo esservi amato universalmente,
e che avevano buona opinione di me, e che confidavano nella conformità del
sangue, dal quale essi non temevano esser ingannati: ed io conosceva assai bene i loro
umori, e sapevo trattenerli. Stando questa mira non senza un poco di vanità, mi sforzavo
in ogni occasion fare cosa grata universalmente a quella nazione ovunque mi trovava,
e in ispecie a Bologna ove ero Legato. E benchè credeva che ve ne fossero de'
scolari luterani, pure io non li cercava: e se non avessero fatte cose scandalose, non gli
diceva altro; anzi gli faceva delle grazie, come di dargli licenza di portar le armi. E
perchè sapeva che in Germania è gran curiosità di saper le cose d'Italia, mi sforzava
ancora di non acquistar nome di persecutore dei Luterani per poter guadagnarli se a
Dio fosse piaciuto. E questo medesimo aveva prima fatto in Trento quando era Legato
al Concilio, ove, per speranza di farli venire, mostrava ed in pubblico alcuna volta di
difendere in qualche cosa la loro parte, sapendo che in Trento v'erano molte loro spie;
il che forse anco mi ha nociuto alli sospetti di qua, perchè mi pareva onesto che fosse
alcuno in Italia, dal quale essi non fossero totalmente aborrenti, e non credeva mai che
potesse nascere sospetti di me, avendo tanti anni faticato per servir questa Santa Sede.

Ma confesso che l'amor proprio mi faceva credere più di me che non doveva; e se avessi
ben considerato l'insufficienza mia, non sarei entrato in tal presunzione, e conseguentemente
non avrei fatto le cose che ho detto di sopra.

Ora al proposito avendo considerato a che persone sospette posso aver dato denari,
mi pare ricordarmi ancora che qui in Roma donai una collana a un gentiluomo siciliano,
don Bartolomeo Spatafora, il quale però era stato assolto per giustizia del reverendissimo

Sfondrato, come esso me diceva, e pareva garbato e gentilissimo ed era povero e voleva
partirsi per casa sua.

In Bologna poi, essendo legato, venne da me uno che sollecitava cause per certi
gentiluomini delli Desiderj, ovvero Ghisleri salvo il vero: costui era di color bruno, e non
mi sovviene il nome, e si mostrava molto mortificato, e sempre aveva Cristo in bocca, e
mi diceva che quelli suoi principali erano buoni cristiani, ma che per la inimicizia e
per la lite della roba erano anco imputati e travagliati per conto della religione. Oltre
di costui, vennero in diverse volte molti gentiluomini, parenti ed amici di costoro, secondo
l'usanza di Bologna, a raccomandarmeli. Può esser facilmente, come mi ricordò,
monsignor reverendissimo Reomano, sebben io non gli ho a memoria, perchè non è manco
di 10 anni da questi fatti, dicono dicessi: Se verrà da Roma ordine, io vi avviserò; per
mostrarmi benigno alle raccomandazioni e dar buone parole come si suole fare; ma
non lo feci nè l'avrei fatto quando l'ordine fosse venuto: anzi l'avrei fatto eseguir, come
faceva sempre eseguir ogni volta che bisognava per l'officio dell'Inquisizione, come ne
posson render buon testimonio li frati istessi di San Domenico di Bologna, che mai li
son mancato quando m'han richiesto: e credo che l'arcivescovo di Conza se ne potrebbe
raccordare, perchè era priore del monastero di Bologna. E mi ricordo aver dato ogni
prova ch'io ho possuto, e credo anche denari all'Inquisizione, per fare lemosina e per
ajuto dell'officio che non aveva cosa alcuna. Costui un giorno mi domandò elemosina per
dar a certi poveri uomini, buoni cristiani, come esso diceva, carichi di famiglia, femmine
e putti, e senza recapito, che potevano assai. Io glie la diedi per l'amor d'Iddio,
ma non so chi fossero, nè io lo vidi mai, nè so se esso gliela diede o la ritenesse per sè.

Un'altra volta costui venne da me, e cominciò a volersi domesticare meco e ragionar
di materia della religione. Invero ch'avea molte occupazioni per il governo, e Dio sa
che a un certo modo il genio mio l'aborriva, ed anco non giudicava bene parlar di simil
materie con laici: se ben mi posso ricordare, credo che in sostanza gli dicessi, se egli era
buon cristiano che si doveva contentare che non gli era tolto Cristo, e che dovesse pigliar le
cose in bene come si poteva, e doveva fare. Credo che questo medesimo mi portasse un
libro luterano contra Judæos, il quale io tolsi, e per essere contra Judæos, de' quali ne
erano assai a Bologna, e favoriti dalli Cristiani, lo diedi a vedere all'inquisitore, il quale
me lo riportò, e disse che, se l'autor non fosse stato cattivo, il libro saria molto buono,
acconciando qualche cosetta delli suoi andamenti soliti contro questi inimici della fede
nostra, perchè usava de' buoni argomenti e autorità per convertirli. E mi lasciò il libro,
e fummo in ragionamento di farlo acconciare e farlo volgare: ma perchè aveva molte
occupazioni, ed esso padre non era atto a farlo ben volgare; e non era bene dar la cura
ad altro, non se ne parlo più, ed il libro, come credo, fu posto tra gli altri nella libreria
apostolica. Credo non ebbi tempo nemmeno mai di leggerlo, perchè al legger e scriver
molto la natura e volontà mia presto si straccano. Non voglio però affermar in tutto che
fosse costui proprio che mi desse il libro, perchè per esser, come ho detto, molti anni, non
me ne ricordo preciso, ma non posso ricordarmi che fosse altro, ed io ebbi il libro come
ho detto, e me ne rimetto alla verità; nè ancora mi ricordo dopo aver mai più veduto
costui, e mi rincresce non mi ricordar il nome, ma era agente, come ho detto, delli
Ghisleri o Desiderj.




Delle reliquie dei Santi.


In questo luogo, se mi fosse lecito, pregherò nostro signore volesse informarsi bene
delli miei vicelegati, se io attendeva in quel governo alla verità della fede nostra e al
beneficio pubblico, di che li miei ordini e gride, etiam nelle cose della religione, ne
possono rendere vivo testimonio. E questo durò per 4 anni continui, nelli quali non
lasciai mai officio alcuno, mentre vi stetti presente nè pubblico nè privato che facesse
al buono esempio, ed a servare il popolo nella antica religione. E fra altri mi ricordo
(perchè monsignor reverendissimo Alessandrino mi toccò un motto ch'io ero imputato
sentir male delle reliquie de' Santi) che mai lasciai d'andar solennemente a visitar le
reliquie di san Stefano, e di accompagnar la Madonna di san Luca secondo il costume
della città; ed andava sempre a piedi, il che non facevano li miei antecessori; e lo faceva
puramente e con divozione, e da molti ne era biasimato, quasi che avvilissi il grado
di magistrato. E per continuar in questa objezione fattami delle reliquie de' Santi, dirò
quanta affezione ho sempre portato e porto alli gloriosi Santi, veri amici di Dio, li quali
in vita sono stati tempio di Dio e abitacolo della sua santità, e dopo la morte son fatti
consortes divinæ naturæ, come dice san Pietro. E mi meraviglio assai come possa essere
ch'alcuno dubiti di me in questo, essendo assai manifesto nella Scrittura che non solo
la fimbria del vestimento del Salvatore nostro salvò il flusso della Emoroissa, sed umbra
Petri et semicintia Pauli sanabant infirmos. E perchè sono andato pensando tra me
stesso onde possa nascere questo sospetto, mi son ricordato, ma non saprei dire con
chi, che qualche volta ho detto che a Roma si mostravano alcune reliquie, le quali dubitava
non fosser vere, come il fieno del presepio che si mostra a Santa Maria Maggiore,
e li capelli e camicia della Maddalena; e ragionando ho contato delle imposture che fanno
alcuni barri nelle ville: portano fuori qualche osso d'asino o di cavallo, con dire che
sono reliquie, per ricoglier denari; e questo ho biasimato, come ancora le favole che
raccontano molti questuanti, li quali introducono molte superstizioni. E ho detto che se
gli dovrebbe provvedere. Ma alle reliquie vere ho sempre portato gran riverenza, e l'ho
mostrata in ogni luogo pubblico e privato: come etiam nunc si può vedere che qui in
Castello ho la croce d'argento piena di reliquie, che almeno 12 anni fa si porta meco in
ogni luogo: se forse non fossi mancato per la negligenza solita in ogni mia azione, come
mancano il più degli uomini, ch'è difetto a me ordinario e comune con molti nelle buone
azioni. E mi rincresce ancor aver detto questo, massime in quelli tempi che non faceva
ad ædificationem; come ancora mi è rincresciuto aver parlato dopo desinar o nel desinare
contro frati, cioè contro tanti Ordini, ricordandomi tra le altre, aver detto, Omnis
plantatio quam non plantavit pater meus cœlestis eradicabitur; il che però non dissi
per biasimar le religioni buone, le quali attendono alla perfezione; delle quali ho avuto
sempre gran protezione, come essi sanno; ma contra tanta varietà, non solo di Ordini,
ma delli medesimi Ordini, dispiacendomi le novità e la mala vita di molti.

Il reverendissimo Alessandrino mi raccomandò ancora che io dovessi pensare se
avevo mai sentito male della intercessione dei Santi: io risposi che aveva sempre creduto
che i Santi intercedessero appresso Dio per noi, e così credo perchè caritas manet,
e tanto maggiore quanto per se stessi non hanno bisogno più di preghi, ma pregano
per noi. È ben vero ch'alcuna volta questo punto mi aveva dato un poco di molestia,
che mi pareva meglio indirizzar l'orazione, nella quale si ricerca l'ajuto de' Santi, a Dio

come sono scritte nel messale e nel breviario, che indirizzarle a loro Santi come si fa
nelle litanie, perchè in quella orazione si domanda l'intercessione de' Santi a Dio per
dominum nostrum Jesum Christum, secondo l'ordinario della Chiesa. In questo altro
mi dava molestia, che non era capace come le creature potessero udire li nostri preghi
così di lontano, essendo il proprio di Dio di vedere e udire tutto, etiam corda et cogitationes
hominum: ma questo mio dubbio non durò molto tempo, perchè vidi che san
Leone papa voltava i preghi suoi a san Pietro, san Bernardo alla gloriosa Vergine, e
sant'Agostino alla medesima, e il mio lodato Cartusiense, ch'io leggo spesso, a diversi
Santi nell'orazioni sue dopo i sermoni. E mentre stetti in questo dubbio, servai però sempre
la consuetudine della Chiesa, captivando l'intelletto mio, e dicendo le litanie ordinariamente
la quaresima con li sette salmi, e dicendo ordinariamente l'antifona Sancti
Dei omnes, intercedere dignemini pro nostra omniumque salute. È vero che domandava
qualche volta di tal dubbio, poi mi risolsi in san Tommaso che li Santi intendono
le cose di qua in Dio, e restai da me stesso quietissimo e senza alcuno scrupolo, come
ancora restai quieto nella Salve Regina, la quale non lasciai mai dopo l'offizio, se non
quando, in luogo di quella, dicevo Regina cœli lætare ecc., secondo il tempo, benchè
più volte dicessi senza pensamento, quasi con ognuno con cui occorreva, ch'io avrei desiderato
che quelle tre parole vita, dulcedo et spes nostra avessero detto vitæ dulcedinis
et spei nostræ, congiungendosi a quelle mater misericordiæ, perchè si sariano potuti
intender quegli attribuiti a Cristo, il quale propriamente è vita, dulcedo et spes nostra,
secondo dicono infiniti luoghi della Scrittura, del quale Cristo ella è madre. Ma ancora
in questo non pigliava scrupolo perchè sapeva che, per partecipazione, si possa dire
quelle parole non solo della Madonna, la quale è madre di Dio piena di grazie, e sempre
vergine gloriosissima, ma ancor degli altri Santi, come diceva il Salvator nostro di sè
stesso, Ego sum lux mundi, e poi diceva agli apostoli Vos estis lux mundi, ma ad un
altro modo più misterioso, e per sola partecipazione, non per proprietà nè per natura.

E però ho detto la Salve Regina come la sta, e l'ho fatta dir e cantare in tutte le mie
chiese secondo il consueto, e quando mi son trovato presente sono sempre stato inginocchiato
mentre si cantava: e questo l'ho fatto in Germania quando mi è occorso trovarmi
presente, e la cosa sta così in fatto, sebben forse quelle mie parole possono aver
messo dubbio di me nell'animo d'alcuno, come fece ancora nell'animo di don Lorenzo
Davitico, al qual ragionando dissi puramente: A me piace s'abbia ricorso ai Santi, ma
sento non so che maggior contento quando ricorro a Cristo, e a lui effondo il cuor mio.
Esso mi respinse questo; dopo venne un giorno a chiedermi perdono inginocchiato, che
non poteva dir messa se non gli perdonavo, come feci, perchè mi aveva calunniato
contro la verità, stimolato dal disonore che gli era stato fatto da me e da miei ministri,
che fu pei suoi mali portamenti, de' quali consta in processo. Ma perchè ho in devozione
particolare la Madonna, andai una volta a Santa Maria di Loreto, e vi portai un voto
d'argento, fatto per l'infermità d'un mio fratello: e dopo in verità io ho fatto voto d'andarvi
molti anni fa, e anche a Santa Maria della Quercia, a celebrare in ambedue i
luoghi, e non ho mai voluto far commutare il voto, perchè, piacendo a Dio, voglio
adempirlo, e così la prego di cuore voglia intercedere per me appresso il Figliuol suo
acciocchè sia libero presto da questo travaglio, se così è la volontà di Dio ed il bene dell'anima
mia.

Ho ancora ragionato della concezione della Vergine, e ho tenuto l'opinione dei frati
di san Domenico, e spesse volte ho detto che l'affezione umana vuol dar degli onori alla

Madonna, ch'essa non vorrebbe per l'onore del Figliuol suo, ch'è stato ancora creator
suo, com'è questo della concezione: il che può aver partorito qualche scandalo presso
qualcuno; perchè tenevano il contrario, avendo forse creduto ch'io sia manco devoto
che non sono d'essa Vergine.

Mi sono ancora ricordato d'aver detto che mi pareva che l'epistola e l'evangelo che si
leggono nella festa dell'Assunzione non fossero al proposito, perchè una era della divina
Sapienza, l'altro era della Maddalena: ma monsignor sacrista mi disse un giorno che si
potevano applicar bene etiam a questa festa, et tunc rimasi contento.

Posso aver detto qualc'altra cosa, come si dice, inter pocula et ratione disputandi
et colloquendi, delle quali non ho memoria alcuna, ma quando avessi, voglio averla per
non detta, perchè sarà stata senza mala radice: ma o per l'ignoranza, o per far dire altri, o
per contenzioni dopo desinare e intertenimento come si suole fare, e in multiloquio non deest peccatum.

Potria anco aver dato sospetto di me la conversazione con alcuni, i quali dopo si
sono scoperti di mala mente nella religione; ma sebben son stato in ciò inconsiderato,
tutti quelli però con cui ho praticato mai hanno tocco con me alcun articolo di fede
nè di Santi Sacramenti, nè cosa essenziale che mi ricordi, altro che quella della giustificazione,
come ho detto di sopra. E perchè mi credo che nè anco in questo di che ho
detto nè loro nè io eravamo d'accordo, perchè, se alcuni di loro hanno veduto che non
bisognino nè opere nè sacramenti alla salute nostra, hanno creduto tutto il contrario di
quel che ho creduto e credo io. Ed alcune volte quando udiva dire come di un ms.
Apollonio cappellano del reverendissimo Polo, che fu prigione nell'Inquisizione, che
negavano li Sacramenti, mi stupiva, e spesse volte diceva, La sua giustificazione e la
mia non è medesima, perchè hanno diverse conseguenze: essi negavano li Sacramenti
e le opere: io non potrei vivere senza l'uno e l'altro, se ben sono peccatore. E quando
m'avvidi che la cosa andava a questo modo, cominciai a troncar le pratiche e da molti
anni in qua non voleva più simili persone per casa, se non sforzato come persona pubblica
a dar udienza comune a tutti.

Ritenni solo in casa un ms. Marcantonio Villamarina, gentiluomo napoletano, perchè
a mia persuasione aveva abjurato in mano del reverendissimo Carpi, e mi vergognava
mandarlo via essendosi partito dal male e venuto al bene, quantunque desiderava assai
ne andasse di sua posta.

Del mastro di casa don Domenico Morando non credeva male alcuno; anzi essendo stato
qualche anno mio agente a Novara, e scrivendogli spesso che facesse avvertire alle eresie,
sempre mi rispondeva che si faceva il debito, perchè vi era un inquisitore di san Domenico,
ch'io manteneva a mie spese, come è notorio: ma perchè esso don Domenico è nelle
mani dell'Inquisizione, potrà far fede del vero se vorrà, e dar conto come dal canto mio
è stato governato quel vescovado di Novara dopo ch'è in man mia, benchè si potrà intendere
ancora per altra via.

Ma perchè si veda ancor meglio qual sia stato l'animo mio per l'estirpazione delle
eresie ch'erano in Modena, alla qual cosa io non avea possuto attendere per non essere
dotto e per non aver potuto fare la residenza, e perchè tra il duca di Ferrara e me,
mentre ero Legato in Bologna, erano state molte controversie d'importanza per causa
de' confini ed altro, nelle quali si erano ammazzati notari pubblici e soldati ed altri
com'è notorio, ed io non poteva mai sperare aver braccio secolare favorevole, resignai
il vescovado in mani di papa Giulio III in favor del maestro di Sacro Palazzo, il quale

essendo dell'Ordine di san Domenico, dotto in teologia, potesse con assiduità e destrezza
e col divino ajuto ridur quelle anime smarrite, come intendo che s'è affaticato a farlo:
il che feci tanto più volentieri, quanto che conosceva ch'io ero stato negligente a farlo, se
ben aveva l'intendimento. Ed esso vescovo sa quanto di ciò lo pregai e caricai, dandogli
ancora ricordo che bisognava che sua signoria con la buona dottrina e con l'assiduità e
pazienza e con ogni amorevolezza e carità cercasse ridur quelli cervelli gagliardi, perchè
erano molto ostinati, e si persuadevano sapere molto, ed erano stipati di molta parentela
ed amicizie e favori nella Corte del duca di Ferrara; e nominai quelli di ch'io sospettava,
ch'erano quelli dell'Accademia. Ed oltre quelli gli nominai il proposto Bonifacio
Valentino, del quale non voglio parlare, perchè esso in ogni tempo ha sempre fatto professione
di volermi male e farmi dispiacere.

Mandai una volta in Modena un predicatore chiamato Pergola, di san Francesco,
che aveva predicato qui l'anno avanti in San Lorenzo in Damaso con buon nome, e
l'ebbi per mezzo del reverendissimo Carpi lor protettore. E quando fu verso Pasqua, mi
fu scritto dal vicario che questo Padre era molto sospetto, avendo detto delle cose assai
che non stavano bene. Io ebbi mezzo di farlo venire a Bologna, e messolo in mano di
un frate Lodovico Beccatello, allora inquisitore a Bologna, furono pigliati tutti i capi
ch'esso aveva predicato, e fatto lo esame e la dichiarazione, d'accordo con esso inquisitore
lo rimandai a Modena, e volsi che in due o tre prediche si dichiarasse e ritrattasse
di punto per punto, come aveva ordinato l'inquisitore, e feci che il notaro stesse presente
alla ritrattazione, e ne fu rogato. Questo Padre fu poi castigato dalli suoi, ch'altro non ho
saputo. Credo che questi atti siano tra le mie carte: almeno erano altre volte.

Ritornerò ancora alla conversazione de' sospetti. Ebbi amicizia col vescovo di Bergamo
Soranzo, la qual amicizia fu fino da Padova nel 1514[172] quando andai per studiare,
e lo sa il reverendissimo di Carpi, il quale esso ancora in quel tempo era a studio. Dopo
la rinnovai qui, ch'esso era camerario del papa: poi fu fatto vescovo. Mi meravigliai
assai che faceva molto del riformato, e sempre parlava di Gesù Cristo: all'ultimo si
cominciò a scoprire ch'egli era luterano, e fu chiamato a Roma e posto in Castello.
Venne una volta a visitar me, e voleva che fosse lecito alli preti pigliar moglie, e diceva
che il cardinale Sfondrato n'avea tollerato uno. Io gli contraddicevo, e non poteva
patirlo: ma dopo, per quanto intendo, si ritrattò di questo e di altri articoli e fu liberato,
nè io ho avuto più commercio con lui.

Ho ancora avuto amicizia della marchesa di Pescara, la quale a Napoli, quando fui
eletto vescovo di Modena, mi donò due rochetti e un breviario, e fu nel 1529. Suo marito
il marchese era stato la rovina di mio padre a Milano[173]: nondimeno andavo a visitarla
qualche volta nella chiesa di Sant'Anna: da' suoi ragionamenti conosceva ch'ella avea
avuto amicizia con frà Bernardino da Siena, e dubito ch'avesse anco avute delle sue
opinioni: meco però non si scopriva, e la maggior parte delli suoi ragionamenti erano
di cose di Stato, delle quali faceva professione grande, o del reverendissimo Polo, dal
quale mi disse una volta ch'aveva ricevuto la salute sua, perchè l'avea fermata e ritirata
di molte vane fantasie. Lei praticava qualche volta il reverendissimo Sadoleto e
Bembo ancora, ma l'animo suo era tutto nel reverendissimo Polo, come mostrò lasciandogli
una parte del suo per testamento.

Ho avuto amicizia con l'arcivescovo d'Otranto, il quale fu sospetto, e perchè l'istoria
sua è nota, non m'affatico a scriverla. Ma dirò ben questo con verità, ch'io più volte
cercai di rimuovere don Giovanni de Manriquez da quella istanza ch'egli faceva che fosse

fatto cardinale dopo che fu purgato, e anco domandato io da papa Giulio in coscienza
mia quel che avrei detto nel voto mio se l'avesse voluto far cardinale, gli risposi: «Padre
santo, io ho esortato più volte davvero l'arcivescovo, se aveva avuto qualche mala opinione,
volesse pentirsene, e dirlo a vostra santità: esso a me sempre ha negato non aver avuto mala
opinione: nondimeno alcuni di questi signori reverendissimi dell'Inquisizione mi hanno
detto ch'hanno di malissime cose contro di lui, vostra santità le debbe saper tutte: se
le son vere, ella se ne chiarisca, e dica liberamente a don Giovanni che non lo vuol
fare, e non lo faccia; se ancora non son vere, quantunque io potessi desiderare che
vostra santità compiacesse al signor don Giovanni che se ne piglia per punto d'onore,
e per affronto, e ne tiene inimicizia col cardinale di Carpi, nondimeno io non darò mai
altro voto in favor suo, se non che me ne rimetterò alla coscienza di vostra santità ch'è
papa».

D'esso arcivescovo non so altro se non quel che si diceva pubblicamente esser articolato
contro di lui, ed egli mi ragionava come ho detto sopra, ed io l'esortai più volte
a scoprire a nostra santità ingenuamente se aveva qualche opinione mala, ed esso mi
rispondeva come ho già detto. Di che lascio che la verità stia al suo luogo. So ben che
egli avea letti libri luterani, ma mi disse avea licenza, ed anco avea letto, per quanto
intesi, gli scritti del Valdesio, ed era stato molto suo amico.

Queste son le cose ch'io sin qui, pensando e ripensando tanto che, con l'afflizione nella
quale mi ritrovo, ho quasi perso in tutto il sonno, ho potuto ricordarmi d'aver fatte o
dette, che m'abbino ridotto in queste calamità. Ma perchè nel principio ho detto ch'io
son figliuol di questa romana Chiesa e servo di nostro signore, replico di nuovo che
voglio perseverare col divino ajuto in questo, e perciò sottometto me ed ogni azione mia
ed opinione al retto e santo giudizio di sua santità, offerendomi paratissimo ad ogni
obbedienza ch'a sua santità piacerà: e se più mi ricorderò o mi sarà ricordato, lo dirò
sinceramente, perchè queste sono cose vecchie di molti anni, dalle quali ove sono sospette
io spontaneamente mi era partito. Supplico bene umilmente sua santità voglia
usare animo paterno verso di me, e benigna misericordia in tutto ch'ella giudicherà
ch'io n'abbia bisogno, e conformandosi a Quel del quale sua santità è vicario, il quale è
insieme giudice e avvocato de' peccatori, voglia anche esser mio piuttosto avvocato appresso
se stessa, che giudice, e pigliar il patrocinio mio paternamente, e cavarmi di tanta
afflizione e miseria, nella qual mi ritrovo.


In Castello, ai 18 di giugno 1557.



Io Giovanni cardinal Morone ho scritto e sottoscritto di mano propria.





Eppure a lungo durò ancora in carcere. Perocchè, sebbene Paolo IV offrisse
liberarlo «per benignità d'animo, e quand'anche gli trovasse alcuno degli
errori che oggidì possono dirsi comuni», il Morone volle che della sua innocenza
constasse, e rimase in Castello quanto visse quel papa. Alla costui
morte nel 1559 ottenne d'intervenire al conclave, e vi fu dichiarato innocente,
annullando il processo e assolvendo anche il Sanfelice: sentenza confermata
con questa di Pio IV, che fu letta dal secretario Gallio:


In nomine sanctæ et individuæ Trinitatis Patris et Filii et Spiritus Sancti. Pius
Papa IIII. Inter cæteras pastoralis curæ sollicitudines nobis jugiter imminentes, illa est

præcipua, ut ad Dei gloriam et augmentum ejus fidei negocium Sanctæ Inquisitionis
cum omni ea (ut decet), justitia et puritate peragatur, ut scilicet contra tanti criminis
reos id agatur, quod contagiosa ipsius enormitas agendum requirit, et e contra, is
discretionis ordo in procedendo servetur, ne bonorum innocentia insidiis pateat malignantium,
et sub pietatis specie graventur innoxii, et ne quod per circumspectam sedis
apostolicæ vigilantiam ad exterminationem hæreticæ pravitatis salubriter est provisum,
per malitiosam calumniantium iniquitatem cedat infidelium detrimentum, et scandalum
universum. Sane dudum tempore pontificatus Pauli papæ IIII, prædecessoris nostri sanctæ
memoriæ, causa licet nulliter et injuste mota inter procuratorem nostrum, tunc suum
fiscalem, et officium sanctæ Inquisitionis actores ex una, et dilectum filium nostrum Joannem,
tituli Sanctæ Mariæ Trans Tyberim, ejusdem Sanctæ Romanæ Ecclesiæ presbiterum,
cardinalem Moronum vulgariter nuncupalum parte ex altera, de et super eo, quod prætendebatur
eundem Joannem cardinalem in non nullis articulis pro parte fisci et officii
prædicti productis, male et aliter quam Sancta Romana et Catholica Ecclesia teneat,
sensisse, rebusque aliis latius in actis causæ et causarum hujusmodi deductis; Nos, post
nostram ad summi pontificatus apicem divina favente clementia assumptionem, causa
præfata adhuc indecisa pendente reassumpta, eam dilectis filiis Jacobo, tituli Sanctæ
Mariæ in via de Puteo, vulgariter nuncupato I. V. D. et Michaeli, tituli Sanctæ Mariæ
supra Minervam Alexandrino summo inquisitori, sacræ theologiæ magistro, sanctæ
Romanæ Ecclesiæ presbyteris cardinalibus ambobus in officio sanctæ Inquisitionis, et
a prædecessore nostro inter alios judicibus, et in hac causa a nobis specialiter deputatis,
quoad ejus merita cognoscendam, et nobis referendam commisimus. Qui quidem,
visis et mature discussis omnibus pro parte fisci seu officii præfati, deductis et
ex adverso exceptionibus quoque et juribus pro parte Joannis cardinalis productis et
probatis, nobis statum totius causæ retulerunt, conformem innocentiæ præfati Joannis
cardinalis.

Nos igitur, hac causa inter procuratorem seu officium prædictos ex una, et dilectum
filium Joannem præfatum parte ex altera, coram nobis et de mandato nostro
coram præfatis cardinalibus sic pendente, habita prius relatione præfata, et de meritis
totius causæ etiam alias ad plenum informati, Domini Nostri Jesu Christi nomine invocato,
per hanc nostram deffinitivam sententiam, quam in supremo justitiæ throno
pro tribunali sedentes, et solum Deum præ oculis habentes, de illorum et aliorum sacræ
paginæ, et jurisperitorum consilio ferimus in his scriptis pronunciamus, sententiamus,
et diffinimus, capturam et carcerationem dicti Joannis, alias tempore pontificatus Pauli
prædicti, et forsan de ejus mandato, nullis pœnitus ad id legitimis indiciis præcedentibus
factam. Necnon Inquisitionem contra eum formatam, et totum processum contra
ipsum Joannem cardinalem factum, præsertim ex defectu formæ in capitulis conclavis
ejusdem Pauli contra hujusmodi cardinalem necessariæ, non servatæ, nulliter et de
facto, ac inique et injuste processisse, prout etiam sicut de facto processerunt, annullamus
et irritamus, nulliusque momenti fuisse decernimus. Et nihilominus dicimus et,
judicamus etiam ex tali processu ipsum Joannem cardinalem nequaquam fuisse aut
esse de hæresi, aut quibus suis delictis et criminibus hæresim et hæreticam pravitatem
seu ejus suspitionem quomodolibet concernentibus culpabilem, couvictum, aut confessum,
aut deprehensum, aut aliquo modo suspectum, aut etiam legitime diffamatum,
sed in omnibus iis, quæ contra eum pro parte fisci et officij præfati (ut præfertur) prætendebantur,
innocentissimum, et nedum culpa, sed omni prorsus suspitione carentem.


Quinimo ex deductis pro parte ipsius Joannis cardinalis constare dicimus et judicamus,
ipsum tam in illis articulis, quam in omnibus aliis sanctam Christi fidem, et christianam
religionem concernentibus, bene, sancte, catholice, ac secundum sanctæ romanæ
Ecclesiæ et sanctorum Patrum traditiones omni tempore sensisse et tenuisse, et ita
non solum verbis, sed etiam operibus ubique semper testatum esse, et pro tali ab
omnibus probis et catholicis viris semper habitum, et reputatum fuisse ubique locorum.

Idcirco illum ab omnibus et singulis contra eum, ut præfertur, pro parte fisci seu
officii sanctæ Inquisitionis prætensis imputationibus, et a quibusvis aliis in processu
fisci contentis allegatis et positis, tamquam innocentem et innocentissimum, omnique
prætensæ hæresis culpa, macula et suspitione carentem absolvendum et liberandum
fore et esse, prout absolvimus et liberamus, proque absoluto et liberato haberi volumus
et mandamus. Carcerationem quoque, inquisitionem, et processum præfatos,
aliasque vexationes, præmissorum occasione, ipsi Joanni cardinali factas, illatas et præstitas
fuisse et esse temerarias, iniquas, illicitas, et injustas, ac de facto et perperam
factas et præsumptas, et nullam, propter præmissa, existimationis notam, etiam minimam,
ullo modo incurrisse decernimus; ac de et super illis omnibus et singulis præmissis
procuratori fiscali et officio præfatis perpetuum silentium imponendum esse et
imponimus; et ita dicimus, absolvimus, liberamus, declaramus, et sententiamus
omni meliori modo etc.




Il pontefice compensò il Moroni col metterlo presidente al Concilio di
Trento; dal quale tornato e riposto vescovo di Modena, v'introdusse i Cappuccini,
oltre i Gesuiti, fondò il seminario e il pio luogo Bernardino per
l'educazione dei giovinetti: celebrò tre sinodi diocesani, e impetrò il perdono
per molti Modenesi, affetti o sospetti d'eresia, onde toglier l'occasione
di perseguitarli.

Il Morone era amicissimo del rigido Carlo Borromeo, e con lui insistette,
nel 1561, perchè Paolo Manuzio trasportasse la sua stamperia in Campidoglio
in ædibus populi romani. Poco mancò fosse eletto papa dopo Pio IV nel
1566, quando invece sortì il cardinale Alessandrino, dal quale era stato
processato[174]. In quell'occasione si racconta che esso cardinale Alessandrino,
sollecitato del suo voto pel Morone, disse voler prima celebrare la
messa, poi darebbe la risposta. E la risposta fu, che, per coscienza non potea
farlo, atteso le accuse dategli sotto Paolo III. Aggiungesi che due del Castellaccio
presso Alessandria denunziarono aver avuto larghe promesse dal
Morone perchè uccidessero Pio V. Questi chiamò il Morone, senza dirgliene
nulla, e in presenza di esso fe comparire i due, i quali confessarono avere
finto per isperanza di un premio.

Il Morone poi morì a Roma il 1580; ed una sua vita per Giovanni Giorgio
Frickio professore a Ulma è inserita nel tomo XII delle Amœnitates literariæ
dello Schœlhorn, con gran pompa delle imputategli eresie.

Di simil passo andò la cosa con Egidio Foscarari, domenicano bolognese
dotto quanto pio, e che divenuto vescovo di Modena, profondeva

ai poveri non solo la rendita, di non più di mille ducati, ma quanto avea
di suo o raccoglieva da altri. I padri Quetif ed Ecard, negli Scrittori dell'Ordine
de' predicatori, narrano come Petri sedem ascendit Paulus IV,
capularis senex et effœtæ jam ætatis, asperioribus paulo moribus et senili
morositate suspicionibus obnoxius, qui astu delusus et circumventus æmulorum
occulto, fidei postulatos apud se Joannem card. Moronum, inculpatæ
vitæ pectorisque magnanimi virum, ætate meritisque gravem..... et
Egidium nostrum, zelo præcipiti comprehendi, inque molem Hadrianam
XXI januarii MDLVIII detrudi jussit.

Le accuse contro il Foscarari eran meno dirette, e gli autori di lettere
anonime o di denunzie vaghe o non osarono manifestarsi o non sostenerle,
talchè al 18 agosto 1558 fu rilasciato, dando sicurtà di comparire ogni volta
che fosse richiesto. Succeduto Pio IV, fu dichiarato innocente con sentenza
siffatta:

«Noi Michele Ghislieri, per la divina misericordia detto il cardinale Alessandrino
della santa romana Chiesa, sotto il titolo di Santa Maria nella Minerva,
e deputato generale inquisitore della santa ed apostolica Sede contro
alla eretica pravitade, e in tutta la cristiana repubblica, narriamo, come,
nell'anno MDLVIIII, e alli XXj gennaio, di commissione della felice memoria
di papa Paolo III vivæ vocis oraculo, a noi allora fatto, il reverendo padre
Egidio vescovo di Modena fu incarcerato nel palazzo della santa inquisizione,
senza alcun indizio, nè per il passato, nè per il presente a noi manifesto.
Laonde poi alli XVIIj d'agosto del medesimo anno prossimo passato, di commissione
ed ordine nostro fu liberato, con sicurtade però di presentarsi in
modo e forma, come nelli atti del nostro notajo, ovvero dell'ufficio della
santa inquisizione; e così dichiariamo non aver ritrovato il detto reverendissimo
padre Egidio esser stato, nè esser al presente colpabile, reo, o sospetto
di eresia, o di qualsivoglia delitto o peccato, risguardevole a detta
eresia o eretica pravitade: anzi, se alcune accusazioni furono fatte contro il
detto reverendissimo padre Egidio alla felice memoria di papa Paolo III, o
all'ufficio della santa inquisizione, giudichiamo, e sentiamo esser divenute
da persone improbe, false e malvagie, alle quali non si debba per alcun
modo prestar fede. E perciò tanto di nostra autorità, quanto di commissione
di nostro signor papa Pio III sopra a ciò, vivæ vocis oraculo a noi fatto,
per le presenti nostre lettere dichiariamo lo stesso reverendo padre Egidio
esser stato provato e ritrovato non solamente incolpevole, ma ancor di
tutte le cose di che fu accusato innocentissimo. Per il che giudichiamo doversi
da ogni qualunque fedele cristiano tener nel medesimo stato, grado,
onore e dignitade, in che prima d'esser prigionato, si ritrovava, nè perciò
esser incorso in alcuna imminuzione del suo onore o fama, e il predetto
reverendissimo padre Egidio vescovo di Modena, dover essere accettato
dal suo clero e popolo devotamente col debito onore e reverenza, come

legittimo e cattolico vescovo e pastore delle anime; e in tutto e per tutto
umilmente accettare e obbedire alli suoi salutiferi precetti e commissioni,
come se mai non fosse stato ritenuto o prigionato; e così parimente la sicurtade
di presentarsi, o di stare a ragione (come nelli nostri atti) data, quella
stessa annulliamo, cassiamo, vogliamo, e comandiamo esser tenuta nulla e
cassa, e mai per l'avvenire doversi fastidire: e così sentenziamo, e dichiariamo
mai più da tempo alcuno potersi molestare. Dove abbiamo commesso
siano fatte le presenti lettere declaratorie, acciocchè mai da tempo alcuno non
possi nascere sospizione della sua dottrina, o della integritade della sua vita.

«Data in Roma nel nostro sacro e apostolico palazzo al primo gennajo dell'anno
MDLX, e nel primo del pontificato del santissimo nostro signor papa
Pio IV».

Allora egli tornò al suo vescovado di Modena, accolto festosamente, e
vi eresse il Collegio delle putte del vescovo, e fabbricò parte del vescovado:
presto dovette recarsi al Concilio, dopo il quale fu chiamato a Roma a compilare
il catechismo con frà Leonardo Marini arcivescovo di Lanciano e frà
Francesco Forrero portoghese, coi quali riformò il messale, il breviario.
Colà s'addormentò nel Signore, di cinquantadue anni nel 1564[175].






DISCORSO XXIX.


CELIO CURIONE. LE PASQUINATE.

Da Giacomo Roterio, detto Curione perchè di Chieri, e da Carlotta Montrolier,
dama d'onore della duchessa Bianca di Savoja, nobil casa che avea
possessi in Moncalieri, nacque Celio Secondo, ultimo di ventitrè figliuoli.
Rimasto orfano a nove anni, fu posto a Torino presso la zia Maddalena, e
frequentava l'Università sotto Giorgio Carrara, Domenico Macaro, Giovanni
Breme e il milanese Sfondrato che poi fu cardinale. Quivi conobbe i libri
e le dottrine de' Protestanti, e invaghitosene concertò di fuggire in Germania
con Giovanni Cornelio e Francesco Guarini. Scoperto in val d'Aosta, il
cardinale Bonifazio, vescovo d'Ivrea, lo fece chiudere nella fortezza di Caprano,
e dopo due mesi nel monastero di san Benigno per esser indirizzato
nella vera fede. Ma egli, impuntandosi viepiù nella sua, burlavasi de' frati;
a certe reliquie ch'e' veneravano sostituì una Bibbia; alfine sottrattosi, girò
varie città, poi fermossi a Milano, e vi ottenne una cattedra. Milano era allora
malmenata dagli Spagnuoli, sicchè molti ritiravansi in campagna, fra i
quali la famiglia Isacchi a Barzago in Brianza, la quale lo ospitò, e gli diede
sposa una figliuola.

Quando gli parve poterlo senza pericolo, il Curione tornò in patria a raccogliere
l'eredità de' fratelli, di cui solo una sorella sopraviveva. Assistendo
in Castiglione alla predica di un Domenicano torinese che malmenava Lutero,
asserendo che in Germania trovasse favore sol per la licenza di costumi
che permetteva, ed esponendone leggermente le dottrine, Celio gli
gridò, «Voi mentite»; e cacciò a mano le opere di questo. Scontò tale uscita
con rigorosissima prigionia a Torino: ma quivi fingendosi rassegnato alla
meritata pena e sofferente, ottenne dal carceriero gli legasse una gamba
sola, poi dall'una all'altra alternasse la catena; nel qual mutamento riuscì
a sostituire una gamba finta, e così svincolato potè sottrarsi. Sono storielle,
riprodotte anche ai giorni nostri, e colle quali si volle spesso mascherare romanzescamente
la corruzione d'un custode o la sollecitudine di un amico.
Ma allora come adesso se ne levò rumore; il fatto fu attribuito a magia,

sicchè il Curione si credette obbligato a riferirne le miracolaje circostanze[176],
e vantandosi diceva: «Per questo fatto io non feci voto di visitar Compostella
o Gerusalemme, che sono idolatrie; nè di castità, la quale
Dio solo può dare; ma mi consacrai tutto a Gesù Cristo, unico liberator
nostro».

Ricoverossi a Salò; presto ottenne una cattedra a Pavia, e sebbene trapelasse
come sentiva, mai per tre anni non si ardì arrestarlo, perchè gli
studenti vegliavano a sua difesa. Insistendo però il papa acciocchè il senato
milanese togliesse di mezzo quello scandalo, il Curione si raccolse a Venezia,
indi a Ferrara, ove la duchessa Renata gli diede raccomandazioni, per le quali
conseguì a Lucca una cattedra. Ma perchè il papa non cessava di domandare
glielo consegnassero, la repubblichetta il consigliò di mutar aria. Entrato
negli Svizzeri, fu maestro e rettore alla scuola di Losanna, poi di Basilea
nel 1547, donde più non si scostò, per quante offerte ricevesse. Una volta
ardì ritornare a Lucca per prendervi la moglie e i figliuoli; ma mentre si
riposava a Pescia, ecco il bargello del sant'Uffizio presentarsi per arrestarlo.
Egli non si perde d'animo, ma afferrato un coltello da tavola, profitta della
sorpresa degli sgherri e si salva.

Molte opere di libertà protestante lasciò, fra cui sono una rarità Pasquillorum
tomi duo[177], raccolta di pasquinate e satire varie, edite dall'Oporino
nel 1544. Di là venne la reputazione delle pasquinate, e diversi scritti, si
pubblicarono con titoli simili, e principalmente il Pasquino in estasi. A Basilea
egli stampò De amplitudine regni Dei, dove sosteneva che il numero
de' salvati è molto maggiore che quel de' dannati, onde gli fu gridata la croce
addosso dal Bullinger, dal Vergerio, da altri, tacciandolo di pelagiano. Trattò
Della antica autorità della Chiesa di Cristo; stese varj opuscoli, fra cui
una «Lettera ai fratelli, i quali pel regno di Babilonia sono sparsi»;
parafrasò l'inizio del vangelo di san Giovanni; pose una prefazione di
dodici pagine a Le cento et dieci diuine considerationi del s. Giouani Valdesso
ne le quali si ragiona delle cose più utili, più necessarie et più
perfette della christiana professione, ch'egli forse avea tradotte, e che,
sebbene senza data, pajono stampate dall'Oporino o dal Guarino[178].

Gran ciceroniano, fe molti lavori filologici, ampliò il dizionario del Nizolio,
pubblicò le opere del famoso ellenista Guglielmo Buddeo; fece il
Thesaurus linguæ latinæ e commenti ad Aristotele: tradusse in latino venti
libri delle storie del Guicciardini[179]. Molte sue lettere sono a stampa, altre
manoscritte nella biblioteca di Basilea, dirette a regnanti e a primarj riformatori,
Bullinger, Musculo, Cardano, Erasto, Gesner, Sturm, Brenzio,
Borrhaus, Vadian, Paleario, Gribaldi, Castalion, Melantone. Quest'ultimo
in una lettera grandemente ne loda il nobile stile, applicandogli quel verso
di Omero:


Σοὶ δ’ἔνι μὲν μορφὴ ἔπεων, ἓνι δὲ φρὲνες ἐσθλαί.




Di Erasmo diceva che sursum, deorsum, huc atque illuc agebatur...
inter cœlum papisticum et christianum.

In casa accoglieva giovani italiani, che voleano farsi educare nel libero
culto, fra' quali fu Giovan Battista Bernardini di Lucca. La figlia Violante
diede in moglie allo Zanchi, altro fuoruscito italiano, e la vide morire nel
1556, e nella biblioteca di Basilea vi son lettere affettuosissime di lui e
dello Zanchi su quella perdita, tutta speranza di ricongiungersi ad essa.
Nella chiesa di Strasburgo le fu posto l'epitafio: D. O. M. S. Violanthi
Curioni C. S. C. itali f., conjugi sanctiss.: clariss. ob singularem
probitatem, industriam, candorem, fidem, amorem, admirabilem in
longiss. et graviss. morbo constantiam, patientiam, pietatem incomparabili:
Hieronymus Zanchius italus optime merenti mæstiss. p. tertio puerperio
eoque infausto, ad Christum Jesum quem sincera coluit religione
cupidiss. concessit, cum quo vivit beata illam expectans diem qua suo
corpori reddita, integra immortalitate fruetur. ann. sal. MDLVI. XIII nov.
ætat. suæ an. XXII.

Tre altre figliuole, che erano di sedici, diciasette, diciotto anni, perdette
il Curioni nella peste del 1564, e di esse deplora la morte con cuor di
padre in lettere manoscritte, lodandone l'ingegno, le virtù, l'affetto[180].
Allora condusse la moglie a Zurigo, dove essa, colle tante famiglie italiane
rifuggite, potesse consolarsi parlando la lingua nativa, dacchè più non poteva
usarla colle figliuole. Tornato poi a Basilea, vide morirsi anche il figlio
Orazio, ch'era professore di medicina a Pisa, e che latinizzò alcuni sermoni
dell'Ochino.

Pendettero nel medesimo senso gli altri figliuoli Angelo ed Agostino, il
qual ultimo, morto nel 1566, avea scritto la storia de' Saraceni e dell'America.
Eran nati a Lucca e aveano fatto gli studj in Italia col fratello Leone,
il quale sposò Flaminia dei Muralto di Locarno, restò prigioniero in Francia
al tempo delle guerre civili, in Polonia tenne splendida posizione e fu ambasciadore
presso varie Corti.

Celio Secondo morì il 25 novembre 1569, e fu deposto con gonfio epitaffio[181]
nella cattedrale col resto di sua famiglia; dove la moglie lo raggiunse
al 12 maggio del 1587. Spirito di eccessiva sottigliezza, dicono i suoi
correligionarj, non sapeva restringersi alla semplicità della Scrittura, e
lasciava che la sua immaginativa trascendesse i limiti della rivelazione[182].
Per togliere il sospetto di antitrinitario, nel suo testamento, che sta manuscritto
nella biblioteca municipale di Basilea, confessa creder in Dio Padre,
nel Figliuolo unigenito suo, e nello Spirito Santo suo, e di abbracciare Gesù
Cristo, vero figliuolo di Dio e vero uomo, come l'unico mediatore fra Dio
e noi.






APPENDICE I.

La Fuga.

Lucio. O m'inganno, od ho le traveggole, o mi vien incontro il mio Probo,
se pur non è l'ombra sua. Poichè so che fu trattato pessimamente in questi
anni e da questi Caifa. Ma comunque sia, giacchè ha la faccia di Probo, per
Probo il saluterò. Addio, o Probo.

Probo. Addio, caro Lucio. Ma dimmi, per Gesù; di che dubitavi al vedermi?

L. Temevo non so che; mi parevi e non parevi.

P. O che? Non ho la stessa cappa, la barba stessa, lo stesso volto?

L. Stesso affatto; ma deh quanto mutato! uscito di carcere, come sei
lurido e magro.

P. Ma l'animo è uguale, neppur d'un briciolo cambiato, se non che la
so più lunga.

L. È dunque madre di prudenza la pazienza del soffrire.

P. Tu stesso dal mio pericolo sarai scaltrito, se hai tempo d'udire come
son riuscito a svignarmela.

L. O dimmelo, per quanto ben mi vuoi. Tornato da di fuori, intesi che
tu per mezzo d'incanti rompesti i ceppi e fuggisti, il che non ti so dire
quanto piacere mi recasse.... L'animo mi presagisce qualcosa d'insolito e
degna di Probo.

P. Come fui preso il sai.

L. Pur troppo il so; e che Satana, come altre volte, ora istiga i satelliti
suoi contro i servi di Cristo per estinguer la verità.

P. Così è; ma vincerà la verità. Dopo avermi menato per varie prigioni,
non parendo mai abbastanza in sicuro, mi chiuser in una più difesa del Carcere
Tulliano. Sta di mezzo fra il tinello e due altre camere, ove dormono
in una il capo, nell'altra i guardiani. Qua a tarda notte per lunghi corridoj
mi conducono, e mi serrano i piedi con ceppi di legno di grossezza enorme.
Allora essi a domandare, cercare, consultare, che far di me; io con gemiti
e suppliche pregar Dio assiduamente che, se alla gloria sua giovasse,
mi togliesse dalle mani degli empj. Fattolo parecchi giorni, Gesù Cristo mi
assistette e m'aperse la via, che subito senza timore io pigliai.

L. Qui non vedo entrarvi arti magiche, seppur Cristo è avverso ai prestigi.

P. Udrai. Ero in custodia d'un giovane. Cominciai a pregarlo che mi liberasse
dal ceppo un de' piedi; bastava bene che fossi attaccato per l'altro:
io non sono un Briareo dalle centomani, nè Dedalo da potere o portar via un
tanto peso, o fendere l'aria. Egli, che non era d'indole cattiva, si lasciò persuadere,
e mi sciolse un piede.

L. O che, speravi forse con un sol piede smuovere quel peso?

P. Non ci siamo ancora. Così passa uno, passa un altro giorno, e io m'accingo
all'altra parte. Avevo indosso la camicia di lino, e direi meglio di limo.
Cavatala, ne riempii la calza del piede libero, sicchè pareva una gamba vera,
e v'aggiustai la sua scarpa. Occorreva qualcosa di sodo perchè la gamba s'irrigidisse:

ed io a strologare, finchè vedo una canna sotto alcuni sedili. Stesa
la mano quanto potei, giacchè stavo sull'ammattonato, la presi e l'introdussi
a modo nella finta gamba: poi tirata la vera sotto la cappa, e sostituita
quella, cominciai a provare se m'avvenisse secondo il desiderio.

L. E che non succede se Dio lo voglia?

P. Ben la pensi: perocchè Paolo dice: Chi resiste alla volontà di lui?

L. Ma ancor non comprendo a che mirassi.

P. Or lo saprai. Al domani sulle venti ore torna a me quel giovane, e mi
domanda come va. — Non malaccio, rispondo, se tu mi permettessi di cambiar
la gamba serrata con quest'altra, e riposarla a vicenda. Egli assente.

L. Oh bella! davvero me la godo. Ma poi, chiuse le tante porte, con tante
guardie, per lunghi e ignoti corridoj, come cavartela?

P. O Lucio, le vie di Dio son molte. Non dicevi or ora che nulla succede
che Dio non voglia? S'abbuja. Recasi la cena. Io, benchè fra speranza e timore,
per non dar sospetto mangiucchiai. Si va a dormire. Resto solo. In
prima da una porta all'altra vado a taciti passi, m'accosto, mi fermo, tengo
il fiato, tendo l'orecchio per udire se dormissero, se alcuno parlasse o si
movesse. Come accertai che tutto era queto, levo la gamba finta, rimetto la
camicia, e m'accingo a partire, ma prima imploro il Signore brevemente.

L. Da buon cristiano. Poichè il Signore in san Matteo avvertì a non pregar
lungo, e il dottor delle genti esecrò la βαττολογιαν. Hai fatto un voto,
come si suole ne' pericoli?

P. Certo sì, e il maggiore e più santo de' voti.

L. Forse di religione.

P. Di che religione parli?

L. O non sai che ve n'ha di Francescani, Domenicani, Benedettini,
e di seicento altre religioni?

P. Paolo m'insegnò che Cristo non è diviso, e i Cristiani non sono battezzati
nel nome d'alcun uomo. Cristo medesimo avea predetto che ogni
regno diviso perirebbe.

L. O festi voto di visitar San Giacomo di Compostella o la Madonna di
Loreto, dove son appesi tanti voti di condannati?

P. Cristo vietò di cercar lui fuor di sè, giacchè egli è dapertutto principalmente
nel petto dell'uomo, che Paolo chiama tempio di Dio.

L. Ma molti stimano sommo il pellegrinaggio di Terrasanta, e il papa non
ne dispensa facilmente. Poichè quella terra fu tocca coi piedi proprii di
Cristo.

P. Vero; ma egli per bocca del profeta dice: Il cielo è mia sede; la terra
è sgabello de' piedi miei. Nè vedo che vi tornino migliori quei che vengono
di là. Cielo non animo muta chi trapassa il mare, disse il poeta.

L. Se non fu di castità, non so qual altro voto potessi fare.

P. Sebben non l'ignori, pure giacchè il vuoi, ti rispondo che la castità
può l'uomo prometterla, ma Dio solo mantenerla. Ed è temerità e follia
prometter quello che non si può attenere. Ed anche nel matrimonio può la
castità serbarsi, ove si serbì la fede e l'integrità maritale.

L. Insomma che voto fu il tuo?

P. Votai me e le cose mie a Cristo Gesù liberator nostro, pregandolo d'or
innanzi non mi lasciasse trascinar dalle mie passioni, ma col suo spirito
mi traesse a sè; e come il vasajo della creta, così egli di me usasse alla gloria
sua.


L. O voto veramente cristiano, che tutti femmo nel mistico lavacro e pochi
manteniamo, offrendo invece a Dio quei voti che pendono alle pareti...

P. Dall'orazione sorgo leggero; cerco a sinistra il tinello, e qui un
primo lampo mi balenò, poichè la porta che strideva sui cardini s'aperse
così silenziosamente come se fosse immota.

L. E non avesti tampoco bisogno di chiave?

P. No: era chiusa solo col paletto di dentro. Esco adunque; pel salotto
vo tentone, finchè per un'altra porta m'imbattei nella scala; discendo, e
trovo la porta chiusa con saldissimo chiavaccio.

L. In somma tenevi il lupo per l'orecchie.

P. Sì, se Cristo non mi avesse ajutato. Risalgo la scala, e nel montare
mi s'offre una finestra, la cui altezza argomentai dai gradini, poichè la
notte era così buja, che non potevo veder il piano del cortile: da questo
alla finestra non v'avea più di diciotto piedi, onde risolto d'avventurarmi,
prima gettai la cappa perchè mi riparasse, poi io dietro.

L. E nulla t'accadde nel salto?

P. Nulla, per Dio grazia. Subito vo dritto alla porta di mezzo, se mai
fosse chiusa solo a stanga di dentro, come si suole: ma invece vi era e catenaccio
e chiave. Allora giro per l'orto e tento i muri, ma invano. Già
avevo perduto un'ora, e stanco e più morto che vivo, non cercavo più di
camparmi ma d'uscir di vita. E perchè sorridi?

L. Perchè me lo narri dopo uscito dal pericolo. Poi mi sovvien quel
motto «Il lupo intorno alla fonte gira». E a te pure non giova ricordar
cose tali. Ma io vorrei che ciò sapesser questi saducei, a gloria di Dio e loro
ignominia.

P. Sì, se si convertissero: ma il fuoco non s'estingue con legna e con
olio, anzi s'attizza.

L. S'ha dunque a lasciarli?

P. Lo credo, finchè il Signore li stermini col fiato della sua bocca. Perocchè
è vicino il tempo che chi nuoce nuoccia di più, chi è lordo e più
s'imbratti, chi è giusto divenga più giusto e santo. Nè il padre celeste lascerà
che noi siamo tentati al di là di quel che possiamo.

L. Ma mi struggo d'udire con che mezzi superasti la cresta del muro,
giacchè non potevi di meno: cioè ascender quanto eri disceso dalla finestra.

P. Quali mezzi se non i divini? Con nessun altro potevo levarmi in alto.

L. Forse apristi qualche porticina col favor di Dio?

P. Neppur ciò. Mentre fra queste difficoltà mi disperavo, sorse una
stella d'insolita luce, talchè dava ombra a guisa della luna. E perchè non
la credessi la stella di venere, la notte non era a mezzo corso; poichè quando
m'assisi sulla cresta del muro sonò la settima ora, ed era d'inverno. Di
quella stella non so se presi più allegrezza o spavento. Certo col suo lume mi
scopriva, se mai alcun custode guardasse. Ma dormivano la grossa, ed io vigilando
alla mia salute, credetti dover profittare del lume celeste. Adunque
tornai a esaminar il muro quant'era lungo, finchè all'angolo m'accôrsi era
unito a un altro roso dal tempo e rotto, talchè potevo co' piedi e colle mani
arrampicarmi. Cominciai dunque a salire, ma appena alzato di terra, il sasso
a cui m'appigliavo cascò meco con gran fracasso.

L. E non ti fiaccasti nessun membro?

P. Nessuno, o Lucio, e mi sedetti come in morbido letto. Ben mi balzavano
tutte le viscere, parendomi veder gente accorrer allo strepito, mentre

invece nessun si mosse. Stetti alcun tempo a orecchi e occhi tesi, e come
non vidi nessuno avvicinarsi, con maggiore sforzo m'arrampico, e finalmente
accavalcio il muro. Poi pian piano scivolo dall'altra parte, e coll'ajuto di
Dio mi ricovero alla casa di Filosseno Nuceo, uom dotto e pio quanto sai,
e benevolo a me e a tutti i buoni. Son questi gli incanti con che mi salvai,
ossia Cristo mi salvò.

L. Non vedo in che questa tua liberazione differisca da quella di Pietro
apostolo. Giacchè anche per te pregavamo quanti adoriam Cristo; e te lo
spirito di Dio eccitò, quando neppur sognavi di fuggire. Ma una tal liberazione
nessun mai ha udita. E chi dubiterà che quella luce non fosse lo splendor
dell'angelo?..... ecc.





APPENDICE II.


Le Pasquinate.

A Roma nel rione Parione, dov'è il palazzo Orsini, che nel 1791 i
Braschi comperarono per cinquantamila scudi, sta sulla cantonata della
piazza una statua monca, senza naso, nè braccia, nè gambe. Lodovico
Castelvetro, nella Ragione di alcune cose segnate nella canzone di Annibal
Caro, riferisce aver udito dal Tibaldeo che a Roma visse un sartore
arguto, di nome maestro Pasquino, nella cui bottega in Parione convenivano
molti bajoni, ed anche cortigiani, ambasciadori, cardinali, a
tartassar il terzo e il quarto. I motti e i frizzi correano poi per la città, e
anche quelli d'altri s'attribuivano a maestro Pasquino. Era costui morto
da poco tempo, quando presso la sua bottega si sterrò una statua, guasta, ma
che giudicossi un capolavoro, e che figurasse Alessandro, o Menelao che sostiene
il cadavere di Patroclo. I bizzarri dissero ch'era Pasquino risorto,
e cominciarono attaccar a quella le satire.

Il fatto non è esatto, poichè sappiamo che, al tempo del Tibaldeo, già
quella statua stava eretta sopra un piedistallo presso al palazzo Orsini, il quale
fu bensì ricostruito dal Sangallo verso il 1512, ma esisteva da ducento anni:
e par probabile quel torso fosse scoperto nel cavarne le fondamenta, lungo
tempo prima del maledico sartore. I capi rioni attaccavano a quella statua
gli avvisi municipali, essendo in luogo centrale e frequentato, poi anche
l'autorità ecclesiastica le indulgenze, le pastorali, ecc., finchè anche i maligni
cominciarono appiccicarvi le satire, di cui fu sempre ghiotta quella popolazione,
e che si dissero pasquinate anche quando o non v'erano state affisse,
o l'erano ad altre statue. Perocchè il privilegio di Pasquino fu diviso dal
Babbuino che dà nome a una via, dal Facchino del palazzo Piombino, dall'abbate
Luigi, da donna Lucrezia dietro il palazzo di Venezia, dallo Scanderbeg
sul palazzo che fu abitato da questo, e principalmente dal Marforio,
dio marino colossale dissepolto tra il Foro (Martis forum) e il tempio di
Marte, e collocato per prospettiva alla fontana di Campidoglio.


Massime alle elezioni dei papi si moltiplicano queste satire, per lo più
brevi, talora in dialogo, sempre argute. Noi ne accenneremo alcune, che
abbiano qualche appiglio colla nostra storia.

A Sisto IV morto:


Stupra, fames, strages, usura, furta, rapinas


Et quodcumque nefas, te duce, Roma tulit.


Magna (licet tarde) solvenda, est gratia morti:


Omne scelus tecum, Sixte cruente, jacet.





Per Alessandro VI, quando si ripescò dal Tevere il cadavere di suo figlio:


Piscatorem hominum ne te non, Sexte, putemus,


Piscaris natum retibus ecce tuum.





E altre volte:


Vendit Alexander claves, altaria, Christum:


Emerat ille prius, vendere jure potest.





E alla sua morte:


Dic unde, Alecto, pax hæc effulsit et unde


Tam subito reticent prælia? Sextus obit.





Per Giulio II, che diceasi aver buttato le chiavi di Pietro per impugnar
la spada di Paolo:


Huc barbam Pauli, gladium Pauli, omnia Pauli:


Claviger ille nihil ad mea vota Petrus?





e altrimenti:


Obtulerat, Juli, tibi quæ sors Julia claves,


Clavas, erravit credo, datura fuit.





e per le sue indulgenze:


Fraude capit totum mercator Julius orbem;


Vendit enim cœlos, non habet ipse tamen.





Per la mansuetudine di Leon X:


Ipse licet cupias animos simulare Leonis


Non lupus hoc genitor, non fuit ursa parens


Ergo aliud tibi prorsus habendum est, cæcule, nomen,


Nam cuncta ut possis, non potes esse leo.





Altra volta Pasquino era comparso da pellegrino mendicante, e diceva:
«Andrò ai Galli e agli Ispani per empir la tasca d'oro, poichè il poter dell'oro
caccia adesso le Muse. Amici, portatemi oro, non versi; ai potenti non
comanda che il denaro».


Dona date, astantes; versus ne reddite: sola


Imperat ætheriis alma moneta Deis.





Ma perchè i letterati, contenti de' favori di papa Leone, lo lasciavano
tacere, Pasquino cantò:


Non homo me melior Romæ est. Ego nil peto ab illo,


Non sum verbosus: hic sedeo et taceo.





Di rimpatto si sfogò contro Adriano VI. Sotto Clemente VII le sventure
furono troppo serie: ma alla sua morte, che si dicea causata dall'imperizia
del medico Curti, fu scritto:


Curtius occidit Clementem; Curtius auro


Donandus, per quem publica parta salus.






O gli applicaron il versetto evangelico: Ecce qui tollit peccata mundi.
Fu anche scritto:


Nutrix Roma fuit, genitrix Florentia: flevit


Nec tua te nutrix, nec tua te genitrix.


Mors tua lætitiam tulit omnibus: unica mæret


Quæ, te regnavit principe, dira fames.





In un altro epitafio assai lungo, dopo basse ingiurie, s'invitano i Romani
a festeggiare, perchè


Pristina libertas reddita, Roma, tibi est.





Al tempo di Paolo III Pasquino scriveva:


Ut canerent, data multa olim sunt vatibus æra:


Ut taceam, quantum tu mihi, Paule, dabis?





Ma non tacque, e tra gli altri applicogli il detto scritturale: Zelus domus
suæ comedit illum: e che Roma, dopo trovatasi sì male di due Medici, or
cadde nella frenesia (Farnese).

Un'altra volta narrava Marforio che un angelo intimasse al papa: «Pasci
le mie pecore»; Pasquino replicava aver egli risposto: «La carità ben ordinata
comincia da sè». E Marforio insisteva: «È egli giusto di toglier il
pane di bocca ai figliuoli per darlo ai cani?»

Un'applicazione in grande de' testi biblici fu fatta in occasione dell'Epifania
del 1535, per la gita del papa a Marsiglia.

Il papa diceva: Modicum videbitis me, modicum et non videbitis me,
quia vado ad patrem.

Il re di Francia: Tu es qui venturus est, non alium expectamus.

Il cardinale di Cesi: «Io sono una vigna selvaggia: il padre mio era un
agricoltore».

Il cardinale di Bari: «Barabba era un ladro».

Il cardinale Campeggio: Filii tui tamquam novellæ olivarum in circuitu
mensæ.

Il cardinale di Mantova: Lingua mea calamus velociter scribentis.

Il cardinale di Ravenna: Vade in pace et noli amplius peccare.

Il cardinale Doria: Vade retro, Satana.

Il cardinale di Bologna: Amice, quomodo intrasti non habens vestem
nuptialem?

I cardinali spagnuoli: In cathedram Moysis ascenderunt scribæ et pharisæi.

I cardinali nuovi: Laudate, pueri, Dominum, laudate nomen Domini.

Pasquino: Si veritatem dico vobis, quare non creditis?

Non è facile capir tutte le allusioni, e perciò ne lasciammo via molti. Fu
anche parodiato il Vangelo, facendone uno secondo Marforio, dove la visione
d'Emaus è convertita a tassar papa Clemente, ma più il suo successore.

Un'altra volta era il Liber generationis antichristi filii diaboli. Diabolus
genuit papam, papa vero genuit bullam; bulla vero genuit ceram;
deinde cera genuit plumbum; plumbum vero indulgentiam; ea vero curenam
(assoluzione dal digiuno quaresimale); carena vero genuit quadragenam
(la quarantena); ex qua tandem orta fuit simonia, ex qua fuit
superstitio, etc.; e dopo la cattività di Babilonia, il cardinale generò il

cortigiano, il cortigiano il vescovo suffragante e il commendatore, che generarono
la pensione: dalla pensione venne la decima, da questa l'oppressione
del paesano; l'oppressione generò la collera, e questa l'insurrezione,
nella quale si rivelò il figlio dell'iniquità che chiamasi Anticristo.

Gli è per tali profanità che delle pasquinate ebbe ad occuparsi anche il
Concilio di Trento, perocchè alcuni, e specialmente il legato Del Monte, voleano
si provvedesse all'abuso che in essi faceasi de' testi sacri, convertendoli
o a satira o a giocondità: ma non si credette dovervi prendere un provvedimento
speciale: solo si proibì di usar le parole scritturali in vanità,
adulazioni, scurrilità, superstizioni, libelli famosi. E fra i decreti sui libri
proibiti al § 11 restano in generale vietati Pasquilli omnes, ex verbis sacræ
scripturæ confecti. Item Pasquilli omnes etiam manuscripti, omnesque
conscriptiones in quibus Deo, aut sanctis, aut sacramentis, aut catholicæ
ecclesiæ et ejus cultui, aut apostolico quomodocumque detrahitur.

Pure queste applicazioni di testi ecclesiastici talvolta non sono che ingegnose,
come quando nel 1535 de' cardinali francesi si dice «Per altra via se
sono tornati»; e dei tedeschi: «Non v'è nulla da mangiare noi in questa
casa?»

Ed altra volta per l'entrata de' Francesi in Italia:

	Roma. Hora est jam de somno surgere.

	Spagna. Uxorem duxi: habe me excusatum.

	Germania. Quo me vertam nescio.

	Fiandra. Effusum est in terra robur meum.

	Polonia. Date elemosinam.

	Portogallo. Non bene conveniunt Judæi cum Samaritanis.

	Lorena. Dominus dedit, Dominus abstulit.

	Savoja. Nescio loqui, quia puer sum.

	Piemonte. Legatis manibus et pedibus, projicite eum in tenebris exterioribus.

	Ginevra. Quando morietur et peribit nomen ejus, tribulationes cordis multiplicatæ sunt.

	Svizzera. Miseremini mei, saltem vos amici mei.

	Olanda. Veh nobis.

	Genova. Transeat a me calix iste.

	Milano. Timor et tremor venerunt super me.

	Parma. Adorabimus in loco ubi steterunt pedes ejus.

	Modena. Deprecabilis esto super servos tuos.

	Firenze. Domini est terra et plenitudo ejus.

	Napoli. Deficit spiritus meus, paratum cor meum sperare in Domino.

	Messina. Non credam amplius.

	Mantova. Quid vultis mihi dare et eum ego vobis tradam.

	Francia. Dissipabo et assorbebo simul.

	Venezia. Non timebimus dum turbabitur terra, etenim inimici mei non potuerunt adversus nos.

	Inghilterra. Pereat memoria ejus, et sequaces ejus fiant orphani.



E qui son a ricordarne due a proposito di Galileo. Quando egli ebbe
scoperto i satelliti di Giove, e che la più parte degli astronomi li negavano,
Keplero li vide, ed esclamò, Galilee, vicisti. Di rimpatto un frate a Firenze

prese per testo d'una predica, Viri Galilæi quid statis aspicientes
in cœlum?

Nell'Indice tridentino de' libri proibiti è registrato Evangelium Pasquilli.
Vi somigliano le Sortes Virgilianæ per Pasquillum collectæ; emistichi o
versi di Virgilio, applicati ingegnosamente.

Il papa si duol di non aver dapprincipio soffogato Lutero:


Trojaque nunc stares, Priamique arx alta maneres





A quei che voleano il papa presedesse al Concilio:


An monstrum infelix sacrata sistitis arce?





Ad Erasmo vacillante,


Terras inter cœlumque volabat.





Al papa perchè non si mescoli delle cose temporali,


Pastorem, Tytire, pingues


Pascere oportet oves, deductum dicere carmen.





Il papa temente della sorte de' suoi, esclama:


Dii patrii, servate domum, servate nepotem.





Sui disastri di Roma:


Urbs antiqua ruit, multos dominata per annos.





Lutero solo contro tutto il mondo:


Vim cunctam atque minas perfert cœlique marisque.





Nell'indice de' libri proibiti dal concilio di Trento son notati:

	Pasquilli et Marforii hymnus in Paulum III.

	Pasquillorum tomi duo, quorum primo versibus ac rhytmis, altero
soluta oratione conscripta quamplurima continentur.

	Pasquillus extaticus et Marphorius.

	Pasquillus Fagius.

	Pasquillus Germanicus.

	Pasquillus proscriptus a tridentino concilio.

	Pasquillus semipoeta.

	Pasquino in estasi nuovo e molto più pieno che 'l primo, fu aggiunto con decreto del 16 marzo 1621.



In occasione che il papa prende il possesso, che è una delle solennità
più splendide della splendida Roma, veniva Pasquino foggiato in qualche
personaggio, e allora le satire s'acconciavano a queste trasformazioni. Per
l'una diceva:

«Qual meraviglia se mi trovi cangiato, dacchè Paolo cangia dieci volte
all'ora?»

Vestito da Occasione, diceva all'imperatore:


Cæsar, habes nulli qualem me habuere; videsne?


Ni mea, ni noscis tempora, asellus eris.





Ma gli si rispondeva:


Postquam regna tenet Paulus, domus alta Quiritum


Occidit, atque simul concidit omne decus.


Occidit imperium Christi, spes, fasque, piumque.


Occidit alma quies, occidit alma fides.


Dicendum occasus potius quam occasio certum est,


Pasquille, ut rebus nomina conveniant.






Un'altra volta egli compariva da viaggiatore, e


Credula verbosum papam quia Roma creasti


Expedìt hoc cunctis dicere; Roma, vale.





Essendo vestito da Perseo, gli fu appicciato il distico:


Perseo che di Medusa il capo cese,


Cederà ancora il capo del Farnese.





Oppure:


Papa medusæum caput est; coma, turba nepotum:


Persæu, cede caput; cæsaries periet.





Quando esso Paolo III trasferì il concilio, stampossi un Pasquilli carmen
in Paulum III fugitivum a facie concilii Mantuani:

Quid est tibi, papa, quod concilium fugisti, et vos, cardinales, quia
conversi estis retrorsum?

A facie reformationis mota est curia, a facie reformationis veræ,

Quæ converteret papam in pauperem plebanum, et cardinales in miseros
capellanos.

Anche Paolo IV fu incessante bersaglio a satire, massime a cagione dei
nipoti: e il suo nome di famiglia Caraffa diè occasione a molte arguzie,
tanto che si dovette proibire di gridar per istrada bicchieri e caraffe.

Sotto Sisto V comparve Pasquino con una camicia tutta sudicia. E chiedendogliene
Marforio il perchè, rispondeva: «Perchè la mia lavandaja è
divenuta sorella di papa».

E perchè Sisto rimescolava colpe vecchie, si fecer dialogare le due statue
di san Pietro e Paolo. Il primo vedeasi in atto di partire cogli sproni:

San Paolo: Dove vai?

San Pietro: Corro qualche pericolo. Temo esser chiamato in giudizio
perchè ho rinnegato il mio maestro.

San Paolo: Allora farò bene anch'io a cavarmela, perchè m'imputeranno
le persecuzioni che feci contro i Cristiani.

Ma Sisto non intendea scherzi, e faceva anche impiccare i satirici, onde
Pasquino dovette contentarsi d'esclamare che papa Sisto non la perdona
neanco a Cristo.

Venendo a tempi vicini, di Benedetto XIV disse Pasquino: Vir bonus
in solio, Bonus vir in solio. E di Pio VI che nello stemma portava aquila,
gigli, stelle, venti:


Redde aquilam imperio, Gallorum lilia regi,


Sidera redde polo; cætera, Brasche, tibi.





In somma Pasquino è un arguto, che tien l'occhio al Vaticano, l'orecchio al
conclave, intelligenze nelle anticamere, spie nelle sale e nelle alcove. Talvolta
fu l'uom dabbene indignato de' vizj: tal altra lascia fra il riso trapelare
l'ira protestante come quando dice:


Il rosso gregge si divide in tre,


Mangia Dio, mangia plebe, e mangia re.





Si abusa del suo nome? egli esclama:


Me miseram! copista etiam mihi carmina figit,


Et tribuit nugas jam mihi quisque suos.






Talora domanda un cappello di cardinale:


Tandem, maxime pontifex, galerum


Pasquillo tribuas tuo roganti.


Si sensu sine sum, rude atque marmor,


Complures quoque episcopos videmus


Ipso me mage saxeo creari.





Altre volte fa un confronto tra il papa e Cristo:


Christus regna fugit: sed vi papa subjugat urbes.


Spinosam Christus, triplicem gerit ille coronam.


Abluit ille pèdes; reges his oscula præbent.


Vendentes pepulit templo, quas suscipit ipse....


Ascendit Christus, descendit ad infera præsul.





Qualche volta con tenuissimi cangiamenti muta l'elogio in satira; come
quando essendosi scritto, Orietur in diebus nostris justitia et pax, Pasquino
vi antepose un M.

E altra volta: «Tu ridi, o passagero, perchè il vecchio Pasquino vedi
senza naso, senza labbra nè mani, e perduta ogni forma.


Nempe vides quam Roma viros bene tractet honestos


Quos ea, si qui sunt hic, periisse cupit.


Nam me quod nimius veri sum visus amator


Et mores urbis carpere sæpe malos, ecc.





E il Marini cantava:


Non cercar tu che passi


Come favelli e scriva


Una pietra insensibile e scolpita


Che della mano e della lingua è priva.


Fora ancor poco a questa età cattiva,


Poichè tacion color che han voce e vita


Quand'io non sol parlassi


Ma parlando scoppiassi,


Per romper con lo scoppio e testa e braccia


A chi mi fa parlare e vuol ch'io taccia.





Nel 1592 erasi stabilito di farla finita con questo garrulo mozzicone e gettarlo
in Tevere. Trovavasi allora a Roma Torquato Tasso, e suggerì: «Nol
fate. Dalla polvere nella ripa del fiume nasceranno infinite rane, che gracideranno
notte e giorno per vostro dispetto». Gli si diede ascolto, onde
Marforio ne mandò le congratulazioni a Pasquino. E questo rispondea:
«Di fatto m'avean messo in querela col sant'Uffizio. Comparvi davanti ai
cardinali, e pensa come mi conciarono! Senza un secondo Torquato, la
bocca di Roma era chiusa per man de' Barbari. Per fortuna la ragione
disarmò l'ira, e la satira dee la vita alla poesia».

Sotto Urbano VIII de' Barberini, Pasquino esclamava:


Ohimè, non ho più un quattrino,


Tutto il mio è del Barberino.






Ed essendosi levato il tetto di bronzo dal Panteon per fondere la cattedra
di san Pietro, disse: Quod non fecerunt barbari, fecerunt Barberini.
Quando esso papa emanò una bolla contro il tabacco, Pasquino esclamò:
Contra folium quod vento rapitur ostendis potentiam tuam, et stipulam
siccam persequeris.

Sotto Alessandro VII, Pasquino prese, come spesso i buffoni, la parte del
prepotente, schernendo il papa degli insulti fattigli da Luigi XIV, or in colloqui
coll'abbate Luigi, or in sindacato dove i conservatori di Campidoglio
assumono per segretario Marforio, Pasquino per procurator fiscale, don Gregorio
per usciere; e dopo molte cose serie e molte beffarde, conchiudesi con
sette avvisi: 1º che tutti i cittadini abbian un esemplare della storia romana,
per ricordarsi le geste degli avi, aspirarne l'amor della libertà, e ricordarsi
che cacciarono i Tarquinj dalla città; 2º che siano obbligati di legger la
storia primitiva della Chiesa, notare il diritto che avea il popolo d'eleggere i
papi e di partecipare al governo temporale; 3º di non chiuder gli occhi ai
disordini degli ecclesiastici; 4º ridersi delle bolle fabbricate per avvilire il
popolo e sottomettere i laici ai preti; 5º stare uniti in santa fraternità,
perchè sulla discordia si fondò la sua schiavitù; 6º render al papa ogni
rispetto e obbedienza come sovrano spirituale; 7º guardarsi dal pagare soldati
quando i papi volessero far guerra e cambiar la croce in spada.

Oltre la pasquinata, che diceva di lui, Maxime de se, magna de parentibus,
mala de principibus, pessima de cardinalibus, nihil de Deo,
moltissimi sonetti conosco per la morte d'Alessandro VII, e un de' migliori
è questo:


Papa Alessandro settimo sanese


Di casa Chigi, qui sepolto giace


Che sopra dodici anni e più d'un mese,


Mal grado suo, non vide Italia in pace.




Con finto zelo e con pietà fallace


Molto al mondo promise e nulla attese.


Disse che i suoi starebbono al paese,


Ma a capo all'anno si trovò mendace.




Vantò di sollevar lo stato oppresso,


Disse voler premiar li dotti e buoni,


Far tornar Roma al suo primiero sesso.




Ma niuno più di lui senza occasione


Mille gabelle impose, e niun quant'esso


Distrusse Roma ed ingrandì bricconi.




Un papa il ciel ci doni,


Che riducendo quel ch'ei disse in atto,


Si guardi poi dal far quel ch'egli ha fatto.





Questo sonetto trovo nella Magliabecchiana mss. cl. VII. 309; dove sono
moltissime pasquinate, o in raccolte, o sparse: fra cui Risate di Pasquino
con l'abbate Luigi per l'aggiustamento di Pisa circa le differenze tra il
re di Francia e la casa Chigi.

Ultimamente stampossi Pasquin et Marforio, histoire satirique des papes,
traduite et publiée pour la première fois par Mary Lafon (Parigi 1861).
È poco meglio che copia di un articolo dei Mémoires de littérature par M.
De S.... (t. II, p. II, p. 200, Aja 1717), aggiuntevi mentosto pasquinate

che satire contro i papi, tolte da Hutten e da altri. Per esempio, sotto
Giulio II mette il dialogo, spiritoso per verità ma ben lungo, fra questo
papa e san Pietro alla porta del paradiso, che è attribuito a Erasmo o a
Fausto Anderlino, e che noi mettemmo in nota al Discorso XIV. Esso Hutten
ha pure il Pasquillus exul, dialogo con Ciro; ove finge che, abbandonando
affatto la città, stanco di aspettare, nè più nulla sperando dal papa, solo
occupato ad impinguare i suoi ben numerosi, gli espone il secreto della
creazione dei trentun cardinali, della promulgazione delle indulgenze, e
del progetto della crociata, che in fatto era un'operazione politica e finanziera
per ristaurar l'erario, e dar al papa la maggioranza nel conclave.

E tutt'altro che pasquinate sono il dialogo tra Vadisco e Pasquino: Apophtegmata
Vadisci et Pasquinei de corrupto statu Ecclesiæ; il Pasquillus
extaticus, ed altre composizioni.

Gli è per quest'ultima che annettesi il marmo beffardo al nome di Celio
Curione, del quale vuolsi sia la raccolta Pasquillorum, comparsa a Basilea
il 1544.

Questa comincia da una poesia De se ipso et origine sua, ove Pasquino
narra lui esser Lica che portò ad Ercole, da parte di Dejanira, la fatal camicia,
onde perdè la vita; ma prima di spirare lanciollo in aria: ricaduto
sopra uno scoglio del mar d'Eubea, suscitava tante tempeste, che Nettuno col
tridente ne lo cacciò, onde salvossi in terraferma, ed or rimane a Roma,
dove una turba di pedagoghi ogni anno gli rende i dovuti onori.

Non v'è titolo propriamente onde attribuir quella raccolta al Curione, e
neppure il Pasquillus theologaster diretto a Lutero; bensì è di lui il Pasquilli
extatici de rebus partim superis, partim inter homines in christiana
religione passim hodie controversis cum Marphorio colloquium (Basilea
1544). Poi Celii Secundi Curionis Pasquillus extaticus, una cum aliis
etiam aliquot sanctis pariter et lepidis dialogis, quibus præcipua religionis
nostræ capita elegantissime explicantur; omnia quam antea cum
auctiora, tum emendatiora,.... adjectæ quoque sunt quæstiones Pasquilli
in futuro concilio a Paolo III indicto disputandæ, lectu jucundissimæ
(s. l. et a.).

Forse col titolo di Pasquino in estasi, ragionamento di Marforio e
Pasquino, il dialogo fu scritto originariamente in italiano, qual si trova
manoscritto nella biblioteca ducale di Gotha, poichè v'è qualcosa che manca
nelle stampe latine, come il passo relativo a Giovanni Valdes, che daremo
qui sotto.

Comparve poi a Ginevra Pasquillus extaticus, non ille prior sed totus
plane alter auctus et expositus; e Pasquino in estasi, nuovo e molto più
pieno che 'l primo, col viaggio all'inferno colla falsa data di Roma, nella
bottega di Pasquino a l'istanza di papa Paulo Farnese. Sebben quest'ultima
frase sia evidentemente falsa, indicherebbe però fosse anteriore al 1549,
e vi stanno in appendice Questioni di Pasquino da disputare nel Concilio
di Trento, che mostrava di voler fare il papa.

È un de' libri che più corsero attorno in quel tempo, e di quelli che sogliono
fare il maggior danno, pervertendo il buon senso e la morale col mettere
il riso al luogo delle ragioni, e ridur l'uomo al grado di scimia. Diamone
l'analisi.

Marforio. «Che c'è di nuovo, Pasquino? Tu sei bello e smagliante.

Pasquino. Come chi ha veduto il re del cielo. Non sai che, dopo il colloquio
coll'Eterno, Mosè sfolgoreggiava?


M. Il so, ma che? Forse le pietre van oggi in cielo?

P. Perchè stupirne, quando ci van tuttodì monache, abati, preti, vescovi,
papi, coi ventri dieci volte più pesanti di me?

M. Oh per lo meno son uomini e non sassi.

P. Non sai che quei che governano il mondo e la Chiesa han l'orecchio
duro, sicchè bisognan pietre per toccarli, e massime per cacciar quello sciame
di adulatori che vi ronza attorno?

M. E chi t'ha dato a te quest'incarico? N'hai licenza dal papa?

P. La necessità mi forza a parlare. I nostri contemporanei hanno gran
bisogno d'udir la verità: quei che potrebbero dirla taciono; bisogna dunque
che parlin le pietre, come comanda il Vangelo».

Qui vien a raccontare come, stando in una grotta presso il Coliseo, s'addormentò,
e gli apparve un globo di fuoco, di mezzo al quale un vecchio
Jerosataniel, capo de' veri veggenti, il quale gli esibì di mostrargli il
cielo. «Ma oggi v'ha due cieli, uno eterno, ove Cristo salì, ove andranno i
fedeli, ove Dio, cinto di angeli, giudicherà noi tutti; l'altro, fatto di man
d'uomo, e compaginato abbastanza male dal papa». Pasquino chiede di veder
quest'ultimo: gran città, dove entrava una folla di cattivi angeli, carichi di
suppliche, petizioni, corone, rosarj, cera da bolle, argento, oro, sigilli,
immagini, scapulari, pietre preziose; altri n'uscivano portando la pace, la
guerra, i nembi, il fulmine, la tempesta, e tutto ciò che gli uomini creduli
amano e temono. Una sola porta serve ai mortali, fatta di marmo grossolano,
e che ha per ornamenti la donazione di Costantino e i trofei dei papi,
quando umiliavano i re, e metteano il piede sulla testa degli imperatori.

Il vecchio che la custodiva, udito che era Pasquino, nol volle ricevere,
dicendo che quello cielo non era fatto per buffoni e mimi.

La guida lo consolò, dicendogli conosceva una breccia, aperta da Lutero
e Zuinglio secondo i precetti di Paolo, per demolire questo cielo. All'entrata
sventolavano due bandiere, portanti detti evangelici: «Nel silenzio e
nella speranza sarà la vostra forza. — Venite a me voi che soffrite e faticate,
e v'ajuterò». Accostandosi al difficile accesso, incontrano un vecchio,
dalla barba lunga, sulla cui tunica eran ricamate le lettere V. D. M. I. Æ.
(Verbum Dei manet in æternum). Questi non vuol lasciar entrare Pasquino
se non l'esamina sulla fede. E gli domanda: «Chi è il capo della
Chiesa, Cristo o il papa?»

— Tutt'è due» risposi io.

— Dunque la Chiesa è bicipite, eh?

— No no, celiavo: non ebbe mai e non ha che un solo capo, Gesù
Cristo; chi gli mette sulle spalle anche quello del papa, ne fa una specie
di Cerbero».

Il vecchio lo bacia, e lo mena verso gli altri, chiamandolo fratello. Colà
trova Federico di Sassonia, eccellente principe che aperse tutte le porte al
Vangelo: Zuinglio, Capitone, Ecolampadio, altri Tedeschi, e molti Svizzeri,
alquanti Francesi abbastanza Italiani, e qualche spagnuolo. Fra gli Italiani
erano Gerolamo Galateo di Venezia, che undici anni soffrì con costanza,
e morì pel Vangelo nelle tenebre d'un carcere. Vide anche uno spagnuolo,
nobil cavaliere di Cesare, ma cavaliere di Cristo ancor più nobile, Giovanni
Valdes vir summa religione, fide, eruditione, qui Neapoli diem obiit supremum,
egregiis relictis ad hoc cœlum excidendum istrumentis.

Continuando vede come le mura che difendevano quella città erano di

rosarj, tonsure, barbe, cingoli, sandali, pazienze, zoccoli, pesci, ova, mitre,
cere, bolle, il tutto cementato con olio e seta: e v'avea quattro porte; la superstizione,
l'ignoranza, l'ipocrisia, l'orgoglio. Ma tutto era minato, senza
che se n'accorgessero i monaci che custodivano. Entrato, esamina il quartiere
dove stavano monaci ed eremiti, de' quali storpia beffardamente i nomi,
poi le monache, poi i confessori, e i gran dottori che faticavano a trasportar
dal Vecchio e dal Nuovo Testamento ciò che s'affaceva alla Chiesa loro, le
decime, le mitre, gl'incensi, i sacrifizj de' leviti, lasciando via le mogli col
dir che la nuova legge permette solo le concubine e peggio. Invece di evangelisti,
scorge una folla di dottori e redattori di decretali e bolle sull'infallibilità
del papa.

Quand'ebbe veduto questo ed altro, pregò il vecchio di ricondurlo quaggiù;
e credette inutile veder l'inferno, dacchè avea veduto il cielo dei papi.

È principalmente all'occasione del conclave che la lingua di Pasquino
taglia e fende, valendosene amici e nemici a sostenere od abbattere i varj
candidati. Quelle satire riferendosi a fatti e persone specialissime, han poco
interesse dopo passatane l'occasione. La più antica che si conservi, credo
sia quella dopo la morte di Clemente VII nel 1534.


Dialogo fra Pasquino e san Pietro imprigionato
in Castel Sant'Angelo.




Pasquino. Or che par vero che Clemente è morto,


Sali fuora, buon Pietro, di prigione,


E va gridando al cielo e alle persone


Tutto il mal che t'ha fatto, e quanto torto.




Non star serrato più: prendi conforto,


Ch'ora per tutto si farà ragione,


E tal che infino a qui fatto ha il barone,


In sulle forche si vedrà di corto.





E via dice i più villani improperj contro Clemente «che ha spogliato la
Chiesa e 'l mondo e Cristo», e conchiude:


Pietro norma ti sia d'andar più saldo,


Che ne facci un miglior, non un ribaldo.





San Pietro gli domanda a chi


gli par senza peccato,


Che si potesse dar questo papato.


Farnese è attempato


Pasquino.   Capperi! ha tanti figli e tanta gente


Che alla fin saria peggio che Clemente.


San Pietro.                 E Siena non val niente?


Pasquino.   Non gli manca se non ch'è sciocco e matto


E non ha più cervel che non n'ha un gatto,




E così seguita a riveder il pelo di ciascuno, finendo:


Li Francesi imbriachi, quei di Spagna


Marran, e luteran quei di Lamagna.





San Pietro.Dunque senza magagna


Non si ritrova al mondo un cardinale?


Povera Chiesa, come stai tu male!


Gesù mio, se ti cale,


Poichè tra questi non c'è nom che vaglia,


Trovane un tu che vaglia


E che alla Chiesa tua non sia rubello.


Ajuta il pastor tuo che già tant'anni


Non ebbe successor se non tiranni;


Soccorri alla tua Chiesa e alla mia nave,


Che si sommerge, e che perse ha le chiave.




In una pasquinata da conclave si tassano le varie nazioni.


Per cercar nel sacro soglio


Il futuro dominante,


Vedo ognun sì discrepante,


Che il parere anch'io dir voglio.


Se ci eleggono un romano,


Genti mie, voi state fresche!


Gran sparate romanesche


E all'oprar si va pian piano.


Sento dir da ogni persona,


Se lo fanno fiorentino,


Che la soglia di Quirino


Ridurrà piazza Navona....


Se a gentil napoletano


Un boccone tal gli tocca,


Saria ben largo di bocca,


Ma poi stretto della mano.


Se di nuovo a noi un Lombardo


La disgrazia mai ci reca,


Cambierebbe la buseca


Della camera col lardo....


Se reggesse questa mole


Un francese, ch'è sì vario,


Ben sarebbe necessario


Roma empir di banderuole.





Una volta si finge che i Padri in conclave vogliano trattenersi con una
commedia, e ciascuno ne propone una, delle più conosciute, e il cui titolo
è satira.

	Cibo. Chi non sa fingere non sa vivere.

	Delfino. La verità inefficace.

	Carpegna. L'accidia sospirosa.

	Barbarigo. L'Arcadia in Brenta.

	Goes. Chi la fa l'aspetta.

	Maldacchini. Arlecchino finto principe.



Un'altra volta Pasquino disse:


Conclave in carnevale. Oh cosa bella!


Ci daranno per papa un pulcinella.






Nella qual occorrenza disse pure:


Tre peccati faceste, o padre santo,


Accettare il papato e viver tanto,


Morire in carneval per esser pianto.





In tal fatto il capolavoro è il Conclave del 1774, dramma metastasiano,
dove son messi in celia il Bernis, lo Zelada, il Negroni, il Giraudi.

Di una lunga canzone per la vacanza di Pio VII, ecco qualche strofa:


Se in bando voglionsi


Tanti bricconi,


Pregate, o popoli,


Per Oppizzoni.


Chi vuol che tolgasi


Tanta gramaglia


Che copre il tempio,


Scelga Somaglia.


Potrebbe eleggersi


Prudentemente


Il buon Galeffi


In tal frangente.


Chi vuol che il papa


Ci racconsoli


I voti porga


Per Severoli.


Chi vuol che l'ordine


In tutto venga


Preghi che scelgasi


Il Della Genga.


Fo punto; e il cielo


Prego ci salvi


Da un uom despotico


Qual è Consalvi.





E il Della Genga fu di fatti eletto col nome di Leone XII.

Tutti conoscono le più vicine, ma parmi distinta per merito questa:


Spirito Santo. O popolo di Roma, ecco il momento


Che decider dovrà del tuo sovrano.


La vedovanza a terminar del trono,


E i tuoi voti a compir disceso io sono.


Ti calma alfin: già sospirasti assai


Novello un papa, e qual lo brami avrai.


Volerò; su qual ti piace


Il mio vol si poserà;


Purchè tenda alla tua pace,


E alla tua felicità.


Popolo Romano. O Signor clemente e buono,


Dacci un papa di pietà,


Che regnar faccia sul trono


La giustizia e la bontà.





S. S. Ebben, perchè felice,


O popolo di Roma, appien tu sia,


Oggi che il papa scegliere si deve,


Vo' che alla scelta il voto tuo si dia.


P. R. Adoriamo i cenni tuoi:


Grande è, o Dio, la tua bontà:


Alla scelta ognun di noi,


Poichè il vuoi, risponderà.


S. S. I già sofferti affanni


E il senno inveterato ancor dagli anni


Par che dubbio non offra


Onde salga sul trono al Vaticano


Dei vostri eminentissimi il decano.


P. R. No, Signor, per carità!


Polverosa è la sua gloria,


Occupato egli sarà


A compor qualch'altra istoria:


Per sovrano non è nato


Chi vuol fare il letterato.


S. S. Ebben, questo si lasci, ed in sua vece


Al camerlengo della santa Chiesa


D'esser papa la gloria oggi sia resa.


P. R. Come! papa uno scolare?


Ah! Signor, ciò non può stare;


Tommasini col triregno?


Ah! di tanto ei non è degno,


Di calcar non merta il trono


Chi da sè sol non è buono.


S. S. Si lasci dunque, e pel voler divino


Sia pontefice vostro il Cappuccino.


P. R. Ah! signor, certi caproni


Non son nati per i troni,


Altre volte ricordate


Che fu preso a bocalate;


Lungi, lungi un tal pensiero,


Non ci piace, è troppo nero.


S. S. Si cangi dunque, e assiso in Vaticano


Pedicini sarà vostro sovrano.


P. R. Come? in trono una tal rapa?


Ah, signor, no per pietà:


Non è nato ad esser papa,


Nato è ad essere papà;


Se felici ci bramate


Presto presto un altro fate.


S. S. Si scelga dunque in più lontan paese,


E sia vostro pontefice l'Inglese.


P. R. Ah, signor, ci fa spavento


Quella sua fisonomia,


Quell'altero portamento,


Quella falsa ritrosia,





E suonare altrui mal puole


Ch'anche il papa s'abbia prole.


S. S. Eh sia dunque a tutti i patti


Il pontefice vostro Cacciapiatti.


P. R. Cacciapiatti? Cacciapiatti?


Riderebbero anche i gatti;


Vi sarebbe al Quirinale


Quasi sempre il carnevale,


E le donne, oh caso indegno!


Porterebbero il triregno.


S. S. De Simoni, Oppizzoni, qual volete?


A vostro genio scegliere potete.


P. R. Quella lor finale in oni,


O signore non ci piace;


Son due volpi, anzi volponi,


Ruberebbero la pace;


Niun dei due d'aver bramiamo,


E di un altro vi preghiamo.


S. S. Ebben l'onor si dia.


Di sovrano a Cristaldi, e papa sia.


P. R. Ah, signor, fu tesoriere;


Questo sol deh rammentate:


Deponete un tal pensiere,


Per pietà deh non lo fate:


Quel suo viso non ci piace,


Ha dell'aquila rapace.


S. S. Si lasci quest'onor: ah ben lo veggo,


Perchè siate felici, o miei Romani,


Un papa darvi voglio in Giustiniani.


P. R. Ah signor, deh per pietà


Pecchereste in crudeltà;


Gl'Imolesi ben lo sanno


Quanto a lor costi d'affanno,


Formerebbe ingrato suono


Una tigre sopra il trono


S. S. Questo si lasci, e segga in Vaticano


Qual vi piace, Navali, oppur Caprano.


P. R. E che? Regnano i stivali?


Buoni son per gli ospedali;


Son malati, han sempre sonno,


Camminar appena ponno,


E i discorsi a far finiti


Son due vecchi rimbambiti.


S. S. Veggasi invece, se saria più degno


Il cardinal Pallotta del Triregno.


P. R. Questi certo col talento


Arricchir potria lo Stato,


Se un editto ogni momento


Da lui fosse pubblicato;


Ma l'ostacolo sol è


Che il somaro non fa il re.





S. S. Facciam dunque ai Tedeschi un'opra pia,


E il cardinal Albani papa sia.


P. R. Deh! per mastro di cappella,


O signor, lo risparmiate:


L'avarizia gli è sorella,


Per pietà deh non lo fate:


Noi diremo anzi un rosario


Se ci è tolto a segretario.


S. S. Abbia termine omai questo conclave,


Odescalchi di Pietro abbia la chiave.


P. R. Dalla Chiesa ove è il rispetto


Nel crear tal monachella?


Non vedete dall'aspetto


Che rassembra una zitella?


E la cosa a far finita,


Non ci piace, è gesuita.


S. S. Di una tal scelta cessino i pensieri,


E sia vostro pontefice Guerrieri.


P. R. Ciascheduno in un momento


Morirebbe di spavento,


È il suo volto un ceffo tale


Che ci sembra un animale.


Deh, signor, dal Vaticano


Mille miglia stia lontano.


S. S. Gli alti sien noti miei voler divini,


Sia pontefice vostro Barberini.


P. R. Ah, signor: dunque di Piero


Successor sono i bambini?


Ciò che i Barbari non fero


Faran sempre i Barberini?


Per di più prence romano


Saprà appena l'italiano.


S. S. Si rallegrino dunque i vostri aspetti;


Sarà invece pontefice Bernetti.


P. R. Troppo troppo nel suo cuore


La passion si sente ancora,


E la fiamma dell'amore


Più d'ogni altra lo divora.


Ah, signor, se nol credete,


Da Massani il ver saprete.


S. S. Ebben; di questo invece al Vaticano


De Gregorio sarà vostro sovrano.


P. R. Ah, signor, no per pietà


Egli pecca in vanità.


Troppo mostrasi invogliato


Del triregno, del papato.


Non è degno un siciliano


Di sedere in Vaticano.


S. S. Più fresco un cardinal donar vi voglio,


Mario di Pietro sederà sul soglio.





P. R. Parentela e povertà


Forman sempre il suo contorno:


Nipotini in quantità


Gli zampillano d'intorno;


Dippiù, noto è a' nostri dì


Che gli manca un venerdì.


S. S. Ebben ti allegra, o popolo romano,


Esser deve Franzoni il tuo sovrano.


P. R. La sua vita è religiosa,


Grande assai la sua pietà,


E se pecca in qualche cosa,


Pecca forse in santità:


Ma il pietoso, il santo, il buono


Poco adatto è per il trono.


S. S. O popolo di Roma, omai son stanco


Dal propor cardinali e tutti invano:


Scegli pur qual tu vuoi, qual più ti piace,


E il prescelto da te sarà il sovrano.


P. R. Poichè adunque, o signor, così tu vuoi,


È questo il papa che scegliamo noi.


Dican pure che è brutto e avaro.


Dican pure che niente sa,


Il miglior fra tutti è Naro,


Ei pontefice sarà;


Ma fia papa a solo patto


Che non faccia niente affatto.


S. S. Al popolo roman tutto si dia,


Naro papa volete, e così sia.





Pasquino non la perdona a' privati. Così della regina di Svezia disse:


Nacqui di un gallo semplice gallina,


Vissi fra li pollastri e fui regina,


Venni in Roma cristiana e non Cristina.





Bartolomeo Borghese spacciavasi figlio del papa; sicchè quando la giustizia
francese lo mandò a morte, Pasquino esclamò: Cur sacrilegorum
pœnis iste periit? Quia filium Dei se fecit.

Nella scandalosa lite fra il Castelvetro e il Caro, della quale parlammo
nel Discorso XXVII, tra una farragine d'altre cose si scrissero 17 faleucii,
parodiando quei di Catullo, e diretti a Pasquino. Il primo è:


Quoi dono lepidum novum libellum


Antiquo modo Carmine expolitum?


Mi Pasquine, tibi: tu enim solebas


Castelvetri aliquid putare nugas,


Tum cum est ausus is unus Italorum


Carum ipsum tribus inquinare cartis,


Stultis, Jupiter impudentibusque.


Quare habe hoc tibi quicquid est libelli,


Miser, qui stolidum tuum sodalem


Cum tanta voluisti amare pœna.






Alludendo alle folla delle funzioni della settimana santa, Pasquino domanda:
«Come potrei, io buon cattolico, esser ammesso alle cerimonie di
san Pietro?» e Marforio risponde: «Dichiara che sei inglese, e giura che
sei eretico».

Era impossibile che Pasquino si tenesse estranio alla politica.

Nel secol nostro variò d'opposizione secondo i tempi. Di Ferdinando e
Carolina di Napoli disse: Hæc rex, hic regina, hic et hæc et hoc Acton.
E al tempo della spedizione contro i Giacobini esaltò quel re di sopra
di Cesare, perchè


Fernando in un sol dì


Venne, vide, fuggì.





Alludendo ai miracoli che moltiplicavansi allo strepitar della Rivoluzione,
domandava Marforio:


M. Di Roma le madonne perchè spalancan gli occhi?


P. Perchè questi Romani li chiudono da sciocchi.


M. Perchè là nella Francia non fan tali prodigi?


P. Perchè impostori e ciechi non trovansi a Parigi.





Al tempo della repubblica romana si lesse:


P. Che tempo fa?


M. Tempo da ladri.


(Sarà continuato).





E subito dopo:


M. È vero, Pasquino, che tutti i Francesi sono ladri?


P. Tutti no, ma buona parte.





Il Buonaparte faceasi Napoleone imperatore, e sparnazzava i suoi re di
qua di là: e Marforio domandava: — Perchè l'olio rincara? — Perchè
(rispondeva Pasquino) Napoleone se ne serve per ungere i re e friggere le
repubbliche.

Parendo che il papa condiscendesse troppo al nuovo imperatore, Pasquino
scrisse:


Per conservar la fede un Pio perdè la sede,


Per conservar la sede un Pio perde la fede.





E su Paolina Borghese sorella dell'imperatore, che a questo cedeva la
galleria e mal restaurava la sua villa: Paulus struxit, Paulina destruxit:
oltre un'altra più sanguinosa Facies picta, dos ficta, v.... refricta.

Dopo gli arresti fatti da Gregorio XVI:


M. Ehi, Pasquino, i nostri Romani dove sono?


P. Sono con san Pietro in vincoli.





Esaltato Pio IX, Pasquino tacque sotto l'universal concerto d'applausi:
parodiò volentieri gli ampollosi decreti dei triumviri, poi venutivi i Francesi,
sfogossi contro questi. Fra gli altri, cantò:


M. Dimmi, o Pasquino; avvisi


Il general straniero


Che con lo sguardo fiero


Percorre la città?





P. Egli, o Marforio, è il prode


Repubblican soldato


Ministro invidiato


Di galla libertà.


M. Sai tu, Pasquin, se, giunto


Di Roma all'almo ostello,


Il sospirato avello


De' Gracchi visitò?


P. Oibò, Marforio mio:


Il general francese


Nelle trecento chiese


Devoto si prostrò.


M. Quale, o Pasquin, reliquia


Toccò il suo labbro ardente?


A qual con riverente


Piede inchinossi ognor?


P. L'orribil sacrilegio,


Marforio mio, non taccio:


Baciò l'infame laccio


Di Giuda traditor.





Fra le recentissime fu arguta questa pasquinata:

«La guerra d'Italia costò tre ducati; la guerra del Messico potrebbe costar
un napoleone».

Ma Pasquino, se ha il dono dell'arguzia, non ha quelle della profezia.
Guai!






DISCORSO XXX.


PIO IV. IL CONCILIO TRIDENTINO.

Perchè là vita, questo combattimento, cui prezzo è l'immortale godimento
di Dio, diventasse meritoria, bisognava vi fossero e luce bastante a illuminare
la fede, e tenebre bastanti a offuscarla: senza di queste l'evidenza
avrebbe colpito l'anima di modo, che cessati sarebbero l'equilibrio fra il bene
e il male, e la possibilità del peccare, e l'azione dell'uomo sul proprio destino,
e il merito della santità[183]. Di qui il perenne conflitto dell'errore
contro la cattedra della verità, che fra il vecchio mondo osceno e il nuovo feroce
fu eretta contro la servitù del pensiero e conservata nella libertà del pensiero,
la quale non consiste nell'autonomia assoluta, ma nel non avere ostacoli
a riconoscere la verità, nell'esplicarsi l'intelletto nel campo dell'intelligibile.

Ogni qualvolta si trovò lacerata da qualche grave eresia, la Chiesa adunossi
in Concilio attorno al successore «del gran viro, a cui nostro Signor
lasciò le chiavi»[184], onde proferire come appariva ad essa ed allo
Spirito Santo. Se fonte viva della vera civiltà è la fede divina, importa conservarla
nella sua purezza: i popoli di tutto il mondo congiungere di credenze
e di riti; ritemprare l'interno di questa società col correggere i costumi
e principalmente quelli del clero; fuori difenderla dai nemici comuni,
effondere fiumi di verità e di vita sopra quanto v'ha di nobile, di bello, di
generoso nella natura umana. A tal uopo non s'introduce nulla di nuovo:
le cognizioni umane, forse l'intelletto nostro son altro che tradizione? Cristo
medesimo non venne a portare novità, ma a rivelare ciò ch'era stato coperto.
Anche la Chiesa non fa che dichiarare oggi quel che credeva jeri; cangiando
soltanto l'espressione per rendere più chiara, più completa, più esplicita
una credenza sempre identica.

La definizione infallibile consta di materia e di forma. La prima è prestata
dall'episcopato; l'altra dal pontefice. Ogni vescovo parla nel Concilio,
qual testimonio della credenza della sua Chiesa: sicchè l'accordo di tutti i
vescovi significa l'accordo di tutte le Chiese. Il papa, capo inseparabile dell'episcopato,
non è il più profondo teologo, il più erudito canonista, il più

destro dialettico, nemmeno il più pio, il più santo; ma quello che la preghiera
di Cristo garantisce dagli errori umani; che non inventa nulla, nè
aggiunge forse tampoco un pensiero al tesoro di tanti pensieri ivi raccolti,
ma proferisce «Questo è vero»: diffida del suo sapere, e perciò interroga,
fa discutere, ma non diffida della sua inerrabilità; esso convoca il Concilio,
lo presiede, lo sanziona, lo dichiara infallibile.

Gli spiriti negativi ridano pure di questi meriti: noi parliamo ai serj e
leali. E questi sanno che tutti i Concilj, da quel di Nicea fino a questo tridentino,
anche nella storia mondana furono le assemblee più segnalate che la
storia ricordi per la dignità de' personaggi raccolti, per la grandezza delle
quistioni che vi si agitarono, per l'elevazione delle idee, superiori a limitazione
di paese, di nazionalità, di tempo, fondate su principj irrefragabili, e
ispirate da una generosità non d'astrazioni, ma effettiva nè mai smentita:
vi si presero le decisioni più gravi, più prudenti, più elevate: si fecero le
istituzioni più savie per la condotta della Chiesa, e le più rilevanti per la
pace dell'anime e la salute del mondo, e mai non fu necessario disdirsi o
correggersi.

Questo rimedio, efficacissimo allorchè non era messa in quistione l'autorità
della Chiesa, l'udimmo proposto fin dal prorompere della gran Riforma.
I Protestanti dalle scomuniche del pontefice appellavano al Concilio; i Cattolici
confidavano basterebbe in siffatta adunanza opporre il sentimento universale
e antico alle opinioni particolari e nuove; l'imperatore, il re di
Francia, i principi di Germania, gli ecclesiastici, Lutero, gridavano Concilio:
ma lo desideravano lealmente?

I papali nol credevano necessario, quando sì di recente n'era stato raccolto
uno, e quando a tutte le nuove negazioni poteano opporre asserzioni
antiche e precise. Pure, incalzati dagli avversarj, conoscendolo d'altra parte
come il mezzo di cui la Chiesa si era sempre valsa per reprimere le eresie e
togliere gli scismi, vi assentivano. Non trattavasi però più di dibattere quistioni
parziali come a Costanza, bensì l'essenza medesima della Chiesa; e in
tanto bollimento degli spiriti, quanto non era pericoloso il raccoglierlo, difficile
il contenerlo ne' limiti, e impedire che, al modo di quel di Basilea,
non si dichiarasse superiore al pontefice stesso!

Carlo V come imperatore potea desiderar l'umiliamento di questi papi
che, sempre repugnanti alla dominazione forestiera, aveano tenuto a freno
i suoi predecessori, e con Giovanni XXII aveano proclamato il distacco dell'Italia
dall'Impero, e con Giulio II la cacciata degli stranieri. Ma d'altro
lato, egli fiammingo e spagnuolo, re cattolico di Spagna e capo del sacro
romano Impero, non potea farsi eterodosso; re di Napoli ed emulo di
Francesco I, non potea nimicarsi il papa; cosmopolita, non potea restringersi
alla politica tedesca. Poi sentiva scossa l'autorità; s'indispettiva che
un frate cacciasse i suoi sillogismi traverso alle smisurate ambizioni di lui;

e che i principi dell'Impero profittassero delle innovazioni religiose per
emanciparsi non meno da Cesare che da Pietro; e che sorgesse una diversione
troppo disastrosa quando i Turchi sovrastavano. Stette dunque cattolico
anche per calcolo, e con Leone X conchiuse un accordo pieno d'interessi
mondani; ma quando uscì vincitore dell'emulo Francesco a Pavia, non sentendo
più bisogno nè di Lutero come spauracchio dei papi, nè de' papi come
contrappeso alla potenza francese, mutò linguaggio; tacciò il papa di voler
solo tergiversare; un poco ancora che tardasse, egli stesso adunerebbe il
Concilio.

Francesco I di Francia pretese che il Concilio fosse libero di trattar quanto
e come volesse; e intanto l'imperatore ed esso re faceano da particolari
teologi promulgare decisioni su punti di fede, locchè più sempre impacciava
il già scabroso negozio. Maggiore ombra ne prendeva Clemente
VII, nato illegittimamente nè abbastanza legittimamente eletto;
sicchè cercò soprattieni e argomenti in contrario, dicendolo inutile e pericoloso;
inutile, perchè l'eresia di Lutero essendo condannata dagli editti
imperiali, bastava far questi eseguire; pericoloso, perchè avrebbe aria di
revocare in dubbio le prische decisioni della Chiesa, e il convegno di tante
teste torbide potrebbe al papa o all'imperatore strappar concessioni, di cui
tardi avessero a pentire. Se però l'imperatore lo credeva conveniente, l'intimasse
pure a nome del pontefice, patto che gli eretici promettessero obbedirvi,
i punti a discutere si ponessero prima in iscritto, formando quel
che oggi chiamiamo ordine del giorno, onde perdere men tempo e non divagare[185].
Uberto Gàmbara nunzio pontificio spiegò più chiaro, che i Luterani
domandassero il Concilio, e promettessero sottoporvisi; dovesse unicamente
occuparsi della guerra col Turco e dell'estinguere l'eresia, non già del riformare
la Chiesa; si tenesse in Italia; vi avessero suffragio quei soli, a cui
spettava giusta i canoni. Con ciò Clemente indisponeva anche i Cattolici; oltrechè
per le ambizioni di sua casa esigeva decime dal clero, e le appaltava;
e avendole il clero di Ferrara ricusate, egli pose l'interdetto sulla città.
Anche i preti di Parma aveano esclamato contro l'esorbitare degli esattori,
ed ecco giungere Vincenzo Canina commissario papale, e tutto in collera
esporre i cedoloni minacciosi: ma i preti s'ostinano al niego, anzi insorgono;
il popolo li seconda, e il commissario è ammazzato a strazio. Fatti simili si
riprodussero altrove.

Ruppesi poi la guerra per la Lega Santa, che condusse i Tedeschi a saccheggiar
Roma. Fra le condizioni poste allora da Carlo V alla liberazione
di Clemente VII fu la convocazione del Concilio; ma non appena si sentì
riappoggiato dalla Francia pel matrimonio della nipote Caterina, il papa abbindolò
indugi e pretesti.

Pure anche a Roma si era convenuti sull'opportunità d'un Concilio,
non più nella speranza che ravvivasse i rami disseccati, ma che di nuovo

succhio rinvigorisse il tronco indefettibile. Nel Concilio di Costanza erasi
veduta l'aristocrazia ecclesiastica[186] elevarsi contro il monarcato papale,
non accorgendosi che contro di essa agguerrivasi la democrazia. Non volea
però tagliare il nesso fra l'autorità e l'uomo che la esercitava: bensì in
quest'uomo discernere le azioni giuridiche dalle abusive. Il papato è la
maggiore delle autorità, assoluta, irreformabile, indivisibile dalla persona
che legittimamente n'è investita: non si dee sceverare l'autorità dalla persona,
bensì la persona dagli abusi. Vedemmo come poi trascendesse il
Concilio di Basilea. Adesso si riuscirebbe a ricondur le pecore sotto un solo
pastore, come erasi fatto a Nicea?

La Chiesa professa essere unica depositaria e interprete della parola divina,
e quindi infallibile nel profferire ciò che tutti devono credere; i Protestanti
arrogano a ciascuno l'intender a suo senno le sacre carte, all'autorità
comune sostituendo la capacità individuale. Questo radicale dissenso
toglieva qualunque possibilità di accordo; già a quel punto ciascuno aveva
preso partito; le opinioni religiose eransi rinterzate cogl'interessi politici; il
mondo diviso in due campi, umanamente irreconciliabili; talchè il sinodo,
non potendo scendere a transazioni nè decidere altrimenti da quel che avea
fatto la Chiesa, sin d'allora restava ridotto a «far una lunga e coscienziosa
recensione del sistema cattolico». Ma gli avversarj tergiversavano col solito
artifizio del chiedere troppo, pretendendo che il papa vi comparisse non qual
capo, ma qual membro, e che anche i novatori vi avessero voce deliberativa,
lo che equivaleva a dare già per ammessa la scissura. E questi sotterfugi
non cessarono più. Se i papi sollecitavano il Concilio, diceasi, «Non v'è
tempo ad allestirlo; affrettano a bella posta perchè sieno scarsi gli intervenienti,
e prevalgano affatto gli Italiani, loro devoti». Se indugiassero, li tacciavano
di non volerlo che in parole, di fare scaturire difficoltà, d'adombrare
ne' ragnateli. Voleva il papa far da sè? lo gridavano arrogante, e che pregiudicasse
la quistione della supremazia. Dirigeasi ai re e all'imperatore? diceano
volesse rovesciar su loro l'odiosità: accuse triviali d'ogni tempo in simili
occasioni.

Il Concilio era stato, nel 1537, intimato a Mantova: ma quel duca pretendeva
che il papa vi mantenesse una guardia militare per garantire la sicurezza:
e il papa non la volea per non acquistare aria di coazione verso i congregati.
Propose dunque alcuna città del Veneto, e si preferì Vicenza:
ricusata anche questa, vennero in campo Ferrara, Bologna, Cambray, altre
delle tante libere o soggette a principi indipendenti, e per tutte trovavansi
objezioni. Le più forti venivano dal patriotismo tedesco che s'impennava
contro ogni paese italiano: corsero otto anni tra proposte e rifiuti, prima che
si prescegliesse Trento, italiano ancora, ma sui confini di Germania, e indipendente
come principato del proprio vescovo.

Questa città non era rimasta immune dal fomite luterano, e nel 1536,

principando il vescovo Bernardo Cles, ne derivò turbamento, dal quale si
colse pretesto per rivoltarsi contro i signori. Il vescovo tentò calmare i capi
dei valligiani, ma fallitagli l'impresa, dovette ricovrarsi a Riva, mentre gli
abitanti delle valli Sugana e di Non tentavano pigliare Trento per forza. Le
milizie del vescovo riuscirono a calmare la sedizione, e molti de' rivoltosi
furono decapitati, impesi, mutilati, fitti in carcere.

Altrove accennammo quante premure adoprassero il Sadoleto, l'Aleandro[187],
il Morone[188] ed altri per ricondurre gli spiriti alla concordia; ma
oltre avere i Protestanti ricusato intervenirvi[189], ogni passo era reso scabroso
da puntigli dei principi cattolici e dei prelati delle nazioni. Dopo un
lungo predicarlo quando il papa non lo volea, poi ricusarlo quando il papa
l'accettò, e domandar che non ci fossero truppe per non diminuire la libertà
della discussione, poi volerne per la comune sicurezza, il Concilio vi fu
aperto al 13 dicembre 1545. Paolo III, che sinceramente lo bramava[190],
aveva all'uopo spedito in Germania Ugo Rangone: poi a presiederlo come
angeli della pace mandò Giammaria Ciocchi del Monte e Marcello Corvini,
cardinali che poi divennero papi, e l'inglese Reginaldo Polo che ne fu a
un punto. Essi vi fecero leggere un'ammonizione, qualmente il Concilio
teneasi per tre oggetti: 1º l'estirpazione delle eresie, non suscitate da loro,
ma per la negligenza nel difendere le buone dottrine e nello svellere la
zizzania: 2º emendar i corrotti costumi, dov'era manifesto che gli ecclesiastici
erano e depravati e depravatori; 3º provvedere alla guerra civile fra i
Cristiani e all'esterna co' Turchi.

La prima adunanza, con venticinque vescovi, si logorò in dispute sui convenevoli,
sul cerimoniale, sulle forme, sul modo di votare, perfin sul titolo
del sinodo: perditempi che noi vediamo rinnovarsi ogni tratto in assemblee
non di frati e cardinali, e che con cura puerile raccolse frà Paolo Sarpi,
come farebbe ora un gazzettiere. Nel 1547 scoppiano febbri perniciose con
petecchie, sicchè il medico Fracastoro dichiara sovrastare gran pericolo di
pestilenza, e che essendo egli chiamato a curar le malattie ordinarie, non il
contagio, si licenziava dal servizio. I legati protestarono farebbero quel che
i Padri risolvessero, e di questi, ch'erano cinquantotto, quaranta opinarono
per la traslazione.

Era allora scoppiata guerra aperta fra la Lega Smalcaldica de' principi
protestanti, e l'imperatore, al quale mandaronsi d'Italia dodicimila fanti
e cinquecento cavalli, oltre ducento dal duca di Toscana e cento da quel
di Ferrara, condotti da famosi capitani, sotto la supremazia di Ottavio Farnese;
e seimila soldati, cerniti ne' possedimenti austriaci di Napoli e Lombardia.
Il costoro passaggio disturbava il Concilio, e viepiù l'accostarsi di
Maurizio di Sassonia, ardito nemico dell'imperatore e de' Cattolici; laonde,
dopo la settima sessione del 3 marzo 1547, se ne decretò la traslazione a Bologna.
Quivi il Concilio non avanzò i lavori, poi Giulio III, nel dicembre

1550, lo restituì a Trento, ove nel 1551 e 1552 si tenne la XVI sessione,
sciogliendolo poi allorchè la guerra strepitò alle porte.

Moriva intanto Paolo IV, del quale tanto mal si disse[191], e del quale noi
vorrem qui solo ricordare la costituzione Etsi romanum pontificem, ove
condannò i diplomatici romani che inclinavano, blandivano, corteggiavano
per conseguire grazie o benefizj, e raccomandarsi per avanzamenti. Aveva
irritato le Corti col mostrare che muoversi e minacciare ancor sapesse una
podestà, che i Protestanti dichiaravano morta, laonde le tresche di esse fecero
che il conclave succeduto fu uno de' più disputati[192], prolungandosi due
mesi e mezzo fra ventidue papeggianti, alcuni di gran merito. Per cattivarsi
i vacillanti Francesi, propendevasi a scegliere un papa di loro nazione, ma
temeasi non rinnovasse l'esiglio avignonese.

Giovan Angelo, della famiglia Medici milanese, per nulla attinente alla
fiorentina, era fratello di Gian Giacomo, capitano di ventura noto col nome
di Medeghino, che fattosi largo colla spada, come avviene in tempi sciagurati,
aveva conseguito il titolo di marchese di Marignano. Il fratello prelato,
valente giureconsulto, ottenne varj benefizj anche di semplice titolo, e
nel conclave del 1559 prevalse agli altri, e prese il nome di Pio IV. Al vedere
i ragguagli differentissimi degli ambasciadori e residenti si capisce in
quanto lieve conto abbiano a tenersi tali documenti[193]. Per alcuni egli è
pigro, ignaro degli affari; per altri attivissimo, spicciativo, che vuol far da
sè; uno lo dice sobrio e avaro; altri che prodiga in fabbriche; chi l'accusa
di lasciar fare tutto dal cardinale Borromeo, uomo freddo, mal pratico delle
cose del mondo e senza risoluzione; un altro soggiungerà che assolve da
qualunque peccato, purchè si paghi; il cardinale d'Augusta asseriva avergli
detto in conclave di non essere lontano dall'assentire il matrimonio de' preti
e la comunione sotto le due specie.

Nel fatto egli credeva che l'autorità de' principi fosse allora necessaria per
sostenere quella dei papi, onde la sua politica fu più universale che nazionale.
Benchè aderente all'Austria come milanese, non pigliò parte alla
guerra; procurò a Roma anni quieti e provveduti; agli ambasciatori dava
udienza in Belvedere senza cerimonie; cavalcando ascoltava chi gli parlasse;
leggeva gli storici e poeti moderni. Per assicurare il Vaticano ridusse
a fortezza tutta la Città Leonina; al palazzo aggiunse molti abbellimenti, e
specialmente la Sala regia, ove da Giuseppe Salviati fe dipingere i fasti dei
papi, con epigrafi dettate da un'apposita commissione: e fra questi l'atto
di Federico Barbarossa quando si prostra ai piedi di Alessandro III a Venezia[194].

Tra questi edifizj e gli armamenti contro de' Turchi e degli Ugonotti, dovette
spendere, con aggravio dei cittadini, che se ne vendicarono colle satire:
un assassino gli tirò un colpo, e messo al tormento, disse averlo indotto a
ciò il suo angelo custode.


Volle severo processo dei tre nipoti di Paolo IV, e li condannò a morte,
non eccettuando il cardinal diacono. Il supplizio d'un porporato era novità
che stupiva il mondo; tutti smaniavano di conoscere il processo, ma nessun
lo vide intero, nemmanco l'imputato nè il suo difensore; dal che i maligni
indussero che si servisse men tosto alla giustizia che ai rancori della Spagna
contro cotesto famiglia, ch'erasi vantata capace di torle il regno di Napoli.
Pio IV ebbe a dire allo storico Pallavicino che niuna cosa eragli rincresciuta
quanto tale condanna, ma avea dovuto lasciarle corso per lezione de' futuri
nipoti[195].

Eppure esso Pio non s'astenne dal favorire i nipoti, e fece generale della
Chiesa con mille scudi al mese Federico Borromeo figlio d'una sorella, gli
diede sposa una figlia del duca d'Urbino, gli ottenne il principato d'Oria,
e pensava investirgli il ducato di Camerino, ma nel fior delle speranze lo
perdette.

Quest'inaspettata fine fu un solenne avvertimento al fratello Carlo, al
quale, di appena ventitrè anni, lo zio papa aveva conferito l'arcivescovado
di Milano e ben tosto la porpora, sebben non ancora negli ordini (1560).
Quanti in lui s'accumularono benefizj e cariche! egli legato a latere di Bologna
e Ravenna, poi d'Italia tutta: egli abbate e commendatore di almen dodici
chiese in varj Stati, arciprete di Santa Maria Maggiore, penitenziere
supremo della santa Chiesa, protettore del regno di Portogallo, dei Cantoni
svizzeri cattolici, della bassa Germania, de' Francescani e Umiliati, dei canonici
regolari di Santa Croce a Coimbra, e de' cavalieri di Malta e del Cristo;
sinchè, unendovi il contado d'Arona sul lago Maggiore, e il principato d'Oria
nel napoletano, fruiva dell'entrata di almeno novantamila zecchini. Avendo
cognata una duchessa d'Urbino; maritata una sorella nei Gonzaga principi
di Molfetta, una nel principe di Venosa, una nel principe Colonna vicerè di
Sicilia, scialava principescamente, quando la morte del fratello Federico lo
concentrò ne' gravi pensieri della tomba, e d'allora il nome di Carlo Borromeo
indicò uno de' prelati che più onorarono la Chiesa, e maggiormente faticarono
nel riformarla. Rinunziato a quel cumulo di cariche, onde mortificare col
suo esempio la splendida dissolutezza dei principi secolari ed ecclesiastici di
Roma congedò ottanta persone di corteggio, non ritenendo secolari presso
di sè che nei bassi uffizj; da novantamila restrinse a ventimila zecchini la sua
spesa domestica; agli sfarzosi spassi, ai clamorosi convegni consueti nel suo
palazzo sostituì un'accademia settimanale di lettere e morale, detta le Notti
Vaticane; eccitò il papa a fabbricare Santa Maria degli Angeli e la superba
Certosa di Roma; molte chiese procurò s'edificassero per tutta Italia e l'Università
di Bologna. La riconoscenza de' poveri conservò a Roma, nella
cappella d'Araceli, la borsa dalla quale è fama che distribuisse ai bisognosi
in un sol giorno quarantamila scudi, e in un altro ventimila.

Invece di trattenersi a Roma, come troppi vescovi soleano, o alle corti o

nelle nunziature, egli volle al più presto venire alla sua sede di Milano. Da
quarant'anni essa costituiva una commenda, che passava quasi in eredità a
cadetti di casa d'Este, i quali non vi risedevano mai, mettendovi un vicario.
In conseguenza la disciplina vi si era sfasciata; nè pietà e costumatezza appariva
nei preti, i quali, non che curare le anime altrui, la propria negligevano,
e si credeano dispensati dal confessarsi perchè confessavano: secolareschi
nel vestire, nelle abitudini, nelle compagnie, trafficavano, e delle
chiese e delle sacristie si valevano come di portifranchi per sottrarre le merci
e il contrabbando alle imposte e alle perquisizioni; quand'anche non ne faceano
ritrovi per conviti e balli. Le solennità e le domeniche erano occasione
a bagordi, a feste indecenti e persino feroci; i monaci dati all'ozio in
convento, agl'intrighi fuori; le monache, in onta alla clausura, uscivano a
far visite e ne riceveano, e l'abilità non manifestavano che in trine, confortini
e manicaretti.

Attorniatosi di valent'uomini, Carlo si accinse a riformare la sua arcidiocesi.
Diceva l'uffizio a testa scoperta; leggeva la Scrittura a ginocchio; poco
parlava, pochissimo leggeva e neppure le novità, dicendo che un vescovo
non potrebbe meditare la legge di Dio se badasse a vanità curiose.

Autorevole per parenti e congiunti in tutta Italia, per amici alla Corte
di Roma, per l'illustre nascita e la signorile magnanimità fra i nobili, fra
gli ecclesiastici per la dignità, fra il popolo per le ricchezze e per l'uso che
ne facea, fra i pii per la bontà e le macerazioni, e armato di qualità penetranti
e sovrane per convertire e costringere allo spirito interno i Cattolici
paganizzanti: vigoroso di corpo a sostenere viaggi ed astinenze, e d'animo a
reggere le opposizioni dei governatori, le persecuzioni de' maligni, l'indifferenza
de' beneficati, con que' decreti che costano poco a farsi, ma molto a
far eseguire disciplinò la sua Chiesa, dalle materie più importanti fin alle
minime di sacristia. Una volta l'anno banchettava il governatore di Milano,
e lo serviva d'un cappone lesso, d'un arrosto, d'una torta squisita e null'altro.
Teneva frequentissime conferenze col suo clero; instancabile nell'impedire
che dalla vicina Svizzera l'eresia si dilatasse in Italia, perlustrolla come
legato pontifizio, vi rincalorì la parte cattolica, e fondò a Milano un collegio
Elvetico, che preparasse apostoli e parroci a que' paesi. Vedremo quanti
urti avesse col suo clero, inorgoglito dalla pinguedine, e quanti conflitti di
giurisdizione: onde il papa doveva ammonirlo che bisogna talora non guardare
solo alle cose in sè, ma all'opportunità[196]; non riceveva alcun breve
papale se non iscoprendosi il capo: eppure egli fu sempre amico e difensore
del Sirleto e del Morone. Le lettere scritte da lui o direttegli basterebbero
a formare intera la storia del Concilio.

A trar il quale a compimento, principale impegno egli pose, e fece che il
papa ne ordinasse la riunione al 29 novembre 1560; ma le tornate si cominciarono
solo al 18 gennajo del 1562, per finirle il 3 dicembre dell'anno

successivo: al 26 gennajo 1564 usciva la bolla di conferma. Ed è questo il
Concilio più famoso della cristianità, e insieme la scuola più ricca della diplomazia
ecclesiastica, comprendervi teologi di prima forza, ambasciadori di
tutte le nazioni, varietà di pontefici, mutazione di politica dell'imperatore
verso la Chiesa, della Chiesa verso l'Impero e d'entrambe verso le nazioni,
e una pubblica giurisprudenza liberale[197].

Quante fatiche per far accettare, da gente rivoltosa, un'autorità senza appello,
che parla e dev'essere creduta, che ordina e va obbedita! Fra i tanti,
spediti ad invitare i principi massimamente di Germania, segnalossi il veneziano
Gianfrancesco Comendone, limpido dicitore, abilissimo negli affari
più avviluppati e meno attesi, nè «la Corte romana ebbe mai ministro
più illuminato, più attivo, più disinteressato e fedele: condusse a termine
con rara perizia negoziati rilevantissimi in tempi difficili; procacciossi l'amicizia
de' principi senza condiscendere alle passioni e agli errori di essi; infaticabilmente
adoprò ad assodar la fede e la disciplina della Chiesa, e con
senno e fermezza si oppose alle rinascenti eresie»[198]; nunzio in Inghilterra,
in Polonia, in Moscovia, poi ad Augusta; i suoi viaggi sono leggiadramente
descritti da Annibal Caro, al quale fu amicissimo, come a Paolo Manuzio,
a Basilio Zanchi, al Sirleto, ai migliori d'allora.

Cercava egli stabilire appunto l'autorità della Chiesa, e in lettera del 3
febbrajo 1561 al cardinale Borromeo da Berlino racconta il suo colloquio coll'elettore
di Brandeburgo.

«Sua signoria illustrissima aperse il breve, lesse la bolla, e poi mi fece
dire che delibererebbe, e mi darebbe risposta, il che fece alli XXIIII.

«Questa risposta fu molto lunga, nè però conteneva altro, se non che
egli aveva accettata la salutazione del sommo pontefice con la riverenza debita,
e che ne lo ringraziava grandemente, che sin in Ungheria l'aveva conosciuto
d'ottima mente, e di somma benignità. Che sua signoria illustrissima
similmente nel grado suo aveva sempre atteso alla pace, e che io non
mi ingannava a riputarlo per tale, perchè s'era sempre affaticato e tuttavia
s'affaticava in questo; nescire tamen an pacem apud omnes gratiam ineat;
di che si doleva tanto meno, quanto non aveva altro fine che la pace della
conscientia sua et verbum Dei, per il quale e non leggermente aveva accettata
la confessione augustana, e che sommamente desiderava a tutti gli
uomini e specialmente summo pontifici veram agnitionem filii Dei. Entrò
poi sopra la presente indizione del Concilio, e disse che, non appartenendo
questo negozio a se solo, nè alli principi soli convenuti in Namburg, ma a
molti altri e principi e Stati della Confessione Augustana, sua signoria non
potea rispondere se non quello di che di comune consiglio fosse risoluto:
che dal canto suo farebbe sempre ogni opera acciochè si venisse a concordia,
sebbene, per l'esperienza che aveva e della volontà de' principi e della causa
in sè, ci trovava molte difficoltà, come in più ragionamenti famigliari mi

aveva liberamente mostrato, sì perchè egli suole così sinceramente trattare,
sì perchè conosceva che io ancor così trattava con sua signoria illustrissima;
e che tenevo per certo che non solo io avessi accettato tutto ciò in buona
parte, ma ch'io dovessi continuare una buona amicizia seco, per la quale si
offeriva, ecc. Io risposi che sua signoria illustrissima non s'ingannava punto
del giudizio che faceva della somma bontà, e sincerità di nostro signore,
e che similmente sua santità aveva sempre stimata sua signoria illustrissima
desiderosa di pace, anco innanzi che la conoscesse in Ungaria; soggiunsi poi,
che, sebbene la causa era comune a sua signoria illustrissima con molti altri,
non di meno era così comune, che apparteneva grandemente a ciascuno separatamente,
trattandosi della salute dell'anima, e tanto più a sua signoria
illustrissima, che per tal cagione sola diceva aver consentito nella Confessione
Augustana: il che, come aveva fatto da sè, così poteva da sè, massimamente
in un Concilio universale, cercare veram agnitionem filii Dei, la qual cognizione
nostro signore non solo le pregava, ma per tal mezzo le procurava,
come successor di colui al quale era stato comandato che aliquando
conversus confirmaret fratres suos, con certissimo privilegio ut non deficeret
fides sua, impetratoli da Nostro Signore Gesù Cristo a questo fine: di
modo che non v'è il più sicuro rifugio che umiliarsi al giudizio constituito
da Dio, e seguire il lume che si conserva nella continua successione della
sede apostolica et in perpetua et constanti patrum doctrina. Finalmente
circa li discorsi fatti più volte meco da sua signoria illustrissima, le resi
grandissime grazie, dicendo che piuttosto la pregava ad iscusarmi se liberamente
gli avevo risposto quello che m'occorreva circa ciò, perchè, quanto a
persona pubblica, io non aveva a dirle altro, se non che fosse contento di
venire al Concilio, ed ivi, se per sorte avesse alcuna difficoltà, l'esponesse
ai Padri e: che tutto il resto io avevo detto sempre esclusa questa pubblica
persona, invitato dalla sua signoria illustrissima; onde la pregava di nuovo
a voler considerar bene quello che si può e si deve, e a non approvare quei
mezzi che non porterebbono ora alcuno sollevamento, non che pace alla
Chiesa, e sarebbono perniciosi all'avvenire, distruggendosi con le condizioni
che essi dimandano per consentire al Concilio tutta quella certezza
che potremo avere in terra per discernere la verità cattolica dalla eresia, la
quale certezza e regola indubitabile è stata sempre appresso la sede apostolica,
e ne' Concilj universali, legitime convocatis habitis et confirmatis.

«Questa fu la mia risposta sebben fosse detta con più parole, le quali non
riferisco così minutamente per non essere molesto a vostra signoria reverendissima
come anco non racconto ragionamenti avuti con l'elettore, essendo
stati molti e lunghi di tre o quattro ore continue al giorno, perchè
egli legge volontieri, e più volontieri ragiona di tutte queste materie controverse;
solo dirò brevemente a vostra signoria illustrissima quello che
tocca al presente negozio del Concilio. Le difficoltà che egli nella risposta

datami dice avermi esposte in altri ragionamenti sono le medesime con le
condizioni date dalli Protestanti alla cesarea maestà: tuttavia egli si rende
assai trattabile in molte. Una le pare ragionevolissima, che i loro teologi
abbiano voto in Concilio, e più volte n'ha parlato meco efficacissimamente,
e però jeri dopo la risposta datami tornò nel medesimo ond'io, vedendolo
così ardente in questo, e tutto posto in certe sue ragioni civili, lo pregai a
dirmi come, concedendosi ciò alli confessionisti, si potrebbe poi ragionevolmente
rispondere alle altre sêtte, quando esse ancora dimandassero di aver
voto. Egli confessò che si dovesse negare a tutti gli altri, perchè non hanno,
come i confessionisti, expressum verbum Dei. E replicando io che tutte le
sêtte parimenti pretendono questo verbum Dei, soggiunsi esser necessario
che ci sia stato provveduto da Dio d'un giudice certo in terra, secondo che
vediamo nell'antica e perpetua forma del governo della Chiesa. Egli, benchè
non mi rispondesse altro per allora, non di meno mostrò di non restar soddisfatto,
ed oggi ha fatto sedere a tavola un suo dottore, e di nuovo ha mosso
questo ragionamento, dicendo che nessuna setta può dimandar ragionevolmente
d'aver voto, perchè, oltre l'esser false, non hanno le controversie
sue immediate contro l'autorità della Chiesa romana, come ha la Confessione
Augustana, la quale principalmente cerca di levare gli abusi, e restituire la
purità dell'evangelo. Io allora dissi, che una tal ragione era appunto buona
per accrescere in ciascuna setta questa eresia di più, quando non n'avessero
prima, essendo che ciascuna di essa avrebbe gran difficoltà con l'accusare
ed opporsi alla sede apostolica, ovvero di acquistar voto in Concilio, o almeno
di sottrarsi al giudizio di quella. Ed a tal proposito si ragionò lungamente
de' Calviniani e del gran numero loro, e delle cerimonie che esso
elettore ama e fa osservare grandemente, e che costoro levano affatto; e poi
degli ordini della Chiesa e della volontà di Nostro Signore in riformarla,
dove sia di bisogno: e per certo mi pare che questo principe senta stimolo
e rimorso nella coscienza, onde licenziandomi io per andare in Lusazia al
marchese Giovanni suo fratello, mi ha detto sospirando queste formali parole,
Profecto, reverendissime domine, vos injecisti mihi multas et magnas
cogitationes»[199].

E il 4 marzo dell'anno stesso:

«Sua signoria illustrissima mi fece istanzia a fermarmi due giorni ancora,
perchè desiderava mostrarmi le reliquie e le cerimonie della sua
Chiesa. Io, schifando di andare alla messa di uomini non consacrati, andai
al dopo pranzo, e vidi tutte le reliquie benissimo tenute, e molte statue
d'argento e vasi e croci d'oro sin del tempo di Carlo Magno, e donati da
quell'imperatore, come io credo, alla chiesa di Magdeburg. V'è ancora una
rosa, donata a suo avo da papa Nicola V. La sera poi con grandissima fatica
impetrai licenza per il dì seguente, e la mattina per tempo sua signoria illustrissima
venne a vedermi, e mi fece grande istanza a supplicare sua santità

che gli volesse donare un poco del legno della santissima croce, da riporre
in una croce, che m'aveva mostrato d'oro e di cristallo bellissimo, e
subito ritornò ne' suoi soliti ragionamenti, dicendo, la più espediente via di
finire queste discordie esser forse che si eleggessero di tutte le nazioni uomini
buoni che ne fossero giudici, e mi domandò se questo partito mi pareva
buono. Io dimandai a sua signoria illustrissima chi sarebbe colui che
eleggesse questi uomini buoni, e lo pregai a considerare come questo non si
può condurre in alcun modo ad effetto ma quando ancora si potesse, che
tali uomini non avrebbono altra potestà che umana, dove nelli Concilj legittimi
la Chiesa ha sempre tenuto e conosciuto l'assistenza dello Spirito
Santo; finalmente che nessuna cosa sarebbe più incerta, e più vana dell'autorità
della Chiesa, se fosse permesso contro li magistrati ecclesiastici questa
eccezione della bontà, e questa via di fuggire il giudizio sotto pretesto di
volere uomini buoni; e che manco d'ogni altro doveano ciò pretendere coloro,
i quali non attribuiscono alcuna cosa alle opere nostre. Con questi e simili
ragionamenti sua signoria illustrissima m'intertenne tanto, che io non
potei partire se non dopo pranzo. In fine mi diede una lettera per nostro
signore, e io mi licenziai.

«Nella licenzia, sua signoria illustrissima mi aveva apparecchiati molti
presenti e di molto momento, li quali io ricusai, pregandola che, in luogo
di quelli, mi concedesse due grazie: l'una, che avendo io portato all'illustrissima
sua moglie per nome del vescovo Varmiense il libro della sua confessione,
sua eccellenza fosse contento di leggerlo; l'altra che facesse restituire
alcuni luoghi tolti a certi poveri cartusiani, che restano ancora in Francoforte
sull'Odera. Sua signoria illustrissima mi promise di fare in ogni
modo l'uno e l'altro e si contentò che io mi astenessi dal resto»[200].

I Concilj erano composti d'uomini, e chi conosce gli scompigli de' parlamenti
moderni, massime ne' paesi che vi son nuovi, la smania di ciaramellare,
l'aggrovigliare delle quistioni, il sofisticare sulle parole, le mozioni, gli
emendamenti, il trionfo dell'abilità sopra la ragione, l'aspirare alla insulsa
popolarità degli applausi o alla lucrosa riconoscenza dei grandi, facilmente
supporrà gli stessi sconci nel sinodo di Trento; quantunque assistito dallo
Spirito Santo; quantunque maestosa assemblea e composta de' Cattolici più
rinomati per lettere, santità, abilità d'affari. Epperò rammemoriamo l'evangelico,
Quæcumque dixerint vobis servate et facite: secundum vero opera
illorum nolite facere[201].

Infinite dispute vedemmo nascere dapprima; se farlo, dove farlo, quando
farlo; se convocar lo dovesse il papa o l'imperatore; chi parteciparvi[202],
chi presedervi; come conseguire che rimanesse abbastanza libero per tutti.
Radunato che fu, o tarda il nunzio d'una gran potenza, o se n'ammala un
altro; o bisogna perdere tempo a far un decoroso incontro a un ambasciadore,
a un legato, a un cardinale; poi a disputare qual posto gli spetti, e

se dargli o no l'incenso e la pace: qual re commemorare pel primo nelle prediche
e nelle orazioni: punti intricatissimi in età puntigliosissima sul cerimoniale.
Or un incidente obbliga a differire la tornata; or muore il papa;
or in Germania la Lega Smalcaldica rompe guerra: or in Francia gli Ugonotti
insorgono contro i Cattolici: or c'è festa e Te Deum perchè i miscredenti
furono sconfitti, e ricuperato un paese, dove vennero ribenedette le
chiese, ridesta la letizia degli organi e delle campane, restituiti i beni ai
prelati, i conventi alle corporazioni, bruciate le Bibbie vulgari, rannodati
i matrimonj coi riti antichi. Ora si fa lutto e penitenza perchè altre contrade
caddero sotto i Protestanti, abbattendo altari e immagini, violando
monache e reliquie, trucidando preti, contaminando calici e battisteri, espilando
i sacri arredi e convertendoli in denaro da soldar nemici di Cristo.
Le vittorie degli uni e degli altri erano accompagnate da migrazioni in
folla, da esigli, da processi, da spettacolosi supplizj. Tutto ciò ritarda o
scompiglia le tornate e le risoluzioni: si scioglie il Concilio; quando riapresi
si disputa se considerarlo come nuovo, o come sèguito del primiero.

I prelati, invitati con istanza, non venivano: o bisognava dunque prorogar
l'apertura, e allora diceasi che il papa l'allungava a bella posta; o aprivasi,
e allora si gridava che gl'intervenienti erano scarsi, che v'avea soli
italiani, che non era rappresentata l'intera cristianità. Professando la massima
riverenza alle somme chiavi, il re di Francia protestava contro il Concilio,
adunato mentre il papa stava in izza con esso, e quando il numero
de' cardinali francesi trovavasi tanto assottigliato. I principi si lagnavano
della lentezza: eppur questa veniva dalle loro pretensioni e brighe, poichè
di certe riforme si sbigottivano, e voleano far servire il Concilio a intenti
loro particolari; Spagna ad isgomento de' Belgi ribellati, Francia e Impero
a deprimere o ad accarezzare Ugonotti e Luterani. Poi l'imperatore domandava,
non solo la riforma del papa e sua Corte, de' breviarj, legendarj,
sermonarj, ma la comunione sotto le due specie; Spagna volea si dichiarassero
d'instituzione divina i vescovi, non emanazione del poter papale, e
perciò indipendenti; Francia sosteneva i decreti di Basilea e la superiorità
de' Concilj sul pontefice, e per bocca del cardinale di Lorena chiedeva il
matrimonio de' preti, l'uso del calice, la liturgia vulgare, finchè i sovvertimenti
di Francia non indussero ad accostarsi ai papali.

Di somma difficoltà riusciva il ridur l'imperatore Ferdinando a contentarsi
che non sì spingessero le riforme sin dove egli avrebbe amato per quetare
i suoi Tedeschi, e perciò mostrare ch'egli avesse ottenuto soddisfazione,
senza per questo derogare ai diritti de' legati o del pontefice. A tal uopo il
Morone che, come presidente, ebbe tanto a faticare su tali pretensioni, senza
il solito treno burocratico va ad Innspruck, s'affiata coll'imperatore, e ripiana
ogni cosa. In simile modo il cardinale di Guisa propose un abboccamento
fra il papa e il re di Francia e quel di Spagna, che tolse di mezzo altre difficoltà.

Allora potè procedersi in sei mesi, più che non si fosse fatto in molti
anni, e si ottennero le tanto contrastate riforme de' vescovi, de' cardinali,
della curia, de' principi.

Poi rampollavano difficoltà sulle espressioni: chi non le credeva grammaticalmente
latine, chi troppo ricercate per la gravità delle materie, chi
invece troppo disadorne per un secolo che «prendeva a schifo la dottrina se
non era condita in eleganza, sicchè molti letterati aveano minor affezione
alle verità celestiali per vederle fra le invoglie grossolane della rozzezza scolastica»;
sottentravano gli emendamenti, e il sofisticare ogni parola, come
quando non si volea chiamare augustissimo il sacramento perchè questo
titolo si dà agli imperatori secolari.

Non occorre ripetere che i Protestanti, i quali avean prima appellato al
Concilio, or lo repudiavano come non indipendente, come pregiudicato; e i
profughi d'Italia lo osteggiavano di tutta forza. Ma anche internamente moveasi
querela che la discussione non fosse libera[203], che tutto venisse da
Roma già disposto e deliberato, e, come celia frà Paolo, lo Spirito Santo
viaggiasse in valigia per le poste; che i prelati troppo s'affaccendassero intorno
alla grandezza pontifizia; che il Concilio fosse menato a senno degli
Italiani.

Italiani era una qualificazione generica, come quelle che inventansi a designare
i partiti, e applicavasi a chiunque caldeggiasse le prerogative romane.
Vero è che l'importanza che la Chiesa attribuisce a ciascun uomo pei meriti
suoi proprj, non per la nascita, dovea far preferire la votazione per
testa, anzichè per nazione: dal che derivava la prepollenza degli Italiani;
e agli ottantatrè prelati di tutti insieme gli altri paesi stavano a fronte centottantasette
de' nostri. I presidi del Concilio, al 1 giugno 1563, scrivendo al
cardinale Borromeo per informar il papa degli andamenti, fra il resto dicevano:
«Come consta di tre nazioni principali, che sono Italiani, Spagnuoli
e Francesi, così è diviso in tre fazioni, che hanno ciascuna la sua
mira ed il suo fine, onde sempre si muovono con le loro passioni e loro interessi.
Gl'Italiani, se non tutti, perchè sono di maggior numero assai,
hanno sempre l'occhio al servizio di vostra santità ed alla conservazione
della Corte di Roma, nè, per cosa che si proponga loro, sia di qual sorte si
voglia, ponno indursi a pensare in essa altro, per abbracciarla o schifarla,
che il servizio o il pregiudizio di sua santità e della Corte».

Gli Spagnuoli tendono a rialzar i vescovi a scapito del papa e de' cardinali,
cui vorrebbero ridurre a semplici consiglieri del papa, e obbligati
star a Roma a cura delle loro chiese. I principi avrebbero gradito assai
questo abbassamento de' cardinali, laonde se ne stava in grande apprensione.
I Francesi magnificano il Concilio volendo farlo superiore al papa, a imitazione
del Basileense. Li seguono i pochi Tedeschi che ci sono, ed anche
«parecchi Italiani, i quali, come sanno meno e sono più poveri, facilmente

si lasciano tirare dalla ignoranza e dal bisogno molte volte a quello che non
dovrebbero».

In realtà però la discussione dogmatica fu diretta dai gesuiti Lainez e
Salmeron spagnuoli, e con loro Le Jay ginevrino, rappresentante del cardinale
Truchsess vescovo d'Augusta; uno dei tre presidi era inglese, il cardinale
Polo; nè erano italiani Andrea De Vega, Volfango Remio, Genziano
Hervet, luminari di quell'adunanza. Vero è che, i vescovi forestieri ogni
tratto uscendo di carreggiata, era duopo mandarne di italiani, più poveri e
men pretensivi, e valersi de' Gesuiti, i quali allora mostraronsi più che mai,
quel che alcuno li chiamò, i granatieri della santa sede.

Oltre di questi, componeano l'assemblea uomini insigni, quali di rado si
trovano.

Stava fra i presidi il cardinale Morone, di cui a lungo ragionammo; e
perchè il papa mancava di denari, egli persuase i cardinali a obbligarvisi, e vi
diede regole che poi servirono al Concilio per norma nel regolare i seminarj.

Ad altri già lodati aggiungiamo l'eruditissimo Seriprando vescovo di Troja,
già secretario al celebre cardinale Egidio da Viterbo; il Bertani, autore d'un
commento a san Tommaso, e d'un trattato sulla podestà del papa; Alvise
Lippomano (-1559) e Girolamo Accolti; Ercole Gonzaga, fatto vescovo di
Mantova da Leon X a quindici anni, a ventidue cardinale da Clemente VII,
segnalato per prudenza negli affari, applicazione, pietà.

Di Lorenzo Campeggi bolognese, vescovo di Feltre poi di Bologna, nunzio
in Inghilterra pel divorzio d'Enrico VIII, e alla dieta d'Augusta (-1539) fu
figlio Alessandro, cardinale e vescovo anch'esso di Bologna, dove abbellì
San Petronio, introdusse i Gesuiti, e favorì Agostiniani e Cappuccini; prolegato
ad Avignone, vi combattè i Valdesi, e quando il Concilio fu trasferito
momentaneamente a Bologna, esso il ricevette in casa sua, dove stavano
quattro altri vescovi della famiglia stessa (-1554).

In Agostino Valier, vescovo di Verona, non sapeasi se più ammirare la
rara erudizione o la coscienza intemerata; scrisse cenventotto opere, ma pochissime
ne pubblicò, fra cui una storia di Venezia; impugnò la barbarie
scolastica e il timore delle comete; nella Rethorica ecclesiastica, più volte
ristampata, fu il primo che indicasse una fonte delle false legende, qual fu
l'esercizio che ne' monasteri davasi, di comporre amplificazioni sul martirio
di qualche santo, e dove gli scolari particolareggiavano ed esageravano, come
si suole in tali componimenti, senza darsi briga della verità. I migliori venivano
conservati negli archivj dei monasteri, e trovati più tardi, passarono
per atti autentici.

Per un Aurelio di Bari, vescovo di Budua in Dalmazia, di cui frà Paolo
tesoreggiò le lepidezze; pel Bollani, che, avendo consumata la gioventù in
negozj secolareschi, a venticinque anni passò dalla pretura al vescovado di
Brescia digiuno di studj sacri[204], splendeano il giureconsulto bolognese

Ugo Buoncompagni, consigliere di san Carlo, splendidissimo, e che pur ricusò
tante volte legati, e pensioni, e infine divenne papa; i cardinali Salviati
insigni per virtù e beneficenza e massime Antonio Maria che fondò ed
ampliò spedali e un collegio per gli orfani; il cardinale Vincenzo Giustiniani
genovese, generale dei Domenicani, dei quali spedì moltissimi ad
apostolare le Indie, la Cina, il Giappone, e che stampò le opere di san
Tommaso, e fu gran difensore del Carranza; frà Camillo Campegio pavese
(-1569) domenicano, che pubblicò De hæreticis Zanchini Ugolini senæ
arminensis jc. cl. tractatus aureus cum locupletissimis additionibus et
summariis[205].

Daniele Barbaro d'ordine pubblico scrisse la storia veneta; fece poesie filosofiche
lodatissime col titolo di Predica dei sogni; fondò in Padova l'orto
botanico e l'accademia degli Infiammati, tradusse e commentò Vitruvio;
lasciò bellissimo ragguaglio della sua ambasciata a Edoardo VI d'Inghilterra.
Ivi pure Giannantonio Volpi e Antonio Minturno, letterati di prima schiera;
Onorato Fascitello vescovo d'Isola, autore di lettere e poesie lodate; Marcantonio
Flaminio e il vescovo Vida, che erano salutati Catullo e Virgilio redivivi;
Isidoro Clario gran giureconsulto; Taddeo Cucchi di Chiari, che emendò
la versione della Bibbia vulgata a confronto del testo ebraico e greco, senza
trascurare l'esegesi dei Protestanti; Lodovico Beccadelli insigne letterato,
amico del Bembo, del Contarini, del Polo, dei quali scrisse la vita, amministratore
di diversi vescovadi, poi vescovo egli stesso di Ragusi, e prevosto
di Prato ove morì in odore di santità.

Primo Del Conte milanese, un de' primi compagni di san Girolamo
Miani, spedito in Germania per opporsi all'eresia, dopo tornato era cerco
a gara ne' conventi per leggere di teologia e di lingue orientali, adoprato
dal Volpi vescovo di Como per combattere gli eretici in Valtellina, e fatto
arbitro della scelta de' professori di belle lettere a Milano e a Como, servì a
preparare materie pel Concilio, al quale assistette come teologo del cardinale
Visconti vescovo di Ventimiglia. L'insigne giureconsulto cardinale Paleotto
continuamente era consultato dai Padri, e scrisse gli atti del Concilio, dei
quali molto si giovò il Rainaldi.

Il calabrese Guglielmo Sirleto, biblioteca ambulante, parlava francese,
latino, greco, ebraico, sicchè fu detto che da trecento anni non s'era veduto
cardinale più dotto, e non fu eletto papa per tema che gli studj nol distraessero
di troppo. Sepoltosi nella Biblioteca Vaticana, colà pose affatto l'animo
in ajutar le opere altrui, mentre di sue niuna pubblicò; provedeva
testi e argomenti ai campioni del sinodo, onde il cardinale Seriprando scrivevagli
da Trento, le opinioni sue sopra le quistioni agitate esservi riuscite
gratissime, e conchiudeva che, stando a Roma, egli dava maggior ajuto
e faceva maggior servizio al sinodo, che se ci venisse con cinquanta prelati[206].
Eppure non isdegnava raccogliere attorno a sè i bambini che capitavano

in piazza Navona co' fasci della legna, e istruirli nel catechismo.

Sfoggiavano nelle prediche i più insigni oratori; Alessio Stradella di Fivizzano,
Francesco Visdomini ferrarese, Bartolomeo Baffi da Lucignano.
Cornelio Musso piacentino, affatto giovane, a Pavia faceva lezioni sopra le
epistole di san Paolo, quando sorse un altro a interpretarle in senso diverso,
e trovò assenso, e ne seguirono tumulti, finchè il cardinale Campeggi, legato
a Bologna, fe cacciare i novatori, e raccomandò il Musso a Paolo III,
che lo chiamò a Roma. Quivi a San Lorenzo in Damaso succedette all'Ochino,
contro del quale scrisse discorsi e dispute, mostrandolo falso ecclesiastico,
e cercava anche in privati colloquj convertirlo. Il primo giorno della quaresima
1548 predicava in San Pietro di Bologna, quando un Servita levossi
a fargli objezioni. Il papa lo pose vescovo di Bitonto e lo volle alla Corte,
affinchè in latino predicasse ogni giorno sul Vangelo in camera o alla tavola
sua; trattenimento già ben diverso da quelli del tempo di Leon X, e dove,
finito il sermone, si cominciavano le objezioni, che l'oratore combatteva,
il quale disputò spesso con un chierico, che poi divenne Pio IV, e che
l'adoprò all'istesso uffizio.

Somma lode gli si attribuiva per avere sbandite dal pulpito le sottigliezze
scolastiche, le declamazioni ridicole, le ostentate citazioni d'autori profani,
onde far luogo a un predicare sodo, devoto, conforme al Vangelo. Girolamo
Imperiali lo chiama l'Isocrate italiano, e non mancargli nè la robustezza di
Demostene, nè l'ubertà di Cicerone, nè la venustà di Curzio, nè la maestà
di Livio; a lui si dedicarono opere; a lui monsignor Della Casa un'ode sull'eloquenza:
Bernardino Tomitano, medico e retore dell'Università di Padova,
compose un ragionamento intorno all'eloquenza di esso e gli fece coniar
una medaglia portante un cigno e la leggenda Divinum sibi canit et
orbi: ai cardinali Contarini e Bembo «pareva nè filosofo, nè oratore, ma
angelo che persuadesse il mondo».

Questo «Crisostomo italiano» fu scelto a far l'orazione inaugurale del
Concilio; la quale riuscì «piena di sottile artifizio, sparsa di retorici colori,
come se tempestata fosse di rubini e diamanti; vi avea consumati dentro
tutti i preziosi unguenti di Aristotele, d'Ippocrate, di Cicerone, e tutti i savj
precetti di Ermogene». Quest'encomio di un gazzettiero di quei tempi, Ortensio
Lando, la condannerebbe abbastanza s'anche non avessimo l'orazione
stessa, forse troppo malmenata dagli avversarj, certamente lontana dalla
dignità conveniente all'assemblea più augusta che da molti secoli si fosse
radunata. Ai tre nunzj dava lodi, dedotte dal nome di ciascuno; apostrofava
l'eco dei monti tridentini, e (talmente la mitologia era incarnata) citava
l'esempio de' poeti, che fanno tener concilio agli Dei, e invitava i prelati
a rendersi a quel sinodo, come i prodi di Grecia al cavallo di Troja.

Era stabilito che i teologi dicessero il parer loro, traendolo dalle sante
Scritture, dalla tradizione apostolica, dai sinodi, dalle costituzioni e autorità

de' sommi pontefici e dei santi padri, e dal consenso della Chiesa cattolica,
tutto con brevità, eliminando le quistioni inutili e le contenzioni pertinaci.
Niuno crederà si procedesse sempre alla quieta; spesso i legati dovettero
richiamare i campioni alle leggi della carità e della modestia; ma
insomma era conflitto interno; tutti partendo dai punti ammessi, e finendo
coll'accordarsi nelle decisioni.

Spetta alle storie particolari lo svolgere di quella Iliade l'elemento
umano, le lotte, i partiti, i maneggi; quel che realmente importa è il riferir
la sentenza finale, il visum est, in cui s'accordano tutte le genti, le
età, le passioni. Anche dall'esame della esteriorità esce la convinzione che,
se sopra alcune decisioni parve operar la politica, le più furono suggerite da
persuasione e coscienza, dettate con elegante e lucida evoluzione di forma;
ravvicinando il mistero all'umana ragione per quanto è possibile; accarezzando
anche il sentimento, mentre i Protestanti lo vilipendevano. Anzi che
a confutare Lutero e gli altri, si tolse a dirigere l'intera cristianità, fatta civile
e ragionatrice, con rigorosa e perentoria dichiarazione delle dottrine,
rimovendo ogni contraddizione o divergenza; ricusando ogni transazione,
ogni confusione ne' termini e limiti delle definizioni: alla quale stupenda
precisione giovavano le abitudini scolastiche, unite alla rinnovata cultura
classica. Laonde, come la luterana era la sintesi di tutte le eresie, così il tridentino
fu la sintesi di tutti Concilj, che aveano definito sopra qualsifosse
argomento.

Le decisioni sono formolate o in via di trattato, che presenta il dogma
stesso anche particolareggiato, col titolo di Decretum o Doctrina: o in sentenze
concise, assolute, col titolo di Canones che proscrivono errori di fede;
o in prescrizioni disciplinari, detti Decretum de reformatione.

E per quanto i presenti nostri Discorsi evitino di essere dottrinali, non ci
pare poter qui ommettere di esporre il complesso delle credenze cattoliche
in ciò che differenzia dalle parziali.

Sui punti capitali della divergenza si erano pronunziate già le prime sessioni,
così da tôr di mezzo le ambiguità, mediante le quali per un pezzo erasi
cercato di rannodare i dissidenti.

Sull'essenza di Dio i nostri cadevano d'accordo con le chiese ortodosse dei
Protestanti.

L'uomo fu creato libero di sua volontà, in modo che la colpa de' suoi peccati
su lui tutta ricade.

Il peccato originale fu riconosciuto non con decreto dottrinale, ma condannando
chi lo negasse: aggiungendo che, col dirne affetti tutti gli uomini,
non comprendeasi la Beata Vergine, per riverenza alla bolla di Sisto IV sull'immacolata
concezione di lei, controversa fra Scotisti e Tomisti[207]. Per
quel peccato l'uomo perdè la giustizia e santità primitiva; si attirò lo sdegno
e la vendetta di Dio; fu degradato d'anima e di corpo, e soggetto alla

morte. Sì il peccato, sì le sue conseguenze trasmettonsi alla figliolanza, per
modo che nessun uomo può compire verun alto accetto a Dio, nè diventar
giusto se non per la mediazione di Gesù Cristo[208]. La libertà è infiacchita,
non perduta; laonde le azioni umane non son perfette, ma non tutte son
peccaminose. Conservavasi insomma la libertà morale, troppo provata dalla
facoltà che ha l'uomo di ingannarsi e di fare il male: l'arbitrio, per cui è
libero all'uomo di entrare ne' disegni della redenzione, com'era libero di
non uscire dal disegno primitivo della creazione.

Al contrario i Protestanti dicevano che l'uomo è predestinato alla salute
o alla perdizione: le parole di libertà, di libero arbitrio non trovarsi nella
santa scrittura, ed esser invenzione degli Scolastici; è Dio che opera tutto,
il bene come il male; gli uomini nascono col peccato, colla concupiscenza,
cioè con avversione positiva alla legge e coll'odio di Dio, senza timore nè
fiducia in lui, non possedono più nè intelligenza, nè desiderio del regno di
Dio; i peccati attuali non sono che manifestazioni del peccato ereditario.

Secondo i Cattolici, il peccatore vien richiamato alla grazia per pura misericordia
divina, in vista dei meriti del Redentore, e per mezzo della rivelazione
evangelica: lo Spirito Santo ne risveglia le facoltà assopite, traendolo
ad arrendersi all'impulso celeste. Se il peccatore vi ascolta, primo effetto
n'è la fede nella parola di Dio, e nell'asserzione che Dio amò il mondo fino a
dargli il proprio Unigenito. In quall'abisso di corruzione giaceva il mondo,
se non potè esserne tolto che per intervento del Figliuol di Dio! E alla
misericordia di questo si volge l'uomo, sperando ne' meriti di esso; e vedendone
l'infinita carità, suscita qualche scintilla d'amore, donde abominio al
peccato, e pentimento; al quale venuto con libero consenso, rimane giustificato;
cioè lo Spirito Santo diffonde nell'anima la grazia santificante e l'amor
di Dio; sicchè rinnovellato, il Cristiano produce opere buone e meritorie,
e diventa partecipe del regno celeste. Ma della sua giustificazione non
acquista certezza, salvo che sia per ispeciale rivelazione.

Cooperano dunque l'uomo e Dio; Iddio sveglia il peccatore, prima che
questi possa meritarlo, nè tampoco desiderarlo: ma il peccatore deve corrispondervi
liberamente, e allora solo vien rialzato. Lo Spirito Santo non
opera in maniera necessitante, ma alla propria onnipotenza mette per limite
la libertà dell'uomo, la quale dal peccato originale non rimase distrutta.

Qui (l'andiam ripetendo) consisteva la differenza fondamentale dei Protestanti:
professando essi che il peccatore, spaventato di non poter adempiere
la legge che ode predicarsi, vi vede però che Gesù Cristo toglie i peccati del
mondo, e che la fede giustifica per sè stessa. Abbracciasi dunque ai meriti del
Salvatore, in virtù dei quali Iddio dichiara giusto e santo il fedele, sebben
nol sia, e sebbene continui a portar la macchia originale, di giunta agli
altri peccati. La fede giustificante non rimane sola, ma vi si congiunge la
santificazione, manifestandosi colle opere buone. La giustificazione e la

santificazione non devono però confondersi, altrimenti non si otterrebbe la
certezza della remissione de' peccati e dell'eterna salute. L'opera della rigenerazione
appartiene tutta allo Spirito Santo, di modo che ogni gloria ricade
su Dio, nulla sull'uomo.

Così i Luterani; Calvino invece pone un intimo nesso fra la giustificazione
e la santificazione: e Dio operar solo in quelli che predestinò ab eterno.
Posto che il peccato originale abbia distrutte affatto le facoltà dell'uomo,
non si fa più luogo a libera cooperazione, nè tampoco a capacità di ricevere
l'azione divina. Laonde la giustificazione è un giudizio, col quale Iddio libera
l'uomo dalle pene del peccato, non dal peccato stesso: pei Cattolici
invece comprende e la remissione del peccato e delle pene dovutegli, e la
santificazione mercè l'atto divino giustificante.

I Protestanti ripudiano la distinzione tra fede viva e morta. E credendo
che, anche dopo la giustificazione, perdura nell'uomo quell'essenza peccaminosa,
non possono ammetter opere grate al Signore. Ben vennero talvolta
a dirle necessarie, ma in qual senso io non intenderei.

Dopo discussioni che attestarono quanta varietà d'opinioni corresse su
proposito sì capitale[209], il Concilio riconobbe che i nostri peccati ci sono
rimessi gratuitamente per la misericordia divina; non sono soltanto coperti,
ma cancellati dal sangue di Gesù Cristo; la cui giustizia è non solo imputata,
ma attualmente comunicata ai fedeli per opera dello Spirito Santo. Ma poichè
pur troppo la carne si ribella allo spirito, perciò la giustizia nostra non è
perfetta, e quindi divien necessario il gemito continuo dell'anima pentita.

Quanto al merito delle opere, la vita eterna è una grazia misericordiosamente
promessa, e una ricompensa data alle buone azioni, il cui valore
proviene dalla grazia santificante. Il libero arbitrio non può dirigerci alla
felicità eterna se non mosso dallo Spirito Santo, ma i precetti, le esortazioni,
le promesse e le minacce del Vangelo mostrano abbastanza che noi
operiamo la salute nostra pel movimento delle nostre volontà, ajutate dalla
Grazia. Sebbene (dice il Concilio) le sacre carte stimino tanto le buone
opere, e Gesù Cristo prometta che fino un bicchier d'acqua dato a un povero
non resterà senza ricompensa; e l'apostolo attesti che un momento di
sofferenza in questo mondo produrrà un compenso eterno di gloria: pure
il cristiano si guardi dal fidare e glorificarsi in se stesso, anzichè nel Nostro
Signore, la cui bontà è sì grande, che vuol che i doni che ad essi fa sien meriti
loro[210].

Insomma i peccati ci sono rimessi per pura misericordia e pei meriti di
Gesù Cristo: la giustizia, che è in noi per lo Spirito Santo, la dobbiamo a
una liberalità gratuita: le buone opere nostre sono altrettanti doni della
grazia. Dopo di che Bossuet trova strano che i Protestanti siansi separati
da noi per questo punto, tenuto per essenziale su que' primordj, mentre in
appresso le persone sensate cessarono di considerarlo per tale[211].


La Chiesa per opere buone intende gli atti morali dell'uomo giustificato
in Gesù Cristo, ossia i frutti della volontà corretta, e dell'amore ispirato
della fede. Meritorie chiamansi quelle che dalla nostra libertà sono prodotte
nella virtù di Gesù Cristo. E quando si dice che il Cristiano deve meritar la
vita eterna, s'intende che dee rendersene degno mediante il Salvatore. Vi
sono opere buone al di là dei precetti; opere suprarogatorie, che possono ommettersi
senza ledere la legge suprema della carità.

Ma quando i Protestanti asserivano l'inutilità delle opere in generale,
intendeano in particolare i sacramenti; i quali invece dai nostri sono tenuti
per necessarj, e furono prefiniti a sette, giusta l'insegnamento di Pietro Lombardo,
appoggiato alla tradizione. Il fine de' sacramenti, a detta dei Protestanti,
è di assicurare i fedeli che la colpa fu rimessa, consolarli, e liberarli dal
timor della legge: come la circoncisione, sono mere testimonianze dei divini
decreti sull'uomo; il battesimo e la cena recano frutto sol in quanto chi
li riceve ha fiducia nel perdono de' peccati. Il matrimonio non serve a ciò,
nè l'ordine: il battesimo non dovrà riceversi che da chi è capace di comprenderlo:
la confermazione non è che una replica del battesimo: all'estrema
unzione surrogavasi la cena, per confortare l'uomo, sgomentato dal silenzio
eterno di quell'infinito sconosciuto ove sta per cadere. Più repudiavasi la confessione:
può essa farsi per domandar consiglio o per sollievo della coscienza,
ma l'assoluzione non può venire dal prete, sibbene da Dio. Nella cena dapprincipio
ammisero che il corpo e sangue di Gesù Cristo fosse distribuito sotto le
specie di pane e vino; ma Carlostadio impugnò la presenza reale, poi con
maestria Zuinglio ed Ecolampadio. Anzi Zuinglio voleva i sacramenti mere
cerimonie, e non possedere vera fede chi ha bisogno delle loro consolazioni.

Secondo i Cattolici, pei sacramenti comincia la vera giustizia, o perduta
si recupera, essendo segni sensibili, istituiti da Dio, con virtù non solo di
significare ma di produrre la santità e la giustizia. I simboli dell'antica alleanza
non conferivano la virtù giustificante, per cui si congiungesse l'uomo
a Dio: bensì lo fanno i sacramenti[212]; opera operata da Dio, sebbene non
escluda l'attività umana, richiedendosi la disposizione a riceverla.

Al fatto morale della giustificazione bisogna concorrano il tribunale di
Dio e quello dell'uomo. È Dio che rimette col mezzo de' suoi ministri, sol
esso potendo cancellare la colpa, e restituire all'anima i diritti alla celeste
eredità: ma il perdono non si dà se prima l'uomo non abbia pronunziato
contro se stesso il verdetto di colpabilità, riconoscendosi degno di castigo.
L'umano dev'essere tribunale di giustizia e di pena: il divino, di misericordia
e di grazia, dopo che col pentimento fu mitigato. Se non che la coscienza
non condanna propriamente se stessa, ma è semplice testimonio dell'atto
giuridico di Dio che si esercita sopra il colpevole: il quale per altro
può aderirvi o repugnarvi; restaurare l'ordine coll'espiazione, o perturbarlo
col resistere al suo autore.


Nella consacrazione il pane e il vino si trasmutano nel vero sangue e
corpo di Gesù Cristo. In conseguenza il nostro essere si trasforma nella
unione col Redentore che vive in noi.

Erasi proclamata tal verità quando il nominalismo, panteismo mistico,
confondeva Dio coll'uomo, sicchè la Chiesa viemeglio espresse la distinzione,
e colla solennità del Corpus Domini celebrò il Cristo veramente esteriore
all'uomo, e che all'uomo s'avvicina per sua bontà. Per mera regola disciplinare
si partecipò l'eucaristia sotto una sola specie; e il fedele sa che
Cristo è tutt'intero sotto entrambe le specie e sotto ciascuna, e la vitale comunione
con lui non dipende dalla materialità del sorbir anche un poco di
vino[213].

Il Concilio definì il matrimonio essere vero sacramento; la Chiesa aver
potuto di propria autorità costituire impedimenti dirimenti, cioè che ne
rendano nullo ogni effetto umano e divino; spettare ai giudici ecclesiastici
le cause matrimoniali, concernenti il vincolo e la validità dell'atto[214].

È dunque non solo insana ma ribalda la legge, che snatura il sacramento
delle anime fino a ridurlo a contratto di corpi: e fa che un sindaco, per
semplice autorità municipale, imponga a una fanciulla, educata al pudore e
alla gelosia del fior più prezioso, d'abbandonarsi ad un uomo sol perchè così
fu civilmente stipulato, in nome della libertà della carne, e senza quella
benedizione che rende comandato l'amore e sacra la generazione. Questo,
che lo stesso Mirabeau dichiarava il più grande attentato del potere politico
contro il potere religioso, avvia alle libere unioni e ai liberi abbandoni.
Fortunatamente gli uomini son meno servili che i legislatori; meno della
pubblica opinione ascoltano la coscienza, e così temperano nell'applicazione
le brutalità dei despoti o i sofismi de' parlamenti.

La Chiesa è istituzione umana e divina ad un tempo. Questa parola nelle
Scritture è sempre attribuita a una società visibile: Cristo le promise che
non verrà mai meno: e poichè non è visibile che per la professione della
verità, uopo è che sempre professi la verità. Ciò implica ch'essa è infallibile,
e che niuno può allontanarsi da' suoi insegnamenti[215].

Per esser ammessi nella Chiesa invisibile basta un battesimo spirituale;
per vivervi basta un alimento interiore: ma la Chiesa visibile, appunto
perchè tale, col battesimo di spirito ne richiede uno materiale; col nutrimento
della parola di Gesù Cristo, richiede il nutrimento del corpo di Gesù
Cristo, e che il sagrifizio come il sacramento cada sotto i sensi. Il sacrifizio
e il sacerdozio son congiunti in ogni legge; ed essendo visibile il sacrifizio
nel Nuovo Testamento, tale dev'esser pure il sacerdozio, al quale per divina
istituzione sia data podestà di consacrare, offrire, ministrare l'eucaristia,
e rimettere o no i peccati. In esso sacerdozio divino, per molti ordini
si sale dai minori ai maggiori ministeri; e tra i maggiori son i diaconi
e suddiaconi, tra i minori gli accoliti, gli esorcisti, i lettori, gli ostiarj. Nella

sacra ordinazione è conferita la grazia: e perciò l'Ordine è uno de' sacramenti,
e imprime un carattere indelebile, sicchè è condannato chi dice che gli
ordinati possono tornar laici: o che tutti i Cristiani abbiano eguali facoltà spirituali.
Nell'ordinazione de' vescovi, sacerdoti ed altri gradi, non occorre il
consenso o l'autorità di magistrato secolare, e non son ministri ma ladroni
quelli che ascendono ai ministeri ecclesiastici per chiamata o istituzione
del popolo e della potestà laica. È data dal Cielo la vocazione al ministero
ecclesiastico, al dispensare la parola e i sacramenti: ma deve in terra esser
riconosciuta e sanzionata; per operare nel pubblico ministero della Chiesa
bisogna esser autorizzati secondo un simbolo, che gli uomini effettuano
giusta le disposizioni di Cristo, cioè un sacramento. La visibilità della Chiesa
implica un'ordinazione ecclesiastica che, da un vescovo all'altro, da un sacerdote
all'altro, risalga fino a Cristo. Per tal legame i vescovi derivano dagli
apostoli; ed abbisognando di unità per raccogliere tutti i fedeli in una effettiva
convivenza, bisogna abbiano un capo, istituito da Cristo, visibile com'è
visibile la Chiesa; e a cui tutti obbediscano, perchè tutti membri d'un corpo
stesso.

La Chiesa possiede, comunica e interpreta i libri santi, e da essa gli accettiamo
come opera divina, anche prima che lo spirito di Dio si sia manifestato
nel leggerli; gli accettiamo, come dice un gran santo, perchè la Chiesa
ce li dà[216], quand'anche o vi appaja minore l'ispirazione profetica, come
per esempio, ne' libri storici de' Maccabei; o la critica, come nell'epistola di
san Giuda, che sembra allegare qualche libro apocrifo, qual è quello di
Enoch[217].

Cattolici e Protestanti si accordavano nel considerare la Bibbia, e specialmente
il Nuovo Testamento, come la fonte della verità; e però importava
fissare il numero e la lezione de' libri canonici[218]. Se non che gli uni ne
attribuivano l'interpretazione alla Chiesa, gli altri all'individuo. Pe' Cattolici
l'infallibilità della Chiesa venne identificandosi con quella del clero e
del papa: pe' dissidenti il rispetto verso il libro arrivò a dare miracoloso
carattere alla lettera, e direi fino ai punti vocali introdotti dai rabbini del
medioevo; per essi la Bibbia è incerta, perchè di traduzione umana; la nostra
è d'autorità divina.

La Chiesa fu fondata mediante la predicazione, cioè la parola; nè la parola
perdette l'autorità quando venne scritta. Quanto la Scrittura è dunque
venerata la parola tramandata a voce. Della verità di questa è testimonio
l'esser accettata da tutte le Chiese cristiane fin dall'origine: non potendosi
credere che provenga d'altra fonte che dagli apostoli. La tradizione è dunque
la credenza costante e universale della Chiesa, depositata ne' monumenti
storici: onde vien detta il criterio per interpretare la santa Scrittura. Custode
di questa come della tradizione è la Chiesa.

Tal sarebbe il sunto delle dottrine ove dissentono i Protestanti dai Cattolici,

e quando Bossuet ne fece l'esposizione, enumerando le sole verità decretate
dal Concilio di Trento, senza badare alle temerarie curiosità della
scolastica, nè fermarsi ad objezioni fatte a dottori particolari, o contro punti
nè universalmente, nè necessariamente ricevuti, gli avversarj stupirono di
trovarsi così poco discosti.

Alcune volte non potendo i Padri accordarsi nell'espressione di qualche articolo,
gli diedero forma negativa; condannarono cioè la proposizione contraria;
il che non implica che si abbia sempre per vera tutta la positiva opposta.

Altri punti sono espressi in termini generali, il che è ben diverso da termini
vaghi od ambigui: questi o non han senso, o nessun senso preciso; i
generali non portano l'estrema evidenza, ma sono chiari fino a un certo
grado, cioè fin dove lo davano le parole della Scrittura e dei santi padri.
Tal sarebbe la quistione d'un punto tanto controverso, quant'è il purgatorio.
Anime giuste possono uscir dal mondo non interamente purificate; ora
lo Spirito Santo proferì che niente d'impuro entrerà nella città santa[219] e
la Chiesa ha dalla tradizione di tutti i secoli che l'intero purificamento se
ne fa dopo morte[220] per mezzo di pene non definite, le quali da preghiere
dei vivi possono esser alleviate o assolute. Il Concilio si limita a definire che
le preci dei vivi possono suffragare pei defunti, senza entrar in particolarità
nè sulle loro pene, nè sul modo onde vengano purgati; locchè non era
precisato dalla tradizione; solo chiarendo che sono purificati per Gesù
Cristo, essendolo per le preghiere ed oblazioni fatte in suo nome.

Così, anche dopo usciti dalla Chiesa visibile, perdurano i nodi che non
siansi volontariamente spezzati, e i defunti formano ancora una Chiesa con
noi, insieme cogli angeli e con Cristo. Solo i dannati resteranno separati
dalla sorgente dell'ordine e della vita, tormentati dall'angoscia d'una irreparabile
divisione; divisione nelle facoltà dell'anima lottanti; divisione fra
l'anima e il corpo non pacificati; divisione coi consorti; divisione colle
creature tutte; divisione fin dalla morte che indarno invocheranno.

I santi estesero in terra il regno di Dio, talchè i loro benefizj qui perdurano,
e ci lasciarono modelli; ma inoltre continuano ad operare come protettori,
pregano Dio per noi, e noi gli invochiamo anche pei fratelli purganti.
Ogni culto religioso però deve terminarsi a Dio come a suo fine necessario;
e l'onor che la Chiesa rende alla beata Vergine e ai santi può chiamarsi religioso,
perchè si riferisce necessariamente a Dio; si ricorre alla intercessione
di loro come di persone più aggradevoli a Dio; e qualunque sia la forma
d'invocarle, sempre si riduce al pregate per noi. A Dio si offre il santo
sacrifizio facendo menzione dei santi affinchè degninsi pregare per noi[221].

Dietro alla parte dogmatica doveasi discutere la gerarchica. L'episcopato,
sebbene di istituzione divina, deriva le sue prerogative dal papa? pur riconoscendo
che il papa fu istituito da Cristo, l'autorità sua è comune solidalmente
a tutti i vescovi? La residenza e l'istituzione dei vescovi, per quanto

spetta alla potestà di giurisdizione, è di ragion divina? o, ciò che importa
lo stesso, fin dove son essi indipendenti dal papa? E le chiavi furono date
a Pietro solo?

A promuovere di tali quistioni lo scioglimento più favorevole all'autorità
pontificia diedero opera attivissima i Gesuiti, e principalmente il loro generale
Lainez «con affetto così grande, come si fosse trattato della propria
salute» (Sarpi). Allo zelo di sant'Ignazio egli univa la scienza delle cose
della fede, e nel Concilio recitò il discorso più famoso, asserendo la plenipotenza
papale (dell'infallibilità non era quistione), con autorità e storia e argomentazioni
dissipando quante objezioni mai si erano elevate, e affermando
che la potestà della giurisdizione al papa solo sia data, e da lui ogni
altra derivi. Se ne risentirono e i vescovi, dei quali attenuava le prerogative,
e i dottori che pendevano alle massime proclamate a Costanza[222]; e
gli storici che sostenevano aver i vescovi considerata la loro istituzione di
giure divino, e quindi indipendente dal papa, quanto all'origine sebbene a
lui, come a capo supremo e unico di tutta la Chiesa, fosse subordinata quanto
all'esercizio. Così esser continuato fin quando, dopo il Mille, le congregazioni
cluniacese, cistercese ed altre nate allora, operarono che molte funzioni
proprie de' vescovi fossero concentrate a Roma; poi dopo il 1200 nati gli
Ordini mendicanti, viepiù restrinsero l'esercizio dell'autorità episcopale, che
adesso tentava restaurarsi, e che invece trovavasi annichilata da una congregazione
nata jeri, che (diceano) non è ben secolare nè ben regolare. Pure
anche tra i vescovi, molti, anzichè inuzzolirsi d'ingrandire la propria a scapito
dell'autorità pontifizia, sentivano necessario di salvarla all'ombra di
questa; e i principi, vedendo la propria autorità messa a repentaglio dalle
dispute teologiche, provedeano men tosto a sottigliare sui limiti del potere
ecclesiastico, che ad appoggiarvisi.

Laonde prevalse la parte devota all'autorità pontifizia, almeno nella forma
negativa, quanto al non essersi definito ciò che la parte contraria avrebbe
voluto intorno alla ragion divina della superiorità de' vescovi a' preti; e
restò consolidata quella supreminenza del papa, che erasi voluta crollare;
egli solo interpretasse i canoni, imponesse le regole della fede e della vita.
Pure è notevole che, nel Concilio di Trento, non trovi una frase sola che
rechi qualche nuovo vantaggio ai papi: nè tampoco le espressioni del fiorentino
e del lateranense, tanto favorevoli al primato de' pontefici e alla loro
superiorità al Concilio, non vennero ripetute, appena i prelati francesi si
opposero alla formola che pareva asserirle; e asserisce il Pallavicini che il
papa stesso rispose, non doversi definire se non ciò che unanimemente piacesse
ai Padri. Così sopravvissero due partiti; quello più compatto, questo
più attivo: nè l'uno, nè l'altro uscendo dal cattolicismo, e riconoscendo
che le decisioni dell'episcopato, riunito attorno al suo centro, sono infallibili
in materia di fede; altrimenti sarebbe possibile che tutta la congregazione

dei fedeli errasse: è così che l'organo supremo, per cui mezzo la
Chiesa si pronunzia, non può mancare all'uffizio di questa, che è la custodia
del vero[223].

Restavano le deliberazioni che riguardavano le riforme dei principi, cioè
il rivendicare le prerogative, usurpate da questi. Il disputare sui confini delle
due autorità poteva metter in pericolo tutto quanto già si era stabilito intorno
alla fede; i principi stessi che, contro i Protestanti, aveano sostenuto
la Chiesa acciocchè non fosse assorbita nello Stato, or sull'esempio de' Protestanti
voleano non solo non restituirle, ma sottrarle anche altre facoltà, che
dicevano mal convenire al potere spirituale.

Dalla disputa scabrosissima i legati seppero sguizzare domandando tempo
a riflettervi: poi venuta la chiusura, presentarono un decreto generico, ove
proferivano scomunicato il principe che concedesse campo al duello, ed
esortavano l'imperatore e i sovrani a mantenere le ragioni e le immunità
della Chiesa, ed operar che i vescovi risedessero con dignità e quiete, e rinnovarono
tutte le costituzioni antiche sulla libertà ecclesiastica.

E si dichiarò terminato e chiuso il Concilio; e Pio IV ne confermò solennemente
i decreti, poi fe stendere una professione di fede, che doveano
sottoscrivere tutti gli ecclesiastici e dottori. In questa, dopo il simbolo
costantinopolitano, esprimendo il dogma più positivamente che nel Concilio,
si pronunzia intera fede al simbolo apostolico e ai sacramenti istituiti
da Gesù Cristo, che tutti conferiscono la grazia; si accettano le decisioni
del Concilio di Trento circa il peccato originale, e la giustificazione;
nella messa pei vivi e pei morti offerirsi il vero sacrifizio propiziatorio;
nell'eucaristia star realmente e sostanzialmente il corpo e sangue di Cristo,
nei quali si converte tutta la sostanza del pane e del vino; e Cristo tutt'intero
riceversi sotto l'una o l'altra specie; credersi nel purgatorio e nella
validità dei suffragi; invocarsi i santi, i quali intercedono per noi, e doversene
onorare le reliquie; tenere e venerare le immagini di Cristo, di sua
madre, de' santi; la Chiesa cattolica, apostolica, romana esser madre e maestra
di tutte; Cristo averle lasciato la facoltà delle indulgenze sommamente salutari
ai fedeli; promettersi obbedienza al pontefice, vicario di Cristo e
successore di san Pietro; infine ricevere tutto ciò che era stato lasciato per
tradizione e definito nei Concilj, specialmente nel tridentino. È in somma
una risoluta protesta contro gli errori che anche dappoi germogliarono.

La Riforma, a cui era mancato il pretesto dacchè uscirono gli oracoli di
quell'assemblea generale cui essa aveva continuamente appellato, rimase
una manifesta ribellione; e dagli oppositori che si staccavano ed isolavano,
la Chiesa non potea difendersi che col fortificarsi entro le barriere della
fede antica. Fra' Cattolici non occorreano transazioni, nè quasi dibattimenti;
e restando solo a porre in chiaro l'intero sistema della fede cattolica,
vi si eliminò una serie di discrepanze, di modo che la teologia trovossi

ridotta a scienza positiva, sgombra dalla dialettica, che nelle decisioni di
fede può esercitarsi sui diversi modi di spiegar la verità, purchè non travalichi
i punti essenziali, che tutti difendono in comune, e nulla vi mescoli
di dubbioso. I dettami tridentini, divenuti credenza cattolica, resero omai
superfluo ogni altro Concilio; e come chi risana da pericolosa malattia, la
Chiesa cattolica parve rinvigorita, e tutta si applicò a migliorare se stessa e
la società[224].






DISCORSO XXXI.


LA RIFORMA MORALE E DISCIPLINARE.

Ogni albero dee portar frutti, ogni dottrina esercitare efficacia sugli atti
degli uomini; altrimenti non evita lo sprezzo, destinato alla sterile in Israele.
Se primario uffizio del sacerdote è combattere il vizio e la miscredenza,
duopo è ch'egli possieda molta dottrina, e insieme porgasi modello di virtù.
La superbia di non volere dar ragione ai dissidenti non distolse i Cattolici
dal confessare la depravazione insinuatasi nel clero, e volere l'emenda morale,
e che il sentimento religioso prevalesse alla classica idolatria nelle arti,
nelle dispute, nelle lettere, nella vita. Nessuna sessione del Concilio passò
senza decreti di riforma per restituire, come la chiarezza della dottrina,
così la purezza delle opere. Furono dichiarati per l'avvenire irriti e nulli i
matrimonj clandestini, o senza la presenza del parroco e di testimonj, prescrivendo
a tal uopo di premettervi le tre pubblicazioni; vietato l'ordinare
chi non possedesse benefizio o patrimonio sufficiente a sostentarsi;
condannati i questori e spacciatori d'indulgenze, le quali non devono pubblicarsi
che dai vescovi; siano gratuite la collazione degli Ordini, le dispense,
le dimissorie; obbligata la residenza, e perciò impedita la pluralità di benefizj
curati; su questi nessuno sia messo prima dei venticinque anni, nè
a dignità in chiesa cattedrale prima dei ventuno, e previo sempre un esame;
con decoro e disinteresse si compia il sagrifizio dell'altare[225]: delle rendite
di cattedrali e collegiate un terzo si eroghi in giornaliere distribuzioni a
quei che intervengono agli uffizj; i vescovi ogni anno, o al più ogni due,
visitino le chiese della loro diocesi, esaminando quanto vi occorre, e provedendo,
oltre la cura delle anime e la correzione de' costumi, che sugli edifizj
e agli arredi sacri si facciano i necessarj restauri; abbiano ciascuno un
seminario, e ne' sinodi provinciali e diocesani estirpino i resti delle superstizioni
e delle indecenze.

Così non rendevansi santi i pastori, opera più che d'uomo; ma veniva appurata
e chiarita la coscienza del loro debito pastorale; e la scelta e gli uffizj
e tutte le relazioni fra sacerdoti e fedeli erano ricondotte sotto l'impero di
sante leggi. Anzi, al vedere quei decreti, si direbbe che i pii riformatori si

fossero lusingati di tornare il mondo all'apostolica purità, neppure evitando
gli eccessi che possono guastar le cause migliori. Nel fatto una tale riforma
toglieva alla falsa i pretesti, e secondo la frase del padre Ventura,
«ne distrusse teologicamente l'impero».

Trattossi pure di quella de' principi, ma vivo contrasto opposero gli ambasciatori;
onde bisognò limitarsi ad esprimere che confidavasi restituirebbero
alla Chiesa le ragioni sue, non ne esigerebbero gabelle o decime, indurrebbero
i sudditi a riverire il clero, non permetterebbero che ufficiali e
inferiori magistrati violassero le immunità della Chiesa e delle persone; sudditi
e principi obbediranno alle costituzioni del papa e de' Concilj, e a quelle
che tutelano la libertà ecclesiastica; non pretenderanno di sottoporre all'exequatur
le bolle pontifizie; l'imperatore, i re, i principi e tutti venereranno
le ragioni ecclesiastiche, in modo che i cherici possano stare alla
residenza ed esercitare i loro ufficj senza impacci e con edificazione del
popolo: scomunicato chi usurpasse beni o ragioni di Chiesa.

Principale studio doveasi porre ad impedire la diffusione dell'errore, e
qui affacciavasi innanzi tutto la vigilanza sui libri.

La libertà illimitata pel bene compete alla Chiesa, perchè è azione di Dio
sull'uomo; ma nell'individuo che opera sull'altro la libertà non può esser
tale se non regolata. La ragion pura domanda che la verità trionfi: la ragion
pratica domanda che se ne scelgano le vie, si rimuova la violenza per far
luogo alla convinzione. La libertà e la verità sono fatte una per l'altra; ma
non si può andare dalla libertà alla verità, come vogliono i Protestanti,
bensì dalla verità alla libertà, gloria de' figliuoli di Dio, cercando il bene
colla maggior possibile libertà, non la libertà senza il bene.

Questo vuolsi tener a mente nel discutere sulla libertà de' libri, ove
spesso la quistione politica è anteposta alla quistione morale. Finchè i libri
erano una rarità, poco si pensava a mettervi freno, eppure sembra che i
Pagani abbian sporto petizione al senato di Roma di distruggerne alcuni,
e nominatamente Cicerone De natura Deorum, perchè offrivano troppi argomenti
ai Cristiani onde battere la religione antica[226]. Fin dall'età de' martiri
si ponevano in avviso i fedeli contro le scritture degli eretici, essendo
conforme alla legge divina il preservare dal contagio, il non esporsi alla tentazione
senza necessità, il non distrarsi in cose vane[227]; e poichè molti
appunto si divagavano per amor del bello, da un Concilio di Cartagine nel
400 fu concesso ai vescovi di leggere i libri degli eretici, perchè li doveano
confutare, ma non i gentileschi. È evidente la ragione di tal operare, come
del contrario quando i libri pagani più non furono di pericolo alla fede,
mentre lo erano gli ereticali. E questa è legge di difesa e cautela, come del
questore che proibisce l'armi insidiose o la vendita de' veleni. E per prudenza
o de' principi o de' prelati a volta a volta si videro proibiti alcuni
libri, altri bruciati: anche cataloghi se ne fecero dalle Università di Lovanio

e di Parigi: ma era naturale che crescesse la paura de' libri quando la
scolastica era flagellata dai classici, e gli umanisti di Germania aveano
iniziato la guerra teologica. Però un divieto generale e minaccia della
scomunica non si trova fin quando Leon X, condannando Lutero, vietò
anche tutti i libri di esso. Una costituzione del 1554 di Paolo IV proscrisse
in generale i libri di magia e d'altre superstizioni, i lascivi ed osceni, i libri
d'eresiarchi, non quelli d'eretici; neppur le traduzioni di scrittori sacri fatti
da questi, purchè nulla contengano d'erroneo. Per leggere la Bibbia vulgare
ci vorrà la permissione, e così per le controversie con eretici.

E qui a noi, intrepidi difensori della stampa anche ne' giorni più pericolosi,
l'intollerante secolo conceda di dire che non si è forse abbastanza considerata
l'importanza sociale della scoperta di essa, la più decisiva della civiltà.
Nel medioevo la coscienza cristiana e le costituzioni germaniche aveano restituita
all'uomo la personalità, che era stata assorta nella splendida cittadinanza
romana, e ne vennero quelle istituzioni così caratteristiche, il monacismo,
la cavalleria, la feudalità, le corporazioni d'arti e mestieri. I quali
elementi si andavano ravvicinando, per combinarsi anzichè distruggersi, e
formare lo Stato moderno, ove le varie società sussistessero una accanto all'altra:
allorchè in mezzo al lento lavoro fu gittata la stampa, che creava
l'opinione, la diffondeva, la imponeva.

Istromento della pubblicità non era stata sin allora che la parola, fosse
nelle Chiese, fosse nelle Università; or ecco surrogarsene un nuovo, molto
più diffuso e più comune. Avvegnachè pel discorrere si richiedono una certa
superiorità e occasione e luogo e coraggio: la stampa invece è un agente meccanico,
di cui ponno servirsi tutti e sempre, anche il codardo e l'ignorante,
non occorrendovi probità, non zelo, non eloquenza, non cautele oratorie,
nè rispetto all'udienza, nè pudore, nè tampoco un apparato scenico.
Ognuno dice quel che vuole, e come lo vuole, e quando lo vuole: l'impotente,
il maligno, il vile che vuol ferire senza farsi scorgere, lo sfacciato che vuol
asserire senza vergogna di smentita, aveano trovato il loro campo, e come
far prevalere l'utile al giusto, gl'interessi al diritto, purchè l'osassero.

Alle prime non se ne conobbe che l'utilità: come vedemmo[228], i papi accolsero
la stampa sotto il loro manto, quale una benedizione del Cielo: i dotti
l'applausero come un mezzo di popolarizzare la coltura; ma intanto a migliaja
di copisti, più o meno eruditi, surrogavasi il torchio inintelligente: al libro,
che un autore elaborava unico in tutta la vita, e che tramandavasi alla posterità,
sottentrava l'improvvisa composizione, destinata a brevissima vita; gustato
di quel nettare, presto se ne divenne ubriachi: la propagazione de' classici
tentò ripiantare la civiltà pagana, non ancora sulle ruine, ma in competenza
della cristiana: le dispute vennero divulgate e perpetuate. Gli Egiziani aveano
detto a Platone che la scoperta della scrittura fu il primo attentato contro il
carattere santo del pensiero[229]. Nel senso medesimo potè dirsi che la stampa

diè il crollo all'edifizio feudale ed ecclesiastico, e così attenuò il diritto personale,
tanto prezioso per chi rispetta sè stesso, offrendo un poderosissimo
mezzo all'accentramento, all'audacia, alla scaltrezza, onde conformare tutte
le menti sul modello che piacesse a chi o esercitava o dirigeva questo grande
pressojo.

La stampa era ben lungi dall'aver acquistata la onnipotenza che poi, che
oggi: ma subito se ne insignorì quella umana inclinazione che volge ad
attaccare ciò, che, per qualsiasi titolo, è rispettato. Allora ogni dovere
da compiere diventa un peso incomportabile; ogni autorità è una tirannia;
ogni disordine d'applicazione è una condanna delle istituzioni: ogni male
inevitabile è colpa di chi non lo toglie; e toglierlo si potrebbe facilmente, e
procurare un paradiso sulla terra, della quale gli sconcerti non provengono
che dagli uomini.

In conseguenza i primi attacchi la stampa diresse contro i monaci e gli
ecclesiastici, perchè erano custodi dell'ordine e della coscienza individuale
contro la tirannide dell'opinione generale che essa voleva imporre, e che dichiarava
pregiudizj i sentimenti anche più nobili, le più libere ispirazioni
della coscienza. A tal uopo la beffa o il raziocinio si camuffarono col vizio che
apponevano alla Chiesa, cioè l'ipocrisia, fingendo voler la correzione e la riforma,
mentre miravano alla distruzione: non minacciavano il dogma come
tale, non rinfacciavano all'autorità ecclesiastica di esistere, bensì di non essere
sincera, di pretendere l'obbedienza e il sagrifizio con mezzi immorali,
e sviando dalla divina istituzione.

Già Hutten, Erasmo, l'Ochino, il Vergerio ci mostrarono qual uso se ne
facesse contro la morale o la fede: sin l'Aretino era e tollerato e premiato
per paura dell'opinione stampata: e questa ben presto divenne la voce sovrana
degli interessi: non buona, non cattiva in sè, ma onnipotente, e perciò
tirannica e irreparabile, sia che esalti o deprima: toglie d'aver più una fede,
una coscienza individuale, obbligando gli uomini a ricevere le suggestioni
altrui, disposti a prenderne altre domani, con un avvicendamento che distrugge
la facoltà d'averne di vere, cioè personali. Enorme oppressione dell'individuo
e del pensiero libero, che però piace perchè può esercitarla
ognuno.

I re cercarono farne tutto lor pro, onde alla fede, al feudalismo, al cattolicesimo
opporre la burocrazia, le scuole, gl'interessi, alfine la libertà
organizzata, cioè la libertà di chi tutto dirige. Ma venne il tempo che tale
ordigno sguizzò dalle loro mani per cader in quelle di chiunque sappia
adulare le passioni del giorno.

La Chiesa avea preveduto il pericolo, e custode com'è della morale e del
diritto, potea non provedervi?

La bolla in Cœna Domini scomunicava gli eretici o chi ne leggesse i libri,
ma non essendo questi distintamente nominati, ne nasceva incertezza: i varj

inquisitori registravanli, man mano che ne aveano contezza, onde differivano
gli uni dagli altri. Prima l'inquisizione di Spagna nel 1558 pubblicò
un catalogo di libri proibiti: l'anno seguente papa Paolo IV mandò fuori
l'Indice, che servì di norma ai successivi. Era diviso in tre parti. La prima,
d'autori de' quali riprovavansi tutte le opere, sebbene d'argomento non
religioso: tra' quali autori n'ha alcuno vissuto e morto nella nostra comunione.
La seconda, dei libri condannati particolarmente: la terza, degli anonimi,
dove per regola generale si vietavano quelli dati fuori senza nome
dopo il 1519[230].

Anzi notaronsi settantadue stampatori, ogni opera edita dai quali si considerasse
interdetta: e così le edizioni di qualunque avesse stampato libri
d'eretici. Sono le esagerazioni consuete di chi si trova di fronte a un pericolo
urgente.

Restarono allora proscritti autori che da secoli correvano per le mani;
altri stampati in prima con approvazione, come le Annotazioni di Erasmo al
Nuovo Testamento, che pur Leon X aveva onorate d'un breve; cogli ereticali
poi si appajarono le opere che attenuassero l'autorità pontifizia a fronte
sia dei vescovi, sia de' principi e magistrati temporali.

Alcune volte ottimi libri furono vietati, pe' commenti appostivi da editori[231].
Un grandissimo numero son di devozione, orazioni, legende, offizj,
prediche.

Pio V regolò quella materia mediante la Congregazione dell'Indice, alla
quale diede norme definitive Benedetto XIV nel 1753, per cautelare men
tosto contro i lavori d'eretici che contro quelli di cattolici, e togliere i lamenti
anche pubblicamente mossi per condanna di buoni. Lodando la santa
sede di aver sempre provisto che i cattivi libri non pregiudicassero alla fede
e alla pietà de' Cristiani, e d'averne a tal uopo pubblicato l'Indice, prima
sotto Pio IV, poi sotto Clemente VIII, poi sotto Alessandro VII con aggiunte
di nuovi, Benedetto XII ne fece un altro, seguendo le norme che
prescrisse nella bolla Sollicita ac provida.

Secondo questa, la Congregazione dell'Inquisizione è composta di cardinali,
cospicui per studj gli uni di teologia, gli altri di scienza canonica, gli
altri di cose ecclesiastiche o di affari: vi s'aggiunge un auditore di Sacra
Rota, un maestro di teologia domenicano, alquanti consultori del clero secolare
e regolare e dotti qualificatori. Quando un libro sia denunziato, essi
vedono se sia a trasmettere alla Congregazione dell'Indice. Se sì, è dato a
un qualificatore o consultore, che lo legga attentamente, e indichi i luoghi
riprovevoli. La sua relazione è presentata in istampa a ciascun membro di
questa Congregazione; la quale poi ne discute, e proferisce un voto. Ma voto
consultivo, giacchè col libro è trasmesso alla Congregazione de' cardinali,
che pronunziano coi procedimenti stessi; allora tutti gli atti son presentati
al pontefice, senza di cui nessuna condanna è proferita.


È antica regola che, per libro d'autore cattolico, non basti che un solo
relatore ne proponga la proibizione: ma sia presentato a un altro revisore,
che ignori il nome del primo. Che se questi dissenta, un terzo revisore
esamini; e sulla differenza pronunzino i cardinali.

Taluni si lamentano perchè si decida senza ascoltare l'autore. Ma non n'è
bisogno, giacchè non si giudica della persona, bensì dell'opera; non di punir
lui, ma di ammonire i fedeli del pericolo. Trattasi però d'autore cattolico
di buona fama? Si proibisce il libro colla clausola finchè si corregga o si
emendi, se è possibile. Data questa sentenza, prima di pubblicarla si comunichi
all'autore o a qualche suo rappresentante, indicandogli qual cosa
abbiasi a correggere o levare. Se egli eseguisca tali emende in una nuova
edizione, sopprimasi il decreto: salvo che della prima fossero divulgati molti
esemplari. Per un autore cattolico e di reputazione si vuole sia sentito, o
nomini un consultore che ne sostenga le difese. E sebbene vi sia giuramento
di silenzio, il segretario della Congregazione potrà comunicare gli
appunti all'autore, sopprimendo i nomi del denunziante e del censore.
Ma a che buoni questi riguardi per libro che con dirette eresie intacchi la
fede, o leda i buoni costumi?

A censori è prescritto si assumano persone di pietà e dottrina riconosciuta,
la cui integrità non lasci temere odio o favore: non credansi destinati a
condannar l'opera, ma ad esaminarla equamente; pesino le opinioni senza
affetto di nazione, di famiglia, di scuola, d'istituto, di parte; ricordino che
molte opinioni pajono indubitabili ad una scuola, a un istituto, a un paese,
eppure sono rejette da altri cattolici senza detrimento della fede. Sovratutto
abbiano a mente che d'un autore non può sentenziarsi se non leggendo intera
l'opera, comparando i differenti passi, e badando all'intenzione di esso; non
proferire sopra una o due proposizioni staccate: giacchè quel che in un
luogo egli dice oscuramente e per transenna, è forse spiegato abbondantemente
altrove.

E deh (soggiunge la Costituzione) si potessero proibire le ingiurie, le
facezie che si lanciano gli uni agli altri! Chi le adopera in quistioni religiose
mal serve alla verità e alla carità. Si reprimano dunque costoro, che
difendono accannitamente una sentenza, non perchè vera, ma perchè sua,
e che recano opinamenti privati come dogmi certi della Chiesa.

Esso pontefice diede altre norme in una lettera diretta al grande inquisitore
di Spagna, disapprovandolo d'aver messo all'Indice le opere del cardinale
Enrico Noris, mentre grande parsimonia va usata nel proibire libri
di autori illustri, e benemeriti delle buone dottrine. Ci ha bensì (dice) nell'opera
di esso cardinale proposizioni censurabili, ma di tali non mancano
la Storia del Tillemont, nè quella de' Bollandisti, nè la Dichiarazione del
clero gallicano di Bossuet, nè gli Annali di Lodovico Muratori: eppure,
sebbene queste opere venissero denunziate, i pontefici si astennero dal condannarle,

giudicando si dovesse molto condiscendere alla fama e ai meriti
di quegli scrittori, senza che ne pericolasse la Chiesa, la quale libra i vantaggi
e i danni prima di proferire.

Di tutte queste cautele fanno strame coloro, che non hanno se non esecrazione
per l'Indice, e, v'accerto io, non l'hanno mai veduto. La Chiesa crede
i suoi principj siano giusti, e i meglio atti a prosperare lo Stato e la famiglia;
onde impedisce siano guastati. Altrettanta autorità non si conferisce
allo Stato e alla famiglia? perchè negherebbesi alla Chiesa? Essa, non potendo
impedire il male, bada che questo produca altro male. A tal effetto
adopera armi a lei convenienti: l'ammonizione e la scomunica. E non si tacia
che la legge è meramente di rimedio: non impedisce colla forza di stampar
libri, bensì di leggerli: ne dà licenza a coloro che crede non ne faranno
mal uso[232], appunto come si fa dell'armi insidiose: non è licenza di far
il male, ma di conoscerlo.

Si dice: il lento procedere della sacra Congregazione dell'Indice rende
inutile la proibizione, giacchè viene dopo che il libro è diffuso, e fors'anche
dimenticato.

Vorreste dunque la proibizione preventiva? Con altrettanta ragione si priverebbe
la giustizia penale delle sue formalità, giacchè per queste la punizione
perde d'efficacia, non seguendo immediatamente al delitto. La Chiesa, estranea
alle repressioni materiali, crede suo dovere l'annunziare ai Cattolici che
dottrine pericolose o esempj infausti sono esposti ne' libri ch'essa appunta;
e a cui essa non vuole, quantunque tardi, lasciare l'impunità.

Non dal Concilio ma dalla sacra Congregazione dell'Indice venne il divieto
delle Bibbie volgari[233], provvedimento richiesto dalla natura di quei
tempi, poi abrogato da Benedetto XIV: ma chi negherà sia necessaria
una direzione per iscegliere un buon volgarizzamento?

Dai libri lascivi ed osceni erano eccettuati i classici, per riflesso all'eleganza;
e così non venne registrato l'empio Lucrezio, bensì la traduzione
fattane dal Marchetti. Contro del Decamerone già da pezza declamavano le
anime oneste e i confessori; e fra mille altri, Bonifazio Vannozzi diceva che
«questi trattati amorosi, questi discorsi tanto lascivi hanno aperte di gran
finestre all'idolatria, ed all'eresie, ed a pessimi costumi, ed a corrottissime
e licenziosissime usanze tra noi cattolici. Chi potesse contare quante traviate
ha fatto il Decamerone del Boccaccio, rimarrebbe stupito e senza
senso». Rincrescendo però di privare gli studiosi d'un libro che si reputava
modello del bene scrivere, fu preso il compenso di emendarlo. Il maestro
del Sacro Palazzo segnò i passi da levare o correggere; e una deputazione di
Fiorentini, in cui principale Vincenzo Borghini, acconciò quel libro quale
comparve nel 1573 con approvazione di Gregorio XIII. Gli zelanti non ne
rimasero soddisfatti, e una nuova epurazione fu voluta, alla quale attese
Leonardo Salviati; e non è a dire quanto ridere e declamare ne facessero

i bontemponi e gli umanisti, mettendo questa operazione a parallelo colle
brache onde Paolo IV velò gl'ignudi del Giudizio di Michelangelo.

I quali ignudi, che fan senso anche oggi agli ammiratori, troviamo appuntati
già dai contemporanei. Un de' quali chiamava Michelangelo «inventor
delle porcherie», riprovando «tutti i moderni pittori, e scultori;
per imitar simili capricci luterani, altro oggi per le sante chiese non si dipinge
o scarpella che figure da sotterrar la fede e la devozione: ma spero
che un giorno Iddio manderà i suoi santi a buttare per terra simili idolatrie
come queste»[234]. E perfino il sozzo Aretino ne moveva rimprovero
al suo adorato Michelangelo: e «Voi in soggetto di sì alta istoria mostrate
gli angeli e i santi, questi senza veruna terrena onestà, quelli privi d'ogni
celeste ornamento.... In un bagno delizioso, non in un coro supremo si
conveniva il fare vostro: onde saria men vizio che voi non credeste, che,
in tal modo credendo, iscemare la credenza in altrui..... E conciossiachè
le nostre anime han più bisogno dello affetto della devozione che della vivacità
del disegno, inspiri Iddio la santità di Paolo, come inspirò la beatitudine
di Gregorio, il quale volse in prima disornar Roma delle superbe
statue degli idoli, che tôrre, bontà loro, la riverenza all'umili immagini
dei santi».

Or ci venga a contare il Cicognara che quelle nudità sono effetto della innocente
semplicità del Cinquecento[235]. Nell'archivio arcivescovile di Milano
è una lettera di Scipione Saurolo a san Carlo, 6 settembre 1561, ove gli dice
come a Paolo III e IV, e così a Marcello II e a molti cardinali fossero spiaciute
le nudità del Giudizio di Michelangelo, il quale pure «ebbe a dire
che lo voleva ad ogni modo conciare, perchè si teneva di coscienza lassar
da poi sè una cosa tale». Perciò gli trasmette una memoria da presentare
al papa, in cui gli riduce a memoria quod odio sanctissimo intuenda est
pictura Judicii sacræ capellæ suæ sanctitatis, in quo divinam offendit majestatem,
eo quod in eum nuditatis modum depicta est, in quo omnes vident
et multi admiratores plorant: e segue dimostrando come la maestà
del giudice, l'ornamento di Maria, i seggi degli apostoli sieno falsati in
quella composizione. Quis enim vidit Dominum et sanctos sic depictos, sic
formatos aut sculptos in qualibet mundi parte? Quis vidit in pictura Judicii
nostri, sic memorabilis et tremendi, fubulosam Acherontis cymbam
repræsentari? E lagnasi che per le case e per le cappelle stiano immagini
di santi e della divinità, sucidi, tormentati da chiodi, ecc.; ed augura
che il Borromeo «et sua santità meritino l'onore di risarcire la santa barca,
così da nojosi venti sbattuta e male condotta, et ridurla al porto sicuro de
la salute».

Il Concilio proibì che nelle chiese si mettessero immagini se non approvate
dal vescovo, e dove nulla di falso, di disonesto, di profano, di superstizioso,
di contrario alla verità delle Scritture e della tradizione; bensì

convenissero alla dignità e santità del prototipo, sicchè la loro vista ecciti
pietà, non turpi pensieri. A ciò vigilarono in fatto i vescovi, e massime san
Carlo proibì di ritrar nei santi persone vive, e di rappresentare teatralmente
la passione di Cristo o azioni di santi.

Molti voleano s'interdicessero i teatri, e ben n'aveano di che se si guardi a
quel ch'erano allora, e più a quel che sono oggi. Non potendo però sbandire
uno spasso così gradito alle moltitudini, si pose almen freno ai recitanti a
soggetto, volendo sottoponessero l'orditura delle loro rappresentazioni a un
deputato del vescovo. Ripiego insufficiente, che non impediva le basse scurrilità,
come la sorveglianza della polizia odierna non toglie che la scena sia la
peggiore scuola d'immoralità, d'egoismo, di sragionamento. Meglio san Filippo
Neri cercò opporvi gli Oratorj, che prima erano sole cantate, poi
divennero compiute rappresentazioni di fatti morali e sacri.

Ma la musica ha un'altra missione speciale, quella d'accompagnare i sacri
riti. Resa però interamente profana, cioè occupata ad allettar i sensi e la
fantasia, anzichè elevare il sentimento, trastullavasi in superare difficoltà, in
imitazioni e combinazioni disparate, prolazioni, emiolie, nodi, enigmi, dove
le voci umane non figuravano meglio che un altro istromento, e a cinque, sei,
fin otto parti intralciavansi, o non offrendo senso, od offrendone di giocosi
e perfino di osceni. Leon X aveva chiamato da Firenze Alessandro Mellini
per avvezzare i suoi cappellani a conservare la tonica nel canto de' salmi e la
misura sillabica negli inni. Il Concilio di Trento erasi querelato di tali profanità,
e Paolo IV fece esaminare se o no dovesse tollerarsi la musica in Chiesa.
Quanto all'escludere l'intralcio delle parole, le arie profane, i testi non ecclesiastici,
si cadeva d'accordo, ma i maestri assicuravano sarebbe impossibile
far intendere chiare le parole in un canto figurato. Parve altrimenti a
Pier Luigi Palestrina, che per esperimento compose la messa papale a sei
voci, con melodia semplice, rispettando l'espressione rituale e adattandola
alle varie significazioni de' cantici e delle preghiere[236]. Uomo pio, alieno
dalle brighe e perciò negletto, sul suo manoscritto, che si conserva, leggesi
Signore, illumina me. Così ebbe salvata quest'arte, non distruggendo e
abolendo, come facea la Riforma, ma ravvivando e santificando. Ancora povero
di melodia, possedea però perfettamente il puro sentimento dell'armonia
e della tonalità, e s'altri lo superarono in arte, nessuno certo nella
potenza, nel profondo e semplice accento, nella mistica tenerezza con cui
rivelò i dolori della madre di Dio, le ambasce del figliuol dell'Uomo, e ci
elevò a pregustare le sinfonie, di cui gli angeli circondano il padiglione dell'Eterno.

Le lotte coi Protestanti aveano dato incremento alla scienza cattolica, e
le opere posteriori al Concilio di Trento furono assai più precise nella conoscenza
del cristianesimo giacchè i dogmi v'erano stati dibattuti e chiarìti
con tanta profondità e precisione.


Non appare che nel medioevo si formassero catechismi, ove, ad uso dei
non teologi, si esponessero i punti essenziali della dottrina. Il Concilio di
Trento ne ordinò uno, affidandolo a san Carlo, che assunse a compilarlo il
vescovo Foscarari, Muzio Calino bresciano, vescovo di Zara poi di Terni,
Leonardo Marino genovese, arcivescovo di Lanciano, tutti domenicani. Interrotta,
l'opera fu ripigliata da esso Calino, Pietro Galesino milanese, che
trattò del decalogo, e Giulio Poggiani pur milanese di Suna, che espose
l'orazione dominicale, e ripulì e unificò la dicitura di tutti (non già Paolo
Manuzio, come suol dirsi), mentre la parte dottrinale era riveduta da una
Congregazione preseduta dal cardinale Sirleto. Quest'è il Catechismo Romano,
ammirato per eleganza e lucido metodo, e che dimostra come la
profonda e solida erudizione sacra non abbia bisogno d'avvilupparsi in argomentazioni
e formole da scuola, e ben si accordi colla esposizione chiara e
precisa e colla sublime semplicità del pensiero. Fu pubblicato in italiano
e in latino, poi diviso per capitoli, infine a domande e risposte nell'edizione
d'Andrea Fabrizio, unendovi una tavola della lezione del Vangelo di ciascuna
domenica, con una tessera di predica, e coi richiami al catechismo stesso
per isvolgerla; inoltre i doveri del parroco sovra i diversi punti della dottrina,
in modo che servisse come corso di teologia, di sermoni, di meditazioni
pei parroci.

In quell'opera si danno per risoluti alcuni punti, che il sinodo avea lasciato
indecisi, o di cui avea solo condannato i contrarj. Perciò i Gesuiti
che, massimamente nel fatto della Grazia, dissentivano dai Domenicani, non
l'aggradirono, e ne pubblicarono altri, fra cui la Summa doctrinæ christianæ
del Canisio[237], e il Bellarmino.

Il catechismo è il libro de' sapienti e degli ignoranti, dove trovasi la soluzione
di tutte le grandi quistioni morali e sociali; donde venga l'uomo e la
specie umana, dove vada, come ci vada: perchè l'uomo è in terra; dove va
quando n'esce; come originarono il mondo, la specie e le varie stirpi umane;
che relazioni ha l'uomo con Dio, co' suoi simili, colle altre creature: quali
doveri nella società, coi superiori, collo Stato, colle genti. Il catechismo dà
a tutto una risposta precisa; aggiungiamo risposta la più umana, la più generosa[238].
E questo è il libro della prima infanzia, è il libro unico d'un'infinità
di famiglie ne' paesi più colti del mondo; benchè sia stato di tutti i
libri il più combattuto. Ed a ragione, poichè infonde sin nelle tenere menti
l'objezione decisiva a tutti gli errori religiosi, morali, sociali[239].

Pio IV chiamò a Roma Paolo Manuzio, elegante e dotto stampatore, affinchè
con que' suoi lodatissimi caratteri pubblicasse i santi padri[240]. Esso Manuzio,
dedicando a Carlo Borromeo l'edizione di san Cipriano (Roma 1563),
divisa le cure che egli e altri letterati italiani posero ad emendarne le opere,
parendogli che «in tanta procella, in tanta distruzione giunga opportuna
la voce di Cipriano, sostenitore meraviglioso della cattolica dignità»[241].


Il raffinamento della civiltà esigeva si emendassero le lezioni apocrife,
certe goffe antifone, alcuni riti burlevoli, introdotti dall'ignoranza o dalla
semplicità, e Leon X ne diede commissione a Zaccaria Ferreri vicentino.
Quando lo spirito ecclesiastico era sì scarso, e l'amor dell'eleganza preoccupava
a segno da far sorridere all'impulito latino di san Paolo, potea molto
sperarsi da quest'uffizio? Lo Zaccaria avea servito al cardinale Carvajal nel
conciliabolo di Pisa, onde erasi ricoverato a Lione, finchè il papa gli perdonò;
ed egli in tre giorni fece un poema di mille esametri, ove esaltava
la felicità del genere umano sotto un tal pontefice. Messo a riformare gli
inni, li leggeva man mano a Leon X, che gliene faceva congratulazioni; ma
se erano puri di stile, restavano freddi di pietà, ritraendo da Orazio non
solo le parole ma le immagini. Meglio riuscì il Sarbiewski che, per ordine di
Urbano VIII, assunse il medesimo còmpito con maggior rispetto[242].

Pio V mandò un nuovo breviario, obbligatorio per tutte le chiese che non
ne avessero uno almeno ducentenario; e vi tenne dietro il messale.

Sisto V pubblicò una Bibbia, che unica dovesse avere autorità, e v'attese
egli medesimo col Nobili, l'Agello, il Morino, Lelio Landi, Angelo Rocca,
il cardinale Caraffa, Prospero Martinengo bresciano. Ma appena uscita, vi
si scopersero molti sbagli, onde fu messa all'Indice, e ritiratine sollecitamente
gli esemplari, divenuti così una delle maggiori rarità bibliografiche.
Clemente VIII pubblicò poi quella che fa testo[243].

Oltre pubblicare libri di più regolata devozione,[244] si pensò a chiarire
e assodare la storia. Lutero, come bruciò le bolle dichiarandole d'autorità
incompetente, così bruciò il Diritto Canonico, asserendo che la somma di
esso è questa: «Il papa è Dio in terra, superiore a tutti i celesti, terrestri,
spirituali e corporali: tutte le cose son proprietà del papa, e nessuno
deve osare di chiedergli, cosa fai?» Il fumo di quest'incendj, opposti a
quelli del Savonarola, offuscò la storia, che si trovò ridotta ad aneddoti; e
sedici interi secoli della Chiesa vennero presentati come solidariamente rei di
frodolenza e di menzogna, nelle diatribe de' Protestanti e nelle gravi Centurie
di Magdeburgo. Eppure la società cattolica è eminentemente storica, avendo
per vincolo d'unità la tradizione; quod semper, quod omnibus, quod ubique.
Mentre dunque si contrapponeva agli eterodossi la precisa esposizione del
dogma, bisognava pur colla storia rivelare e i fatti, e l'essere della Chiesa, e
la potenzialità della virtù dello Spirito Santo.

Nei secoli credenti erano a ciò bastate le cronache e le legende, ma
queste non reggeano all'età critica, che al sentimento surrogava il raziocinio.
Si pubblicarono legendarj di miglior critica, quelli di Pietro Natali, di Bonino
Mombrizio, di Luigi Lippomano, superati poi da Lorenzo Surio, indi
dai Bollandisti[245]. Ma era desiderata una storia ecclesiastica, che rivelasse le
leggi che governano i fatti, mostrasse il predominio dell'unità della Chiesa
sopra la versatilità degli avvenimenti, l'imperturbabilità di essa tra i sofismi

e le violenze, lo sviluppo del principio dell'autorità attraverso gli accidenti,
e ribattesse le parziali applicazioni, con cui voleasi oppugnare il cattolicismo
col mostrarlo deviato dalle credenze e dalle pratiche primitive. In tal senso
tutto cattolico e papale lavorò Cesare Baronio, napoletano di Sora (1538-1609).
Avea egli cominciato a narrare alcuni momenti ecclesiastici a' suoi
Filippini, quando, per istanza principalmente di Filippo Neri, assunse la
narrazione completa degli Annali Ecclesiastici[246], traendo la storia fuor
delle cronache e delle legende, sistemandola colla cronologia, dandole unità e
decoro, e facendone così una battaglia sintetica contro gli analitici attacchi
di teologi e di filologi. Non arrivò che al secolo XII. Ignorava il greco;
volea veder in ogni avvenimento l'immediato castigo o la rimunerazione di
Dio, quasi egli retribuisca quaggiù: mai però non iscusa il delitto, nè esita
a disapprovare i pontefici erranti, e «ben ponderate (dice) le sconvenienze
del metterne a nudo le colpe, stimo meglio esporle francamente anzichè
lasciar credere agli avversarj che i Cattolici siano conniventi alle debolezze
dei papi». Della sua buona fede non dubitarono nemmeno i più avversi[247];
e il suo libro restò la fonte forse più importante di notizie sul
medioevo, allorchè Roma era centro della civiltà del mondo.

Così la fede della storia veniva opposta allo scetticismo della discussione;
tornava ad associarsi il principio conservativo della tradizione col progressivo
della civiltà; e mentre erasi idoleggiata la società pagana, si tornava a
studiare l'ideale cristiano, l'autorità che rigenera il mondo.

Già erasi nel 1551 (Venezia per Michele Tramezzini) cominciata la collezione
delle Lettere edificanti, relazioni de' missionarj ne' paesi nuovi, dove
la pietà più schietta e operosa avviva le relazioni più interessanti.

Si raccolsero pure le bolle, e nella prima collezione, apparsa il 1586,
Laerzio Cherubini distribuì cronologicamente le costituzioni pontificie da
Leon Magno fino a Sisto V; la crebbero suo figlio Angelo Maria, poi Angelo
Lantusca e Paolo da Roma; nel Bollarium Magnum del 1727 furono
tirate fin a Benedetto XIII; indi fin a Pio VIII nell'edizione di Andrea
Barberi del 1835. Oggi infinite altre lettere pontifizie vengono in luce, e i
Regesta pontificum romanorum di Jaffe (Berlino, 1852) aggiungono mille
ottocentottantun documenti al Bollario e mille cinquecentrentasette alla
raccolta del Mansi, soltanto dall'anno 882 al 1073; nel XII secolo adducono
seimila settecennovantuna bolle, quando il Bollario ne ha seicento, e mille
trecentottantanove il Manso.

Non bastava togliere i vizj dal clero e riprovare gli scandali antecedenti;
bisognava prepararlo col dirigere la vocazione e la laboriosa cooperazione
che deve alla grazia divina chi è chiamato al sacerdozio. A tal fine era necessario
che una educazione speciale precorresse all'unzione sacramentale;
e perciò vennero istituiti i seminarj. Già sant'Ignazio, d'accordo col cardinale
Polo e col Canisio, aveva istituito il Collegio Germanico. Sul modello

di questo venne eretto il Collegio Romano, una delle principali glorie ecclesiastiche
e scientifiche del mondo cattolico. Fu compito il 10 febbrajo 1565,
raccogliendovi cento giovani delle principali famiglie d'Europa, sotto la direzione
dei Gesuiti, e di là uscirono i pontefici Gregorio XV, Innocenzo X, XII,
XIII, Clemente IX, XI, XII; più di ottanta cardinali, centinaja di vescovi.

Su quel tipo, il Concilio prescrisse che ogni diocesi avesse un seminario
pe' chierici: attestazione della virtù razionale de' credenti, del progresso
voluto nell'intelletto e nella coscienza; destinati a formare la milizia
che combatta le battaglie di Dio colla scienza non men che coll'amore;
una delle istituzioni più nobili del Concilio; dovremmo dire delle più efficaci
se guardiamo alla rabbia con cui è osteggiata dai deliri potenti. Se ogni
capitano ha diritto di formare i proprj soldati, doveva ai vescovi esser riservata
la facoltà di ordinare i seminarj, esclusa ogni ingerenza laica: ordinarli
all'acquisto delle dottrine più opportune. Queste erano la letteratura, il canto,
il computo ecclesiastico e le altre arti liberali; inoltre la santa scrittura,
i libri ecclesiastici, le omelie de' santi, le forme de' riti e de' sacramenti. Ai
vescovi prescriveasi di stabilirli, e far che le norme vi venisser osservate
mediante frequenti visite[248], ben vedendo, che «se la gioventù fin da' teneri
anni non venga informata alla pietà e alla religione prima che l'invada
l'abito dei vizj, non mai perfettamente e senza massimo e singolare ajuto
di Dio onnipotente s'otterrà che perseveri nella disciplina ecclesiastica».

Si diede opera a trar agli ecclesiastici anche l'educazione de' secolari; e
vi s'industriarono i Barnabiti, gli Scolopj, i Somaschi, e più di tutti i Gesuiti.
N'aveano naturalmente invidia i maestri laici, eppure tutti i letterati
d'allora vanno d'accordo nel lodare l'istruzione data da quelli. Non occorre
dire che mai non andava scompagnata dall'educazione, e dirigevasi nell'interesse
dell'anima, più che prima non si vedesse ne' trattati che ne scrissero,
fra altri, il Sadoleto in buon latino[249], e in volgare il cardinale Antoniano.

Un altro de' mille errori che la petulanza accademica prima, poi il sistematico
odio propagarono contro il medioevo fu, ch'esso abbia distrutto le opere
gentilesche. Alle ricantate celie del beffardo Boccaccio e dell'insulso Benvenuto
da Imola opporremo che tutte ci vennero per mezzo degli ecclesiastici,
e sfidiamo a smentirci.

Ben vi furono scrittori ecclesiastici de' primi tempi, e nominatamente
Tertulliano e Arnobio, che declamarono contro lo studio de' classici[250],
perchè in fatto riuscivano pericolosi allorchè la loro bellezza allettava all'oscena
felicità, mentre la severità cristiana chiamava all'ascetismo penitente.
Ma stabilitosi il cristianesimo, nelle scuole si conservò l'antica tradizione
letteraria: se anche in alcune si introdusse qualche autore cristiano,
la prevalenza restò ai Gentili, riprovati per le cose, studiati per la forma.

San Basilio, nel trattato ai giovani Sul modo di leggere con frutto le
opere de' Gentili, raccomanda di studiar questi, primo per raccogliervi

esempj di virtù; secondo, perchè quanto di utile e di vero essi contengono
lo dedussero dalle sacre scritture; opinione allora divulgata. Avrebbe potuto
aggiungere che lo studiar in quelli affina il gusto ed esercita l'intelletto e la
critica per adoperarli poi ad usi santi; ed egli con quest'opuscolo ben
meritò impedendo la distruzione che uno zelo stemperato faceva dei libri
profani.

Cassiodoro, raccomandando a' monaci suoi lo studio degli autori profani,
invoca l'esempio non solo di Mosè, che fu istrutto in tutta la sapienza degli
Egizj, ma anche de' santi padri, i quali, «non che decretare si rigettassero gli
studj delle lettere profane, diedero l'esempio del contrario, mostrandosene
espertissimi, come vedesi in Cipriano, Lattanzio, Ambrogio, Girolamo,
Agostino ed altri. Chi dopo l'esempio d'uomini siffatti oserebbe più esitare?»[251]

Carlo Magno, in una celebre enciclica De literis colendis, diretta ai vescovi
ed abati nel 787, raccomandava assai gli studj umani, affinchè col disimparare
a scrivere non si perda anche l'intelligenza dell'interpretare le sante
scritture: perocchè, se son dannosi gli sbagli di parole, più il sono gli sbagli
di senso. Gli esorta quindi a gareggiar di zelo nell'imparare, onde possano
con facilità e sicurezza penetrare i misteri delle sacre carte. Nelle quali trovandosi
figure, tropi, altri ornamenti, più facile ne coglierà il senso spirituale
chi vi sia preparato dall'insegnamento delle lettere.

In qualche Ordine religioso era vietato al monaco gentilium libros vel
hæreticorum volumina legere, ma ne' più era anzi un degli esercizj prediletti
il ricopiarli, e se ne trovano ne' cataloghi di tutte le biblioteche monastiche.
Abbiamo del secolo XI una lettera, in cui Enrico cherico a uno Stefano
descrive il lavorare che si fa nella badia della Pomposa presso Ravenna,
attorno agli studj, annoverando i libri che ne formano la biblioteca, e loda
«la clemenza di Dio, che accresce la nostra sete di conoscere mediante
la sapienza. Non ignoriamo (continua) potervi esser alcuni superstiziosi o
malevoli, che vorranno appuntar questo venerabile abbate dell'aver messo
libri pagani e favole di errore insieme colla verità divina e colle pagine
de' libri santi. Noi vi risponderemo colle parole dell'apostolo, che ci ha
vasi di creta come vasi d'oro; lo che fu istituito affine di allettare e occupare
i varj gusti degli uomini».

Coloro che disapprovano tali letture, il faceano o nel fervore della disputa,
o per colpire l'abuso, come san Girolamo nel passo succitato: come sant'Agostino
ove, nelle Confessioni, si pente che le lacrime di Didone lo facessero
dimenticare di Cristo, o nelle Ritrattazioni d'aver troppo adoprato la parola
Fortuna e rammentato le Muse. E che strani pericoli potesse recare lo studio
de' classici lo mostra quel Vilgardo di Ravenna che già mentovammo, di cui
uno scrittore del XI secolo racconta che con soverchia assiduità studiava la
grammatica (cioè i classici) «come sempre ebber costume di fare gli Italiani,

a preferenza del resto». E inorgoglitosi del suo sapere, una notte gli apparvero
i demonj in forma de' poeti Virgilio, Orazio, Giovenale[252], e con
fallaci parole tolsero a ringraziarlo dello studio che in essi poneva, e gli
promisero farlo partecipe della loro gloria. Da queste seduzioni traviato, cominciò
insegnare cose contrarie alla fede, asserendo dovessero le parole
de' poeti esser credute quanto le sacre scritture. Convinto d'eresia, fu condannato
dall'arcivescovo Pietro; e si trovò che in Italia molti erano infetti
dalle medesime opinioni[253].

Ma conveniva formare il gusto de' giovani sui classici gentili? Dante, nel XX
del Paradiso condannava quel puzzo di paganesimo, benchè si facesse condurre
da Virgilio, e in effetto prendeva dagli antichi il classico, non il gentilesco.
Ma i profani pigliarono poi il sopravento sugli autori ecclesiastici, tanto
che la riazione proponeva di sbandirli dalle scuole, come insinuatori di sentimenti
e passioni anticristiane. La Chiesa mostrossi men rigorosa, e lo stesso
san Carlo non li proscrisse da' suoi seminarj, solo facendoli in qualche parte
emendare, e suggerendo si unissero agli Uffizj di Cicerone quelli di sant'Ambrogio,
alla sua retorica quella di san Cipriano, e così d'altri santi padri. E il
gesuita Possevino proferì a Lucca un discorso sul modo di trar profitto dai
classici anche per la morale, accoppiandovi le opere di Pantenio, di Giustino
Martire, d'Eusebio, principalmente di sant'Agostino, i quali diedero interpretazione
cristiana alla civiltà gentilesca; i maestri avessero a mano i santi
padri, e se n'ajutassero per cercare la verità anche ne' profani, e il divario
che corre fra la nebulosa luce di questi e la fulgida del Vangelo; si desuma
da Tullio lo stile, dai Padri la pietà e la dottrina vera; si mettano a
parallelo gli eroi di Grecia e di Roma coi nostri, quali Carlo Magno, san
Luigi di Francia, santo Stefano d'Ungheria, e giù sino a Vasco de Gama e
all'Albuquerque, tanto più che di questi aveansi le imprese narrate in buon
latino dall'Emilio, dal comasco Giovio, dal bergamasco Maffei[254].

Sono principj liberali, più che non gli abbia professati o praticati il nostro
secolo, più che non potesse attendersi dal color religioso e fin chiesolastico,
che prendea l'educazione, quando, anche fuor de' seminarj, moltiplicavansi
le pratiche religiose, frequentavansi i sacramenti e gli esercizj, introducevansi
feste, altarini, cappannucie; insinuavasi la venerazione per ogni cosa
sacra, l'obbedienza incondizionata al papa, l'orrore per ogni lubricità.

Allora campeggiò lo zelo di molti, vorrei dire di tutti i vescovi, nel
restaurare la disciplina delle proprie diocesi.

Il cardinale Giberti, già datario, e soprannominato padre de' letterati e
dei poveri, nel suo vescovado di Verona pose una stamperia, da cui fece riprodurre
le opere de' santi padri; rese quel clero un modello di ecclesiastica
disciplina, sicchè il Concilio non fece quasi che ridurre a decreto ciò ch'egli
aveva introdotto.

A torto vien attribuita al Contarino, ed è probabilmente del Flaminio

una lettera, inserita nelle raccolte di quel tempo, ove si dice: «Tenetevi per
voi questi vostri mostruosi vescovi con le loro sete, ori, argenti, tappezzerie,
cavalcature, staffieri, per non dir peggio, ne' quali non si vede altro
di vescovo che una gran cherica. A noi fanno di mestieri vescovi, che per
gemme e ori abbiano le sagre lettere, per delizie la povertà ed i digiuni,
per ornamenti un'ardente, casta ed umile carità, quale a dì nostri fu il
santo vescovo Matteo Giberto, di tante esimie doti dell'animo ornato, che
alli antichi si poteva propriamente paragonare. Visse con tanta celebre
opinione di santo vescovo, che lasciò di sè eterna memoria ed indicibile
desiderio».

Gabriele Paleotto, insigne grecista e canonista e gran sostegno del Concilio
di Trento, del quale stese gli atti, fatto cardinale e arcivescovo di Bologna
nel 1566, vi si modellò sugli esempj di san Carlo, di cui era amico
e collaboratore; nella sua diocesi riformò i costumi e la disciplina, introdusse
divozioni, frati, nuove chiese, opere di carità, un de' primi seminarj:
spiegava egli stesso il catechismo ai bambini, amministrava i sacramenti,
albergava tutti i sacerdoti avveniticci visitava nelle case i poveri, e gl'infermi
che mandava a rimettersi nelle proprie ville; insieme raccoglieva sapienti,
quali l'Aldrovandi, il Pandusio, il Sigonìo. Volendo il papa imporre
ai sudditi una nuova gravezza per sostenere i Cattolici di Francia nella
guerra contro gli Ugonotti, egli si oppose, non curandone lo sdegno e la
punizione (-1597).

Benedetto Lomelli riformava la diocesi d'Anagni: la pavese il cardinale
Ippolito De Rossi, dotto insigne e caritatevole, che vi fabbricò l'episcopio,
restaurò la cattedrale, introdusse ospedali, sinodi, visite, dottrina cristiana.
Roberto Nobili di Montepulciano, nipote di Giulio III, che l'ornò della porpora
a quattordici anni, a quindici promosso bibliotecario della santa Chiesa
da Marcello II, era universalmente chiamato angelo del Signore: assiduo
alle orazioni, al digiuno, al predicare; colle penitenze si logorò tanto, che
moriva a diciotto anni, dicono per non voler ledere la castità.

Angelo Niccolini fiorentino, governatore lodatissimo di Siena e di Pisa
ove poi fu arcivescovo, ambasciadore presso molte Corti, nel conclave per
Pio V poteva divenir papa se non fosse parso troppo familiare col granduca
(-1567).

Rodolfo Pio da Carpi, operosissimo nel combinar paci e nel ben governare,
fu segnalato non meno per grandi virtù che per una splendida biblioteca
e collezione di statue e di medaglie. Il cardinale Alessandro Farnese
moltiplicò in varie parti istituzioni benefiche e pie. Prete Demetrio Petrone
rigenerò Montagano nel Sannio, quella popolazione corrotta e ignorante inducendo,
per penitenza e in proporzione de' peccati, a piantare alberi fruttiferi
ne' campi proprj e negli altrui, egli stesso ai più poveri fornendo
gli alberi e le zappe.


Gaspare dal Fosso, frate paolotto, fatto arcivescovo di Reggio, fu lodatissimo
al Concilio di Trento, donde volendo andarsi per riparare a semi d'eresia
che udiva spargersi nella sua Calabria, i legati lo indussero a rimanere, dove
per la sua prudenza e virtù pareva, dice il Pallavicino, non pur utile ma
necessario. Finito il Concilio, moltissimo adoprò al meglio della sua diocesi,
rifabbricò la cattedrale, quasi distrutta dall'irruzione de' Turchi; al rito gallicano,
ivi conservatosi, surrogò il latino: prodigossi nella peste del 1576,
e distribuì molte terre della mensa a trentadue famiglie col patto vi coltivassero
fichi e gelsi. Le sue ossa furono violate in una nuova invasione dei
Turchi del 1594.

Fra quei che illustrarono allora la porpora e la mitra menzioneremo il
Rusticucci, uomo perspicace quanto retto; il Salviati, vivo tuttora nella lode
de' Bolognesi; il Sartorio, severissimo capo dell'Inquisizione. Tommaso Campeggi,
che nell'opera De auctoritate ss. Conciliorum mostra la necessaria
dipendenza di questi dal papa, salvo i casi dati. Clemente Dolera genovese,
vescovo di Foligno, combattè gli errori correnti, e lasciò un Compendium
institutionum theologicarum, molto reputato. Tolomeo Gallio di Como
aperse alla sua patria inesausti tesori di beneficenza, fra i quali un collegio,
dove i fanciulli della diocesi dovessero educarsi, non in grammatica solo e
rettorica, ma nelle arti e mestieri; scuole tecniche, quali il secolo nostro
le proclama.

Lungo sarebbe ripetere quanti nelle nunziature furono spediti a sfidare
o dissipare le procelle di quel tempo.

Carlo Caraffa, nunzio apostolico, nella Germania sacra restaurata divisa
i progressi della Riforma ne' paesi tedeschi, e le sovversioni che ne seguirono
fin alla guerra dei Trent'anni. Giovenale Ancina di Fossano, amico a
Roma de' gran santi e de' gran dotti, si sottrasse alle dignità per rendersi
oratoriano; e cansato più volte l'episcopato, al fine fu costretto accettare il
povero e pericoloso di Saluzzo, ove potè mostrare zelo e dottrina, finchè il
veleno gli accorciò la vita.

Feliciano Scosta da Capitone servita, adoprò assai contro gli Ugonotti;
poi ad istanza di san Carlo e per autorità di Pio V promosso arcivescovo
d'Avignone, campò questa città dalle dottrine e dalle armi dei Protestanti
(1511-77).

Tra gli auditori di Rota si citano, e fan tuttora testo le decisioni del cardinale
Mántica friulano, dell'Arrigone milanese, di Serafino Olivieri. Tale
corredo i pontefici s'eran messo attorno, invece dei poeti e dei soldati d'un
secolo prima.

Tipo del riformatore cattolico, l'arcivescovo Carlo Borromeo sei volte
convocò il clero milanese in sinodi diocesani, de' quali stampò gli Atti; vera
carta costituzionale, ove l'universalità della Chiesa è applicata al governo
di ciascuna diocesi; corpo di disciplina, ammirato tuttora anche fuori, e dall'assemblea

del clero francese fatto ristampare e diffondere a sue spese
nel 1657.

Moltissimo carico egli si fa della dignità e del contegno de' preti e del
vescovo nel vestire, nel conversare, nell'abitare, nella tavola. I suffraganei
suoi si facessero mandare una volta l'anno una predica da ciascun parroco,
e se nol vedessero migliorare, vi spedissero un predicatore. I morti si seppelliscano
in campagna, cinta di muro; si tenga cura delle biblioteche. Vuol
ponderazione nel riconoscere le antiche reliquie e nell'accettarne di nuove
o nuovi miracoli; pose ritegni ai troppi che andavano in pellegrinaggio o
per devozione, o per penitenza: bonissime norme ai predicatori tanto per
le materie e la forma de' discorsi, quanto pel modo di porgere; e al suo
clero ripeteva quel della Scrittura, Maledictus homo qui facit opus Dei negligenter:
volevalo oculato su' costumi de' fedeli, sino a tener in ogni parrocchia
un registro della condotta di ciascuno. Anzi rintegrò le prische penitenze
pubbliche, nel suo rituale raccogliendo quelle comminate in antico a
varj peccati[255]. E fra le penitenze enumera il vietare le vesti di seta
e d'oro, i conviti e le caccie; il far limosine, o mettersi pellegrini o servi
in ospedali, o visitare carcerati, o chiudersi alcun tempo in monasteri,
o pregare in Chiesa a braccia tese, o tenervisi bocconi, o flagellarsi, o
cingersi il cilizio.

Instancabile a cercare della estesissima sua diocesi qualunque angolo più
invio e remoto, oltre destinarvi visitatori generali e particolari, gran fatica
egli sostenne, e consigli, comandi, esempj adoprò per rimettere l'uso quasi
dimenticato de' sacramenti e la decenza nelle chiese, più ch'altro simili a
taverne, senza campane o confessionali o pulpiti o arredi; introdurre devozioni
e riti e un regolato cerimoniale; ripristinare l'adempimento de' legati
pii; istituire parrocchie ove prima un solo prete attendeva a vastissimi territorj;
circoscrivere meglio le pievi, con vicarj foranei in corrispondenza
colla curia; i preti abituare al pulpito, su cui prima non salivano quasi che
frati; misurare i diritti di stola bianca e nera; rendere regolari i registri
di battesimi, matrimonj, morti; svellere le superstizioni, sincerare le legende
di santi e di miracoli. Istituì le Compagnie della dottrina cristiana,
ove la festa oltre le verità della fede, s'insegnasse, anche a leggere e scrivere;
e con espresso divieto ai membri di esse di cercare rendite o vantaggi
temporali per questo titolo. Zelò l'osservanza delle feste, sin mandando
a togliere la roba a contadini che in esse aveano lavorato; niuna
donna di qualsia stato o condizione, entri in Chiesa, nè accompagni le processioni
se non con velo non trasparente o zendado o altro panno, di tal
modo che stiano coperti realmente tutti i capelli. Niuno v'entri con cani da
caccia o sparvieri, nè con archibugi, balestre, arma d'asta o simili, nè le
appoggi alle porte o ai muri di Chiesa, nè le deponga ne' sagrati o negli
atrj[256]. I principi vogliano escludere i ciarlatani, gli zingari, i giuochi, le

smodate spese; vietino le taverne al possibile, e vi si possa dar mangiare e
bere, ma non alloggiare.

Al commercio dei libri si vigili con cautele rigorose; non si tengano Bibbie
vulgari, nè opere di controversia cogli eretici, senza licenza; non si lascino
andar i fedeli ne' paesi ereticali, nemmeno a titolo di mercatura o d'imparare
la lingua; si favorisca in ogni modo il sant'Uffizio. Istituì gli Oblati di
sant'Ambrogio, preti con voto di speciale obbedienza all'arcivescovo, perchè
accudissero alle parrocchie più faticose e povere, e dessero esercizj e missioni,
e istruissero i giovani ne' seminarj. I frati Umiliati, arricchitisi colle
manifatture della lana, possedeano nel solo Milanese novantaquattro case,
capaci di mantenere cento frati ciascuna, e non ne conteneano due; onde
quelle rendite di venticinquemila zecchini, godute da pochissimi, erano
fomite di schifosa depravazione. Carlo volle ridurli a disciplina, ma un di
essi gli sparò una fucilata; di che il papa prese ragione per abolire l'Ordine,
e delle rendite di esso dotare collegi e seminarj, massime di Gesuiti.

Traversando la val Camonica, ove da alcun tempo non si pagavano le decime,
Carlo non dà la benedizione, e que' popolani ne restano sgomenti;
nella valle retica della Mesolcina fa processare severamente eretici e maliardi[257]:
illusioni che (al par di certe esorbitanti pretese di giurisdizione,
come d'avere forza armata a sua disposizione, di far eseguire le sentenze
della sua curia anche contro laici[258] i quali non vivessero da buoni cristiani)
vorremo perdonare ai tempi, piuttosto proclamando come profondesse ogni
aver suo coi poveri, e a sovvenire di corporale e spirituale assistenza gl'infermi
d'una terribile peste allora scoppiata, e che oggi ancora in tutta Lombardia
è intitolata peste di san Carlo: tanto prevalse l'idea della carità a
quella del disastro.

Molto egli si valse di Carlo Bescapè barnabita milanese, che poi vescovo
di Novara vi fondò il seminario, e scrisse opere di diritto ecclesiastico e la
vita di esso san Carlo. Col quale e come lui operò il beato Paolo d'Arezzo
teatino, a correggere la depravatissima sua diocesi di Piacenza, poi quella
di Napoli; dove ancora servono di modello per le visite diocesane le istruzioni
dell'arcivescovo Annibale da Capua.

Giovan Francesco Bonomo, patrizio cremonese, nel suo vescovado di Vercelli
sostituì l'uffizio romano all'eusebiano, fabbricò il seminario affidandolo
ai Barnabiti, istituì un Monte di pietà colla propria sostanza; tra gli Svizzeri
e i Grigioni a tutela della fede mise in pericolo anche la vita, e introdusse
i Gesuiti a Friburgo, i Cappuccini ad Altorf; poi andò nunzio apostolico
all'imperatore, indi nelle Fiandre, sempre zelando la causa cattolica.
Delegato da Gregorio XIII a visitare la diocesi di Como, vi stampava delle
prescrizioni[259], dove, fra evangeliche maniere ed elevati intenti, appajono
esagerazioni, che viepiù risaltano or che è cessata la prevalenza ecclesiastica.
I vescovi non abbiano cortine e tappeti a fiori, non lauta mensa, non elegante

suppellettile, non vasellame d'argento, col quale potrebbero mantenere
dei poveri; lor precipuo uffizio è il predicare, nè possono mancarvi
senza potente motivo. Nel triduo avanti Pasqua il vescovo sieda in confessionale
per ascoltare chi si presenti: ogni due anni compia la visita diocesana,
non ricevendo a tavola che tre piatti, oltre cacio e frutta; dia facile
udienza a tutti, anzi v'incoraggi i poveri; veda e spedisca da sè quanto può.
Ogni maestro faccia in man di lui la professione di fede[260]; le feste si osservino
coll'astenersi da opere servili e dagli stravizzi. Ogni anno si intimi
la scomunica a chi non denunzia fra quindici giorni qualunque eretico o sospetto;
si pubblichi la costituzione di Pio V contro chi offendesse le fortune
o le persone del sant'Uffizio; e ogni settimana il vescovo si affiati coll'inquisitore
e con alcuni teologi e avvocati sovra il processare gli eretici. Chi
bestemmia Dio o la Beata Vergine sia punito in venticinque zecchini, il
doppio se ricada, e cento alla terza volta, oltre il bando e l'infamia. Se non
gli ha, stia colle mani legate al tergo, genuflesso tutt'un giorno di festa al
limitare della Chiesa; se ricade, sia per le strade battuto a verghe; alla
terza volta, foratagli la lingua con un acuto, indi condannato in perpetuo
al remo. Crescono le pene se il reo è chierico; altre a chi bestemmia i santi;
e si pubblichino indulgenze ai denunziatori e ai giudici. I parroci visitino
ogni settimana le case per conoscere i bisogni spirituali e temporali, e raccolgano
i viglietti della comunione pasquale.

La prebenda de' parroci si migliori col prelevare dai benefizj inutilmente
goduti da cardinali o prelati. Freno all'avarizia de' curiali; via i borsellini
che soleano appendersi ai confessionali; via i sepolcri elevati in Chiesa;
non si nieghi sepoltura per mancanza di denaro, nè si varii secondo le fortune
il suon delle campane o la grandezza della croce. Se le donne in chiesa
lascino dal denso velo apparire pur un capello, sia colpa riservata al vescovo.
Questo ponga ben mente che nessuna fanciulla venga monacata per forza o
per seduzione; i confessori di monache non ne accettino regalo o cibo; esse
non tengano nella cella nessun arnese da scrivere, e in caso di necessità lo
chiedano alla badessa; v'abbia carceri e ceppi e catene ne' monasteri per
quelle che violano la disciplina.

Istruzioni di tenore somigliante si diedero dapertutto.

Ai vescovi fu ingiunta rigorosamente la residenza, come a tutti i benefiziati;
cessò l'abuso di attribuire badie, collegiate, vescovadi a secolari e fin
a militari.

Ordini novamente istituiti, o antichi rigenerati tendeano a rintegrare il
sentimento religioso, e ringiovanire il monacato quando i Protestanti lo
abolivano. Già prima san Francesco da Paola calabrese aveva istituito i Minimi,
che in Ispagna furon detti Padri della vittoria perchè alla loro intercessione
s'attribuirono i trionfi sopra i Mori; e in Francia Boni uomini,
perchè con questo nome era indicato il lor fondatore alla Corte di Luigi XI.

I francescani ebbero le varie riforme dette degli Scalzi, de' Minori Conventuali,
della Stretta Osservanza, de' Cappuccini. Quest'ultimi, dissipati i
sospetti d'eresia insinuatisi per colpa dell'Ochino, impetrarono di venire
esentati dalla licenza di poter possedere, che il Concilio di Trento aveva data
anche agli Ordini mendicanti. Ambrogio Stampa Soncino milanese, genero
di Anton da Leyva, abbandonò le dignità per vestirsi cappuccino: udendo
per le vie di Milano un che bestemmiava, prese a correggerlo, e percosso
da questo con uno schiaffo, gli offrì l'altra guancia dicendo: «Batti, ma
cessa di bestemmiare»; col quale atto fe ravvedere il violento; andò poi
apostolo fra' Barbareschi, convertendo e riscattando, ove morì il 1601. Alfonso
III duca d'Este a trentott'anni si veste cappuccino a Merano del Tirolo,
dove assiste appestati, converte eretici. Giuseppe da Leonessa, mandato missionario
in Turchia, a Pera catechizza i galeotti, onde i Turchi lo sospendono
per un piede, poi lo esigliano: roso da un orribile cancro, e dovendosi operarlo,
non volle esser legato, dicendo: «Datemi il Crocifisso, e mi terrà
immobile più di qualunque legatura». Lorenzo da Brindisi, professato a
Verona, a Padova si diede a migliorare i costumi dei giovani studenti; a
Roma discuteva co' rabbini, senza iracondia nè personalità, invitandoli ad
esaminare il testo biblico; poi tolse ad esortare i principi tedeschi contro
Maometto III, e a capo dell'esercito cavalcò colla croce in mano nella battaglia
dell'11 ottobre 1611, la cui vittoria volle attribuirsi a miracolo di esso;
indi fu adoperato a stringere leghe e menare ambasciate nella guerra dei
Trent'anni.

Gli annali de' Cappuccini, raccolti dal Boverio con pochissima critica, offron
una serie di uomini dedicatisi alla propria perfezione morale e a servire
il prossimo nelle maggiori necessità, cominciando appunto quando
cominciava Lutero, cioè nel 1524. Tra il popolo si diffondeano a consolare,
a benedire, a consigliare, a predicare, fin triviali e buffi; ma dal deriderli
di ciò e delle assurde pruove del loro noviziato e delle minuziose osservanze
si asterrà chi non dimentichi come mostraronsi eroi nelle pesti ricorrenti
allora, e sempre furono spruzzati dal sangue de' suppliziati.

In quella vece nelle pesti i Protestanti fuggivano: e Lutero l'attesta. «Si
schivano talmente l'un l'altro, che non si troverebbe un chirurgo o un infermiere.
Pare che tutti i diavoli li caccino, talmente son presi da terror
panico, il fratello abbandonando il fratello, il figliuolo il padre..... Flagello
affatto nuovo questo fuggir tutti, mentre il diavolo non percosse che
pochi. Non so rinvenirmi dallo stupore nel vedere che, quanto più è abbondante
la predicazione della vita in Gesù Cristo, più i popoli sono presi
da timore all'appressarsi della morte: sarebbe forse che, sotto il papato,
gli uomini erano sostenuti da false speranze, onde si mostravano meno
pusillanimi, mentre ora, meglio ammaestrati, senton meglio quanto è debole
la natura?[261]».


Paolo Giustiniani avea riformato i Camaldolesi colla nuova congregazione
di Monte Corona, detta degli Eremitani; come fuor d'Italia suor Teresa riformò
le Carmelitane, Francesco di Sales fondò le Visitandine, Giuseppe
Calasanzio le scuole pie, Giovan di Dio i Fate bene fratelli, Luigia di Marillac
le suore della carità, propagatesi ben presto in Italia. Frà Pietro spagnuolo,
carmelitano scalzo, predicando a Napoli, raccoglie quattordicimila ducentottantacinque
reali, coi quali compra il palazzo e i giardini del duca di Nocera,
e li trasforma in chiesa e monastero della Madre di Dio; mentre le
Teresiane Scalze vi compravano per sedicimila ducati il palazzo del principe
di Tarsia, e ne facevano il loro monastero di San Giuseppe. Il palazzo Caracciolo
divenne ospedale de' Frati della carità; il Seriprando, chiesa de' Filippini,
la più sontuosa forse di Napoli; i Camaldolesi vi occuparono quella
deliziosa altura, i Cappuccini la Concezione, i Domenicani la Sanità, i Paolotti
la Stella.

E in ogni Ordine ci si presentano fervorosi operaj della vigna di Cristo,
che nella educatrice vigilanza delle contese, nelle maschie gioje della astinenza,
nella rassegnata resistenza alle persecuzioni, nella dignità del pericolo
permanente divennero santi.

Al clero secolare specialmente facea mestieri di riforma, e se le esuberanti
austerità, le interminabili salmodie, le prostrazioni ripetute convenivano
in secoli rigidi a genti bisognose di scosse violenti; allora, nella
ricca varietà de' sacrifizj si avvisò piuttosto al raccoglimento dell'animo, alla
mortificazione del cuore, all'educazione dell'intelletto, ad assicurare la preponderanza
sopra la carne mediante il vigore dello spirito.

I cherici regolari aveano i voti de' monaci coi doveri de' preti, e preti in
cotta e berrettino si rividero in pulpito, ove dianzi non montavano che
tonache.

A Milano, disastrata dalle guerre di cui fu pretesto, Antonio Maria Zaccaria
cremonese, Bartolomeo Ferrari e Giacomo Antonio Morigia patrizj milanesi
nel 1533 istituirono i Barnabiti per dar missioni, dirigere collegi, sussidiare
i vescovi, con voto di non brigare cariche nella loro congregazione: fuori
di essa non accettarne se non con dispensa del pontefice.

Domenico Sauli, buon letterato, filosofo, storico, politico senza togliersi
dal negoziare, da Genova si mutò a Milano, dove nacque Alessandro, che
entrato barnabita, fu inviato a Pavia, e fu de' primi e meglio meriti nel riformarvi
l'insegnamento filosofico e teologico. Iniziati gli allievi nel greco,
al qual uopo compilò una grammatica, mettevali alla Logica d'Aristotele,
libro opportunissimo per restaurare ciò che dalle rivoluzioni è peggio guastato,
il buon senso. V'univa lo studio della geometria, e, come dice il Gerdil,
aperse la mente degli studiosi disponendoli a raccogliere tutte le forze razionali
nella contemplazione di un solo oggetto, principalmente coll'addestrarli
alle matematiche. La Somma del maggior filosofo del medioevo egli aveva

talmente digerita, che in Pavia si diceva: «Se si perdesse la Somma di san
Tommaso, donn'Alessandro potrebbe dettarla per intero». Cooperatore di
san Carlo nella diocesi milanese, nella Corsica con providente assiduità introdusse
i sinodi diocesani[262]. Presto in quell'Ordine fiorì Bartolomeo Gavanto,
detto padre della liturgia, adoprato da Clemente VIII e Urbano VIII ad emendar
il breviario romano. Agostino Tornielli novarese ricusò molti vescovadi
per attendere alla devozione claustrale, nella quale compose gli Annali
sacri e profani dalla creazione fino alla redenzione, primo buon tentativo a
chiarire le difficoltà de' sacri libri, e che serve come d'introduzione agli Annali
del Baronio. Enrico IV nel 1610 domandò a Paolo V una missione dei
nostri Barnabiti per convertire il Bearn, ove neppure una chiesa cattolica
restava più, ed ove di numerose conversioni si consolarono, coadjuvati da
san Francesco di Sales.

Filippo Neri, che faceva versi italiani come tutti i fiorentini, e versi
latini come pochi, cercava il disprezzo con tant'arte, con quanta altri l'ammirazione.
Padre spirituale de' più gran santi, quali gli operosi Carlo Borromeo
e Francesco di Sales, e il contemplativo Felice da Cantalice; amico
de' maggiori studiosi, quali il Tarugi insigne predicatore poi cardinale,
Silvio Antoniano poeta e scrittore dei brevi papali, il celebre medico
Michele Mercati, Filippo adagiavasi or fra i cenciosi che mendicano sotto
ai portici di San Pietro, ora ai banchi de' cambisti o ai tribunali o
nei palagi, colla soavità inalterabile e colle arguzie fiorentinesche insinuando
la carità, persuadendo la giustizia, sorreggendo la vacillante virtù.

Indulgente nelle cose accessorie quanto irremovibile nelle essenziali, al
confessionario dirigeva con mirabile perspicacia le coscienze. A un che veniva
per ambizioni a Roma, e gli diceva che aspirava al fiocco pavonazzo,
domandò: «E poi? — E poi potrebbe venire il verde — E poi? — Chi sa
che non segua il rosso! — E poi? — Se n'è vedute tante: e il papa è scelto
fra' cardinali. — E poi? (conchiudeva Filippo) «E poi morire». Diceva
ancora che rovinano il mondo rispetti, sospetti, dispetti.

Persuase egli Tommaso Bozio da Gubbio, gran conoscitore di lingua e di
storia, a privarsi della cosa che più tenea cara, i suoi libri, e destinollo per
umiltà a insegnare la grammatichetta. Il qual Bozio, fra opere da grand'erudito,
scrisse una confutazione della politica del Macchiavelli.

Accoglieva la gioventù a devote ricreazioni, a musiche, a passeggi, a visite
di santuarj, a studj liberali, a una pietà affabile come la sua. Con venerazione
si va all'oratorietto dov'egli spesso confabulava con san Carlo, san Camillo,
sant'Ignazio, san Felice da Cantalice, e con dilettazione a sedere sopra
un amenissimo poggetto del Gianicolo, donde si domina tutta Roma, e ch'egli
avea ridotto ad anfiteatro, ove all'ombra di begli alberi faceva ai giovinetti
recitare commediole volgenti alla pietà; vera ribenedizione dell'arte e del
teatro[263]. E diceva: «La pratica ha mostrato che, interponendosi agli esercizj

gravi, fatti da persone ancor gravi, la piacevolezza e la purità dei putti,
s'attrae moltissimo popolo d'ogni sorta, con un concorso forse di 3 o 4 mila
persone; e s'è visto che Nostro Signore si è servito di queste reti per pescare
anime[264]». Introdusse la visita delle sette basiliche, sopprattutto nel
carnevale, e a mezzo fermavasi a refiziarsi sulla verdura di villa Massimi,
o Crescenzi o Mattei del monte Celio.

Facendosi un deserto nella popolosa Roma, nottetempo le visitava,
poi ritiravasi nel cimitero di San Calisto e nelle catacombe di San Sebastiano.
Col Baronio, ch'egli eccitò, come dicemmo, al gigantesco lavoro
degli Annali, e con altre persone di merito, nel 1564 istituì la comunità
de' Preti dell'Oratorio, non aventi altre regole che i canoni; altri voti che
il battesimo e il sacerdozio, altri legami che quelli della carità.

Con Persiano Rosa aprì l'ospizio di Santa Trinita per quei che pellegrinavano
alle soglie degli Apostoli; e quattrocento quarantaquattromila
cinquecento uomini, venticinquemila donne vi furono ospitate per tre
giorni in quel giubileo del 1600, pel quale vuolsi concorressero tre milioni
di devoti a Roma, e dove principi e cardinali faceano le stazioni, indistinti
dal vulgo; e moltiplicaronsi le conversioni.

I suoi cherici si diffusero subito, e a Napoli[265] principalmente operarono
su quella plebe famosa con confraternite, ospedali, rifugi per pentite e
pericolanti; massime dai trivj e dalle bettole chiamandoli alla dottrina
festiva; e uscendo dal Carmine Maggiore, conduceanli processionalmente
per le piazze del Mercato, della Selleria, della Vicaria; spettacolo ammirabile
ai buoni, d'inestinguibil riso ai giornalisti d'oggi, veneratori de' carabinieri
e de' fucili rigati. Gran giovamento portarono a quella città Nicolantonio
Bellarbore di Trani, occupato a ridur i concubinarj; G. B. Antonino di Lanciano,
Matteo Borello di Napoli, e principalmente Alessandro Barla piacentino,
ch'era stato come «il foriero del novello oratorio»; e buttatosi negli
ospedali, ne eresse dei nuovi, introdusse le Suore del ben morire, i Fatebene-fratelli,
i Ministri degl'infermi: e in Santa Maria del Rifugio un ospizio
per le figliuole di meretrici: e Giovenale Ancina da Fossano, che oltre dieci
anni faticò negli incurabili ai più bassi uffizi, e vi chiamava giovani di buone
case e gentili donne per assisterli, tra le quali ricordano la viceregina, le
contesse di Miranda e di Monterey, la duchessa di Mondragone, la principessa
di Stigliano, sicchè, a detta di un contemporaneo, quella casa potea
dirsi un paradiso di delizie[266]. E quell'opera vive ancora, per subire i colpi
di una dotta persecuzione non meno impopolare che irreligiosa.

Anche i Teatini erano poveri, e a Firenze spesero centomila scudi in fabbricar
San Gaetano, una delle più splendide chiese.

Nella qual città Ippolito Galantini setajuolo, fin dall'adolescenza applicato
ad amare e soccorrere i poveri, col sussidio del cardinale Alessandro Medici
fondava la congregazione de' Vanchetoni o della Dottrina Cristiana, che durò

fin oggi, principalmente a vantaggio de' lavoranti in seta. Ivi stesso, a persuasione
di frate Alberto Leoni, fondavasi una pia casa de' catecumeni.

Le primarie famiglie fiorentine crebbero lor nobiltà con qualche santo.
Maddalena de' Pazzi e de' Buondelmonti, sin da fanciulla dilettandosi alla
gioja dell'obbedienza, divenne miracolo della perfezione spirituale e della
contemplazione delle cose eterne, accoppiate a intensa carità del prossimo.
Lorenza Strozzi di Capalle, vestitasi domenicana, si trovò in gran relazione
coll'Ochino e col Vermiglio, la loro apostasia pianse a calde lacrime, e tutta
infervorata d'amor divino, compose inni per ciascuna solennità dell'anno,
cantati lungamente e messi in musica, e tradotti anche in francese. Caterina
de' Ricci, sottrattasi alle lusinghe preparatele dalla domestica lautezza, sacrò
a Dio una vita tutta d'amore e di dolori, provata dalle contraddizioni e
dalla calunnia, poi dalle lodi e dall'ammirazione: e come la beata Michelina
a Giotto, santa Umiltà a Bufalmacco, santa Caterina da Siena al Vanni
e al Pacchiarotto, così la Ricci divenne soggetto di pitture al Parenti e al
Tosini in Prato.

Veronica Franco, rinomata a Venezia per amori e per chiassosi convegni
di musica e poesia, contrita fondò per le sue pari il ricovero di Santa Maria
del Soccorso; Francesca Longa a Napoli, il famoso ospedale degli incurabili;
Mariola Negra di Genova, un reclusorio per le femmine disperse, un altro
per le pentite, e intendeva porne uno per ciascun sestiere della città.

E Genova, oltre Caterina Fieschi e altri beati, ricorda Battista Interiano,
che all'Acquassola aperse un conservatorio, dove le zitelle si educassero a
lavori femminili; Vittoria Fornari, che vedovata a venticinque anni, votò i
suoi sei figli a Maria, e fatta povera per amor di questa, fondò le Annunziate,
che solo tre volte l'anno riceveano al parlatorio i più stretti parenti;
la venerabile Battista Vernazza, autrice di trattati e poesie pastorali; Agostino
Adorno, che con Francesco Caracciolo istituì i Cherici Regolari Minori
e l'adorazione perpetua al Sacramento. Nè dimenticheremo quei diciotto di
casa Giustiniani, che côlti dai Turchi, sostennero il martirio piuttosto che
aderire al Corano.

In essa città si moltiplicarono sino a ventuna le confraternite, dette
Casaccie, che si corruppero poi in gare di lusso e di esercizj atletici. Tre
sorelle Gonzaga, nipoti di san Luigi, fondarono a Castiglione delle Stiviere
le Vergini di Gesù, nobili, senza clausura, e dedite all'istruzione, per la
quale furono risparmiate fin da Giuseppe II e da Napoleone, non dal nuovo
regno d'Italia.

Camillo de Lellis, da Bacchiano negli Abruzzi, biscazzato ogni aver suo,
e ridotto a far da manuale in una fabbrica de' Cappuccini, ivi tocco nel
cuore da Dio, si veste frate: tormentato da un'ulcera alla gamba, sente
quanto mal giovi agli infermi la prezzolata assistenza, e nel 1586 fonda i
Crociferi che li servano come servirebbero a Cristo stesso.


Dopo la peste del 1528 una società a Cremona istituì un ritiro, dove orfani
d'ambo i sessi lavorassero seta, bambagia, lana; la compagnia di san
Vincenzo vi aprì un conservatorio per donne vedove o mal maritate, uno
per le convertite, uno per le pericolanti; un ricovero pei poveri, al quale
il medico Giorgio Fundulo aggiunse un legato onde esimere i mezzajuoli
dalle esecuzioni per debiti in causa d'affitto; nel 1562 l'ospedale di sant'Alessio
per gl'incurabili, e i Barnabiti nel 1575 una Compagnia della Carità
per soccorrere ai poveri vergognosi; onorevoli cittadini si congregavano
tutte le domeniche, e dopo un discorso morale, davano relazione delle famiglie
povere, de' bisogni d'orfani e pupilli, de' pericoli di zitelle, e consultavano
sul modo di provvedervi, mediante offerte loro o collette; istituzione,
imitata in molti luoghi, e che rivisse ai dì nostri nelle conferenze di san Vincenzo
di Paolo[267]. E in quella città il Campi ricorda una Margherita Spineta,
terziaria carmelitana, che per trentacinque anni si tenne rinchiusa in
una cameretta presso Sant'Antonio: e l'affollatissimo concorso al giubileo del
1575, venendovi tutti i diocesani in processione vestiti di sacco, e la gara
di alloggiarli nelle case: la notte principalmente vedeansi queste lunghe
schiere d'uomini e donne andar coi lumi accesi e scalzi anche di stridente
inverno, flagellandosi e cantando salmi e litanie.

In Roma all'oratorio del Divino Amore appartenevano Contarini, Sadoleto,
Giberti, Caraffa, che poi furono cardinali, e Gaetano Tiene e il Lippomano.
Sotto Paolo III, i curiali fondarono l'Arciconfraternita, che educa
e istruisce nelle arti poveri orfani d'ambo i sessi; come la Compagnia di
Sant'Ivone assume a patrocinare le cause di poveri e di pupilli. Leonardo
Ceruso salernitano, palafreniere del cardinale de' Medici, radunava in Roma i
fanciulli abbandonati (1580), e li facea cantar laudi e scopar le vie, raccogliendo
limosine, e così cominciò quell'istituto, poi tanto ammirato col nome
d'Ospizio apostolico di San Michele a Ripa, ove centinaja di trovatelli sono
educati nelle arti industri e belle; al tempo stesso che il suo compagno Ottavio
raccoglieva le zitelle sviate, e cominciava il Conservatorio di Santa
Eufemia.

Tra le guerre di quel secolo era cresciuta la miseria; e il chiudersi di
tanti conventi tolse a un'infinità d'uomini non meno il pane spirituale che
quello del corpo; sicchè troppo avea dove esercitarsi la multiforme carità cattolica.
Girolamo Miani, patrizio veneto, difesa contro la lega di Cambrai la
fortezza di Castelnuovo di Piave e cadutovi prigioniero, votossi alla beata
Vergine di Treviso, e miracolosamente liberato, raduna gli orfani rimasti da
quelle battaglie e dalla fame del 1528, ove si mangiavano sin gli animali più
schifi; e pertutto fonda ospizj a ricovero ed istruzione di quelli, e ad emenda
delle povere traviate: assiste in Venezia gl'incurabili, a cui faticarono pure
sant'Ignazio, san Gaetano, il Saverio: fa istituire o sistemare gli ospedali
di Verona, Padova, Brescia, Bergamo. Sul bergamasco lasciavansi in campagna

le biade per mancanza di braccia; ed egli raccoglie falci, e mena attorno
mietitori, che invece delle villotte, cantano orazioni. Poi nel 1531
fonda a Somasca altri cherici regolari, diretti ad istruire nelle lettere, nei
mestieri, nella virtù.

Dai Somaschi uscì poi la congregazione della Dottrina Cristiana, istituita
nel 1592 da Cesare de' Bussi, milanese nato in Francia, e applicata a catechizzare
i poveri.

Il beato Giovanni Marinone veneziano, maestro di Andrea Avellino,
compì prodigi di pietà e di carità a Napoli, di cui ricusò l'arcivescovado.

Suor Angela Merighi di Desenzano (-1540), trovate settantatre compagne
di primarie case bresciane, le pose in protezione di sant'Orsola (1527) senza
regole austere, nè contemplazione, nè le altre esigenze, contro le quali allora
gli eretici declamavano: rimanevano in grembo alle famiglie, variando
il tenore di lor vita secondo i luoghi e le circostanze, intente a scoprire gli
infelici per soccorrerli, visitare spedali e malati, educar bambine. Dicevano:
«Bisogna innovare il mondo corrotto per mezzo della gioventù; le fanciulle
riformeranno le famiglie, le famiglie le provincie, e le provincie il
mondo». Quest'istituzione di carità e beneficenza esalava tale fragranza
di santità, che san Carlo accolse ben quattrocento suore nella sua diocesi:
poi diffuse in Europa non solo, ma oltre l'Atlantico, coi miracoli della carità
faceano stupire i selvaggi del Canadà, ove predicavano il Vangelo, del
pari che le capitali della Francia e dell'Inghilterra; e pur testè faceano
invidiare dagli Inglesi le sante loro industrie e i soccorsi ch'elle prestavano
ai guereggianti nella Crimea. Ciò non tolse che, adesso appunto, il regno
d'Italia dicesse a loro, come a tutti gli Ordini religiosi: «Andate via! Io
saprò meglio orare, meglio istruire, meglio beneficare».

Il nome di Vincenzo di Paolo, popolano francese, ricorda quanto la carità
ha di sacro, di spontaneo, di squisito. I suoi Preti della Missione, istituiti
nel 1625, ben presto si diffusero nella Corsica, straziata da efferate
vendette; e nell'Italia, ove il Piemonte, il Genovesato, la Romagna offrivano
tanta materia al loro zelo. I pastori che guidano gli armenti per la
campagna di Roma e nelle valli dell'Apennino, mesi e mesi restavano senza
sacramenti nè predicazione, ignorando fin le cardinali verità della fede; e
i Missionarj li raccoglievano la sera per ammaestrarli nelle stalle o a cielo
aperto, e la festa li chiamavano attorno a qualche tabernacolo per rigenerarli
coi santi riti.

Un Gesuita nel 1569 sotto il nome di Maria associava i giovani studenti
a Napoli, e già nel 1584 ogni città possedeva siffatta congregazione, che Gregorio
XIII arricchiva d'indulgenze. Dalle scuole trapassarono tali unioni di
spirito alle varie condizioni; artigiani e nobili, mendicanti e magistrati,
invocavano Maria in concordia di formole. In Milano prete Castellini da
Castello formò la Compagnia della riforma cristiana, che insomma era quella

del catechismo, e che poi prese il nome di Servi de' puttini. Frate Buono
da Cremona vi introdusse la devozione delle quarant'ore, il sonar l'agonia
alle ventun'ore, e un asilo per le pentite a Santa Valeria. Potremmo aggiungere
le congregazioni del Buon Gesù, della Madre di Dio, della Buona
Morte, e d'altri nomi.

Quanto il sentimento religioso si fosse ravvivato lo attestano i tanti miracoli
allora proclamati, e le frequenti apparizioni della Beata Vergine a
Caravaggio, ai Monti in Roma, a Narni, a Todi, a San Severino, nella Val
San Bernardo del Savonese; sul monte Pitone a Brescia ordina a un pastore
di fabbricarvi una Chiesa; l'effigie di Subiaco suda; davanti al santo Crocifisso
di Como si spezzano le catene opposte alla processione; una Madonna
piange a Treviglio, e così salva questa borgata dai latrocinj del Lautrech;
una parla in San Silvestro; una in Sant'Eugenio di Concorezzo dà segni
miracolosi; una è prodigiosamente scoperta a Portovenere, un'altra a Castiglione
delle Stiviere entro un grosso noce. Un soldato a Lucca nel 1588,
perdendo al giuoco, avventa bestemmiando i dadi a una Madonna, ma in
quell'atto gli si rompe il braccio; pel qual miracolo i doni fioccarono, e dugencinquanta
processioni in mezz'anno vi accorsero, dalle cui oblazioni si
fabbricò la Madonna de' miracoli. Tutti avvenimenti alla cui storia abbisogna
il prolegomeno della fede. E noi gli enunciamo solo come segni del tempo;
poichè, mentre al principio di quel secolo tutto era paganizzato ne' costumi,
nelle arti, ne' governi, nella Chiesa, al fine di esso non si operava quasi che
per interessi religiosi; in nome del cristianesimo si scriveva, si combatteva,
si uccideva, si educava, si sfamava; ecclesiastici di robustissima potenza
entrano ne' consigli dei re a dirigerne i modi e gli atti; i papi, spogliati di
mezzo mondo, se ne rifanno coll'acquisto delle due Indie, e mettono soggezione
ai re ed ai pensatori con un pugno di cherici, paventati dovunque vi
sia rivolta contro l'autorità di Pietro.

Se la riforma cattolica non ebbe divelto il vizio e la corruttela, non mutato
la struttura delle Università e dei corpi religiosi, cui l'alta istruzione
veniva affidata; se anche gli Ordini nuovi s'intepidirono o corruppero, il
rinvigorito spirito cristiano combatteva l'effervescenza della carne e la voluttà
sensuale; la carità che aveva balsami per ogni piaga, impediva che
la corruzione toccasse all'estremo. Quante anime, stanche dal fortuneggiare
del mondo, cercavano ricovero in grembo a Dio! Le Suore della Carità, lanciandosi
in mezzo alle miserie, le Carmelitane seppellendosi anticipatamente,
pareano invase da una passione cristiana; il clero spandeasi dapertutto
a cercar l'ignoranza da istruire, il vizio da correggere, la virtù da
sostenere, la povertà da pascere, esposto al quotidiano martirio del disprezzo
e della calunnia.

Siamo forse usciti dal nostro tema col mostrare quali ripari opponesse la
Chiesa agli assalti portatile dall'eresia? Ammirando questi prodigi della carità

non possiam di meno di ricordare come Lutero esclamasse: «Almeno
sotto al papato le persone erano caritatevoli, e non si faceano tirar le
orecchie per dare; adesso, sotto il Vangelo, invece di dare, tolgon l'uno all'altro;
vi scorticherebbero vivo purchè ci trovino qualche piccolo guadagno,
e pare non s'abbia nulla se non si ha tutto l'altro[268]».

E Musculo: «Abbiam fino cangiato natura; divenuti benevoli e caritatevoli
gli uni agli altri press'a poco come le fiere. Chi più s'interessa del
prossimo? Tutti amano se soli, di se soli fan conto, e si può dubitare se
rimanga ancora in noi goccia di sangue umano[269]».

E Wizel: «Per lo passato v'avea cristiani che amavano talmente i poveri,
da chiamarsi padri e figliuoli: lavavan loro i piedi, li servivano a
tavola, come ha fatto Gesù Cristo. Ora si escludono di città e di casa come
reprobi e pubblici nemici. È il tuo spirito, o Signore, questo che regna
oggi nelle Chiese? Qual purificazione, qual riforma, quali elementi d'unità
e concordia»[270]. E potremmo seguitare lunghissimo tempo queste
citazioni, e conchiuderemmo con quello onde cominciammo, che l'albero si
giudica dal frutto.






DISCORSO XXXII.


IL SANT'UFFIZIO. LA TOLLERANZA RELIGIOSA.

Si è potuto vedere come, coll'unità delle dottrine evangeliche, sostenuta
contro le prime eresie, la Chiesa salvasse la civiltà, stabilendo una dottrina
morale e sociale, da cui non si dovesse declinare. Così formossi quel fondo
di principj che costituisce l'incivilimento moderno, e che tutti è forza confessino
esser dovuto alla Chiesa.

La divisione che or vi portava il protestantesimo non aboliva quelle massime
e quelle pratiche, quasi connaturate coi varj popoli; sicchè il cattolicesimo
operava ancor potentemente sopra coloro stessi che lo repudiavano,
e che, se pure la subodoravano, erano ben lontani dal conoscere l'importanza
della distinzione dei due poteri, e raggiungere la vera indipendenza
delle coscienze.

Tutta la storia ci attesta come i governi antichi si arrogassero ingerenza
sulla fede e sul culto de' governati; appena Diagora volge in beffa qualche
cerimonia di Efeso, o Prodico di Ceo sostiene che gli elementi furono divinizzati
perchè utili, o Socrate asserisce l'esistenza e l'ispirazione de' genj,
sono condannati a morte; il sagrifizio del Calvario e le migliaja de' martiri
nostri ne sono pruova solenne. Il cristianesimo, posando la incompetenza
delle podestà temporali sopra le coscienze, sottraeva la fede al dominio
della forza. Come sempre gli oppressi, i primi Cristiani disapprovavano ogni
costrizione in fatto di coscienza; riprovavano l'intolleranza politica, armandosi
solo dell'intolleranza religiosa, cioè del diritto di non servire che alla
verità, accettata da una società d'anime libere, difesa in questa società da
un potere, armato soltanto di parola e di spirito, e che la mantiene scevra
da ogni errore. Ma per isbandire l'errore, che serviva di base all'antico edifizio
sociale, e domar l'egoismo gentilesco e la ferocia barbarica, cercò impossessarsi
del potere.

Anche dopo riconosciuta la nuova religione, nessuno ignora i testi
che riprovano il rigore usato agli eretici. Il compelle intrare della parabola

evangelica in san Luca XIV, 23, non indica coercizione fisica, bensì
istanza, e tanto il compelle latino come l'ἀνάγκασον greco sono adoprati
altra volta in questo senso. Così i due discepoli al castello di Emaus
fanno forza a Gesù perchè rimanga con loro[271]. Altrove Gesù costrinse,
coegit, ἠνάγκασεν, i discepoli a salir nel battello[272]. E san Paolo dice a san
Pietro: «Se tu giudeo vivi alla gentile, anzichè alla giudaica, perchè costringi
(cogis, ἀναγκάζεις) i Gentili a giudaizzare?[273]. In nessuno di questi
luoghi trattasi di violenza materiale. E san Paolo a Timoteo raccomanda:
Prædica verbum, insta opportune, importune; argue, obsecra, increpa
in omni patientia et doctrina[274].

La Chiesa ammise sempre possibile la buona fede negli eretici. Sant'Agostino
assicura da ogni persecuzione i Manichei. Salviano di Marsiglia,
nel secolo V diceva: «Gli Ariani sono eretici, ma nol sanno, e credonsi
talmente cattolici, che trattan noi d'eretici. Noi siam persuasi ch'essi fan
un pensiero ingiurioso alla generazione divina, dicendo che il Figliuolo
è inferiore al Padre: essi credono che noi abbiam un pensiero ingiurioso
al Padre col farlo uguale al Figlio. La verità sta con noi, ma essi credono
averla per sè. Essi sono empj, ma in ciò appunto credono seguir la vera
pietà. S'ingannano, ma per un principio d'amor verso Dio. Solo il supremo
giudice dell'universo può sapere come saranno puniti il giorno del
giudizio: intanto li sopporta, perchè vede che, se errano, è per un movimento
di pietà»[275].

Pure chi ben esamini quei testi vi riconoscerà piuttosto le aspirazioni
della bontà, i rimedj della carità cristiana; mentre dottrinalmente s'interpretava
a rigore il Compelle intrare; e gli stessi Padri che avevano aborrito
da ogni persecuzione contro gli eterodossi, fu volta che la trovarono necessaria
contro le rivoluzioni selvagge o l'insurrezione armata di questi[276],
con armi ed altri mezzi mondani e coattivi salvando il diritto e la libertà
spirituale; mentre in antico erasi messo il dogma a servizio della forza pubblica,
chiesero si mettesse la forza pubblica a servizio del dogma.

In ciò quanto s'avea torto?

Teorema allora ammesso universalmente era la legittimità di Dio e del
suo culto, e la legittimità della Chiesa nel propagarlo.

Se la società religiosa è fondata sull'unità di dottrine, deve procacciarla
con mezzi esterni nell'ordine esterno, e per conseguenza prevenire e punire
delitti, e più il delitto che ne scalza le fondamenta, qual è l'eresia.

Nello stato di pruova, la libertà consiste nella facoltà radicale di scegliere
fra l'errore e la verità, fra il bene e il male, con tutti i rischi d'una tale
scelta. È la facoltà di determinarsi a credere e operare secondo il lume della
coscienza, senza subir violenza esterna, sotto la sola responsabilità della propria
scelta davanti alla giustizia di Dio. Ciò implica l'obbligazione morale
di scegliere la verità e praticare il bene. Or la verità è una: il bene non è il

male: il sì non può esser il no, nè tutte le religioni esser buone, cioè non
tutte eguali per conoscer il vero, possederlo, conservarlo, diffonderlo. Se
così non fosse, che varrebbe la coscienza umana? a che ci sarebbe ella data?
E chiameremo libertà la trista facoltà di vagar di fantasma in fantasma, e di
sperimentare tutti gli errori? Questa indifferenza in morale e in religione
non è piuttosto la negazione più ingiuriosa della libertà di coscienza?

La libertà morale non è il diritto di far male; è l'atto interiore pel quale
ci determiniamo liberamente a ciò che è bene; contiene la libertà della
elezione e la possibilità del male, escludendo ogni violenza fisica. Scegliere
il bene è il dovere primo dell'uomo: scegliere il male è un abusare della
libertà. Non vi può dunque essere diritto di scegliere una religione falsa o
di propagarla: onde rettamente la Chiesa cattolica considera tutte le false
religioni come abuso della libertà.

Potrebbe ella dunque abbandonarne la scelta alla libera determinazione
degli individui? E non possedendo mezzi di coazione esterna, deve invocare
la podestà secolare?

San Tommaso, domandandosi se possano costringersi gl'infedeli ad abbracciare
la fede, risponde che nullo modo sunt ad fidem compellendi
ut ipsi credant, quia credere voluntatis est, cioè che la fede dipende
dalla volontà[277], e sostiene che devonsi tollerare anche i culti degli
infedeli, come Dio tollera certi mali, per non togliere all'uomo la libertà.
In fatti non è vero che chi possiede l'autorità sia obbligato a impedir
tutto il male: di fronte alla coscienza e al libero arbitrio non può
adoprarvi che mezzi irreprovevoli. E il famoso Suarez dava come sentenza
comune de' teologi che «gl'infedeli non apóstati non possono costringersi
ad abbracciare la fede, sebben ne abbiano acquistato sufficiente
cognizione»[278]. Le usanze contrarie alla ragione e a Dio (dic'egli), non devono
dai principi tollerarsi nei sudditi, in generale: bensì il possono quando
altrimenti ne verrebbe un danno notevole; quanto alle usanze religiose
che in sè stesse non sono contrarie alla ragione naturale devono tollerarsi;
e ciò quand'anche siano contrarie alla fede cristiana, altrimenti sarebbe un
imporre la fede per violenza, il che non è mai permesso.

La Chiesa non ha autorità legittima sopra gli infedeli, sicchè non può
costringerli: e neppur quando fossero suoi sudditi temporalmente, giacchè
la Chiesa non ha ricevuto da Cristo tale autorità sui sudditi temporali. Il
Concilio di Trento statuì che Ecclesia in neminem judicium exercet, qui
prius per baptismum non fuerit ingressus[279].

Non si citino fatti parziali d'uomini e di tempi, sibbene le dottrine. Or
queste, chiarite dai supremi maestri, portano che in capo a tutto sta il
diritto di Dio d'esser adorato nella forma ch'egli prescrisse: segue la missione
della Chiesa di condurvi i popoli colla persuasione e colla cooperazione
dell'autorità secolare; sempre con eccezioni opportune e con applicazioni

sapienti secondo l'indole degli infedeli, e sempre esclusa la violenza
e i civili perturbamenti.

Perchè l'eresia fosse punibile come attentato alla fede, sarebbe necessario
che il Cristiano perseverasse nell'errore, sebben sufficientemente
istruito, e che manifestasse con atti la sua opposizione all'autorità della
Chiesa. Il semplice errore involontario non è nemmanco colpa agli occhi
della morale.

Ma se la Chiesa è la base di tutto l'insegnamento, come legittima giudice
delle controversie, il resisterle diventa colpa. Così dicono i difensori della
coazione. Ma dove la colpa cominci, Iddio solo n'è giudice.

Soggiungono: «La Chiesa bisogna sia forte quanto basti per difendersi da
se stessa e trionfare. Or non è vero che sia forte abbastanza, giacchè, contro
una religione che combatte gl'istinti pervertiti, che impone difficili doveri, si
alleano tutte le passioni naturali, e trovano nel cuore di ciascuno un ajuto
potente. Inoltre contro assalti sconnessi e quotidiani, diretti a un punto isolato,
mal può reggersi essa, formata da un accordo perfettamente compaginato
di dottrine, di consigli, di prescrizioni, di fatti storici, così ben incatenati,
che pochi possono abbracciarne l'insieme, e averlo sempre presente. Poi la
religione è fondamento della morale: dunque è dovere de' Governi proteggerla;
altrimenti sarebbe un lasciar distruggere le radici dell'albero; la
fonte che dà l'acqua al paese. Come anche la libertà morale ha i suoi limiti,
cessando quando divien nociva alla società; così la libertà religiosa dovrebbe
cessare quando scuote lo Stato, e viola il ben morale.

E di fatto il potere civile, considerando l'eresia come misfatto sociale,
la reprimeva; attesa l'unità della fede, allora non iscomposta in tante sêtte,
e guardandosi la Chiesa come una proprietà comune, largita dal Cielo,
non potea restar indifferente agli attacchi recatile. Il falsificare la fede non
doveva dirsi delitto se diceasi tale il falsificare la moneta? non erano obbligati
i Cristiani a conservarla pel patto contratto nel battesimo? non
aveano ogni ragione di non esser turbati da uno nel possesso della loro fede?
Tutte le società anche etniche ritennero che le dottrine religiose di un
corpo doveano essere difese contro gli insulti degli individui.

Quest'era sentimento universale, e non già della Chiesa. Rotta poi l'unità
della fede, l'eresia cessava d'esser delitto civile, ma la Chiesa, tenendosi
depositaria della parola infallibile, non poteva dogmaticamente riconoscere
all'errore religioso un diritto morale di libertà, giacchè sarebbe valso
quanto pareggiare nella sfera giuridica l'errore alla verità.

Ne conchiuderemo che non possa la Chiesa essere se non persecutrice?

La Chiesa vuol la giustizia, eppure tollera il peccato, sapendo che «di
necessità avvengono scandali»; consiglia la perfezione, eppur tollera gravi
difetti, non potendo da forze disuguali pretendere eguali operazioni. Ciò
ch'essa nega è che si consideri come perfezionamento la libertà assoluta del

male come del bene, la libera propagazione dell'errore come della verità;
del resto ritiene che, a norma delle attitudini sociali, bisogni sopportare il
male, sempre però come male, non già secondo principj puri universali.
La verità talvolta è costretta a ceder il luogo, ma non il diritto alla falsità.

La Chiesa, come lascia la libertà di coscienza perchè de internis non
judicat, non riconosce la libertà de' culti, illimitata fino al disprezzo delle
verità naturali e delle nozioni morali. Il male, che è despotismo, pretende
distruggere la libertà del bene. Ma il bene, che è amore, può comportare
talvolta la presenza del male; non però la sua prevalenza o la parità.
Qual governo potrebbe sancire l'indifferenza tra la verità e l'errore? e' si
condannerebbe a certa morte.

Una delle debolezze umane è il supporre che le cose camminarono sempre
del passo medesimo: col che arrivano a svisare anche le più chiare massime
coloro che son talmente superbi d'appartenere al loro secolo, da non intendere
il pensiero de' secoli precedenti. Libertà di culto è un altro de' ritornelli
dell'età nostra, e vi siam tanto abituati che ne fa meraviglia abbia altre
volte potuto trovar opposizione. Eppure, nel secolo ove la tolleranza derivava
necessariamente dall'incredulità, il legislatore delle libertà rivoluzionarie,
Rousseau, scriveva: «C'è una professione di fede meramente civile, di cui
tocca al sovrano fissar gli articoli, non come dogmi di religione, ma come
sentimenti di sociabilità, senza i quali è impossibile esser buon cittadino
nè suddito fedele. Sebbene non possa obbligar nessuno a crederli, il sovrano
può sbandir dallo Stato chi non li crede; sbandirlo, non come
empio, ma come insocievole, come incapace d'amar sinceramente le leggi,
la giustizia; d'immolar se occorre la sua vita al suo dovere. Che se alcuno,
dopo aver pubblicamente riconosciuto questi dogmi, si conduce come non
li credesse, sia PUNITO DI MORTE; ha commesso il peggior delitto; ha mentito
in faccia alla legge».

E Voltaire: «Chi si eleva contro la patria religione merita morte». È
vero ch'egli alludeva a Cristo.

E talmente quel principio è moderno, che la famosa Dichiarazione dei diritti
dell'89 asserì soltanto la libertà del pensare, dicendo che «nessuno
dev'essere molestato per le sue opinioni, anche religiose, purchè la loro
manifestazione non turbi l'ordine stabilito dalla legge». In conseguenza
dove la legge stabilì il culto cattolico ogni altro ne resta escluso.

La libertà de' culti può ritenersi come un'istituzione di diritto positivo
umano, e limitata ai bisogni della società politica in una data situazione
o pei diritti acquistati col pacifico possesso. In ciò può benissimo venire la
Chiesa alle transazioni, a cui è obbligata una istituzione che dee vivere in
tempi e in situazioni le più diverse; e se non basta l'udirla, nella uffiziatura
del venerdì santo, pregare pei catecumeni, gli Eretici, gli Scismatici,
i Giudei, i Pagani, giacchè il Salvator di tutti è morto per tutti, i pronunziati

de' pontefici moderni e sopratutto di Pio IX mostrano fin dove essa
spinge questa tolleranza[280].

Fuor della Chiesa non v'è salute. — Questa massima eccita scandalo ad
alcuni, collera ad altri, preoccupazione a tutti. Ma quanto è certa nel principio,
altrettanto è misteriosa nell'applicazione. In fatti, chi è fuor della
Chiesa, e in conseguenza escluso dalla salute? Qual uomo vanterassi capace
di scandagliare questo, ch'è il più gran secreto dell'ordine soprannaturale?
Sappiamo che Giuda è dannato: ma Lutero? ma Voltaire?[281] Secondo i
Padri, Dio non giudicherà a norma del Vangelo quei che il Vangelo non conobbero.
Qualcuno può appartenere all'anima della Chiesa senza esser parte
del suo corpo, e viceversa, nè v'è chi possa distinguerli: standoci innanzi
tre misteri; la Grazia di Dio, la coscienza dell'uomo, le tenebre della
morte; cioè quel che il cielo ha di più fecondo, la terra di più libero e impenetrabile,
e la profonda separazione fra il tempo e l'eternità.

Tutto ciò rende inaccessibile all'occhio umano e impossibile quaggiù
l'applicazione di quella massima; adoriamo la giustizia, ma non giudichiamo
i misteri; tutto temendo per noi secondo la fede, tutto sperando
per gli altri secondo la carità.

Queste teoriche son antiche quanto la Chiesa, ma non sempre attuate:
e la tolleranza, virtù eminentemente civile, che nell'uomo di credenza
diversa non ci lascia considerare se non il fratello e il concittadino e a Dio
riserva il giudizio della coscienza, chi praticavala nell'età di mezzo? Al rinascimento,
lo stesso Savonarola disputando contro gli astrologi esclamava:
«O stolti, empj ed insensati astrologi, contro di voi non è a disputare altrimenti
che col fuoco»[282]. Lutero, non pago alle invettive, invocava le
spade regie contro i dissidenti; e ancor si mostra a Dresda la mannaja
che i Luterani adopravano contro i dissidenti, dov'è scritto: Hüt dich,
Calvinist. I principi protestanti ricusavano risolutamente la tolleranza;
poichè, essendosi arrogata la podestà sopra le cose religiose, una sola religione
doveano volere, per non indebolire il governo; e Calvino che non
vuol separazione della Chiesa dallo Stato, invocava contro i dissidenti la
pena di morte, attesochè nessuno può ricusare di riconoscere l'autorità
de' principi sopra la Chiesa senza attentare contro la monarchia, ch'è
stabilita da Dio[283]; e faceva bruciare Serveto, flagellare, bandire altri.
Fino il soave Melantone augura che qualche uomo forte voglia acquistarsi
gloria coll'assassinare Enrico VIII[284]; ed approvava affatto quei
supplizj: Vult Deus blasphemias et perjuria severissime puniri, et punit
ipse alastoras, illos impiorum dogmatum auctores, cum magistratus
officium suum negligunt; ac tunc quidam simul et magistratus et imperia
delet... Dedit vero et Genevensis reipublicæ magistratus insanabilis blasphemiæ
adversus filium Dei, sublato Serveto, pium et memorabile ad
omnem posteritatem exemplum[285]. E seguitava: «Grazie al Figliuol di Dio

che fu spettatore e giudice del nostro combattimento, e che ne sarà la rimunerazione.
La Chiesa pure vi dovrà esser riconoscente. Io sono affatto del
vostro parere, e tengo per certo che le cose essendo state fatte con regola,
i vostri magistrati operarono secondo il diritto e la giustizia facendo morire
il bestemmiatore». Teodoro Beza scriveva un libro a sostenere essere
libertas conscientiarum diabolicum dogma, e l'articolo trentasei della
Confessione Elvetica porta: Stringat magistratus gladium in omnes blasphemos,
coerceat et hæreticos[286]. Enrico VIII ed Elisabetta scrivevano
tiranniche ordinanze col sangue de' Cattolici, come Maria e Filippo II con
quello degli Eretici. Tagliata la testa a Maria Stuarda, il conte di Kent
esclamava: «Possano perir così tutti i nemici del Vangelo». Ferdinando
d'Austria colle stragi d'Ungharesi e Boemi dissidenti vendicava stragi precedenti
di costoro. Insomma inviperiva una lotta, nella quale chi non uccidesse,
sarebbe ucciso.

Uno dei tristi effetti del protestantismo fu appunto lo sbigottire i custodi
della verità, in modo che credettero necessario il rigore per tutelarla, e così
crebbero le severità; se non che, mentre in antico, per la confusione dei
due poteri, era la stessa l'autorità che riconosceva il delitto di lesa religione
e che vi infliggeva il castigo, si costituì un tribunale ecclesiastico, di persone
competenti in fatto di quistioni religiose, le quali decidono sul fatto, e
domandano la punizione al braccio secolare.

L'Inquisizione (già il narrammo nel Discorso V) fu introdotta in Linguadoca
come spediente politico per reprimere l'implacabile animosità de' popoli
separati dalla Loira, ed assodare nella Francia quella nazionalità, che
altre genti vagheggiano a qualsiasi costo. La spiegazione de' suoi atti trovasi
nelle circostanze de' tempi, e nello stato delle opinioni. Stabilito un
sistema, qual meraviglia se i modi e d'intenderlo e d'applicarlo erano
quelli di ciascuna età? E tanto più d'un'età come il medioevo, che procedeva
non per teoriche ma per fatti. Che se nessuno negherà che si potesse
farlo co' modi convenienti, nessuno pure negherà che nell'applicazione
siasi trasceso. La dominazione spirituale ben si fonda sopra il
volontario consenso degli intelletti; e quando ricorre deliberatamente alla
forza materiale, dà indizio d'un indebolimento già sentito. Ogni autorità
minacciata suol esacerbare i rigori, e colla necessità della difesa giustificare
la persecuzione; e quel tribunale fu esteso come una legge marziale,
per frenare eresie che sovvertivano l'ordine sociale. Dove mancassero eretici,
vegliava essa sui costumi e sulla disciplina, puniva le bestemmie, la
bigamia, le superstizioni, lo sparlare del clero, e principalmente le fatucchierie,
quando di queste divulgossi la credenza. Ma nuovo agone le aperse
lo irrompere della riforma religiosa, in tempo che generalmente credeasi
diritto lo stabilire, o conservare l'unità religiosa mediante la forza, e impossibile
che due culti potessero esercitarsi in un paese ed oltraggiarsi a vicenda.


Entrata la discordia, si trascende da tutte le parti e in tutti i tempi:
ogni rivoluzione che non riesca a distruggere il potere lo rende più duro e
severo; i partiti non hanno viscere; creansi una falsa giustizia, e come in
nome di questa la Convenzione mandò a morte migliaja di Francesi per
salvar lo Stato; così allora si facea per salvar la Chiesa; quelli morivano
gridando «Viva la libertà»; questi gridando: «Viva la Bibbia»; e in nome
della religione e della misericordia si rinnovarono gli orrori dell'impero romano,
si precorsero quelli della rivoluzione francese. Ma la fierezza di
quei supplizj al cui racconto oggi raccapricciamo, era allora usuale quanto
oggi il calunniare. Anzi l'Inquisizione rendea le pene meno efferate, per
un ultimo rispetto all'immagine di Dio; e chi vedevale applicare potea
compiangere una vittima non era offeso dalla straordinarietà del supplizio.
V'assistevano Filippo II come Francesco I, e con essi tutta la Corte: prova
che non erano mostri eccezionali.

Quando nel Concilio di Trento il cardinale di Lorena dipingeva così eloquentemente
la desolazione della Francia, cozzi e battaglie in ogni canto,
demolite le chiese, trucidati i religiosi, profanati i sacramenti, arse le immagini
e reliquie de' santi e le biblioteche, profanati i sepolcri de' re e dei
vescovi, espulsi i pastori, conculcata la regia autorità e le leggi, usurpate le
rendite pubbliche, tutto il popolo in sedizione, sedici eserciti un contro
l'altro armati, e a Tolosa uccisi diecimila uomini in un sol fatto d'armi, il
padre perendo da una parte, dall'avversa il figliuolo; quando egli minacciava
di mali simili anche gli altri Stati, attesochè, se Francia s'agita tutta Europa
ne guizza; quando ciò diceva quel gran signore e gran prelato, molti per
certo dovettero congratularsi che con vie di rigore si fosse dall'Italia tenuta
lontana tanta jattura, e colla punizione di pochi colpevoli evitato lo sterminio
di tanti innocenti; che, come il medesimo cardinale congratulavasi,
all'Italia si fosse conservata la pace mercè della Spagna, la quale robustamente
ne reggeva il timone.

Fu in questo senso che un gagliardissimo pensatore savojardo, Giuseppe
De Maistre, fece l'apologia dell'Inquisizione di Spagna, perchè risparmiò a
quella penisola i torrenti di sangue che la Riforma e le conseguenti discordie
civili costarono al resto d'Europa. Dicendo apologia ho usurpato un luogo
comune de' retori, giacchè egli medesimo, per quanto audace, quasi non osi
pronunziarlo in testa propria, fa dire da taluno che «il Sant'Uffizio con
una sessantina di processi in un secolo ci avrebbe risparmiato lo spettacolo
di un monte di cadaveri, che sorpasserebbe l'altezza delle Alpi, e arresterebbe
il Reno e il Po».

Chi fremesse a queste parole, si ricordi che già prima Vittorio Alfieri
avea detto che «la Spagna colle poche vittime immolate dall'Inquisizione,
risparmiò torrenti di sangue».

È una proposizione da utilitario, la quale non può esser accettata da noi che

domandiamo la giustizia avanti tutto; pure nessun uomo leale potrà non
paragonare tali processi ed eccidj a quelli onde fu orrida l'età nostra, nel meriggio
della civiltà, nell'ostentazione di umanità[287]; non sentire che certi
esaltamenti di sensibilità nel secolo della ghigliotina e dello stato d'assedio
puzzano d'ipocrisia; ma troppo è doloroso al Cattolico che possano apporsi
alla Chiesa procedimenti, i quali scagionino odierne atrocità secolari.

Quando però un moderno[288] viene ad asserire sul serio che «l'Inquisizione
puniva non l'azione esterna, non la manifestazione pubblica delle
opinioni, ma il pensiero dell'animo, ed in questo veramente eccedeva di
là dei confini d'ogni giurisprudenza», noi lo pregheremmo a indicarci in
qual modo l'Inquisizione conoscesse il pensiero dell'animo, e se non sia
azione esterna la manifestazione pubblica.

Vero è che una scuola eccedente, in questi ultimi anni, sorse a difendere
non solo, ma ad approvare i procedimenti dell'Inquisizione. Noi l'abbiam
combattuta ne' suoi momenti di forza, e n'abbiam affrontato le invettive;
ciò ne dia qualche diritto a dir delle verità, che la scuola avversa troverà
a disapprovare, come quelli disapprovavano le opposte; sempre confondendo
la spiegazione d'un fatto colla sua apologia. Perocchè, dacchè prevalse la
pratica della tolleranza anche dove non costituisce ancora il diritto, vengono
dalla ciurma scribacchiante obbrobriati coloro che propongono, non
giustificazione, ma spiegazione alle vecchie immanità; mentre atteggiansi
da eroi coloro che declamano senza lealtà contro istituzioni di cui più non
si ha a temere, o echeggiano senza critica coloro che posero quei rigori a
carico della religione.

Noi non siamo qua nè ad imputare i Protestanti nè a scolpare i Cattolici;
da storici cerchiamo ed esponiamo la verità, e riflettendo che la persecuzione
era propria del tempo, come dicono propria del nostro la tolleranza,
e che il furore de' persecutori ne attesta la sincerità; compiangendo i fatti,
ricorriamo al principio che è infallibile; e ricordiamo che nel Concilio di
Trento non v'è parola nè d'Inquisizione, nè di roghi; al miscredente s'intima
anathema sit, cioè la scissione dello spirito da una società di spirito;
ma l'umanità ogni qualvolta prosegue un gran disegno, divien prodiga di
sangue.

Avanti tutto bisogna distinguere l'Inquisizione romana da quella di Spagna.
E poichè la Spagna molto si lega alle sorti d'Italia in quel tempo, ed è
considerata come l'assassina del libero pensare, non è fuor di proposito il
dirne qualche parola. Quel regno erasi fatto uno e grande col salvare dai Mori
il cattolicismo, per modo che questo si era identificato colla causa della nazionalità:
i re vestivano un carattere religioso, e la regina Isabella aveali
circondati di forme cattoliche: in America venivano venerati come propagatori
del cristianesimo; la prerogativa regia era sempre rinfiancata dall'autorità
religiosa. Vinti dopo sette secoli di lotta i Mori, ne restavano reliquie

e fautori e falsi convertiti che tramavano coi nemici del paese e della religione;
onde a reprimerli si ricorse ai rigori eccezionali che anch'oggi vediamo
praticarsi in paesi conquistati, o domi recentemente. S'istituirono
dunque tribunali che perseguitassero i Mori come nemici della nazione, e
insieme vigilassero sulla credenza vera, punendo i travianti non solo come
eterodossi, ma come rei di lesa nazionalità.

Questo «Sant'Uffizio dell'Inquisizione», tribunale marziale contro i residui
della dominazione straniera, trascese come fan sempre le nazionali vendicazioni.
Espulse da esso, migliaja di famiglie moresche approdarono a Genova
e ad altri porti d'Italia in tale sfinimento, che molti soccombettero alla
fame e al freddo, costretti sin a vendere i figliuoli per pagare il naulo; e
diffusero qui il morbo marano. Anche molti ebraizzanti di Spagna e di Portogallo
erano rifuggiti in Savoja, a Genova, in Toscana, a Venezia, a Ferrara,
a Mantova, ad Urbino, e Gregorio XIII ammoniva que' governi a provedervi
e vigilarli[289].

Sisto IV, al primo momento che re Fernando il Cattolico introdusse il
Sant'Uffizio, ne manifestò così forte disgusto, che non solo respinse, ma arrestò
l'ambasciatore spagnuolo; onde a vicenda il Cattolico arrestò il suo, e
richiamò i suoi sudditi dagli Stati pontifizj. Sisto da poi piegò, come sono
spesso costretti a fare i pontefici, e confermò il Sant'Uffizio nel 1478; ma
tocco dai lamenti che gli pervenivano sulla durezza de' primi inquisitori, dichiarò
surretizia quella bolla, ammonì essi inquisitori, e determinò non
procedessero se non d'accordo coi vescovi, nè si estendesse il Sant'Uffizio
alle altre provincie del regno; destinò un giudice d'appello papale, a cui
potessero gravarsi i maltrattati; e molte sentenze cassò o addolcì. Per quanto
esso Ferdinando e sua moglie Isabella e il loro successore Carlo V procurassero
eludere quest'intervenzione della Santa Sede, resta memoria di
condannati, a cui quei giudici fecero restituire o i beni o l'onor civile, cercarono
salvarne almeno i figliuoli dall'infamia e dalla confisca, e spesso imposero
agli inquisitori d'assolvere in segreto alcuni accusati, per sottrarli alle
pene legali e alla pubblica ignominia. Giulio II e Leone X dispensarono
alcuni dal portare il sanbenito, cioè il sacco di penitente; tolsero d'in
sulla tomba d'altri i segni di riprovazione: Leone scomunicò l'inquisitore
di Toledo nel 1519 ad onta di Carlo V, e voleva riformare radicalmente
quell'Inquisizione sottoponendola ai vescovi; ma Carlo V ne lo stornò affacciandogli
il solito spauracchio di Lutero, per tema del quale il papa lasciò
dimenticare quanto avea fatto contro l'Inquisizione. Più tardi essendo
condannato il dottissimo Vives come sospetto di luteranismo, Paolo III lo
proferì innocente, e lo pose vescovo delle Canarie. Il famoso latinista Marcantonio
Mureto, chiesto in patria al rogo come eretico, fu accolto in Roma
ad insegnare all'ombra papale.

Questi fatti raccogliamo da una storia violentemente ostile e perciò divulgata,

quella del Llorente. Come nella odierna rivoluzione italiana si destinarono
uomini apposta a frugar non solo negli archivj dei governi vinti,
ma fin nella religione de' domestici carteggi dei principi cacciati, e pubblicar
tutto quanto potesse tornare a loro disdoro, così Giuseppe Buonaparte,
intrusosi re di Spagna, commise al Llorente di far uno spoglio
delle carte del Supremo Consiglio e dell'Inquisizione. Costui, ligio ai
padroni stranieri, vi si applicò con fervore, e mandò alla gualchiera tutti
i processi, eccettuati que' soli che, al suo corto vedere, avessero qualche
attacco colla storia per la celebrità degli inquisiti e dei fatti; conservò
pure i registri delle risoluzioni del Consiglio Supremo, le ordinanze reali,
le bolle e i brevi di Roma. Lo confessa egli stesso nella Storia dell'Inquisizione,
che sopra siffatti materiali compaginò, con malafede e rancore, o
dirò meglio colla sommessione codarda che all'opinione dominante prestano
questi prezzolati; e fu lodata e divulgata quando al governo imperiale importava
di fare abborriti e vilipesi l'autorità di Roma, il patriotismo spagnuolo
e i clericali che sosteneano la patria indipendenza. Con quell'atto
vandalico l'autore tolse il modo di sincerare altri fatti storici, fuor quelli
che a lui giovava di conservare, e oggimai non è letterato o erudito spagnuolo
di coscienza che non ripudii quel lavoro antinazionale. In Italia, invece,
giura ancora su di esso la ciurma, che inetta a pensare e giudicare da
sè, accetta i giudizj belli e fatti dai manipolatori della così detta opinione.

Per toccare solo di ciò che concerne l'Italia, il Llorente non poteva dissimulare
l'opporsi di Roma ai rigori dell'Inquisizione, e gli appelli che
accettava alla propria curia, e le assoluzioni: nol poteva, atteso che sussistono
i lamenti ufficiali che gliene moveano Ferdinando e Isabella. Che fa
egli dunque? Si butta sulle intenzioni, ed asserisce che Roma operava così
per guadagnare denari. A questo modo si scrivono gazzette, non istorie[290].

Già del suo tempo lo storico fiorentino Segni accorgevasi che l'Inquisizione
spagnuola «fu istituita per tôrre ai ricchi gli averi e ai potenti la stima.
Piantossi dunque sull'onnipotenza del re, e fa tutto a profitto della potestà
regia, a scapito della spirituale. Nella prima sua idea e nel suo scopo
è un istituzione politica; è interesse del papa mettervi ostacoli, come fa
tutte le volte che può; ma l'interesse del re è di mantenerla in continuo
progresso». E che sia vero, il re di Spagna nominava il grande inquisitore;
approvava gli assessori, fra cui due dovevano togliersi dal Consiglio
Supremo di Castiglia; il tribunale dipendeva dal re, che così rimaneva padrone
della vita e della roba de' sudditi, e che della cassa dell'Inquisizione
faceva un fondo di riserva proprio, a segno che più volte agl'inquisitori non
avanzava tampoco quanto bastasse per le spese; e i grandi e il clero n'erano
colpiti egualmente, senza privilegio od eccezione; laonde, mentre esprimeva
lo sforzo nazionale contro i Maomettani e gli Ebrei, era pure uno
scaltrimento regio per assoggettarsi la Chiesa e la nobiltà[291].


Carlo V avea contro i Protestanti emanato decreti severi a segno, che dovette
mitigarli Filippo II, a lui succeduto nel regno di Spagna e ne' dominj
dell'Asia, dell'America e dell'Italia; Filippo II, il cui nome rappresenta
proverbialmente la opposizione contro l'eresia, e in conseguenza per taluni
una generosa come che inesorabile perseveranza, per altri il colmo della
fierezza, unita all'ipocrisia. Nel fatto egli possedette qualità grandi: vasta
capacità, fermo carattere, amore alla fatica, occupandosi incessantemente
negli affari di Stato e nelle minuzie d'amministrazione: fautore delle lettere,
che sotto di lui ebbero il secol d'oro; come sotto di lui, sebbene non fosse
guerresco, si vinsero alcune delle maggiori battaglie della storia: attento a
tutte le parti dell'immenso impero, ma principalmente amoroso della Spagna
e della forza e gloria di essa, per la quale vi aggregò paesi d'altra indole,
senza badare alle inconciliabili diversità. Nè per avversa fortuna prostrandosi,
nè per prospera inebriando, quando l'ammiraglio, a cui aveva affidato
quella che lo stupore de' contemporanei intitolò invincibile armata, venne
annunziargli ch'era stata dispersa dal turbine, esso proferì soltanto: «Duca,
io vi avea mandato contro i nemici, non contro gli elementi»; e ripigliata
la penna continuò a scrivere. Stava leggendo la vita di suo padre quando
gli fu annunziata la vittoria di Lépanto, che decise se l'Europa sarebbe cristiana
o musulmana; e non che prorompere in esultanze, riflettè: «Don
Giovanni ha molto arrischiato: come ha vinto, così poteva perdere». Pur
seppe rendere omaggio al merito; e quando il duca di Savoja, vinta colle
armi spagnuole la Francia a San Quintino, si presentò per baciargli la mano,
esso lo serrò nelle braccia dicendogli: «Tocca a me baciar la vostra, che
compì opera sì bella».

Ma non coronato di allori come suo fratello don Giovanni, nè generoso
come suo padre, serba nella storia una fisonomia freddamente severa; forse
per troppa conoscenza degli uomini, diffidava, e perciò teneasi concentrato;
volea veder tutto da sè, e perciò esitava a decidersi; deciso una volta, non
recedeva più, scambiando per costanza l'ostinazione, per giustizia la inesorabilità.
Indispettito degli ostacoli che le libertà locali metteano al suo potere,
s'applicò a torle di mezzo. Credendo l'unità religiosa fondamento necessario
dell'unità politica, e sè medesimo destinato da Dio a rintegrare la religione
cattolica, ogni discrepanza considerava non solo come eresia, ma come lesa
maestà divina ed umana, e tenevasi in obbligo di combatterla, come fece
dapertutto, senza mai scendere a componimento; nell'interno non rispettò
tampoco l'asilo delle coscienze; fuori cercò impadronirsi fin della Francia
e dell'Inghilterra per serbarle cattoliche: e intanto si vide tolti i Paesi
Bassi[292]; esaurì le finanze, scontentò i popoli, distrusse il prestigio della
propria potenza. I re di Francia e d'Inghilterra, ch'egli avea mirato a spossessare,
gli si inimicarono, ed allearonsi colla Riforma e colla letteratura per
denigrarlo allora, e tramandarlo in esecrazione alla posterità. Certo egli personifica

in sè la Spagna cattolica, monarchica, patriotica; e fu uno dei più
efficienti sulla futura civiltà, perocchè senza di lui la religione cattolica in
Italia e in tutta Europa sarebbe rimasa nulla più che tollerata, cioè nella
condizione dove stava, or fa poc'anni, in Inghilterra o in Prussia o in
Russia.

Non fu lui che inventò l'Inquisizione; suo padre morendo aveagli raccomandato
di mantenerla, sicchè non ebbe che a drizzarla contro l'irruzione
dell'eresia, che seminava di pianto, di persecuzioni, di sangue tutta l'Europa[293].
E il reprimere con supplizj i dissidenti, lo ripetiamo, era comune
nel diritto pubblico d'allora; la solennità che si dava a quegli ancor
più deplorabili che esecrabili spettacoli, attesta come fossero nell'indole
dei tempi e nelle idee dei tanti spettatori: pubblicavansi perchè si credeano
giusti e necessarj. A non toccare se non ciò che rasenta alla storia
italica, pochi giorni prima di quella battaglia di Pavia dove Francesco I
perdette tutto fuorchè l'onore, il 17 febbrajo 1525 a Parigi veniva mandato
al supplizio maestro Guglielmo Joubert, licenziato in legge, convinto d'aver
seguìto le dottrine di Lutero. Avea ventott'anni, e fu condotto sul carro
fra immenso popolo davanti alla chiesa di Nostra Signora, e di là a Santa
Genovieffa, dove fece ammenda onorevole; poi ricondotto sulla piazza Maubert,
fu dato al fuoco, dopo avergli forato la lingua con ferro rovente.

Quando di Francia avventansi accuse al nostro paese dell'Inquisizione,
noi, non per raffaccio, ma per memoria, citeremo la notte di san Bartolomeo,
e la sentenza del parlamento di Parigi che condanna al fuoco come
mago l'insigne cancelliere l'Hopital; e l'altra del 1561 che pronunzia lecito
l'uccidere qualunque ugonotto, e che doveasi leggere in ogni parrocchia
tutte le domeniche[294].

Non cominciarono in Ispagna dunque prima che altrove gli spettacolosi
Atti di fede. Chiamavansi così le esecuzioni sopra i condannati dal Sant'Uffizio
perchè vi si recitava dal pulpito con semplici formole la professione di
fede; e gli accusati doveano ripeterla. Il maggior numero lo faceano, sicchè
tutto l'Atto risolveasi nell'assolvere gli imputati ricredentisi, e le più volte
non bruciavasi se non la candela che tenevano in mano; gli ostinati abbandonavansi
al braccio secolare.

Il Llorente cita un auto da fe del 1486 a Toledo con settecencinquanta
condannati, ma nessuno a morte; un altro di novecento, pur senza sangue;
in uno furono condannati tremila trecento, di cui ventisette a morte; ma
si rifletta che, oltre l'eresia, erano di competenza del Sant'Uffizio i peccati
contro natura, la sollecitazione in confessione, la bestemmia, i ladri di
Chiesa, perfino il somministrar cavalli e munizioni al nemico in tempo
di guerra; sovratutto le pratiche di maomettismo. Francesco di San Romano,
negoziante di Burgos, intesi a Brema i predicanti, cercò propagarne le
dottrine. Preso ad Anversa dall'Inquisizione, dopo sei mesi fu rilasciato,

condannando solo e bruciando i suoi libri. Non che ravvedersi, egli s'incalorì,
e cercò persuadere Carlo V a riconoscere la religione riformata; onde
preso di nuovo, dopo la spedizione d'Algeri fu dall'Inquisizione di Valladolid
condannato al fuoco. Nell'andare ricusò prostrarsi a una gran croce di
legno, la quale immediatamente fu fatta dal vulgo in pezzi, da conservare
come reliquie, perchè essa avea respinto le adorazioni d'un eretico. San Romano
fu arso vivo, e gli arcieri imperiali ne raccolsero gli avanzi, e l'ambasciadore
d'Inghilterra ne cercò diligentemente qualche osso. È dato come
il primo spagnuolo che fosse arso per luteranismo.

L'8 ottobre 1559 Filippo II, appena tornato dai Paesi Bassi, assisteva a
un solennissimo Atto di fede in Valladolid, il secondo che celebravasi in
Ispagna, e il grand'Inquisitore lesse una formola, per la quale il re giurava
prestare ogni ajuto al Sant'Uffizio ed a' suoi ministri, contro degli eretici ed
apostati, e di quelli che impedissero direttamente o indirettamente d'eseguirne
i decreti. Fra i condannati compariva don Carlo di Sessa, nobile italiano,
chi dice di Verona, chi di Firenze, onorato da Carlo V per l'ingegno,
imparentato per la moglie con primarie famiglie di Spagna. Irremovibile a
persuasioni o minacce, aveva il giorno prima steso una professione di fede
in senso reprobo, che il Llorente dice aver letta e ammirata per insuperabile
energia. Condannato al rogo, passava davanti al re, al quale rivolto
disse: «Come osate voi farmi bruciare?» E il re: «Se mio figlio fosse
tristo come voi, porterei io stesso la legna al suo rogo». Gli fu posto uno
sbavaglio alla bocca, e giunto al luogo del supplizio, quando gli fu tolto
acciocchè potesse abjurare, esclamò: «Mettete subito il fuoco; se mi lasciate
tempo, dimostrerò che voi correte alla perdizione qualora non operiate
come me».

Dopo questo anno delle grandi procedure contro gli eretici in Ispagna
più non vi si trovano Protestanti nel vero senso, e l'Inquisizione si esercitò
contro Ebrei, Mori, relapsi, streghi. Ma la potenza sua crebbe a segno,
da valer più che l'autorità di Roma: antagonismo che si manifestò principalmente
nel processo contro Bartolomeo Carranza. Questo domenicano,
arcivescovo di Toledo, adoprato da Carlo V in ufficj gravissimi, massime
in Inghilterra, avea mostrato gran fervore contro gli eretici: primeggiò al
Concilio di Trento, da cui ebbe incarico di redigere il catalogo de' libri proibiti.
L'ingegno e l'altezza del posto gli attirarono l'invidia, e l'accusa allora
comune di opinioni ereticali; pel quale sospetto, Carlo V mal l'accolse
quando andò nel ritiro suo di San Giusto a prestargli l'ultima assistenza.
Pure narrarono ch'e' lo confortasse a fidare unicamente ne' meriti di Cristo:
e dopo spirato, recitò il De profundis, a ogni versetto facendo un commento;
preso quindi il Crocifisso, esclamò: «Ecco quello che tutti ci ha salvati;
ogni cosa è perdonata per merito suo, e più non v'è peccato».

Di tali espressioni, quasi escludessero la cooperazione dell'uomo e l'intercessione

dei santi, fu imputato, e il 22 agosto 1559, chiuso nelle carceri del
Sant'Uffizio a Valladolid, cui presedeva il grand'inquisitore Valdes. Già il
Sant'Uffizio avea messo all'indice i Commenti sul catechismo cristiano,
scritti da esso, benchè dedicati a Filippo II e approvati da una commissione
del Concilio di Trento; i cui membri, non osando resistere a quel tribunale,
ritrattarono il datovi assenso. Pio IV, per quanto rigoroso, credette in ciò
si procedesse troppo severamente, e ne avocò la causa a Roma. Filippo II
geloso delle prerogative dell'Inquisizione, protestò non lascerebbe mai giudicarne
fuori di Spagna. Il papa spedì un legato a latere con due altri giudici
che assumessero quell'esame, ma gli inquisitori seppero trar in lungo
finchè il santo papa Pio V scrivendo lettere sopra lettere per lagnarsi di
non esser tenuto informato sul processo di personaggio di sì gran conto, e
minacciando la scomunica a Filippo II, che persisteva sul niego, riuscì a
trar l'accusa a Roma il maggio 1567. Quivi alloggiò il Carranza in Castel
Sant'Angelo: delegò quattro cardinali, quattro vescovi, dodici teologi e
dottori a vagliarne la causa, e non dissimulava nè la sua collera verso
gl'inquisitori, nè la riconoscenza pei servigi resi dal Carranza alla Chiesa:
e non che proibirne il catechismo, diceva che, un po' poco che lo spingessero,
e' l'approverebbe di moto proprio.

La frivolezza odierna n'ha bel tema d'invettive contro i tribunali ecclesiastici.
La storia imparziale riflette che, in procedura sì lunga, estesa, complicata,
non è possibile veder un mero intrigo, e total mancanza di titoli.
Il Carranza nel 1539, come qualificatore della Inquisizione, assistette al capitolo
generale de' Domenicani in Roma, ove fu amico del Flaminio, del
Carnesecchi e di altri sospetti. Fra le sue carte fu trovata una lettera del
Valdes, ove, parlando degli interpreti della sacra scrittura, professava che
non bisogna appoggiarsi sui santi Padri per intenderla; che possiamo esser
certi della nostra giustificazione, e la giustificazione si ottiene mediante
la fede viva nella passione e morte di Nostro Signore.

Se ne' suoi scritti con somma franchezza espone i vizj dominanti senza
riguardo a persone, forse procedeva più esplicito nel parlare; Filippo II,
già suo amorevole, gli divenne avversissimo: se il processo potea temersi
pregiudicato in Ispagna, eccolo trasferito a Roma.

Ma per tradur in latino tutta l'informativa e per raccogliere le notizie
non si richiesero meno di tre anni, poi altri in domande e risposte, e
solo Gregorio XIII nel 1576 pronunziò definitiva sentenza. Il Carranza, a
ginocchi davanti al papa e ai prelati, fece abjura generale delle dottrine ereticali,
e ritrattò quattordici proposizioni mal sonanti ne' suoi libri; fu confermata
la proibizione del suo catechismo; egli, sospeso dalle funzioni vescovili,
starebbe cinque anni a Orvieto in un convento del suo Ordine, e visiterebbe
le sette basiliche di Roma; ma pochi giorni dopo, al 2 maggio 1576,
moriva di settantatrè anni, dichiarando non avere il minimo rimorso di

sentimenti contro la fede; eppure non imputando d'ingiusta la sentenza del
pontefice; il quale gli facea splendidissime esequie, e un sontuoso monumento
con iscrizione d'illimitate lodi[295]. Sicchè non resta che a deplorare
la condizione tristissima ma inevitabile de' giorni di rivoluzione e di paura.
Del resto i re di Spagna d'allora badavano agli ammonimenti del papa
quanto gli odierni al sillabo: onde sarebbe strano l'imputar ad esso quelle
procedure quanto l'attribuir al pontefice odierno i nostri errori sull'usura,
sul matrimonio, sulla servitù della Chiesa.

La Spagna teneva in dominio bellissime parti dell'Italia nostra. Nel regno
di Napoli era già stabilita l'Inquisizione dai severissimi editti di Federico II,
affidando le condanne ai magistrati secolari. Per rimedio al costoro rigore
e alle mal condotte procedure, Roma cercava mandarvi inquisitori proprj:
gli Angioini, ligi ai papi, molte volte prescrissero di favorire, e fin di pagare
questi venuti da Roma: nel 1305[296] Carlo II ordinò a tutti i baroni e agli
ufficiali che dessero ajuto all'inquisitore frate Angelo da Trani, carcerando
e custodendo le persone sospette, non molestassero i suoi famigli per l'arma
che portano, eseguissero le sentenze ch'egli proferirebbe contro gli eretici e
i costoro beni, mettessero al tormento gl'imputati per cavarne la verità:
nel 1307 incaricava frà Roberto da San Valentino, inquisitore del regno,
di procedere con tutto rigore contro l'arciprete di Buclanico, il quale, dopo
corretto, era ricaduto in errori sopra alcuni articoli di fede[297].

Gli Aragonesi, succeduti nel dominio, restrinsero di nuovo l'Inquisizione,
e la sottoposero all'assistenza del magistrato secolare. I Napoletani, ai primi
anni di Fernando il Cattolico, adombratisi ch'egli volesse piantarvi il Santo
Uffizio alla spagnuola, tanto fecero[298], che, per mezzo del gran capitano
Córdova ottennero promessa che mai non l'avrebbe posto. Nel 1505 esso
gran Capitano, chiesto dal vescovo di Bertinoro inquisitore apostolico di far
carcerare alcune donne indiziate di eresia, che da Benevento erano fuggite
a Manfredonia per passare in Turchia, scriveva al governatore Foces procurasse
averle in mano, ma ne desse avviso a lui. Il conte di Ripacorsa nel
1507 rimproverava frà Vincenzo da Ferrandino perchè avesse inquisito alcune
persone senza informarlo nè mostrargli la sua commissione[299]. Donde
appare che l'Inquisizione non avea tribunal fisso, e dovea dipendere dal placito
secolare.

Ma quando la spagnuola infierì contro i Moreschi e i Marani, i Napoletani
temettero di nuovo che Fernando volesse introdurla fra loro, come pareva
trapelare da certe sue lettere, che supponeano qui rifuggiti molti Musulmani
profughi dalla Spagna. Con modi rispettosamente robusti gli rammemorarono
l'antica capitolazione, e come non fosse duopo di straordinarie procedure
contro Mori ed Ebrei, essendo qui pochissimi; e avendo egli mandato alcuni
inquisitori, furono ricevuti in tal maniera, che dovettero partirsene ignominiosamente.
Nè quanto il re cattolico visse, più tentò quel fatto, e il vicerè

Cordova vigilò perchè Roma non eccedesse. Germogliata l'eresia di Lutero,
Carlo V, trovandosi in Napoli nel 1536, promulgò un severissimo editto, con
cui interdiceva ogni commercio e corrispondenza con persone infette o sospette
d'eresia, pena la morte e la confisca. Che le opinioni luterane serpeggiassero
a Napoli, lo vedemmo parlando del Valdes e di Galeazzo Caracciolo.
Don Pietro Toledo vicerè, cui Carlo V nessuna cosa avea raccomandata
più che d'impedire il contagio dell'eresia, non solo la fece combattere da
famosi predicatori e teologanti, frate Angelo da Napoli francescano, frà Girolamo
Seriprando agostiniano, frate Ambrogio da Bagnoli domenicano, frà
Teofilo da Napoli, frate Agostino da Treviso, ma bruciò una gran catasta di
libri che la propalavano, e vietò (1544) l'introdurre qualunque trattato teologico
che fossesi pubblicato negli ultimi venticinque anni, non approvato
dalla santa sede o anonimo, e chiuse le accademie del Pontano, de' Sireni,
degli Ardenti, degli Incogniti, che sotto coperta di letteratura o di filosofia
facilmente scivolavano nel campo teologico. Poi, spintovi dall'imperatore, desolato
degli scompigli causati in Germania dalla Riforma, e delle concessioni
a cui avea dovuto calare, e anche dal desiderio di deprimere la nobiltà, s'industriò
impiantare nel regno di Napoli l'Inquisizione spagnuola (1546). E
prima per mezzo del cardinale Borgia suo parente indusse Paolo III a vietare
ai laici di trattar di cose di religione, ed a spedire commissarj che istituissero
qualcosa di simile al Sant'Uffizio. Il vicerè vi diede l'exequatur, ma non
fece pubblicare la bolla a suon di tromba e nelle prediche, come di costume;
e solo affiggere all'arcivescovado; intanto fra le piazze insinuando che nulla
v'avea di che sgomentarsi, che non veniva dal governo bensì dal papa,
senz'altro fine che di sbrattare la città se qualche eretico vi fosse.

Il popolo, sospettando di mala fede il Toledo, levò rumore, e non valendo
le rimostranze, mandate a Pozzuoli per mezzo di Antonio Grisone, insorse
gridando arme, strappando i cedoloni, surrogando agli Eletti del popolo altri
più creduti: i nobili vi si mescolano, aizzandoli e chiamando fratelli i plebei,
come si suole nelle insurrezioni, e ripudiano l'Inquisizione al grido di «Viva
la santa fede», come la ripudiavano gli Aragonesi al grido di «Viva la libertà».
Il Toledo risoluto di venirne a capo col terrore, esclamava: «Perdio,
che a costoro dispetto porrò il tribunale dell'Inquisizione in mezzo del mercato»;
e citò davanti al reggente della vicaria i capipopolo, che erano
Tommaso Anello sorrentino, plebeo della piazza del Mercato, e Cesare Mormile,
nobile di Porta Nuova; ma tal folla gli accompagnò, ch'egli dovette
dissimulare, e lasciare che in groppa alla chinea di Ferrante Carafa e di
altri signori, fossero portati in trionfo alle varie piazze: onde rassicurare
e ammansire la plebe, mandò il marchese Caracciolo a quietare coll'occhio
e col volto: intanto egli, dando buone parole e promettendo che, vivo lui,
mai non s'introdurrebbe tal tirannia, chiamava truppe.

Ma un accidente da nulla porge occasione di far sangue, i soldati spagnuoli

assalgono i tumultuanti; questi rispondono colle barricate e colla
campana a martello del campanile di san Lorenzo; i castelli fan fuoco; la
via Toledo e la Catalana si contaminano di carnificina; sono mandati sommariamente
al supplizio alcuni nobili, non maggiormente colpevoli degli
altri ma per dare un esempio, e il Toledo, credendo aver atterrito, passeggia
fieramente la città. Non fu fischiato o urlato; ma nessuno grande
o piccolo gli usò atto di riverenza, nè cavar il berretto, o piegar il ginocchio
come prima: però quando i capipopolo sparsero voci sinistre, la plebe a fatica
si rattenne dal farlo a brani, gli tolse l'obbedienza, e costituì regolarmente
un'unione di nobili e popolani a servizio di sua maestà e a comune difesa,
nella quale chi non entrasse era considerato per traditore della patria; e
pigliò le armi, guidata dal Mormile e da Colantonio Caracciolo, che fu gridato
traditore appena parve condiscendere ad accordi.

Stettesi lunga pezza in attitudine di guerra, nè mancava chi suggerisse o
di darsi al papa, il quale, all'antica ragione di sovranità, univa allora l'avversione
particolare contro gli Spagnuoli, o di chiamare Pietro Strozzi profugo
di Firenze, e i Francesi che allora campeggiavano a Siena. Ma i più
perseveravano nelle forme di soggezione, gridando Impero e Spagna: all'imperatore
fu deputato Ferrante Sanseverino principe di Salerno, con Placido
di Sangro, per rimostrargli che, fra i capitoli del regno, era di non
vi introdurre l'Inquisizione alla spagnuola: sicchè non guardasse come
ribellione contro lui questo insorgere contro un rigore illegale.

A suggerimento del papa e di san Carlo vi fu deputato anche il famoso
giureconsulto Paolo d'Arezzo, allora prevosto de' Teatini, poi arcivescovo di
Napoli e beatificato; e nelle calde suppliche è notevole la strana ragione
che, essendo colà troppo comuni i giuramenti falsi, niuno terrebbesi sicuro
della vita e dell'avere se dominasse l'Inquisizione spagnuola.

Ma i baroni a titolo d'obbedienza feudale erano stati domandati dal vicerè
a venir alloggiare nelle caserme degli Spagnuoli: le famiglie dabbene
si ritirarono, sicchè, prevalendo la feccia e i fuorusciti, andò a scompiglio il
paese; chi volea schivare le furie della ciurma, bisognava la blandisse coll'esagerazione
delle parole e colla villania del vestire e del trattare; intanto
che i soldati spagnuoli coglievano ogni occasione e pretesto di saccheggiare,
e da una parte e dall'altra cercavansi sussidj e munivansi fortezze.

L'imperatore a fatica s'indusse a concedere udienza ai deputati; intimò
si deponessero le armi in mano del vicerè; e la città scoraggiata obbedì, implorò
misericordia; pure ottenendo che i casi d'eresia fossero giudicati dagli
ecclesiastici ordinarj. Trentasei eccettuati dall'amnistia già erano fuggiti; il
Mormile con altri ricoverò in Francia, ben visto e proveduto. Gianvincenzo
Brancaccio, che lasciossi cogliere, fu decapitato: l'imperatore di nuovo dichiarò
fedelissima la sempre rivoltosa città, e le impose centomila scudi di
amenda.


I processi d'eresia si erigevano dal vicario di Napoli per via ordinaria;
e una bolla del nuovo papa Giulio III vietò che traessero dietro la confisca,
cassando anzi le pronunziate fin allora, e volendone applicati i beni a i
più prossimi parenti[300]: i colpevoli erano diretti a Roma, donde, fatta
l'abjura e le penitenze imposte, erano rimandati a casa.

Non però i rigori si smettevano, e notammo già e noteremo molti che andarono
profughi. Qui ricordiamo Francesco Romano, già agostiniano, che occultamente
diffuse nella natìa Sicilia gli errori di Zuinglio, poi fuggì in Germania,
e tornato a casa nel 1549, sponeva la logica di Melantone, le epistole
di san Paolo, e fu creduto anch'egli autore del noto libro sul Benefizio di
Cristo. Citato al Sant'Uffizio, fuggì, poi venne spontaneo a costituirsi, si
disdisse, e ottenne perdono, mediante molte penitenze e pubblica abjura
nelle cattedrali di Napoli e Caserta, e confessò d'avere molti proseliti, fra cui
varie dame titolate. Più tardi Scipione Tettio, autore d'una dissertazione De
Apollodoris, lodata dagli eruditi, pubblicò non sappiamo quali opere, con
false opinioni sulla divinità; onde fu condannato alle galere. Lo racconta il
De Thou, che essendo a Roma nel 1574, ignorava se ancor vivesse. Anche
Pompeo Algeri da Nola fu mandato al fuoco.

Dei Valdesi altrove parlammo: i quali anche in Roma si erano diffusi,
dove Gregorio IX li perseguitò, e molti ne pose a Monte Cassino[301]: e nel
processo che già sponemmo del 1387, quelli del Piemonte annunziavano il
loro pontefice stare nella Puglia, donde erano mandati a loro i maestri.
Infatti nella provincia della Calabria Citeriore, ove l'Apennino declina al
Tirreno, ai piedi della cresta del Bitonto, nel circondario di Paola e mandamento
di Cetraro sta in poggio il paesello di Guardia, di 1500 abitanti
agricoli, che parlano e vestono diversamente de' circonvicini. Spesso si confonde
dagli storici con Guardia Lombarda, comune del Principato Ulteriore;
che può aver avuto anch'esso quell'aggettivo perchè popolata da Piemontesi,
che consideravansi lombardi. Narrano gli scrittori valdesi, e nominatamente
il Giles, che, verso il 1315, un gentiluomo calabrese (probabilmente Ugo dal
Balzo, siniscalco di re Roberto) imbattutosi in un'osteria di Torino con alquanti
Valdesi, e udito come le loro valli riboccassero di popolazione, offrì di
dar loro alcune terre di Calabria; ed avendo essi mandato ad esaminarle, e
trovandovi letizia di cielo, di pascoli, di frutti, di vigneti, d'ulivi, vi
stabilirono una colonia, a patto di pagar un tributo, e del resto regolarsi a
comune senza render conto a chichessia, e soprattutto poter seguitare i loro
riti. Di ciò si fece istromento autentico, confermato poi da Ferdinando
d'Aragona. Alla città di Montalto aggiunsero un borgo, che fu detto degli
Ultramontani: e dopo cinquant'anni cresciuti di numero, ne eressero un
altro, lontano un miglio, detto San Sisto, dove fu una delle chiese riformate
più celebri; e via via i borghi di Vaccarizzo, Rose, Argentina, San
Vincenzo; poi la Guardia sulle terre dei marchesi Spinelli di Fuscaldo.


A queste terre ricoverarono poi molti Valdesi di Provenza, perseguitati
quando la Corte pontificia risedeva ad Avignone, e fabbricarono Montelione,
Faito, La Cella, la Motta; verso il 1500 altri passarono ad abitare nella
città di Volturara[302]. Colà vissero quieti tollerati e tolleranti, fino ad andare
alla messa, e far battezzar i loro figliuoli da preti cattolici; usando
pochissime forme esterne di culto, non urtavano le popolazioni vicine: grati
ai signori dei luoghi, perchè quieti e pagavano; ogni due anni riceveano la
visita d'un reggitore e d'un coadjutore dalle valli Alpine, che venivano
distinti d'abito, e fingendosi fabbri, mercanti, medici, facendosi conoscere
da un particolar modo di bussar alla porta. Privi di lettere, nè
disputavano sulle loro credenze, nè cercavano divulgarle. Se non che i loro
fratelli delle valli subalpine, quando si riformarono a foggia di Protestanti,
spedirono in Calabria alcuni «per rimettervi ogni cosa in buono stato»[303],
e forse allora solo vennero indotti a ritirarsi dalle assemblee cattoliche,
cui prima s'accomunavano, e mandarono a Ginevra Marco Usegli, chiedendo
dottori. In fatto venne Luigi Pasquale di Cuneo, già soldato di Savoja,
che fece proseliti anche nelle vicine terre della Basilicata, Faito, le Celle, la
Castelluccia. Il cardinale Alessandrino e come capo dell'Inquisizione a
Roma, e dopo fatto papa inviò predicatori, e nominatamente Gian Antonio
Anania di Taverna cappellano in casa Spinelli, che primo gli avea indicato
quel pericolo (1561), e Cristoforo Rodrico gesuita, con ampia podestà:
ma le minaccie rimasero senza frutto, non volendo essi nè violare i riti
antichi, nè staccarsi da luoghi sì belli. Pertanto si ebbe ricorso al braccio
secolare; e il duca d'Alcala vicerè spedì Annibale Moles giudice di vicaria
e molti soldati, che, secondando i missionarj e il marchese Spinelli, costringevano
andare alla messa, i disobbedienti colpendo nei beni e nella persona.

Spinti alla disperazione, essi impugnarono le armi, e ricoveratisi nelle
foreste dell'Apennino, prima alla spicciolata, poi in giuste battaglie combatterono;
alfine disfatti si ricoverarono in Calabria alla Guardia che avea
postura favorevole, mura e due corsi d'acqua. Il marchese, nelle cui terre
si trovava la Guardia, mandò colà cinquanta uomini, fingendo fossero delinquenti
che voleva relegare in quella fortezza; i quali penetrati, trassero
fuori le armi, s'impadronirono dei posti, e sopraggiunti altri armati, incatenarono
tutti gli avversarj. Allora furono sottoposti a fieri giudizj, e i
renitenti a supplizj studiatamente atroci. Serrati in una casa tutti, veniva
il boja, e pigliatone uno, gli bendava gli occhi, poi lo menava in una
spianata poco distante, e fattolo inginocchiare, con un coltello gli segava
la gola e lo lasciava così: di poi, con quella benda e quel coltello insanguinati,
ritornava a prendere un secondo, e farne altrettanto. Ce lo narra
un contemporaneo, che fa perirne a tal uopo fin al numero di ottantotto.
«I vecchi vanno a morire allegri; i giovani vanno più impauriti. Si è
dato ordine, e già sono qua le carra, e tutti si squarteranno, e si esporranno

di mano in mano per tutta la strada che fa il procaccio fino ai
confini della Calabria; se il papa ed il signor vicerè non comanderà al
signor marchese (di Buccianico) che levi mano. Tuttavia fa dar della
corda agli altri, e fa un numero per poter poi fare del resto. Si è dato
ordine far venir oggi cento donne delle più vecchie, e quelle far tormentare,
e poi far giustiziare ancor loro, per poter farne la misura perfetta.
Ve ne sono sette che non vogliono veder il Crocifisso, nè si vogliono
confessare, i quali si abbruceranno vivi. In undici giorni si è
fatta esecuzione di duemila anime; e ne sono prigioni mille seicento
condannati; ed è seguita la giustizia di cento e più, ammazzati in campagna,
trovati con l'arme circa quaranta, e gli altri tutti in disperazione a
quattro e a cinque; bruciate l'una e l'altra terra, e fatte tagliare molte
possessioni»[304]; altri furono messi a remare sulle galere spagnuole.

Luigi Pasquali suddetto, studiato a Losanna, si era sciolto dal legame
matrimoniale per andar nel regno di Napoli ad evangelizzare, e con Stefano
Negrino suo amico fu preso, e con ogni guisa di strapazzi spedito a
Roma; malgrado i patimenti rimase saldo, e rallegravasi di soffrir per Cristo,
e di sentire avvicinarsi l'ora di offrirsi in sagrifizio al Salvatore, e l'8 settembre
1560 fu strangolato alla presenza del papa e de' cardinali. Avea
pubblicato un Nuovo Testamento in italiano, e varie lettere melle ac dulcedine
evangelico refertissimæ ac unctionem spirantes, dice il martirologio
protestante.

Il racconto è evidentemente esagerato dallo spirito di partito, e appoggia
su relazioni, nulla più attendibili che quelle di cui ogni giorno c'ingannano
le gazzette; fatto è che allora furono spente le colonie del principato
oltrappennino, cioè Montalto, Volturara, San Sisto. Per interposizione del
vescovo di Bovino si fece grazia agli abitanti di Castelluccio, Faito, Celle,
Monteleone. Parecchi giunsero a tornare nelle valli alpine o nella Svizzera;
altri abjurarono il loro culto, e furono raccolti in Guardia, ch'era
rimasta disabitata, dove fin ad oggi le donne conservano alcuna traccia del
vestire alpino, sottana di panno rosso, maniche di velluto o panno nero,
i capelli intrecciati con nastro rosso o nero, quale usavasi fin testè nella
Val d'Angrogna; e il loro dialetto tiene del piemontese, come la loro fisionomia
e l'operosità[305].

Nè in Napoli mancarono errori e rigori. La famiglia Bonifazio possedeva
il principato d'Oria, in terra d'Otranto, per dono di re Federico a
Roberto che morì nel 1536, lasciando due figliuoli, entrambi letterati.
Dragonetto, stillando un potentissimo veleno, ne rimase morto. Suo fratello
Giovanni Bernardino ereditò il principato, ove ad Oria erano uniti
Francavilla e Casalnuovo, terre pingui e di abbondante rendita. Ma il possessore
era uno stravagante, viveva affatto in disparte, non facendosi
servire che da due schiave turche: e tutto dedito agli studj. Aggiungeano

che sentisse male della religione, e per ciò e perchè non andava mai
a messa temendo esser molestato dalla Inquisizione, raccolti denari, finse
andar a Venezia, e colle sue turche passò a conoscere i capi della setta
luterana. In fine si stabilì a Vilna in Lituania, un miglio fuor della
città, dopo che delle due serve una impazzò, l'altra maritossi: avendo a
Costantinopoli compro un altro schiavo, questo gli fuggì in Moldavia, onde
egli, senza servitori, «vive per lo più di latticinj, d'uva, di fichi secchi, d'uva
passa, pomi e ravanelli; beve acqua pura; non abita in stufe, ancorchè
paese freddissimo, ma spesse volte si vede intorno a un po' di fuoco, soffiando
per cuocere le sue minestre, che per lo più son di latte e d'uva, assomigliando
più fornaciajo che altro...... Tutto il suo vestire non giunge al
pregio di due fiorini:.... Il letto e ogn'altra cosa sua non vuol che da altri
che da lui sien tocchi; ha la barba lunga ed unta, magro, e in questo tempo
(1586) può aver da sessanta a settant'anni. È della Confessione Augustana,
la qual non ha mai lasciata, e nimicissimo de' Calvinisti. In Norimberg fu
molto accarezzato: ma non avendo fermezza, in niun luogo si può fermare
lungo tempo»[306].

Nulla trovammo di costui nelle consuete fonti, ma ne conosciamo una
traduzione di Sallustio, impressa il 1550 dal Torrentino a Firenze, poi una
miscellanea Hymnorum, epigrammatum et paradoxorum quorumdam di
lui, stampati a Danzica nel 1599, con una prefazione ove si parla delle sue
vicende, e come morisse in questa città il 1597. Da alcune lettere di
Quinto Mario Corrado s'indurrebbe sia fuggito di patria il secondo anno di
Paolo IV: il suo principato fu tratto al fisco, essendo egli l'ultimo della
famiglia: e re Filippo ne investì san Carlo Borromeo, che poi lo vendette
quarantamila zecchini, e in un sol giorno li distribuì ai poveri.

Nel 1567 i cherici regolari scopersero a Napoli una nuova setta; la quale
professava i riti, le credenze, le empietà degli Ebrei, aprendo scuole clandestine.
Riferitone al vescovo Mario Caraffa, destinò a reprimerli Gerolamo
Ferro, chierico regolare, Gerolamo Panormitano, domenicano, Alfonso Salmerone,
della Compagnia di Gesù, prete Girolamo Spinola[307].

D'un altro napoletano ci è dato ricordo, Giovan Maria della Lama medico.
Da più anni esercitava l'arte sua in Vienna, quando nel 1567 mandò
una petizione per mezzo del cardinale Comendone, ove esponea conoscere
d'esser denunziato al Sant'Uffizio per sospetto di cose religiose, e quantunque
sappia non essersi mai scostato da ciò che crede e comanda la santa madre
Chiesa, per potere però viver in pace, e se errò far penitenza, supplica d'intercedergli
dal papa di commettere la causa sua al nunzio o a chi giudicherà
in Vienna, giacchè sarebbe ruina dello stato suo l'andar a presentarsi in
Roma: poter i buoni Cattolici attestare che, mentre fu in queste parti, si
astenne da ogni conversazione con eretici, e frequentò i sacramenti.

Nè Pio V, nè Gregorio XIII vollero consentirgli la domanda; Sisto V

all'imperatore Rodolfo II, che glielo raccomandava, rispose il 26 marzo
1587, che non son poche nè leggiere le incriminazioni per le quali esso
fuggì d'Italia, colla qual fuga crebbe gl'indizj: non esser possibile farne il
processo, così lontano dai testimonj: pure, se egli confessi le colpe e abjuri
gli errori, manderà facoltà di assolverlo. Intanto avverte l'imperatore che
disconviene dalla virtù e pietà sua il tener a servigio del suo corpo un
uomo sospetto d'eresia e per questa fuoruscito[308].

In Napoli, delle persone che aveano frequentato le conversazioni di
Vittoria Colonna e di Giulia Gonzaga[309] molte furono citate al vicario
dell'arcivescovo; e Giovanni Francesco d'Alviso di Caserta, e Giovanni
Bernardino di Gargano d'Aversa decapitati ed arsi, e confiscati i loro beni
nel 1564, in onta del privilegio di Giulio III. Se n'empì di sgomento la
città; molti migrarono: le piazze inviarono al duca d'Alcala vicerè onde sincerarsi
se rivivesse il disegno di istituire l'Inquisizione spagnuola. Furono
assicurati del no; sicchè, dice il sempre servile Giannone, cessò ogni sospetto
d'Inquisizione; restando i Napoletani contentissimi della benignità e clemenza
del re[310].

Ove si noti che i Napoletani non ricusavano l'inquisizione ordinaria esercitata
dai vescovi: anzi nel seggio di Capuana è detto[311]: «Si faccia deputati,
con ordine che devano andare a ringraziare monsignor arcivescovo
illustrissimo delle tante dimostrazioni fatte contro gli Eretici e gli Ebrei,
e supplicarla che voglia esser servito di far intendere a sua beatitudine
la comune soddisfazione che tiene tutta la città, che questa sorte di persone
sieno del tutto castigate ed estirpate per mano del nostro Ordinario,
come si conviene; come sempre avemo supplicato, giusta le norme de li canoni,
e senza interposizione di Corte secolare, ma santamente procedano
nelle cose di religione tantum».

In quel regno l'Inquisizione si continuò ad esercitare per via ordinaria,
cioè dal vicario del vescovo, assistito dal braccio secolare: ma qualora
l'Inquisizione di Roma avesse ottenuto il beneplacito regio, istruiva
processi anche contro regnicoli. Tal fu quello contro il già detto Caracciolo
marchese di Vico, tale uno contro due vecchie catalane, che non volendo
abjurare il giudaismo, furono consegnate al tribunale di Roma che le condannò
a morte. Nel 1583 il cardinale Savelli in nome del papa domandava,
per cose toccanti il Sant'Uffizio, fosse inviato a Roma Giambattista Spinelli
principe della Scalea, e il vicerè ordinava fosse arrestato e tradotto, se
non desse malleveria di venticinquemila scudi di presentarsi al Sant'Uffizio.
Altrettanto nel 1585 con Francesco Conte capitano dell'isola di Capri; e
l'anno seguente con Francesco Amoroso capitano di Pietra Molara.

Col procedere del tempo, il Sant'Uffizio prese ardimento maggiore nel
regno, e piantava processi senza il beneplacito regio. Vietollo Filippo III:
pure non valse a impedire che, per mezzo dei vescovi, si procedesse talvolta

direttamente, come fu nel 1614 in una famosa causa contro suor
Giulia di Marco da Sepino, terziaria di San Francesco, che col misticismo
copriva strane oscenità; favorita da gran signori e da Gesuiti.

Regnando Carlo II, erasi istituita a Napoli un'accademia degli Investigatori,
preseduta dal marchese d'Arena, la quale proponeasi di ravviar la buona
filosofia. Diede ombra, e se ne tolse occasione di ridestare il Sant'Uffizio; e
sotto monsignor Gilberto vescovo della Cava si eresse un tribunale in San
Domenico, e iniziaronsi processi, costringendo alcuni ad abjurare certe
loro proposizioni.

Per impedire che mai l'Inquisizione operasse alla spagnuola, la città nel
settembre 1691 aveva istituito una deputazione di cavalieri, scelti da tutti i
seggi della città, che vigilassero contro ogni usurpazione del Sant'Uffizio.
Questi sporsero reclamo al vicerè, ma in quel tempo ruppesi la guerra per
la successione. Dopo la quale, venuto al trono Carlo Borbone, nel 1746, ad
istigazione del tanto lodato Benedetto XIV, l'arcivescovo Spinelli tentò ancora
introdurre il Sant'Uffizio, e istituiti i magistrati, processò tre persone.
Queste appellaronsi alla suddetta commissione, la quale dall'arcivescovo
domandò comunicazione degli atti che concernevano quei detenuti, e poichè
ricusò, portarono l'affare al trono. Fu anche concitato il popolo colla
solita paura del Sant'Uffizio spagnuolo, onde tumultuò e insolentì contro
l'arcivescovo, e attese il re quando per la strada marina tornava da
Portici. Udito di che si trattava, Carlo smontò di carrozza, entrò nella
chiesa del Carmine, e in ginocchio colla spada nuda toccando l'altare, giurò,
non da re ma da cavaliere, che in Napoli non vi sarebbe mai l'Inquisizione.
E pubblicato un rigoroso editto il 29 dicembre 1746, annunziò
sbanditi i due canonici della curia che aveano tenuto mano a quel processo,
ripreso il vicario, licenziati il notajo e gli attuarj, levata l'iscrizione Sanctum
Officium. Il popolo mostrò la sua riconoscenza al re col regalargli trecentomila
ducati.


Allora solo cessarono le operazioni di quel Sant'Uffizio, che di tempo in
tempo avea processato qualche eretico, qualche fatucchiero, e che ogni anno
il giorno di san Pietro mandava delle paniere piene di oggetti di stregherie
e malefizj e superstizioni a bruciare pubblicamente sulla piazzetta vicina
alla cattedrale[312].

A chi conosce la storia, foss'anche solo la contemporanea, non farà stupore
che l'isola di Sicilia anche in fatto d'Inquisizione operasse tutt'altrimenti
da Napoli. Lasciam via le disputate origini apostoliche delle chiese
di quell'isola, ma fin da' primi tempi vi troviamo amplissimi possessi della
Chiesa romana. Il papa v'era anche metropolita, e solo Leone Isaurico obbligò
i Siciliani a dipendere dal patriarca d'Oriente, istituendo due metropoli,
Siracusa e Catania[313], cui s'aggiunsero poi Taormina, Messina, Palermo.
Si mantenne salva dagli errori degli Ariani, dei Pelagiani, dei

Nestoriani, tantochè san Leone, mandando al Concilio di Calcedonia Pascasio
vescovo di Lilibeo, lo dice fratrem et episcopum meum, de ea provincia
quæ videtur esse securiorem; e virum de securiore provincia fecimus
navigare[314]. Antichissimi pure vi sono gli Ordini religiosi, alcuno dei
quali sussiste fin oggi senza interruzione.

Conquistaronla poi i Saraceni, che qualche moderno vuol dipingerci come
tolleranti e autori di gran civiltà, sino a rimproverare i Siciliani perchè
respinsero quel giogo e quella fede. Tali sentenze oggi si chiamano
liberalismo: ma tutta la storia e le leggende attestano quanto i natii avessero
a soffrire in fatto di religione[315]. Il conte Ruggero normanno, che poi
liberò l'isola, la chiama habitaculum nequitiæ et infidelitatis[316]; e
Urbano II il 1093 scriveva ai vescovi di Siracusa: «La gente saracena entrata
in Sicilia, quanti trovò cultori della fede cristiana uccise o dannò
all'esiglio od oppresse di miserabile servitù, in guisa che quasi per trecento
anni cessò di venerare il suo Dio»[317].

Ecco perchè, come Gaufrido Malaterra racconta[318], all'avvicinarsi del
conte Ruggero a Troina, i Cristiani che rimaneano gli corsero incontro con
gran giubilo. Così a Palermo quel conte trovò l'arcivescovo cacciato dalla
cattedrale e ridotto nella povera chiesa di san Ciriaco[319]. Ciò pruova che
Cristiani sopravivevano ancora, comechè oppressi: teneano qualche chiesa,
ebbero fin la permissione di recare il viatico agli infermi: e doveano esser
non pochi ancora, se fu per loro istigazione, e sulla promessa giurata del
loro ajuto che Ruggero sbarcò a Messina, ed ebbe uno di que' facilissimi
trionfi, di cui ribocca la storia di Sicilia[320].

Venuti in dominio i Normanni, che per politica venerarono i pontefici,
la Sicilia fu tornata al patriarcato romano; moltiplicaronsi chiese e istituzioni,
pure furonvi tollerati gli Ebrei e i Saraceni.

Ai tempi di Guglielmo II trovossi una setta detta dei Vendicosi, cui capo
un tal Adinolfo di Pontecorvo, e fra' molti seguaci suoi è mentovato il prete
Sinnorito. Guglielmo procedette rigoroso contro costoro; Adinolfo fu impiccato,
i suoi discepoli bollati con ferro rovente, il prete sospeso dal vescovo
d'Aquino, malgrado le preghiere e le lacrime del vescovo e degli abitanti
di San Germano. Giovanni Ceccano che ciò racconta[321] non ispecifica gli
errori di costoro, bensì che commetteano ogni male, ma di notte e non di
giorno; neppur certi siamo se fosse una setta religiosa.

Ai Normanni sottentravano gli Svevi, e indicammo come Federico II
fosse estremamente rigoroso ai Patarini, benchè condannato per eretico e
sospetto d'islamismo. Egli cacciò di Sicilia i Musulmani: ma come ausiliarj
opportuni perchè non ispaventati da scomuniche papali, li radunò a Nocera
de' Pagani presso Napoli. Da lui fu stabilita in Sicilia l'Inquisizione fra il
1216 e il 1224, e l'archivio se ne conservava nel Castellamare di Palermo,
ma andò bruciato nel 1590 in un incendio che causò la morte di cinquecento

persone. Poi nel secolo passato il vicerè Caracciolo, distruggendo il
Sant'Uffizio, fe gettarne al fuoco quante carte rimanevano: altre perirono
negli incendj che la guerra causò a Messina nel 1848, a Palermo nel 1860.

Così ci furono sottratte molte notizie, ma sappiamo che, quando l'isola fu
annessa alla Spagna nel 1479, Francesco Filippo de Barberis inquisitore,
andò a domandare a Fernando e Isabella la conferma del diritto concesso
dall'imperatore Federico II agli inquisitori di appropriarsi un terzo dei beni
confiscati agli eretici.

Frate Antonino da Rega domenicano, venne inquisitore a Palermo nel
1487, e dinanzi agli altari dovettero giurargli obbedienza, il vicerè, il
municipio, gli uffiziali regj. Nel 1513 il Sant'Uffizio ottenne molte delle
attribuzioni di quello di Spagna; del resto in Sicilia l'autorità papale era
demandata ai re, in grazia della famosa Legazione siciliana[322], sicchè non
potea da Roma venir opposizione.

Numerosi Ebrei dimoravano in Sicilia, tollerati fin quando Fernando il
Cattolico, al 21 gennajo 1492, fe pubblicare anche colà il decreto che li
sbandiva, e pretendono che un decimo degli abitanti dell'isola migrassero
allora[323]: ma dovettero pagare tanto capitale, che fruttasse quanto le
tasse che soleano tributare annualmente.

Nel Codex juris pontificalis auctore Francisco Candini (Palermo 1807)
al tom. IV, p. 397 sono esposte le competenze e le procedure degli Inquisitori.
Questi eran nominati col vicerè: dall'uno poteasi appellar all'altro:
giuravano serbar il secreto.

Sulle prime i Siciliani non mostrarono repugnare dall'Inquisizione spagnuola,
sì perchè temeano le opinioni nuove, sì perchè essa operava mitemente.
Come opportuno a impedire le esuberanze de' magistrati, tanti ricorreano
a quel tribunale che si dovette stabilire quali delitti non vi si
poteano portare. Molti, anche baroni, volean esserne officiali perchè godean
privilegio di foro. Gli inquisitori non risedeano stabilmente nell'isola,
ma vi comparivano solo a tempo: però arrolavano familiari e foristi,
immuni dalla giurisdizione ordinaria; accettavano denunzie segrete; agli
accusati ricusavano il difensore e il confronto de' testimonj, e i supplizj
eseguivansi rari e senza pompa. Pure il parlamento elevò la voce contro di
questi, come fossero stati e condannati alcuni non rei, ed estorte confessioni,
confiscati beni.

Il re ascoltava i richiami, ma proseguiva, e i vicerè parteggiavano per
una istituzione spagnuola, monarchica e avversa a Roma. Allora poi che
vi si scopersero dei Luterani, il Sant'Uffizio s'applicò a reprimerli, e
prese tal fidanza da operare non solo come indipendente, ma superiore al
Governo[324]. Anzi col procedere del tempo giunse al punto da scomunicare
la gran corte e l'arcivescovo: e il governatore dovette mandare mille armati
contro il palazzo dove i padri inquisitori si erano fortificati (1602).


Nella tremenda peste del 1624 a Palermo si infervorò la devozione mediante
il voto di celebrare l'immacolata concezione di Maria, festa che si
conservò sempre solennissima, sostenuta da alcuni cavalieri che pronunziavano
il voto sanguinario, cioè di sostenere anche colla spada contro chi si
fosse quel privilegio della madre vergine.

Non vi mancò lo spettacolo di Atti di fede, e il primo fu eseguito solo il
9 settembre 1641 sotto il vicerè Corsetto, bruciando vivi Giambattista
Verron calvinista francese, Gabriello Tedesco, musulmano battezzato e relapso,
e Carlo Tavalara agostiniano laico calabrese, che spacciavasi pel
Messia, e inventò i Messiani.

Nel 1658 fu abbruciato pubblicamente frà Diego La Matina agostiniano,
che condannato dal Sant'Uffizio alla galera, colà pervertiva i suoi compagni;
poi valendosi della straordinaria sua forza, spezzò le manette, e uccise l'inquisitore
venuto a visitarlo. Non più che questi due soli Atti son ricordati
anche dai più ostili; poi nel 1724 il supplizio di Gertrude Maria Cordovano,
pinzochera benedettina, e Romualdo laico agostiniano di Caltanisetta, rei di
quietismo, bruciati alla presenza del vicerè, de' grandi e de' magistrati. Fin
nel 1781 vi si bruciarono alcune streghe. Allora però Ferdinando IV, con
dispaccio 27 marzo 1782, vedendo che quel tribunale non volea recedere
dalle forme sue abituali di processura, per le quali non restava assicurata
l'innocenza, lo aboliva, lasciando ai vescovi l'esercizio della giurisdizione in
materia di fede, sempre però colla licenza del vicerè, e non mettendo il
reo alle strette, ma denunciandogli l'accusa e assegnandogli il difensore.

Nè le terre del papa restarono immuni da eresie. Fin dal 1521 abbiamo
a stampa senza luogo Didymi Faentini adversus Thomam Placentinum pro
Martino Luthero theologo oratio, Ph. Melanctone auctore, in-4º.

A Roma, quando più pareano prosperar le cose della Compagnia di Gesù un
«tal frate Agostino di nazione piemontese, di professione eremita agostiniano,
di fede in apparenza cattolico, copertamente però finissimo luterano»[325],
pensò giovarsi dell'assenza del papa, ito allora a Marsiglia (1540),
per ispargere l'eresia colle prediche, alle quali, disinvolto e naturale predicatore
com'era, traeva molte persone. Essendo gli errori mescolati a molte
verità, non se n'accorgeano esse, ma uditolo alcuni gesuiti, «s'avvidero che
in costui parlava Lutero, benchè con lingua tronca, come chi vuol farsi intendere
e non osa spiegarsi». Dubitando il fesse per ignoranza, andarono
a trovarlo per sincerarsi delle sue intenzioni. Esso li rimbrottò d'ignoranza
o malignità o invidia, e continuò peggio: ond'essi pure dal pulpito tolsero
a discorrere delle indulgenze, dell'autorità del pontefice, del merito della
continenza, della necessità delle buone opere. Egli allora ricorse a un'arte
solita, qual fu di gettar su loro il sospetto d'eresie, denunziando Ignazio
come un lupo travestito da pastore, che avea sparso per le prime accademie
d'Europa gli errori, ed ora in Roma con alquanti pari suoi facea l'ultime

pruove: non volessero i Romani lasciarsene ingannare più che non aveano
fatto Alcalà, Salamanca, Parigi, Venezia, dov'egli, convinto di marcie eresie,
avea dovuto sottrarsi al fuoco col fuggire.

La calunnia fa sempre effetto, e non che rifuggir dalle prediche de' Gesuiti,
la gente aspettavasi di vederli da un giorno all'altro condotti al rogo,
nè v'era chi osasse difenderli. In prima il santo rassegnossi alla tempesta:
di poi poc'a poco riavutosi, citò l'accusatore al governator di Roma, ove in
contradditorio convinse di bugiardi gli avversarj, sostenuto da larghe e numerose
testimonianze: e uscì sentenza di piena assoluzione. Anzi quelli che
erano stati accusatori vennero riconvinti d'eresie: e il mal frate piemontese
fuggì a Ginevra, ove gittato l'abito, si fe predicante, e credesi fosse
autore del Summarium scripturæ.

Tommaso Lubero, che grecizzò il suo nome in Erasto, da Bologna il
1544 scriveva a un amico, che un frate dell'Osservanza predicando a Imola
che il regno di Cristo si acquista coi meriti nostri, un fanciullo gli rinfacciò
che bestemmiava Dio e Cristo. Il frate replicogli, non sapea quel che
dicesse, nè tampoco il pater noster; ma l'altro affacciogli il detto, Ex ore
infantium et lactentium perfecisti laudem, e si finì col mettere il fanciullo
in carcere[326].

Polidoro Virgilio da Urbino (1555) autore di varie opere d'alquanta
erudizione e scarsa a critica, accompagnò in Inghilterra il cardinale Adriano
da Corneto, e da Enrico VIII ebbe l'incarico di scrivere una storia d'Inghilterra,
che fu poi stampata a Basilea nel 1534, indi nel 1535 dedicata ad
esso re. Vuolsi che di questo adottasse gli errori benchè ecclesiastico, e che
tornato in patria, li conservasse nel silenzio[327].

Frà Luca Baglione perugino, nell'Arte del predicare (1562), tra molti atti
proprj racconta che, inveendo in una, non dice quale, città contro gli eretici,
un di costoro gli tirò un'archibugiata, da cui Iddio però preservollo; e
un'altra volta assalito da più di quindici sifatti in istrada, potè difendersene
colla sola parola di Dio[328].

Meno trascorreva l'Inquisizione romana, ma pur troppo allora al gentilesimo
delle voluttà e dell'ingegno si credette riparare con quello della severità
e de' supplizj, fin a sminuire e la sicurezza del vivere e la franchezza
del pensare. Già dai tempi di Leon X, poi sempre in appresso si andava insinuando
ai papi che l'eresia bisognava reprimerla colla forza; che «il fuoco
della ribellione non si smorza se non col gelo del terrore e con la pioggia
del sangue»: non già colle persuasioni, ma colle crociate e coi roghi
essersi repressi i Patarini nel secolo XII.

Nel 1533 fu eretto a Roma un famoso processo, nel quale molti si ritrattarono.
Non così Giovanni Mollio da Montalcino, minorita, che fra la gioventù
dell'Università di Bologna diffondeva le dottrine zuingliane, con
tanta riuscita, che un gentiluomo esibivasi pronto a levare seimila soldati

qualora si recasse guerra al papa[329]. Il Mollio processato non volle
ricredersi, anzi difendeva le sue dottrine e imputava la tirannide ecclesiastica,
dalla sentenza appellandosi al giudice eterno. Pertanto fu strangolato
a Roma, poi arso in Campo di Fiori con un Perugino.

Sotto Paolo III trattandosi del come riparare all'eresia, il Caraffa, cardinal
teatino, suggerì la prima delle famose Congregazioni di Roma, quella
del Sant'Uffizio, mentre prima operavasi debolmente, dandosi le cause a
giudicare or al maestro del Sacro Palazzo, or al vicario di Roma, or al collegio
de' cardinali o a qualche commissione particolare. E fu creata colla
bolla Licet ab initio del 21 luglio 1542: preponendovi esso cardinale
Caraffa, il Cervini, il Ghislieri, che divennero papi Paolo IV, Marcello II,
Pio V: tanto quel grado era importante. L'uffizio componeasi di Domenicani;
in alcun paese, di Francescani; mai di Gesuiti, i quali anzi impetrarono
ampie facoltà per assolvere gli eretici[330].

Il Caraffa, divenuto Paolo IV, diede all'Inquisizione insolita vigoria,
volendo che non più dipendesse da ciascun vescovo, ma da essa Congregazione,
autorizzata a giudicare inappellabilmente in fatto d'eresia di
qua e di là dall'Alpi. Laonde pose in ogni città «valenti e zelanti inquisitori,
servendosi anche di secolari zelanti e dotti, per ajuto della fede,
come verbigrazia dell'Odescalco in Como, del conte Albano in Bergamo,
del Muzio in Milano. Questa risoluzione di servirsi di secolari fu presa
perchè, non solo moltissimi vescovi, vicarj, frati e preti, ma ancora molti
dell'istessa Inquisizione erano eretici»[331]. Singolare confessione!

Esso papa, in punto di morte, chiamatisi attorno i cardinali, raccomandò
loro specialmente questo santissimo tribunale. Sisto V lo ampliò portando
a dodici i cardinali di questo, e dandogli facoltà per tutto l'orbe cattolico.
Ne è prefetto il pontefice, ed ha giurisdizione sulle persone di qualsiano
grado, condizione, dignità, senza riserva di privilegi locali o personali: ed
obbliga i magistrati ad eseguire i suoi decreti, sotto pena di scomunica.

Gli competeva d'inquisire gli eretici o sospetti d'eresia e loro fautori; i
maghi, malefici, incantatori, astrologi, che patteggiano col demonio; chi proferisce
bestemmie, qualificate ereticali, sebben fosse in impeto di rabbia o per
ignoranza, e chi si opponga al Sant'Uffizio ed a' suoi ministri. Sospetto d'eresia
è chi lascia sfuggirsi proposizioni che offendano gli ascoltanti; o fa
atti ereticali, come abusare de' sacramenti, battezzare cose inanimate, per
esempio, calamite, carta vergine, fave, candele; chi strapazza immagini
sacre; tiene, scrive o legge libri proibiti; o si allontana dal vivere cattolico
col non confessarsi, mangiar cibi vietati e simili. Così la poligamia,
il furto di sacre particole, la sollecitazione a peccato in confessione, la finta
santimonia, la lettura di libri ereticali, oltre un'infinità di casi minori,
quali sarebbero il sostenere che la santissima vergine non sia stata concepita
senza la macchia originale, o usar litanie non approvate, o celebrare
messa e ascoltar confessioni senz'esser sacerdote.


Che le procedure dell'Inquisizione, per quanto ci facciano orrore, non
fossero che le consuete basti a provarlo l'esser pubblicamente stampati i suoi
codici[332], secondo i quali, a ciascun reo è destinato un procuratore, persona
intelligente e di retto zelo, che con lui possa comunicare e ne faccia le difese;
di tutti gli atti e le deposizioni si tenga protocollo; «i vicarj saranno
avvertiti di non permettere che i notari diano copia degli atti del Sant'Uffizio
per qualsivoglia causa, salvo al reo, e solamente quando pende il
processo, senza il nome de' testimonj, e senza quelle particolarità, per le
quali il reo potesse venir in cognizione della persona testificante»[333].

Allora si esacerbarono i sospetti. E per verità se la Riforma, filosoficamente
considerata, era uno slancio dello spirito umano verso la libertà, un
voler pensare e giudicare secondo la testa propria intorno a fatti e idee che
fin allora si erano accettati dall'autorità, ne conseguiva che divenissero sospetti
tutti i pensatori, in qualunque senso pendessero. I principi, accortisi
che al religioso teneano dietro sovvertimenti politici, fecero causa comune
con quella Roma, che aveano guardata con gelosia, e dapertutto fu invigorita
l'Inquisizione, con privilegi e indulti si allettavano fraternite d'uomini
e donne a servirle di famiglia. Chi denunzia un abuso, chi implora una
riforma, è preso di mira, ha taccia di perturbatore: si piglia ombra di
quanto in prima passava inappuntato; una devozione vivissima, un non ordinario
rigore di pratiche religiose somigliano raffacci alle rilassatezza comune;
la cautela ne' modi e nelle parole passa per ipocrisia; la franchezza per insolenza:
fin il tacere s'interpreta per dissimulazione pericolosa. Sono martirj
che non ignora chiunque nell'età nostra sentì o pensò.

L'Inquisizione estendeasi anche agli Ebrei, non per punirli, ma per impedire
propagassero i loro errori, nè commettessero quegli enormi delitti,
di cui fremevasi allora credulamente, come credulamente si freme oggi delle
stragi del Sant'Uffizio. Il buon Sadoleto, intitolato il Fénelon italiano, in
una lettera al cardinale Farnese si lamenta perchè gli Ebrei sieno trattati
troppo cortesemente a Roma, e protetti da Paolo III. Ma Paolo IV usò con
essi rigorosamente, e volle fossero ristretti entro il ghetto. Gliene presero
ira, e forse ebbero gran parte nell'eccitare contro di esso papa la plebe romana,
che ne abbattè la statua e bruciò il palazzo dell'Inquisizione.

A Pio IV successe col nome di Pio V frà Michele Ghislieri, alessandrino
di Bosco, di religione rigorosa, d'integerrima vita. Non andava che a piedi;
come generale dei Domenicani redense molti conventi dai debiti; si segnalò
nell'alta Italia per zelo inquisitorio; e l'opposizione che trovò dapertutto
rivela non tanto l'allargarsi delle opinioni riottose, quanto il ricalcitrare
alla violenza. Avuto spia che a Poschiavo, paese italiano e di diocesi comasca,
ma nel civile appartenente ai Grigioni, si stampassero libri ereticali
destinati all'Italia, e che alcune balle erano state spedite ad un negoziante
di Como, frà Michele le sequestrò. Era vescovo di Como Bernardino

Della Croce, ma Carlo V non volea dargli il placet perchè amico di Paolo III
e de' Farnesi: laonde governava il capitolo comasco, che spalleggiato dal
governatore Gonzaga, volea fossero restituite; e non riuscendo, il popolo
ne levò rumore; i fanciulli presero a pietre frà Michele mentre entrava nel
monastero, posto ne' sobborghi; ond'egli a fatica ricoverossi in casa dell'Odescalchi,
che apparteneva alla compagnia della Croce di Como, e il governatore
gli ordinò andasse a Milano per amor di quiete. Egli obbedì, ma
poichè i canonici andarono a Roma, v'andò egli pure, fu la prima volta
che vide la città che dovea poi divenir sua. Anche a Morbegno in Valtellina
ordì processo di eresia contro Tommaso Planta vescovo di Coira,
senza citarlo, nè nominare i testimonj; sicchè i Grigioni gli fecero vietare
di procedere contro chicchefosse, se non con loro licenza: e perchè egli,
obbedendo sulle prime, rinnovò poi le processure, il popolo a pena si tenne
che non gli mettesse le mani alla vita.

Ebbe poi ordine d'inquisire Vittore Soranzo vescovo di Bergamo, il quale
in conseguenza fu sospeso, ma dopo due anni rintegrato. Maggiori indizj
trapelavano contro Giorgio dei Conti di Medolago; ma la costui potenza
avrebbe impedito ogni attentato dell'inquisitore, se a questo non fosse venuto
in sussidio Giovan Gerolamo Albani. Per costui opera il Medolago fu preso:
ma la signoria veneta lo fece levare a forza dalle carceri del Sant'Uffizio, e
trasferire nelle sue, nelle quali morì. L'opposizione allora obbligò il Ghislieri
a partire di Bergamo, del che si dava colpa a Nicolò Da Ponte, nobile
veneto, allora proveditore di quella provincia e più tardi doge, il quale
perciò venne in odore di luterano. Quell'Albani, valentissimo giureconsulto,
godea di alto favore presso la signoria; ma quando due suoi figliuoli,
nella chiesa di Santa Maria Maggiore, uccisero il conte Brembati, egli, come
loro complice, venne per dieci anni relegato in Dalmazia. Il Ghislieri però,
divenuto papa Pio V, non volle ricevere il Da Ponte, mandatogli ambasciadore
dalla serenissima, e ai figliuoli dell'Albani conferì il titolo di gentiluomini
romani, e al padre il governo della Marca d'Ancona, poi il cappello
cardinalizio che, non senza eventualità di salir papa, portò degnamente
fino ai novantasette anni.

Dapertutto allora si infervorarono le procedure. Ogni causa ha tristi
avvocati, che credono servirla col mostrare ch'essa ha molti nemici; e in
quella generalità di denominazione che esclude la critica e la discolpa,
avvolgono le persone che meno lo meritano. Così allora avvenne, e nella
inflessibilità del suo zelo vedemmo Paolo IV gittare prigioni il cardinale
Morone, i vescovi Egidio Foscarari di Modena, Tommaso Sanfelice della
Cava, Luigi Priuli di Brescia, imputati di nutrire opinioni ereticali, o
mal difendere le ortodosse, mentre non chiedeano che una riforma, la quale
restituisse alla Scrittura l'autorità, usurpata dalla tradizione, e che si correggessero
i costumi. E dovettero scagionarsi.


Anche don Gabriele Fiamma veneto, canonico lateranese e vescovo di
Chioggia, autore di poesie spirituali, predicando a Napoli il 1562, fu accusato
d'eresie, e al Gonzaga signor di Guastalla scriveva: «Jer sera, per
commissione del cardinale Alessandrino furono pigliati tutti i miei libri,
e notata ogni minima polizza. Questo non m'è grave, venendo la commissione
da quel dabbene e religiosissimo signore e dal santissimo tribunale
dell'Inquisizione: ma ben mi dolgo che gliene sia data occasione da
alcuni maligni ed invidiosi miei emuli»[334].

Fu allora che l'accademia di Modena andò dissipata come dicemmo, e
molti membri di essa migrarono. Il decreto del 1558, per cui tutti i frati
che fossero usciti di convento obbligavansi a tornarvi e sottoporsi al castigo
meritato, indusse molti a fuggire in Olanda e a Ginevra; e se credessimo
a Gregorio Leti[335], più di ducento buttaronsi eretici.

Il Tiepolo, ambasciador veneto a Roma, descrive un Atto di fede eseguito
colà contro quindici persone: sette andarono condannate alle galere come testimonj
falsi: sette eretici abjurarono; uno relapso fu rimesso al fôro secolare,
ed era «don Pompeo de' Monti, di sangue assai nobile, fratello del
marchese di Cortigliano, e stretto parente del cardinale Colonna»[336].
Ai 27 settembre 1567 descrive l'Atto dove furono bruciati il Carnesecchi,
del quale parleremo poi a disteso, e un frate di Cividale di Belluno, oltre
diciasette che avendo abjurato, furono chiusi in prigione perpetua o in galera,
o multati in denaro per la fabbrica che dee farsi d'un ospedale per gli
eretici. Fra questi contava sei gentiluomini bolognesi.

Ai 28 maggio 1569 un altro Atto, in presenza di ventidue cardinali, dove
quattro impenitenti furono dannati al fuoco; dieci abjurarono, tra' quali
Guido Zanetti di Fano. Costui nel 1537, essendo a Londra, comprò molti
libri d'eretici, e bevutone le massime, tornò in Italia l'anno dopo, prese
usata con varj eretici di qui e di fuori, e vantavasi d'aver la maggiore raccolta
di libri eterodossi che fosse in Roma. Udendo poi che a Curia Sabella erano
stati presi varj eretici, fuggì a Napoli nel 1545, donde a Venezia, benevolmente
accolto e sussidiato da Donato Rullo, e frequentava Latanzio Ragnone
ed altri apostati. Passò quindi in Sassonia, conobbe l'elettore, il
duca Giovanni Federico e il landgravio d'Assia, e fingendosi un capitano
di Enrico VIII d'Inghilterra, prese servigio nel loro esercito contro l'imperatore.
Girando la Germania, conobbe i principali eresiarchi, visitò più
volte la tomba di Lutero, rivide Venezia, poi l'Inghilterra, e v'assistette al
ristauramento della religione cattolica, fatto dalla regina Maria e dal cardinale
Polo. Reduce in Italia, non cessò la domestichezza col Carnesecchi,
con Endimio Calandra, Pietro Martire, l'Ochino ed altri. Informatone il
Sant'Uffizio, sotto Pio IV fu arrestato a Venezia il 23 febbrajo 1561, ma per
istanze fatte dalla regina Elisabetta alla Repubblica, fu disciolto. Sopravenuti
nuovi e maggiori indizj alla Inquisizione romana, il luglio 1566 fu

preso a Padova, e condotto a Roma, confessò trentotto capi d'eresia, professati
fino dal 1537, onde fu condannato. Avendo però fatto pubblica abjura
il 20 maggio 1559 in Santa Maria sopra Minerva, dategli penitenze, il
giorno stesso che il Cellario fu messo a morte, egli restò condannato alla
prigione (dice il residente veneto) «parte perchè dicono che per lui si ha
avuto notizia di molte cose importanti, parte perchè non è mai stato abjurato,
e però non si può aver per relapso, se ben ha continuato nell'errore
tanti anni, e li canoni non levano la vita a chi è incorso in errore per la
prima volta».

Verso il 1568 molte lettere, nella corrispondenza del Bullinger, raccontano
dell'Inquisizione atrocità, quali la voce pubblica le esagera. A Mantova essersi
arrestato un parente del duca, e poichè questo ne sollecitava la liberazione,
avergli l'inquisitore risposto che non riconosceva alcun duca nel
suo uffizio: bensì mostravagli le chiavi del carcere; se voleva, nel togliesse
per forza: egli nol rilascerebbe mai. A Roma (dicono) non va giorno che non
si bruci, si soffochi, si decolli; piene tutte le prigioni, e se ne devono fabbricare
di nuove sempre. Dopo bruciato il Carnesecchi, arrestaronsi il barone
Bernardo di Angola e il conte di Pitigliano, che sollecitati a lungo, alfine
abjurarono, e il primo fu condannato a carcere perpetuo, e alla multa
di ottomila coronati; l'altro a mille, e chiuso per sempre in una casa di Gesuiti.
Che a Valenza un nobile, denunziato per opinioni religiose, e dopo
lunga detenzione messo alla tortura, spirò fra i tormenti; del che indignati,
i cittadini insorsero, assalirono i preti, qual trucidando, quale cacciando.
Che a Milano un nobil giovane, accusato di luterano e condannato alla forca,
ebbe sentenza d'esservi tratto a coda di cavallo; mezzo strangolato, perseverando
a non ricredersi, fu arso a lento fuoco, poi esposto ad essere sbranato
dai cani[337].

Al 24 febbrajo 1585 il residente veneto a Roma informava d'una pubblicazione
di diciasette inquisiti dal Sant'Uffizio, presenti molti cardinali e
grandissimo numero di persone. Degli inquisiti tre furono mandati al fuoco
come relapsi in manifeste eresie: altri come fattucchieri e stregoni, che abusavano
de' sacramenti per loro scellerità, furono sentenziati alla pubblica
esposizione, altre al carcere e altre pene. Fra i condannati «alla morte di
vivo fuoco» contava Jacobo Paleologo di Chio, già domenicano, che errò
lungamente per Germania; in Transilvania fu rettore del ginnasio di Clausenburg,
e adottò gli errori di Buduy, unitario talmente eccessivo, che
Fausto Soccino medesimo lo riprovò. Arrestato per richiesta di Gregorio XIII,
fu il Paleologo menato a Roma, come fu vicino al patibolo domandò tempo
per riconciliarsi e venne ricondotto in prigione, ove si crede sarà fatto
morire senza il fuoco vivo. Degli altri due, uno fu strozzato, come relapso
ma pentito; l'altro «come pertinace morì nel fuoco a poco a poco, con una
continua fermezza alla presenzia di gran parte di questa città».


Udimmo la Olimpia Morata deplorare la morte di Fannio. Nato a Faenza
da oscuri parenti, cominciò egli a studiare la Scrittura seriamente sopra
una traduzione, e ostentando i benefizj della parola di Dio, ne disputava
in tal guisa, che fu preso prigione dal Sant'Uffizio. Quivi intenerito da colloquj
colla moglie e la famiglia, ritrattossi e fu messo in libertà. Ma ben
tosto ne sentì tal rimorso, che risolse di farne amenda col professare apertamente
le nuove dottrine, e mosse per la Romagna predicando senza velo;
se gli fosse impedito di annunziare in pubblico il Vangelo, sì lo faceva in secreti
colloqui con chi volesse ascoltarlo, beato quando potesse alcun convertire.
Arrestato a Bagnacavallo, fu condannato alle fiamme. Se non che
mandato a Ferrara, ebbe occasione di convertire altri, meno tormentato
che non sotto i Domenicani, talora veniva trattato meglio, talora peggio;
quando solo, quando in compagnia; pur sempre costante a soffrire per
Cristo. Molti andavano ad ascoltarlo, ed esso esortavali alla libertà de' figli
di Dio. La moglie, le sorelle tentarono di nuovo distrarlo dalle sue convinzioni,
ma egli rispondeva: «Il Signore non vuole ch'io rineghi lui per
il bene della mia famiglia».

Quando a Paolo III succedeva Giulio III, venne l'ordine di metter a morte
Fannio. A quel che gli recò l'annunzio, diede un abbraccio, e ringraziandolo,
«Io accetto con gioja la morte, caro fratello, per la causa di Cristo»: e
continuò a edificare i compagni coll'esporre la felicità di un tal morire. Domandato
a chi affidasse i suoi figli: avesse compassione di essi e della sua
cara moglie, rispose: «Li lascio al miglior de' custodi, Nostro Signor Gesù
Cristo». Offertagli la vita se si disdicesse, professò non desiderare di sfuggir
alla morte. E continuava spiegando diversi passi della Scrittura, recitando
sonetti suoi sopra la giustificazione, e chiesto come mai fosse sereno mentre
Cristo soffrì le ambasce dell'agonia, «Cristo (ripigliava) nell'orto e sulla
croce soffrì le torture dell'inferno al quale noi eravamo condannati. Ma
dopo che egli tolse i peccati nostri, a me non resta che a rallegrarmi,
sicuro che la morte del mio corpo sarà passaggio ad un'eterna vita».

Così parlava poco prima d'esser condotto sulla pubblica piazza di Ferrara.
Presentatogli un Crocifisso, disse: «Vi prego di non turbarmi presentandomi
un Cristo di legno, mentre io l'ho vivente nel mio cuore».
A ginocchi pregò divotamente e ardentemente Iddio di illuminare le offuscate
menti dell'ignorante moltitudine. Egli stesso accomodò il capestro
col quale doveva essere strozzato, e morì col nome di Gesù sulle labbra,
nel settembre 1550. Il suo cadavere fu bruciato dove ne avvenne la
morte.

Gli scritti che lasciò danno testimonio delle sue opinioni, colle objezioni
degli avversarj e le risposte di lui. E sono due trattati delle proprietà di
Dio, due della confessione, due del modo di conoscere Gesù e il fedele dall'empio;
cento sermoni sopra gli articoli della fede, dichiarazioni sui salmi,

dichiarazione su san Paolo, dispute contro l'Inquisizione, consolazioni ai
suoi parenti sopra i casi suoi, avvisi delle cose della sua vita[338].

I Riformati, che ci conservarono il nome de' loro martiri, descrivono la
fierezza de' supplizj subiti da Domenico Cabianca bassanese, da frà Giovanni
Mollio professore di Bologna già detto. Pomponio Algeri di Nola, arrestato
a Padova, fece una luminosa difesa, allegando la Scrittura e le Decretali
contro gli errori della Chiesa romana; ma per quanto i Veneziani bramassero
salvarlo attesa la sua valentìa, fu condannato ad arder vivo. Stando
in carcere a Venezia, descrisse in una bella lettera, la spirituale consolazione
concessagli[339]. Francesco Gamba di Como, convinto d'essere stato a Ginevra
ed aver partecipato alla sacra cena coi Riformati, fu condannato alla forca;
prima forandogli la lingua acciocchè non parlasse.

Goffredo Varaglia cappuccino piemontese, andato per convertire i Valdesi,
si lascia convertire invece da loro; addetto al legato papale a Lione, lo abbandona
per passare a Ginevra, donde muove a predicare il Vangelo nella
Val d'Angrogna. Côlto, fu tradotto a Torino, e ucciso il 29 marzo 1588;
e nel suo processo è detto, tante essere le persone a lui consenzienti, che
l'Inquisizione non avrebbe abbastanza legna per bruciarle.

Bartolomeo Bartoccio, che ritirato a Ginevra, professava in pace la Riforma,
come mercante capitava a Genova, dove conosciuto, fu arrestato e
arso a Roma, e morendo esclamava Vittoria, Vittoria.

A Piacenza nel 1553, Paolo Palazzo cantore, propenso ai Luterani, fu
tratto in carcere a San Domenico, e dopo alquanti giorni liberato per favore
di molti. Nel 1557 l'inquisitore carcerò Matteo Dordono e Innocente
Nibbio notaj, che pentiti, fecero pubblica amenda e penitenza, e tornarono
con gran disonore a casa. Taddeo Cavalzago, citato per luterano, fuggì a
Ginevra, sicchè restò bandito. Prete Simone ch'era vissuto seco lungamente,
arrestato e cercando fuggire di carcere si ruppe una coscia, e dovette far
penitenza de' suoi errori. Alessandro Cavalgio fu preso per aver tratto di
convento una sorella e maritatala. Altri assai nobili si scopersero fautori
dell'eresia, e ne pagarono il fio; molti esularono, e i loro beni furono attribuiti
al principe. Nel 1558, prete Riccio, che avea conversato, mangiato,
bevuto con Luterani e ajutatili a fuggire, s'un palco fu sferzato dall'inquisitore
frà Valerio Malvicino, e dovette palesare quanto aveva operato contro
i decreti del sommo pontefice; seco due altri cittadini: Giuseppe De Medici,
pure sferzato, confessò ciò che avea creduto o fatto di contrario alla cattolica
fede; e un notajo Giuseppe, di avere scompisciato la pila dell'acquasanta,
ferito di spada alcune divote immagini e le braccia e coscie di san
Rocco[340].

Somiglianti processure potremmo indicare in tutte le città d'Italia, e ce
ne verrà la trista opportunità. In Lombardia si rese tremendo frà Pietro
Angelo da Cremona; tra le cui vittime ricordano Francesco Cellario di Mantova

figlio di Galeazzo, minorita dell'Osservanza, che già era stato inquisìto
a Pavia. Milano era sottoposta alla Spagna, che cercò introdurvi la sua inquisizione;
ma la città deputò alti personaggi al re, al Concilio di Trento, al
papa, e ottenne di non aggiungere questo agli altri mali ond'era oppressa.
Bensì vi fu piantata l'Inquisizione alla romana, ed una compagnia di quaranta
cavalieri, portanti una croce in petto e aventi a capo il padre inquisitore,
nel giorno di san Pietro Martire adunavasi nel suo oratorio, e al
vangelo tutti sguainavano le spade, in segno di zelo e di costanza nel tener
pura e propagare la fede e obbedire ciecamente al Sant'Uffizio; durarono
fino al 1770. Compagnie consimili si formarono dapertutto, e con zelo indiscreto
non solo investigavano l'eretica pravità, ma la trascuranza delle
pratiche religiose; fiutavano le cucine al venerdì; sofisticavano ogni parola
sfuggita ai professori; insomma avviavano ai procedimenti delle polizie
odierne; superiori a queste solamente in quanto supponevano andarne di
mezzo non l'interesse momentaneo d'un principe o d'una fazione, ma la salute
delle anime.

San Carlo, da Roma il 10 dicembre 1563, scrive al doge di Genova che
procuri l'arresto di frate Antonio da Cortemiglia conventuale, grandemente
sospetto d'eresia. In questa città l'Inquisizione era già stabilita nel 1253,
quando mandò a morte maestro Luco. Tre anni dopo, frate Anselmo capo
inquisitore pubblicò certe provvisioni contro gli eretici, le quali volea facessero
parte degli statuti della repubblica, e perchè i consoli ricusavano,
egli obbligolli, minacciando di scomunica la città. Più tardi vi fe scuola
Lucilio Vanini, e pare da lui apprendesse Cesare Conte pittore, che catturato
dal Sant'Uffizio il 1632, moriva nelle segrete del palazzo ducale.

I buoni uomini della valle di Chamonix, a' piedi del Monbianco, nel
1462 condannarono al fuoco diverse persone, accusate d'eresie, d'apostasia,
di magia, e una donna che avea avuto commercio carnale col demonio, fu
fatta sedere per tre minuti s'una lastra rovente, poi data al fuoco. A Ciambery
i frati mendicanti non poteano andar in volta senza sentirsi fischiare
e fin battere.

Altra lettera di san Carlo del 15 aprile 1575 ci informa che il vescovo di
Vercelli fu tacciato d'eresie per una pastorale dove esortava il suo popolo
all'orazione della sera: ma attesta de' buoni sentimenti di esso, e si consola
che l'accusa siasi volta contro uno scritto, giacchè le parole dette a voce
possono facilmente riferirsi alterate; e ritiene che il santo padre non solo
non l'imputerà, ma cercherà gli autori dell'accusa per punirli.

L'Inquisizione ne' paesi del Piemonte fu moderata da Emanuele Filiberto,
volendo che le sentenze non sortissero effetto se non col concorso
del senato, dopo udito il pubblico ministero, ma la prescrizione cadde in
dimenticanza. Esso Emanuele Filiberto fece prescrizioni minute e rigorose
per l'osservanza de' precetti della Chiesa: si trasferiscano in città i monasteri

femminili sparsi in campagna; non si permettano canzoni lascive nè
contro l'onore e lo stato degli ecclesiastici: al tempo stesso che metteva un
economato pei benefizj vacanti, e facea gli ecclesiastici concorrere alle pubbliche
gravezze.

In Sardegna, Valente arcivescovo di Cagliari verso il 687, in un'opera
De erroribus hodierna tempestate grassantibus, tolse a provare che erasene
sempre conservata immune quell'isola[341]. E tale durò: ma verso il 1560
s'ha memoria d'un processo fatto a Sigismondo Arquer cagliaritano, avvocato
del fisco, per opinioni religiose, d'ordine dell'arcivescovo Parraques;
risultò innocente, pure non si desistette dal perseguirlo, ond'egli
credette cercar salvezza in Ispagna. Ma quivi come luterano dogmatizzante
venne preso dall'Inquisizione di Toledo, e morto con altri nell'Atto
di fede del 1571. Abbiamo di lui Sardiniæ brevis historia et descriptio[342],
alla cui fine si legge che colà sacerdotes indoctissimi sunt, ut
raros inter eos, sicut et apud monachos, inveniatur qui latinam intelligat
linguam. Habent suas concubinas, majoremque dant operam procreandis
filiis quam legendis libris.

Sarebbero queste parole la causa o l'impulso del suo processo?

Mentre noi andiamo spigolando con improba fatica avrebbe un'abbondante
messe chi potesse cercare gli archivj del Sant'Uffizio a Roma.
Ai giorni nostri furono spalancati per violenza due volte; durante il dominio
francese dopo il 1810, poi nella rivoluzione del 1848, eppure nessuno
seppe trarne profitto per la storia e per la verità. Finchè ad altri ciò
sia concesso, ci siam valsi e ci varremo di frà Caracciolo, che scrivendo una
vita di Pio IV, rimasta manoscritta, potè aver sottocchio i processi di
quel tribunale. Perpetuo lodatore di questo, e inesorabile cogli erranti, qui
gli cediamo le parole perchè riferisca molti fatti, che in tono diverso noi
abbiamo divisati. Parlato dunque di quanto avvenne in Venezia e a Milano,
prosegue:

«Como, come più vicino a' paesi settentrionali, solea essere tragetto di
eretici, perciocchè da Germania mandavano balle di libri eretici, come
si scuoprì poi nel 1549 per mezzo del Santo Ufficio di Roma, e di frà Michele
Ghisliero, perciocchè si trovarono molte balle di libri mandate da
Germania per spargerle in Como, Cremona, Vicenza, Faenza, San Ginesio,
e in Calabria: al che fu rimediato opportunamente dal Santo Officio di
Roma con porre in ogni città valenti e zelanti inquisitori, servendosi
anco talora di secolari zelanti e dotti per ajuto della fede, come dell'Odescalco
in Como, del conte Albano in Bergamo, del Muzio in Milano,
Pesaro, Venezia e Capo d'Istria, ecc. Questa risoluzione in servirsi de' secolari
fu presa, perchè non solo molti vescovi e vicarj e frati e preti,
ma anco molti delli stessi inquisitori erano eretici, come confessò il Vergerio,
quando nella prima esamina fu malamente assoluto da loro.


«Furono per molti anni in Bergamo alcuni principali eretici, o veri, o
sospetti, processati di eresia: in primis Vittorio Soranzo vescovo di Bergamo,
il suo vicario, il prevosto chiamato don Nicolò Assonica, e altri di
minor conto; il vescovo in particolare fu tenuto per eretico fino, e fu
quello, che ebbe ardire di mandar gente armata per carcerare frà Michel
Ghisliero, allora inquisitore in quelle parti, il quale aveva solennemente
formato un processo contro di lui, molto prima sospetto. Questo vescovo
già un pezzo fa aveva incominciato ad infettare la sua città e diocesi, e se
il Santo Ufficio di Roma non l'avesse fatto processare, non bastava forza
veruna a reprimerlo, perciocchè era egli potentissimo in Venezia e in Bergamo;
ma il Santo Officio per mezzo di frà Michele lo processò, e avutolo
nelle mani lo carcerò nel castel Sant'Angelo; alla fine convinto d'eresia fu
privato del vescovado, e si morì in Venezia infelicemente. N'ebbe tanto
piacere il cardinal teatino (Caraffa), che costui fosse stato processato, che
di qua cominciò a porre affezione a frà Michele Ghisliero, e ad esaltarlo
in modo tale, che di poi fu papa.

«In Modena gli eretici fecero più faccende che in nissuna parte d'Italia.
Quivi fu il vicario del cardinal Morone, chiamato Bianco de Bonghis, molto
sospetto d'eresia. Vi fu Antonio Gadaldino libraro modenese, eretico marcio
con tutta la sua famiglia. Vendè costui molti volumi Del beneficio di
Cristo, libro pernicioso, che insegnava la giustificazione ex sola fide et ex
merito Christi imputativo alla luterana. Questo è quel libro così caro agli
eretici, che fu da loro stampato molte volte, e il detto Gadaldino non solo
lo vendè, ma anco lo ristampò. Vi fu Bonifazio Valentino modenese eretico,
a cui scrisse Adriano, segretario del cardinal di Fano, una lettera di
condoglianza per la morte di Lutero, e per la morte di due frati in Modena,
chiamati frà Reginaldo, e frà Alasio eretici. Il Santo Officio ebbe
in mano questa lettera, e processò il detto Adriano segretario. Questo Bonifacio
manteneva commercio con i Tedeschi eretici, da' quali aveva appreso
lettere, ed egli fu che infettò la terra di Nonantola. Vi fu Alessandro
Milano modenese, luterano anch'egli; vi fu un frà Bernardo Bertoli, predicatore
pernicioso, mandato a Modena a predicare per opera di Luigi Priuli
e dal cardinal Polo e dalla marchesa di Pescara. Fu detto ch'era discepolo
del cardinal Polo, per il che tutti tre ne furono processati, e il detto frà
Bernardo ne stette carcerato in Roma, ed abjurò. È vero che Morone fu
inquisito anch'egli come vescovo di Modena, perchè l'avesse mandato a
predicare nella sua Chiesa; ma esso si salvò scusandosi che il cardinal
Polo ed il Priuli gliel'avevano approbato. In Modena fu parimente dal
cardinal Morone mandato a predicare un frà Bartolomeo Pergola. Costui,
per opera del Soranzo vescovo di Bergamo fu invitato a Roma, che andasse
a parlare a Morone: Morone l'invitò a pranzo, ragionò con lui, e lo
conobbe per luterano: ebbe in Roma il libro Del beneficio di Cristo da

un certo Guido da Fano: predicò molte eresie a Modena, ma poi Morone
l'indusse a ritrattarsi. Di questo Pergola fa menzione il Muzio in una lettera
che scrisse al cardinal di Carpi e al cardinal di Napoli, cioè al nostro
Caraffa sommo inquisitore, ed a Lattanzio Fosco suo auditore, avvisando
loro che costui, che era frate de' conventuali di San Francesco e valente
predicatore, era capitato quell'anno a Pesaro, e che nove anni prima, cioè
nell'anno 1542, quando appunto in Roma fu fondato il Santo Officio,
aveva predicato cose scandalose in Modena, ma che si scusava dicendo
che il suo predicare era stato approbato dal Miranda, lettore di teologia,
e dal Beccadello inquisitore; con tuttociò fu fatto ritrattare in pulpito: e
il Muzio facendo buon giudizio di lui, non gli fu data altra pena, che
privarlo per nove anni della predica. Il cardinal Cortese modenese, ancorchè
religioso benedettino di grande stima per bontà e per lettere,
fu nondimeno senza rispetto alcuno inquisito dal Santo Officio per aver
letto e approvato il libro Del beneficio di Christo. Fu anche in Modena
un prete Domenico Morando, maestro di casa del cardinal Morone,
eretico e fautore degli eretici: vi fu un Francesco Camerone, e un chiamato
Farzirolo modenese, processati di eresia: vi fu il prete Gabriel
Faloppia, eretico luterano pessimo, e un altro detto il Gozapino calzolaro,
e D. Girolamo Regio prete modenese, eretici, e Ludovico Castelvetri
modenese eretico, che se ne fuggì in Germania. Vi fu un'accademia
tutta infetta, de' quali era capo un cappellano di Morone eretico, detto
don Girolamo di Modena: vi furono Giovanni Borgamazza e Giovanni
Bertano modenesi eretici; mastro Giovanni Maria Manelli con altri molti
sospetti di eresie. Erano costoro di tanto numero e potere, che mandavano
ajuto di denaro a quei di Germania. Qui finisco di dire della città
di Modena, di cui fu vescovo il cardinal Morone sospetto, processato, e
carcerato tant'anni per molti e gravi capi di eresia, se bene fu assoluto poi
a tempo di Pio IV. Circa quel libro Del beneficio di Christo, oltre quello
che n'ho detto di sopra, fu il suo autore un monaco di San Severino in
Napoli siciliano, e discepolo di V. Valdes; fu revisore di detto libro il Flaminio,
anch'egli gravemente infetto; fu stampato molte volte, ma particolarmente
a Modena De mandato Moroni; ingannò molti, perchè trattava
della giustificazione con dolce modo, ma ereticalmente, attribuendo ogni
cosa alla sola fede, e falsamente esponendo le parole di san Paolo nell'epistola
ad Romanos, avviliva l'opere ed i meriti, e perchè questo è quell'articolo,
nel quale inciamparono gran parte de' prelati e de' frati di quell'età,
però ebbe grande spaccio, e fu da molti approvato: solo in Verona
fu conosciuto e reprobato: dopo molti anni fu posto nell'indice de' libri
proibiti da Paolo IV, e poi da Pio IV e da Clemente VIII.

«Lucca fu molto appestata di questo morbo, perciocchè in quella città
tennero scuola Pietro Martire, dopo che si fuggì da Napoli, e vi ebbe per

compagni il Tremellio ferrarese, lettore di lingua ebrea, Celso Martinengo
lettor di lingua greca, e Paolo Lazisio veronese, lettore di lingua
latina, e costoro vi trovarono Girolamo Zanco, tutti pessimi eretici, e vi
stettero fino al 1542, quando, per paura del papa che ritornava da Bussè,
se ne fuggirono tutti in Germania insieme con l'Ochino.

«Siena e Firenze furono assai piene di eretici. Quella produsse l'Ochino,
e Lattanzio Morone (Ragnone?) eretichissimi; questa ebbe frà Pietro Martire
Vermilio, che infettò Napoli, Firenze e tutta l'Inghilterra: ebbe ancora il
protonotario Carnesecchi, il quale fu segretario di papa Clemente VII. Il
cardinal Teatino fu il primo che lo processò, poco dopo che fu fondato il
Santo Officio in Roma. Poi nel 1546, per qualche speranza che diede di
conversione, fu rilasciato non già dal cardinal Teatino, ma da altri, che
non occorre qui nominare; però si doleva il cardinal Teatino della troppa
lentezza e perniciosa benignità verso gli eretici. Quindi andò a Firenze
sua patria, e ritornò al vomito tanto fieramente, ch'egli dell'entrate di
molte badie manteneva molti agenti di eretici in varie città d'Italia.
Costui insieme con Pietro Martire appestò Firenze in modo tale, ch'io
udii più volte dal signor Pietr'Antonio Bandini, padre del cardinale Bandini,
queste parole: Innanzi al Santo Officio, non vi era straccio di fede
in Firenza.

«Bologna fu in molto pericolo, perchè vi erano alcuni eretici principali,
tra' quali fu un certo Giovanni Battista Scoto, il quale aveva amicizia e
appoggio di persone potentissime, come di Morone, Polo, marchesa di
Pescara, ecc., raccoglieva denari a tutto suo potere, e li compartiva tra
gli eretici occulti e poveri, che stavano in Bologna. Abjurò poi nelle mani
del padre Salmerone per ordine del legato di Bologna e del Santo Officio.

«Fiesole, oltre alla vicinanza di Firenze, era anco sospetta per il suo vescovo
eretico.

«San Geminiano ebbe Michelangelo Tramontano luterano, e un medico
detto il Travano suo maestro. In Perugia insegnò l'eresia il detto
medico Travano, il quale ebbe per discepolo un prete detto Crescio e il
Tramontano soprascritto.

«In Viterbo fe residenza il cardinal Polo legato di Romagna, anch'egli
molto sospetto e processato, e nella sua Corte vi erano molti eretici. Furono
infette ancora molte monache del monasterio di Santa Caterina di
quella città, come anche in Firenza, i monasteri intieri erano infetti.

«In Volterra fu un frà Andrea molto sospetto, e amico di persone sospette.

«Così stava malconcia la povera Italia, e così furono scoverte, e sanate
le sue occulte e pestifere piaghe per opera del Santo Officio di Roma. Sentirono
grand'orrore di così gran male, e grande allegrezza di così efficace
rimedio le persone buone e zelanti della fede: e principalmente il cardinal

Teatino, inventore e autore di tanto bene, ne stava ogn'ora più
contento, e ne ringraziava Dio benedetto: anzi con quel suo intrepido
cuore si diede animo a processare anco i prencipi d'Italia, che erano macchiati
di quella pece, come furono Ascanio Colonna duca di Palliano, Vittoria
Colonna marchesa di Pescara, Renata del real sangue di Francia,
cioè sorella d'Enrico III duchessa di Ferrara, Caterina Cibo duchessa di
Camerino, Giulia Gonzaga contessa di Fondi e altri. Così si vide adempita
nel Santo Ufficio quella potestà datagli da Dio evellendi, disperdendi,
dissipandi et destruendi; e solea dire il Caraffa in famigliar ragionamento,
che la principal mira del Santo Ufficio e de' papi deve essere
dare addosso ai grandi, quando sono eretici, perchè dal loro castigo dipende
la salute de' popoli.

«Napoli e molte altre città, e terre del regno furono molto appestate di
eresie dal V. Valdes, e da quei tre suoi principali discepoli, cioè da Pietro
Martire, Ochino e Flaminio, i quali poi diventarono maestri di molti altri.
Vi fu anche un certo Siciliano apostata di sant'Agostino, chiamato poi in
abito di prete don Lorenzo Romano. A costui non bastò fare scuola in Caserta,
e in molti altri luoghi di Terra di Lavoro, ma anche, per diventare
più valente eretico, andò a posta in Germania per conferire con que' ministri,
e ritornò di là non solo luterano, ma anche pessimo sacramentario
zuingliano. Ora fondato il Sant'Ufficio in Roma, di giorno in giorno si
scoprivano più terre infettate di eresie, e veramente se si ritardava più a
fondar il tribunale del Sant'Officio in Roma, dal quale ebbero forza e
efficacia gli altri inquisitori dell'Italia, difficilissimamente si poteva più
rimediare al gran fuoco acceso in tutto quel regno. In Napoli per opera
di V. Valdes, dell'Ochino, di Pietro Martire, e del Flaminio, e altri lor
compagni, se ne appestarono tanti, e particolarmente molti maestri di
scuola, che arrivarono al numero di tre mila, come si conobbe poi quando
si ritrattarono. In Calabria vi fu quell'Apollonio Merenda, il quale dopo
avere infettate molte terre, e particolarmente la Guardia, San Sisto, la
baronia di Castelluccio, accostatosi a Roma diventò cappellano del cardinal
Polo. La Puglia ebbe molti maestri di mala dottrina, e specialmente
Odone da Monopoli, don Giovanni Paolo Castroffiano maestro di scuola, e
compagno di Ludovico Manna eretici pessimi. In Terra di Otranto vi fu
Ladislao, auditore dell'arcivescovo di Otranto e compagno di Ludovico
Manna eretico, e l'istesso arcivescovo fu gravemente processato, e si disse
che aveva mandato Ludovico Manna a leggere alla sua Chiesa d'Otranto
pubblicamente, e che aveva commercio di lettere con Martin Bucero, e che
fu amico del V. Valdes, e leggeva i suoi libri, e che tenne gran tempo in
casa il Giannetto, eretico marcio, che se ne fuggì poi in Ginevra. A questo
arcivescovo impedì il cappello di cardinale il nostro Caraffa. Ora stando
le cose in questo modo, e sentendo in Napoli e per tutto il regno gran

principio di rovina, e dall'altra parte vedendosi per l'esempio di Roma,
quanto gran remedio fosse il Sant'Officio, si cominciò a pensare di mettere
il tribunale dell'Inquisizione anche in Napoli.

«I nostri padri scoprirono l'eresie in Napoli, essendo il nostro Ordine,
per dirlo con le parole dell'Adriani, accerrimo persecutore dell'eresie,
e che fa professione di difendere la fede cattolica. Il modo con che furono
scoperti dai nostri fu questo. Si ha da sapere, che Raniero Gualante, e
Antonio Cappone, per la pratica che ebbero col V. Valdes e con l'Ochino,
furono anch'essi macchiati un poco di quella pece: ma perchè si confessavano
dai nostri a San Paolo, ne stavano coperti, si fecero riferire da
loro tutto quello intendevano da quelli occulti eretici.

«In questo modo vennero a conoscere i nostri il mal seme che coloro
seminavano, e le secrete conventicole di uomini, di donne che facevano,
le quali da loro scoverte, e scritte dal cardinal Teatino in Roma, quei
capi eretici se ne fuggirono via tutti da Napoli. Per la fuga del padre Bernardino
Ochino scrisse il cardinal Teatino una bella e lunga lettera latina,
tutta composta di parole della sacra Scrittura, nella quale, parte
allettandolo (perchè vi era rimasta ancora qualche speranza di lui) parte
rimproverandogli l'apostasia, e il pericolo dell'anima sua e di tante altre
da lui ingannate, cercò di ridurlo a penitenza. Ma fu indarno, perchè, sebbene
egli non così subito si fuggì d'Italia, nondimeno non solo non volse
obbedire al cardinal Contareno, il quale piacevolmente raccogliendolo,
l'esortò a presentarsi sponte in Roma, ma quel che fu peggio, se ne fuggì
in Ginevra, e diede voce che il Contareno stesso aveva approvato il suo
pensiero, e di là cominciò a dir male della Corte di Roma e della Chiesa
cattolica, come san fare gli eretici: il quale disordine successe per la troppa
piacevolezza del cardinal Contareno, perchè doveva pigliarlo prigione
quando fu a casa sua, e non aspettare che si partisse.

«Ora prima che l'Ochino se ne fuggisse, andò a casa della duchessa di
Camerino, chiamata Catarina Cybo, e quivi si spogliò l'abito, e si sfratò,
e poi se ne fuggì in Ginevra. Aveva egli particolare strettezza con quella
signora, e con quella di Pescara; onde costei ne fu poscia inquisita e molestata».

Dovevano esser frequenti gli attentati contro Inquisitori, giacchè Pio V
nel 1569 fe una bolla terribile (Si de protegendis) contro quei privati o
pubblici di qualunque grado, che uccidano, battano, caccino, atterriscano
inquisitori o testimonj, o faccian offese a protocolli, istromenti, carceri.

Col tempo, come sempre accade, si mitigarono i rigori; l'Inquisizione
ebbe a cercare tutt'altri delitti che d'eresia, e nell'età del punto d'onore le
diedero molto a fare le censure ed assoluzioni pei duelli e chi vi assisteva;
ma il nome e le forme sopravvissero fin all'età de' nostri avi[343]. E nel 1789
il padre Pani commissario del Sant'Uffizio stampò a Faenza (nessun tipografo

di Roma accettandolo) un libro Della punizione degli eretici e del
tribunale della santa Inquisizione, ove questa difende come niun s'aspetterebbe
nell'anno della convocazione dell'assemblea di Francia.

Per l'andazzo che ha la Curia romana di conservare i formularj antichi
anche quando i tempi vi repugnano, al modo stesso che l'Inghilterra
conserva la vendita delle mogli ed altri titoli, di cui la realtà è abolita,
nel 15 settembre 1841 frà Filippo Bertolotti inquisitore generale a Pesaro
emanava un editto, ove imponeva l'obbligo strettissimo di denunziare
al Sant'Uffizio i delitti di sua giurisdizione, sotto pena di scomunica:
cioè rivelare coloro che son sospetti o diffamati di eresia, o di aderire a
riti di Giudei, Maomettani, Gentili; che facciano atti da cui si presuma
che abbiano patto col demonio; o esperimenti di necromanzia o di altre
magie con abuso di sacramenti; che amministrino la confessione, la comunione
senz'essere sacerdoti; abusino del sacramento della penitenza; tengano
conventicole in pregiudizio della religione; proferiscano bestemmie
ereticali; contraggano matrimonio avendo un'altra moglie o essendo negli
Ordini sacri; impediscano in qualunque modo il Sant'Uffizio; facciano
o divulghino satire contro il pontefice o il clero, o dove siavi profanamento
di parole sacre; tengano o diffondano scritti e stampe ereticali senza la
dovuta licenza; mangino o diano mangiare cibi proibiti senza necessità o
licenza; inducano alcun cristiano ad abbracciare altra fede, o impediscano
a Turchi ed Ebrei di battezzarsi. Chi non denuncia non potrà esser assolto
se prima nol faccia: e ordina che quest'editto stia affisso nelle botteghe,
osterie, librerie[344].

L'anno poi che Garibaldi e Cialdini strepitavano alle porte di Roma, nel
seminario Romano (VI kal. sept. 1860) furono proposte certe tesi a difendere
tra cui,

CCVI Institutum sanctæ Inquisitionis, prout a romanis pontificibus profectum
est, nulla ex parte reprehendi potest.

CCVII Perperam Protestantes Ecclesiam calumniantur, quasi a primæva
sua mansuetudine defecerit.

CCVIII Non minus enim veteri ætate, quamvis temporibus quæ Protestantium
originem subsecuta sunt, romani pontificis solliciti admodum
fuerint ne iis in locis, quæ immunia ab hæresi extiterant, hæretici libere
cultum profiterentur, aut civilia jura quibus solummodo catholicæ religionis
cultores frui poterant obtinerent.

CCXI Romani pontifices perpetue inficiati sunt aut ullum jus ab hæreticis
afferri posse pro libertate (in religionis culto profitendo) obtinenda, aut
ipsam societatis conditionem posse eamdem libertatem a catholico principe
postulare.

CCXII Iidem romani pontifices sua agendi ratione in gravissimis

adjunctis ostenderunt, meram sollumodo tollerantiam ad graviora mala
vitanda inductam, reprehendi non posse.

Chi non l'ha visto personalmente si immaginerà qual trionfo chiassoso e
facilissimo menassero allora i rivoluzionarj nell'imputare al dominio papale
la persistenza del Sant'Uffizio e nell'abolirlo ne' paesi sottrattigli; liberazione
nella quale i popoli s'accorgeano che non troppo ci corre fra un poliziotto
prete e un secolare. Quando si fremerà in avvenire alle leggi Pica e
Crispi, alle fucilazioni moltiplicate e alla forca conservata, gioverà ripetere
che le istituzioni non vanno condannate per gli abusi che se ne facciano, e
bisogna giudicarle in relazione coi tempi. Perocchè oggi la giustizia è il diritto
armato; allora l'Inquisizione era il bene armato; lo Stato or protegge la
giustizia; l'Inquisizione volea proteggere la moralità: opinioni varie a norma
dei tempi, mentre noi imploriamo che da tutti, e secolari ed ecclesiastici, sia
riconosciuta l'incompetenza assoluta della forza in materia di fede. Quanto
alle forme, pur troppo non possiamo nè imputarne solo i tempi passati, nè
ingloriarne il nostro. Perocchè, a tacere quel che abbiam veduto noi stessi,
in atti meno fieri o meno numerosi per verità, leggasi in Louis Blanc la storia
o piuttosto la giustificazione del Terrore in Francia. Dopo fatto arricciar i
capelli non meno colla narrazione di que' massacri, che co' suoi tentativi di
scagionarli, conchiude: «Tutti i fanatismi si rassomigliano, e non è meraviglia
se il fanatismo politico venne offrire la sua parte di vittime all'opera
di distruzione del fanatismo religioso. Una cosa certa: che la maggior
parte (!) furono colpiti perchè creduti realmente colpevoli...... Come in
altri tempi si credette degno del fuoco chi non ammetteva la presenza
reale, così allora si credette degno di morte (intolleranza meno incomprensibile)
chiunque si rivoltava contro il principio dell'eguaglianza e
della fraternità umana».

Il più fanatico apologista del Sant'Uffizio potrebbe scrivere una frase
più assoluta? Ed egli si domanda: «In quai tempi, in qual paese lo scatenamento
delle passioni politiche e il cozzo degli interessi non condussero
a calpestare, i diritti dell'umanità, ed estendere oltre misura il dominio
della morte? Gli esempj si presentano in folla, e anche senza aprir
i registri dell'Inquisizione, o risalire a quella che chiamano età di barbarie,
se ne trovano fin nella storia inglese» e qui narra l'orribile persecuzione
mossa in Irlanda nel 1689.






DISCORSO XXXIII.


ERESIA DEMONIACA. ASTROLOGIA. FATUCCHIERIE.

Frequente menzione ci è caduta d'un altro genere di eresie, che diede
molto a faticare al Sant'Uffizio e prima e dopo la protesta germanica. La
credenza nei demonj è antica quanto la civiltà, e senza perderci in congetture
fra i men noti popoli, sappiamo che i Greci riconosceano buoni e cattivi
demonj (eudemones, cacodemones), e chiamarono diabolos cioè calunniatore
il maligno, e supposero gl'incubi e succubi (efialtes, ufialtes), le
apparizioni, gl'incanti. Platone nel IX della Repubblica ragiona degli streghi
e delle pene da infliggersi ad essi, e racconta d'alcuni che, ponendo sotto alle
porte certe immagini di cera, inducevano la sterilità, e malattie e morte.
Aristotele nel IV della Metafisica enumera varj sortilegj. Ipocrate, se pur
non accetta le malattie demoniache, col confutarle attesta vi si credeva. Fra
i Romani già ne parlano le XII Tavole, poi tutti i classici, e che maghi e
streghe potessero operare al bene e più al male d'altri, che si leggesse nell'avvenire
per mezzo dell'ispezione delle stelle, delle mani, dell'evocazione
dei morti; che si uccidessero o amaliassero fanciulli collo sguardo o con
carmi[345]. A tacer altro, chi non conosce il filtro di Virgilio, la Canidia di
Orazio e l'Asino d'oro di Apulejo?

De' maghi troviamo lodata l'abilità fra popoli diversi; e doveano essere
acuti osservatori, che possedeano quel che agli altri mancava, l'arte di crear
circostanze capaci a modificare i fatti, e d'inventare stromenti per operarne
la trasformazione. Con grand'arcano e corredo d'impostura, questi artifizj
erano conservati e trasmessi, e ne derivarono le scienze occulte, che costituivano
la parte astrusa dell'umane cognizioni, considerando la natura come
una successione di portenti, e alla magia attribuendone la spiegazione e
l'attuazione di nuovi.

Ferita nel cuore dalla predicazione evangelica, la religione pagana cercò
un resto di vita col colpire fortemente i sensi e lo spirito mediante gli arcani

della chimica e della fisica, innestatile dalle religioni orientali; e sposandoli
alle cerimonie officiali del politeismo, ne formò quella mistura,
mezzo poetica o mezzo filosofica, di forme greche, ebraiche, egizie, indiane,
che caratterizza il neoplatonismo, e che si presunse opporre al cristianesimo.
N'erano fondo le arti teosofiche, mediante le quali attribuivasi all'uomo potenza
d'entrare in comunicazione diretta colla divinità. Rese universali fra
i dotti, illusero anche alcuni de' Padri, tanto più in grazia de' racconti
biblici, ove ricorrono atti demoniaci, e del sistema di spiegar la mitologia
come una grande invenzione diabolica.

Erano dunque parto della civiltà antica quelle superstizioni che i retori
asseriscono rampollate dalle tenebre del medioevo: nel quale è vero che
presero importanza sciagurata a proporzione dell'ignoranza e delle infelicità.
Allora, magia significò l'arte di produrre effetti straordinarj mediante un
patto che l'uomo contraeva coll'ente maligno, dandogli o qualche parte del
proprio corpo, o tessere, o carte iscritte col proprio sangue e fino col sacrosanto
calice. Accettato questo supposto, un fanciullo malato, una donna consunta,
il subitaneo arricchirsi, i temporali, fin il male più ordinario,
l'amore e la gelosia, e viepiù le combustioni spontanee, le allucinazioni,
le esaltazioni nervose, spiegavansi come effetto di arti occulte. È tanto
comodo, è tanto consono ai malevoli istinti lo attribuire a malvagità o
a potenza ineluttabile quel che viene da fatti nostri o dall'incolpabile
providenza.

Le rinnovate comunicazioni coll'Asia nelle crociate rinvalidarono queste
opinioni: poi le diffuse dottrine musulmane e il ridestato studio degli antichi
appoggiarono coll'autorità la credenza a relazioni immediate e spontanee
fra l'uomo e gli esseri soprannaturali, e che la magia possa legare
la potenza divina e la libertà umana, e rompere l'ordine morale e fisico del
creato mediante atti materiali spogli d'intelletto e d'amore.

Che l'uomo creda possedere maggior potenza di far male che realmente
non ha, casi giornalieri ce lo attestano; che i delitti si moltiplichino col
punirli, è troppo accertato a chi studia le malattie dell'intelletto e le passioni;
e che, a forza di sentire che una cosa si fa, alcuno persuadasi di farla.

Sino a qual punto un uomo può operar sul corpo e lo spirito di altro uomo
per sola forza dell'immaginazione, spinta fin al punto ove arriva la fede, non
è ben chiarito: nè quanto le passioni, e massime la paura, causa preponderante
delle malattie nervose. L'ipocondria ci porta a considerare le immaginarie
nostre sofferenze come un prodotto della volontà dell'uomo, o frutto di sua
ira e vendetta. L'insensibilità di certe parti o di tutto il corpo è spiegata
oggi che si discernono due ordini di nervi, gli uni che presiedono alle sensazioni,
gli altri a condur al cervello le impressioni di contatto. Ciò ne fa
mettere da banda la vulgare teoria della simulazione; e in generale, soppresse
le entità demoniache, oggi la magia si connette allo studio delle

facoltà dell'anima. Ma allora i casi strani in medicina, le bizzarrie nervose,
gl'isterismi, altri mali bisbetici, si dichiaravano demoniaci. Vedeasi una
propagare le sue convulsioni a un collegio, a un convento? attribuivasi a
fatucchieria quel che ora sappiamo esser istinto di imitazione.

Questi mali curavansi coi pellegrinaggi e colle benedizioni; e in fatto
i rimedj della Chiesa avrebbero dovuto consistere in preghiere e ammonizioni,
al più nell'esorcizzare.

Ma gli esorcismi, se talvolta erano semplici cure psichiatriche, e colla
persuasione della loro efficacia servivano di vero rimedio all'inferma fantasia,
talvolta si eseguivano con una drammatica lotta fra il prete e il diavolo,
con terribili scongiuri e benedizioni gesticolate; sicchè sbigottivano
i pusilli, e in tutti convalidavano l'opinione degli ossessi, possessi, circumsessi,
indemoniati, invasati; insomma della diretta efficacia de' demonj sugli
uomini; e che il contatto e la presenza delle cose sacre raddoppii i sofferimenti
di costoro, la cui intelligenza sfavilla talvolta di luce più viva, sicchè
danno risposte meravigliose, parlano latino, ebraico, vedono le cose lontane
e le future.

Di qui i tanti fatti di demonopatia e demonolatria, tante vittime del maligno
e di suoi ministri attivi; di astrologia, pronostici, sogni, tutto il medioevo
è pieno, e vi credeano il feroce Ezelino come il soave Petrarca;
il tirannico Federico II come le libere città domandavano da quelli la prudenza
de' loro atti; se ne mescola perfino la storia de' papi. Toccandone
di volo, diremo come Bennone, gran nemico di Gregorio VII, in violentissime
lettere alla Chiesa latina imputava questo di mille indegnità,
e principalmente d'esser negromante; Silvestro II papa essere stato abilissimo
in quest'arti, e da lui averle imparate Benedetto IX e Gregorio VI, i
quali giunsero al papato avvelenando i predecessori; altrettanto aver praticato
Gregorio VII, che non viaggiava mai senza un suo libro di magie.
Dimenticatolo una volta nel tornare da Albano a Roma, commise a due
suoi fedeli d'andarglielo a cercare, ma guai se l'aprissero! La curiosità
gl'indusse a disobbedire, e lettevi alcune linee, ecco comparire frotte di
demonj, chiedendo: «Cosa volete? Perchè inquietarci? Comandate, o vi
saltiamo addosso». I due sbigottiti, non sapendo che farsi, dissero: «Abbattete
coteste alte mura», e detto fatto, le mura di Albano caddero sfasciate;
e i due messi a gran pena ebbero forza di strascinarsi alla città,
segnandosi e raccomandandosi a Dio.

Giovanni XXII, nella bolla del febbrajo 1317 diceva: «Alcuni residenti
nella nostra curia, non contenti di saper sobriamente secondo la dottrina
dell'apostolo, ma ebri di vanità, si avvilupparono nella necromanzia,
geomanzia, ed altre magiche arti, e vendono libri e scritti. Essendo
arti di demonj, devono evitarsi da qualunque cristiano. Usano frequente
specchi e immagini, consacrati secondo l'esecrabile loro rito. Ponendosi

entro circoli, evocano gli spiriti maligni, per macchinare contro la salute
degli uomini, o uccidendoli colla violenza del carme, o inducendovi malattie
di languore. Chiusero talvolta demonj in specchi, circoli, anelli per
interrogarli sul passato e il futuro. S'intrigarono in divinazioni e sortilegj,
talvolta adoprando Diane (sic)...... E non esitano asserire che, non
solo con cibi e bevande, ma colla sola parola possono abbreviare o prolungare
o spegnere la vita degli uomini, e curar da qualunque morbo.
Perciò, negletto il culto del vero creatore, fidano ne' suffragi dei demonj,
e li credono degni di servizio e di onori divini, e a guisa degli idolatri
gli adorano».

Tale credenza si manifestò in forma scientifica e in forma vulgare, e
l'una diede mano all'altra per dedurre da principj falsi spaventosi effetti.
Non tutti vogliono ricordare che, nel meriggio delle arti e delle lettere,
fra i godimenti della civiltà, in Italia come altrove presero incremento
le scienze occulte, alcuno dirà perchè le illusioni meglio vivaci avvengono
più spesso all'istante dello svegliarsi. Gli scrittori più spregiudicati
credeano all'astrologia, ai pronostici, ai sogni. Il Pomponazzi, che impugna
l'immortalità dell'anima, sostiene (De incantationibus) gl'influssi
dei pianeti, ai quali, non a demonj è dovuta la facoltà, che alcuni hanno,
d'indovinar l'avvenire; e secondo il loro ascendente, l'uomo può scongiurare
il tempo, convertire in bestie, far altre meraviglie. Per iscoprire un ladro
(egli insegna), piglia un vaso, empilo d'acqua santa, accostavi una candela
benedetta, e proferisci: «Angelo bianco, angelo santo, per la tua santità,
per la mia verginità, mostrami chi ha tolto tal cosa», e l'effigie del ladro
apparirà al fondo del vaso[346]. Carlo VIII, chiamato, come sempre i Francesi,
a liberare l'Italia, acquistava fiducia alla sua spedizione col far correre
una profezia, promettitrice d'insigni vittorie. Nel 1501 a Lione di Francia
un italiano di nome Giovanni, di gran costumatezza e gravità, faceasi chiamare
Mercurio per l'universale sapienza; menava dietro moglie e figliuoli,
vestiti di pannilini, con catena di ferro al collo; vantavasi possedere tutta
la scienza de' Greci, Latini, Ebrei, e più in là; e saper interpretare gli arcani
naturali, preconizzare il futuro, tramutare i metalli, rendere felici le
infauste, e infelici le fauste cose. Salì in gran pregio appo il re di Francia
per avergli portato due insigni doni, una spada formata con centottanta spadini,
uno scudo con uno specchio mirabile, fatti sotto certa congiunzione
di stelle, che doveano produrre meraviglie. Il re adunò i fisici perchè l'ascoltassero,
ed essi attestarono che superava in sapienza tutti i mortali: l'oro
avuto egli distribuì a' bisognosi, contentandosi della sua povertà[347].

Credettero all'astrologia il Campanella e il Fracastoro, Machiavelli e Lutero:
Melantone la difendeva contro Pico della Mirandola, mostrando che
molti casi erano stati predetti da congiunzioni di pianeti; e durante la dieta
d'Augusta egli consolavasi che imminente fosse la caduta di Roma perchè

in questa città il Tevere dilagò, da una mula nacque un mostro coi piedi di
gru, e nel territorio d'Augusta un vitello con due teste.

Del valente astronomo Galeotto Marzio di Montagnana giace manuscritta
nella biblioteca di Padova una Chiromanzia del 1476: accusato d'eresia,
fu obbligato a pubblica ammenda, bruciato un suo libro che aveva portato in
Ungheria e Boemia: cascando poi da cavallo fuor d'Italia, s'uccise. Jacopo
Zabarella padovano, il cui trattato di logica fu adottato nelle Università di
Germania, era invasato dell'astrologia: e fece moltissime predizioni, e anche
della propria morte.

Tiberio Rossiliano Sesto, astrologo calabrese, avea, per mezzo dell'arte sua,
preveduto un diluvio universale; fu confutato nel 1516 da frà Gerolamo
Armenini faentino, famoso inquisitore di quei tempi, ma fin Clemente VII
era ito abitare lungi dal Tevere, benchè il fisico Riccardo Cervini mandasse
più volte suo figlio, che fu poi Marcello II, a rassicurarlo. Il tempo andò
invece serenissimo, e così (scrive frà Giuliano Ughi) fu molto dileggiata e
schernita l'astrologia da quegli che non pensavano che Dio fosse ai cieli superiore:
ma quelli che credevano che Dio fosse moderatore de' celesti movimenti
pensarono esser vera l'astrologia: talchè, secondo il corso dei cieli,
tal diluvio dovesse venire, ma che la misericordia di Dio l'avesse impedito»[348].
Singolare contesto di pregiudizj e buon senso!

E quando lo Stöfler di Tubinga pronosticò che, per la congiunzione dei
tre pianeti superiori, il mondo andrebbe a diluvio nel 1554, tutta Europa si
pose in pensiero di prepararsi uno schermo, e Carlo V ne stava in apprensione,
per quanto Agostino Nifo il tranquillasse.

Tutte le biografie son piene di strologamenti. Al Bembo erasi predetto
sarebbe amato e accarezzato più dagli estranei che da' suoi, e su questa aspettazione
egli regolava le proprie determinazioni. Una notte sua madre sognò
che Giusto Goro, loro avversario in un processo, lo feriva nella destra
mano; e di fatto costui, per istrappargli un libello che andava a presentare
al tribunale, gli diede una coltellata, sicchè poco mancò gli tagliasse via
l'indice della dritta. Una suor Franceschina monaca di Zara gli avea vaticinato
non sarebbe mai papa. Francesco Guicciardini, mentre governava
Brescia per Leone X, scrisse a Firenze qualmente, in una pianura di quei
contorni, vedeansi di giorno venir a parlamento un gran re da una parte e
un altro dall'altra con sei o otto signori, e stati così un pezzo, sparivano;
poi venivano a battaglia due grandi eserciti per un'ora; e ciò accadde più
volte a qualche intervallo; e alcun curioso che si volle appressare per vedere
cosa fosse, dalla paura e dal terrore cascò malato, e stette in fin di
morte[349]. Benvenuto Cellini vede tregende e diavoli nel Coliseo, come li
vedeva Lutero dapertutto. Il Machiavelli consuma uno de' capitoli sulle Deche
intorno ai segni celesti che precorrono le rivoluzioni degl'imperj, assegnando
alle stelle le cause che egli aveva scovate dal fondo della nequizia

umana e col desolante pensiero del continuo peggiorare della stirpe nostra.
Caterina De Medici portava sul petto la pelle d'un fanciullo, scannato a posta,
che la preservava dagli attentati contro la sua persona. Non cerco se il fatto
fosse vero; era creduto.

I frati si opponeano a tali superstizioni[350], e che la Chiesa le combattesse
appare, come da mille argomenti, così da un prontuario pe' confessori,
che stava manoscritto nella Palatina di Firenze, lavoro del 400.
Ivi, fra le domande che il confessore dee fare al penitente, sono divisate
le seguenti: «Se ha dato fede a l'indovini, i quali vogliono indovinare
per lo guardare a cintole, a moccichini, a unghia di fanciullo
vergine, o margine ch'escono di piombo colato. — Se a observato dì
o tempi, cioè i dì egiptiachi, cioè di sancto Giovanni dicollato; kalen
di gennajo; il venerdì e sabato non fare bucato; non far bollire il
vino per aceto il venerdì, acciocchè sia più forte. — Se a dato fede alle
uova nate il dì dell'Ascensione. — Se a facto scrivere l'antifona di sancta
Agata in candela consumata al fuoco. — Se a li anegli di piombo, che
si fanno quando si dice il Passio. — Se a dato fede a' sogni; se a' sogni
chiamati di Daniello; se a canti d'uccelli; se a bajar di cani; se a intoppo
d'alcuno animale; se a li starnuti di persona; se a sibillationi
d'orecchie. — Se a creduto che gli animali bestemmino il dì dell'epifania. — Se
in prestare lievito o staccio, o altra cosa dopo il tramontare
del sole, a facto alcuna vana observatione. — Se a colto erba, avendo fede
che sia meglio colta in uno dì che in un altro, e perchè? — Se a salutato
la luna nuova. — Se si è messo ferro in bocca, quando suona la prima
campana il sabato sancto, dicendo che giova a' denti. — Se crede che le
donne si mutino in gatte, e vadano in istregonia: se crede che succino
sangue a' fanciulli. — Se a dato mancia in kalen di gennajo. — Se a voluto
indivinare del futuro, per riguardare le linie della mano».

Altri colla cabala deliravano dietro ai numeri. Il Ponzetti fiorentino, che
fu tra' meglio reputati filosofi, e fatto cardinale da Leone X, nella Filosofia
naturale vaneggia dietro alle proprietà del sette. È formato da due e cinque,
o da quattro e tre. Se viene da uno dispari e da sei pari, procede dalla
fonte di tutti i numeri, giacchè il sei è generato e non genera. Se viene
da due e cinque, la dualità è il primo numero, giacchè l'unità non è numero
ma principio, e cinque rappresenta le cinque cause delle cose. Dio,
lo spirito, l'anima del mondo, il cielo, gli elementi. Viene da tre e quattro?
Quattro è da uno e tre, uno, unità e principio; tre, origine del primo
cubo dispari.

Queste varie scienze dirigeansi ai beni che più il mondo agogna; preveggenza
del futuro, salute, oro, amore, vendette.

In quel sensualismo, tra cui smarrivasi la legge morale, l'oro diveniva
suprema potenza; e come Spagnuoli e Portoghesi lo cercavano nelle viscere

di migliaja d'Americani scannati, i re nello smungere i popoli con nuovi
arzigogoli di finanze o intrepidi furti, i letterati mendicando, i soldati rapendo,
i preti mercatando le cose sacre, gli eretici usurpando i beni della
Chiesa, così gli alchimisti rintracciavanlo con fornelli e lambicchi, e andavano
a imparare la grand'arte fra gli Orientali, o a strapparla dalla natura
ne' monti magnetici della Scandinavia.

Bernardo Trevisano, nato il 1406 da famiglia di conti, ispiratosi dagli
arabi Geher e Rases, spese da tremila scudi in esperienze d'alchimia; poi si
volse a quegli altri gran maestri Archelao e Rupescissa, e in quindici anni di
pruove, «tanto in ciurmadori che per sè» spese circa seimila scudi per
trovare la pietra filosofale, con cui i metalli trasformavansi in oro. È bizzarro
udire i varj stranissimi metodi che imparò da medici, frati, teologi,
protonotarj, ingannati o ingannatori. Qual meraviglia se la fatica e l'ansietà
gli diedero una febbre che durò quattordici mesi, e fu per torgli la vita?
Guarito appena, ode da un cherico del suo paese che maestro Enrico,
confessor dell'imperatore, sapea preparare la pietra filosofale. Avviasi dunque
per la Germania, e con difficili mezzi introdottosi presso di quello, ne
ebbe dieci marchi d'argento e il processo, che era sifatto. Mesci mercurio,
argento, olio d'ulivo, solfo; fondi a fuoco moderato; cuoci a bagnomaria, rimenando
continuo. Dopo due mesi si secchi in una storta di vetro coperta
d'argilla, e il prodotto si tenga tre settimane sulle ceneri calde: vi si unisca
piombo, si fonda al crogiuolo, e il prodotto si sottometta alla raffinazione.
Quei dieci marchi doveano allora trovarsi cresciuti d'un terzo, ma ohimè!
al fine di tanto lavoro non erano più che quattro.

Il Trevisano desolato giurò abbandonare queste fantasie; sicchè i parenti
ne esultavano; ma dopo due mesi rideccolo al lambicco. Persuaso
però che gli occorressero i consigli di gran sapienti, andò a interrogarli
in Ispagna, in Inghilterra, in Iscozia, in Germania, in Olanda, in Francia,
e viepiù in Egitto, in Palestina, in Persia, sede di quelle dottrine;
a lungo si badò nella Grecia meridionale, visitava principalmente i conventi,
coi monaci più rinomati travagliando alla grande opera. A settantadue
anni, dissipato il ricavo del venduto patrimonio, giunse senza denari
a Rodi, ove tenea stanza un religioso, rinomato in tutto levante come possessore
del grand'arcano. Avuti da un mercante veneziano ottomila fiorini
e raccomandazioni, potè penetrare fin a costui, che tre anni lo tenne
in istudj e speranze onde preparare il magistero per mezzo d'oro e d'argento,
amalgamati a mercurio; alfine gli aperse i secreti della scienza ermetica:
cioè gli indicò che tutto era frode, spiegandogli questo assioma, «Natura
si fa giuoco di Natura, e Natura contiene la Natura», il che significa in linguaggio
comune che per far oro ci vuol oro; e tutta l'alchimia non giunse
mai a ottenerne di più di quello che adoperò.

Perduta a settantacinque anni l'illusione di tutta la vita, il conte Trevisano

volle almeno giovare agli innumerabili adepti della scienza ermetica, occupando
i sette anni che ancor sopravisse a scrivere diversi trattati su quella
scienza. Il più celebre dei quali, intitolato Il libro della filosofia naturale
de' metalli, certo pochissimi vorranno leggere nel tomo II della Bibliothèque
des philosophes chimiques; opera inutile anch'essa, giacchè, invece di confessare
schietto i suoi errori a scanso degli altrui, si rinvolse in modo, che
molti cercarono in esso la scienza ermetica, molti perseverarono a crederlo
maestro della grand'opera.

Non appartengono alla nostra nazione nè Teofrasto Paracelso, predicato
come testa divina, e creduto autore di miracolose guarigioni e di trasformazioni
ultranaturali; nè Cornelio Agrippa di Colonia, consigliere dell'imperatore,
deputato dal cardinale Santa Croce ad assistere al concilio di
Pisa, professore di teologia a Pavia, chiesto a gara astrologo da re di corona,
dal marchese di Monferrato, dal cancelliere Gattinara, e che, entusiasta insieme
e scettico, diede lo stillato delle teoriche e delle pratiche delle scienze
occulte. Ma a lui possiam raffrontare il milanese Girolamo Cardano da Gallarate,
vissuto dal 1501 al 76, teosofo eppure scienziato illustre, di variatissima
erudizione, e fecondo di pensamenti strani ma indipendenti, talvolta
elevato come il genio, tal altra privo del senso comune, e come disse lo Scaligero,
suo nemico acerrimo, in molte cose superiore ad ogni umana intelligenza,
in altre inferiore ad un fanciullo. Lasciò le proprie memorie, preziose
come delle scarse che francamente rivelino il cuore, e curiosa pittura d'uomo
che viveva in un mondo poeticamente compaginato dalla dottrina cabalistica.
Se era invido, lascivo, maledico, spensierato, n'aveano colpa le costellazioni
ascendenti al suo natalizio. Sentiasi però oggetto d'una predilezione speciale
del Cielo: poteva a sua voglia cadere in estasi, e vedere quel che gli piacesse;
degli avvenimenti era premonito in sogno e da certe macchie sull'unghie;
sapeva molte lingue senza averle imparate; più volte Iddio gli parlò in sogno;
più spesso un genio famigliare, lasciatogli da suo padre che l'aveva tenuto
per trent'anni; può in estasi trasportarsi da luogo a luogo a sua volontà;
ode quel che si dice lui assente, e prevede l'avvenire. Appena ogni mill'anni
nasce un medico par suo; nè rifina di vantare le sue cure e l'abilità nel
disputare. A volta a volta si ride della chiromanzia, delle stregonerie, della
magia, dell'alchimia, dell'astrologia; pure le esercita per compassione: i
fantasmi reputa illusioni di fantasia scompigliata, pure è pieno d'apparizioni
e di spiriti; crede gl'incubi generare i bambini, e deporre il vero le
streghe nei processi. Eppure egli ha luogo durevole nella storia delle scienze
per osservazioni sottili ed argute, e per varie scoperte, fra cui la formola
cardanica e la possibilità d'educare i sordimuti. In fine, per avverare il
pronostico fatto, lasciossi morir di fame.

Secondo i suoi libri, la materia è eterna, ma mutasi di forma in forma,
mediante due qualità primordiali, calore e umidità. Non può concepirsi veruna

porzione di materia senza forma; ogni forma è essenzialmente una e
immateriale, laonde tutti i corpi sono proveduti d'anima, ed è questa che li
rende suscettibili di movimento. Le anime particolari sono funzioni dell'anima
del mondo; nella quale stanno rinchiuse tutte le forme degli esseri,
come i numeri semplici nella decade, o come la luce del sole, ch'è una ed
eguale nell'essenza, infinita nelle diversità d'immagini.

Tirava dunque difilato al panteismo: se non che sospendeva le conseguenze,
e variava egli stesso quanto all'unità dell'intelligenza. All'uomo,
organo di quest'intelligenza universale, attribuiva un carattere distinto, la
coscienza, e questa il mena a distinguere dal corpo l'anima, di cui mostra
l'immortalità mediante gli argomenti de' predecessori; ma crede questo
dogma abbia prodotto grandi mali, fra cui le guerre di religione. La fisica
sua fonda sulla simpatia generale tra i corpi celesti e le parti del corpo
umano.

Di tutte le scienze occulte favella con intima persuasione, altamente riprovando
quei professori inesperti, per cui vizio restano infamate, mentre
hanno certezza non minore che la nautica e la medicina. Per vendicarle
da tali ingiurie, e mostrare «come sieno manifesti i decreti delle stelle in
noi», esso non procede che per raziocinio e per esperimento, e riduce quelle
dottrine ad aforismi, distinti in sette sezioni; donde s'intende come ogni
paese, ogni colore, ogni numero avesse il suo astro soprantendente. La magia
naturale insegna otto cose: prima i caratteri dei pianeti, e a far anelli e sigilli;
secondo, il significato del volo degli uccelli; terzo, le voci loro e
d'altri animali; poi le virtù dell'erbe, la pietra filosofale, la conoscenza del
passato, del presente, del futuro per tre viste; la settima parte mostra gli
sperimenti proprj sì del fare, sì del conoscere; l'ottava, la virtù d'allungare
molti secoli la vita.

E il Cardano non ne fa mistero. A chi soffre d'insonnia insegna d'ungersi
col grasso d'orso; a chi vuol far tacere i cani del vicinato, tenere in
mano l'occhio d'un cane nero. Vuoi i presagi da dedursi da tutte le arti e
dai casi naturali? vuoi la chiromanzia? e come dai sogni ottener responsi?
chiediglielo, e te ne istruirà con piena sicurezza. T'istruirà a comporre sigilli
per far dormire o amare, rendersi invisibili, non istancarsi, aver fortuna;
e ciò combinando quattro cose, la natura della facoltà, della materia, della
stella, dell'uomo che fa: al qual uopo egli divisa la natura delle varie gemme
e degli astri che vi corrispondono. Fra i talismani il più potente era il
sigillo di Salomone. Una candela di sego umano, avvicinata a un tesoro,
crepita fin a spegnersi; e la ragione è che il sego è formato di sangue, nel
sangue risedono l'anima e gli spiriti, i quali entrambi concupiscono oro e
argento finchè l'uom vive, e perciò anche dopo morte ne rimane turbato il
sangue. Alle stelle conviene aver riguardo nella medicazione; e infallibile
esaudimento ottengono le preghiere a Maria, fatte il primo aprile alle otto

del mattino. Cento geniture egli formò d'illustri personaggi, dall'oroscopo
di loro nascita deducendo la causa delle loro qualità. Che più? spinse l'audacia
fin a tirare l'oroscopo di Cristo.

E responsi da lui impetravano insigni personaggi, tra cui Edoardo VI
d'Inghilterra; il primate di Scozia affidò le sue malattie a' costui strologamenti;
san Carlo il propose maestro nell'Università di Bologna.

Giambattista Della Porta, nato a Napoli il 1540 e morto il 1615, nella
Magia Naturale espone tutte le fantasie d'allora intorno alle forme sostanziali
delle intelligenze, emanazione della divinità. Uno spirito universale
anima il mondo, unisce i corpi tutti, dà origine all'anima nostra, si manifesta
coll'antipatia e simpatia, opera sugli esseri tutti, dagli insetti fin agli
astri, i quali son animali immensi che con ordine volano nello spazio
infinito. Sol questo spirito universale spiega gli avvenimenti della natura,
e per esso gli astri influiscono sul corpo umano.

Dall'Inquisizione chiamato a Roma, si scagionò, e venne dimesso con
ordine che in avvenire non s'impacciasse di far predizioni, avvegnachè
il vulgo ignorante non sappia discernere se derivino da dottrina o da sovrumana
potenza. Pure egli svelava le arti onde altri producevano effetti
creduti soprannaturali; e l'unguento delle streghe esser una mescolanza
d'aconito e belladonna, i quali per efficacia naturale esaltano le fantasie.

Postel è uno de' più begli ornamenti del regno di Francesco I, il quale
gli affidò le cattedre di matematica e di lingue orientali, ove diede i primi
avviamenti alla filologia comparata. Ma lo tormentava l'idea d'una religione
nuova e universale, di cui egli stesso sarebbe il pontefice e Francesco I il
monarca, togliendo così la sconcordia dal mondo. Un tratto s'invaghisce
della mosaica, e si fa rabbino. A Roma trova che il proceder dei Lojoliti è il
più perfetto dagli apostoli in poi, e si fa gesuita. A Venezia gli si presenta
una donna di 50 anni, che lo ispira e gli detta i trattati De Vinculo Mundi,
Della Madre Giovanna, o Delle meravigliose vittorie delle donne, e Le
prime nuove dell'altro mondo, cioè l'admirabile historia et non meno necessaria
et utile ad esser letta et intesa.... parte vista, parte provata et
fidelissimamente scritta per Guglielmo Postello, primogenito della restituzione,
e spirituale padre della stupenda vergine venetiana, 1555. Colà annunzia
l'apparizione di questa vergine veneziana, di cui la sostanza e il
corpo erano discesi in lui, e talmente fusi, che non egli viveva, ma ella
stessa, ond'egli non sentiva più la vita ordinaria, ma «sono in tal dispositione
che nè satietà nè bisogno del mangiare e bere non fan nulla in me,
imperocchè quasi tutta la natura del cibo se ne va in aria et si disfa tal
che a pena la centesima parte se ne va per la via naturale»; asserisce
esser «possibile che siano talmente aperti gli occhi di una persona, che lei
possa vedere localmente attraverso i corpi scuri, over quello che nissuno
altronde».


Marsilio Ficino, De vita, asserisce che è «assioma fra i Platonici, e che
sembra appartenere a tutta l'antichità, vi sia un demone a tutela di ciascun
uomo al mondo, e ajuti coloro, alla cui custodia è proposto. Famigliare
di casa Torelli di Parma era la figura d'una brutta vecchia, la quale
appariva sotto un camino quando dovesse morir uno della famiglia».

Gli scrittori cattolici asseriscono che Lutero e Zuinglio aveano un diavolo
famigliare, e al diavolo portentosi fatti attribuiva Lutero.

Quel bisogno essenziale alla natura umana d'ampliare il mondo visibile
mediante la fantasia, bisogno maggiore in tempi o fra persone dove l'istruzione
non dilata la vista sulla storia e sull'universo, avea creato o qui trasferito
dall'Oriente quelle fate benevole, che appiacevolivano i racconti e
le fantasie, anzichè sgomentassero, quali la Melusina, la Morgana, che il
sabbato convertivansi in serpi, gli altri giorni godevano della loro bellezza
e d'una vita che partecipava all'immortale. Anche il genio famigliare e i
folletti mostravansi ora amorevoli e serviziati, ora maligni ma in burle e
arguzie. Un padrone superbo comandò a un villano di trasportare a casa una
quercia grossissima, o guai a lui: l'impresa eccedeva le forze del misero, che
ne rimaneva desolato sinchè un folletto gli si esibì, e presa in collo la pianta
come un fuscello, la collocò traverso alla porta del padrone, indurendola
talmente, che nè accetta nè fuoco valsero a intaccarla, sicchè fu forza aprire
un'altra porta: ciò accadde per l'appunto nell'anno di grazia 1532. Il padre
inquisitore Girolamo Menghi di Viadana, persuasissimo di tali fatti, de' quali
riempie il suo libro[351], fra altri aneddoti curiosi racconta d'un folletto, famigliare
ad un garzone sedicenne mantovano, che inseparabilmente l'accompagnava
or da servo, or da facchino, or da mastro di casa. Nel 1579 un
altro in Bologna era innamorato d'una fantesca; se mai i padroni la sgridassero,
di moltissimi guasti disturbava la casa: e chi vuole, guardi lo
strano esorcismo con cui i padroni se ne liberarono. L'anno appresso nella
città medesima si rinnovò la scena con una fanciulla trilustre: e il folletto
giocava le più bizzarre burle; or rompere i vassoj del bucato, or rotolare
dalle scale grosse pietre, or di piccole lanciarne a rompere i vetri, e nel
pozzo gettare secchi di legno o di rame e gatti. Un predicatore raccontò ad
esso Menghi che, mentre dispensava la parola divina in una città del Veneto,
gli si presentò uno stregone, accusandosi di tenere due spiriti in un
anello, coi quali esso il farebbe parlare; ma come egli esortollo a buttar via
l'anello, ecco gli spiriti a piangere e pregare ch'esso predicatore li ricevesse a
proprio servizio, promettendo farlo il maggior oratore del mondo: egli con
gravi scongiuri gli indusse a confessare che questa era un'orditura per mettersegli
accanto, farlo cadere in qualche eresia, ed acquistarlo all'inferno.

Lo stesso Menghi riferisce che, quando i signori Veneziani mossero guerra
al duca di Ferrara, trovandosi Alfonso d'Aragona duca di Calabria in Milano
con molti illustri signori, tennero lungo ragionamento intorno agli spiriti,

ove diversamente fu da quei signori parlato e discorso, recitando ciascheduno
le loro opinioni; il duca asserì «esser cosa verissima e non finzione
umana quello che si parla di questi demonj, e narrò che un giorno a
Carrone di Calabria, gli fu narrato d'una donna vessata da spiriti immondi.
Egli se la fece condurre, ma niente rispondeva nè movevasi come
se fosse senza spirito. Il principe, ricordandosi d'una crocetta che con
certe reliquie portava al collo, datagli da Giovanni da Capistrano, che fu
poi santo, secretamente la legò al braccio della spiritata; la quale subito
cominciò a gridare e torcere la bocca e gli occhi. Domandata del perchè,
rispose, dovesse levarle dal braccio quella crocetta perchè (diss'ella) ivi è
del legno della croce consacrata, dell'agnus benedetto, e una croce di
cera del mio grandissimo nemico». Levate queste cose, ridivenne come
morta. La notte seguente andando esso principe a dormire, incominciò
udire fortissimi strepiti nel palazzo e nella propria camera, di maniera che,
chiamati alcuni servitori per sicurezza, vegliò fino a giorno; allora si fece
menare davanti la donna, la quale sorridendo interrogò il duca s'egli avesse
avuto spavento la notte passata: e riprendendola egli come spirito infernale
nojoso ai mortali, e addimandandole: «Ove eri tu nascosto?» rispose lo
spirito: «Nella sommità dello sparaviero che circonda il tuo letto; e se non
fossero stati quei cosi sacri che porti al collo, con le mie mani io ti levavo
di peso, e ti gettavo fuori del letto. Anzi ti saprò narrare tutto quello
che jeri ragionasti coll'ambasciatore de' Veneziani, perchè il tutto ho
udito e saputo». E così fece; di maniera che quel signore d'indi in poi
restò persuaso che gli spiriti maligni andassero vagabondi tanto nell'aria,
quanto nei corpi umani.

Il Palagio degli incanti, stampato coll'approvazione dell'inquisitore, che
lo commenda come «dilettevole per vaga et varia lettione et non meno
ferma che recondita dottrina», va zeppo di storielle di demonj, di incubi e
succubi, appoggiate ad autori accreditatissimi. Il più romanzesco è d'un giovane
che, regnante Ruggero in Sicilia, nuotando una sera in mare, prese
pei capelli una figura che gli veniva dietro, credendola uno de' suoi compagni;
ma alla riva trovatala una bellissima fanciulla, l'ebbe seco, e ne generò
un figlio, e vivea lieto di essa. Se non che ella mai non parlava.
Avvertito da un compagno ch'egli erasi menato a casa un fantasma,
colla spada minacciò uccidere il bambino se essa non parlava: onde rotto il
silenzio, ella gli disse che con questa violenza perdeva un'eccellente moglie,
e subito sparve. Il fanciullo dopo alquanti anni trastullavasi in riva al mare,
quand'essa lo prese ed affogò.

Il libro è scritto dallo Strozzi Cicogna, al quale don Antonio Lavoriero
arciprete di Barbarano, che con la virtù di Dio faceasi obbedienti i
diavoli, narrò che un frate Egidio al duca di Ferrara manifestò un tesoro,
ma nol si potè mai estrarre perchè gli spiriti rompevano le funi e spegneano

i lumi: e che fece da esso don Antonio ascondere una moneta, promettendo
trovarla; e presi quattro ramoscelli d'oliva benedetta e incisane la scorza,
vi scrisse entro «Emanuel Sabaot Adonai, e un altro nome che non si può
rammentare», poi recitò il miserere, e quando fu all'incerta et occulta manifestasti
mihi, si sentì trarre verso la porta del giardino, e giunto ov'era sepolta
la moneta, le bacchette voltarono la punta in giù, come fossero tirate.
Non son i prodigi della raddomanzia, che vedemmo asseriti ai dì nostri?

Lo stesso don Antonio gli narrò che, in Noventa sul Vicentino, a una fanciulla
mandavasi un fazzoletto del malato, ed essa il faceva venir grande
grande, poi piccolo piccolo; che se tornasse alla dimensione primitiva significava
guarigione; se no, morte. Egli le mandò il suo fazzoletto, fingendo
fosse d'un'inferma; nè la fanciulla se n'accorse, perchè egli era esorcista; ma
visibilmente lo fece ingrandire e impicciolire, poi tornar di misura. Ed
altre belle ne raccontò quel don Antonio allo Strozzi[352].

Quelle ubbie antiche meriterebbero soltanto compatimento se fossero
rimaste nel campo della speculazione; ma la natura umana ha una terribile
inclinazione a tradurre le credenze in fatti. E così avvenne delle streghe,
uno dei tanti errori dalla civiltà antica trasmessici, che il medioevo pascolò
di leggende, nelle quali si confondeano il misticismo e l'empietà, il tremendo
e il buffo. Tale credenza fu repulsata dai legislatori, fin da' rozzissimi
Longobardi; e se comminavasi qualche pena, consisteva nel sottoporre le
maliarde alla pruova dell'acqua fredda, mandando assolte quelle che non
restassero a galla; il che forse era un artifizio per salvarle tutte. Quanto
alla Chiesa, adducevasi un canone di papa Dámaso, che fu repudiato poi,
per falso, dove sono attribuiti a mera illusione i traslocamenti delle streghe;
sicchè alcuni teologi dichiaravano peccato mortale ed eresia il credere
ai notturni congressi[353]. Eppure il padre Cóncina, nella vasta sua teologia
pubblicata dopo il 1750, accettava i prodigi delle streghe e dei concumbenti
come sentenza comune[354].

Sul fine del Quattrocento, secondo Antonio Galateo, credevasi che alcune
malefiche ungendosi si trasmutino in animali, e vaghino o piuttosto volino
in lontani paesi, menino carole per paludi, s'accoppiino a demonj, entrino
ed escano a porte chiuse, uccidano animali[355].

Tale opinione non che cadere, si estese col rinascimento degli studj, e
viepiù nel secol d'oro, e frà Bernardo Rategno da Como, nel 1584, dice che
le streghe non sussistevano tempore quo compilatum fuit Decretum per
dominum Gratianum... Strigiarum secta pullulare cœpit tantummodo
a centum quinquaginta annis citra, ut apparet ex processibus Inquisitorum.
Gli errori del vulgo appoggiandosi su quelli de' persecutori, e invadendo
i persecutori stessi, ne derivò un'orrida congerie di pubblica
forsennatezza, che fu un'altra manifestazione della reviviscenza del paganesimo.
E si divulgò che le streghe, masche, buonerobe, o con che altro

nome si chiamassero, andassero in corso, tenesser congreghe in certi luoghi,
come al monte Tonale in Lombardia, al Barco di Ferrara, allo spianato della
Mirandola, al monte Paterno di Bologna, al noce di Benevento..., e sotto la
presidenza di Erodiade o Diana si dessero a balli e a sozzi amori, trasformandosi
in lupi, gatti e altre bestie. Empietà e lascivia formano il fondo di
quelle tregende; in onta alla Chiesa vi s'imbandisce lautamente al sabbato;
vi si vilipende ciò ch'essa ha di più venerando, le croci, le reliquie, il sacrosanto
pane; frati in tonaca e pievani in piviali vi menano carole.

Eravi qualche vecchia di bruttezza insigne, con alcun marchio particolare?
guardava stizzosa una società che la guardava beffarda? avea risposto con
imprecazioni ad insulti fattile? Bastava per sospettarla strega. Moltissime
processate aveano confessato, «Abbiam veduto il diavolo, Siam andate a
cavalcione della scopa alla tregenda, Vi conoscemmo il tale e la tale»: come
dubitare della loro veridicità? Poi non erano state condannate? e oserebbesi
dubitare di cosa giudicata?

Se l'uomo può impetrare dal diavolo le colpevoli gioje che non osa chiedere
a Dio; se v'è modo di patteggiare con una potenza estraumana, perchè
sol pochi v'avrebbero ricorso! Si venne dunque persuadendosi che molti
fossero, e massimamente donne, e formassero tra sè una specie di società
secreta, con capi e adunanze, e piaceri carnali, e voluttà di vendette.

L'anzidetto frà Bernardo Rategno, zelante inquisitore, ci lasciò un libro
De strigiis[356], dove si scandalizza di chi le revochi in dubitare. Le masche
(così egli) fanno congrega principalmente la notte del venerdì, rinnegano
in presenza del diavolo la santa fede, il battesimo, la beata Vergine; conculcano
la croce, prestano fedeltà al diavolo toccandogli la mano col dosso
della loro sinistra, e dandogli alcuna cosa in segno di ligezza. Qualvolta poi
tornano al giuoco della buona compagnia, fanno riverenza al diavolo, che
assiste in forma umana. Nè vi vanno già per illusione, ma corporalmente e
sveglie e in sentimento, a piedi se la posta è vicina, se no sulle spalle al
demonio; il quale talvolta le abbandonò a mezzo del cammino, onde si trovarono
fuorviate: tutte cose che constano dalle loro spontanee confessioni
agli Inquisitori per tutta Italia. Anzi, «a chiuder del tutto le labbra agli
avversarj», adduce esempj di se stesso, che istruendo processi in Valtellina,
ebbe deposizioni da uomini d'intera fede, i quali veramente le aveano vedute.
Ognuno poi a Como sapeva che, un cinquant'anni innanzi, in Mendrisio
Lorenzo da Concorezzo podestà e Giovanni da Fossato indussero una strega
a menarli al giuoco; essa gli esaudì, e videro le congregate; ma il diavolo
accortosi di loro, li fece battere in malo modo[357]. Riducono poi la cosa ad
evidenza l'esserne bruciate tante, e l'avervi i papi stessi consentito.

Ed è pur troppo vero che l'Inquisizione gravò sopra i siffatti con legali
carneficine, delle quali ingloriavansi gli autori, come di sanguinose battaglie
gli eroi.


L'intenzione di far il male era incontestabile, e ben meritavano castigo
persone che si valeano dell'efficacia della loro scienza sovra lo spirito di
altre ignoranti o paurose. La potenza delle streghe derivava da patti col
demonio: era dunque un'empietà, e la Chiesa dovea punirla, come prendeva
a curare quelli che il diavolo invadeva, o che erano involontarj stromenti
di esso al male. Ne seguivano poi veri misfatti, che rivoltavano la
coscienza pubblica per la bassezza dei mezzi, e ne spaventavano l'immaginazione
per l'orrore dei moventi.

Quando nella Germania la proclività al misticismo diffuse il timor delle
streghe, Innocenzo VIII nel 1484 le fulminò di severissima bolla, dietro la
quale si moltiplicarono e processi e supplizj. Perocchè all'indebolirsi della
fede, si dovette invigorire, come sempre succede, la forza coattiva sotto la
forma dell'Inquisizione; nei processi eransi assottigliati i legulej; introdotta,
benchè riprovata dal diritto canonico, la procedura secreta, colla quale non
è chi non possa andar condannato. L'uomo, e più la donna, abbandonati al
terrore della solitudine e a processanti incalliti allo spettacolo del dolore, e
ponenti gloria e talvolta guadagno nell'accertarli rei, come se ne poteano
sottrarre? Non pochi dunque, nella persuasione di dover a ogni modo morire,
e che, se anche campassero, rimarrebbero in un obbrobrio peggior della
morte, confessavano spontaneamente, e restava convalidata l'opinione delle
loro colpe.

I processanti medesimi erano superstiziosi quanto i processati, teneano
per norma di far entrare la strega nella stanza a ritroso, onde veder lei
prima d'esser da lei veduti: badare ch'essa non li toccasse, «e portare del sale
esorcizzato, della palma ed erbe benedette, come ruta ed altre simili»[358].
Un altro insegna che, se il paziente non regge all'odor del solfo, dà indizio
di essere indemoniato. Poi lo facevano denudare, radere, purgare, chè mai
non avesse sul corpo o dentro alcun malefizio che impedisse di rivelare la
verità. E la taciturnità fu sempre il malefizio più valutato nelle vecchie
procedure, come è uno de' maggiori inciampi nelle odierne.

Proponevansi talvolta rimedj efficaci, ma non prudenti. Se un vampiro
venisse a suggere il sangue, l'autorità faceva bruciare il cadavere, e il male
cessava; ce ne assicura lo scettico Montaigne. Ad una signora mantovana
che credevasi ammaliata, il medico Marcello Donato dispose che tra gli
escrementi si facessero comparire chiodi, piume, aghi: ella, credendo
averli cacciati di corpo, sanò; sì; ma dunque il fatto era vero; la donna
avea visto quegli oggetti, nè potea più dubitarne, e la persuasione sua
trasfondeva in tutti i suoi conoscenti, e questi ai loro.

Ogni codice sancì pene contro le stregherie. Già il famoso giureconsulto
Bartolo consigliava al vescovo di Novara di far morire a lento fuoco
una, imputata d'aver adorato il diavolo e con sortilegi mandato a morte dei
fanciulli[359]. Una legge veneziana del 1410 proibisce severamente le malie;

gli schiavi che, interrogati in proposito, si ostinassero al silenzio erano minacciati
di tortura. Lo statuto di Mantova, che durò quanto la dominazione
dei Gonzaghi, cioè fino al 1708, impone che i malefici, incantatori, fatucchieri,
e chiunque fa incantagione, o dà pozioni per sottoporre il cuore altrui,
e trarre all'amore o ad altro fine pernicioso, in modo che uomo o donna sia
rimasta malefiziata, e condotta all'insania o a malattia e morte, sieno bruciati;
se nessun effetto ne seguì, vadano alla frusta e al taglio della lingua,
ed espulsi dal territorio: chi ha l'abitudine di tali atti in secreto o in pubblico,
sia arso: possa chiunque denunziarli, e si creda a chi con un testimonio
di buona fama giuri d'aver visto, o con quattro testimonj giuri che tal è
la pubblica voce. Si eccettua chi faccia tali incantagioni all'intento di guarire.
Non avrei che a cercare per moltiplicar gli esempj di simili leggi.

In Italia quest'errore era comune, e nella diocesi di Como Bartolomeo
Spina asserisce che oltre mille in un anno se ne processavano, e più di
cento bruciavansi[360].

Dinanzi a tanto numero di processi e di vittime, l'uomo è preso da un
terribile sgomento della propria ragione, interrogandosi se tutto fu menzogna
o delirio; tutto invenzione di tribunali, invasi da quella sete di sangue, che
non di rado si scambia per sete di giustizia.

Non pochi ai dì nostri si persuadono della potenza di alcuni a produrre
in altri il sonno magnetico e il sonnambulismo. Sappiam noi se quest'arte
non si conoscesse anche allora? Certo negli incantesimi entravano quelle che
ancora chiamansi erbe delle streghe o magiche, e son generalmente solanacee
e narcotiche: e il Porta e il Cardano indicano l'oppio, il giusquiamo, la
belladonna, la datura, lo stramonio, il laudano, la mandragora. Inzavardati
che si fossero con estratti di tal qualità, nella comatica estasi vedeano diavoli,
tregende, altre immagini, abituali ne' discorsi e nelle fantasie d'allora:
figuravansi trasportati, e soffrire, e godere realmente. Anche dissipato il
sogno, poteano rimaner persuasi fosse stato reale, attesa la credenza comune;
tanto che il ripeteano, e ne convincevano se stessi; e il confessavano
quando o l'astuzia d'un processante o lo spavento della tortura ne turbasse
la mente.

Il Bodino, giureconsulto di prima schiera, il cui libro de Republica anticipava
i concetti del Montesquieu, fece una Dæmonomania dove annovera
i delitti de' maghi, cioè: 1º rinegano Dio, 2º lo bestemmiano, 3º adorano
il diavolo, 4º gli dedicano i figliuoli, 5º glieli sacrificano, 6º li consacrano
al demonio fin dall'alvo materno; 7º promettono allettar al suo servizio
quanti più potranno; 8º giurano nel nome del diavolo e se ne gloriano,
9º commettono incesti e nefandità, 10º uccidono, cuociono, mangiano persone,
11º e principalmente cadaveri, massime d'impiccati, 12º fan morire
mediante veleni o sortilegi, 13º fan perire le bestie, 14º e così le frutte e i
cereali, 15º si copulano carnalmente col diavolo.


Non cerchiamo se fosser veri questi delitti; erano creduti, ed esso Bodino
s'avventa contro quelli che negano le streghe, principalmente il Viero; e se
nel confutarli s'irrita oltre misura, egli ne chiede scusa perchè è impossibile,
a chi per poco sia tocco dall'onor di Dio, l'udir tali bestemmie senza
incollerirsi.

I fatti dunque sussistevano; erano fuor del naturale; le cause venivano
esibite dalla scienza e dalle opinioni del tempo; l'autorità, interprete
della pubblica opinione, doveva cercare ed esaminar questi accusati;
l'esame si facea secondo la giurisprudenza d'allora; e il castigo era, non
dico giusto, ma legale.

E che perfettamente legali fossero reputati i processi dell'Inquisizione,
n'è pruova l'averne stampato i codici, gli arsenali, le pratiche, anzichè
tenerli arcani; e del resto qual necessità di nasconderli, poichè procedevano
non altrimenti che tutti i tribunali, tutti i giudizj?

Eliseo Masini[361] parlando di maghi, streghe e incantatori, contro cui
deve procedere il Sant'Uffizio, dice: «Perchè simili sorta di persone abbondano
in molti luoghi d'Italia ed anche fuori, tanto più conviene essere diligente;
e perciò s'ha da sapere, che a questo capo si riducono tutti quelli che
hanno fatto patto, o implicitamente o esplicitamente, o per sè o per altri
col demonio;

«Quelli che tengono costretti (com'essi pretendono) demonj in anelli,
specchi, medaglie, ampolle o in altre cose;

«Quelli che se gli sono dati in anima ed in corpo, apostatando dalla santa
fede cattolica, e che hanno giurato d'esser suoi, o glien'hanno fatto scritto,
anco col proprio sangue;

«Quelli che vanno al ballo, o (come si suol dire) in striozzo;

«Quelli che malefiziano creature ragionevoli o irragionevoli, sagrificandole
al demonio;

«Quelli che l'adorano, o esplicitamente o implicitamente, offerendogli
sale, pane, allume o altre cose;

«Quelli che l'invocano, domandandogli grazie, inginocchiandosi, accendendo
candele o altri lumi, chiamandolo angelo santo, angelo bianco, angelo
negro, per la sua santità, e parole simili;

«Quelli che gli domandano cose ch'egli non può fare, come sforzare la
volontà umana, o saper cose future dipendenti dal nostro libero arbitrio;

«Quelli che in questi atti diabolici si servono di cose sacre, come sacramenti,
o forma e materia loro, e cose sacramentali e benedette, e di parole
della divina scrittura;

«Quelli che mettono sopra altari, dove s'ha da celebrare, fave, carta vergine,
calamita o altre cose, acciocchè sopra essi si celebri empiamente la santa
messa;

«Quelli che scrivono o dicono orazioni non approvate, anzi riprovate

dalla Santa Chiesa, per farsi amare d'amore disonesto, come sono l'orazione
di san Daniele, di Santa Maria, di sant'Elena; o che portano addosso caratteri,
circoli, triangoli ecc. per essere sicuri dell'armi de' nemici, e per
non confessare il vero ne' tormenti, o che tengono scritture di negromanzia,
e fanno incanti, ed esercitano astrologia giudiziaria nelle azioni pendenti
dalla libera volontà:

«Quelli che fanno (come si dice) martelli, e mettono al fuoco pignattini
per dar passione e per impedire l'atto matrimoniale;

«Quelli che gittano le fave, si misurano il braccio con spanne, fanno
andare attorno i sedazzi[362], levano la pedica, guardano o si fanno guardare
sulle mani per sapere cose future o passate, ed altri simili sortilegi»[363].

Sarebbe troppo bel privilegio dell'errore se non trovasse contraddittori;
e ne trovò, per quanto generale, la credenza ne' notturni congressi. Samuele
De Cassini tolse a provare che il demonio non trasporta effettivamente
queste donne, e solo in esse produce un'estasi, per la quale credono volare o
trovarsi fra la moltitudine; ma Giovanni Dadone domenicano sostenne che il
volo talora avvenga realmente[364]; e con lui opinano frà Bartolomeo Spina
maestro del sacro palazzo[365], frà Silvestro Priero suddetto, e Paolo Grillandi
legista fiorentino che dapprima le aveva negate[366], e fino Gianfrancesco
Pico della Mirandola[367]. Frà Leandro degli Alberti, vulgarizzando un costui
libro, racconta: «Essendosi scoperto l'anno passato qui quel tanto malvagio,
scellerato e malefico giuoco della donna, dove è rinnegato, bestemmiato,
e beffato Iddio, e ancor conculcata con i piedi la croce santa, dolce refrigerio
dei fedeli cristiani e sicuro stendardo, e dove ancor vi sono fatte
altre biasimevoli opere contro della nostra santissima fede; il perchè essendo
stato integramente investigato e ponderatamente conosciuto, e ancor
proceduto giuridicamente dal savio e providente censore ed inquisitore
degli eretici, furono da lui consegnati al giudice molti di questi maladetti
uomini, i quali, secondo il comandamento delle leggi, fece porre sopra
d'un grandissimo monte di legne, e bruciarli in punizione delle loro scelleraggini
ed anco in esempio degli altri. Or così di giorno in giorno procedendosi
per estirpare e svellere questi cespugli di pungenti spine di mezzo
delle buone e odorifere erbe de' fedeli cristiani, cominciarono molti con
ingiuriose parole a dire non esser giusta cosa che questi uomini fossero
così crudelmente uccisi, conciossiachè non avevano fatto cosa per la quale
dovessino ricevere simile guiderdone; ma ciò che dicevano di detto
giuoco, lo dicevano o per sciocchezza e mancamento di cervello, ovvero
per paura degli aspri martirj. E non pareva verisimile che fossero fatti
dagli uomini tanti vituperj all'ostia consacrata, nè alla croce di Cristo, e
alla nostra santissima fede. E questo facilmente potevasi confermare, perchè
molti di loro prima avendolo detto, di poi costantemente lo negavano.
Per questi biasimevoli ragionamenti di giorno in giorno crescevano nel

popolo simili mormorii, la qual cosa intendendo lo illustre principe signor
Gianfrancesco, uomo certamente non manco cristiano che dotto e letterato,
deliberò di voler intenderne molto integramente, e con sottili investigazioni
conoscere così il fondamento come tutte le altre minime cose
che erano formate sopra di esso, prima intervenendovi e ritrovandosi alle
esaminazioni di quelli avanti dell'inquisitore, poi interrogandoli da sè a sè,
parte per parte di detto scellerato giuoco, e degli abominevoli riti e profani
costumi e scomunicati modi e maledette operazioni che ivi continuamente
si fanno, e non solamente da uno di quelli, ma da gran numero;
e ritrovandoli accordarsi nelle cose di maggior importanza, cioè sommersi
in tanti sozzi vizj, siccome vero servo di Gesù Cristo, acciò che ciascuno
si deva ben guardare dalle fraudi dell'antico nostro nemico, ed ancora per
poterlo meglio in ogni luogo perseguitare, si pose a scrivere di questa rea,
scellerata e perversa scuola del demonio...».

Gianfrancesco introduce la strega a dialogar con uno che non vi crede
(Apistio), e che affaccia objezioni di buon senso a tutte le confessioni di
quella, mentre il giudice (Dicasto) adopera le formole giuridiche per provare
che non sono illusioni, e sostenere la verità delle deposizioni di lei intorno
al trasporto reale delle persone, ai sozzi banchetti, alle nefande nozze,
all'abuso del sacrosanto pane. Da altri processi egli raccolse d'un prete
Benedetto, innamorato del diavolo in carne col nome d'Armellina, i cui
piaceri esso preferiva a qualunque altro, e con costei discorreva fin per le
piazze, sembrando mentecatto agii altri che non la vedeano; per amor di lei
non battezzava i bambini, non consacrava le ostie, e all'elevazione le alzava
capovolte, così eludendo i sacramenti. D'altri ancora egli sa, talmente presi
d'un demonio in forma di donna, che voleano abbandonar piuttosto la vita;
finchè quella gran fiamma ne era cacciata coll'altra fiamma d'una catasta di
legna. E questi fatti sono tanto comuni che confessano andare alla tregenda
oltre due migliaja di persone.

La strega del Pico conviene d'aver mandato la gragnuola sui campi di
suoi malevoli, uccisone il bestiame, succhiato il sangue di sotto le ugne
de' bambini, finchè morivano se essa medesima non vi prestasse rimedj,
insegnatile dal demonio. L'incredulo insiste principalmente sul perchè dal
demonio non domandasse denari; ed essa risponde averne anche avuti, ma
che scomparvero, e l'attrattiva maggiore consistere sempre ne' piaceri del
senso. Il demonio permetteale tutti gli atti di cristiana, ma mentre assisteva
ai divini uffizj dovesse sottovoce protestare come a menzogne, stralunare gli
occhi, far atti di scherno, e trattasi di bocca la particola, conservarla per le
profanità della tregenda.

Paolo Grillando inquisì una donna che, mentre era riportata a casa dal
diavolo amante, udì sonar l'ave della mattina, ond'esso fuggì lasciandola sul
terreno, ove fu trovata ignuda. Un marito spiò sua moglie tanto, che s'accorse

dell'ungersi e dello scomparire, e a rinforzo di bastonate obbligatala
a confessare, volle menasse lui pure alla tregenda: ivi sedutosi a mensa,
tutto trovava insipido, onde chiese del sale, inusato ai loro banchetti. Avutone
dopo lunga istanza, esclamò: «Lodato Dio che finalmente il sale è
venuto»; e bastò quell'esclamazione perchè tutto andasse in dileguo, ed egli
rimase colà ignaro del luogo, finchè la mattina da pastori sopravenuti seppe
ch'era presso Benevento, a cento miglia dalla patria sua. Dove tornato, fece
processar la moglie e condannare[368].

Altri fatti egualmente certi aveva in pronto Bartolomeo Spina predetto.
Una fanciulla, che dimorava colla madre a Bergamo, fu una notte trovata
a Venezia nel letto di un suo parente; chiesta del come, vergognosa raccontò
aver visto sua madre ungersi, e trasformata uscir dalla finestra; ed ella
volle far esperimento dell'unto stesso, e seguì la madre, e la vide tender insidie
al fanciullo parente; di che ella spaventata invocò il nome di Gesù, e
tosto ogni cosa disparve; l'inquisitore ne fe processo, e la madre alla tortura
confessò il tutto. Antonio Leone, carbonajo di Valtellina, dimorante a Ferrara,
narrava d'un marito che parimente vide la moglie untarsi, ed uscir
per la gola del camino, ed egli imitatala, la raggiunse in una cantina:
essa, come il vide, fece un segno pel quale tutto sparì, ed egli rimasto colà,
fu côlto per ladro: se non che si scolpò narrando il fatto, pel quale la
moglie fu mandata al supplizio[369].

Basta il buon senso più triviale a spiegar questi fatti; ma non tutti così
chiari sono quelli che adducono gli apologisti, l'insistenza dei quali convince
che v'aveva contraddittori. Nel 1518 il senato veneto, disapprovando le
esorbitanze degl'inquisitori nella Valcamonica, rinomatissima per tale fastidio,
revocò a sè i processi, e statuì che in tali materie i rettori delle città
si unissero agli ecclesiastici. Combatterono l'opinione vulgare il francescano
Alfonso Spina[370], il cavaliere Ambrogio Vignato giureconsulto lodigiano[371],
Gianfrancesco Ponzinibio giurista piacentino, negando possa il demonio generare
come incubo o come succubo, e i voli delle streghe e le tregende
esser illusione[372]. Andrea Alciato[373] scrive: «Era venuto un inquisitore
nelle valli subalpine per inquisire le streghe; già più di cento n'avea
bruciate, e quasi ogni dì nuovi olocausti a Vulcano ne offeriva, delle quali
non poche coll'elleboro piuttosto che col fuoco meritavan essere purgate;
finchè i paesani colle armi si opposero a quella violenza, e recarono la
cosa al giudizio del vescovo. Egli, speditimi gli atti, chiese il mio parere»;
e fu diretto a sottrarre queste sciagurate ai supplizj; dichiarò siffatta credenza
non esser che di donnicciuole; e perchè (domandava) non potrebbe il
demonio aver preso le sembianze di esse donne? e come mai scompare
tutta la tregenda all'invocare Gesù?

A Pietro Borboni arcivescovo di Pisa, che consultò i dotti di quell'Università
se il fatto di certe monache ossesse fosse naturale o soprannaturale,

Celso Cesalpino, famoso naturalista rispondeva, esponendo a lungo i portenti
attribuiti alla magia, senza mostrare impugnarli; di poi argomentando con
Aristotele, asserisce esistere intelligenze medie fra Dio e l'uomo, ma non
poter queste comunicare con noi[374]. Forza era conchiudere non poter essere
reali gli esaminati invasamenti: ma egli, per riguardi al tempo, non dichiara
se non che non sono naturali, e volersi applicarvi i rimedj della
Chiesa.

Traviata così l'opinione del vulgo e dei dotti, farà più dispiacere che
meraviglia il vedere membri rispettabilissimi della Chiesa trascinati dalla
corrente. Nel 1494 papa Alessandro VI, avendo udito in provincia Lombardiæ
diversas utriusque sexus personas incantationibus et diabolicis
superstitionibus operam dare, suisque veneficiis et variis observationibus
multa nefanda scelera procurare, homines et jumenta ac campos destruere,
et diversos errores inducere, commette agli inquisitori di perseguitarle. Pure
egli avea vietato a questi d'intrigarsi di sortilegi, malie, fatucchierie, se
non v'intervenissero abuso di sacramenti o atti contro la fede. Nel 1521
Leone X, all'occasione de' molti sortilegi scopertisi in Valcamonica, parlava
agli inquisitori della Venezia d'una genia perniciosissima che rinnega il
battesimo, e dà il corpo e l'anima a Satana, e per compiacergli uccide fanciulli,
ed esercita altri malefizj[375]. Nel 1523 Adriano VI al Sant'Uffizio di
Como scriveva essersi trovato persone d'ambo i sessi, che prendono a signore
il diavolo, e con incantagioni, carmi sacrilegi ed altre nefande superstizioni
guastano i frutti della terra, e si licenziano ad altri eccessi e delitti[376].

Riferisce il padre Carrara, nella storia di Paolo IV L. II § 8, che in quel
tempo i demonj fecero l'estremo di loro possa, come chi si sente alle strette.
Fra gli altri nel 1558 invasero un luogo pio d'orfanelle in Roma, di modo
che il papa istituì una congregazione di ragguardevoli prelati, alla cui testa
il cardinale decano Bellay e G. B. Rossi generale dei Carmelitani, perchè
riconoscesser il fatto e cogli esorcismi riparassero la repentina perturbazione
di quelle zitelle. Una maga africana abitante in Transtevere pretendea guarire
un certo Cesare, sellajo pontifizio, che diventava acatalettico, e credeasi
indemoniato; ma voleva averne la permissione dal papa onde non incorrere
le pene da esso minacciate contro le superstizioni. Il padre Ghislieri non
solo negò tal licenza, ma fe carcerare la strega, e sebbene non si riuscisse
a provarla rea, la esigliò, e il sellajo affidò agli esorcismi del padre Rossi.
Questi lo conobbe veramente indemoniato; e ordinò alla madre di lui facesse
minute indagini per casa, massime nelle coltrici, e sotto i limitari delle
porte, ove gli streghi sogliono riporre lor malefizj; e di fatto sotto un mattone
si trovò un pentolino sudicio e polveroso, e in esso un battufolo di
carte e cenci, un circoletto di capelli biondi come l'oro, con un lento nodo,
due unghie di mulo, due penne di gallina piegate a triangolo: due aghi
fitti in un cuore di cera; un ritaglio d'unghia umana, grani di cicerchia e

d'altri legumi; e nel fondo tre carte piegate; in una delle quali una rozza
effigie d'uomo, trafitto da due dardi incrociati a modo di X; nell'altra 13
nomi ignoti, probabilmente di demonj; nella terza era scritto «Cesare,
come qui sopra passerai, per dieci anni in gran pena starai» e parole inintelligibili.

Subito il pentolino fu messo nell'acquasanta, indi riposto in luogo sicuro;
e intanto Cesare si trovò liberato, e tornò florido e tranquillo. Tutto
ciò il padre Carrara, per attestar come il mondo fosse contaminato da diavolerie,
e come vi rimediasse il santo rigore di Paolo IV.

Gregorio XV inveiva contro coloro che fanno malefizj, donde, se non
morte, seguono malattie, divorzj, impotenza di generare, altri danni ad
animali, biade, frutti ecc. e vuole che i rei siano immurati. Secondo il serio
storico De Thou, diceasi che Sisto V avesse pratica col demonio, e patto di
darsegli, purchè fosse papa e pontificasse sei anni. Di fatto ebbe la tiara, e
per cinque anni segnalossi con azioni che sorpassano l'elevazione dello spirito
umano. Al fine cadde malato, e il demonio venne a intimargli il patto.
Sisto incollerito lo rimbrottò di mala fede, giacchè soli cinque anni erano
corsi; ma il demonio gli disse: «Ti ricorda che, trattandosi di condannar
uno che non avea l'età legale, dicesti Gli do uno de' miei anni?» Sisto non
seppe qual cosa rispondere, e si preparò a morire fra i rimorsi.

Vero è che il De Thou non sta garante del fatto, potendo esser invenzione
de' malevoli Spagnuoli[377]. E Sisto V emanò nel 1585 la lunghissima bolla
Cœli et terræ creator Deus, con cui condannò la geomanzia, idromanzia,
aeromanzia, piromanzia, oneiromanzia, chiromanzia, necromanzia; il gettar
sorti con dadi o chicchi di frumento o fave; il far patto colla morte o coll'inferno
per trovare tesori, consumar delitti, compiere stregherie; al
demonio ardere profumi e candele, come pur quelli che negli ossessi e nelle
linfatiche e fanatiche donne interrogano il demonio sul futuro; le donne
che entro ampolle serbano il diavolo, ed untesi con acqua od olio la palma
o le unghie, lo adorano; quindi proibisce tutti i libri d'astrologia, il prendere
l'ascendente, descrivere pentagoni, e le altre superstizioni allora in credito.
Dove si noti che que' nomi sono gli indicati già da Porfirio[378], e che ne
risultano due fatti: primo, il generalizzarsi di tali pratiche, quasi un'ebollizione
dello spirito satanico al tempo della Riforma; secondo, la persistenza
di esse, malgrado le cure della Chiesa.

Nel 1598 Clemente VIII era nel 63 anno di vita e settimo del pontificato;
due numeri climaterici pel 7 e il 9, sicchè il popolo ne aspettava
disgrazia, ed egli ripetea d'averne soli 62, aspettando che l'influenza
passasse.

A Paolo V un astrologo dichiarò vivrebbe poco; ond'egli licenziò il cuoco
e lo scalco, circondavasi di precauzioni, non ardiva ricever alcun memoriale
da sconosciuti, e dapertutto vedea veleni e insidie, finchè fu guarito da

un rimedio omiopatico, cioè da un consulto d'astrologi che dichiarò esser
trascorso il tempo dell'influsso minaccioso.

Nel 1588 il cardinale Agostino Valier, lodatissimo vescovo di Verona, in
una pastorale compiangeva come «si trovino alcuni, sebbene di vile e bassa
condizione che hanno fatto patto coll'inferno, cioè col demonio infernale,
attendendo a superstizioni, incanti, stregherie, e simili abominazioni».

Il vescovo Bonomo, nei decreti per la diocesi comense, vieta l'usar figure
e anelli magici per medicar uomini o bestie, le stregherie, le fasciature, il
trattar ferite e morbi colla recita di certe formole, il raccoglier felci e loro
semi in dati giorni e ore, e maghi e indovini siano puniti dal vescovo come
pure le maliarde che affascinano e uccidono fanciulli, inducono sterilità e
gragnuola.

San Carlo nel primo suo concilio provinciale ordinava che maghi, malefici,
incantatori, e chiunque fa patto tacito o espresso col diavolo sia punito
severamente dal vescovo, ed escluso dalla congregazione dei fedeli[379].
Nel suo rituale stabilisce le penitenze che devono applicarsi a maghi, per 5
anni; a chi getta tempeste, anni 7 in pane ed acqua; a chi canta fascinazioni,
tre quaresime; a chi fa legature e malie, due anni. Egli avea vietato che
nessuno in predica dicesse il giorno della fin del mondo[380]: e nel V concilio
provinciale mette: Ad nuptias matrimoniaque impedienda vel dirimenda
eo cum ventum sit, ut veneficia fascinosve homines adhibeant,
atque usque adeo frequenter id sceleris committant, ut res plena impietatis,
ac propterea gravius detestanda; itaque ut a tanto tamque nefario
crimine pœnæ gravitate deterreantur, excomunicationis latæ sententiæ
vinculo fascinantes et venefici id generis irretiti sint.

Nella Mesolcina, valle italiana appartenente ai Grigioni, abbondavano le
streghe, che faceano malie, affascinavano fanciulli, inducevano temporali,
e adunavansi ai sabbati, ove dal diavolo erano sollecitate a calpestar la
croce. San Carlo, visitando come legato pontifizio que' paesi, mandò a farne
processo; e si trovò il male ancor peggio dell'aspettazione; centrenta
streghe abjurarono, altre furono arse, fra cui Domenico Quattrino prevosto
di Rovereto, che da undici testimonj era stato visto alle tregende menar
un ballo coi paramenti da messa, e recando in mano il santo crisma[381].

Il padre Carlo Bescapè, sotto gli 8 dicembre 1583, descriveva al suo
superiore il supplizio d'alcune fra queste, «In un vasto campo costrutto
un rogo, ciascuna delle malefiche fu sopra una tavola dal carnefice distesa
e legata, poi messa boccone sulla catasta, ai lati della quale fu appiccato
fuoco: e tanto fervea l'incendio, che in poco d'ora apparvero le membra
consunte, le ossa incenerite. Dopo che il manigoldo l'ebbe avvinte alla tavola,
ciascuna riconfessò i suoi peccati, ed io le assolsi: altri sacerdoti le
confortavano in morte, e le affidavano del divino perdono.... Io non basto
a spiegare con qual intimo cordoglio, e di quanto pronto animo abbiano

incontrato il castigo. Confessate e comunicate, protestavano ricevere tutto
dalla mano di Quel lassù, in pena de' loro traviamenti; e con sicuri indizj
di contrizione offrivangli il corpo e l'anima. Brulicava la pianura di una
turba infinita, stivata, intenerita a lacrime, gridante a gran voce, Gesù!
e le stesse miserabili poste sul rogo, fra il crepitar delle fiamme udivansi
replicare quel santissimo nome; e pegno di salute aveano al collo il santo
rosario.... Questo volli io che la tua riverenza sapesse, perchè potesse
ringraziar Iddio, e lodarlo per li preziosi manipoli da questa messe raccolti»[382].

Nel 1586 Daniele Malipiero senatore veneziano fu arrestato come negromante,
e così i nobili Eustachio e Francesco Barozzi, e condannati all'abjura.
Questo Francesco, di cui si hanno varj trattati matematici e filosofici, persistette
al niego, finchè promessogli salva la vita e la roba, confessò aver
praticato diavolerie con profanazione d'olj santi e d'altri sacramenti; costretto
le intelligenze con circoli; fatto la statua di piombo conforme alle regole di
Cornelio Agrippa: aggiunse che sapea far venir persone dalle estremità del
mondo; con una lamina fabbricata sotto l'ascendente di Venere, costringere
a voler bene, e stare preparandone altre sotto l'influsso di diversi pianeti per
conseguire oro, dignità, onorificenze; confidarsi di poter con sortilegi istruire
in tutte le scienze il proprio figliuolo; avere scoperto il senso de' geroglifici
esistenti sulla piazza di Costantinopoli, secondo i quali al 1590 doveva
estinguersi la casa Ottomana e la potenza de' Turchi; trovandosi in Candia
durante una lunghissima siccità, vi fece piovere, ma insieme versossi tal
gragnuola, che devastò i campi ch'esso v'aveva. Perocchè egli era abbastanza
ricco, ma pe' vizj e il disordine spesso si trovava sprovisto. Fu condannato a
dar pochi danari con cui far crocette d'argento, e a praticare alcuni atti
di pietà, «esortandoti anche a tener sempre acqua benedetta nella tua
camera per difesa contra tanti spiriti infernali, con i quali hai avuta famigliarità»[383].


Egualmente o peggio andavano le cose fuori d'Italia. In Francia, regnante
Francesco I, centomila persone furono condannate per fatucchiere[384]; e
da seicento accusate nel 1609 sotto Enrico IV. Son vulgatissimi i fatti delle
ossesse al tempo del giansenismo, cioè nel gran secolo del gran re, ma non
vogliamo tacere che, nel processo del gesuita Girard del 1731, dodici giudici
sopra trentuno lo condannavano al fuoco per magia e incesto spirituale;
ma l'appello cassò la sentenza. Dite altrettanto dell'Inghilterra e della Germania;
e da Soldam, che recentemente trattò dei processi di stregheria[385],
raccogliamo che a Nördlingen, cittaduola di seimila abitanti, dal 1590 al
1594 furono arse trentacinque streghe.

I Riformati usavano altrettanto, anzi più ferocemente de' Cattolici. Lutero
domandava che i maghi fossero dati a morte, nel triplice interesse
della religione, della morale, della sicurezza pubblica. Le stregherie non

erano punite che correzionalmente a Ginevra, ma Calvino vi stabilì il fuoco,
come lesa maestà divina in supremo grado; e in sessant'anni cencinquanta
individui furono bruciati per tale delitto[386].

Così durò anche il XVII secolo, e il 21 luglio 1612 a Firenze una donna
fu condannata ad esser appesa alle forche, bruciatone il cadavere, confiscati
i beni, come convinta e confessa d'aver avuto commercio nefando con un
demonio che chiamava Bigiarino, il quale in forma di caprone la portò più
volte ai sabati al noce di Benevento; ella stessa, trasformata in gatto, succhiò
il sangue di molti ragazzi. Provavano il fatto molte madri, attestando
che certe malattie di lor figliuoli furono guarite da questa strega, mediante
segni e parole inintelligibili: e poichè i fatti parean meno credibili, i giudici
sottoposero la rea alla tortura probatoria, nella quale essa confermò
tutte quelle fantasie[387]. L'ottobre 1664, nel monastero di Santa Scolastica
del Borgo a Buggiano si sentiva uno spirito battente, e «presero le
monache ardire di scongiurarlo: e da parte di Dio gli comandarono che
dicesse chi fosse e quali erano le sue pretensioni, ma questo non rispose
se non per via dei soliti picchi, che faceva per segno del sì, e lasciando
di picchiare per segno del no»[388].

Diego Guscalone palermitano, commesse molte scelleraggini in patria,
fuggì in Ispagna e quivi processato dal Sant'Uffizio per sortilegj, fuggì
nelle Indie, e vi servì da cappellano, poi con fedi false e abito di agostiniano,
e col nome di frà Bernardino da Montalto tornò in Italia, e
prese usata con frà Domenico Zanconi fermano, priore agostiniano, e arnese
a lui somigliante. Convinti d'aver con sortilegj tentato sedurre una
donna, furono espulsi, e ricoveraronsi in quel di Macerata. Ebbe sentore
della loro abilità necromantica Giacinto Centini, nipote del cardinale Centini
che era stato a un punto di divenir papa nel conclave dove fu eletto
Urbano VIII. Esso gli interrogò se suo zio potrebbe salir al papato, e dopo
arcani malefizj n'ebbe risposta che sì. Per accelerar questa fortuna ordirono
molti sortilegj, combinandosi con altri più esperti in tali vanità; e
formarono una statuetta di cera, collo struggersi della quale dovea consumarsi
anche la vita del papa. Ciò fu nel 1631. Ma frà Domenico denunziò
la cosa al Sant'Uffizio di Roma, sicchè i colpevoli furono arrestati, e formatone
processo, Giacinto fu condannato a morte con un frà Cherubino che
riuscì a fuggire, e con frà Bernardino, mago principale; frà Domenico
a 39 anni di galera; altri a più o men lungo carcere; tutti facendo pubblica
abjura (1635). Il cardinale, sospettato complice, si scolpò, ma poco
sopravisse.

Ancora la cabala ed altre vanità astrologiche dirigevano le cure de' medici
anche meno pregiudicati[389], e l'illustre L'Hôpital cancelliere di Francia, diceva
che a Roma dominavano i matematici e gli astrologi[390]. Paolo Taggia,
dottissimo modenese, scriveva al Gualdo di Padova: «Il matrimonio continua

nella congiunta disgiunzione, tuttochè non cessino le orazioni, i digiuni, le
elemosine e gli esorcismi. Questo solo v'è di buono che consta del legame
e incanto, sì nel giovane come nella giovane; onde possiamo sperare assai
tosto buon fine[391]». Il valente matematico Cavalieri, nella Ruota planetaria
pretese rivelar ciò che fanno nelle loro sfere le stelle, e come in bene
e in male influiscano; il Borelli dettò una difesa dell'astrologia per Cristina
di Svezia; Marcantonio Zimara di Otranto, famoso medico, pubblicò Antrum
magico-medicum, in quo arcanorum magico-physicorum, sigillorum, signaturarum
et imaginum medicarum, secundum Dei nomina et constellationes
astrorum, cum signatura planetarum constitutarum, ut et curationum
magneticarum, et characteristicarum ad omnes corporis humani
affectus curandos, thesaurus locupletissimus, novus, reconditus etc.,
con un trattato del conservar la bellezza, e uno del moto perpetuo senz'acqua
nè peso.

Il Capecelatro, ch'è de' migliori storici napoletani perchè versato negli impieghi,
entrando a descrivere la sollevazione di Masaniello trova che quegli
scompigli furono «causati da cattiva influenza di stelle, o pure dall'eclisse
del sole, succeduto di mezzogiorno nel segno di leone la precedente estate,
il qual segno domina Napoli, predetto da Paolo Cocurullo celebre astrologo,
di minacciarle rivoluzione e ruina con suo grave incomodo e danno». Egli
stesso avverte che tal sollevazione avvenne nel secolo XVII dopo Cristo, nel
XVII anno dopo la famosa peste, nel XVII mese del governo del duca d'Arcos,
nel VII anno dopo il 1640, nel VII mese dell'anno, VII giorno del mese,
VII giorno della settimana, VII ora del giorno. Durante quella si disse che
gli Spagnuoli mandavano streghe ad incantare i posti; la gente arrestò tre
vecchie, ad una delle quali mozzò tosto il capo, le altre pose in carcere per
essere tormentate; e mandaronsi sacerdoti a esorcizzare que' posti.

Con Caterina De Medici era passato in Francia Cosmo Ruggeri astrologo
e mago, che in quella corte acquistò fama per oroscopi, talismani, filtri da
ispirar amore o da far morire; e Caterina l'adoprava forse a ciò, probabilmente
a spiare. Per accusa di cospirazioni torturato e messo alla galera nel
1574, poi liberato; sotto Enrico IV fu arrestato di nuovo perchè teneva
una figura di cera di questo, e la pungeva ogni giorno, ma le istanze di
cortigiani e di gran dame fecero sospendere il processo. Pubblicava ogni
anno almanacchi; fu fatto abbate di San Malò, e ch'è più strano, storiografo;
in morte ricusò le consolazioni religiose, dicendo che non v'ha altri
diavoli che i nemici, i quali ci tormentano quaggiù, nè altro Dio che i
principi, i quali possono farci del bene; onde il suo cadavere fu trascinato
al mondezzajo[392].

Il Concini fiorentino, occhio dritto dell'altra regina di Francia Maria
De Medici, ed elevato al grado di maresciallo d'Ancre, fu colla moglie condannato
a morte come mago[393]. Essa marescialla nel 1611 avea fatto venir

in Francia un Montalto medico ebreo, il quale avea ricusato le offerte fattegli
di professare a Bologna, a Messina, a Pisa, e fin di succedere all'insigne Mercuriale.
La relazione con costui distolse la marescialla dalle pratiche cristiane:
e le furono trovati due libri, uno intitolato Cheinuc, cioè costumanza,
specie di catechismo; e l'altro Machazor, specie d'almanacco stampato a Venezia
per gli Ebrei spagnuoli. Si provò ch'essa usava esorcismi, oblazioni,
sagrifizj secondo il rito giudaico, facendoli notte tempo in chiese di Parigi,
donde principalmente udivansi i gridi d'un gallo, oblazione consueta fra gli
Ebrei nella festa della riconciliazione. Tutto ciò era provato coi soliti modi.

Non meno convinta fu di arte magica. Si trovò una lettera ove interrogava
una certa Isabella, creduta fatucchiera, se per l'arte sua avesse conoscenza di
alcuna cosa che riguardasse lei o la sua famiglia. Trovaronsi libri in caratteri
strani, e una scatola con cinque tondi di velluto, i quali si sa adoprarsi
per aver efficacia sulla volontà dei grandi. Ella avea fatto venire dei frati
Ambrosiani da Nancy, i quali effettivamente erano istrioni, per assisterla
nel sagrifizio del gallo; inoltre degli amuleti da metter al collo: e figure di
cera che custodiva in cataletti. Son pure descritte le arti e gli esorcismi di
quegli Ambrosiani, che in tali occasioni allontanavano i servi: e fra queste
arti era il benedir l'acqua santa il giorno dell'Epifania: lo che doveva esser
non senza mistero, non avendo ella saputo renderne ragione.

Don Domenico Manuele Gaetano conte di Ruggero, maresciallo di campo
del duca di Baviera, generale, consigliere, colonnello d'un reggimento di
fanteria, comandante a Monaco, e maggior generale del re di Prussia, nato a
Pietrabianca presso Napoli; istrutto d'orefice, nel 1695 fu iniziato all'alchimia
tramutatoria probabilmente dal famoso Lascaris, da cui ebbe la cintura
bianca e la gialla per fare l'argento e l'oro, ma in piccola quantità. Alla
loro scarsità ed efficacia supplì colla ciarlataneria, annunziando poter tramutare
metalli a josa, e facendone esperienza su pochissimi, ottenne credito.
Scorsa Italia, fece per quattro mesi eccellenti affari a Madrid, donde
l'inviato di Baviera l'indusse a passar dall'elettore, che allora stava governatore
a Brusselle. Vi eccitò ammirazione; e Massimiliano, posta piena
confidenza nelle magnifiche promesse d'esso, gli concesse cariche e titoli e
sussidj per seimila fiorini: poi scopertolo bugiardo lo fece buttare in fortezza.
Dopo due anni riuscito a fuggire, comparve a Vienna nel 1704, e
qualche projezione gli avvenne sì destramente, che tutta la Corte ne rimase
stupita; l'imperatore Leopoldo sel prese a servizio: ma la morte di questo
avrebbe intercisa la sua fortuna se non fosse stato assunto dall'elettor palatino,
al quale e all'imperatrice egli promise in sei settimane dare settantadue
milioni o la sua testa. Prima del termine egli fuggì con una signorina;
ed eccolo a Berlino, acquistandovi favore col dirsi perseguitato dall'Austria;
e re Federico, sentito il consiglio di Stato che non trovò da opporsegli, ne
accettò le proposizioni. Con grand'apparato di testimonj fece alcune trasmutazioni,

constatate rigorosamente, e promise fabbricare polvere di projezione
quanta basterebbe a far sei milioni di talleri. Bisogna crederlo espertissimo
giocoliero chi veda quanti ingannò, e gli onori che ottenne; pure
la promessa al re non venendo ad effetto, questi il regalava a miseria;
alfine avvertito de' costui precedenti, lo fece chiudere a Custrin, e non
avendo saputo adempiere la promessa, fu processato, e come reo di maestà
impiccato a Berlino il 29 agosto 1709, coperto d'un vestone d'orpello, con
forca dorata. Federico ebbe vergogna d'essersi lasciato ingannare prima, o
d'averlo punito sproporzionatamente, e non volle che più quel nome si
menzionasse.

In Piemonte[394] nel 1710 un Bocalaro di Caselle fu tanagliato e ucciso per
aver fatto un'effigie di cera onde procurar la morte del re; nel 1718 giustiziato
il canonico Duret per aver cercato tesori con incantesimi; furono chiusi
nel castello di Miolans un marchese Risaja per arti magiche, un panierajo che
avea rubato un'ostia per valersene a sortilegi, un Francesco Freylino, che
accusò se stesso ed altri di malìe contro il principe, finchè in articolo di
morte confessò aver finto tutto ciò per conseguire qualche impiego; nel
1723 fu decapitato in Aosta il conte Andrea Dupleoz per avere con fatucchierie
attentato alla vita della moglie.

Ma le scienze progredendo portavano spiegazione naturale a molti, riputati
fin allora miracoli; la medicina additò le analogie di assai casi; la
giurisprudenza persuadevasi non dover bastare alle condanne la confessione
del reo; il fatto che più colpiva, cioè l'accordo delle varie deposizioni, si
trovava ridursi alle sole generalità, delle quali tutti aveano inteso parlare,
e perchè, le interrogazioni dirigendosi in tal senso, spesso non restava che
di rispondere sì o no.

Poichè vuolsi coraggio ad affrontar quella despota che dicesi l'opinion pubblica,
lodiamo coloro che assalirono intrepidamente l'ubbia popolare. Vanno
principali fra questi i gesuiti Adamo Tauner e Federico Spee, se non che il
trattar essi la quistione per via di testi e canoni ad uso dei dotti, non apriva
gli occhi plebei. Primo recò la querela davanti al pubblico il roveretano
Girolamo Tartarotti[395] negando le tregende, e ribattendo specialmente
Martin Delrio: eppure non solo accettò, ma sostenne la verità della magia;
col che concedendo l'immediata potenza del demonio, non avea motivo a
ricusargli la potestà di trasferire anche le maliarde, e riducevasi a conchiudere
che, nei casi speciali, ripugnava al buon senso il credere a queste, e
sovratutto al loro numero. Gian Rinaldo Carli e Scipione Maffei[396] estesero
quella negativa ad ogni immediata arte diabolica, ma allora il Tartarotti
protestò che, tacciando d'illuse le streghe, non aveva inteso gittar
dubbio sulla potenza del demonio; tanto la ragione umana fatica a sottrarsi
alle opinioni nelle quali fu educata. Il padre Zaccaria, annunziando l'opera
del Tartarotti, disapprova il negar le magie. «In una città m'accadde di

udir un medico spiritoso, il quale negava che si dessero indemoniati, tutto
attribuendo alla fantasia di chi si crede offeso... Ma perchè mai tanto impegno
di relegare dentro l'inferno i demonj?»[397]

Direbbesi che questo rincrescimento del gesuita si riproduca negli apostoli
odierni d'un bugiardo incivilimento. «Fra gli esseri altra volta maledetti,
che la tolleranza presente ha ritirato dall'anatema, senza dubbio Satana è
quello che più ha guadagnato in questo progresso delle dottrine e dell'universale
incivilimento; mentre il medioevo, che poco intendeasi di tolleranza,
lo fece a poter suo maligno, tormentato e fin ridicolo». Così scrive Renan, il
quale, dopo tolta a Cristo la divina aureola, dice che, rispettando la celeste
scintilla dovunque appaja, non vorrebbe pronunziar sentenze d'esclusione
per non avviluppare della condanna qualche atomo di bellezza! Ma quella
è una falsità storica come tant'altre di esso autore, perocchè il feroce medioevo
spinse la sua bontà fin ai dannati; assegnò un giorno ove lo stesso
Giuda ha riposo; nell'angelo del male riconobbe le traccie della più bella
creatura di Dio, e lo fece rispettoso all'innocenza, sottomesso alla santità;
neppure negogli la speranza di redenzione.

E davvero di vilipendere l'età passata come avrà coraggio chi veda altrettanto
credula la nostra, che, su fatti accertati non meno di quelli, fonda
altre teoriche? Senza quello sforzo di cui pochi sono capaci, di trasportarsi
in altra età così poco somigliante, per ispiegar quelle credenze basti osservare
alcune particolarità della nostra, cui nessun forse dei difetti, degli
errori, dei delitti del medioevo mancò, senz'altra diversità che dell'ora.

Gli uomini han bisogno di adorare e obbedire: se non adorano e obbediscono
Dio, sommo bene, volgono l'adorazione al diavolo, ispirator del male.
Quindi la cura di questo di sviare da Dio e dal suo Cristo, perchè allora si
verrà a lui. E a ciò tendono i tre capitali errori dell'evo nostro, panteismo,
materialismo, razionalismo. Se tutto è Dio, non c'è più incarnazione; nè se
tutto è materia; nè se escludasi ogni mistero che trascenda i limiti della
ragione. Così tornasi al fatalismo e alla servitù de' tempi anteriori a Cristo;
stronizzando il quale, si eleva Satana.

Dapprima non si fece che negar Cristo: presto si venne al culto del suo
nemico, per quel bisogno che la venerazione interna ha di manifestarsi col
culto esterno; e rinacquero le evocazioni, i prestigi, gli oracoli dell'età pagana,
con quel che chiamano spiritismo.

Fu dopo le rivoluzioni del 1848 che si annunziarono gli strani fenomeni
di tavole giranti; cioè, che per mezzo di certi tocchi, acquistano movimenti
diversi. Dapprima si credettero puramente meccanici, poi vi si ravvisò
un'intelligenza, e quindi uno spirito che ne fosse cagione. Questo spirito si
suppose esser un riflesso dell'intelligenza degli astanti o del medium, come
s'intitolarono le persone che quasi a volontà provocavano tali fenomeni: ma
poi se ne ottennero di indipendenti dal pensiero e dalle cognizioni degli

astanti, e fin in contraddizione colle idee, colla volontà, coi desiderj loro.
Si dovette dunque ravvisarvi un essere invisibile, e per convincersene bisognava
entrar in conversazione con quello. Ciò s'ottenne mediante certi
colpi che per convenzione significassero sì o no o lettere dell'alfabeto; col
che le tavole giranti divenivano parlanti.

Le risposte indicarono trattarsi di spiriti appartenenti al mondo invisibile.

Alla lentezza di quel procedimento si provide col munir una gamba del
tavolino d'una matita, che scrivesse; poi si scoprì che, se quello spirito
agiva s'un corpo, poteva anche muover immediatamente il braccio d'un
uomo, e s'ebbero i medium scriventi, che, sotto l'impulso di spiriti, vergavano
involontariamente parole.

Arrivati a ciò, non s'ebbe più limiti: comparvero medium evocatori,
medium risanatori. I primi ottengono comparse di spettri, fosforescenze,
suoni articolati, scritture spontanee, il subitaneo fermarsi di tutti i pendoli
d'una casa, l'insensibilità di tutto o di alcune membra. Gli altri guariscono,
non trasmettendo il proprio fluido come i magnetizzatori, ma il fluido appurato
degli spiriti.

Verso il 1855 tutta la colta America e l'Europa furono riempite di questa
comunicazione dell'uomo con enti immateriali, intelligenti, mal definiti.
I fatti men naturali furono attestati da testimonj oculari, ripetuti dai
fogli, riprodotti a volontà, discussi, classificati, ragionati: d'ogni parte si
accorse a vedere il signor Home; si studiarono le teorie del signor Kardec;
i fenomeni si produssero in luoghi sì diversi, con tanti testimonj e con
tali circostanze che più non bastò negarli: neppur si potette crederli meri
effetti meccanici o fisici, e tanto meno prestigi di giocolieri; e il riso degli
scettici, e le frasi convenzionali dei dottrinarj non valendo a infirmare i
fatti, s'insinuò la persuasione che c'intervengano spiriti.

Dall'Inghilterra e dalla Francia lo spiritismo tragittò in Italia, massime
dopo la guerra del 59, se ne stabilirono cattedre, convegni per esercitarlo e
predicarlo: le evocazioni si fanno mediante preghiere mentali, elevazioni
a Dio: si ottengono guarigioni miracolose; gli adepti credono ad ossessioni
di cattivi spiriti, liberate dai buoni: v'ha apostoli sotto la forma moderna
di giornali, e libri cercati coll'avidità di romanzi. Nelle opere recenti
ove lo si sostiene e propaga, son riconosciuti come predecessori dello spiritismo
nell'antichità gli oracoli, le pitonesse, i genj, e nel medioevo i
fatuchieri, i maghi. È dunque un ritorno alle beffate antiche credenze
di oracoli e pitonesse: e l'apostolo dello spiritismo non esita a chiamarlo
un ridestamento dell'antichità[398]. I credenti furono forse in tanto numero
quanto coloro che ne ridevano: e anche passato quel primo furore, molti
rimasero fedeli a questa credenza.

Saran dunque o anime e angeli buoni, o diavoli. Ma i primi non sono
a disposizione dell'uomo peccatore; tanto più che Dio proibì le evocazioni[399],

sicchè chi vi obbedisce gli è ribelle. Neppur potrebbero essere le anime
dannate, sulle quali l'uomo non può. Conclusero anche illustri vescovi[400]
siano gli spiriti che ne circondano, e che cercano i modi d'ingannarci.

Noi non ne parliamo che incidentalmente per ispiegare o render ragione
delle eresie demoniache del secolo XVI, beffa testè o imprecazione degli
spiriti forti. Il negare il sopranaturale satanico porta a negare il divino, e
i santi padri attribuirono ai demonj molti fenomeni fuor di natura; onde
non a torto a questi ricorrono i teologi odierni per ispiegare i fatti dello
spiritismo. Del quale si dice che convertì molti, recandoli a credere esista
qualcos'altro che la materia: ma più traviò insegnando non solo assurdità,
ma errori veri; or la trasmigrazione, or la temporarietà delle pene, or
l'indifferenza de' culti, adesso come nel medioevo se ne traggono titoli di
fede e titoli d'empietà, pretendendo alcuni dimostrare con ciò che esistono
le anime e la vita postuma; altri facendo da quegli spiriti dichiarare
che Cristo non è Dio. E tali dottrine si fan professare da David, da san
Tommaso, da san Paolo, da san Giovanni evangelista, da Dante, dal La
Mennais, dal curato di Ars. E pretendesi sia un modo di rivelazione nuovo,
che cambierà le religioni, e ne recherà una nuova, la quale insomma non
potrebb'essere che il culto del demonio.

Queste opinioni ne' secoli passati furono combattute colle armi d'un
tempo che credeva, e che tutto applicava al supremo affare della salute
eterna; adesso colle armi d'un tempo che non crede neppur alle verità
positive, e che mai non fissandosi su nulla, abbatte la credenza di jeri coll'abbracciarne
oggi un'altra, che domani avrà posta nel dimenticatojo. Il
risultato più generale è la negazione del cristianesimo: la carità è annunziata
per unico mezzo di salute, donde l'indifferenza delle credenze e delle
pratiche: intanto crescono i casi di pazzia, crescono i suicidj; si difonde il
disprezzo pel cattolicismo e l'odio per Roma e dopo idolatrato il dio del
bello, poi il Dio della libertà, eccoci a venerar il Dio del male, che, vinto
sul Calvario, non vedendosi ormai più frenato dal cristianesimo, vien a
farsi adorare in vece dello Spirito Santo[401].






DISCORSO XXXIV.


SAN PIO V. 1566-72.

Dopo la gran riforma cattolica, portata dal Concilio tridentino, mutasi
l'aspetto esterno della Chiesa; maggior severità di costume; studio più
severo; disciplina rispettata. Un gentiluomo tedesco, udendo sempre declamare
contro la depravazione di Roma, era voluto venire ad accertarsene coi
proprj occhi, e ad un principe scriveva nel 1566 come invece avesse trovato
gli abitanti dediti alle pratiche pie, rigorosi osservatori della quaresima,
frequenti alla comunione e alla visita delle chiese; la settimana santa
poi dormire per terra, e veglie, e digiuni, e tutti gli artifizj della penitenza
adoperati per raggiungere i beni dell'anima. E segue descrivendo
quelle commoventi solennità pontificali del giovedì santo; e le scomuniche
lette a gran voce al popolo che le ascolta in venerabondo silenzio, e il
bombo dei cannoni che vi tien dietro, gli presentavan immagine del terribile
giorno finale. Lunghe file di penitenti disciplinandosi giungeano a
San Pietro, ove ad essi mostravansi la lancia di Longino e il volto santo,
fra singhiozzi, gridi e preghiere.

Io non accetto appieno queste lodi perchè, come costui vede tutto santo,
così altri tutto scellerato, secondo l'affetto individuale. Nel 1563 viaggiò in
Italia Filippo Camerario, illustre dotto tedesco, il quale descrisse quel viaggio
giorno per giorno, più fermandosi sulla parte materiale. Sparla del regno,
allegando quel proverbio «Il napolitano è un delizioso paradiso, ma abitato
da diavoli», e si meraviglia come il re di Spagna da paesi tanto feraci tragga o
nulla o pochissimo, dovendo spender tutto nel frenare i sudditi e respingere
i Turchi. Descrive i fenomeni del tarantismo: e che spesso all'entrare in
una città erano obbligati a depor le armi e le pistole, ricuperandole poi
all'uscita; del che non sa trovar la ragione, massime che v'ha osterie dove
si è in maggior pericolo che sopra alcune strade di Lombardia e di Toscana.
A Roma fa il solito piagnisteo sulla diversità dall'antica; ma sopratutto decaduti
gli sembrano gli uomini, la più parte ignari fin delle lettere. «Poeti,

filosofi, oratori v'ha per certo, ma tali che non vorresti udirli: chiamano
poeti certi ciarlatani, che cantano per le strade versi lascivi; filosofi che
tutto attribuiscono alla natura, o secondano le voluttà; oratori che mai non
lessero Cicerone nè Demostene, ma arringarono una o due cause». Sul
partire, l'Inquisizione lo colse, e gittò nel carcere, ove stava da un anno
Pompeo De Monti barone napoletano, reo d'uccisioni e d'incendj, ma allora
imputato d'eresia. Il Camerario si confessò luterano, onde cercarono trarlo
alla nostra chiesa: e se il domenicano frate Angelo lo vessava, il gesuita
Canisio gli procurò agevolezze e libri, usavagli ogni cortesia il dottor Donato
Stampa milanese: un Cencio carceriere lo salvò da insidie e veleni: un
ignoto gli offerse denaro pel ritorno. Egli medesimo ne stese una Relatio
vera et solida per dimostrare come Dio, per mezzi insperati, campi i suoi
dalle mani de' nemici, e liberi dalle calunnie. Suo inquisitore era stato il
Ghislieri, onde si spiega perchè gli si avventa accanito.

Poco dopo capitava a Roma anche il famoso moralista Montaigne, che la
chiama «la sola città comune e universale, la metropoli di tutte le nazioni
cristiane, ove lo Spagnuolo e il Francese e ciascuno è come in casa sua».
Gli si rovistarono attentamente i bauli, specialmente pei libri, trattenendogli
quelli sospetti. Vi trovava meno campane che non in qualche villaggio di
Francia: non immagini per le vie: le chiese meno bene che nel resto
d'Italia e in Francia; le abitazioni mal sicure, laonde chi avesse denari gli
affidava a banchieri. Un predicatore fu arrestato perchè declamò sulle generali
contro il lusso de' preti. In carnevale faceansi corse ora di fanciulli, ora
di vecchi nudi, ora di ebrei, di cavalli, asini, bufali. Il popolo minuto è assai
più devoto che in Francia; non così i cortigiani e i ricchi. Vi abbondano
gli spiritati e ossessi. Alla processione del volto santo forse dodicimila torcie
si accesero; file di Battuti si flagellavano, mentre altri accorreano a confortarli
con vino e confetti, e lavar di vino l'insanguinata estremità dello staffile.
Anche le classi infime tengono del signorile, fin nel domandare la
limosina, e uno diceva: «Fatemi bene per l'anima vostra». Molte le cortigiane,
e faceano pagar anche la conversazione. Loreto era affollata di devoti,
e piena di voti e miracoli.

Il presidente Misson fece egli pure un viaggio in Italia, e non rifina di
scherzare e rimbrottare le superstizioni romane; ma n'ha ben poco diritto
egli che empì di miracoli a onore de' Protestanti uccisi il suo Teatro sacro
delle Sevenne. Jacobo Soranzo nel 1565 scriveva alla Signoria veneta della
povertà de' cardinali, la quale «deriva da due cagioni. La prima perchè
mancò il mezzo di dar pingui benefizj, come quando Inghilterra, Germania
e altre provincie importanti obbedivano alla santa sede, e che poteansi dare
tre o quattro benefizj e vescovadi per cardinale: l'altra, che i cardinali
crebbero a settantacinque, cosa non più veduta. Inoltre non v'è alcun principe
che lor faccia regali o gl'investa di benefizj, come soleano Carlo V e la

Corte di Francia: cambiamento venuto dalla poca forza rimasta ai pontefici.
Pertanto i cardinali si staccarono, almen in pubblico, d'ogni sorta di piaceri,
non si vedon più nè inmascherati, nè a cavallo o in carrozza correre
con dianzi: appena van soli e in carrozze chiuse. Banchetti, giuochi, caccie,
livree, ogni altro lusso cessò».

Il papato, nell'aspetto temporale, fu però ancora ambizione di famiglie
illustri, e spesso più che il sommo sacerdote vi apparve il principe nazionale,
intento a restituire lo splendore alla tiara coi maneggi diplomatici e
coll'abile schermirsi in situazioni scabrosissime.

Il nepotismo, se non cessò, trasformossi, usando i papi mettersi a fianco
un nipote cardinale e un nipote laico, proveduti di dignità e ricchezze, ma
non di dominio, al modo de' ministri in paesi costituzionali. Benedetto,
figlio del cardinale Accolti, si credette che a Ginevra attingesse odio contro
i papi e idee repubblicane; conforme alle quali ordì a Roma una congiura
con giovani principali per trucidare Pio IV, al quale diceano succederebbe
quel papa angelico, di cui più volte avea fantasticato il medioevo; pretendevano
essere in comunicazione con spiriti celesti, e si preparavano al misfatto
colla confessione e l'eucaristia; fallito il colpo e scoperti, sempre ridendo
sostennero l'esacerbato supplizio, asserendo esservi consolati dagli angeli.

Quando Pio IV morì, assistito da san Carlo e da san Filippo Neri, gli
successe Michele Ghislieri, detto il cardinal Alessandrino, e che prese il
nome di Pio V. Già vedemmo come fosse infervorato della Inquisizione,
e dalla persecuzione che sofferse perciò a Como incominciò la sua grandezza[402].
Fece varj libri da distribuire principalmente a Cremona, Vicenza,
Modena, Faenza, San Genesio, in Calabria. Così severo, eppure è lodato per
dolcezza, paragonandolo a san Bernardino: il Davalos, governatore di Milano,
lo elesse suo confessore: fatto cardinale, non tenea più di trenta persone
a servizio, notano i contemporanei. I papi lo ebbero riverentissimo eppur
franco contradditore: allorchè Pio IV voleva dar la porpora a Ferdinando
De Medici e a Federico Gonzaga, affatto giovani, esso gliel contrastò, allegando
le riforme volute dal Concilio, per le quali non doveano salir a quell'onore
se non tali che il meritassero. Eletti malgrado il suo voto, quand'essi
mandarono i soliti ringraziamenti, egli dichiarò: «Non gli accetto, perchè
io vi ho sfavoriti per obbligo di coscienza».

La sua scelta inaspettatissima adunque spiaceva a non pochi, sì perchè
creatura dei Caraffa, sì pel noto suo rigore; ma egli disse: «Faremo di modo
che ai Romani rincresca più la nostra morte che la nostra elezione»[403].
Nella festa inaugurale solea gettarsi denaro alla popolaglia; invece di questa
indiscreta prodigalità egli fece distribuir quella somma a veramente poveri
e vergognosi; i mille zecchini che sciupavansi in trattamenti agli ambasciadori,
spedì ai conventi più bisognosi; e dettogli che molti gliene facevano
colpa, esclamò: «Non me la farà Iddio». Regalò i cardinali, secondo

il consueto, ma li pregò di consiglio e cooperazione nel restaurare la Chiesa,
riconoscendo che il disastro di questa era venuto dai cattivi esempj del clero.

È memorabile la sua costituzione 25 marzo 1567, che proibisce nelle
forme più esplicite e precise di cedere o alienare qualsiasi città o luogo del
dominio papale, dare in feudum, gubernium, vicariatum, ducatum, aut
quemvis alium titulum perpetuum vel ad tertiam generationem seu ad
vitam aut alias. Tale costituzione volle fosse firmata da tutti i cardinali, e
giurata da ogni successore, come in fatto si continua. In forza di essa molti
possessi vennero ricuperati, si tolsero altri ch'erano motivo di scandalo agli
eretici in paese dove anche abati e vescovi alienavano e infeudavano. Pio
non avea famiglia sua da arricchire, non ambizioni proprie da fomentare,
non gelosie con principi stranieri. Solo per calde istanze conferì la sacra
porpora a un suo pronipote, frate di gran virtù; un altro ch'era caduto
nei pirati, riscattò a tenue prezzo, e fattolo comparir a Roma in arnese da
schiavo, gli regalò un cavallo e cento scudi. Prodigò invece ai poveri, massime
in un'epidemia allora gettatasi. E poichè credeva il papato fosse un
gran pericolo alla salute dell'anima, e professava «Chi vuol governare
altrui, cominci dal governare se stesso», restrinse le spese, mantenendosi
da monaco; nè provava bene che nello stretto adempimento de' proprj doveri,
e nella fervorosa meditazione e adorazione, da cui si levava in lagrime.

L'ambasciadore veneto Paolo Tiepolo, in agosto 1566, assistette a una
cena di esso, e scrive: «Mangiò quattro susini cotti con zuccaro: quattro
bocconi di fiore di boracina, acconci in salata da lui medesimo; una minestra
d'erbe; due soli bocconi d'una fortaja fatta con erbe e cotta in acqua
solamente, senza olio e senza onto sottile; cinque gamberetti cotti in vino;
e dopo pasto tre bocconi di pero o persico cotto, con che finì la cena; nè
altra vivanda fu portata in tavola. Bevve due volte, ma tanto quanto comunemente
un altro beve in una sola».

Siffatto genere di perfezione suol recare gran confidenza nella propria
volontà, e pertinacia a domare l'altrui. «Nelle cose di religione, scriveva
esso ambasciadore, egli pensa di saperne più degli altri, e di non
aver bisogno di consiglio; e dove prende una deliberazione per bene, si
ferma; nè ragion di Stato, nè qualsivoglia cosa è per rimoverlo; lascerebbe
piuttosto rovinar il mondo che mutarsi d'opinione; anzi un cardinale
diceva che, dov'egli si affissava a queste opinioni, per sostenerle sarebbe
stato uomo da assalir solo un esercito intiero che fosse contro di
lui, sperando che, avendo buona intenzione, Dio lo dovesse ajutare[404].

La giustizia voleva, e fin all'eccesso, e clamorosamente esemplare, e
l'Inquisizione esercitò severa, come succede quando un'opinione s'incarna
in un capo. Non ingannò mai, mai non mentì; mal gradiva i consiglieri,
perchè li credeva o ingannatori o interessati. Inaccessibile a passioni
umane, qualora v'entrasse il concetto del dovere, più non guardava a chi

si fosse; onde i cardinali erano obbligati rammentargli ch'e' non aveva
a fare con angeli. Pretendeva sostenere nel pieno vigore la bolla In
Cœna Domini, negando ai principi il diritto d'imporre nuove gravezze
ai sudditi; e poichè i tempi e i regnanti più non vi si rassegnavano,
serie contraddizioni affrontò. Imponeva rigori di disciplina, quasi fossero
i primordj del cristianesimo; divieto ai medici di visitar tre volte un
infermo se non siasi confessato; chi profana la domenica, deve stare un
giorno in piedi avanti alle porte della chiesa, colle mani legate al dosso;
se ricade, sia fustigato per la città; alla terza volta abbia la lingua
forata e la galera. Espulse le meretrici, e perchè gli si diceva ch'erano
un mal necessario a Roma, «Ebbene restate voi con queste sciagurate: io
mi sceglierò altra città». Ma poi visto venirne di peggio, le ridusse in
un solo quartiere; represse il lusso degli abiti; vietò di rimanere nelle
osterie, salvo i forestieri; e ai curati di scostarsi dalle parrocchie; ripristinò
la regola dei conventi, restrinse la clausura delle monache; andò
scarso in dispense e indulgenze; secondato da vescovi zelanti migliorò
grandemente la Chiesa d'Italia, e pubblicò messale e breviario nuovo; e al
Vaticano fastoso, belligero, letterato volea surrogarne uno cristiano, giacchè,
quando gli abusi fossero corretti, restava tolto il pretesto alla ribellione
protestante.

Fra i diversi seminarj di Lombardia scompartì i cherici svizzeri, e
«converrà non sole accogliere figli di cattolici, ma ben anche taluni di
quelli, i cui parenti traviarono dalla fede cattolica, non dovendosi disperare
che, se diligentemente vengano educati, giovi l'opera loro a convertire
i genitori ed altri»[405].

Contro eretici che si scopersero in Mantova, fece far rigorosa inquisizione,
coll'opera del cardinale Commendone e di san Carlo, e si videro
molte abjure, non senza que' supplizj che la libera America oggi ancora infligge
ai Negri, ma che, per l'alto concetto che abbiamo della santità della
Chiesa, non cessiamo di deplorare.

I rigori talvolta erano provocati dagli eretici stessi colle loro profanazioni.
Regnante Elisabetta, un Inglese a Roma lanciò tre sassi contro la
Madonna de' Monti; un altro nella Madonna del Popolo tolse il messale al
chierico, mentre lo mutava dal corno dell'epistola a quel del vangelo, e
scagliollo contro il calice, indi afferrato il celebrante lo buttò a terra, esclamando:
«Quando finiranno coteste idolatrie?» Un altro, nella basilica
stessa di San Pietro, mentre il sacerdote stava per elevar l'ostia, gliela
strappò di mano, e sparse per terra il calice: onde assalito dagli astanti, fu
battuto e consegnato all'Inquisizione; e confesso d'esser venuto in Italia
con altri per commettere simili atti, fu condannato al fuoco, e lo subì «con
tanta fermezza, che ha dato da ragionare assai[406]».

I carteggi de' residenti veneti annunziano continui processi contro simoniaci,

adulteri ed altri peccatori; e da Roma scriveano il 25 settembre
1568: «In una terra della Marca, chiamata Amandola, i fuorusciti, coi
quali si dice che si sono accompagnati molti sfratati, entrati dentro, hanno
usate gran crudeltà abbruciando le chiese, e buttando a terra, e rompendo
le immagini, con gran dispregio di tutte le cose sacre; onde si dice che
sua santità ha animo di far qualche grande provisione per quella terra,
e per un'altra ancora vicina chiamata San Genese, poichè intende che in
esse vi sono molti eretici. Ma non è città della Chiesa che abbia nome
di averne più di Faenza: onde sua santità ha avuto a dire, che chiaritasi
un poco meglio, la vuole al tutto distruggere con levar via tutti gli abitatori,
provedendo poi per lei di una nuova colonia; e in questi giorni
sono stati condotti qua molti di quella città per conto dell'officio dell'Inquisizione».

Questi sfratati sono i fuggiaschi dai conventi: ma nel carteggio stesso è
pur narrato degli Amadeisti, francescani molto depravati che il papa soppresse,
surrogandovi i Minori dell'Osservanza; e in molti luoghi, massime
nel Bresciano, a Iseo, Erbusco, Quinzano si opposero armati, cacciando dai
loro conventi gli Osservanti.

Insistette presso i Veneziani perchè si emendasse la disciplina ecclesiastica,
ed oltre i provvedimenti sui costumi, raccomandava che i deputati
sopra la bestemmia punissero quei che meno onestamente parlassero dell'autorità
pontifizia e della Chiesa: ai nobili non si comportassero neppur
le lievi trasgressioni o il sospetto in fatto d'eresia: niuno in senato parlasse
sconvenientemente della Chiesa santa. Domandò che s'arrestasse e consegnasse
Guido Zanetti di Fano, e perchè i senatori chiedevano fosse processato
a Venezia, egli espose come il delitto d'eresia sia di pura competenza
della Chiesa, la quale non ha confini di territorio; e poichè non vuole o
non può tenere forze proprie, invoca il braccio secolare. Avendo il duca
Ottavio Farnese consentito ad arrestare e consegnare Giovanni Galeazzo
Sanseverino di Parma, il cui processo menavasi da san Carlo, Pio V gliene
fece vive felicitazioni, prevedendo diverrebbe un campione della fede. Di
rincontro, Guglielmo Gonzaga di Mantova avendo ricusato trasmettere a
Roma alcuni eretici, il Brovio racconta che il papa minacciò, se tenesse
colà un nido d'errori, muovergli anche guerra: e l'avrebbe fatto se non si
fossero intromessi i principi d'Italia.

A' suoi tempi gravi pericoli correva la cristianità pei Turchi che s'avanzavano
minacciosi. Il gran Solimano avea tolto Scio ai Genovesi, devastate le
coste dell'Adriatico, dello Jonio, del Mediterraneo, talchè Pio IV avea dovuto
fortificare Ancona, Civitavecchia, Roma stessa: il corsaro Dragut era sbarcato
a Napoli, Kilig-Alì a Nizza; Selim II intimava a Venezia di cederle
Cipro. Le galere di questi nuovi invasori erano menate da Italiani, rubati
sulle spiaggie. I Protestanti favorivano i Turchi, sicchè per paura di questi

il papa osteggiava quelli, e pareva il magistrato supremo di una società in
pericolo, che bisogna salvar con qualsiasi mezzo, siccome in tempo di peste
o d'assedio.

Fu perciò che tanta parte egli prese nelle guerre civili, suscitate dalla
Riforma in Francia, e di cui parleremo. Udito i guai che ne venivano, ordinò
un lutto generale in Roma: egli stesso menò una processione a varie
chiese, pregando e predicando per la salute di quel paese, e facendo recitare
questa orazione: «Piissimo Iddio, che non ti ricordi delle iniquità di chi
s'è convertito, guarda alle chiese sue, profanate dalla mano degl'infedeli,
e la costernazione del diletto tuo gregge; ricordati della tua eredità,
acquistata coll'effusione del tuo prezioso sangue; la vigna tua piantata
dalla tua destra, che il fero cinghiale cerca sterminare, visita attentamente
e i cultori di essa dalla rabbia dei devastatori corrobora colla tua virtù,
rendi vincitori, e quei che bene operano in essa, fa colla potenza tua
più forti»[407].

Era dunque ben lontano dal suggerire, come si pretende, gli assassinj. In
lettera del 25 giugno 1566 a Carlo IX, gli rammenta quanto importi alla pace
di Francia estirpar le eresie, poichè col pretesto di queste si conturba il paese
medesimo, si invocano i forestieri; sa che alcuni lo consigliano di sforzarsi
a spegner poco a poco le eresie col tollerare e dissimulare. «Neppure a noi
piace d'operar temerariamente: vogliamo che voi adopriate accorgimento,
pazienza, moderazione: non ignoriamo quanto sia difficile revocare dagli
errori quei che si scostarono dalla fede cattolica; crediamo bisogni sopportare
molto per riguardo ai tempi; ma insieme diciamo che bisogna
applicare senza indugio un rimedio, che avrà la maggior forza nel sanare
il male. E qual rimedio? mi domanderete. Se non volete obbligar tutti i
sudditi a ricevere i decreti del Concilio di Trento, almeno fateli osservare
dai Cattolici, e massime in ciò che spetta al regime della Chiesa e alla
correzione degli ecclesiastici. Non che offendere quei che declinarono
dalla religione cattolica, ve ne procaccerà l'approvazione: giacchè i depravati
costumi del clero spiacciono talmente a tutti, che i vizj de' sacerdoti
e d'altri ecclesiastici diedero la principal ragione a tante eresie.
I predicanti eretici con niuna cosa diffusero il veleno della dottrina
loro più che col riprendere e sparnazzare i vizj degli ecclesiastici, e
trarne odio e disprezzo; quest'è il dardo di cui principalmente si valsero
per impugnar la verità della cattolica fede. E veramente il vulgo imperito
non bada tanto alle cose che insegnino i sacerdoti, quanto al modo onde
vivono; più è mosso dagli esempj che dalle parole. I cattivi costumi tolgono
ogni fede al discorso. E che può darsi di più indegno che il veder
coloro che dovrebbero porger esempio del viver casto, onesto, pio, viver
turpemente, indecentemente, ribaldamente? Se dunque, o carissimo
figlio, volete estinguere le eresie nel vostro regno, bisogna svellere i vizj,

eccitar diligentemente colle vostre esortazioni i vescovi affinchè risiedano
nelle loro chiese, e vigilino più attenti alla salute delle anime; ciascuno
riformi il proprio clero: via le concubine; repressi i vizj; vivasi da sacerdoti.
Se nell'ordine ecclesiastico si correggerà quanto fa duopo, anche
i laici diverranno migliori: si sottrarrà ai fautori degli eretici materia di
novità; e apriranno gli occhi quelli che dalla retta fede furono distolti
non men dai vizj degli ecclesiastici che dalla frode degli eretici».

Sono tutt'altri consigli che di trucidare gli eretici; eppur non si nega che
Roma abbia fatto festa della orrida strage detta del san Bartolomeo, ma si
avverta che si credeva essersi con quel colpo prevenuto l'eccidio de' Cattolici,
concertato dagli Ugonotti, e non se ne conosceva l'estensione, saputa la
quale, a chi se ne congratulava, papa Gregorio XIII disse: «O chi mi assicura
che, fra' rei, non siano periti degli innocenti?» Del resto Pio V al duca
d'Alba che combatteva gli eretici in Fiandra, spedì il cappello e lo stocco
benedetto; contro l'Inghilterra, accannita avversaria della Santa Sede sotto
la regina Elisabetta, avea permesso d'adoperare tutti gli averi della Chiesa,
non eccettuati calici e croci; ed egli medesimo proponeasi andare a dirigere
la spedizione. A tali concetti lo portavano il suo secolo e il suo posto. Egli
vedeasi preceduto da dugento ventinove papi, che il voto popolare e lo
Spirito Santo aveano fatti capi della cristianità, mentre novatori di jeri,
senza missione o miracoli, voleano scindere l'unità santa e gloriosa. Quei
papi aveano salvato l'incivilimento col congiungere tutti i Cristiani contro
l'islam: ora i Turchi sovrastavano con nuova minaccia, e intanto i regni
cristiani si straziavano fra loro.

Nello spaccio 15 aprile 1570, il ridetto ambasciatore veneto dice: «Il
Pistoggia, ch'è un predicatore molto famoso dell'ordine delli Cappuccini,
e grato al papa, perchè lo ha per anco molto dabbene e cattolico, ritornato
ultimamente in Roma, è stato introdotto a sua santità, alla quale da
poi che ebbe baciato il piede, e dato conto dove avea predicato, disse
ch'era sforzato inanzi sua santità gridar sempre misericordia, misericordia,
perchè vedeva tante anime andar in perdizione in poter d'infedeli ed in
mano di cani; e ch'essendo lei vicario di Cristo in terra, toccava a lei la
cura di queste anime, e che le sarìa dimandato ragione d'esse da Dio perchè
non gli usava misericordia. E che vedeva bene ch'ella era pronta alla
giustizia, e che ogni giorno faceva impiccare e squartare ora uno, ora
un altro; ma che doveva ricordarsi che, per un luogo della Scrittura che
nomina Dio giusto, ne sono dieci che lo nominano misericordioso; onde,
volendo imitar Dio, come è debito suo, doverà più esser sollecita in ajutare
e sostenere e difendere le anime che vanno in perdizione per la
potenza dei Turchi, che in castigare per giustizia li scellerati. E le considerò
molti vescovi antichi che avevano messi se stessi in potere dei
nemici per liberare altri, e fra li papi moderni Calisto, Pio, Innocenzo,

che venderono li beni delle chiese per far guerra contro li Turchi. Disse
molte cose in questo proposito con gran libertà per un gran spazio: ed il
pontefice, benchè si sentisse trafitto, però non mostrò d'aver niente a
male di quello che diceva. Ma poi ch'ebbe finito, disse con un gran sospiro
ch'egli diceva il vero in ogni cosa, ma che non sapeva i travagli in che
si trovava; ch'era in un papato poverissimo e debolissimo, ed oppresso da
ogni parte, e che se voleva far un bene, aveva mille impedimenti, e non
solamente da eretici e da inimici della fede, ma da quelli che fanno professione
d'amici, che con mille modi fanno offese a Dio, e pensano d'opprimere
l'autorità di sua maestà in terra: il che le travagliava l'animo
grandemente; ma che con tutto questo sua santità gli ha pietà, e vorria
ajutar tutti, se bene dovria castigarli; e si mostrò piena di rammarico
per occasione di questa guerra, e per il poco modo che aveva d'ajutarla».

Infatto Pio V caldissime lettere scrisse a tutti i potentati e principalmente
a Caterina De Medici, deplorando le vittorie de' Turchi, la perdita dell'Ungheria,
i pericoli d'Italia e Francia quando terribilmente armavansi quei
nemici, intanto che i Cristiani compiaceansi della ruina uno dell'altro. Risoluto
alla guerra santa, nel concistoro 20 febbrajo 1568 proferì che, attesi
i pericoli derivanti sì dagli eretici, sì dagli infedeli che preparavano immensa
flotta, trovavasi costretto a gravar di nuove imposte i sudditi. Pertanto
la città di Bologna pagherà 60,000 scudi d'oro, a tal fine costituendo
un monte, che ne retribuisse il 7 per cento sopra un dazio consumo che si
imporrebbe, e che pagherassi da tutti, eccetto i regolari, tanto per carro.

Con simili mezzi e coll'ajuto di Spagna, Venezia e dell'altre potenze italiane
in un secolo tanto scompigliato potè metter insieme un esercito cattolico,
e a Lépanto riportare l'ultima vittoria che la cristianità unita vantasse
sopra la mezzaluna. Lo stendardo che il Colonna spiegava sull'ammiraglia
pontifizia, recava il Crocefisso fra i santi Pietro e Paolo. Ne fu trionfo per
tutta la cristianità, ma a Roma principalmente: le bandiere tolte ai nemici
della fede ornarono la basilica lateranense: molte feste furono stabilite a
rammemorarle, come quella di Santa Giustina a Venezia, e quella del Rosario
in tutta la cristianità.

Di Pio V ragionano con lode tutti gli agiografi e ultimamente un pio
quanto elegante ed erudito scrittore francese. Noi, serbando lo stile che
in tutta quest'opera preferimmo, vorremo udire uno che parlava, vivo
esso papa, quando cioè nè il titolo di santo lo faceva inattaccabile, nè la
morte lo salvava dagli strali troppo consueti della malevolenza. Giulio Pogiano
da Suna sul lago Maggiore, leggiadrissimo latinista, che scrisse
le lettere di molti cardinali, e quelle di Ottone Truchses d'Augusta, delle
quali non poco ci siamo già valsi, a quest'ultimo scriveva da Roma encomj
di Pio V, che rivelano la condizione delle opinioni e dei costumi d'allora[408].
Noi le traduciamo, togliendo quel ch'è o comune o vano: «Il sommo pontefice,

intimati tre giorni di supplicazioni per impetrar vittoria a Massimiliano
imperatore contro i nemici del nome cristiano, recitò sempre la
messa all'alba in San Marco, poi il primo giorno andò alla basilica Lateranense,
il secondo a Santa Maria Maggiore, il terzo ad Ara cœli, con
moltissimi cardinali e vescovi, preceduto dai collegj e dalle confraternite
e seguìto dai sacerdoti e cherici di tutti gli ordini: e con quanta poteasi
folla di gente d'ogni sesso, età e genere. Ed è comun voce che da ducento
anni nessun pontefice abbia fatto questa sacra funzione con tanta frequenza,
spontaneità e pietà di tutti: e nessuno ammalò nè rimase stracco, benchè
in stagione così pericolosa in questa città (agosto). Tutti vinse di zelo Pio
papa, che fresco e integro, sempre colle man giunte a modo di pregante,
procedea con volto e aspetto tale, che veramente parea trattar la causa
della Chiesa appo colui di cui è vicario. Anzi in quella famosa processione
eccitò tale pietà, che in tutti parea veder quell'immagine della vera fede
che un tempo l'Apostolo lodò nei Romani[409]. Crebbe la religione la cacciata
di alcuni spiriti maligni da notissime donne. All'approssimarsi del
pontefice s'udivano orribili strilli, moti violenti e malvagi, incredibili
contorsioni: ma arrivato lui e toccate le donne colla stola, repente cadeano
a terra e vi rimaneano come morte: e dopo quel giorno tornarono sane:
e son donne ben conosciute, sicchè nessuno può dubitarne. Avvenne pure
que' giorni che la galea d'un illustre pirata, detta il Falcone per la robustezza
e celerità, dal conte d'Altamura fosse presa presso Monte Argentaro,
dov'erano ottanta cristiani, prigionieri da più di dieci anni. Mandati a
Roma, Pio li ricevette benignissimamente, e diede vesti, denari, doni sacri
e salutari. Nel tempo di quelle processioni capitarono anche molti illustri
cavalieri francesi, reduci da Malta, e ne furono sì meravigliosamente tocchi,
che alcuni venerarono Pio a segno, che per baciargli i piedi andarono in
ginocchio dalla soglia fin in cima alla chiesa di San Marco. Ogni dì si fecero
mirabili conversioni, non per timor di supplizj, ne' quali il papa va lentissimo,
ma per l'esempio della virtù sua e la ferma opinione della sua
santità. Più di cento ebrei si fecer cristiani, e alcuni ricchissimi e bravissimi,
colle mogli e i figliuoli; e non solo della città, ma provinciali e forestieri.
Per alloggiar i catecumeni il papa comprò magnifico palazzo che
il francese Carinotto eresse a piè del monte della Trinità, e vi assegnò
non mediocre rendita. Oh pontefice misericordioso e benigno! Dalla fin
d'agosto in qua un pericoloso morbo invase la città, e massime quelli costretti
a viver di loro braccia; e famiglie intere giaceano a letto[410]. Il
pontefice mandò denaro a tutti, v'assegnò dieci medici, pose quattro ispettori
e con essi il vescovo Fioribello; fornendo botteghe e macellerie per
medicamenti e cibi, e affidato ai Gesuiti d'assistere ai malati, al che si
prestano anche nobilissime dame, sicchè non v'ha ricco cui abbondi ogni
cosa meglio che a questi poveri.


«Tanto liberale coi bisognosi, va ristretto verso i suoi, i quali si conoscono
parenti del papa sol per l'esempio della pietà e dell'umiltà cristiana. La
disciplina clericale è quasi rintegrata, e la ragione del divin culto, e l'amministrazione
delle chiese son ridotti all'antica consuetudine; la città purgata
da delitti; rimosse le male donne; non s'odono bestemmie contro Dio
o i santi; tolte le calunnie; rescissi i contratti ingiusti, moderate le
usure: le liti ben maturate: Pio stesso vuol udire, vedere, conoscer
tutto, e ripudia ogni relazione dove gli trapeli odio, o parzialità o cupidigia,
volendo la semplice verità. Fra queste cure e azioni, salutevoli alla
Città e alla Chiesa, è frequente all'orazione e al digiuno, sebbene il
viver suo è una continua regola di temperanza; ogni giorno celebra,
sicchè buone e prudenti persone dicono esser impossibile ch'e' pigli alcuna
risoluzione se non utile e salutare allo Stato, giacchè nessun giorno lascia
senza accoglier Dio ospite e consigliero. E tanto attribuiscono alle caldissime
preci di esso, che ne sperano ogni meglio, e confidano che si farà al
Turco la guerra tanto da lui desiderata, e se ne vedrà la ruina. Non v'è
età o sesso od ordine che non porti gli Agnus Dei consacrati da questo
papa: poichè, sebbene la salutare virtù sia divinamente annessa a quelle
cere, pure, per la singolare religione di Pio V le stimano di più quando
fatte da esso.... Fu veramente beneficio di Dio che dal santo Concilio
tridentino imparassimo quali devano esser i capi della cristiana religione,
e poco dopo avessimo un papa qual dal Concilio è richiesto. Pio e coi precetti
e cogli esempj non cessa di ripristinar la disciplina della vita, non
solo, ma anche di richiamar alla prisca consuetudine il culto e le cerimonie:
visitò le maggiori chiese della città, e tenne discorsi ai collegj di esse,
esortandoli al loro dovere; onde un incremento di pietà e d'assiduità ai
divini offizj. Convocata la sua famiglia, dimostrò quel che ciascuno deva
fare, e come devano agli altri esser modelli di pietà e modesti. Chiamati i
magistrati e giudici, e anche i cardinali che abbian parte nella pubblica
amministrazione, prescrisse il modo di conoscere, discutere, risolvere le
cause, e — Voi (disse) o cardinali, non raccomandate alcuna causa se non
aggiungendo, Per quanto il comporta la giustizia: e voi, giudici, se v'è
raccomandato alcuno senza questa formola non vi badate; e seguite il cammin
dritto della giustizia, dal quale nessun di noi vi indurrà a deviare. — Pubblicò
un editto sul vestire, la casa e il vivere degli ecclesiastici. Cessarono
i giuochi, i bagordi, i teatri, i tornei: si frequentano i sacramenti,
i divini uffizj e le prediche; si visitano gli spedali; si tolsero o diminuirono
i dazj e le gabelle; si escluse ogni tassa dai benefizj ecclesiastici;
nessun riguardo alla potenza o alla grazia, ma solo alla virtù e alla religione:
quei che vedono con quanta riflessione e prudenza si diano i vescovadi,
giudicano che saria ben migliore lo stato pubblico se altrettanto si fosse
fatto per l'addietro: giacchè Pio impone agli uomini il sacerdozio, non

le pensioni. Ridestò il costume di celebrare nella basilica di San Pietro
e nelle cappelle Sistina e Paolina.... Preghiamo solo Iddio che ci conservi
quest'ottimo suo vicario».

Fin qui il Poggiano. La severità non diminuiva nel santo papa la mite
semplicità. Con un compagno avea piantata per trastullo una vigna, dicendo:
«Del vino di questa nessun di noi berrà». Or ecco comparirgli l'invecchiato
compagno con un barlotto, e offrirglielo rammemorandogli quel detto, e
«Allora vostra santità non era ancora infallibile». Quand'era inquisitore
viaggiando da Milano a Soncino, come soleva, sempre a piede s'imbattè
in un servitorello, che, compassionandone la stanchezza, gli fece deporre
sul suo somiere la fratesca bisaccia, e gliela recò fin alla destinazione. Pio
se ne sovvenne, e mandatolo a cercare, gli conferì un uffizio in palazzo.

Ed è notevole come questo intollerante, questo amico di Filippo II abbondasse
tanto di carità. Gli oggetti dell'amor suo erano minacciati da coloro
ch'erano oggetti della sua indignazione; perseguitava questi per amor di
quelli, siccome il pastore che respinge il lupo: potrà dirsi altrettanto delle
persecuzioni de' Protestanti?

Ad uno che si lagnava chè il caldo di Roma non lascia lavorare, «Chi
poco mangia e poco beve (disse) non sente l'arsura dell'estate».

Sentendosi morire, Pio visitò le sette chiese, baciò la scala santa per congedarsi
da quei sacri luoghi. Nei dolori esclamava: «Signore; cresci i
patimenti, purchè cresca la pazienza». La sincerità della sua devozione
fece che, malgrado l'austerità, il popolo l'amasse vivo, morto lo venerasse:
Bacone meravigliavasi che la Chiesa non noverasse fra i santi questo
grand'uomo; e di fatti egli fu l'ultimo papa canonizzato[411].






DISCORSO XXXV.


DEGLI ERETICI IN TOSCANA. IL CARNESECCHI.

Chi osservi ancora Firenze prima che sia compiuta la trasformazione sua,
non tanto politica come morale e artistica, vi trova dapertutto l'opera della
religione, e viepiù nell'ispirazione de' suoi poeti e de' suoi artisti, quando
l'arte non era ancora ridivenuta pagana e principesca. La Toscana deve ai
monaci il primo bonificare delle Chiane; e se il Pian di Ripoli uscì feracissimo
dagli acquitrini; se presso ai pantani di Varlungo (Vadum longum) ondeggiarono
di biade le campagne ubertose di San Salvi e di Rovezzano, fu
merito de' monaci. Il palustre deserto fra Prato e Firenze, dacchè vi si stabilì
la badia di San Giusto divenne il bel territorio di Osmannoro, mentre
i Benedettini di Settimo coi rigagnoli e le colmate risanavano la riva opposta
dell'Arno. Tutto l'Arno ebbe sostegni, pescaje, scoli dai monaci, ai quali
Firenze lungo tempo affidò la costruzione e manutenzione de' ponti, delle
mura, delle fortezze. Quanti villaggi crearonsi attorno a un convento o ad
una chiesa! quante boscaglie, tane di fiere e di masnadieri, venner ridotte a
rigogliose foreste! quante grillaje si convertirono in masserie, e migliaja di
ulivi al piano e milioni d'abeti e di faggi al monte si naturarono! Basti ricordare
come la regola camaldolese imponga di piantar ogn'anno una determinata
quantità di abeti, e proveda attenta alla cura, al taglio, al ripiantamento
delle foreste, il cui rigoglio fa ammirare ancora, ahi per poco! i devoti
recessi di Camaldoli, di Monte Senario, della Vernia.

In Firenze poi, dai tempi di sant'Ambrogio e di Carlomagno giù fin ai
Lorenesi, mille edifizj o sacri o caritatevoli s'annestano alle memorie delle famiglie[412];
nell'infausto assedio del 1529 tra i più grandi sagrifizj fatti alla patria
contossi il dover distruggere qualche cappella, qualche dipintura, e gli
anni successivi s'adoperò a riparare quei danni. Anche di fuori piaceansi i
Fiorentini di eriger monumenti di devozione, come sono a Roma San Giovanni
de' Fiorentini, a Lione Santa Maria e l'Ospedale di Tommaso Guadagni,
a Napoli la Certosa, a Lucca le loggie di San Friano, a Milano la cappella
di san Pietro Martire, eretta da Pigello de' Portinari in San Eustorgio; in

Venezia Sant'Antonio da Goto degli Abati, a Gerusalemme un ospedale da
Cosimo padre della patria. Laonde il Richa disse che «della storia nostra
il più pregevol soggetto non può negarsi sia il clero fiorentino»[413].

Le laudi contrapponeano la pietà e la carità all'osceno sensualismo dei
canti carnascialeschi[414]. Mentovammo il Concilio ecumenico XVII, che fu
il terzo tenuto in Firenze, dove nella, sessione XXV, Orientali e Occidentali
professarono che «il romano pontefice è successore di Pietro principe degli
apostoli, vero vicario di Gesù Cristo, capo di tutta la Chiesa, padre e dottore
di tutti i Cristiani; a lui esser data da Nostro Signor Gesù Cristo, nella
persona di Pietro, piena podestà di reggere e governare la Chiesa universale,
secondo è pur contenuto negli atti dei concilj ecumenici e nei
santi canoni».

E sono dei monumenti più degni d'essere studiati dagli Italiani le storie
delle Chiese fiorentine e quelle de' suoi Santi[415]. Ricordavasi che il giorno
di santa Reparata (3 ottobre 407) i Goti furono sbaragliati a Fiesole: che
il giorno di san Barnaba (11 giugno 1289) si sconfissero gli Aretini a Campaldino:
al beato Andrea Corsini attribuivasi l'aver posto in fuga il Picinnino
nella giornata d'Anghiari il 1440; a santo Stefano papa, il duca Cosimo
chiamavasi debitore della vittoria di Marciano. Fresca poi era la memoria
del Savonarola e di Maddalena de' Pazzi; fresca quella di sant'Antonino, coi
quindici beati, di cui è ricordo nella sua cella, fra' quali il beato Angelico,
stupendo pittore, il miniatore frà Benedetto da Mugello, il beato Giovanni
da Domenico, che poi fu cardinale e legato a latere. Il Lainez, generale
de' Gesuiti, venne a fondarveli in San Giovannino nel 1551, con
istruzione particolare di sant'Ignazio, e all'uopo ebbe gran doni e beni da
Cosimo I, da monsignor Ughi; signori delle case Amannati, Guadagni,
Pazzi, Sassolini, Rinuccini andarono a raccoglier limosine con cui fabbricossi
la chiesa. È ancora ricordata da una lapide la dimora di san Luigi
Gonzaga: poi nel 1565 fu tenuto in Santa Croce il capitolo generale
de' Francescani, con cinquecento teologi e altrettanti allievi.

È fuor di tempo il rifrascar queste memorie all'odierna capitale d'Italia?

I primordj della Inquisizione in Firenze già divisammo, e come sin dal
1254, anzichè ai Domenicani, era affidata ai Francescani, che a Santa Maria
Novella e a Santa Croce teneano un numero di satelliti e carceri proprie[416].
Fu davanti a quel tribunale che venne processato Cecco d'Ascoli
astrologo, del quale divisammo nel Discorso VII.

L'aver mandato al fuoco uno de' filosofi di maggior rinomanza al suo tempo
indignò molti contro l'Inquisizione, la quale di rimpatto prese ardimento
ad estendere la propria giurisdizione. Massimamente frà Pietro dell'Aquila fu
accusato di oltrepassare i suoi poteri, e smunger denaro da cittadini sospetti
d'eresia; sicchè la repubblica pose nel suo statuto[417] che gl'Inquisitori non
dovessero intromettersi se non di cose del proprio ufficio; condannassero nella

persona, ma non negli averi; non tenessero carceri private, ma si servissero
delle pubbliche; e nessun capitano o podestà, nè i vescovi di Firenze o
Fiesole potessero far arrestare veruno per mandato del Sant'Uffizio, se non
previa licenza de' priori; non si concedesse di portar l'armi che a sei famigliari
del Sant'Uffizio; e costituiva quattordici difensori della libertà, che
vegliassero all'osservanza di tali capitoli.

Ai quali si cercò sempre rivocare il Sant'Uffizio ogni qualvolta le circostanze
l'avessero portato a trascendere. Quando Paolo III ebbe istituita la
congregazione del Sant'Uffizio, fu preso partito che a Firenze tre commissarj,
poi un quarto si unissero all'Inquisitore, per conoscer le cause di
religione.

Da Giovanni delle Bande Nere, uno di que' brillanti avventurieri che sventuratamente
sempre lusingarono le simpatie degli Italiani senza far mente
qual causa sostenessero, nacque Cosimo de' Medici, che con arti buone e
con sinistre riuscì a divenir capo dello Stato fiorentino, dove la repubblica
già era stata strozzata dalle armi straniere, e ne costituì un principato ereditario.
Questa forma di governi era allora l'aspirazione universale, per istanchezza
dei reggimenti liberi del medioevo, per amor dei dominj forti e delle
concentrazioni, che diceano salverebbero l'Italia dagli stranieri, e che invece
l'inabissarono. Esecrato dai vecchi repubblicani ch'e' dovette reprimere,
combattere, esigliare, assassinare, Cosimo in lunghissimo regno si mostrò
splendido senza abbandonar le abitudini cittadinesche della casa sua, e
procurò di far fiorire le arti e il commercio, estendere fabbriche, erigere
superbi palazzi, e tutti i progressi che possono camminar di paro colla
servitù.

Cosimo sentì come interesse primo d'ogni nuovo principato in Italia sia
l'ingraziarsi il pontefice: eppure teneva l'occhio geloso su tutti gli atti della
Corte romana, siccome appare dal carteggio de' residenti, e voleva ingerirsi
ai conclavi e alle altre decisioni. Per rispetto a quella, non ledeva le immunità
ecclesiastiche: e nella feroce guerra di Siena, le sue truppe, comandate
dal marchese di Marignano, avendo profanato qualche luogo sacro, egli
scriveva a Bartolomeo Cóncini, suo commissario, il 24 ottobre del 1554:

«Con nostro molto dolore abbiamo inteso la ruberia che l'esercito del
marchese di Marignano ha fatto in Casole, da cui nè anche la casa di Dio
è andata esente. Noi non vogliamo queste iniquità. Quando l'esercito può
dare il sacco, le chiese hanno da essere rispettate, e il primo che oserà
fare insulto a chiese, monasteri, ospedali ed altri luoghi, noi vogliamo
che paghi la pena di tanta sua malvagità colla perdita del capo: e il marchese
vogliamo che obbedisca a questi nostri ordini. E voi, se vi piace la
nostra grazia, vi sforzerete per impedir tali errori, e ci darete subito avviso.
Dalla massa della preda che non è stata divisa vogliamo che si renda
a quelle chiese tutto quello che gli è stato tolto. Eseguite e state sano».


Cosimo favorì la convocazione del Concilio di Trento, e fin dal 9 dicembre
del 47 scriveva al Pandolfini: «Sua beatitudine dovrà, come prudente, ben
considerare quanto importi l'essere unita coll'Imperatore e Reformati, e
reunire le cose della religione che son tanto necessarie, e di non lassar
perdere questa bella occasione di ridurre alla Chiesa le provincie di Germania,
sendone questa sì gran membro, e quella che è sempre stata infetta
ed ha infettato le altre, e pur ora con la grazia di Nostro Signore Dio
consentì di star alla determinazione del Concilio, che non è certo poco,
avendolo S. M. disposta a questo».

Molte altre lettere rincalzano il proposito, e singolar attenzione merita
questa, che da Roma[418] il 16 novembre 1558 scriveva al Ferrero:

«Noi volevamo partire per ritornarcene a Siena, ma sua santità, che ci
onora e carezza troppo, ci ritiene col dire che, siccome siamo stati in certo
modo autori che ella apra il Concilio universale, che fu la causa della
chiamata nostra qua, vuol ancora che ci troviamo all'atto et alla messa
solenne del Santissimo Sacramento, la quale, a Dio piacendo, celebrerà
sua beatitudine la domenica a otto che viene». Di propria mano aggiunge:
Non ci fate autor di questa cosa.

In altra lettera[419] esorta a proseguire il Concilio, e mostra la necessità di
riformar la Corte romana. Anche dal carteggio di Spagna di monsignor
Minerbetti trapela la sollecitudine di Cosimo perchè si radunasse il Concilio,
atteso che, o si conclude e allora la buona morale può guadagnarvi: o no, e
questa non è peggiorata, restando nello stato presente: brama che ciò notifichi
al re cattolico, esortandolo ad opporsi ai Concilj nazionali, come
domandavano gli arcivescovi di Siviglia e del Gallo (?).

Poi nel 1561 scriveva al papa:

«Vostra santità non si lasci persuadere a intimar il Concilio con due
cuori, l'uno d'intimarlo, l'altro di non lasciarlo poi seguire liberamente;
perchè così facendo, quanto a quello che tocca a Dio, essendo questa sua
causa, non bisogna ingannarsi: anzi è molto meglio lasciarlo di fare, che
fare come si fece a Trento, che fu di scandalo ai Cristiani e di disonore al
superiore: perciò lo faccia con animo risoluto e liberamente».

A quel Concilio Cosimo tenne sempre ambasciadori, dai quali veniva
informato minutamente, sicchè la sua corrispondenza sarà una fonte copiosa
per chi ancora volesse tesserne la storia[420].

Scontento di vedersi pari o inferiore ad altri principi d'Italia che sorpassava
in potere ed in sublimità, e principalmente ai duchi di Savoja, che rimanevano
vassalli dell'Impero, e che guadagnavano col metter a servizio altrui
il proprio braccio e i soldati, Cosimo ambì il titolo nuovo di granduca, e lo
chiese al papa, che conservava ancora la supremazia sui troni della terra. «Il
romano pontefice, nell'eccelso trono della Chiesa militante collocato sopra
le genti ed i regni, coll'acume dell'indefessa mente perlustrate le provincie

del mondo cattolico..... tra i più bei meriti della vera fede in questi
tempi di tante eresie e apostasie, trovò che il principe della Toscana tien
questa provincia immune dal mal seme più delle altre». Atteso ciò, e l'ossequio
che Cosimo presta alla Santa Sede, e l'aver egli soccorso di denaro
e d'armi Carlo re di Francia contro i ribelli ed eretici, e il prometter suo
di prestarsi a difesa ed incremento della fede cattolica: e che domina con
incomparabil sapienza e giustizia, reprime i pirati, i masnadieri, i sicarj,
con buona flotta custodisce le coste, di moto proprio lo nominò granduca[421],
e gli diede una corona colla scritta, Pii V p. m. ob eximiam dilectionem ac
catholicæ religionis zelum, præcipuumque justitiæ studium. Il granduca
inginocchione giurò «alla sacrosanta Chiesa e alla Santa Sede la solita
obbedienza e devozione che ha costumato, e che debbono i principi cristiani,
offrendosi pronto con ogni suo potere per l'esaltazione e difesa della
Santa Sede».

Di quella dignità di granduca, che costituiva in Italia un principato indipendente,
sdegnossi l'imperatore, che pretendeva aver egli solo il diritto di
conferirla. Ai lamenti dell'imperatore, Pio V rispondeva: «Con che fondamento
contestate questa potestà alla Chiesa? Chi altri che la Chiesa ha dato
agli imperatori il nome e l'onore della loro dignità? Chi diede ad essi l'impero?
Chi questo trasferì dall'Oriente in Occidente se non i miei predecessori?»[422];
Anche Filippo II, che vedea erigersi un emulo della sua potestà
in Italia, portò lo sdegno al punto, che pareva imminente la guerra. Ne
profittarono gli Ugonotti, e subito insinuarono a Cosimo di favorire il
principe d'Orange e i sollevati del Belgio, per dare così imbarazzi al re
di Spagna; ma Cosimo non volle collegarsi con eretici; — forse non vi
trovò il suo conto.

Era naturale che Roma vegliasse assai perchè nella contigua Toscana non
attecchissero i germi ereticali; mentre d'altra parte il duca cercava gratificarsi
la Corte romana. Nel 1545 Pandolfo Pucci lo informava che il papa erasi lagnato
perchè avesse espulso da San Marco i Domenicani, e surrogatovi gli
Agostiniani, ch'esso reputa più luterani che cattolici[423]. E due anni innanzi,
il Campana segretario l'informava d'un Capitolo tenutosi dai frati di
Santa Maria Novella, ove, delle conclusioni adottate, cinque si dimostrano
luterane[424]. Esso duca, nel 1552, scriveva al cardinale di Santa Fiora,
deplorando i disordini che si commettevano nei monasteri di Firenze, asserendo
che in uno si fosser trovate ben quindici suore spulzellate per opera
di frati e preti[425]: ma consta dalle storie come Cosimo avesse in ira e in
sospetto i frati, e principalmente i Domenicani, come attaccati alle idee
repubblicane e ai ricordi del Savonarola.

Cosimo realmente riusciva intollerante come tutti gli uomini del suo
tempo, secolari fossero od ecclesiastici, cattolici o protestanti, italiani od
alienigeni. Pure non amava l'Inquisizione, giurisdizione straniera nel

paese suo; perciò voleva avervi mano, e impedì che fosse trasferita dai
Minori Conventuali ai Domenicani. Avendo i famigliari del Sant'Uffizio la
distintiva d'una croce rossa, e rimanendo esenti dalla giurisdizione secolare
e autorizzati a portar l'armi, Cosimo temette ciò non servisse di coperta ai
tanti che avversavano il suo dominio, e ne stava in molta guardia.

Dappoi Paolo IV abolì in Firenze la deputazione del Sant'Uffizio, e fin il
nunzio ne restò escluso, ristrettane la giurisdizione nel solo inquisitore. A
mezzo dicembre 1551 fu eseguito un atto di fede in Firenze. Uno stendardo,
portante la croce nodosa in campo nero fra la spada e l'ulivo, con attorno
le parole del salmo Exurge, Domine, et judica causam tuam, precedeva la
processione di ventidue persone, alla cui testa Bartolomeo Panciatichi, ricco
gentiluomo, e già ministro del duca in Francia. Vestivano cappe dipinte a
croci, e così avviati alla metropolitana, fatta abjura vennero assolti, mentre
i loro scritti e libri erano dati al fuoco. Intanto questa cerimonia faceasi
privatamente da alcune donne a San Simone.

Cosimo pretendeva che il nunzio apostolico lo tenesse informato de' processi
che a Fiorentini si facessero anche a Roma[426], dicendo che, trattandosi
di materie di fede, più di ogni altra importanti, voleva ogni cosa condotta
coll'intervento de' suoi ministri. Nel febbrajo 1551 essendo dall'Inquisizione
di Roma domandato Lorenzo Niccolucci, il duca ne permetteva l'estradizione,
ma a patto che il rimandassero a Firenze se doveva subire castigo.
Di cosiffatte informazioni troviamo spesso negli archivj, e nominatamente
al 4 novembre 1564 il nunzio scriveva:

«Jeri fu finito d'esaminar Rafaello Risaliti, ritenuto per l'offizio della
Santa Inquisizione di Roma, a la quale mi son trovato sempre presente.
La somma della sua confessione è d'avere, già 4 anni sono, mentre era
all'abbadia di Salignì, del vescovo d'Osimo in Francia, sentito ragionar
di molte volte, e in molti luoghi straparlar della messa, del papa, delle
indulgenze, del purgatorio e di simili cose; aver consentito a chi ne ragionava,
e lui stesso averne ragionato e restato persuaso; ma partito di là,
che sono ormai due anni, esser insieme partito da tutte quelle opinioni,
il che fa creder facilmente e per la giustificazione ch'egli dà della vita sua
da poi il ritorno, e per le lacrime e contrizioni ch'egli mostra avere, confessando
il delitto e domandando castigo e perdono. Et ancor ch'egli abbi
tardato fin all'ultimo di confessare, l'ha fatto piuttosto per paura che per
mala volontà. Manderò, se così piace all'E. V., la copia dell'esamine a Roma
poichè le ricerca, con ricordar a quelli Signori Illustriss. et Reverend. la
pronta espedizione.

«Il frate degli Umiliati qui di Santa Catarina ha finalmente confessato aver
dato la sassata a san Francesco per collera, parendogli malagevole l'uscir
d'Ognisanti. Aver menato nel monastero male femmine vestite da uomo.
Aver detto messa dopo questi delitti, senza essersi prima confessato. Ne

scriverò con buona licenza di vostra signoria due parole a monsignor illus.
Borromeo, come a protettore, e se gli darà poi il debito castigo»[427].

Esaminando attentamente il carteggio mediceo, vi trovammo lettera de'
cardinali, che domandavano al duca volesse consegnare Pietro Paolo Vermiglio[428];
un'altra del cardinale De Pucci che lo mette in avviso contro
i divisamenti politici degli eretici, a proposito di Celio Curione, sperando
che l'apostasia di frà Bernardino Ochino smascheri alcuni ipocriti[429]:
un'altra del cardinale Farnese[430], adombrato del ritorno di esso Celio a
Lucca, e chiedendo trovi modo di consegnarlo.

Non ci appare lo facesse, ma più gravi passarono le avventure di Pietro
Carnesecchi. Fu costui di nobile prosapia fiorentina[431], ben fondato nelle
lettere greche e latine, bel parlatore, buon poeta, favorito dai Medici in patria,
in Francia e a Roma. Giuliano de' Medici suo amico, quando divenne
Clemente VII, lo elesse protonotaro e segretario, dove ottenne badie e pensioni
ecclesiastiche. Del 27 giugno 1531 abbiamo una commendatizia per lui
all'imperatore Carlo V come civis florentinus summa fide et singulari modestia
vir, quem cum suis meritis et deditissimo animo in me, tum virtute
et nobilitate ita amo, ut plus non possum, onde gli fu perfino concesso
il cognome di Medici. Qual protonotaro apostolico gli sono dirette molte
lettere di Pietro Paolo Vergerio dalla Germania nel 1533, esistenti nell'Archivio
Vaticano, dalle quali appare quanta gelosia mettesse all'imperatore
e ai Tedeschi la concordia che parea comporsi tra il papa e Francia,
massime pel matrimonio con Caterina de' Medici. «Male disegna il papa
e Franza poter vincere, perchè, con un semplice cenno e dissimulando
un poco delle materie luterane, tutte queste forze di tutta Germania,
tutti, sino i fanciulli e le femine, correriano cupidamente a danni della
Chiesa, e non bramano altro che sovertere quello Stato: e con un sol
cenno discenderia questa mala gente, contenta di questo premio solo di
confonder papa ed aderenti e dipendenti» (Praga 31 dicembre 1533).

Altrove esso Vergerio narra avergli il re de' Romani mostrato i pericoli
della guerra, atteso che le persone che «la muovono sono della fazione
luterana e di mala sorte, poveri e temerarj ed impj, ai quali convenga per
omne nephas trovarsi da vivere e d'inalzarsi: itaque tanto magis periculosa
multis eorum victoria (sed Deus avertat) futura esset». Poi considera
i tempi presenti, nei quali «questi autori delle turbazioni trovano simili
di costumi molti, di maggiori ch'essi non sono, di quasi eguali e di inferiori»:
e riferisce la cupidità de' Luterani, di aver occasione d'aver un capo
che li conduca a danni di ortodossi: e «il gran moto che han fatto in
molte provincie quelle altre bestie rebatizzate», cioè gli Anabattisti (Da
Praga, 11 maggio 1534).

Prospero di Santa Croce ad esso Carnesecchi scriveva il 20 ottobre 1534:

Facit eximia animi tui virtus ut hoc tempore gratulatione tecum utar

potius quam consolatione. Nam, etsi pro nihil tibi unquam acerbius in
vita accidisse, quam pontificis de te optime meriti interitum, tamen te
dolori fortiter restitisse gratulor equidem tibi vehementer. Est enim
animi christiani et cum ipsa natura moderati, tum doctrina atque optimarum
artium studiis eruditi, idest tui, impetus fortunæ sustinere etc.

Il 25 novembre 1534, il ministro Granuela scriveagli che, avendo saputo
quemadmodum illi Jacobi Salviati bonæ memoriæ studium atque animus
simul cum isto munere ad vestram Dominationem transivisse, ita et
nos, quemadmodum æquum est, et nuper etiam polliciti sumus, omnem
eum affectum quem erga defunctum gerere solebamus, in v. d. juxta
quadam successione transfudimus.

E Paolo Giovio, l'11 marzo 1545, da Roma: «Signor mio onorandissimo,
venendo di ritorno costì li signori Stuffi dalle stazioni di Roma,
ho voluto fare questa credenziale a M. Giovanni Michele, qual mi promette
che farà chiara vostra signoria come il Giovio le è immortale servitore:
e così si congratulerà del suo benestare, e narrerà come ora suda
più che mai al fumo della lucerna per dar conto a' posteri di questa trama
del ladro mondo. Io mi sto in forma antica, in grazia di Padre, Figlio e
Spirito Santo: e valemo pur qualche cosa più di quello si estimano le
melarancie verdi. Baciate M. Donato Rullo con quella affezione che io
bacio il signor Priuli quando ritorna da Viterbo, e ditegli ch'io li sono
obbligatissimo servitore a tutto transito».

Un'importante lettera di monsignor Ubaldino (Bandinelli?) al Carnesecchi
da Fontainebleau 28 agosto 1534, molta parte in cifra, esiste nella Magliabecchiana,
classe VII, 51, in cui tra altre cose narra aver parlato a lungo di
monsignor di Parigi, il quale sapeva esser stato accusato al papa d'aver trattato
troppo coi Luterani; «e scusossi del modo ch'egli avea tenuto in praticar
con esso loro, dicendo che non cedeva a nessuno che fosse miglior
ecclesiastico che lui: ma che, dapoi ch'egli avea veduto quella setta tanto
confermarsi e di numero e di autorità d'uomini, che a volerla batter per
forza era quasi impossibile, e certo pericolosissimo, giudicò si dovesse
procedere con una certa destrezza, e non col gridare Abbrucia, Ammazza,
che ad ogni modo non si potea fare: però e' gli aveva ascoltati
sempre che glien'erano capitati alle mani, e con parole amorevoli e buone
ragioni s'era sforzato di ridurli, di certe cose di minor importanza tacendo,
in certe altre riprendendoli gravemente, e con quest'arte aveva
avuto adito e autorità presso di loro quasi come uom di mezzo e senza
passione alcuna, e con questo egli aveva fatto migliori effetti che quelli
che eran voluti andare con tutta la severità, perchè loro sono stati causa
di maggiore ostinazione. Esso aveva ovviato a molti scandali, ed ultimamente
pensava di aver ridotte le cose in modo, che si potesse sperare
qualche composizione: e dissemi certi capi importanti che ultimamente suo

fratello avea ottenuto da que' primi là della setta, e nominommene più,
ma io non mi ricordo se non di Martin Lutero e del duca di Sassonia. La
cosa di più momento era che si riducevano a voler confessar che il papa
fosse il capo della Chiesa, e tener i sette sacramenti, però con certe limitazioni.....»

In Napoli nel 1536 il Carnesecchi prese usata con Pietro Valdes, l'Ochino,
il Vermiglio, il Caracciolo, poi in Viterbo nel 1541 col vescovo Vittore Soranzo,
il Vergerio, Lattanzio Ragnone di Siena seguace dell'Ochino, Luigi
Priuli vescovo, Apollonia Merenda, Baldassare Altieri apostato luterano e
librajo, Mino Celsi: ebbe dimestichezza con Vittoria Colonna, Margherita
di Savoja, Renata di Francia, Lavinia della Rovere Orsini, Giulia Gonzaga,
alla quale raccomandò due eretici. Scrivendo a Protestanti, e' li chiamava
fratelli, pii, innocenti, nostri, da Dio eletti: ad essi rimetteva denari; biasimò
un signore, che in fin di morte, fece profession di fede cattolica, mentre
lodò la finale costanza del Valdes, della cui morte si condolse amaramente
con lui Jacobo Bonfadio[432]. La morte di Enrico II attribuiva alle persecuzioni
che fece contro i Riformati, e a giusto giudizio di Dio l'incendio
degli archivj dell'Inquisizione alla morte di Paolo IV.. Con Melantone[433]
e con altri eretici trattò di presenza, e col credito e col denaro osteggiò
l'autorità pontifizia e i frati. Singolarmente palesò opinioni eterodosse in
una lettera al Flaminio sopra la messa, ma citato a Roma sotto Paolo III
nel 1546, seppe farsi assolvere. Di nuovo l'Inquisizione lo processò mentre
stava in Francia, ma il favor della regina Caterina valse a salvarlo. Tornato
in Italia e piantatosi a Venezia, continuava l'andazzo, onde Paolo IV citollo
nel 1557.

Il Carnesecchi avea avuto la fortuna di trovare in Venezia un amico, qual
di rado hanno i profughi e gli accusati; e che non solo il confortava, ma
toglieva a difenderlo, e tenevalo raccomandato al duca. Quest'era Pero
Gelido di Samminiato, ecclesiastico di molta dottrina, stato già segretario
al cardinale di Ferrara, poi dal duca messo suo residente a Venezia, ove
gli scriveva il 25 novembre:

«Del travaglio ch'è stato mosso dalla Inquisizione di Roma a monsignor
Carnesecchi ci dispiace assai, perchè, amandolo come facciamo, li desidereremmo
piuttosto augumento di onori e di comodi che novità di molestie.
Confidiamo nondimeno che egli colla innocenza sua facilmente remedierà
a tutto, e con la prudenza saperà pigliare quelli espedienti che saranno
più opportuni per la sicurezza sua. È ben vero che il proceder della detta
Inquisizione è molto rigoroso, e non basta molte volte esser netto, come
voi sapete, e come crediamo ch'egli sia».

E al 14 aprile 1558:

«Per il negozio del nostro monsignor Carnesecchi abbiamo scritto caldissimamente
al cardinal Caraffa e all'ambasciador nostro, conforme a

quella intenzione che s'è possuta comprendere dalle lettere sue e vostre:
e perchè intendevamo che aveva fatto elezione della persona di Filippo
Del Migliore che andasse a Roma per attendere alla istanza di questa
causa, ce ne siamo contentati molto bene, e di tal nostra soddisfazione
glien'abbiamo dato avviso col fargli lettere ancora al nostro ambasciadore
perchè l'accompagni di tutti quelli ajuti e favori che gli bisogneranno.
Vedremo qual effetto avrà questa espedizione, alla quale non mancheremo
di venir aggiungendo di mano in mano tutto quel caldo che si ricercherà,
secondo che saremo avvertiti; e che potrà portar la fede e voto mio presso
sua santità et a quelli signori, come molto ben merita il detto monsignore
da noi, e ci detta l'affezione che gli portiamo con la ferma credenza che
teniamo dell'innocenza sua».

Il Gelido, ai 9 giugno del 58, scriveva al ducale segretario Bibiena:

«Molto spesso ragiono di lei con monsignor Carnesecchi, il quale è abbandonato
si può dir da ognuno, eccetto da me, il quale tanto lo potrei mai
abbandonare quanto la madre il suo figliuolo, amandolo quanto si può
amare un vero amico; e certo non per benefizj che io abbia ricevuto o
speri ricevere da lui, ma perchè l'ho sempre conosciuto uomo da bene e
bonissimo, e se mai l'ebbi per tale, in questa sua afflizione, ch'è delle
gravi che possano accadere a un uomo, poichè si perde la robba, l'onore e
quasi la vita, finisco di certificarmi che Dio è con lui, e lo governa, lo
consola e lo fortifica: che altrimenti non potrebbe tollerar questo colpo
mortalissimo con tanta costanza d'animo e quasi con ilarità, come con effetto
la tollera. S'è ritirato in una casa, che fa conto la gli sia un'onesta
carcere: conversa co' suoi libri e co' suoi pensieri per la maggior parte divini,
e vôlti alle cose dell'altra vita, di maniera che questa persecuzione
che lo priva della conversazione degli uomini, l'assuefarà a conversar con
gli angeli, e così verrà a trarsi altro frutto di questo suo esilio, di quello
che dal suo trasse Boezio, o qualsivoglia altro animo di filosofo, perchè
altra consolazione si trova nella filosofia cristiana che nella umana».

E gliene riparla spesso; e il 5 agosto 1559:

«Non potrebbe la s. v. credere, nè io facilmente saprei dire la gran
consolazione che piglia monsignor Carnesecchi leggendo quello che la mi
scrive di lui, e gli pare in questa sua persecuzione aver pur fatto questo
guadagno, d'avere cioè scoperto d'esser amato più che non sapeva da molti
buoni, e particolarmente da lei, ecc.».

E il 19:

«Come ho scritto altre volte, monsignor Carnesecchi legge sempre tutto
quello che la molto reverenda s. v. mi scrive nel suo particolare, e con
tanta sua satisfazione e contentezza, che io non basto per esprimerle. E
certo si ha ragione, perchè quello mostra in questa sua fortuna un animo
veramente amico e da vero uomo da bene, e so ben bene che la sa che

si stima più una dragma d'uffizio in certi tempi, che in altri le migliaja
delle libbre. So ben io quanto il suddetto monsignor le resta obbligato, e
quanto innamorato di questa sua affezione in questi tempi. Egli mal volentieri
si contiene di scrivergli, però giudica di far meglio così: la lassa
passar rimettendosi a me, sebbene non possa dir tanto che lo satisfaccia.
E in questo proposito io voglio far intender alla s. v. un bel caso, stato
narrato a me pur jeri da un cappellano del cardinal Trivulzio, che pur
ora è tornato in Francia, et è mio amicissimo. Costui, venendo meco a
ragionar di monsignor Carnesecchi, e dolendosi de' suoi travagli, mi disse:
tu non hai forse più inteso quello ti dirò adesso. Tu ti dei ricordare che
tre anni fa predicò in San Prpl (?) un frate di san Agostino, chiamato il
Montalcino. Costui pose tant'odio a monsignor Carnesecchi perchè un dì
andò a trovarlo in camera, e con buon modo mostrò al padre che faceva
male a parlar del duca di Fiorenza manco che onoratamente: e perchè egli
era uno de' più arrabbiati senesi, che si potessero immaginare non che
trovare, cominciò a levar la voce e dar del tiranno per la testa, in modo che
il Carnesecchi (per quanto m'ha detto pur oggi, domandato da me di questo
fatto, che mai non me n'avea parlato) m'ha detto che bisognò che li dicesse
a lettere di scatola, che egli era la più solenne bestia che andasse sopra
due gambe, e se lo levò dinanzi. Il frate andò poi più volte a dolersene col
cardinal Trivulzio che era qui legato, e trovando che non ne faceva caso
perchè amicissimo di monsignore, disse che troverebbe modo di rovinarlo.
E domandato dal cardinale quello che pensava fare, rispose che l'Inquisizione
era aperta, e che a monsignor, parlando seco, era scappata di bocca
non so che parole sopra un passo di san Agostino, che sentiva dell'eretico,
et in somma noi troviamo che questo frataccio ha suscitata questa persecuzione»[434].

Altrove il Gelido si congratulava che una figlia di Filippo Del Migliore
sposasse il nipote di Carnesecchi.

Qui ci casca un'altra prova del quanto in Venezia trovasse propizio terreno
il seme ereticale, attesa la continua pratica con forestieri d'ogni credenza,
il libero costume, le sollecitazioni de' residenti protestanti, i contrasti colla
curia romana[435]. Pero Gelido propendeva alle novità; e il duca Cosimo gli
scriveva da Roma ai 13 dicembre 1560, in poscritto mettendo di propria
mano:

«È comparsa la vostra del 7, piena di tante e sì belle novelle, che ha
servito per veglia e passatempo a molti cardinali».

E all'11 luglio 61:

«Farete bene a non scriver a Roma del poco conto che si tenga della
religione, massime da cotesta gioventù, perchè offizio più del nunzio che
vostro: anzi, in tutto quello che scrivete là andate circospetto, acciò le
lettere vostre per qualche particolare che contenessino non andassino a cognizione,
con poca satisfazione di quei signori e nostra».


In fatto il Gelido teneva informato il granduca di quanto operavano a
Venezia i profughi toscani e lo Strozzi, e suggeriva i mezzi di conservare
in soggezione Siena, congratulandosi con Cosimo che l'avesse annessa al
suo dominio, e così preparasse un regno forte, persuadendosi che a breve
andare lo saluterebbe re di Toscana.

Esso Gelido abbandonò poi Venezia per andare a Ginevra, e a Paolo Geri,
scultore fiorentino accasato in Venezia, scriveva d'essere stato molto ben
accolto a Lione, ove il governatore vuol che intervenga nel consiglio di
quella villa: «Or non più io spero che ci rivedremo in Italia, poichè l'Evangelio
mette ogni dì le penne per far un volo fin costà, e bisognerà
che quegli arcivescovi e quegli altri grassi et unti mutino vita, come si fa
e più si farà in questo regno».

Questo all'ultimo ottobre 1562: poi al 24 marzo vegnente da Ginevra
scrive «al Duca di Firenze in manu propria»:

«... Arrivai fino a Parigi, dove mi fermai, e per ordine di Madama (Renata)
di Ferrara consultai co' ministri delle Chiese riformate tutto quello
che doveva fare. Intanto si seppe alla Corte il mio arrivo e disegno. Onde
alcuni nostri cervelli fiorentini, che ordinariamente si tengono alla Corte,
cominciarono subito a dire che io non era partito d'Italia per causa dell'Evangelo,
ma per servire in Corte per spia dell'altezza vostra e del re
Filippo, e non solo ne parlarono tra loro, ma lo persuasero al conte Tornon
et al re di Navarra, e come piacque a Dio protettor degli innocenti, un
Fiorentino amicissimo mio, e che mi è molto obbligato, mi scrisse che io
non andassi altrimenti alla Corte fin che esso non mi parlava, e venne
in Parigi dopo due dì, e mi rivelò tutto il mistero, onde ai ministri non
parve ch'io dovessi altrimenti andar alla Corte, non considerando tanto il
pericolo che io potessi portare, quanto il disonore che ridondava alla
causa di Dio, poichè sarebbe stato stimato che io fossi partito d'Italia non
per servir a Dio, ma per servir a principi et in un modo sì brutto. La
qual considerazione causò che non mi fermai anco appresso Madama di
Ferrara, ma a di lungo, dopo aver parlato con lei e contra sua voglia, me
ne venni a Ginevra, dove, sebbene ho a mendicar il cibo, vivo contentissimo
poichè ci abbonda tanto pane e tanto cibo spirituale, che è il cibo che
non perisce mai. È ben vero che, se la regina si condurrà col re e coi
fratelli del re in Orleans per levarli dalla rabbia del re di Navarra, de'
cardinali, del connestabile e del marchese Sant'Andrea, che hanno cominciato
insieme con monsignor di Ghisa a far il consiglio a parte, ecc. La suddetta
Madama di Ferrara disegna che io vada a lei in Orliens dove si
giudica che sarà il principe di Condè, monsignor Momorensì, l'ammiraglio,
monsignor d'Andalon, il cardinal di Cittiglion, tutti fratelli, e tutti protettori
e difensori della purità della dottrina di Gesù Cristo. Perchè si vede
in piedi una grandissima divisione, e conseguentemente una guerra civile et

intestina in questo regno, se Dio non ci mette la mano. Io non farò se non
quanto sarò consigliato da questa Chiesa, colla quale mi sono incorporato».

Partecipate varie notizie, fa augurj che a Dio piaccia conservarlo nella
sua grandezza, «e sopratutto darle vera cognizione della verità, acciocchè la
sia ministro e istrumento di Dio per persuadere al papa che, deposto ogni
ambizione ed ogni interesse, voglia una volta che si vegga e si conosca il
vero di questa causa, come farebbe se egli medesimo volesse congregar un
Concilio legittimo nel mezzo di Germania, trovarvisi in persona, e che
davvero si riformasse la Chiesa, onde ne nascerebbe a lui gloria immortale
appo gli uomini, e ne risulterebbe la salute sua eterna appresso Dio.
Et in ogni modo a questo si verrà contra la voglia et potenza sua et di
tutti i principi, perchè, come disse Gamaliel, la cosa viene da Dio et non
dissolvetur»[436].

Parrebbe da qui che il duca fosse abbastanza connivente cogli eretici:
fatto sta che non ommise opera per richiamar il Gelido, il quale, benchè
già ascrittosi alla Chiesa di Ginevra, tornò in Italia e a Firenze, e ottenne
una pensione dal papa.

Paolo IV avea scomunicato il Carnesecchi in contumacia; Pio IV aveva ottenuto
dal granduca d'averlo a Roma, ove però nel 1561 sì ben si difese, valendosi
principalmente dell'esser bruciate molte carte alla morte di Paolo IV,
che ottenne sentenza assolutoria, riconosciuto buon cattolico e obbediente
alla Chiesa. Ma venuto papa l'austero Pio V, questi pensò che all'estirpazione
dell'eresia convenisse il tor di mezzo chi n'era principale sostenitore[437].
Pertanto al duca Cosmo scrisse in latino, di proprio pugno, ai 20
giugno 1566: «Per cosa che sommamente rilieva all'ossequio della divina
maestà e alla cattolica religione, mandiamo con questa nostra il maestro
del sacro palazzo: e se non fossero stemperati i calori, talmente ci preme
quest'affare, che n'avremmo incaricato il cardinal Paceco. Abbiate ad esso
maestro egual credenza come a noi stessi. Così Dio conservi voi, col figlio
e colla nuora, e benedica i cardinali, come noi di cuore vi diamo l'apostolica
benedizione».

Fosse debolezza o proposito d'ingrazianirsi il papa, fosse fiducia di vedere
il Carnesecchi sguizzarne ancora, Cosimo, che ricevette la lettera mentre
l'aveva seco a pranzo, il consegnò, dicendo che, se, per l'egual titolo, Pio gli
avesse chiesto suo figliuolo, glielo darebbe incatenato. Il papa ne lo fece
ringraziare caldamente, aggiungendo che «se gli altri principi cristiani in
questa parte gli somigliassero e l'imitassero, le cose della religione andrebbero
con più prospero corso, maggiore ossequio a Dio, e quindi più
felice benefizio di tutta la cristianità»[438].

Le eresie di che era imputato il Carnesecchi sono le seguenti: La giustificazione
per la sola fede; le opere non son necessarie alla salute, che viene
acquistata colla fede; l'uom giustificato però le fa ogni qualvolta glie ne vien

occasione, ma non servono alla vita eterna; bensì dopo la resurrezione
universale otterranno maggior grado di gloria. Per natura abbiam il libero
arbitrio soltanto pel male: e avanti la Grazia, pel solo peccato. È impossibile
osservare i precetti del decalogo, massime i due primi e l'ultimo, senza
efficacissima grazia di Dio, e grand'abbondanza di fede e speranza, concessa
solo a pochissimi. Non si creda se non alla parola di Dio, tramandata nelle
Scritture. Nessun testimonio si trova delle indulgenze nella Scrittura; e
valgono solo pei vivi, cioè in quanto alle imposte penitenze. Non tutti i
Concilj generali furono congregati nello Spirito Santo: e non ben accertava
se dovessero essere convocati dall'imperatore, dal papa o da altri. Esitava
sul numero de' sacramenti. La confessione non riteneva d'obbligo, bensì di
consolazione. Molto dubitò del Purgatorio, e stimava apocrifo il II libro de'
Macabei dove si dice santo e salutare il suffragio pe' morti. Nell'Eucaristia
credette rimanga la sostanza del pane, in modo che vi sia presente il corpo di
Cristo, ma senza transustanziazione: opinione di Lutero, donde qualche volta
piegò a quella di Calvino. Gioverebbe comunicar sotto le due specie anche
ai laici. Il sacrifizio della messa non esser propiziatorio, se non in quanto
eccita la memoria della passione di Cristo, e in conseguenza la fede, per la quale
s'impetra la remissione de' peccati. Il papa è il primo de' vescovi per certa eccellenza,
non per autorità; è vescovo di Roma, nè ha podestà sull'altre chiese
se non in quanto il mondo gliela deferisce per riguardo a Roma; e fu usurpazione
l'autorità che si arrogarono i pontefici, massime quella di conceder
indulgenze. Riprovava alcuni Ordini monastici, come oziosi, e gli Ordini
mendicanti come sottraggano il pane ai poveri; approvava lo zelo di quei che
faticavano per la vigna del Signore, ma lo credeva non secondo la scienza,
perchè nelle prediche troppo raccomandavano le opere. Giudicava spediente
che ai preti si desse moglie. I religiosi non dover nè potere stringersi a voto
di castità, perchè questa è dono di Dio, nè può prometterla se non chi sia
sicuro d'averlo ottenuto: altrettanto dicasi delle monache. Riprovò i pellegrinaggi:
poter ciascuno mangiar quello che gli piaccia, nè esser peccato
trasgredir il digiuno; nè il tener libri proibiti. Cristo essendo unico mediatore
fra Dio e gli uomini, è superflua l'invocazione de' santi.

«Desti alloggio, ricetto, fomento e denari a molti apostati ed eretici che
per conto d'eresia se ne fuggivano in paese d'eretici oltramontani[439], e
raccomandasti per lettera a una principessa d'Italia (Giulia Gonzaga) duoi
apostati eretici con tanto affetto come se fossero stati duoi apostoli, mandati
a predicar la fede ai Turchi, come tu confessi: i quali apostati, nel
dominio di quella signora volevano aprire scuola con intenzione di far
imparare dai loro teneri scolaretti alcuni catechismi eretici: i quali poi
scoperti, furono mandati prigioni a questo Santo Uffizio.....

«Fosti consapevole d'una provvisione di cento scudi l'anno che da una
perversa umilissima tua, inquisita ed infamata d'eresia, si mandava a

donna Isabella Brisegna eretica, fuggitiva a Zurigo, e poi a Chiavenna tra
gli eretici.

«Biasimasti ed improbasti, insieme con una persona tua complice, come
superflua e scandalosa la confessione della fede cattolica, fatta nell'estremo
della sua vita da un gran personaggio[440], nella quale tra le altre cose confessava
il papa, e proprio quello che allora sedeva, esser vero vicario di
Cristo e successore di san Pietro: lodando molto più il Valdes nel fine della
sua vita, che 'l detto personaggio.

«Trattasti di avere in Venezia li pestiferi libri e scritti di detto Valdes
da una persona tua complice che li teneva conservati[441], per farne parte di
quelli imprimere e pubblicare, non ostante la proibizione fatta da questo
Sant'Uffizio, o almeno che fossero occultati e nascosti; insegnando non esser
peccato ritener libri proibiti, ma opera indifferente secondo coscienza:
offerendoti ancora esserne diligente custode, e affermando esser più peccato
quanto all'anima bruciarli che conservarli... e trattasti con quella persona
che detti scritti ti fosser mandati in Venezia per via sicura, sì per desiderio
di conservarli, come anco per liberar quella persona dal pericolo che le
sovrastava tenendoli.

«Hai creduto a tutti gli errori ed eresie contenuti nel libro del Benefizio
di Cristo... Nel corso delle difese concedesti che affermativamente avevi
tenuto secondo Valdes, sino all'ultime approbazioni e confirmazione del
Concilio Tridentino, l'articolo della giustificazione per la fede, della certitudine
della Grazia, e contro la necessità e merito delle buone opere. E dichiarando
tali articoli intorno la giustificazione, dicesti non saper discernere
bene che differenza fosse tra le opinioni di Valdes e la determinazione
del Concilio, e non essere ancora risoluto se dovevi condannare o no la
dottrina sua in questa parte».

Preso, il Carnesecchi avea mandato avviso che i libri proibiti ch'erano
fra' suoi, fossero gettati in un pozzo. Il suo processo, del resto congenere
a quel che già recammo del Morone, è curioso per le molte particolarità
che se ne raccolgono intorno ad esso Morone, al Polo, al Foscarari, al
Priuli, al Geri, al Flaminio, alla Giulia Gonzaga, alla Vittoria Colonna,
alla Merenda, ad altri di quella scuola. Il duca Cosimo ne seguiva l'andamento;
e il Babbi ambasciador suo a Roma, il 20 giugno del 67 gli
scriveva:

«Avantieri, coll'occasione della cavalcata di Milano, scrissi all'eccellenza
vostra illustrissima come si doveva jeri alla Minerva condannare alcuni
Luterani, come si fece fino a dieci. Fra' quali non fu alcun nobile, se non
un Mario Galeotto napolitano, quale abjurò; fu confinato in carcere per
cinque anni, e privo in perpetuo, non poter in tutto il tempo di sua vita
andar a Napoli. E fra essi fu uno aretino de' Tesini (?), quale ha moglie e
figli in Calabria e possessi, e fu condannato al fuoco, e questa medesima

mattina se n'è fatta l'esecuzione. Gli altri furono tutti plebei, e persone
che non sanno nè leggere nè scrivere, e fra essi sono un aquarolo, e uno
che lavorava al torno, che furono confinati in Galia (?) ed alcuni murati
in prigione a vita. Mi disse jersera il governatore di Roma che il Carnesecchi
porta gran pericolo della vita, sebbene il processo suo non è ancor maturo,
e ha un gran bisogno d'ajuto: quando campi la vita, sarà murato
in luogo che non si rivedrà mai più, essendosi trovato, fra le scritture sue,
minute di lettere che scriveva pel mondo quando fu creato questo buon
papa, detestando questa santa elezione, e dicendo molto male di lui e di
tutto il Collegio. Certo è che lui è eretico marcio, e avendo il papa così
mala opinione di lui, oltre ai suoi demeriti, certo è che va a pericolo
grande della vita, e credo che tutti gli avvisi e favori che gli si facciano
siano buttati via, non ammettendo il papa cosa alcuna che gli si proponga
in favore e sgravio suo: e presto se ne doverà venire al fine, che
Dio l'ajuti, che certo n'ha molto bisogno»[442].

E al 2 luglio 1566:

«Con l'ordinario di Genova scrissi a vostra eccellenza illustrissima, alla
quale lassai di dire come sua santità parlò in concistoro che voleva mandar
un monitorio penale a tutti i deputati sopra l'Inquisizione per tutta Italia,
che volessimo denunziarle tutte quelle persone che avevano sospetto
d'eresia, volendo lei medesima riandar ogni cosa, e proveder contro a quei
che saranno denunziati. E in tanto venne jer sera appunto da Napoli quel
maestro di casa di Violanta da Gonzaga, e si dubita assai che fra lui e
monsignor Pier Carnesecchi non ne nominino molti»[443].

In fatto il processo diventava sempre più serio, e a seguitarlo ci è scorta
la legazione del Serristori[444]. Il 5 luglio, questi annunzia come il Carnesecchi
fosse giunto la notte avanti, e messo nella prigione del Sant'Uffizio;
al 9 soggiungeva esser inutile il raccomandarlo. «Io ho ritratto... che non
ci è verso alcuno per ora ad ajutarlo: e ciò che le e. v. facessero non gioverìa
cosa alcuna, ma sì bene imbratterebbe in gran parte quella candidezza
e gran volontà «che con l'opere hanno mostro contro questa pestilenza
d'eretici: per il che appresso s. s. sono tenute in concetto de' più
cattolici principi che sieno in cristianità».

Un calabrese va a dirgli che monsignor Carnesecchi gli si raccomanda,
temendo non si procedesse contro lui a qualche castigo vituperoso, o anche
della vita, avendo confessato tutto quel che poteva dire contro di sè, senza
far danno ad altri, avendo avuta due volte la tortura. Ciò avea saputo da un
barone del regno, uscito dall'Inquisizione. Ma di quei casi poter intendersene
poco, essendovi scomuniche gravosissime a chi parlasse di cose attinenti
al Sant'Uffizio.

Il Serristori esalta il gran merito de' principi toscani d'averlo subito consegnato,
benchè da sì gran tempo buon servitore della casa loro: ma

il cardinal Paceco sconsiglia sempre dal pigliarvi interesse finchè non sia
pronunziata la sentenza. Si lagna che il Carnesecchi siasi mostrato molto leggero;
che questa è la quinta sentenza: «Hannogli trovato grandissima quantità
di lettere della signora donna Julia, e hanno intercetto più lettere
che scriveva costà della confidenza che aveva nel favore delle e. v. L'aver
preso e accettato la difensione credo che l'aggravi molto, e saria stato
forse meglio che si fosse umiliato, e avesse confessato e conosciuto l'errore».

I principi ne scrissero al papa, che rispose, se sapessero a che stato trovavansi
le cose di lui non l'avrebbero raccomandato, e temeva che n'andasse
della vita; non poter usare connivenza, trattandosi di causa famosissima,
ed essendo la quarta volta che costui era inquisito e giudicato: al tempo di
Pio IV aver esso detto un monte di bugie, eppur n'era stato assolto: e che,
se il principe di Toscana fosse a Roma, rimetterebbe volentieri questo giudizio
alla coscienza di lui. Avesse in mano un uccisore di dieci uomini,
glielo concederebbe, ma sul Carnesecchi non poter nulla, standone il giudizio
in man de' signori cardinali: se si avesse riguardo a grado o nobiltà,
non si sarebbero fatte tante esecuzioni anche di signori: se poi quella causa
andava tanto per le lunghe, la colpa era del Carnesecchi.

E poichè il duca persisteva a raccomandarlo, i cardinali gli esibivano di
far esaminare egli stesso il processo; e l'assicuravano si facea tutto il possibile
per favor suo[445].

Al 23 e 30 maggio il Serristori già annunzia che «la sola discussione
sul Carnesecchi è se deva darsi alla corte secolare sì o no; e della vita
sua si sta in timore perchè non ha cervello, e crede leggero il proprio
errore: e di donna Giulia parla come fosse una santa».

In fine confesso e convinto, fu esposto sulla piazza della Minerva, dove
gli venne letta la sentenza, pronunziata dai cardinali di Trani, di Pisa, Paceco
e Gàmbara. La lettura durò due ore, comprendendo pratiche cominciate
fin dal 1540, e fu dichiarato meritevole del fuoco, e dato alla curia
secolare. Il bargello lo levò dal ginocchiatojo, gli pose una sopravesta
a fiamme, e lo menò in una stanza dove fu degradato, indi chiuso in
Tordinona.

Moltiplicaronsi suppliche al papa pel perdono, ed egli rispondeva essergli
impossibile, se pur non si pentisse. A tal uopo sospese dieci giorni l'esecuzione:
i frati furon attorno al condannato per convertirlo, ma egli rispondeva,
voler Dio ch'egli morisse, e così voler egli pure, e disputava in
sinistro senso fin col Cappuccino che il confortava. Alfine venne decapitato
ed arso, senza segno di pentimento, anzi volendo mettersi guanti e biancheria
nuova sotto al funesto sanbenito[446].

Il residente veneto ai 27 settembre 1567 scriveva alla signoria:

«Fu fatto domenica l'atto solenne della Inquisition nella Minerva, con intervento
di tutti i cardinali che qui si trovano, secondo che sua santità nel

concistoro precedente li aveva esortati, eccetto il cardinale Boncompagno,
che non vi volse andar per rispetto d'un suo nepote che doveva abjurar.
Ed un altro cardinale (Morone?) ancora prese licenza dal papa per andar
fuori della terra, per non si ritrovare, dubitando di poter essere da tutti
riguardato, pel rispetto della stretta amicizia e conversazion che avea
avuta col Carnesecchi, che dovea comparir tra' condannati. Furono i rei
diecisette, de' quali quindici si sono abjurati, restando condannati, chi
serrati in perpetuo fra due muri, chi in prigion perpetua, chi in galea
perpetua o per tempo, et alcuni appresso in certa somma di danari per
la fabbrica che s'ha da far d'un ospital per gli eretici, e tra questi vi
sono stati sei gentilomini bolognesi; ma gli altri due sono stati rimessi
al foro secolare, e conseguentemente destinati alla morte et al foco. L'uno
di loro è da Cividal di Bellun, frate di san Francesco Conventuale, maestro
di teologia, condannato come relasso; e l'altro il Carnesecchi, incolpato
di aver tenuta già lungo tempo continuamente la eresia di Lutero e di
Calvino, e d'aver più volte ingannato l'officio della Inquisizione fingendo
di pentirsi, ma infatto esser stato sempre impenitente e pertinace, et in
fine d'aver avuto stretta conversazione et intelligenza con eretici e sospetti
d'eresia, scrivendo loro spesse volte, et ajutandoli con denari. E tra sospetti
d'eresia si è nominato qualcuno che è morto, del quale universalmente
si ha già avuta ottima opinion di bontà e santità, ma pare che si abbia
premuto assai in tassar la Corte del cardinal Polo, non avendo rispetto
di nominar alcuno, con intenzion principalmente di far parer che con
qualche causa Paolo IV avesse cercato di procedere contro di lui e contra
i suoi dipendenti, e per tassar anco con questo forse qualche cardinale.

«Così è passato questo atto di inquisizione, sopra ogn'altro che s'abbia fatto
notabile. E il Carnesecchi, al qual per maggior infelicità è occorso di essere
stato condannato dinanzi la sepoltura di papa Clemente VII, che sopra
ogn'altro lo aveva caro e favoriva, fu vestito di fiamme, come si usa, insieme
col frate, e condotto alla sagrestia a digradare, e poi menato in
Torre di Nona prigione, dove ancora si ritrova per esser quest'altra settimana
giustiziato. Hanno i cardinali dell'Inquisizione fatta ogni opera per
salvargli la vita, ma, come dicono, egli in prigione ancora dimostrandosi
impenitente, ha scritto fuori lettere per avvertir altri suoi complici, ed ha
negata ogni verità, ancor che chiarissima, lasciandosi convincere sempre
colle proprie lettere sue, onde sono stati astretti far questa sentenza. Si
desiderava ch'egli non morisse, per rispetto di dar qualche satisfazione al
duca di Fiorenza, che lo diede a sua santità, e si sapeva che la regina di
Francia, riconoscendo in parte da lui la sua grandezza, desiderava la
sua salute, se ben ha avuto rispetto di domandarla; ma egli ne' suoi costituti
ha avuto a dire, che la regina dovea ricercar la serenità vostra che
intercedesse per lui. Delle entrate de' suoi benefizj già riscosse, o che si

devono riscuoter fin questo dì, le quali dicono che importano circa cinquemila
scudi all'anno, sua santità in gratificazione del duca di Fiorenza
ha fatto grazia alli suoi parenti. Ma li beneficj che vacano, che sono principalmente
due buone abbazie, l'una nel reame di Napoli, e l'altra nel Polesine,
sua santità non ha voluto in modo alcuno conferir.....

«Mercoledì fu qui giornata per diversi accidenti assai notabile. Perciocchè
la mattina per tempo fu tagliata in ponte la testa al frate di Cividal e al
Carnesecchi, e l'uno e l'altro poi abbruciato. Morì il frate di Cividal assai
disposto; ma se il Carnesecchi avesse dimostrato perfetto pentimento,
averìa salvata la vita, che tale era la inclinazion del pontefice e dei cardinali
della Inquisizione. È stato egli tanto vario nel suo dir e forse nel suo
creder, che egli medesimo in ultimo confessò non aver satisfatto nè alli
eretici, nè alli cattolici. Fu fatto domenica passata l'atto della Inquisizione
nella Minerva con la presenza di 72 cardinali: sono stati quattro impenitenti
condannati al fuoco; uno dei quali pentitosi quand'era per essere
giustiziato, ebbe grazia della vita: altri dieci sono abjurati e condannati
a diverse pene, e fra questi Guido Zinetti da Fano, che fu già mandato
qua da Venezia, il quale è stato forse vent'anni immerso nelle eresie,
ed ha avuto parte in tutte le sette. È stato condannato a prigion perpetua,
e gli è stata salvata la vita, parte perchè dicono che per lui si ha avuto
notizia di molte cose importanti, parte perchè non è mai stato abjurato, e
però non si può aver per relapso, se ben ha continuato nell'errore tanti
anni, e li canoni non levano la vita a chi è incorso in errore per la prima
volta».

L'anno stesso il cardinale di Pisa al 2 agosto lodava il principe di Toscana
di quanto apparentemente fu fatto a proposito del Carnesecchi e narra alcune
sue deposizioni intorno a' libri proibiti che quegli aveva, come Bibbie
di Leon Judæ e di Roberto Stefani, il Testamento Nuovo tradotto da Erasmo,
la Medicina animæ, il commento di Pietro Martire sull'epistola ai
Romani: il commento di Lutero sopra il Genesi e quello sopra il Deuteronomio[447].

Oltre il Mollio e Pietro Martire, fuggirono da Firenze per religione Bardo
Lupetino, Antonio Albizi, Gianleone Nardi, il quale molto scrisse a sostegno
delle nuove credenze; frà Michelangelo predicatore, che vedremo apostolare
a Soglio nei Grigioni, e stampò un'Apologia, nella quale si tratta della
vera e falsa Chiesa, dell'essere e qualità della messa, della vera presenza
di Cristo nel sacramento della Cena, del papato e primato di san Pietro,
de' concilj e autorità loro ecc.

Lodovico Domenichi, prete e noto letterato di mestiere, si credette avesse
tradotto e stampato a Firenze colla data di Basilea la Nicomediana di Calvino[448],
e fu condannato abjurare col libro appeso al collo, e a dieci anni
di carcere, ma ne ottenne remissione per interposto di monsignor Paolo

Giovio. Lo Zilioli, che lasciò manuscritte certe vite di letterati poco benevole,
dopo parlato dello scriver lascivo del Domenichi soggiunge: «Per quello e
per un altro più importante vizio, dell'avere malamente sentito o parlato
della fede cristiana, fu una volta dagl'inquisitori di Firenze trattenuto, e
con severissimi tormenti esaminato, con tanto rischio della vita che, benchè
non confessasse alcuna di quelle cose, delle quali per chiarissimi indizj era
convinto, restò nondimeno condannato nelle stinche a perpetue calamità:
ancorchè poco dopo, ad istanza di Paolo Giovio ed altri, ottenesse grazia
di uscir di carcere, e di trattenersi in un monastero e finalmente l'intera
libertà».

Il Tiraboschi crede non sia stato processato dall'Inquisizione, bensì dal
duca ad istanza di Carlo V, perchè nella patria Piacenza teneva relazioni
con quei che detestavano la usurpazione fattane allora dall'imperatore. Si ha
del 1553 una medaglia, coniata del valente Domenico Poggi a onor del Domenichi,
il cui rovescio rappresenta un vaso di fiori, colpito, non bruciato
da fulmine, colla legenda ΑΝΑΔΙΔΟΔΑΤΑΙ ΚΑΙ ΟΥ ΚΑΙΕΙ: ha colpito e non
abbrucia. Il Domenichi, nel Dialogo delle imprese, ne dà una spiegazione
che parrebbe alludere ad una persecuzione religiosa, dicendo: «Il vaso
sta là per la vita umana, i fiori per le virtù e le grazie che sono doni del
Cielo: Dio ha voluto ch'esse fossero fulminate e colpite, ma non abbruciate
e distrutte. Voi sapete che vi sono fulmini di tre specie, di cui l'uno, per
servirmi delle parole di Plinio, colpisce e non abbrucia: questo è quello
che, arrecandomi tutti i flagelli e le tribolazioni per parte di Dio, il quale,
siccome dice san Paolo, castiga quelli che ama, mi ha fatto scorgere e riconoscere
i benefizj infiniti che mi aveva dispensati, e la mia ingratitudine».

Prete come lui era il suo antagonista Anton Francesco Doni, bizzarrissimo
come uomo e come scrittore, e che, tra infiniti libercoli pazzi, scrisse
una Dichiarazione sopra il terzo dell'Apocalisse contro gli Eretici. Costui
voleva esser emulo dell'Aretino, al quale pareggiavasi Nicolò Franco, fiero
dilaniatore di principi, di papi, del Concilio di Trento, finchè Pio V lo
condannò alla forca. Egli esclamò: «Questo è poi troppo».

Se qualche mio contemporaneo si ravvisa in questi originali, la colpa non
è dello specchio.

Cresciuti i rigori in Toscana, il Torrentino tipografo migrò ne' paesi
del duca di Savoja, e stampò le storie di Giovanni Sleidan, probabilmente
tradotte dal Domenichi; e i Giunti a Venezia, ove la maggior libertà
lasciava prosperare la tipografia. Alla stamperia dei Giunti lavorò Francesco
Giuntini fiorentino (1522-90) carmelitano, che scrisse d'astrologia,
poi apostatò in Francia, indi ravvedutosi, fece pubblica abjura in Santa
Croce di Lione. Quivi stette correttore di stampe, e con una banca guadagnò
sessantamila scudi, di cui tremila lasciò ai Giunti; ma sepolto

sotto le ruine della propria biblioteca, di tal somma non si rinvenne traccia.
Forse il testamento medesimo era una celia, perocchè sappiamo ch'egli fu
testa balzana e libertino. Lo perchè il Possevino non crede guarì alla sua
ritrattazione, benchè allo Speculum astrologiæ abbia anteposta una lettera
diretta ai vescovi e agl'inquisitori, protestando, Ego revoco et tamquam a
me nunquam dictum volo ciò che avea scritto contro la Chiesa[449].

Antonio Bruccióli fiorentino, autore di dialoghi sulla filosofia pagana stampati
a Venezia li 1537, durando ancora la repubblica fiorentina aveva cominciato
a sparlare dei monaci: a che tante religioni e tanti vestimenti? tutti
dovrebbero ridursi sotto una regola sola; e non impacciarsi d'affari mondani,
ove non recano che guasto, come è avvenuto di frà Girolamo; altre volte morendo
lasciavasi di che abbellire e fortificare la città, ora unicamente ai frati,
di modo che trionfano e poltreggiano, invece di lavorare come san Paolo.
«Egli era tanto costante e ostinato in questa cosa de' preti e de' frati, che,
per molto che ne fosse avvertito, e ripreso da più suoi amici, mai non fu
ordine ch'egli rimanere se ne volesse, dicendo, Chi dice il vero non
dice male» (Varchi). Stabilitosi il dominio dei Medici, e svelenendosi egli
anche contro di questi, fu tenuto prigione, come partecipe della congiura
contro il cardinal Giulio: poi avutone perdono, fu di nuovo imputato d'eresia,
onde si salvò a Venezia con due fratelli stampatori, pei quali pubblicò
diverse versioni dal greco e dal latino, e la Bibbia tradotta in lingua toscana
(1532). Questa dedicò al re di Francia, e pretende averla vulgarizzata
sull'originale, ma facilmente un si convince ch'egli conoscea ben poco
d'ebraico, e averla fatta sopra il latino di Sante Pagnini. Inoltre fu trovata
riboccante d'eresie; delle quali sovrabbonda anche il prolisso commento che
ne stese in sette tomi[450]. Ha un bel confortarlo Pietro Aretino a non badare
al chiaccherar de' frati: quell'opera sua non merita che disprezzo. Nel Governo
dell'ottimo principe si lagna d'esser caduto in disgrazia del suo principe. E
per verità gli avrebbe meritato tutt'altro il suo libro sulla Toscana, la Francia
e l'Impero che sta manuscritto nella Magliabecchiana, ove suggerisce
centotto modi d'impinguare l'erario, i quali riduconsi a centotto modi di
rubare. Inoltre noi trovammo ch'è faceva da spia al duca, riferendogli i fatti
de' fuorusciti[451]. Non sembra disertasse dalla Chiesa cattolica; pure fu
notato dal Concilio di Trento fra i condannati di prima classe, cioè restandone
proibite tutte le opere.

Più tardi il cronista Settimani, al giugno 1626 rammenta Antonio Albizzi,
che in Firenze istituì l'accademia degli Alterati e fu anche console
dell'Accademia Fiorentina: mentre serviva al cardinale d'Austria in Germania
prese affetto alle dottrine nuove, e con un amico venne in Italia
onde metter sesto agli affari suoi, per poi andare ove liberamente professarle.
Ma scoperti, l'amico fu côlto e dato al Sant'Uffizio; l'Albizzi fuggì,
e tornò ad Innspruk, poi a Kempen in Svevia; e quando appunto il

Sant'Uffizio, mediante cedoloni affissi in quei dintorni, gli iterava la citazione,
morì.

Esso cronista Settimanni di tempo in tempo rammemora alcuni puniti per
eretici. «Addì 27 giugno 1660 in Santa Croce, fu posto sopra elevato palco
Marcello Basini di Pietralunga, d'anni 60, e furongli lette molte eresie e
enormità commesse, in presenza forse di 12 mila persone. Egli stette
sempre ritto in piedi con un cartello al petto e candela gialla accesa in
mano. Sul palco erano da sedici teologi col padre inquisitore, dal quale
fu condannato per cinque anni alle galere.

«1671, 6 dicembre fu eretto un palco nella chiesa di Santa Croce, sul
quale fu esposto alla vista di tutti, per lo spazio che durò la messa cantata,
un giovane con candela gialla in mano e con cartello nel petto che diceva:
Per bestemmiatore ereticale».

Un Tosinghi da Anversa fa sapere a Ceccotto Tosinghi d'essersi tolto l'abito
monastico, e sposato con una badessa giovane e nobile[452].

Non men attento stava Cosimo alle cose di Francia, e mandò denari e
uomini a combattervi la guerra di religione, intorno alla quale preziose
notizie son a raccogliere dai carteggi de' suoi residenti; come vi trovammo
lettere di Pio V, spiranti uno zelo smoderato; e sulla guerra di Fiandra e
gli Ugonotti un carteggio continuato di Chiappino Vitello col principe don
Francesco[453]. Anche gli avvisi dell'ambasciador di Toscana alla Corte
cesarea riferivansi sopratutto alle dissensioni religiose.

In Firenze di solito metteansi inquisitori più cauti, oltre che alla prudenza
erano indotti dalla presenza de' principi. Nelle altre città invece erano a
continui contrasti coi ministri, de' quali intaccavano la giurisdizione, e a
Siena e a Pisa inesorabilmente perseguivano chi uscisse in proposizioni
ambigue, nè tampoco perdonando a leggerezza di studenti. A Pisa erano
consultori del Sant'Uffizio quattro teologi, quattro legisti, quattro canonisti,
quattro metafisici. In una lettera di Francesco Spino a Pietro Vettori
del novembre 1545 è detto che Simone Porzio nell'Università di Pisa
lesse sopra le meteore d'Aristotele, e come finì, molti gridarono Dell'anima,
dell'anima, onde di mala voglia trattò quest'argomento, e fallì
l'aspettazione. C'è poi una lettera di Paolo Giovio, 20 maggio 1551 a
questo Porzio, ove fa un'allusione che si riferirebbe al soggetto nostro,
ma che non ben capisco. «Preti riformati si sono scandalizzati, per non
dire ammottinati del titolo del vostro libro De mente humana, dicendo
che non vuol dire altro in effetto che De libero animæ arbitrio: per il che
è restato arenato, e poco mancò che non abbi dato attraverso come le galee
del duca Orazio»[454]. Nel 1567 gli studenti di Pisa appiccarono l'effigie di
un santo; fattone processo, l'Inquisizione ebbe ad annunziare che un prete
côrso spargeva dottrine ereticali, volendo che agli ecclesiastici si desse moglie,
e il costoro celibato derivare non dallo Spirito Santo ma dal diavolo[455].


Serbandoci a dir a parte di Siena, anche in altre città di Toscana difondeasi
lo spirito anticattolico, e nel 1564 l'Inquisizione di Roma ammoniva
il vescovo di Volterra sopra un'accademia erettasi nella piccola città di San
Geminiano da dilettanti di poesia, i quali sostenevano che la volontà può
esser forzata dall'amore; gente del resto ignara delle dottrine teologiche[456].
In questa città, nel 1484 e 85 avea predicato il Savonarola con
gran frutto. Nella vicina città di Colle vedremo tener contagiosa abitazione
il Paleario. Il vescovo di Cortona nel 1569 informava il granduca essersi
divulgato nella sua città che era proibito tener croci ed immagini, lo perchè
molti le ascondevano o distruggevano, e chiedeva i modi di riparare
a siffatto delirio[457]. Nel 1567 il prevosto di Lari, in occasione del Corpus
Domini recò in processione l'ostensorio senza l'ostia sacra. Peggio fecero i
preti e cherici del Duomo di Pisa, nella messa valendosi d'orina invece
del vino; del che abbiam il processo, come altri contro violatori dei conventi[458].

Dipoi gravi disturbi recò la pubblicazione della bolla in Cœna Domini,
ridotta all'ultima sua forma, sul qual proposito corsero lunghissimi carteggi.

Già nel 53 erasi pubblicato in Toscana l'editto della romana Inquisizione
contro i libri degli Ebrei, e nominatamente il Talmud. Nel 1558 Paolo IV
mettea fuori l'Indice dei libri proibiti, dove inchiudeva non solo gli ereticali,
ma quelli tutti scritti da eretici, o stampati da chi n'avesse stampato
di eretici, obbligando i fedeli a portarli al Sant'Uffizio. Livio Torello, famoso
giuridico, scriveva al Concino segretario del duca, esser troppo indiscreta
questa legge, che colpiva i migliori libri, per esempio tutti i classici stampati
oltremonte, e recherebbe il danno di centomila ducati alla sola città di
Firenze; e consigliava di non attenervisi, come fecero e Milano e Venezia[459].
In fatto il duca ordinò non tenesse il divieto se non per libri concernenti
religione, magia, astrologia giudiziaria, sospendendo l'esecuzione per gli altri:
e massimamente impedì che i frati di San Marco bruciassero i libri riprovati
che teneano nella loro biblioteca. Dopo lungo carteggio, l'Indice venne modificato
dal Pasquali, ed allora il 3 marzo 1559 una quantità di libri fu
mandata in fiamme sulle piazze di Santa Croce e di San Giovanni[460].

Eppure l'ottobre 1570, l'inquisitore scriveva al granduca come fosse smisurato
il numero de' libri proibiti che vendeansi a Firenze, e domandava di
poter ordinare; 1º che i libraj fra quindici giorni diano la nota di tutti i loro
libri, nè abbiano a vendere che i catalogati; 2º nulla si stampi senza licenza
dell'inquisitore; 3º non possano acquistarsi libri di morti, non visti dal
Sant'Uffizio; proponendo multe pei trasgressori. Il segretario Torelli rispondeva
esser inammissibile il 1º e il 3º punto, pel gran danno che ne ridonderebbe
ai mercanti; il 2º già praticavasi; del resto i libraj avevano rimostrato
come l'arte loro fosse già in tal decadenza, che per fattorini e garzoni di
bottega non poteano omai trovar altro che figliuoli di birri[461].


Non vogliamo qui preterire come assai tardi sopravvivesse la venerazione
verso il Savonarola; e al 20 agosto 1593 l'arcivescovo di Firenze[462], ambasciatore
a Roma, scriveva al granduca che «per l'ostinazione de' frati di
San Marco, la memoria di frà Girolamo Savonarola, che era dieci o dodici
anni fa estinta, risorge, pullula, ed è più in fiore che mai stata sia:
si seminano le sue pazzie tra i frati e le monache, tra i secolari, e nella gioventù:
fanno cose prosuntuosissime; occultamente gli fanno l'offizio come
a martire, conservano le sue reliquie come se santo fusse, insino a quello
stilo dove fu appiccato, i ferri che lo sostennero, li abiti, i cappucci, le ossa
che avanzarono al fuoco, le ceneri, il cilicio: conservano vino benedetto
da lui, lo danno alli infermi, ne contano miracoli: le sue immagini fanno
in bronzo, in oro, in cammei, in stampa, e quello che è peggio, vi fanno
inscrizioni di martire, profeta, vergine e dottore. Io mi sono per l'addietro,
per l'offizio mio, attraversato a molte di queste cose, ho fatto rompere le
stampe. Un frà Bernardo da Castiglione, che n'era stato autore e le aveva
fatte fare, lo feci levare di San Marco, e fu messo in Viterbo, dove si è
morto: ho impedito che la sua immagine non sia dipinta nel chiostro di
Santa Maria Novella in fra i santi dell'Ordine; il sommario della sua vita
e miracoli ho fatto che non sia stampato: ho messo paura ai frati, gli ho
fatti riprendere e ammonire, e penitenziare dai loro superiori, e a tutto
questo mi favorì a spada tratta il cardinale Justiniano s. m., il qual conosceva
l'importanza della cosa.....

«Serenissimo signor mio, per la molta pratica che io ho delli umori di
cotesta città, a me pare che la devozione di frà Girolamo causa duoi effetti
cattivi, anzi pessimi quando vi si gettano, come fanno di presente; il
primo è, che quelli che vi credono si alienano dalla sede apostolica, e se
non diventano eretici, non hanno buona opinion del clero secolare e
de' prelati, e gli obbediscono mal volentieri, ed io lo pruovo. L'altra, che
tocca a vostra altezza, è che si alienano dal presente felice stato, ed all'altezza
vostra concepono un certo odio intrinseco, se ben la potenza e la
paura li fa stare in offizio. Ed io mi ricordo che Pandolfo Pucci, una volta,
poco innanzi che si scoprisse il suo tradimento, mi disse una mattina
grandissimo bene di frà Girolamo con mia grandissima meraviglia: so che
leggeva le sue opere con quelli altri congiurati... I suoi devoti son sempre
queruli, sempre si lamentano, e perchè temono a parlar del principe,
parlano dei suoi ministri et ordini; si fanno delle conventicole per le
case: quando io lo so che sieno con pretesto di religione li proibisco, ma
io di questo non posso essere molto informato».

E segue esortando a vigilar e punire.

Le cronache di San Marco riferiscono che in Firenze frà Ghislieri fece
processo contro un grande ecclesiastico che tentava d'opporglisi, ma non
sappiamo chi fosse[463].


Nell'archivio di Stato[464] troviamo memoria di Pandolfo Ricasoli, uomo
di bontà singolare, che fe venir da Lione, nel 1636, de' libri di eretici col
titolo di confutarli, e perciò ebbe brighe col Sant'Uffizio. Non va confuso
con altro Pandolfo Ricasoli, di cui diremo a luogo e tempo.

A noi non parve nojoso il ripescare qua e là notizie relative all'Inquisizione
in Toscana, per chiarire quanto tardi si arrivò a voler ottenere dalle
coscienze spontaneamente fedeli un omaggio più prezioso, una sommessione
più meritoria; a comprendere quanta dignità dia alla fede la libertà.






DISCORSO XXXVI.


ERETICI SENESI. AONIO PALEARIO.

Espugnata Siena, il duca di Toscana dovette adoprare ogni arte per soffogarvi
i tentativi di nuova insurrezione: vi soppresse le accademie de' Rozzi
e degli Intronati; carcerò, sbandì, fece com'è costretto a fare chiunque
incatena un popolo.

Avremo a discorrere a parte dei Soccini: e già indicammo le prediche
fattevi dall'Ochino. Nofri Camajani, che colà stava capitano di giustizia pel
duca, s'accorse di semi di protestantismo difusi, e ne fe motto a Cosimo.
Poi al 5 settembre 1558 scriveagli:

«Io non volsi mancare di dare avviso a v. e. ill. di quel che mi era stato
parlato da più persone di certa semenza d'eresia che par si sia sparsa in
questa città da qualche mese in qua, e ne detti avviso generale, secondo
che mi fu rapporto allora da quelli tali. Dalli quali di poi ho avuto una
lista di più persone, parte nobili e parte artigiani e plebei, che ne devono
fare più scoperta professione, la quale sarà con la presente. Ho voluto
intendere più particolarmente quel che si sia visto o inteso delle lor male
operazioni. Dicono che per le chiese sono stati visti udire solo il vangelio,
e poi voltar le spalle al Sacramento, con atti ed altre dimostrazioni derisorie
del comune culto divino, e ragionar del purgatorio in burla, e un
di loro par che una mattina, ritrovandosi alla predica di un frate teatino
o riformato, che conteneva del purgatorio, subito si partì ridendo, e dicendo
che non voleva più star a udire simili favole; oltre al parlare poco conveniente
dell'autorità della sedia apostolica. Ma perchè simili umori non
si sogliono scoprire più oltre che con piccoli segni, parimenti la legge si
contenta di piccoli indizj per poter perseguitarli. Il signor G. (Inquisitore,
Governatore?) mi ha detto che n'è stato parlato a s. s. ancora, e che io
gli facessi avere quella medesima nota come ho fatto: e poi se piacerà o
all'e. v. o a s. s. si potrà procedere in quel modo che più li parrà opportuno
(Omissis).

«Lista dei nobili: li duoi figliuoli di M. Maria Sozini, cioè Carlo e Camillo.
Fausto, fratello di M. Alessandro Sozino. Savola f. di M. Levio

Pecci, e anco si dubita di lui. Marcantonio Cinuzi[465]. Nicolò Spanocchi.
M. Francesco Buoninsegni.

«Lista d'ignobili: Mess. Paolo marescalco al ponte. M. Ippolito marescalco
in Pantaneto. Francesco libraro alla Beccheria[466]. Nicolò conciator di
cori (cuoi) barbarossa. Quel che assetta l'oriol di piazza. M. Cesare Sarto
incontro alla fonte di Piazza»[467].

Noi abbiamo fatto ogni possibile per seguire questa traccia, ma fu invano,
se non che da Roma al 23 luglio 1560, veniva diretta al duca questa
lettera:


«Illustrissimo ed eccellentissimo signore,


«Essendo che ci consti al presente ne' suoi Stati, e principalmente nella
città di Siena pullulare alcune eresie, e di giorno in giorno augumentarsi,
alle quali se di breve non si provede, dubitiamo non avenghi come in
molti luoghi di cristianità è avvenuto, partoriscano la perdita di molte
anime, oltre a quelle che già sono in periculo, se la mano potentissima de
Iddio non vi provede, e desiderando noi con il mezzo di s. e., si come è
cura nostra, provederli per quanto possiamo; il che anche speriamo per il
suo buon e santo zelo, quale sempre in lei abbiamo conosciuto verso la
santa fede catolica, e questa sancta sede, abbi da desiderare e procurare,
abbiamo dato ordine di mandarvi qualche servo da bene, proporzionato a
questo bisogno; acciò, con l'ajuto di n. s. Iddio e per mezzo di v. e., possi
provedere alla salute di tali, a' quali, se così non si provede, oltre il danno
loro, seran causa di dannificare li altri. Et perchè desideriamo eseguir ciò
quanto più presto, preghiamo v. e. si degni avisarci di quel che gli occorre
e più li piace in questo negozio, alla cui gratia ci raccomandiamo sempre.


«Di V. E. Ser.



Il card. De Carpi.

Il card. Puteo.

Il card. Alessandrino.

Il card. d'Araceli.[468]



Esso rispose, gloriandosi di esser persecutor de' ribelli di Cristo; ma
poichè ama la giustizia, e talvolta queste accuse sono date per passioni private
o per voglia di nuocere, desidera gli siano porte notizie più precise
intorno a questo affare, e allora penserà al rimedio, senza ch'essi prendansi
molestia. Altrove[469] abbiamo lettera del nunzio, che richiede al duca
Cornelio Sozzini, per mandarlo all'Inquisizione di Roma.

Al qual punto si riferiscono pure le lettere seguenti al granduca;


«Ill. et Ecc. Padrone mio,


«Io non resto nè resterò di continuo de procurare con ogni destra opera,
anche nelle proprie case de sospetti, per ritrovare la imboscata delli eretici,

de quali potria forsi essere ora molta la segretezza, che continuasse
nelli animi di qualche persona il credere che egli sieno in alcune loro
male opinioni antiche, dipoi già lassate. Per il che odo dallo Inquisitore
che alcuni sono andati da esso a dimandare et ottenutone il perdono,
massime dopo la cattura di M. Achille Benvoglienti e de un M. Aonio
(Paleario), molto tempo fa preso in Roma, che fu già qui pedante in casa
de' Belanti, e seminava tal peste con chiunque praticava, et in fra altri
di questa città era un M. Mino Celsi, che pochi dì fa se ne è partito e
vistosi a Bologna, e si bene si crede per molti debiti che in vero si trova,
e ne ha lassato ricordo a la moglie, con dirli de più che perciò si è allargato,
da qualche altro si fa giudizio che possa essersi partito per la presa
e pratica del sopradetto M. Aonio, e che forsi possi passare a Ginevra:
però se ritrarrò dove egli si posi o altro de li sopradetti, ne farò subito
consapevole v. e. ill. alla quale con debita reverenza m'inchino».

«Di Siena l'ultimo de luglio 69.


«Di V. E. Ill. divotissimo servitore



Federigo delli Conti Monteaguto[470].





«Serenissimo Padrone mio,


«Ho fatto, secondo il solito, pubblicare in Balia li nuovi Capitani di Giustizia
di questo Stato, conforme al comandatomi da v. a., quale supplico
si degni farmi dar cenno se io debbo lasciar abjurar in giorno festivo nella
catedrale di questa città M. Achille Benvoglienti, come di già si intende
aver abjurato in Roma, di dove pochi dì fa è tornato secondo l'ordine del
Santo Offizio della Inquisizione, che se bene lo inquisitore qui questa
mattina ch'è ritornato da Fiorenza, me ne mostra lettere e commessione
di detto Offizio, e mi dice averne avuto licenza da v. a., mi è parso nondimeno
a consentirlene, per più sicurità, aspettarne il comandamento di
quella, si come ancora io desidero intorno alla ultima risoluzione nella
causa delli uomini della Badia a Isola con li monaci di Santo Eugenio,
quali, con tutto che pregati da me e fatti pregar instantemente dalli avvocati
e procuratori loro, però solo in mio nome, non si sono possuti indurre,
nè mi meraviglio essendo frati e bene stanti, ad alcuna concordia,
e fanno gran diligenza per ottener l'esecutione delle sentenze, le quali
si sarieno forsi possute concedere da me secondo il tenor dell'ultimo rescritto
da v. a. ma per desiderio di non errare mi scuserà se novamente
ne ricerchi il cenno di quella, alla quale pregando felicità e contento con
ogni umiltà le faccio riverenza.

«Di Siena li 11 aprile 70.


«Di V. A. servitore fedelissimo



Federigo delli Conti Monteaguto[471].



Nel processo di questo Achille Benvoglienti, il Sant'Uffizio fece arrestare
cinque streghe, che, convinte d'aver negato la fede, rinunziato al battesimo,
ammazzati diciotto bambini, furono condannate al fuoco. Il granduca
permette si eseguisca la sentenza. Nell'archivio fiorentino sta il costituto
del Benvoglienti sopra materie religiose, e il Montaguto lo accompagna a
Cosimo con notizie relative a quel processo[472].

Mino Celsi fu creduto un pezzo fosse un nome di guerra, sotto cui s'ascondessero
Lelio o Fausto Soccino o il Castalio. Ma realmente egli fu di Siena,
donde fuggì nel 1569, e visse tre anni fra i Grigioni, de' quali ci dà una
pittura tutt'altro che lusinghiera. Passò poi a Basilea, e cercò sempre metter
concordia fra i dissidenti; e fu uno dei tre, che, soli fra i teologi protestanti,
disapprovarono il supplizio di Serveto: egli medesimo non impugna il diritto
di punire per opinioni eterodosse ma vorrebbe applicata un'ammenda
o l'esiglio, non la morte[473].

Nel settembre del 60 il mentovato Pero Gelido, da Venezia scriveva al
granduca:[474]

«È capitato in questa città otto dì fa un Nicolò Spanocchi, cittadino senese,
il quale subito è venuto a trovarmi, e dopo un poco di proemio
molto bene acconciato, essendo uomo di lingua e di buon intelletto, mostrò
esser sempre stato devoto della regia casa de' Medici....... e che per calunnie
de' suoi nemici, più che egli l'abbia meritato è perseguitato per causa
di religione, come dice esser nota all'a. v. E mi disse come, essendo egli
del magistrato della balìa di Siena e uno dei quattro eletti a riceverla
nella sua entrata che la deve fare in quella città, se ne veniva in Toscana,
ma avendo incontrato per via uno, che gli portò la nuova della retenzione
di un Lelio Soccino e di duoi nipoti di esso Lelio, sbigottitosi di questa
cosa, prese la risoluzione di tornar addietro, e di mettersi in luogo dove
potesse esser un poco più sicuro..... E se bene egli biasima molto il
modo ch'è stato tenuto da Lelio, secondo che esso ha inteso, avrebbe desiderato
che più tosto li fosse dato scala franca, e fattolo partir del suo
Stato, per non aver dato alla città di Siena questo dispiacere in questa sua
entrata. E anco aggiunge che, per non far fruttificar tai semi, sarebbe
forse meglio proceder in questa maniera. Io certamente ho sentito molto
dispiacere che l'a. v. abbia avuto necessità di metter la falce in questa
biada, e certo annoveravo per una delle grazie che ella ha ricevuto dal
Signore Dio il non essere finora stata astretta a fare simili persecuzioni,
avendo visto per esperienza quello che ella ha causato negli altri paesi.
Ora tornando al fatto dello Spanocchi, egli dice non fuggì il giudizio ma
i giudici, e non voler in questa età di settantadue anni aver a stentare
o morir di necessità in una prigione; che desidera e prega l'A. V. che si
degni pigliarlo in protezione sua....».

Sisto da Siena ebreo, di buon'ora venuto alla nostra Chiesa, si vestì minorita,

venerò come maestro il Caterino, e narra egli stesso come da lui
imparasse la dottrina delle due predestinazioni, una per inevitabil decreto
di Dio, l'altra condizionata, e «come opportuna a smuover certe dure
menti, che alcuni eretici de' nostri giorni avean empite di disperazione coll'assoluta
teorica del predestino», dai venti ai trent'anni l'andò predicando
nelle primarie città d'Italia, con applauso degli uditori e frutto degli animi
conturbati. Saputo poi quanto tal dottrina era contraddetta, la cessò, ma
per essi errori fu tradotto al Sant'Uffizio. Frà Michele Ghislieri, compatendo
alla gioventù e alla scienza di esso, si propose di convertirlo, e
malgrado il puntiglio ch'esso metteva a non recedere dalla propria opinione,
e' seppe raddrizzarlo: ne impetrò la grazia da Giulio III, e lo aggregò ai
Domenicani, adoprandolo utilmente a predicare ed a convertire Ebrei, dei
quali un gran branco erasi accolto in Cremona, donde divulgava libri di
quella credenza[475]. Sisto sceverò le opere utili, quali il Talmud ed altre,
e quelle che non poteano giovare a nulla mandò al fuoco: al fuoco pure
gittò tutti i proprj scritti, non restandone che la Bibliotheca Sancta, ove
trattò de' libri sacri, de' loro interpreti, degli errori che ne derivarono.
Morì a Genova di 49 anni il 1569.

L'Inquisizione nel 1569 eresse in Siena una compagnia di Crocesignati
applicati principalmente a servigio del Sant'Uffizio, ma grandissima difficoltà
incontrò in paese, e se il governatore Conte di Montaguto non vi si era opposto
da principio, molti cittadini sorsero a mostrar il pericolo che verrebbe
al principe in paese di fresca conquista, dal tollerare che una società
d'uomini vi si formasse indipendente dall'autorità secolare; e per cui mezzo
l'Inquisizione più non avrebbe duopo d'appoggiarsi alla forza pubblica. Il
granduca mandò subito che fosse sciolta, e ne scrisse a Roma, che promise
farla svanire a poco a poco, affinchè dal torla improvvisamente non restasse
disonorata l'Inquisizione.

Maestro Antonio della Paglia, nato verso il 1500, da Matteo e da Chiara
Gianarilla, a Veroli, città vescovile all'estremità della campagna di Roma,
secondo il costume latinizzò il suo nome in Aonio Paleario, studiò a
Perugia, poi a Siena (1530), «città bellissima e ben situata, ma guasta
da spirito di partito e da incessanti fazioni, onde i signori vivono in
campagna, e così le nove Muse ne sono bandite: ma le persone son
d'ingegno acuto e vigoroso; i giovani hanno un'accademia, dove espongono
spesso componimenti nella lingua materna» del che esso li disapprova
come distragga dal latino e greco[476]. Coi sussidj di Cincio
Frigipani romano fu a Padova, ove da Benedetto Lampridio udì leggere
le orazioni di Demostene. Tornato a Siena, difese insignemente
Antonio Bellanti, accusato di malversazioni e congiura; ma gli avversarj
ritorsero l'accusa contro lui stesso, che n'ebbe nuova occasione di mostrar
la sua eloquenza. Da quel senato fu preso pubblico precettore di lettere

greche e latine, poi di filosofia. Colà attinse le idee dell'Ochino, poi
le diffuse a Colle in Val d'Elsa, dove avea tenimenti, e a San Geminiano.
Fece un poema in tre canti sull'immortalità dell'anima, in cui il
sacro va misto col profano, e invocato Aristotele a guida nella pericolosa
ricerca. Lo dedicò a Ferdinando re de' Romani, e i critici lo paragonavano
al Vida e al Sannazaro; il Vossio lo qualifica di divino e immortale. Ne
mandò un'edizione scorretta al cardinale Sadoleto, suo patrono, pregandolo
inducesse lo stampatore Grifio a farne una migliore. Quegli in fatto il raccomandò
caldissimamente: aver quel libro un sapore lucreziano; nulla esservi
che non fosse detto latinamente, e non mostrasse giudizio e diligenza: multaque
præterea ubique nitentia ingenii et vetustatis luminibus, et, quod
ego pluris quam reliqua omnia facio, christiana mens, integra castaque
religio, erga Deum ipsum honos, pietas, studium, in eo libro vel maxime
non solum docere mentes errantium, sed etiam animos incendere ad amorem
puræ religionis possunt.

All'autore poi scriveva non aver letto opera a' suoi tempi che gli piacesse
più del poema di lui, e: «Come il volto pacato e costante nell'uomo è indizio
di mente ben affetta e di probo animo, così cotesta tua egregia
pietà verso Dio, che s'appalesa ne' tuoi scritti, ci obbliga a fare insigne
stima di te, d'ogni senso dell'animo tuo, e della eccellente dottrina[477]».

A Roma Aonio ebbe grand'amici il Mauro d'Arcano e il Berni, e i suoi
versi erano letti con delizia nell'Accademia de' Vignajuoli e in privati banchetti,
siccome quel che, nel 1531, diede il Musettola traduttor di Lucrezio,
dove non si bevve altro vino che il raccolto a Napoli dalla vigna del Pontano.

Tornato a Siena, il Paleario sperò esservi fatto professore, ma fu contrariato.
Ebbe acerbe contese con uno ch'egli intitola Maco Blaterone,
contro del quale pur si avventò Pietro Aretino. Aonio risedeva a Ceciniano
e a Colle, ove di trentaquattro anni sposò Maria Guidotti con seicento
fiorini di dote: e n'ebbe due figli e due figliuole. Amava disputare sull'anima,
e n'ebbe parole con alcuni filosofi, venuti apposta a trovarlo a
Colle; ma di ciò l'imputarono gli zelanti, cercando avversargli il popolo e il
duca, con quelle arti d'invidia che non rifuggono da infamia veruna. Le
loro macchinazioni, i furenti discorsi, le calunniose imputazioni, l'indignazione,
l'amor proprio, la mortificazione resero il Paleario invelenito
contro i nemici, e le sue corrispondenze[478], massime con Lelio Bellanti e
Pterigi Gallo, svelano cogl'intrighi degli altri anche l'irrequietudine sua.

Tutto ciò può aver esacerbato gli animi e predisposto alle persecuzioni
che gli costarono sì caro. Sentivasi chiamato a qualcosa meglio che insegnar
latino e greco[479]: ricorreva per protezione o difesa al suo arcivescovo
Bandini e al Sadoleto; e viepiù gravato dai mali pubblici, giacchè
i Turchi sbarcarono minacciando Orbetello e Siena, lagnasi d'aver dovuto
lasciar la patria e ogni cosa diletta.


Il Sadoleto s'accorse del trascender d'opinioni del Paleario, e l'ammonì,
ma egli non vi fece mente, e seguitò manifestandole. Singolarmente
levò rumore coll'attaccare un tale ecclesiastico, il quale, assiduo a prostrarsi
davanti a reliquie, non pagava poi i suoi debiti. «Colta dice che,
se mi lascia in vita, più non resterà vestigio di religione in Siena. E
perchè? perchè, domandato qual fosse la prima cosa in cui gli uomini dovessero
cercar la loro salvezza, io risposi, Cristo; domandato qual fosse la
seconda, risposi, Cristo; quale la terza, ed io ancora, Cristo».

Di qui trapela l'idea che è svolta nel Trattato del beneficio della
morte di Cristo, del quale parlammo nel discorso XIX. Colà vedemmo
quanto interesse eccitasse quel libro, che dapprima fu tenuto opera di
pietà, e ristampato con altre devote, siccome nell'edizione posta all'Indice
da Sisto V, col titolo: «Trattato utilissimo del Benefizio di Cristo, con
li misteri del rosario, con l'indulgenza in fine di papa Adriano VI alle
corone dei grani benedetti». Noi l'abbiamo analizzato, e dicemmo che
l'autore ne rimase ignoto, perciò fu attribuito a diversi; al Valdes, dal
quale in fatto son copiate moltissime parti: al cardinal Contarini, al Flaminio,
ad altri. Il cardinal Morone confessa averlo ammirato e diffuso e nel processo
di lui, un Domenicano dice averlo veduto manuscritto a Verona, mandatovi
a un canonico Pellegrini, che lo diede al vescovo, il quale, giudicandolo
cosa buona, lo passò a lui: ma egli vi scoperse il marcio, e si
dolse di vederlo, poco dopo, stampato e diffuso.

Pietro Paolo Vergerio, nel commentar l'Indice de' libri proibiti fatto da
monsignor Della Casa, dice che molti pensano non esservi stato all'età nostra,
almen in italiano, alcuno scritto così soave, così pio, così semplice, e così
adatto a istruir anche i più rozzi e deboli, massime sull'articolo della giustificazione.
E soggiunge: «Ma ci è ancora da dire di questo Benefizio di
Cristo. È un certo frate, che non lo vuole a patto alcuno: e con speranza
di aver un benefizio dal papa, ha fatto una invettiva contro quel (benefizio)
di Cristo crocifisso. È stato poi un altro buon ingegno e spirito
che lo ha tolto a difendere, ed ha composto un dolce libro, e l'ha dato
nelle mani di un cardinale, il quale ha fama di aver lume di conoscere
gli errori della Chiesa e gustar la dolcezza dell'Evangelo; certo egli ha di
molte virtù eccellenti. Ma mi risolvo che (se questo cardinale non lascia
adesso venir fuori la difensione che egli ha in mano di quel buon libro,
e se non si scopre a dire ch'egli sia buono) la fama sia falsa, e che non
sia in lui quello spirito che molti hanno creduto. Egli suol dire che bisogna
esser prudente, ed aspettar l'occasione e il tempo opportuno. È ben
detto, ma non sarà occasione e tempo opportuno adesso, che in tanti modi
tanta gente cerca di estinguer e sepellire il benefizio e la gloria di Cristo?
Quando si vorrà egli dichiarare e farsi conoscere per suo soldato, se nol
fa adesso che il suo Cristo è tanto combattuto, travagliato, afflitto? Orsù,

starem a vedere cosa farà questo cardinale. Dio gli doni ardire, e sarebbe
ben tempo ch'egli si avesse a dichiarare con tutta la sua scola.

«Aggiungo di questo libretto che sono due persone, le quali vi hanno
posto mano; una l'ha cominciato, l'altra finito ed espolito, e tutte due sono
in Italia, e molto conosciute e carezzate dai primi membri e ministri di
Roma, e il libro loro è condannato per eretico. Staremo anche a vedere se
essi potranno sofferire, e divorar questa ingiuria che è fatta sulla faccia del
Padre loro celeste, o se pur la vorranno dissimular e godersi le comodità e
delizie delle chieriche loro».

Da retore e sofista, il Vergerio vuol confondere il titolo del libro col benefizio
di Cristo, quasi sia questo dai censori condannato. Poi stringe: «Or
di questo libro, ascoltate; o è buono, o è tristo. Se è buono, perchè averlo
condannato? Se è tristo, perchè ne hanno prima lasciati vender quaranta
mila, che tanti io so che, da sei anni in qua, ne sono stampati e venduti
in Venezia sola? perchè hanno lasciato andar attorno tanta quantità di
tossico di anime, secondo loro?

«Questa è gran cosa; dove costoro, essendone tanto pregati e sgridati
dovrebbero ogni anno diventare più umili, più riconoscere gli errori, le
superstizioni, le tenebre nelle quali hanno voluto tener soffocata la povera
gente, e mitigarla, e farsela benevola, e compiacerla dove va la gloria di
Dio, vedendo che ella desidera tanto di stare con la dottrina dell'evangelo,
si hanno deliberato di voler insuperbire ogni giorno più, e di voler tenere
bassi e tirannizzar i poveri popoli, e ascondere ogni cosetta che potesse
dar loro luce alcuna della salute. Chi non sa che i popoli si faranno beffe
delle indulgenze, de' giubilei, e di tutti l'altre invenzioni e pensate d'uomini,
con le quali un tempo di lungo si è dato ad intender che si potesse
avere la remissione de' peccati, quando avranno avuto la grazia di poter
con viva fede conoscere il gran benefizio che ha fatto loro il celeste Padre,
dando il figliuolo diletto a spander il sangue e morir sulla croce».

Quei due che posero mano all'opera secondo l'asserzione del Vergerio,
si supposero il Flaminio il Paleario: e' soggiunge che il cardinale Polo
ne procurò la difusione d'accordo col Flaminio, col Priuli ed altri di quella
scuola, e lo mandarono a un librajo eretico o sospetto, che ne vendesse più
copie che poteva, o il donasse, ch'essi rimborserebbero.

Il frate oppositore, a cui accenna il Vergerio, è Ambrogio Caterino, più
volte da noi mentovato, e che, fra innumerevoli scritti polemici, stampò un
«Compendio di errori ed inganni luterani, contenuti in un libretto senza
nome dell'autore, intitolato, Trattato utilissimo del beneficio di Cristo
crocifisso (Roma 1544)». È unito alla Resoluzione sommaria contro il sommario
della Scrittura, traduzione di Melanctone.

Da Antonio Caracciolo, nella vita manoscritta di Paolo IV raccogliamo
che a Treviso fu trovato «un pedante chiamato messer Angelo» che era

stato a Venezia; da Zurigo mandava i pestiferi libri del Benefizio di Cristo,
ch'egli dice composti da un Benedettino di San Severino, siciliano discepolo
del Valdes; e che fosse riveduto dal Flaminio, «anch'egli gravemente
infetto».

All'autorità del Caracciolo si adagia il Ranke, il quale non sa indursi ad
attribuir quell'opuscolo al Paleario, come neppur noi possiamo persuadercene.
Nel processo del Morone, varj interrogati su questo libro rispondono
ignorarne l'autore. Un librajo veneto che ne spacciò molte copie, dice:
«Mi non ve so dir chi l'abbi composto, nè da che banda sia venuto... So
che si vendeva per tutta Italia, e che si leggeva passim da tutti i cattolici».
Esso Morone assevera che allora se ne conosceva benissimo l'autore. Un
testimonio risponde: «Intesi dire, non so da chi, che l'autore era stato un
monaco benedettino nero, amico del Valdesio, il qual monaco non conosco
nè per nome nè altro; che di poi il Flaminio l'avea riveduto e rassettato
a suo modo, e dato alla stampa». Nel processo del Carnesecchi si dà
esplicitamente come opera di un frà Benedetto da Mantova benedettino,
che lo lavorò appiedi dell'Etna, e che poi lo fece forbire dal Flaminio.
Malgrado ciò, io propendo a crederlo traduzione, parendo da una parte
dissimile dai lavori congeneri d'Italiani, dall'altra sentendovi tanto sapor
toscano. Certo è più semplice che il Paleario non costumi nelle scritture
sue, le quali del resto son tutte in latino; eppure al Paleario lo
farebbero attribuire il professare egli aperta la dottrina del Cristo satisfatore
quale sta nel libretto, e la difesa che fece di se stesso[480].

Perocchè gli scritti e le sue opinioni aveangli suscitato molti nemici, a capo
dei quali Ottone Melio Colta sunnominato, che forse è anagramma di Orlando
Marescotti: da trecento accusatori presentaronsi; dodici si offersero a testimoniar
contro di lui, che davanti al senato di Siena si difese con una pomposa
arringa latina, tutta retorica[481]. Ma in questa, non che scagionarsi, confermerebbe
le accuse: dice che, per aver denunziati due mostri di religione,
procacciossi la nimicizia di tutti i cucullati, i quali come porci s'avventano su
chi uno toccò. «Io aveva discorso della repubblica designata avanti i principj
del mondo e stabilita da Dio, della quale duce, autore, moderatore unico è
Cristo; della legge abrogata, del gravissimo giogo della servitù discorremmo
quel solo che ci permetteano questi miseri tempi, quando non è senza
pericolo il palesare ciò che si desidera. V'ha uomini acerbi, duri, colpevoli,
appo i quali neppur il Padre e Cristo autore della salute può lodarsi appieno;
e mi fu dato accusa d'avere SCRITTO IN QUEST'ANNO un trattato in
lingua toscana, mostrando quanti benefizj ci derivassero dalla sua morte.
E dicevo che Esso, in cui risiede la divinità (in quo divinitas inesset),
avendo profusa la vita tanto amorosamente per salute nostra, non dovevamo
dubitare della volontà celeste, ma riprometterci ogni tranquillità e
quiete: affermavo con autorità antichissime e certissime che erano terminati

i mali, cancellata ogni macchia a quelli che, rivolti coll'animo a Cristo
Crocifisso, si affidassero alle sue promesse, e ogni speranza appoggiassero in
quell'unico che non inganna. Eppure a quei dodici, non dico uomini, ma
bruti feroci parver così esecrande tali proposizioni, che l'autore reputavano
degno del fuoco. La qual pena, se mi toccasse subire per tale testimonianza,
beato mi reputerei. Perocchè siamo a tempi dove un vero cristiano non può
più morire a suo letto. Ci accusino pure, ci imprigionino, ci torturino, ci
strozzino, ci diano alle belve, tutto sopporteremo, purchè ne derivi il
trionfo della verità. Che se non avessimo speranza nell'intimato Concilio,
ove dai pontefici, da Cesare, dai re son convocati moltissimi da tutte le
genti, dispereremmo che venga una fine di tante perturbazioni; che questo
coltello levato contro chiunque scrive, si strappi di mano a quelli, che anche
per lievissime cagioni voglion ferire crudelmente; dai quali fu arrestato il
santo e integerrimo mio Sadoleto; da' quali ignoranti accusato Bernardino
Ochino, di sì austera e ammirabil vita, non vedendo che voi foste pronti
a difenderlo, stimò bene fuggire, soletto, errante in luoghi lontanissimi
dall'Etruria nostra».

Qui profonde lodi al fuggiasco; poi viene a confutar le accuse. «Dici ch'io
la sento coi teologi germanici. Ma in Germania ve n'ha di eccellenti. Tu
però intendi Ecolampadio, Erasmo, Melantone, Lutero, Pomerano, Bucero
e gli altri sospetti? Nessun teologo nostro fia così stupido da non
capiere che molte cose in essi son lodevolissime, e desunte dai primi
Padri, e dai commenti di Greci e di nostrali non disprezzabili, talchè chi
gli accusa, accusa Origene, il Crisostomo, Cirillo, Ireneo, Ilario, Agostino,
Girolamo. Dei fatti de' Tedeschi non tutto approvo: lodo d'aver suscitato
le buone lettere latine, ridesti gli studj divini che giacevano oscuri; trovato
e stampato libri latini, greci, caldaici, assegnato onorevoli stipendj
ai professori. Seguirono poi discordie intestine, sommosse di popoli,
guerre, che per la carità fraterna a me pure recarono immenso dolore.
Chi non loda quelli, e non disapprova questi effetti?»

Insomma egli professa di non assentire agli eretici di Germania, ma
reclama il diritto di trar le proprie credenze da antichi documenti, dalla
Scrittura, dai Padri: e senza confessarsene autore, sostiene le medesime
dottrine del libretto. Eppure non troviamo gliene derivasse altro inconveniente
che d'essere mandato via da Siena. Allora passò a Lucca, con commendatizie
del Sadoleto e del Bembo, che gli insinuavano d'usare prudenza.
Ivi nel 1546 ottenne cattedra d'eloquenza e missioni pubbliche, e dovea recitare
ogni anno due discorsi in grandi occasioni. Li possediamo, e son mera
retorica, donde non trapelano dissensi religiosi. Ammirato prima, dappoi
a concorso gli fu preferito il Bandinelli: del che irato egli partì, dopo dieci
anni di dimora.

Come attaccato alla parte imperiale, sperò star meglio a Milano, e alla morte

del Majoragio ebbe invito da quel senato a succedergli professore d'eloquenza.
V'arrivò il 17 ottobre 1555, ed a' suoi figli descrisse la cortese accoglienza,
e come recitasse la prima orazione ai 29 nella chiesa di Santa Maria
della Scala, presenti il senato, il governatore, i pretori, il collegio de' giurisperiti
e filosofi, e molto popolo. Al domani fu accompagnato al ginnasio dai
principali senatori; ma esorta i figliuoli a studiare, perchè egli non trovasi
altri mezzi, nè il suo soldo è pur sufficiente per lui solo. In fatti troviamo
un ricorso ch'egli volse ai decurioni milanesi, mostrando come vivesse modestissimo
con una fante, mentre avea lasciato il paese natale e un buono
stipendio per amor di questa città. La quale, atteso la sua gran dottrina, il
vantaggio che ne veniva a' giovani e l'onore alla città stessa, nell'aprile 1558
gli concedeva un assegno bastante per sei persone. Ebbe incarico di recitare
un'altra orazione quando si credea che l'imperatore Ferdinando, Filippo di
Spagna ed Enrico di Francia radunerebbonsi a Milano per conciliar la pace;
dove loda questa, e spera nel Concilio e nel convegno col papa. Anche lettere
dirigeva ai regnanti, con grandi encomj agli imperatori austriaci, e
speranza ch'essi conserverebbero la pace, e osteggerebbero i Turchi.

A Milano rimase sette anni, e fra altri diede per tema a due suoi allievi
di combattere e difendere la legge agraria. Abbiamo a stampa la tesi colla
traccia data da lui, e le due declamazioni di Lodovico da Rho e di Carlo
Sauli, uno che fa da Tiberio Gracco, l'altro da Marco Ottavio (Milano
1567). Scrisse pure un'orazione contro Lucio Murena, che l'Olivet dice non
distinguersi dal latino di Cicerone.

Tutti i suoi scritti sono latini, diretti ad introdur il gusto classico, e
perciò intinti del paganesimo dominante nelle scuole: e fin nell'epitafio
di sua moglie mescola Cristo coi Campi Elisi[482]. Ma in tutte quelle scritture
noi cercammo invano lo svolgersi del suo spirito nelle nuove idee,
nè cosa che accenni a suoi legami co' Protestanti. Ben sappiamo che scrisse
l'Actio in pontifices romanos et eorum asseclas nel 1542, quando trattavasi
di raccorre il Concilio di Trento, non pubblicata che ventisei anni dopo
la sua morte e cinquanta dopo scritta.

«Replicate mie lettere degli anni passati agli Svizzeri e ai Tedeschi
(dic'egli in questa press'a poco) palesarono le mie speranze e i sentimenti
e disegni miei. Dio, padre di Nostro Signor Gesù Cristo, m'è testimonio
ch'io desiderai da molto tempo che i principi cristiani presedessero a radunanza
di persone di gran pietà e dottrina, innanzi alle quali potessi
render la mia santa testimonianza, pronto anche a spargere il sangue per
Gesù Cristo. Ma vedevo essi principi occupati in altro: e sentendo avvicinarsi
la fine mia, scrissi la mia testimonianza e l'atto d'accusa contro i
papi, affinchè, se la morte mi sopraggiunge, potesse giovar a' miei fratelli.
Depongo questo scritto nelle mani d'uomini santi e fedeli, che lo
conservino finchè si raduni un Concilio veramente generale, libero, sacro,

solenne, pel quale io supplico il padre del Nostro Signor Gesù Cristo.
Ma finchè ciò non s'avveri non venga pubblicato.

«Se quel giorno sospirato risplenderà, che per la pubblica pace e per la
concordia della Chiesa, i popoli obbedienti al vangelo possano unirsi,
potranno ottener dall'imperatore, dai re e principi cristiani di obbligar
seriamente il papa ad un concilio, ove possano tenersi pubblici e liberi
convegni di persone d'ogni nazione cristiana, e tutte possano parlare liberamente
per mezzo dei loro oratori, in presenza dei grandi e dei legati
delle città. Se in quelle adunanze sarà stabilita equità di giudizj, e colla
sola parola di Dio si toglieranno gli abusi, rimarranno levate le controversie
religiose, sanate le chiese in modo che tutte formino un solo corpo:
allora, ma solo allora, o miei depositarj, consegnerete questo scritto
tal quale ai rappresentanti delle chiese di Svizzera e di Germania, che
sono i difensori del santo vangelo; lo presenterete al Concilio generale
libero, sacro, solenne, qual testimonianza d'un uomo pio, il quale morendo
non avea ragione di mentire a Cristo. Questa testimonianza e l'atto
d'accusa saran da voi lanciati colà come un fulmine, che abbatterà l'anticristo.
Fratelli, ve ne supplico, non gli lasciate lungo tempo a rispondere:
quell'iniquo dev'essere confuso di botto, in mezzo al Concilio, in
presenza de' grandi principi. Allora leggete e rileggete la mia testimonianza
coll'atto d'accusa; fate sia diligentemente discussa ed esaminata,
e così la Chiesa di Dio sarà purgata».

Segue esponendo venti testimonianze, ognuna delle quali è la professione
d'un dogma protestante, e l'ultima un'invettiva contro i traviamenti dei
prelati.

Comincia la requisitoria dal descrivere i patimenti a cui va incontro chi
si stacca dalla patria, dalla famiglia, dalle care consuetudini per voler professare
il vangelo. Poi svolge i punti d'accusa suddetti. Quel che maggiore
impaccio gli reca è l'antichità della tradizione di molte verità cattoliche.
Ma egli pretende che già al tempo degli apostoli coi veri credenti ne vivessero
de' falsi, che oscuravano la luce portata da Cristo, e da quelli vennero
i dogmi repugnanti al vangelo, e le cerimonie, che poco a poco ci allontanano
da Cristo, e gli innumerevoli precetti contro cui aveano tonato Pietro e
Paolo, il purgatorio, le preghiere ai santi. Il lavoro è ben lontano dallo
stile artificiosamente colto, che il Paleario adopera altrove, ed egli stesso
ne fa professione[483].

Altre lettere scrisse agli eresiarchi d'allora; e nel 1566 erano portate e
riportate da Bartolomeo Orello. In una «a Lutero, Melancton, Calvino,
Butzer, e a tutti gli Svizzeri e Germani, che invocano Gesù Cristo», dissuade
dall'accettare la convocazione del Concilio, qual era fatta, ma che la riformassero;
e li mette in sospetto della gran premura che n'ha il papa. Pontifex
qui, id ætatis, non satis firma est valetudine, ne nocturnum quidem

tempus sibi ad quietem relinquit; magnam copiam consultorum habet,
quibuscum ad multam noctem sermonem producit; interdum autem jurisperitos,
aut usu rerum probatos, aut astutos homines, addite autem si
vultis improbos, consulit... advocat, orat atque obsecrat ut in communem
curam incumbant[484]. Udito l'arresto del Carnesecchi, pensò garantire dall'Inquisizione
la sua Accusa contro i papi, e col mezzo dell'Orello ne informò
Teodoro Zuinger medico di Basilea; questi lo ringrazia della confidenza,
loda la sua volontà di giovar alla causa di Dio, ma dice sarebbe
meglio affidata l'opera a qualche maestro in divinità, come Sulcer o Coccejo,
nelle cui mani starebbe sicurissima.

L'Aonio scrisse poi al senato di Milano come fosse accusato dal padre
inquisitore a titolo d'un'orazione latina, scritta trentacinque anni fa; per
questa vedeasi molestato, e costretto separarsi dai giovani, ad istruir
i quali era stato chiamato di Toscana. Ora pressato dall'inquisitore con
nuove lettere, di presentarsi a Roma, risponde trovarsi sotto gli ordini
del senato, nè poter di sè disporre senza consenso di quello. Benchè vecchio
e di debole salute, non ricusa il lungo viaggio, ma non ha denari da
farlo e da spegnere prima i debiti contratti, nè da viver a Roma tanto,
che abbia dissipata l'ingiusta accusa.

Non sappiamo se il senato milanese gli concedesse la domanda; fatto è
che egli dimorò a Faenza, la qual pure era città papale. Ma nel 1566, pontificando
Pio V, frate Angelo di Cremona inquisitore andò arrestar il Paleario,
e lo trasse a Roma e nel carcere di Tordinona. Le accuse riduceansi a
quattro: che negasse il purgatorio; che disapprovasse il seppellir nelle
chiese, preferendo si facesse fuor delle mura; che ponesse in baja il vivere
e le foggie monastiche; che attribuisse la giustificazione alla sola fede nella
misericordia di Dio, il quale perdona pei meriti di Cristo.

Il Laderchi dà come sua principale incolpazione l'aver pubblicato un
libro, dove avea finamente stillato il veleno ereticale: veleno in lui talmente
connaturato, che l'avea ripetuto in un'arringa scritta ai padri della
senese repubblica; e soggiunge dicesse ai cardinali del Santo Uffizio:
«Poichè le vostre eminenze han contro di me tante buone ragioni, non
fa mestieri che prendano, o che diano a me più lungo fastidio. Io son
fermo di operar secondo vuole san Paolo: Cristo ha sofferto per noi, lasciandoci
un esempio da seguire: non avea fatto male, non si trovò
frode nelle sue labbra; ingiuriato non rispose, soffrendo non minacciò,
ma affidò se stesso a Colui che giudica giustamente. Procedete dunque
nel giudizio, proferite la sentenza contro di Aonio, e date così soddisfazione
a' suoi avversarj, e adempimento al vostro incarico».

Dopo lungo carcere fu condannato ad essere strozzato ed arso.

È vero che in morte si pentì? Dai ricordi spettanti alla Compagnia
della Misericordia di san Giovanni Decollato de' Fiorentini di Roma si

trasse un'annotazione di quelli che assistettero a' suoi estremi momenti, e che
ne narrano il pentimento, e come «confesso e pentito chiedesse perdono al
Signore, alla sua gloriosa madre, e a tutta la corte del cielo, volendo morire
da buon cristiano, e credendo tutto quel che crede la santa Romana Chiesa,
e così fu morto e bruciato l'8 luglio 1570»[485].

Eppure negli ultimi giorni scriveva a' suoi: «Consorte mia carissima;
Non vorrei che tu pigliassi dispiacere del mio piacere, nè a male
il mio bene. È venuta l'ora ch'io passi di questa vita al mio signore e
padre Dio. Io vi vo tanto allegramente quanto alle nozze del figlio del
gran re, del che ho sempre pregato il mio Signore che per sua bontà e
liberalità infinita mi conceda. Sicchè, la mia consorte dilettissima, confortatevi
della volontà di Dio e del mio contento, ed attendete alla famigliola
sbigottita che resterà, di allevarla e custodirla nel timor di Dio, ed
esserle madre e padre. Io era già di settant'anni, vecchio e disutile:
bisogna che i figli colla virtù e col sudore si sforzino a vivere onoratamente.
Il Padre e il nostro signor Gesù Cristo sia collo spirito nostro.


«Di Roma il dì III luglio 1570.



«Tuo marito Aonio Paleario».


«Lampridio e Fedro figliuoli dilettissimi; Questi miei signori, cortesissimi
insino all'ultimo, non mancano adesso della loro cortesia, e mi permettono
ch'io vi scriva. Piace a Dio di chiamarmi a sè per questo mezzo
che voi intenderete, che vi parerà aspro ed amaro; ma se il considerate
bene, essendo di mia somma contentezza e piacere per conformarmi alla
volontà di Dio, vi avrete anche voi a contentare. La virtù e diligenza vi
lascio in patrimonio, e quelle poche facoltà che avete. Non vi lascio debito;
molti chiedono alle volte e devono dare. Voi foste emancipati più
di diciott'anni fa, non siete tenuti a miei debiti. Quando vi fossero
chiesti, ricorrete a S. E. il duca, che non vi lascierà far torto. Diedi a
Lampridio il conto di dare e avere. Ci sono la dote di vostra madre, e di
collocar, come Dio vi darà la grazia sua, la vostra sorellina; salutate
Aspasia e suor Aonilla mie care figliuole dilettissime nel Signore. L'ora
mia si avvicina. Lo spirito di Dio vi consoli e vi conservi nella sua grazia.


«Vostro padre, Aonio Paleario»[486].


In queste lettere non è ombra di pentimento; e l'inesorabile continuator
del Baronio, scrive: «Quando si vide che questo figlio di Belial rimaneva
ostinato, nè si poteva per alcun mezzo ricondur dalle tenebre dell'errore
alla luce della verità, fu meritamente consegnato alle fiamme, affinchè,
dopo aver qui sofferto momentanei tormenti, si trovasse nel fuoco
eterno».

Le sue opere furono raccolte dai molti amici che ebbe[487], e vennero più
volte ristampate fuori, come esempio agli uni di bella latinità, agli altri di
molta cognizione delle sacre scritture e di integra fede e zelo pacato.


Era stato amico del Paleario Latino Latini di Viterbo (1513-93) dotto
giureconsulto, uno dei trentacinque incaricati di correggere il digesto del
diritto canonico. Quando Antonio cambiò il nome in Aonio, parve a costui
lo il facesse per eliminare il t che ha forma di croce; e su questo, che al
più poteva esser oggetto d'una celia, fece un epigramma feroce allorchè
fu bruciato:


Musis amicus factus olim Antonius


Crucem putavit nomine


Si ferret ingens se patraturum scelus


Nullo abluendum flumine;


Velut profana tinctus unda, vatibus


Probrum futurum se ratus,


Aonius ergo fit repente, atque ambulat


Novo superbus nomine.


Nescitque cano, lustra post decem, miser


Ætate confectum, gravem


Crucemque, laqueumque simul, et rogum horridum


Tandem repositum regia


In urbe, tanti sceleris ut pœnas luat


Reputatus ut sacer cinis.





Medichiamolo con un altro epigramma a sua lode, dettato da Giovanni
Matteo Toscano, scolaro di lui, il quale molte poesie ne inserì nel Peplus
Italiæ, sive Carmina illustrium poetarum italorum (Parigi 1577).


Aonio Aonides grajos prompsere lepores


Et quascumque vetus protulit Hellas opes.


Aonio Latiæ tinxerunt melle Camœnæ


Verba ligata modis, verba soluta modis.


Quæ nec longa dies, nec (quæ scelerata cremasti


Aonii corpus) perdere flamma potest.





Le opinioni protestanti cercarono ravvivarsi in Toscana verso il 1840, e
n'erano principali apostoli Pietro e Luigi Guicciardini, che perciò ebbero
qualche disturbo, mansueto però come si soleva in que' tempi. A Colle,
ove il Paleario tenea possessi, trovarono essi, e misero in onore una lapide
che diceva Aonia Aganippe, e la immaginarono posta da lui stesso a una
fonte, della quale favella in lettera a Pterigi Gallo, e intendeano onorar
così «l'illustre ed infelice poeta, filosofo letterato e martire della fede».

Come tale fu ammirato e rionorato a' dì nostri, massime da Tedeschi e
Inglesi: se non che dicono differisse dagli altri Protestanti in quanto
considerava il matrimonio come sacramento, e credeva illecito il prestar
giuramento in giudizio per qualsifosse caso.






DISCORSO XXXVII.


ERETICI DI LUCCA.

Il volgersi della critica alle cose sacre traeva a rigori anche l'aristocratica
Lucca. Non meno religiosa delle sorelle, essa graziosissima città
nel secolo XIII contava cinquantotto chiese, e cinquecenventisei nella
molto diffusa diocesi. Al par degli altri Comuni italiani, avea fatto statuti
contro gli eretici e i Patarini[488]: poi nel 1525 proibito i libri di Lutero e
de' Luterani, obbligo a chi ne possedesse di consegnarli. Ma molti proseliti
v'aveano fatto Pietro Martire, l'Ochino, Aonio Paleario, che vi stettero
predicatori e professori. L'aristocrazia dominante o non se n'avvedea, o taceasi
per non invelenire gli umori quand'erano ancor recenti la sollevazione
democratica degli Straccioni e i tentativi parricidi di messer Pietro Fatinelli[489],
e quando dovea tremare delle mal dissimulate ambizioni di Cosimo
di Toscana. In nessun luogo trovammo accennato che si divisasse tener il
Concilio a Lucca; ma fra le carte medicee dell'archivio di Firenze[490] ci
occorse una nota del 1545, che annovera i motivi per cui i Lucchesi declinavano
quest'onore ed erano:

1º perchè sariano costretti a gravi spese onde premunirsi da pericoli;
2º perchè ne resterebbe disturbata la mercatanzia sopra cui vivono; 3º che
avendo appena da viver per tre mesi, troppo occorrerebbe fare venire per
tanta gente; 4º che difficilmente si troverebbero alloggi; 5º che i prelati
non avendo donne, non sarebbero veduti molto volentieri; 6º che il paese
non gradirebbe tale convegno, e però ne seguirebbero maledizioni anzichè
benedizioni.

Nel settembre 1541 Carlo V, reduce dalla dieta di Ratisbona ed avviato
alla famosa spedizione di Algeri, invitò Paolo III a venir a Lucca per concertarsi
sul Concilio. Il papa vi andò con sedici cardinali, ventiquattro
prelati, gli ambasciadori del re de' Romani e di Francia, Portogallo, Firenze,
Ferrara; l'ammiraglio de' cavalieri di Rodi con diciotto cavalieri;
cencinquanta soldati a cavallo, ducento a piedi. Egli s'affaticò a distorre
Carlo V dalla spedizione, che ognun sa come a male riuscisse e dalle concessioni

che ai Luterani avea dovuto fare a Ratisbona. In quell'incontro
verun disturbo fu recato ai dissidenti che vi dimoravano, tra i quali Pietro
Vermiglio.

L'illustre lucchese Bartolomeo Guidiccioni fu carissimo a Paolo III, che lo
indusse ad accettare impieghi, onorificenze e il cardinalato e varj vescovadi,
fra cui quello di Lucca, che presto rinunziò al nipote Alessandro. Questi,
operosissimo intorno al Concilio di Trento, scrisse assai di materie di diritto,
e quando morì, il papa, che nulla mai intraprendeva senza consultarlo,
disse saria stato il più meritevole di succedergli per virtù, illibatezza, e
scienza. Or egli da Roma nel 1542 scriveva al Governo di quella sua patria:
«Qui è nuova per diverse vie quanto siano moltiplicati i pestiferi errori di
quella condannata setta luterana in la nostra città; li quali, ancorchè paressero
sopiti, si vede che hanno dormito per svegliarsi più gagliardi... Fino
ad ora si è potuto pensare che il male fusse in qualche pedante e donne; ma
intendendosi le conventicole quali si fanno in Santo Agostino, e le dottrine
quali s'insegnano e stampano, e non vedendo fare alcuna provisione da
quelli che governano, o spirituale o temporale, nè ricercare che altri la
facci, non si puol credere altro se non che tutto proceda con volontà e consenso
di chi regge. Onde di nuovo prego le signorie vostre che vi facciano
tal provigione, che renda presto tanto buon odore, quando fetore ha sparso
e sparge il male: e chi cacciasse con autorità della sede apostolica quelli
frati, autori e nutritori già tanto tempo di quelli pestiferi errori, e desse
quel loco a chi facesse frutto bono, e castigasse qualcuno di quella setta,
saria forse salutifero rimedio...

«Intanto pareria che le signorie vostre col loro braccio ordinassero che
il vicario del vescovo facesse incontinente prendere quel Celio (il Curione)
che sta in casa di messer Nicolò Arnollini, il quale dicono aver tradotto
in volgare alcune opere di Martino, per dare quel cibo fino alle semplici
donne de la nostra città, e che ha fatto stampar quei precetti a sua fantasia:
oltrechè e da Venezia e da Ferrara se ne intende di lui pessimo
odore. Così è da far diligenza in quei frati di Sant'Agostino, massime di
ritener quel vicario, il quale s'intende per certo che ha comunicati più
volte molti de' nostri cittadini con darli dottrina che quello debbon fare
in memoria solo della passione di Cristo, non già perchè credino che nell'ostia
vi sia il suo santissimo corpo. E custoditi con diligenza, li potranno
mandare a Roma, o vero avvisare come li tengono ad istanza di sua beatitudine
acciocchè ogni uomo cognosca che le signorie vostre vogliono
cominciare a far qualche dimostrazione, ed essere, come sono stati i
nostri avoli, buoni e cattolici cristiani e obbedienti figli della santa sede
apostolica...

«Questa mattina, da poi la partita dell'ambasciatore, in la congregazione
fatta dalli reverendissimi deputati sopra queste eresie e errori luterani,

dinanzi nostro signore sono state lette otto conclusioni luterane e non cattoliche
di don Costantino priore di Fregonara, le quali sono tanto dispiaciute
a n. s. e alli reverendissimi deputati, che mi hanno commesso che io
scrivi a v. s. che lo faccino incarcerare con darne avviso, o che lo mandino
con quello altro frate di Sant'Agostino. E così le ricerco che vogliano fare e
con diligenza, perchè sarà grande purgazione del mal nome della nostra
città, e mostreranno che tali errori li dispiacciono, e faranno cosa grata a
Dio».

Il senato mandò a scolparsene: insieme comandò che il gonfaloniere e
gli anziani si porgessero più frequenti alle sacre funzioni: consentì l'arresto
d'alcuni sospetti, fra' quali il priore di Fregonara che potè fuggir a tempo,
e l'innominato agostiniano, che fu tratto di carcere da aderenti suoi.

Se credessimo al Beverini, tardo espositore degli Annali Lucchesi, Luiso
Balbani, dimorante per affari a Brusselle, per opera del gran cancelliere Granuela
potè non visto intender un colloquio fra l'imperatore, il nunzio pontifizio
e l'oratore del duca di Toscana, ove lamentavansi che la repubblica di
Lucca fomentasse l'eresia, sicchè converrebbe metterla in dipendenza di
Cosimo, se tosto non si emendasse. Il Balbani sarebbe corso ad annunziarlo
al patrio senato, e i senatori che sentivansi in colpa, sbigottiti fuggirono.

Nessun atto appoggia questa, ch'egli dà come tradizione orale. Pure Pietro
Martire Vermiglio, dirigendo ai fratelli lucchesi l'apologia della propria fuga,
si congratulava che colà i credenti aumentassero. Forse ne esageravano il
numero sì Roma per voglia di piantarvi l'Inquisizione, sì il signor di Firenze
per toglierne pretesto a mettere le mani su quell'ambita repubblica, la quale
pensò ovviare i pericoli con esorbitanti rigori. Il consiglio generale con bando
del 15 maggio 1545. «Dubitando che siano alcuni temerarj, li quali, con
tutto che non abbino alcuna intelligenzia delle scritture sacre nè di sacri
canoni, ardischino di metter bocca nelle cose pertinenti alla religione cristiana,
e di essa ragionar così alla libera come se fussero gran teologi, e
in tali ragionamenti dir qualche parola, o udita da altri simili a loro, o
suggerita dalla loro diabolica persuasione, la qual declina e tiene della
eresia, e legger anche libretti senza nome d'autore, che contengono cose
eretiche e scandalose; donde potrebbe facilmente succedere, che non solo
essi s'avviluppassero in qualche errore, ma vi avviluppassero anche dentro
degli altri», multa siffatti discorsi, ed ai recidivi sin la galera; assolto chi
denunzia altri; i libri d'eretici si consegnino, pena la confisca; non si mantenga
corrispondenza con eretici, e nominatamente coll'Ochino o don Pietro
Martire; tre cittadini siano eletti annualmente per vigilare su tali colpe.
Tutto ciò per altro non concerneva che il futuro, del passato non dovendosi
far ricerca: al che il papa consentì, encomiando lo zelo de' magistrati[491].

Crebbe i sospetti il noto affare di Francesco Burlamacchi. Associando,
come spesso si suole, le aspirazioni liberali politiche alle religiose, aveva egli

meditato resuscitar le cadute repubbliche toscane contro la tirannide di
Cosimo; unendole a quelle di Siena e di Lucca sua patria ancor sopravviventi;
insieme si ritornerebbe la Chiesa alla apostolica povertà togliendo i
beni agli ecclesiastici, e al papa il dominio temporale per restituirlo alla supremazia
dell'Impero. Nominato capo delle cerne del contado e delle ordinanze
della montagna, credea che basterebbero per assalir Pisa e gridarvi
libertà, donde moverebbe sopra Firenze. Non misurando i mezzi al fine,
confidava ne' pochi coi quali aveva accordo, e in quelli che accettavano le
dottrine eterodosse (1546). Ma avutone conoscenza, i senatori stessi che sperava
favorevoli, l'arrestarono e fecero metter al tormento, poi lo consegnarono
a un commissario imperiale che lo tradusse a Milano, dove ebbe
mozza la testa il 14 febbrajo 1548.

Il Burlamacchi nella sua difesa non avea cercato se non dimostrare che
tutto ciò aveva intrapreso per far servigio all'imperatore.

«Interrogato qual beneficio intendesse fare a sua maestà con questa unione,

«Rispose essere che, riuscendogli l'impresa dell'unire Toscana, avea designato
di poi andare o mandare o scrivere all'imperatore, e pregarlo se ne
venisse dalla parte di qua, e che vedesse di riformare la Chiesa dalli molti
abusi che vi sono e ridurla all'unione di molte varietà de opinioni che vi
sono, il che li poteva riuscire poi levarli l'entrata lassandoli goder a quelli
che l'hanno adesso, e dopo la morte loro l'applicasse o al pubblico, o a
sovenzione de' poveri, secondo che li fosse parso meglio, e con questo
avrebbe contentati li Alemanni, e ridottili alla obedienza sua, li quali non
desideravano altro, e avrebbe esortato a pigliare la via di Roma, e coll'ajuto
de' detti Alemanni e della Toscana, a farsi imperadore de' Romani,
e che questo facilmente si sarebbe riuscito col soprascritto ajuto, e con aver
lì vicino il reame di Napoli e la parte in Roma»[492].

Pensava dunque sveller d'Italia i papi per piantarvi gli imperatori tedeschi.

L'anno 1549 di repente si udì che il Sant'Uffizio, informato esser giunti
a Lucca molti libri luterani, mandava inquisitore il prior dei Domenicani di
San Romano. Sbigottironsi i senatori e il popolo di questo tribunale eccezionale,
e ne mossero richiami a Roma per mezzo del cardinal vescovo, e ottennero
quell'incombenza fosse affidata al vicario vescovile, assistito dal Governo,
senza ingerenze forestiere. Il qual Governo, per mostrarsi zelante, al 24 settembre
di quell'anno rivedea la legge contro gli eretici, confermandola, ed
estendendo le pene a qualunque libro di religione non sottoscritto dal vicario
del vescovo; ognuno sia obbligato confessarsi e comunicarsi; in quaresima
non si macelli, nè si spacci carne se non di capretto, vitello o castrato;
niuno tenga a servizio persone uscite di convento; a tutto mettendo comminatorie,
e provocando a spioneggi. Pure il nuovo vescovo Alessandro
Guidiccioni ebbe frequenti contrasti di giurisdizione, dietro ai quali vennero
lamenti di negligenza nel vegliare sugli eretici, del lasciar crescere questi

al segno, che solo il braccio apostolico basterebbe a sradicarli: l'imperatore
stesso ne mosse rimproveri; il Sant'Uffizio a Roma ne' suoi processi trovava
continuamente avviluppati alcuni lucchesi e in corrispondenza coi fuorusciti,
talchè di nuovo venne istituita l'Inquisizione. E i senatori mandarono
Jacopo Arnolfini al papa per assicurarlo sulla sincerità di credenze del Governo,
e promettere veglierebbero e punirebbero l'eresia, senza sconcertar
la repubblica con quella inusata autorità[493].

In fatto riuscirono a rimuover il pericolo; ma per estirpare l'infausto seme
si istituì nel 1545 l'uffizio di religione che vigilasse sopra le novità di fede,
e ne esistono gli atti nell'archivio lucchese; come sui costumi fu costituito
un uffizio dell'onestà e uno della bestemmia che procedette anche contro i
giocatori.

D'ordine del Sant'Uffizio, il vescovo pubblicò un editto, invitando tutti
i fedeli traviati a confessar fra tre mesi i loro errori, davanti a testimonj,
impetrandone piena assoluzione: trascorso quel tempo, si procederebbe
contro i contumaci coll'autorità apostolica, cioè con tribunale
eccezionale. Spiaceva come indecoroso quel solenne perdono: spiaceva
quella procedura eccezionale, e parea che il breve del Sant'Uffizio esagerasse
l'estensione dell'eresia, mentre le dava tanta pubblicità; lo perchè
Paolo IV sospese l'editto, commettendo al vescovo di udir in secreto le confessioni
(1555). Ma a quel movimento, forse perchè si temesse veder ridotte
ad effetto quelle che fin allora non erano state che minaccie, molti cittadini
fuoruscirono, tra cui Filippo Rustici che a Ginevra tradusse la Bibbia (1562),
Giacomo Spiafame vescovo di Nevers; il dottor Nicolao Liena, molto adoprato
ne' pubblici affari; Pietro Perna, che posta tipografia a Basilea, moltiplicò
edizioni principalmente di Riformati, avendo a correttore Mino Celsi
senese; il medico Simon Simoni. Anche intiere famiglie sciamarono, come
i Liena, gli Jova, i Trenta, i Bulbani, i Calandrini, i Cattani, i Minutoli,
i Buonvisi, i Burlamacchi, i Diodati, gli Sbarra, i Saladini, i Cenami, che
poi diedero alla Svizzera utili cittadini, e alla repubblica letteraria personaggi
illustri[494].

Questi profughi erano stati condannati per eretici e confiscatine i beni,
ma ciò piuttosto per mostra, attesochè erasi lasciato ad essi il tempo di
metter al coperto le sostanze. Spirato il termine assegnato al ritrattarsi,
Paolo IV aveva invocato il braccio secolare affinchè i renitenti fossero tradotti
al Sant'Uffizio, e in fatto tre cittadini vennero arrestati. I senatori imputarono
di queste durezze il loro vescovo, che disgustato da contrasti giurisdizionali,
coglieva ogni occasione di fare sfigurar la sua patria. Contro
sei profughi fu eretto processo a Roma, e arse le loro effigie; e il Governo
lucchese s'affrettò a dichiararli ribelli e staggirne i beni, prima che vi mettesse
mano l'Inquisizione. Michele Diodati, citato a Roma dall'Inquisizione, rinunziò
al posto d'anziano por andar subito a scagionarsi, ma non vi riuscì

che dopo due anni. Nel 1558 si proibiva ogni colloquio o corrispondenza
colle persone dichiarate eretiche, o contumaci alle chiamate del
Sant'Uffizio.

Il senato lucchese accettò i decreti del Concilio di Trento, e la bolla sulla
stampa: obbligò gli albergatori a dar nota di tutti i forestieri sospetti di male
dottrine: escluse dagli uffizj i discendenti fin al secondo grado di quelli dichiarati
eretici: col che meritò che Pio V mandasse il principe Colonna a presentar
alla repubblica la rosa d'oro benedetta, che suol darsi a gran principi in
segno d'affetto. Troppo premeva ai Lucchesi di mostrarsi cattolici zelanti,
attesochè Cosimo, ambendo annetterseli sudditi, li denunziava come marci
d'eresia: onde, quanti erano domandati dal Sant'Uffizio, consegnavano od
obbligavano a grossa malleveria di presentarsi. Di tempo in tempo rinnovavansi
i tentativi di stabilir l'Inquisizione ed era non piccolo studio il rimoverla,
lasciando anche processare magistrati e persone in grande stima.

Un Lorenzo Del Fabbro cospirò anzi per mostrar necessaria l'Inquisizione,
raccogliendo deposizioni d'uomini vulgari. Se n'accorse il Governo, e fattone
processo, il mandò a Roma. Dopo lunghe indagini, il Del Fabbro fu prosciolto,
e il senato, secondando l'odio pubblico, tentò bandirlo col pretesto
che cercasse trasferir fuori di patria l'arte della lana; ma il Sant'Uffizio si
accorse che era un pretesto per vendicarsene, e lo difese.

Pure, qualvolta capitasse alcun inquisitore, era tenuto isolato per modo,
che dovesse presto andarsene: e cercando i Gesuiti di farvisi domandare per
diriger l'educazione de' nobil giovani, il senato dichiarò non potersi simil
gente ricettare senza manifesto pericolo della repubblica.

Nel 1561, ad esortazione de' cardinali inquisitori, si raddoppiò d'oculatezza
al confine sopra i libri proibiti, dando autorità di aprire i plichi e le valigie
provenienti d'oltremonte. Quando Pio IV temette che i molti Lucchesi che
viaggiavano in Isvizzera, nel Brabante e in Francia non ne contraessero
l'infezione, il senato proibì di stabilire dimora in quelle contrade (1562,
20 gennajo); coloro che abitano in Lione devano tutti insieme comunicarsi il
giorno di Pasqua; chi alloggi alcun forestiere, e gli veda far atti o discorsi
meno cattolici, lo denunzii: ai dichiarati eretici dello Stato si proibisce di
fermarsi in Italia, Spagna, Francia, Fiandra, Brabante, «luoghi ne' quali
la nazione nostra suole conversar, abitare e negoziare assai»; e se
«vi siano trovati, chiunque gli ammazzerà guadagni per ciascun di loro,
de' danari del Comune, scudi trecento d'oro; se bandito, rimanga libero;
se no, possa rimetter un altro bandito»[495].

Questo decreto attirò al Comune le lodi di Pio IV e di san Carlo, e fu
proposto ad esempio altrui: ma che non abbia spinto nessuno all'assassinio
ce ne dà speranza l'udire come molti eretici restassero in questa
città, tenessero corrispondenza coi fuorusciti, e ricevessero opere protestanti,
e san Carlo in lettera del 13 dicembre 1563 agli anziani di Lucca,

rammentando i presi provedimenti, diceasi informato che i loro cittadini
e sudditi in Francia, e massime a Lione, faceano alla peggio, e viveano sospesi
circa la fede; lo perchè gli esortava a rinnovar gli ordini, e farli rigorosamente
osservare.

In effetto a Lione, per maneggiarsi nelle turbolenze religiose, erano venuti
da Ginevra molti profughi lucchesi, e mossero rumor grande di tali decreti,
appellandosi alla protezione regia sotto cui viveano: laonde la regina
Caterina e Carlo IX si dolsero colla republica dell'ingiustizia di quegli
atti, e mandavano al governator di Lione che non lasciasse far loro violenze.
Il senato scrisse giustificazioni alla Corte ed ai senati di Ginevra
e di Berna; al che Caterina replicò non aver volulo impedire il corso
della giustizia, nè dato quelle lettere se non per le importunità de' religionarj,
che aveano esposto le cose in aspetto differente. Ne presero ardire
i signori lucchesi, e una riformagione del 1570 contiene i nomi di nuovi
banditi, che sono Giofredo di Bartolomeo Cenami, Nicola Franciotti, Giuseppe
Cardoni, Salvatore dell'Orafo, Antonio fratello di Michelangelo Liena, Gaspare
e Flaminia Cattani, Cesare di Vincenzo Mei, Benedetto di Filippo
Calandrini, Michele di Francesco Burlamacchi, Giuseppe Jova, Lorenzo Alò,
Venturini, Marco di Clemente di Rimino. I loro nomi stavano affissi sopra
una tabella pubblica, affinchè niuno ignorasse l'obbligo di evitarne ogni
corrispondenza, e se disobbedissero alla citazione, n'erano confiscati i beni.

Un altro Alessandro Guidiccioni era succeduto all'omonimo, il quale violentemente
procedeva nelle riforme e cozzava col Governo: molestò alcuni
tedeschi acattolici che per commercio erano accasati a Lucca; sparlava contro
l'uffizio sopra la religione, quasi negligente ad adempier le leggi lodate da
Pio IV; e decantava come rimedio necessario l'Inquisizione (1603); e ne
vennero tali urti, che il Governo lo dichiarò nemico della città. Paolo V
parve secondar il vescovo col voler sottrarre al Governo l'esame de' libri
proibiti ed altri uffizj affidatigli dalle leggi encomiate da Pio IV, e trovava
strano che una città, dond'erano pure usciti tanti eretici, ricusasse quel
tribunale, che aveano accettato e Venezia e Genova. Pure il senato riuscì
ancora a quietarlo, promettendo che, appena l'uffizio sulla religione scoprisse
qualche mancanza, ne darebbe avviso all'ordinario perchè vi riparasse.

Ancora nel 1679 il cardinale Giulio Spinola vescovo di Lucca diresse una
lettera alle famiglie lucchesi dimoranti in Ginevra, esortandole a ritornar
nella patria e in seno della Chiesa romana. Francesco Turrettini, professore
di teologia, gli rispose, giustificando l'emigrazione d'un secolo prima.
«Possiamo assicurarla (diceva egli) che, se si trattasse di qualsivoglia
altra cosa, ci avrebbe trovati prontissimi ad ascoltarla, ma in un punto così
importante, che tocca la coscienza la quale da Dio solo dipende, non troverà
strano che, essendo pienamente persuasi della verità che professiamo,
non possiamo porger orecchio ad abbandonarla per qualunque considerazione»:

avrebbero essi voluto tener segreta tal pratica, ma poichè erane
corsa voce, e che essi propendessero a cambiar fede, trovavansi costretti a
darvi pubblicità. Sono firmati F. Turrettini, B. Calandrini. F. Burlamacchi,
G. Diodati, M. Micheli, V. Minutoli[496].

Nel 1713 Clemente XI rimproverava il gonfaloniere e gli anziani lucchesi
perchè avean emanato un ordine contrario alla ecclesiastica giurisdizione
e all'autorità della santa Inquisizione, imponendo stessero a quanto
avea prescritto Paolo V col breve 13 ottobre 1606.

Tra i fuggiti indicammo Simone Simoni. Nacque non a Lucca, ma a Vagli
nella Garfagnana, attese alla medicina, e abbracciate le opinioni calviniche,
si stanziò a Ginevra verso il 1565, e carezzato come sogliono i fuorusciti,
ebbe incarico d'insegnar pubblicamente. Però, al pari d'altri italiani, trascese
presto in concetti, che il Beza denunziò come antitrinitarj, e i teologi di colà
anatemizzarono; lo perchè fu due volte imprigionato. Riuscito a fuggire,
ritirossi ad Eidelberga, ivi pure nominato professore, ove il 20 dicembre
del 1568 lesse sopra l'assioma peripatetico Ex nihilo nihil fit: dal qual
canone partendo, sosteneva che anche il Verbo era fatto. Il Beza gli scrisse
rimproveri di siffatte e d'altre proposizioni in questa e nell'opera sull'essenza
di Dio, ove ripudiava la Trinità; e si diceva credesse nel cielo padre,
nella terra madre, e nella forma, cioè nel senso e intelligenza del cielo. In
conseguenza dovette andarsene anche da Eidelberga. Postosi a Lipsia professore
di filosofia, vi ebbe moglie e la protezione dell'elettore Augusto, che
lo nominò suo medico e riformatore dell'Università, ma poco dopo il congedò
anch'esso, fosse per le opinioni, o per le solite invidie, per cui molti
lo combatteano, e nominatamente Jacobo Schegkio. Ridottosi a Praga, da un
gesuita lasciossi convertir al cattolicismo, nel 1581 fece solenne abjura, e
promettea scriver a difesa del vero; allora stette alla Corte di Ferdinando II,
quindi a quella di Stefano Battori in Polonia e di re Sigismondo. Ma gli
emuli non gli cessavano guerra, e nel 1588 Marcello Squarcialupo stampò a
Cracovia Simonis Simonii lucensis, primum romani, tum calvinici,
deinde lutherani, denuo romani, semper autem athei, summa religio;
dov'è appajato all'Aretino; aver insegnato che generatori delle cose sono il
cielo e la terra; che il calor del cielo è quel che ogni cosa intende, prevede,
dispone, e n'adduce in pruova un simbolo da lui stampato a Vilna.

Vantavasi d'avere sillogismi, i quali imbarazzerebbero fin san Paolo;
eppure i Protestanti lo contano come quello che, dopo Melantone, restaurò
la scienza fra essi; altri lo credono calunniato dai nemici, ai quali allude
nel suo libro, Scope con le quali si scopano gli escrementi delle calunnie,
delle bugie, degli errori, 1589. Scrisse molte opere di medicina, fra le
quali una confutazione dell'avvocato Nicolao Buccella chirurgo italiano,
anabattista in Polonia, del quale non abbiam altra notizia se non che
aveva impugnato i precedenti scritti del Simoni.


Fra i discendenti dei Lucchesi profughi si illustrarono Federico Burlamacchi
e il famoso legista Gian Giacomo; Gian Lodovico Calandrini; Giacomo,
Bartolomeo e Francesco Graziano Micheli; Gian Lodovico Saladini. Dai
Turrettini provennero molti uomini rinomati, Benedetto, Francesco, Michele,
Samuele, e principalmente Giovanni Alfonso, che viaggiando per Europa,
si fece ammirare come uno de' luminari della Chiesa riformata, e procurò
conciliare le dissidenti. Della famiglia Minutoli, ornata d'insigni personaggi,
massime di prelati e giureconsulti, era Vincenzo figlio di Paolino
e di Laura Cenami, che fermatosi a Ginevra nel 1594, e professatane la
religione, sposò Susanna figlia di Michele Burlamacchi, e di Clara Calandrini,
donde venne la linea tanto benemerita. Colla quale fioriscono ancora
a Ginevra i Turrettini e i Passavanti[497].

Dei Diodati, oltre Carlo e Alessandro, Giovanni acquistò fama popolare
in grazia della versione della Bibbia, la quale è lodata e conculcata più
del vero, perchè opera di eterodosso. Quanto al valor letterario, io non
vi trovo quella purezza, per cui la Crusca volle or ora annoverarla fra i
testi di lingua. Ha merito di chiarezza, ma per ottenerla aggiunse articoli,
preposizioni, parole, segnandole in corsivo. Ciò lo rende spesso interprete
e parafrasta, anzichè traduttore, nel che alcune volte riesce
felicemente, altre no; tanto più perchè mancava di estesa coltura orientale,
e perchè volle trarre la Bibbia a sensi eterodossi[498]. Alla prima
edizione del 1607 pose brevissime note, che poi crebbe assai in quella
del 1641; ove talora espone le ragioni delle sue interpretazioni, o le diverse.
La più parte son buone; molte volte diverge dal letterale in sensi
mistici e ad intenzioni calviniste.

Come riazione a queste diserzioni lucchesi, accenneremo che nel 1588 un
soldato, perdendo al giuoco, si pose a bestemmiare, ed avventò i dadi contro
un'effigie della Madonna. In quell'atto gli si ruppe il braccio, di che tutti
a gridare al miracolo; e subito cominciar concorso alla devota effigie, a cui
ducencinquanta processioni vennero in mezz'anno, e tanti donativi, che
si potè fabbricare la Madonna de' miracoli.






DISCORSO XXXVIII.


ANTITRINITARJ. I SOCCINI. IL BIANDRATA.

Qui non doveano limitarsi i dissensi; e i nostri, non solo contribuirono ad
estendere altrove la Riforma, ma ne dedussero più rigorose conseguenze, e
alla dottrina antropologica, fondo di tutte le eresie d'Occidente, surrogarono
la cristologica quale in Oriente; al deismo epicureo il deismo razionale.

Lutero, sovvertendo gli ordini e i riti cattolici, e rompendo la tradizione,
aveva mantenuto molti dogmi e la gerarchia e il canone dell'autorità,
pur rendendola servile al potere temporale, giacchè, ripudiata la scomunica,
sol colla spada potea mantenere quell'unità di fede che egli veniva a
spezzare; non fece dunque che diroccare l'ecclesiastica gerarchia, a segno
che più volte si sperò una riconciliazione. Calvino da quest'inerte uffizialità
avventossi alla critica, negando addirittura la Chiesa nel senso mistico, e
facendola sparire in faccia all'individuo, per modo che s'affondasse un abisso
fra la divinità e i supplicanti: ma neppur egli negò tutti i dogmi e la divinità
del Cristo, e ancora la Bibbia come rivelazione pareva il porto contro
i dubbj dell'intelletto e le tempeste del cuore. Furono italiani che compirono
la doppia dissoluzione della disciplina e della gerarchia, col repudiare
le fondamentali verità; e in nome dell'illimitata autorità della ragione
impugnando l'idea stessa, l'ontologia cristiana, sostituendovi il nominalismo
e il sensismo, mascherato di razionalità, e solo temperato da quei
rudimenti o simulacri ideali, che i dotti Gentili aveano salvato dal naufragio
delle verità primitive. Nè credansi gente di stola e di tonaca: ma
giureconsulti e medici, che nella Bibbia non trovando espresso il dogma
della Trinità, lo impugnarono, a guisa degli antichi Ariani negando la
divinità di Cristo, la consustanzialità del Verbo, ed altre invenzioni (diceano)
de' sofisti greci. Qual bisogno avea Dio di far tanti circuiti per salvarci?
un atto della sua volontà, e i nostri peccati erano rimessi. Quanto
all'istruirci, bastavano le dottrine e gli esempj d'un uomo pieno di Spirito
Santo, senza che fosse Dio. Il Cristo è colui che sublimò l'umanità al più
elevato sviluppo religioso.


Forse ne dubitavano l'Ochino ed altri Riformati, e probabilmente la Società
di Vicenza, della quale discorreremo. A questa apparteneva Giovan Valentino
Gentile, figlio del medico Matteo Gentile da Cosenza, che per seguire le
idee nuove era spatriato. Valentino professò a Ginevra, e in un libro dedicato
al re di Polonia diceva: «Trinità è parola che non leggerete mai nella
Santa Scrittura o ne' simboli cattolici, nè quelle parole affatto umane
di ομουσιον, persona, essenza, ipostasi. V'è un Dio uno e solo: egli solo è
αυτοθεος, che nel Cristo suo figlio infonde la propria divinità; Cristo è la
sua immagine: è il simbolo della gloria del Padre; è Dio ma non per se
stesso: così lo Spirito Santo, che è la potenza divina messa in azione. Padre,
Figlio, Spirito Santo son distinti di persona e di essenza e di grado. Calvino
adora una quaternità invece d'una trinità, perocchè insegna che, rimossa
l'ipostasi, rimane sempre la divinità, e che ciascuna persona è veramente
Dio; onde son quattro dei»[499].

Poichè questa pretesa contraddizione della trinità coll'unità, fatta cardine
della dogmatica di Maometto, impiglia le semplici menti, rifletteremo
che la pura unità non è adequata a Dio. Dicendosi uno, domandasi qual
uno, che cosa una? Si risponde: un Dio; ed è già qualcosa più che la semplice
unità; è l'unità con elementi reali, necessarj a un ente vivo e operante;
mentre l'unità è un'astrazione, che ha realtà soltanto nello spirito che la
concepisce; è cosa negativa, morta. Ma Dio non è una astrazione, una generalizzazione,
un teorema dello spirito umano; bensì un Dio vivo e vero, che
esiste per sè e in sè; indipendente, autonomo. Vivere è operare; viver
eternamente è operare eternamente, onde i teologi chiaman Iddio actus purissimus.
L'atto ha per condizioni essenziali un principio, un mezzo, un
fine. Perciò l'unità, come ente attuale, operante in eterno, deve racchiudere i
tre rapporti di principio, mezzo, fine; che sono quelli che la teologia cristiana
chiama Padre, Figliuolo, Spirito Santo. Questi tre rapporti sono indispensabili
onde percepir l'unità come Dio vivo e vero; onde il concetto fondamentale
di Dio trino è essenziale all'idea di Dio uno. Qui non c'è l'assurdo
dell'uno che fa tre; nè l'unità è infirmata, giacchè la trinità non afferma tre
Dei, ma un triplice rapporto interiore nell'essenza intima d'un Dio unico,
in virtù del quale esso è Dio uno, attuale, vivente: è, vorrei dire, il contenuto
vivente della sua unità, senza del quale sarebbe un'astrazione vuota.

Calvino perseguitò d'invettive Valentino Gentile, come uom da nulla, il
quale porge a bevere il fango che attinse alla pozzanghera di Serveto[500], e al
gusto corrotto vuol persuadere sia dolce liquore e buona bevanda. Ma l'antitrinitarismo
diffondeasi per la Svizzera e ne' Grigioni: e a Lione v'avea poeti
che sponeano in versi le dottrine di Valentino. Perchè dunque l'uniformità,
almeno a Ginevra, non fosse compromessa, Calvino stese un formulario che
la Chiesa italiana di colà dovea giurare, contenente la più ortodossa definizione
di quel mistero, e la promessa di non intaccarla direttamente o indirettamente.

Firmaronlo cinque italiani, sette ricusarono, fra cui Andrea
Ossellani, Marco Pizzi e Valentino, il quale però, non disposto a morir
come Serveto, l'accettò poi, ma presto tornò a insegnar le sue fantasie e
diceva: «Confesso che il Dio di Israele, che le sante carte ci propongono
pel solo vero Dio, e che ventosi sofisti negano abbia un figlio, è il padre
di nostro signor Gesù Cristo; e questo, da lui mandato, in quanto è la
parola, è il vero e natural figlio del Santo Dio padre onnipotente»[501].

Calvino il fece buttar prigione come spergiuro ed eretico, ed esso pregava
Dio illuminasse i suoi giudici e stendeva apologie, ma Calvino rinfacciavagli:
«Dal tuo ultimo scritto fummo chiariti che hai lo spirito depravato,
pien d'intollerabile orgoglio e di natura velenosa, eretico ostinato. Ripeti
quanto vorrai che riconosci Cristo per vero Dio: se solo il suo padre è
Dio, è il Dio d'Israele, tu lo rigetti apertamente dal posto ove collochi il
Padre solo».

Valentino si ritrattò pienamente, e i giudici sentenziarono: «Benchè la
malizia e cattiveria che usasti meriti che tu venga sterminato d'infra gli
uomini come seduttore, eretico e scismatico, avendo però riguardo al tuo
ravvedimento, noi ti condanniamo ad essere spogliato in camicia, e a piè
nudi e testa scoperta con un torchietto acceso in mano, inginocchiatoci
davanti, chieder perdono a noi e alla giustizia, detestando i tuoi scritti, che
ordiniamo tu ponga di propria mano nel fuoco, come pieni di perniciosa
menzogna». Il 2 settembre 1588 Valentino girò in quest'assetto pei trivj
facendo ammenda, e giurò non uscir di città: ma appena il potette fuggì in
Savoja presso il medico Matteo Gribaldi, ove il seguirono Paolo Alciato e il
Biandrata[502]. Appena fuori, gli scintillò ancora la verità, il solo padre della
parola essere il Dio d'Israele; e perchè il balio di Gex l'obbligò a far una
professione della sua fede, egli finse ricever quest'obbligo come un'ordinanza,
e la fece stampare dedicandola al balio stesso, che perciò cadde in
sospetto. Valentino andò predicando i suoi canoni in Francia, e in Polonia,
donde uscì quando quel re, nel 1566, bandì gl'insegnatori delle nuove dottrine,
fu in Moravia ed a Vienna, poi essendo morto il suo grand'avversario
Calvino, credette poter tornar impunemente in Isvizzera. Ma avendo con
ciò rotto il bando, fu côlto l'11 giugno 1566, e dopo regolare processo,
decapitato a Berna. Andando al supplizio dicea: «Gli altri han dato il sangue
pel Figlio; io son il primo che avrò l'onore di versarlo per la suprema
gloria del Padre»[503].

Gian Paolo Alciato milanese, che morì a Danzica, da Austerlitz scrisse due
lettere nel 1564 e 65 a Gregorio Paoli, in sostegno della dottrina unitaria,
per le quali dal Beza era detto «uom delirante e vertiginoso»; da Calvino
«ingegno non solo stolido e pazzo, ma frenetico sin alla rabbia»[504]. Son
della scuola stessa l'abbate Leonardo, Nicolò Paruta, Giulio da Treviso,
Francesco da Rovigo, Giacomo da Chiari, Francesco Negri. L'Alciato,

l'Ochino, il Biandrata furono tra i diciassette teologi, che il waivoda
Radzivil adoperò per tradurre la Bibbia (Biblia swieta, tho iest ksiegi
stárego y noweyo zakonu ecc., 1563).

Matteo Gribaldi detto Moffa, da Chieri, legista reputato, professò in Francia
e Spagna, indi chiamato a Padova nel 1548 collo stipendio di 800 e poi
di 1100 fiorini, vi acquistò tal fama, che la sala non bastava agli ascoltatori.
Mal dissimulava le proprie opinioni, favorevoli ai novatori, finchè
sospettato autore del libro che dicemmo stampato a Basilea nel 1550 ove si
descriveva la morte di Francesco Spiera, fuggì. Antichi suoi discepoli il presentarono
a Calvino, e questo, sospettandolo infetto dell'eresia unitaria, per
la quale egli allora faceva processare Serveto, ricusò riceverlo, nè assentirgli
tampoco un colloquio, temendo non parlasse a favore delle dottrine accusate.
Bruciato poi il Serveto, l'invitò a una conferenza, ed esso vi si condusse;
ma perchè l'intollerante eresiarca negò stendergli la mano, e voleva costringerlo
alla professione di fede, egli credette più sicuro passare a Tubinga,
indi a Berna; ma quivi pure perseguitato come antitrinitario da Calvino,
benchè si ritrattasse, dovè partirne, nè sembra vero che prima di morire
tornasse cattolico[505].

Suo discepolo era Giulio Pacio cavaliere vicentino (1550-1635), portento
di sapere in fanciullezza. Fuggito con altri compatrioti a Ginevra, vi sposò
una delle profughe lucchesi, ed ebbe cattedra di legge colà, poi ad Eidelberga,
a Sedan, a Nimes; ed era a gara disputato dalle Università di Francia
e d'Italia per le opere sue di diritto e di filosofia, ora cadute in dimenticanza.
A Montpellier ebbe scolaro il famoso Peiresc, il quale faticò per tornarlo
cattolico, ottenendogli qualche cattedra ben proveduta. Dopo molti
anni abjurò in fatto; allora a Padova insegnò diritto civile, poi conseguì di
tornar a Valenza, ove morì. In un'elegia latina diede il compendio della
propria vita.

Risoluti antitrinitarj furono i sienesi Dario Soccino e i suoi fratelli,
Alberico che professò giurisprudenza a Oxford (-1608) con eleganza ed
erudizione[506]; e Scipione che dettò ad Eidelberga e altrove, e latinizzò i
due primi canti della Gerusalemme Liberata appena usciti.

Lelio Soccino nel 1546 ancor giovanissimo fu ammesso nell'Accademia
di Vicenza, ove tenea conferenze per ispiantar la credenza in Cristo; e per
cogliere meglio il senso della Bibbia, studiò il greco, l'ebraico, l'arabo. Vedendo
pericoloso manifestar in patria credenze particolari, ne uscì, e per
quattro anni viaggiò la Francia, l'Inghilterra, i Paesi Bassi, la Germania,
la Polonia; da ultimo si fissò a Zurigo. Poichè i primi riformati abborrivano
dalle dottrine unitarie, Lelio finalmente le ascose in modo da passare
per un dei loro ed esser caro a Melancton e ad altri caporioni. Egli
domandava a Calvino: «Maestro, quid d'un cristiano che si sposò a una
cattolica?» E Calvino rispondea: «Non è permesso a un cristiano unirsi a

donna che disertò il Cristo. Ora tutti i papisti sono in tal caso: papista
e musulmano è tutt'uno»[507].

Ma Calvino ne subodorava i dissensi, e gli scriveva nel 1552: «Quel che
v'ho detto già altra volta or ve lo ripeto sul serio; se non correggete
cotesto prurito d'indagine, temete di incontri gravissimi». L'avviso e il
supplizio di Serveto insegnarono a Lelio a dissimulare, onde continuò ad
esser ben voluto fra persone di sensi diversissimi. Abbiamo lettera di
Pietro Paolo Vergerio, da Vicosoprano, 20 giugno 1552 al Pellicano, dove
fra altro gli dice: «Il nostro Lelio meco dimorò per tre settimane, poi se
n'andò a suo padre, ma so io traverso a quanti pericoli. Dio lo scampi».
Bullinger, sempre conciliativo, ben l'accolse, ma Giulio da Milano scriveva
a questo da Poschiavo il 4 novembre 1555: «Mi dici che Lelio, sospetto
a noi, e da molti buoni fratelli tenuto apertamente per anabattista,
a te fece una buona confessione, e sottoscrisse alla sana dottrina che fu
sempre nella Chiesa cattolica; e mi esorti a tenerlo come purgato da ogni
sospetto. Ti bacio per lo zelo che hai della casa di Dio, e fra noi l'ecclesiastica
tua autorità è di tal peso, che ci soddisfa ciò che soddisfa te; onde farò
che le nostre chiese tengan Lelio per fratello, sebbene non facilmente si
dissiperà la macchia. Ma prego il Signore che Lelio creda come a te confessò.
Non volevo; ma per cautela tua ti narrerò che Lelio tenne mano con
Camillo Renato, a segno che, abbandonata la verità cattolica, non vergognò
a Chiavenna, a Ginevra e altrove professarsi anabattista; e credo che tu non
ignori l'astuto e tortuoso ingegno di Camillo, che ogni dì più si palesa;
nè puoi credere quanto flessibile sia, e con quante tortuosità questo serpe ci
sfugga, se non si tenga bene. Ma che dico di Camillo, se tutti gli anabattisti
sono di tale perfidia che non temono soffiare or caldo or freddo?[508]».

Con alcuni pochi, e massime italiani profughi, Lelio manifestavasi e coi
parenti suoi a Siena. Disgustato dell'intolleranza di Calvino, scrisse De
hæreticis quo jure, quove fructu coercendi sunt gladio vel igne, dialogus
inter Calvinum et Vaticanum, opuscolo senza nome d'autore nè di stampatore,
ma fatto nel 1554[509]: poi in Polonia professò apertamente le dottrine
antitrinitarie, alle quali convertì Francesco Lismanin confessore della
regina Bona Sforza.

Sigismondo I re di Polonia avea mostrato devozione ai papi, massime
a Leon X, supplicando questo a metter pace fra i principi onde respinger i
Tartari, i Moscoviti, i Turchi, molesti al suo regno. Si oppose alla Riforma,
proibendo ai giovani di frequentar le Università di Germania, e dichiarando
incapaci quei che l'abbracciassero: ma ve la diffusero l'opera del
mantovano Stancario e l'esempio del marchese di Brandeburgo, gran maestro
dell'Ordine teutonico, il quale apostatato, fondò quel che poi divenne
regno di Prussia. Paolo III mandò in quel regno Giovan Angelo Medici che
fu poi Pio IV, commissario dell'esercito pontifizio contro Turchi e Luterani.

I Polacchi, per benemerenza al gran re, aveangli permesso di elegger successore
il figlio Sigismondo Augusto I, natogli da Bona Sforza; il quale, per
non inimicarsi i signori, condiscese alle nuove dottrine, propagatesi principalmente
a Danzica, in Livonia e in molti palatinati: nè sì tardò a ottenere,
che, ne' pacta conventa offerti al re, vi fosse la tolleranza degli Ussiti,
Luterani, Sacramentarj, Calvinisti, Anabattisti, Ariani, Sociniani,
Antitrinitari, Triteisti, Unitarj.

A Sigismondo Augusto il Soccino era stato raccomandato da Melancton:
sicchè ben accolto da lui e da' gentiluomini polacchi, ne ottenne lettere di
raccomandazione pel duca di Firenze e pel doge di Venezia onde poter venire
a raccogliere l'eredità di suo padre (1559), contrastatagli per le relazioni
sue cogli eretici. Ma fu in quel tempo che la sua famiglia andò
dispersa, come diremo, ond'egli tornò in Isvizzera e morì a Zurigo il maggio
1562. Aveva composto nel 1561 una parafrasi del capo I di san Giovanni,
spirante arianesimo[510].

Fausto Soccino, nipote e allievo di Lelio, nacque a Siena il 5 dicembre
1539; bello scrittore, parlator facile, gentile di modi, studiò giurisprudenza,
poi le scienze a Lione; e udita la morte dello zio, corse in Polonia per raccorne
i libri, e vi fu accolto come predestinato a metter l'ultima mano alla
dottrina ariana. Per allora tornò in patria, e stette dodici anni presso la
Corte di Firenze in onorevoli impieghi: poi quando i suoi parenti furono perseguitati,
si mutò a Basilea nel 1574, malgrado le dissuasioni del granduca;
studiò teologia, riducendola a senso diversissimo dall'abituale; e pubblicò
opere anonime, come de Jesu Servatore; ma per una disputa avuta con
Francesco Pucci nel 1578 dovette partirsene. Allora fu chiamato in Transilvania
e Polonia, dove l'eresia antitrinitaria erasi radicata, e poichè Sigismondo
Augusto avea concessa libertà di religione a chiunque fossesi staccato
dal papismo, poterono far quivi professione aperta quegli Unitarj che
altrove erano bruciati; e presto a Cracovia, per cura di Gregorio Pauli, formarono
una congregazione distinta, con collegio, stamperia, annuo sinodo,
e seguitarono a prosperarvi sin al 1658 quando vennero espulsi.

Ma fra gli Unitarj medesimi v'avea scissura. Figurava tra essi Giorgio
Biandrata d'illustre famiglia saluzzese, dottore nell'Università di Montpellier,
poi di Pavia, che scrisse intorno all'ostetricia e alle malattie muliebri quel
che di meglio fin allora si fosse fatto, e senza conoscere nè il commento del
Berengario nè le opere del Pareo. Chiesto a curare Giovanni Zapoly, waivoda
della Transilvania, lo portò al grado di prender in moglie Isabella, figlia di
Bona Sforza regina di Polonia, alla quale e al bambino, nato poco prima
della morte del padre, prestò utilissimi servigi. Non pare giusto annoverarlo
fra gli espulsi da Vicenza[511], attesochè nel 1552 lo troviamo a Mestre,
senza disturbi: di là pare fuggisse a Ginevra, dove udendo Calvino, lo stomacava
con continue quistioni, e mentre un giorno mostravasene soddisfatto,

eccolo al domani tornar alla carica come cosa nuova. Di che sdegnato,
Calvino gli disse: «Il tuo volto mi palesa il mostro sottile che occulti in
cuore», e più fiate lo rimbrottò aspramente perchè correggesse la perfidia e
le fallacie e le tortuose frodi, delle quali era stanco[512].

Il Biandrata proponea le sue difficoltà anche a Celso Martinengo, ministro
della Chiesa italiana, sempre con eguale incontentabilità. Da Calvino eragli
stato promesso dimenticar il suo fallo, ma mentre assisteva a una lezione di
questo, visto entrar un berroviere della repubblica, dubitò si volesse imprigionarlo;
e fingendo sangue di naso, fuggì a Zurigo, poi fu capo d'una chiesa
istituita da Nicola Olesnieski signor di Pinczowia. Quando poi Sigismondo
Augusto spalancò la Polonia agli eretici, Giorgio si trasferì a Cracovia, assistette
a due sinodi, collaborò collo Stancario alla traduzione polacca della
Bibbia sotto la protezione di Nicola Radziwil, gran cancelliere di Lituania;
fatto anziano delle chiese dipendenti da Cracovia, sostenne calorose dispute,
tenuto come colonna dagli Antitrinitarj, e da quel re fatto archiatro e consiglier
intimo. Il Radziwil lo deputò al sinodo di Xians con lettere commendatizie
e con seicento scudi da offrire, come pure al sinodo di Pinczowia,
dove esibì una confessione di fede, che parve ortodossa, professando creder
a Dio uno e alle tre ipostasi distinte, e all'eterna divinità e generazione di
Cristo, e alla processione dello Spirito Santo. Eppure Calvino l'avea posto
in mala vista, e scrivea molte lettere ai fedeli di Polonia perchè cacciasser il
Biandrata: nullus est apud alias gentes: vos admiramini non secus atque
angelum e cœlo delapsum. Vestras delicias minime vobis invideo[513]. Lo
taccia anche di barbaro stile, senza troppa ragione.

Turbato dall'insistente persecuzione di Calvino, nel 1563 migrò in Transilvania
dove lo invitava il principe Giovanni Sigismondo; divenne archiatro
e consigliere intimo di Stefano e Cristoforo Batori, e a lui Soccino dedicò la
seconda sua risposta a Volano.

Nel 1566 sostenne al cospetto di tutta la Corte una disputa pubblica, appoggiato
da Francesco David; ma questi l'oltrepassò bentosto, non solo negando
che Cristo è Dio, ma volendo non fosse adorato; lo perchè il Biandrata
gli si inimicò. E già la Polonia era invasa da un'infinità di sètte:
per metter qualche rimedio alle quali il Biandrata chiamò Fausto Soccino.
Non tardò a guastarsi anche con lui, il quale confessa che il Biandrata
avea reso molti servigi alle loro chiese, ma che, per ingraziarsi re
Sigismondo Augusto, non solo s'intepidì nel favorire gli Unitarj, ma
blandì i Gesuiti. Tant'è antico il tacciar di gesuita chiunque dissente dall'opinione
del giorno, foss'anche un antitrinitario! Parve in fatti non si
fosse staccato decisamente dal cattolicismo, a segno che la Corte polacca
l'adoperò in varie nunziature: gli avversarj lo imputarono d'avarizia;
dissero morì d'indigestione, o soffocato da suo nipote Bernardino; nel che
Soccino vede «un giustissimo giudizio di Dio, che usa gran severità contro
quelli che abbandonano la sua causa per interessi umani».


Il Graziano, nella vita del cardinal Commendone, ritrae al vivo gli
scompigli nati in Polonia per le discordie fra re Sigismondo Augusto e Bona
Sforza sua madre, e l'insinuarsi delle opinioni erronee. Ex Germania,
Gallia, Italia corruptores aderant, ac prohibente nemine, et inanissime
quoque dictis applaudente, sua quisque somnia venditurus, cœtus æmulantium
studia profligatæ dottrinæ habebant, et licentia linguæ grassabantur.
Eodem Bernardinus Ochinus confugerat, et præter cœteros magno concursu
et assensu audiebatur etc.

Esso Commendone al cardinale Borromeo scrivendo il 6 luglio 1564,
dopo narrato del libro del Sarniscki calvinista, soggiunge: «Monsignor
Varmiese ebbe jeri avviso di Posnania che lì s'intendeva per lettere dell'arcidiacono
di Cracovia come frà Bernardino Ochino era venuto in Cracovia,
e che apertamente si era accostato a' Trinitarj, e che apportava di più
non so che altro dogma di poligamia». E da Parzow il 28 febbrajo 1565:
«Gli eretici di questo regno, vedendosi fra loro così divisi, per far pruova
se possono in qualche modo ridursi tutti sotto una setta, ed unirsi insieme
contro i Cattolici, jeri ed oggi nelle case di tre principali eretici hanno
fatto tre conventicole di Confessionisti, di Sacramentarj e di Trinitarj, e
preso partito di tentare se possono per qualche via accordarsi con gli altri.
Io da un di loro, il quale vacilla alquanto, e suole venir da me talvolta,
ho inteso come, la state passata, essi Trinitarj avevano risoluto di far un
conciliabolo generale in Polonia, al qual fine erano venuti a Cracovia di
Transilvania il Biandrata, di Moravia l'Alciato, il Statorio (Stancario?) e il
Gentile, e di Germania l'Ochino: ma dagli editti fu poi interrotto questo
loro disegno, e i sopradetti furono costretti fuggirsi fuori del regno, eccetto
l'Ochino, il quale fu intrattenuto secretamente, finchè uscendo
anch'esso ultimamente dal regno, se n'è morto in Slesia».

Anche il cardinale Osio, scrivendo a Nicola Cristoforo Radziwil intorno
alle infinite sette pullulanti in Polonia, soggiunge: Fortasse non ignoras
in dubium nunc revocari (quod etiam apud et ethnicos facere capitale
fuit) num sit Deus qui rerum humanarum aliqua cura tangatur. Ausus
est hanc quæstionem tractare B. Ochinus, unus omnium impurissimus
hæreticus, qui simul et inimicum et defensorem agit: qui plurimis etiam
blasphemiis scatentes de sancta Trinitate dialogos edidit, quos patri tuo
dicare veritus non est. Vides igitur ad quod extremæ barathrum impietatis
ventum sit postea quam ab unitatis cathedra discessum est
(da Colonia 1584).

E nuova confusione vi portò Fausto Soccino, passato in Polonia nel
1579, perocchè dalle carte dello zio aveva tratto fuori un altro simbolo
che differiva in punti essenziali dagli Unitarj polacchi. Secondo i numerosi
suoi scritti, bene aveano meritato Lutero e Calvino, ma non abbastanza,
giacchè era mestieri sbrattar la fede da ogni dogma che trascenda la

ragione. La Bibbia è d'origine divina, e voglionsi prendere in senso letterale
i passi che si riferiscono a Cristo; il quale a Dio, unico d'essenza come
di persone, è inferiore soltanto nella maestà e potenza, che esso acquistò
colla morte, coll'obbedienza e colla risurrezione. Concepito per opera dello
Spirito Santo, e perciò detto Figliuol di Dio, prima di assumere il ministero
di maestro degli uomini fu rapito al trono di Dio, ove ricevette gl'insegnamenti,
perciò tanto sublimi. In premio della sua obbedienza fu, dopo morte,
elevato alla dignità divina, con dominio sopra tutte le cose terrene e celesti.
A lui possiamo ricorrere dunque con fiducia, e dobbiamo adorarlo come
Dio. Con ciò opponevasi agli Unitarj transilvani; e in fatto nel catechismo
di Racow fu scritto: «Non è degno del nome di cristiano chi non rende
a Gesù Cristo onori divini».

Ad ogni modo costituivasi un Dio subalterno, al quale in un dato tempo il
Dio supremo cedette il governo del mondo[514]. Cristo non è più il verbo
incarnato, Dio rivelato agli uomini, per condurli sulla strada del cielo, la ragion
metafisica del mondo, l'inesausta sorgente della virtù; egli non opera
direttamente sull'uomo, il quale si conduce colle proprie forze. L'uomo fu
mortale prima della caduta; altrimenti Cristo, abolendo il peccato l'avrebbe
sottratto alla morte; non si trasmette colpa originale. L'uomo è di libero
arbitrio, tanto che l'onniscienza divina non abbraccia le azioni umane; e la
dottrina del predestino sovverte ogni fede. La giustificazione non è più che
un atto giuridico, pel quale non è dichiarato giusto perchè tali il rendano le
opere sue, fatte in obbedienza de' divini precetti; Cristo non soddisfece pei
peccati degli uomini, poichè Dio gli avea perdonati anche prima di lui:
la sua Grazia non esiste, altrimenti pericolerebbe la moralità; il battesimo
d'acqua è meramente atto allusivo all'iniziazione; è cerimonia come la
Cena. Lo Spirito Santo è la forza ed efficacia dell'Altissimo. L'uomo arriva a
discerner il male e il bene da sè, e dall'istruzione trae l'idea di Dio e
delle cose divine. Dicesi immagine di Dio in quanto signoreggia le bestie; — concetto
il più basso che mai siasi dato alla somiglianza fra Dio e la più
nobile creatura[515], e che non ispiega come l'uomo, appena Iddio gli
si manifesta, immediatamente sia capace di comprenderne l'esistenza. E
sempre in Soccino l'idea religiosa è secondaria e d'acquisto, primeggiando
l'idea morale a cui essa dee servire; a tal punto che de' libri sacri non sì
riterrà nulla che contraddica alla nostra intelligenza[516].

Il Soccino fu dunque il vero e risoluto eresiarca, poichè non rispettò limiti
nel proclamare i diritti della ragione: Lutero e gli altri aveano secolarizzato
la religione, egli secolarizzò Dio; e se anche non osò apertamente sbandire
il soprasensibile, negò tutti i dogmi, insegnò a scredere, fu il padre del
razionalismo, che è l'eresia de' tempi nostri.

Fausto Soccino insegnava anche errori sociali, ed esagerando la dottrina
della mansuetudine evangelica e del perdono, negava non solo la legittimità

della guerra, ma quella pure di qualsiasi magistratura che potesse recare a
una coazione qualunque. Chi denunziasse un'ingiustizia o una violenza
fattagli, commetteva un atto di vendetta, repugnante alla pratica generosa
della morale cristiana: perocchè Cristo nel sermone sul monte avea detto:
«Sapete che fu scritto, occhio per occhio, dente per dente. Io vi dico,
Non resistete al male; e se alcuno vi batte la guancia destra, presentategli
anche l'altra».

Questa dottrina fu sostenuta da' suoi discepoli, portandola a negar il diritto
penale, e principalmente la morte. S'appoggiavano essi a un celebre
passo di Lattanzio, che proscrive e la guerra e la denunzia dei delitti[517]
e Ostorod, teologo de' più reputati in quella setta, appoggiandosi al Nuovo
Testamento, proclamò che il magistrato cristiano pecca mandando al supplizio
i malfattori. Schmalz vi aggiunse questo riflesso, che l'uccisione del
colpevole può produrre la perdita della sua anima: Weigel diffuse quest'insegnamento
in popolari istruzioni; e tutti i dottori di quella setta impugnarono
la legittimità della pena di morte: Cristo perdonò all'adultera e
rimproverò san Pietro che aveva adoperato la spada; e san Paolo disse che
armi de' Cristiani devon essere solo le spirituali, non la spada e la forca[518].

Oltre i teologhi cattolici, queste massime furono impugnate da Benedetto
Carpzovio, giureconsulto lodato di Wittemberg (1595-1666), che nella
Practica Criminalis pone il castigo come necessario a preservare la società,
e confutando i Socciniani, allega i tanti passi della Bibbia ove la pena
estrema è comandata o inflitta da santi personaggi. Nulla di ciò ritrova
nel Nuovo Testamento, ma poichè vi si ordina di obbedire alle potestà, basta
l'esser la pena di morte ordinata da tante leggi umane[519].

Isabella dei Medici e suo fratello granduca aveano sempre impedito che i
beni di Fausto Soccino fossero staggiti dall'Inquisizione, col solo patto non
mettesse il nome a' suoi libri, che in fatto uscirono anonimi, o coll'anagramma
di Felix Turpio Urbevetanus. Andrea Wissovatius, suo nipote,
ne pubblicò le opere nella Bibliotheca fratrum polonorum, 1636, 6 volumi
in-fol. Del 27 eransi stampate a Cracovia Prælectiones theologicæ
Fausti Soccini senensis.

Gravi contraddizioni suscitarono a Fausto le sue dottrine. Protetto da
alcuni signori, sposò Agnese, di buona casa, che poi perdette nell'87. I suoi
avversarj eccitarono contro di esso il popolo di Varsavia, che lo trascinò per
le vie; a gran fatica salvato, ritirossi in un oscuro villaggio, ove morì il 3
marzo 1604, e gli fu posto per epitaffio,


Tota licet Babylon destruxit tecta Lutherus,


Calvinus muros, sed fundamenta Soccinus.





In fatti la Riforma non era riuscita che a toglier le anime al papa per
darle a un re o ad un concistoro o ad un pastore. Solo il Soccianismo impiantò
l'autonomia della ragione; e ne derivano Cartesio, Spinosa, Bayle,

Hume, Kant, Lessing, Hegel, Bauer, Feuerbach: Straus e seguaci, negando
il Cristo positivo e surrogandone uno ideale, non fecero che aggiungere al
concetto socciniano l'elaborazione scientifica, propria dell'età moderna: la
bestemmia arcadica di Renan e la piazzajuola del Bianchi-Giovini e d'altri
italiani ne derivano, togliendo la suprema questione, la chiave della storia,
della vita, della morte, dell'avvenire, l'intelligenza del mondo misterioso.

I Socciniani, come i seguaci di Lutero, si annunziavano quali restauratori
del primitivo cristianesimo, nell'assumer la Santa Scrittura per unica regola
di fede e norma delle azioni. Lutero dalla Bibbia eliminando quel che non
gli garbava, conservò i dogmi della Trinità, del peccato originale, dell'incarnazione
e divinità di Cristo, il battesimo, l'eucaristia. Soccino levò
tutto. Il luteranismo avea dato prevalenza all'elemento divino; il soccianismo
all'umano; Luterani e Riformati esagerarono il peccato ereditario;
i Socciniani nol riconobbero.

Secondo quelli, Iddio solo opera la giustificazione, restando l'uomo interamente
passivo: secondo gli altri, l'uomo solo è attivo, e per se stesso si
eleva e perfeziona, nè Dio fa altro che rivelargli la sua dottrina. Pei Protestanti
il Salvator divino venne in terra onde ricomprarci col suo sagrificio;
pe' Socciniani è un uomo, che fu mandato in terra a dar agli uomini
una nuova dottrina, ed esibir in se stesso il modello da imitare. I Protestanti,
fidando interamente nella Grazia, disprezzano la ragione: i Socciniani proclamano
continuamente la ragione e i suoi diritti sopra ogni mistero, la
sua competenza a schiarire la folta nebbia che involge le sante scritture.
I Protestanti (dice il Gioberti) presero dagli scritti pagani gli accessorj e la
facondia: i Soccini ne rinnovarono sostanzialmente gli spiriti e le dottrine.
Ripudiando il sovrintelligibile ideale e rivelato, oscurano l'intelligibile
per necessità di logica, gli tolgono quella purità e perfezione che
ridonda dai dettati evangelici; riducono la sapienza di Cristo all'angusta
misura di Socrate e di Platone: all'idea splendida e adeguata della cristianità
cattolica surrogano l'idea manca e caliginosa della filosofia gentilesca.
Serbano soltanto in sembianza le verità sovrarazionali della rivelazione per
mettere un'armonia apparente fra l'aristocrazia socciniana e la moltitudine,
e formar una dottrina esoterica a uso solamente del vulgo.

In Siena, dove la famiglia Soccini era da antico illustre per impieghi e
per sapere, ne cercammo diligentemente qualche memoria, ma quasi niuna
ne rimase. Solo dicono appartenesse a quella casa la villa di Scopeto;
pochi anni fa ci frondeggiava un grand'albero, sotto del quale era tradizione
tenessero le loro congreghe i religionarj, e perciò fu fatto abbattere
dalla pia posseditrice. Da quella biblioteca comunale potemmo ricavare alcune
lettere, che, in mancanza di meglio, riferiamo, senza che occorra avvertivi
un gergo d'intelligenza.

«Materiale amatissimo[520]. Non son più che cinque giorni ch'io ricevei

da una medesima mano tre delle tue lettere del 2, del 15 e del 23 di
marzo, alle quali non darò quella piena risposta che tu forse vorresti e
io desidererei, perciocchè io ho da scrivere ancora molte lettere, e il
tempo che m'è dato non è molto lungo. Ti anderò rispondendo per ordine,
cominciando dalla prima, con lasciar dall'un de' lati il dirti che l'aver tue
lettere m'abbia tutto racconsolato, e quasi ritornato in vita. Credoti,
Materiale, tutto quello che mi racconti del dolore che tu hai avuto di me,
cioè di non sapere nè dov'io fossi, nè in che stato mi trovassi, facendo
quei pensieri di me e quei discorsi che tu dici, li quali non mi fanno
saper cosa alcuna di nuovo, perciocchè a troppi segni ho conosciuto il
grand'amore che tu mi porti: ma ti puoi ben pensare et accorgere dall'altre
mie lettere, che non meno sono io stato in pensiero e in affanno de' casi
tuoi, li quali per le tue lettere non solo non cessano in me, ma s'accrescono
molto più dove il pensiero e l'affanno che tu avevi di me per le mie
lettere, è cessato si può dir in tutto; e dove, quando fosse avvenuto quello,
di che ti faceva dubitare l'amor che tu mi porti, altro non ne poteva
riuscire che montasse più che 'l perdere questa vita corporale. Se avvenisse
quello di che mi fa sospettare la grandissima affezione ch'io ti porto, ne
riuscirebbe a te perdita d'una vita spirituale et eterna, et a me mentre
ch'io vivessi perpetuo e infinito dolore. Laonde se mai desiderai d'esserti
appresso, e se mai conobbi di quanto danno ti sia stato l'essermi io allontanato
da te, ora lo desidero, ora lo conosco. Infelice giorno fu quello di
cui oggi si rinnovella il 2º anno, nel quale fui costretto ad abbandonarti:
ma perciocchè tornerò ben tosto a ragionar teco in questa lettera di questa
parte, seguirò di rispondere ordinatamente. — Quella seconda dov'erano le
composizioni, ti dee a questa ora esser pervenuta alle mani, ma con tutto
ciò non resterò di rimandartela. Dispiacemi che tu sii fuori di quei concetti
che ti porgevano materia di farmi de' dubbj, e dubito che tu non
mi riesca tra le mani a poco a poco un puro leggista, che sarebbe bene un
colmar il sacco da dovero. Credo quel che mi dici di messer Ascanio da
Viterbo, cioè che m'ami assai, ancora ch'io non sappia che cosa lo possa
indurre a questo, avendomi egli conosciuto in tempo ch'io non avea parte
alcuna in me che fosse degna d'alcuna laude. Quanto alla Befana e il resto
che tu mi racconti intorno a quelle cose che già m'erano tanto grate, me
ne passerò leggermente. Ti dirò solo che mi par che tu abbi voluto far
prova della mia fermezza, la quale con l'ajuto di Dio non scemerà mai,
anzi ogni giorno anderà crescendo. Io posso dir, Materiale — Amor se vuoi
ch'io torni al giogo antico, Come par che tu mostri, un'altra prova Meravigliosa
e nova Per domar me convienti vincer pria. — E quest'è che
bisogna ch'egli mi faccia vedere apertamente, rendendomene chiaro testimonio,
che, seguendo le sue istigazioni e facendomi suo servo, io dopo
morte abbia a ritornar in vita, sì come ha fatto Cristo, ogni volta ch'io

osserverò i suoi comandamenti e mi farò tutto suo: ma perciocchè questo
è del tutto impossibile, impossibil è ancora ch'io mai più ritorni ad innamorarmi
di quella maniera.

«Alla mia impresa ho ritornato il primiero motto, sì come puoi vedere,
e me ne servo non per Delia, ma per soggetto divinissimo, il quale non
t'è nascosto. Dispiacemi che il Benvogliente sia stato egli cagione, quantunque
non sia lontano dalle belle lettere, di ritrarsene; perdonimi sua
signoria, in questa parte non sa dov'egli s'abbia il capo, bisogna pur ch'io
lo dica: e che vale un legista se egli non è tutto ripieno di belle lettere?
o mi dirà, Le belle lettere non son de pane lucrando. Gran mercè a lui:
adunque si studia per guadagnare o per divenir grande e famoso? Messer
no, questo non è il vero fine degli studj, ma sì bene il giovar primieramente
con la sua scienza ad altrui, e poi l'aver nelle lettere come un rifugio
in tutti i travagli. Dirà, che cosa può più giovar al mondo che le
leggi e la conoscenza d'esse, per le quali tutte le città si mantengono in
pace e tutte le provincie? E in ciò s'inganna troppo evidentemente; non
è sì vil mestiero al mondo che oggi non sia più giovevole a tutti comunemente,
che la scienza delle leggi civili, trattata come s'usa ora; anzi non
vi ha scienza che sia ricevuta e approvata, parlo delle scienze umane, che
apporti maggior nocumento al mondo che quella delle leggi civili, trattata
da dottori, avvocati, auditori e simile generazione, nel modo che si costuma
in tanti e tanti luoghi, di che rendono piena testimonianza quelle città,
ch'hanno dato bando a sì fatte genti, le quali vivono tanto quietamente,
che non si potrebbe dire: non istà almeno un pover'uomo trent'anni a
litigar e consumarsi su per li palazzi: non s'ode nè Bartolo, nè Baldo, nè
Cino, nè Alessandro, nè tanta canaglia che nacquero al mondo per mettervi
una peste perpetua. Ma perciocchè io non ho tempo, mi riserbo ad
un'altra volta a mostrarti che non può eleggere l'uomo stato peggiore o
condizione, che la vogliam chiamare, che quello del dottor in ragion civile
e canonica o civil solamente, o come ti piace, pur che sia dottor di leggi
fatte da uomini. Quanto poi a quell'altra parte dell'aver un rifugio nei
suoi travagli, lo lascio pensare a te quanto le leggi sieno al proposito. Vuoi
altro, che s'io ti fossi appresso, io te lo farei venir in odio di maniera che
gitteresti nel fuoco quanti di quegli animalacci tu hai nel tuo studio! Ma
perciocchè tu mi potresti dir che faccio male a biasimar com'io fo quella
professione ch'è stata com'ereditaria della mia casa, e per la quale ella ha
avuto qualche nome, ti dico che quello ch'io ti scrivo non lo direi già su
per le piazze, ma l'essermi tu quel che mi sei, e 'l vederti camminar per
quella strada, mi sforza a parlar teco in questa guisa. Ti ringrazio dell'avermi
fatto a sapere le cose fatte questo carnevale, e delle stanze mandatemi;
più grato quasi mi sarebbe stato il sonetto fatto per li due figli del
duca, nè so qual possa essere quella cosa che ti vieti il mandarmelo;

starò aspettando la canzone del frate, ma aspetterò insieme il sonetto;
te 'l dico, non mi far le baje. La morte dello Spannocchio, che m'è stata
del tutto nuova, m'ha conturbato estremamente, e ne scrivo al Focoso.

«Questo è quanto alla tua prima lettera: vengo alla 2ª, della quale mi
spedirò in pochissime parole. Io certo son di natura tale che non mi conturba
altro che 'l danno altrui, e 'l tuo sopra tutti gli altri, e perciò starò
sempre allegrissimo, se non quando udirò che coloro ch'io amo, e tu particolarmente,
seguino via da rompersi il collo e ruinarsi. Duolmi che la
nostra Accademia se ne sia ita in fumo per le cagioni che altre volte ti ho
scritto, e poichè par che l'Italia ami tanto la barbarie, che voglia dar bando a
tutte le buone lettere, guardisi che Dio non la faccia barbara da dovero. Al
Focoso ho scritto, come tu vedi, ma non l'ho già sgridato della maniera
che tu vorresti, anzi in quel cambio nella sua lettera ho sgridato te. La
speranza che ti dava la mia lettera che si avessimo a godere, sebben è lontana,
non manca perciò, nè mancherà così leggiermente; se pur viveremo
ancor qualch'anno, e questo basti intorno alla tua 2ª lettera.

«Alla terza dico, che i sonetti di quella novella Saffo mi sono stati molto
cari, e son di parere ch'ella sia per riuscir una grande poetessa, poi che così
si chiama, e farà vergogna a voi altri giovani che vi sarete dati ai paragrafi,
o a non so dir che. Guardati tu di non metter il piè su l'amorosa
pania, nè per costei, nè per altra, nè ti far gabbonaggio di me con dire,
O quando bene il Frastagliato il risapesse che importerebbe? Perciocchè
facendo questo non ti faresti gabbonaggio di me, ma di Dio, il quale non
farà com'io, che te ne riprenderò acerbamente e ne avrò dolore inestimabile
e poi nulla più, ma ti castigherà di modo che non vorresti mai esser
nato: se non altro ti darà per pena morte perpetua, cosa orribile e spaventosa
fin alle bestie. E di vero, Materiale, se tu non ti risolvi di mutar
vita e di lasciar da parte coteste frascherie, che da qui a poco tempo ti
saranno omai troppo disdicevoli, io ti veggio ruinare affatto affatto, perciochè,
poichè per un pezzo ti sarai fatto beffe di Dio, egli si farà beffe
di te, e ti abbandonerà in maniera tale, che cadrai poscia strabocchevolmente
in ogni sorte di vizj, e farai molte di quelle cose ch'ora non faresti
per tutto l'oro del mondo. So che questo mio parlare ti parrà strano, e
pur la cosa sta così, nè voler paragonar altri con te, perciocchè gli altri
non hanno avuto nè tante correzioni nè tanti ricordi, nè tanta luce in
questo oscurissimo mondo, quanta n'hai avuta tu; e oltre a ciò i ricordi
e le correzioni che ti sono state fatte, ti sono state fatte da persona che
tu ami tanto, e a cui ne sei tanto caro, che maraviglia mi pare che tu non
ti risenta. Com'è possibile che non ti muovano le mie parole, dette con
tanto amore e con tanta verità? vuoi forse ch'io ti scriva una diceria per
persuaderti? non bast'egli tra gli amici veri e perfetti, quali cerchiam d'esser
noi, il far intender l'un all'altro la sua volontà semplicemente nelle

cose lecite e oneste? Ricercami tu di qualunque cosa si sia, pur che sia
lecita e onesta, e vedrai s'io dirò mai di no, anzi s'io non avrò più tosto
ubbidito che tu abbi comandato. Non sai tu che tu sei mio? credi ch'io
n'abbia perduto il dominio per la lontananza di due anni? le tue leggi non
t'insegnano già questo, e se sei mio, perchè non mi lasci far di te ciò
ch'io voglio? Qual contento puoi tu trovar maggiore che di esser unitissimo
col tuo Frastagliato? antiporrai forse tu a tal perfetta unione e congiungimento
quanti piaceri, grandezze et onori ti potesse dar tutto il
mondo insieme? non eleggeresti tu più tosto d'andar tapinando per lo
mondo che di non esser perfetto amico suo? Se m'amerai veramente, Materiale,
ora lo conoscerò, e massimamente poi quando ti risolverai quel
ch'abbia ad esser di te: perciocchè, se eleggerai un modo di vivere che tu
sappi esser contrario alla mia intenzione, dirò che tu non m'ami, anzi che
desideri di vedermi in dolore ed in affanno, poi che tu sai bene ch'altra
cosa non mi potrebbe più molestare che il vederti lontano troppo dai miei
disegni. Perdonami s'io sono troppo aspro riprensore, e fa ch'io sappia
che tu abbi pigliati i miei ricordi in buona parte, ma molto più che tu
gl'incominci a metter in esecuzione. Un'altra volta appena sarò io lungo
la metà di quello ch'ora sono stato, perciochè i miei studj e molte altre
cose insieme mi togliono ch'io non sia brieve nello scrivere. Eccoti quei
pochi versi mandati con la mia seconda.

Saluterai lo Scacciato da mia parte, io gli ho di già
scritto, e scriverò, quand'io sappia ch'egli abbia
ricevuto le lettere che già gli ho mandate».



Nunc barbarorum asperrima hæc loca incolens


Ubi horrido gelu riget, tabet, perit


Hominum, ferarum, et arborum simul genus


Dulcissimi haud meminisse natalis soli


Omnia ubi ferme adhuc virent, vivunt, vigent,


Non possum, amice mi omnium charissime,


Ejusque desiderio inenarrabili


Non usque aduri et confici miserrime.





Feci questi jambi, come già l'ho scritto,
nel principio di novembre per un estremo
freddo che sentii, e posso dir vidi in
queste parti, e fecili con intenzione di
farne molto più, ma poi per molti rispetti
fui costretto ad abbandonar l'impresa,
ma perciocchè, lasciandoli così imperfetti,
avrebbero potuto forse cagionar
qualche sospetto nell'amico tuo, ti scrissi
che tutto era detto iperbolicamente, e
così ti dico ora.

Ti scrissi ultimamente com'io desiderava
d'aver un Boccaccio, cioè le
cento sue novelle, di quelle che si
stamparono in Firenze dai Giunti
l'anno 1527, e che tu facessi ogni
opera d'averne uno almeno in qualunque
modo si sia. Te lo ritorno
a dire, e ti riprego a non mancare,
se tu dovessi metter sottosopra tutto
il mondo, non che Siena.


Di mortal cosa per cui già in oblìo


Posi me stesso e sol pianto e dolore


Alfin trar ne potea, d'interno amore


Arsi pur contra il fermo voler mio.


Ed or che del eterno padre e Dio


Fonte d'ogni mio ben bramo nel core


Vive fiamme sentir di dolce ardore,


Lungi è l'effetto da sì bel desio.


Ma s'io potessi, come chiaro scorsi


L'angelica beltà del primo objetto,


Scorger dell'altro la pietà infinita,


O me beato, che gli estremi morsi,


Non temerei di morte a cui m'affetto,


Amando lui, che' suoi ritorna in vita.






«Saluto l'Attonito per mille volle, col quale mi corruccierò molto meno
quando non facesse altro tutto il tempo della sua vita ch'attender alla filosofia
naturale, che non farò teco s'io odo che ti perda in quelle Baldate
e Bartolate, che mi fanno vergognare quando io penso d'averci speso
del tempo. Saluto similmente tutti gli amici: a Dio Materiale». Il 20
d'aprile 1563.

Al virtuoso Materiale Intronato mio come fratello sempre
maggiormente onorando, Siena.





Molto magnifico signor mio osservandissimo,


«V. s. non si dovrà maravigliare se non ho più tosto dato risposta ad
una sua gratissima lettera, scrittami da lei più di quattro mesi sono, cioè
il dì 24 di giugno, poichè io non l'ho ricevuta più tosto che quattro dì
fa. Io, signor mio, vivamente secondo il più delle volte scrivendo al
nostro Bargaglio ho fatta menzione di v. s., così sempre ho fatto conto
scrivendo a lui di scrivere a lei ancora, riputando parimente le lettere
scritte a me dal sig. Bargaglio essere scritte non da lui solo, ma da v. s.
insieme: tanto mi pare, che sia salda e indissolubile l'amicizia nostra,
nella quale con somma mia soddisfazione e vera utilità vi è sempre piaciuto
di ricevermi per terzo, quantunque allora che più io coglieva il frutto di
così fatta benignità vostra, mi sia stato quasi forza d'allontanarmi per un
tempo, e per non brieve spazio di paese, dall'uno e dall'altro di voi. La
quale lontananza, se a v. s. ancora portasse danno com'ella scrive, in me
certo si raddoppierebbe il dolore ch'io debbo sentirne. Ma che danno ha
ella potuto portarle, massimamente in quel particolare, che ella mi dice
della risposta da lei fatta al Mazzone? Che bisogno può ella avere d'un
par mio nelle quistioni e materie poetiche, nelle quali essa è così avanti
introdotta, anzi così esercitata e intendente, e dalle quali io a poco a poco,
e per le mie infermità, e per gli studj più gravi a' quali mi sono interamente
dato, mi vo non solamente ritraendo, ma allontanando quasi del
tutto? Aggiungasi a questo, che v. s. si ha avuta ottima causa alle mani,
e se pur a superare alcune difficoltà, che in essa si parano davanti, e a
spegnere affatto questo mostro ella avesse avuto bisogno d'ajuto, quale
altro miglior Teseo potevasi per lei desiderare, che il signor Bargaglio,
non meno pari a lei per valore, che per iscambievole benivolenza? V. s.
ha potuto vedere quant'oltre s'abbiano a stendere quelle poche reliquie,
ch'ancora mi rimangono degli studj poetici, cioè a far vulgari in rima,
se Dio mi darà vita, le canzoni di David, la quale impresa da molti mesi
in qua, contro quello ch'io pensava, non m'è stato possibile di seguire per
attendere alla cura della mia sordezza, la quale non è per tutto ciò punto
scemata, anzi, per quello ch'io posso comprendere, alquanto cresciuta. E

ora che io son libero dalla predetta cura, m'è necessario d'attendere a replicare
ad un nostro italiano, persona assai letterata, e la quale fa principale
professione di studj di teologia, sopra una questione nata tra noi,
nella quale abbiamo già l'uno e l'altro scritto alcuni fogli, ed è questa: cioè,
se Adamo fosse creato da Dio in guisa che di sua natura fosse immortale
o no. Egli tiene di sì, e io credo la parte negativa esser più vera. E quantunque
la predetta questione o disputa paja di non molto momento nella
religione nostra, nondimeno, massimamente per le conseguenze ch'egli
tira dalla sua opinione, o più tosto dagli argomenti co' quali si sforza di
provarla, e egli e altri, essendo quegli argomenti veri, è sforzato a tirare,
ella è di grandissimo. A me pareva e ad alcuno altro ancora ch'io avessi
risposto a sufficienza a dieci argomenti ch'egli mi diede scritti a favor suo,
e era verisimile quasi ch'egli dovesse quietarsi, ma egli ha replicato,
e assai a lungo. Laonde mi son posto di nuovo a rispondere a ciò
ch'egli ha saputo scrivermi contra, con ferma speranza che questa
mia fatica non debba esser vana, per la quale, se io non erro gravemente,
si dichiareranno molti luoghi difficili e oscurissimi della scrittura sacra,
e da pochi bene intesi. Ma il male è ch'io mi trovo senza libri, non
avendo meco altro che la Bibbia. Spero con tutto ciò di condurre a fine
il meglio che potrò tutta l'opera, riserbandomi, finita ch'io l'abbia nella
guisa che per ora m'è conceduto, ad aggiugnervi alcune cose che troverò
ne' libri che mi mancano, per dar perfezione ad una tal fatica. Dell'opinione
mia è stato del certo, ch'io so, tra gli antichi Atanasio, e tra' moderni
Agostino Steucho d'Agobbio, canonico regolare e persona letteratissima,
il cardinale Gaetano, e molti altri. Conosco che, per essere la questione
alta e difficile e, per molti rispetti, non pura teologica, e per conseguente
non interamente proporzionata agli studj non che alle forze mie, dovrei
lasciar questo peso a migliori spalle delle mie. Ma io mi confido in Dio,
ch'avendo, siccome io tengo per fermo, la verità dal mio lato, e non iscrivendo
ad altro fine che per manifestarla a chi ella fosse oscura, a gloria
d'esso Dio e profitto degli studiosi delle sacre lettere, non saranno, come
ho detto, le mie fatiche punto vane. Finita ch'io abbia quest'opera, la
quale, per molte risposte che mi convien dare a molti paralogismi e sofisterie
dell'avversario, sarà un giusto libro, mi convien dar fine ad un'altra
opera maggiore e di vie più gran momento, della quale ho scritto altre
volte al sig. Bargaglio, sopra una grandissima disputa ch'io ebbi con un
predicante, che venendo di Geneva, me ne mosse parole in Basilea, sopra
la giustificazione nostra. Quindi venne ch'io scrissi al Bargaglio di volermi
pigliare la traslatazione de' Salmi per passatempo, non perchè io non
sappia molto bene, che e a me e ad ogni altro conviene sudare molte volte
volendo condurre una tale impresa a mezzana perfezione, nè perchè io
voglia esservi punto negligente, ma perchè, facendo paragone da queste

altre fatiche, nelle quali, o in simili, io sarò continuamente involto, a
quella, queste mi pajono veramente fatiche, e quella quasi una ricreazione
d'esse, alla quale ricreazione ritornerò subito ch'io possa, non avendo
infino a qui vulgarizzati più che undici Salmi e mezzo. Ma per ritornarvi
mi fa di bisogno d'alcuni libri, li quali non so come io possa far qui ad
avergli.

«Sonomi infinitamente rallegrato che il Signore Dio, in luogo della
femina nata dopo la partita mia, che prima vi tolse, vi desse poi un maschio.
Così piaccia a Sua Maestà di darvene allegrezza vera, e non solamente
di quello, ma di tutti gli altri, li quali mi giova di credere, che e
v. s. e madonna Aurelia, la quale io risaluto caramente, alleviate del
continuo nel timor di Dio, senza il quale è somma pazzia lo sperar mai
vero bene alcuno. Non è alcuno di noi che omai per esperienza se non per
ragione e per divini e umani ammaestramenti non conosca questa vita
nostra e questo mondo tutto non esser altro che fumo e ombra. Alziamo
adunque una volta la mente da dovero a quella vita e a que' secoli promessi
da Gesù Cristo, che non può mentire a tutti coloro che rinunzieranno
a se stessi, non che ad ogni altra cosa per seguir lui, la qual vita e
li quali secoli sappiamo per rivelazione divina essere eterni et incorruttibili.
E per poter far ciò come si conviene preghiamone continuamente e
ardentemente Dio, il quale ha promesso d'esaudirci in tutte le domande
che gli faremo, che sieno conformi a quello che sappiamo essere la santissima
volontà sua. A lui e alla ricchissima e potentissima grazia e benignità
sua raccomando di cuore e v. s. madonna Aurelia e tutta la famiglia
vostra.


«In Bada il dì 30 d'ottobre 1577.


«Queste due mie fatiche sono e l'una e l'altra in lingua latina.


«Di V. S. molto magnifica



Cognato e servitore affezionatissimo


Fausto Sozzini.


Al molto magnifico Signor suo e cognato osservandissimo il Signor
Bellisario Bolgarini aff., a Siena»[521].



Gli adepti di Soccino crebbero tanto, che le differentissime sette di Unitarj
si ridussero in quest'una detta dei Socciniani. Un de' loro articoli essendo
l'abborrimento dalla guerra, condannavano apertamente i Riformati
che prendessero le armi contro i loro re, e ricusavano entrar nell'esercito,
nè tampoco a difesa del paese.

I Socciniani però non ebber pace neppure in Polonia fino al 1638, perseguitati
per ragion politica quasi fossero d'accordo cogli Svedesi. Dappoi si

stabilirono in diversi luoghi, massime in Transilvania, dove prima aveali
introdotti il Biandrata; e colà soltanto si conservarono, mentre altrove si
fusero colle sêtte fra cui viveano.

Da Siena vedemmo pure fuggiti Mino Celsi e frà Sisto, ebreo convertito.
Francesco Pucci, d'illustre casata fiorentina da cui erano usciti tre cardinali,
stando a Lione sul commercio, frequentando letterati, e piacendosi alle
controversie, sorbì le opinioni protestanti, e lasciati i traffici, si applicò alla
teologia, e sperando avervi più libertà in Inghilterra, v'andò, e nell'Università
di Oxford fu dottorato il 1574. Nel trattato De fide in Deum quæ
et qualis sit, combattè i Calvinisti che prevaleano su quell'Università; onde
perseguitato, ricoverò a Basilea, e legato d'amicizia e di credenze con Fausto
Soccino, pubblicò una tesi che «tutto il genere umano fin dall'utero materno
è efficacemente partecipe dei benefizj di Cristo e della beata immortalità».
Le opinioni ivi manifestate lo costrinsero andarsene anche da
Basilea; nè maggior tolleranza trovò a Londra, ove anzi fu messo prigione;
nè in Olanda, ove con molti ebbe dispute, e anche con Soccino a proposito
del suo libro De immortalitate primi hominis ante peccatum[522]. Neppur
potè intendersi co' religionarj. A Cracovia, due alchimisti inglesi, i quali
prometteano una gran riforma che per lor mezzo Iddio farebbe della sua
Chiesa, lo persuasero che poteano, mediante il commercio con certi spiriti,
scoprir cose ignote al resto degli uomini; ed egli vi credette, e cercò per le
stampe persuaderne altri. Disingannatone (1586), si ravvide anche de' suoi
errori, in man del vescovo di Piacenza, nunzio pontificio a Praga, si ritrattò
il 1595, e fatta la penitenza e ordinato prete, servì come secretario al
cardinale Pompeo d'Aragona. Nel 1592 in Olanda aveva stampato un'opera,
ove sosteneva che nè ignoranza, nè incredulità, nè mancanza di battesimo
impediscono che uno si salvi, purchè viva onestamente; opinione confutatagli
da Cattolici, da Luterani, da Calvinisti. Che fosse arrestato per ordine
del vescovo di Salisburgo e mandato a Roma, dove fosse bruciato, viene
asserito, ma non sappiamo con quale appoggio.

Il Theiner riferisce[523] che il nunzio papale voleva chiamar in Polonia
il Bellarmino e Francesco Toledo onde reprimere gli eretici italiani, i quali
erano Buccella[524], Michele Bruto veneziano, Simone da Lucca, Prospero
Provana, Fausto Soccino, l'Alciato milanese, il Bovico bolognese, Fabrizio
Pallavicini di Chiavenna, Rosmino Rosmini di Roveredo.

In parte già conosciamo costoro; ed abbiam pure nominato fra quei che
predicarono in Polonia Francesco Stancario mantovano. Insegnando ebraico,
in un'accademia eretta a Spilimbergo nel Friuli da Bernardino Partenio,
avea manifestato idee eterodosse, onde dovette fuggire, e da Basilea diresse
ai magistrati veneti un trattato della Riformazione[525]. Mentre Osiandro
insegnava che l'uomo è giustificato dalla giustizia essenziale di Dio e che
Gesù Cristo è la nostra giustizia secondo la sua natura divina, lo Stancario

sosteneva che Gesù Cristo è il nostro mediatore soltanto secondo la sua
natura umana. Il concilio di Ginevra preseduto da Calvino lo scomunicò per
questo suo professare che Gesù Cristo fu mediatore presso l'eterno Padre
come uomo, non come Dio; e dappertutto venne avversato per dottrine
esorbitanti. A Cracovia, dove fu chiamato per insegnar l'ebraico, seppe
dissimularle, ma quando il vescovo Maciejowski insospettito lo fece arrestare,
i signori che l'aveano tolto a favorire, ne ottennero la liberazione;
ond'egli incoraggiato propose si abbattessero le immagini e tutto
l'antico culto; fece da maestro, e diede cinquanta regole di riforma per
le nuove Chiese. La sua dottrina fu scomunicata dai sinodi polacchi, e ne
restò turbata quella Chiesa finchè lo Stancario morì a Stobnitz.

Il Mainardi, da Chiavenna il 22 settembre 1548 scrivendo al Bullinger
a Zurigo varie cose, e sparlandogli dello Stancario, gli manda tre lettere
venutegli da Venezia. In una Baldassare Alterio, segretario dell'ambasciatore
inglese, gli scrive: «Da un pezzo conosco il cervello dello Stancario,
e so di che piede zoppicava. Fu sempre un poveretto, scandaloso e di strane
opinioni; ed ha un'instabilità, per cui non sa quel che si peschi; molto
più temerario che voi non scriviate: onde fuggitelo per amor di Dio, e
levatevelo d'in sugli occhi più presto che potete: altrimenti non requierete
mai, nè voi nè la chiesa vostra».

Domenico Manjoni gli diceva: «Di don Francesco Stancario vi dirò schiettamente
e in verità quel che so e ne penso. In prima è chiaro e manifesto
esser lui leggero, instabile, pieno d'amor proprio, precipitoso in ogni cosa
sua; e il peggio è che vuole si sposino le sue opinioni, sebben repugnanti
dal vero rito cristiano». Aggiunge che fu prete, che non crede sia ebreo
quantunque n'abbia la faccia: che a Venezia sposò una povera che vivea
sulla strada: «me lo tenni in casa lungo tempo a mie spese, ma a malincuore
per la sua inquietudine».

Marco di Lilio, civis venetus vir pius et fidelis, lo paragona alla lumaca,
che lascia il segno dovunque passa[526].

Lo Stancario però non può dirsi propriamente unitario: bensì un di quei
litigiosi, che trascendono la meta, esagerando nel confutare. Dopo che a
Königsberg, per ribatter Osiandro diede all'umanità di Cristo tutto ciò che
quegli dava alla sua divinità, a Francoforte sull'Oder trova Andrea Musculo,
che, per confutar lui, sostiene che Gesù Cristo, mediator nostro
in quanto Dio e in quanto uomo, era morto come Dio. Difendendo la sua
opinione in Polonia, imputa gli avversarj di arianesimo, e così obbliga a
sciagurate transazioni. Nell'opera Contro i ministri di Ginevra e di Zurigo
(Cracovia 1562) scrive che: «il solo Pietro Lombardo val meglio
che cento Luteri, ducento Melantoni, trecento Bullinger, quattrocento
Pietro Martiri e cinquecento Calvini; de' quali tutti, se si pestassero in
un mortajo, non se ne strizzerebbe un'oncia di vera teologia».


Oltre una grammatica ebraica, pubblicò un'esposizione dell'epistola di
san Giacomo; De trinitate et mediatore D. N. J. C. adversus Bullingerum,
Petrum Martyrem, et Joannem Calvinum, et alios... ecclesiæ Dei perturbatores;
e altri scritti polemici. Ostinato a dimostrare che le Chiese riformate
son ariane ed eutichiane, lanciava ingiurie a tutti. Calvino qualificava
il suo di non absurdum modo sed exitiale commentum, quo vir ille
false turgidus et novitatis nimium cupidus, ortodoxæ fidei principia
labefactare conatus est: e più che ragioni diresse contro di lui Orichovio
nella Chimera, dove insiste perchè il re di Polonia stermini sì fatti
novatori.

Da Candia, dominio di Venezia, era Cirillo Lucar, che in Italia e in
Germania avuto contezza della Riforma, dissimulò, finchè gradi a gradi
divenuto patriarca d'Alessandria, poi di Costantinopoli, cominciò a sparnazzare
le novità. Se n'avvidero i vescovi e preti, e lo fecero relegare a Rodi;
ma coll'appoggio dell'Inghilterra e dell'Olanda ristabilito, pubblicò un catechismo
calvinico, col quale eccitò turbolenze, che la Porta sopì col farlo
strangolare. Diversi sinodi anatemizzarono lui e le sue dottrine.

Fra i nostrali possiam contare Francesco Lismanin di Corfù francescano,
confessore di Bona Sforza regina di Polonia e suo predicatore in italiano.
Alla cheta diffuse a Cracovia le dottrine riformate, innavvertito finchè
Lelio Soccino nol persuase d'andar in paesi dissidenti. Visto che il re Sigismondo
Augusto inclinava alla Riforma, rimase per saldarlo in tal disposizione,
e ricevette da lui l'incarico di viaggiare per informarsene. Vide
Italia, Svizzera, Ginevra, Parigi col pretesto di comprar libri per la biblioteca
di quel re; tenne corrispondenza coi caporioni, ma poichè prese moglie,
il re di Polonia n'ebbe sdegnò, nè più volse udire di protestantismo. Questo
però erasi diffuso in Polonia, e il primo sinodo ivi tenuto scrisse al Lismanin,
allora in Isvizzera, pregandolo di tornare. In fatto nel 1556 egli
v'andò, e vi stette nascoso come proscritto, sinchè gli fu ottenuta la grazia.

I credenti di colà stavan allora divisi fra lo Stancario che sosteneva Gesù
Cristo non esser mediatore secondo la natura divina, e Paolo Gonesio
che sosteneva la preminenza di Dio padre. Il Lismanin ebbe colloquj
col Biandrata nel 1558, e d'allora cominciò a dubitar della Trinità, e
come ariano fu denunziato al concistoro di Cracovia; scoppiati i dissensi,
egli cercò metter concordia, consigliando attenersi ai quattro Padri della
Chiesa, dei quali fe un centone, che potea però servire a qualunque partito.

Ritiratosi a Königsberg in Prussia, visse miserabile finchè gettossi in un
pozzo il 1563.

Meglio registriamo fra i nostri Jacobo Paleologo, nato il 1520 in Scio
dalla famiglia ch'era stata imperiale, educato in Italia, ove bevute le nuove
opinioni passò a professarle in Germania. Ma come eterodosso non era accettato,
sinchè fermossi in Transilvania, e nel 1569 successe a Giovanni Sommer

qual rettore del ginnasio di Clausenburg. Fausto Soccino gli mosse guerra
perchè seguace delle sovversive dottrine di Budneo; e perdurando in quelle,
fu arrestato dai magistrati e consegnato all'Inquisizione di Roma, dove
venne condannato al fuoco nel 22 marzo 1585. Se credessimo al Ciappi
nella vita di Gregorio XIII, davanti al supplizio si sbigottì, e chiese tempo
a pentirsi, onde ricondotto in prigione, compose opere pie e dotte. Il fatto
non consta da altri. Fra' costui opuscoli ricorderemo quel de Magistratu
politico, ove sostiene che Gesù Cristo non abrogò le magistrature civili, e
un cristiano può esercitarle. Confutato da Gregorio Pauli in nome del sinodo
di Racow, egli fece una risposta, alla quale Soccino oppose la Defensio
veræ sententiæ de magistratu politico (Losc, 1580).






APPENDICE III.

Non crediamo siasi mai pubblicato l'albero genealogico della famiglia
Sozzini; e trattandosi de' maggiori eresiarchi, i lettori ci sapranno grado
d'offrirlo.

Martinello di Percena.


Suoi figli:


Andrea, che si trova nominato nel 1318.

Sozzo, banchiere, vivo nel 1294.

Bindo, registrato nel Libro delle Denunzie del 1326 e 27.


Figli di Sozzo:


Giovanni o Gianni, registrato al Libro delle Gabelle gli anni 1304-1305 come cittadino
sanese. Sposò Margherita, morta dopo il marito nel 1345; sepolta in San Domenico.
Ebbero due figliuoli: Minuccio, gonfaloniere nel terzo di San Martino il 1368:
e Checco, che trovasi nominato nel 1344.

Ser Mino, notaro, dal castello di Percena sopra Buonconvento tramutò la sua famiglia
in Siena, ov'è registrato nel Libro delle Gabelle gli anni 1304 e 1305. Morì
l'aprile del 1340. Sua moglie Gherarda morì nel 1348, e fu sepolta in San Domenico.


Figli di ser Mino:


Sozzino, mercante; ambasciadore nella città di Aquila il 1349; ascritto alla confraternita
di Cristo Crocifisso (oggi della Madonna, sotto le volte dello Spedale). Nel 1355
era capitano del popolo quando morì, ed ebbe pubbliche esequie.

Francesco, fu della Signoria il 1377; e ambasciadore a Firenze il 1381.

Percena morì il 1376, e fu sepolto in San Domenico.

Giovanni, capitano del popolo il 1351 e 56; dei Dodici nel 1361, 63, 67: confratello
del Cristo Crocifisso avanti il 1360; un degli statichi dati dal Comune di Siena ai
capi della Compagnia Bianca nel 1364; morì l'agosto 1374, e fu sepolto in San
Domenico. Ebbe moglie una Bargagli, forse Lodovica.

Lodovico, nominato in un documento dello Spedale di Santa Maria della Scala, 1335,
con altri figliuoli di ser Mino.

Margherita, morta il 1360, sepolta in San Domenico.

Agnese, moglie di Filippo di Lapo, morto il 1397.

Venerabile Pietro, domenicano, studiò teologia a Parigi, e ne fu maestro; dal vescovo
Domesdeo fu eletto inquisitore in Siena, e morì della peste del 1348.

Benedetto, dei Dodici nel 1356, 66, 68; della Signoria nel 88; ambasciadore a Bologna
nel 1357; a papa Urbano V nel 65; a Carlo IV nel 68; gonfaloniere pel terzo di

San Martino nel 1367; cacciato come ribelle; richiamato per aver dato fuoco a
due porte di Firenze nel 1391; morto l'aprile 94, e sepolto nel chiostro di San
Domenico.

Ebbe figli un Betto, morto il 1411; Niccola, morto il 1383, e sepolto nel chiostro
di San Domenico; un altro Niccolò, non ben certo, che generò una Andrea,
maritata a Carlo di Bandino Piccolomini con 400 fiorini di dote.

Da Sozzino nacquero Ghera, che nel 1415 era vedova di Francesco di Toro; Franceschino,
che nel 1370 era de' Priori; e l'agosto 98 morì a Mantova, lasciando un
Pietro Paolo, che nel 1462 era castellano a Massa e Montauto in Maremma; e
generò un Gabriello, da cui una Virginia, maritata a Jacomo Tomma il 1481 con
1000 fiorini di dote.

Jacomo, confratello del Crocifisso: Betto, morto il 1363, come anche Pietro; Mariano,
indicato per famosus mercator nel necrologio di San Domenico; dei Signori nel
1401, e gonfaloniere nel terzo di San Martino, morto nel febbrajo 1402. Giovanni,
che nel 1351 era ambasciadore del Comune a Perugia; dei Dodici nel 1361, 65,
67; ambasciatore a Cortona nel 58, a Firenze nel 59 e 64; al signore di Montefeltro
nel 1362.

Egli generò Mariano nel 1409: Agnolina, maritata il 1427 in Francesco Ciani, con 800
fiorini di dote, e morta il 1459.

Sozzino, morto il 1419 e sepolto nell'avello di famiglia, nel chiostro vicino alla porta
di San Domenico; lasciando un figlio Niccolò; da cui una Romana, maritata il
1507 a Deo Dei di Chiusi, con 1000 fiorini di dote.


Alla storia importa la discendenza di Giovanni. Eccola:


Barbato, m. 1374; una figlia sepolta a San Domenico, 1363.

Mino, della Signoria nel 1389, 95, 99: morto l'aprile 1419 e sepolto nell'avello domestico.
Nacquero da lui Benedetto nel 1393. Bartolomeo nel 1402. Niccola nel 1403.
Antonio nel 1405. Angelino morto nel 1420. Nanni, che nel 1383 riceveva un legato
da Giovanni frate Gaudente.

SOZZINO, che abitava nella contrada di Pontaneto; fu de' Priori nel 1389 e 98; gonfaloniere
del terzo di San Martino nel 1400; nel 1386-87; dai conjugi Filippo
Franzoli e Landomia Tolomei comprò la fortezza di Micciano per 412 fiorini; nel
76 fu ambasciadore agli Aretini; morì nel maggio 1403, e fu deposto presso i suoi
avi. È considerato capo stipite della famiglia, che addottò per casato il nome di
lui, come allora si usava.


Figli di SOZZINO:


Bartolomeo, da cui un Girolamo, che fu de' Priori nel 1499.

Lorenzo, m. 1462.

Francesco, m. 1381.

Caterina, maritata in Fazio Bellarmati con fiorini 450 di dote.

Giovanni, m. 1427, e sepolto nel chiostro di San Domenico, capo d'altra linea di cui
esibiamo l'albero in A.

Mariano seniore, canonista famoso; n. 1397; studiò in Siena e in Padova, dove pare
fosse professore; professore a Siena verso 1450, ove stabilitosi il 1457, dalla casa
della Sapienza, comprò per sè e pei nipoti Pietro e Sozzino l'albergo del Gallo, in
via degli Alberghi. Nel 58 era ambasciadore al nuovo papa Pio II, che lo nominò
avvocato concistoriale nel 67. A istanza del beato Giovanni da Capistrano, 1449,
fondò il convento de' Padri Osservanti d'Asinalunga sotto il titolo di Santa Maria
di Monte Baldino. Fu sepolto nella nuova cappella di Santa Maria delle Nevi in
San Domenico. Nel 1430 avea sposato Niccola Venturi con 1450 fiorini di dote, la
quale morì il 1483.





Figli di Mariano:


Giovanni, n. 1432.

Margherita, nel 1459 maritata a Salimbene Capocci con 1000 fiorini di dote.

Camillo, n. 1434.

Giovan Sozzino, n. 1442.

Bartolomeo, capo d'altra linea che diamo in B.

Alessandro, n. 1443; de' Priori 1493 e 98; de' Regolatori nel 97; gonfaloniere pel
terzo di San Martino, 1503, quando morì e fu sepolto nella cappella avita. Nel 1477
avea sposato Laura di Francesco Arringhieri, con fiorini 1400 di dote, morta il
1500.


Figliuoli d'Alessandro:


Bernardino, n. 1492.

Camilla, maritata ad Alessandro Borghesi con fiorini 1810 di dote.

Francesco, n. 1483; de' Priori 1508 e 1519; fra quelli che, il 20 settembre 1555, giurarono
fedeltà al re di Francia e alla repubblica di Siena ritirata in Montalcino.

Niccolò, n. 1488.

Giambattista, n. 1496.

Girolamo, n. 1480; de' Priori nel 1505 e 1512; che generò Cesare nel 1528. m. 1530.

MARIANO juniore, n. 1452; capitano del popolo 1508 e 1524; dal 1507 al 1524
insegna Istituzioni civili e canoniche in patria; poi a Pisa, Padova, Bologna; e
fu cerco altrove invano. Ambasciadore ai Fiorentini e a Leon X. Nel 1551 Giulio III
lo dichiara avvocato concistoriale. Enea Silvio il loda assai come di piccolissima
statura ma robusto, di sapere universale. Un giorno, rimproverato perchè avesse
interrotto le sue lezioni, rispose: «Son ammogliato. — Anche Socrate avea moglie,
eppure... — Ma Santippe era accattabrighe e brutta forse, mentre io ho bella moglie
e benevola». 1543 compra la tenuta di Scopeto dai figli di Scipione Sozzini. Nell'accademia
degli Intronati nominavasi Lo Sgualcito. Nel 52 fe testamento. Nel 56
morì, e fu sepolto nel chiostro di San Domenico di Bologna.

Nel 1508 avea sposato Camilla Salvetti con 1666 fiorini di dote, che morì nel
1554.


Figli di MARIANO:


Camilla, maritata in Marco Tondi con fiorini 1400.

Cornelio, che stava a Roma nel 1552, quando il padre in testamento gli legò 70 scudi
d'oro; fu imputato d'eresia. Da Francesca di Atoleo bolognese generò Francesca,
m. 1572, e sepolta in San Domenico.

Lelio, n. 1525: giurisperito e dotto di lingue. Nel 1556 cominciò a tener adunanze religiose
a Vicenza: esulò, si stabilì a Zurigo, ove morì il 1562.

Ottavio, militò in Germania.

Giulio, n. 1512 e m. 1525.

Bartolomeo, n. 1511.

Marcantonio, n. 1514.

Ascanio, n. 1526.

Porzia, m. nel 1539 a Lelio di Giovanni Pecci con 3000 fiorini di dote.

Filippo, che sopravisse al padre.

Camillo, legisperito; condannato e scomunicato in contumacia per formali accuse di
delitti commessi in Bologna e in Siena.

Alessandro, n. 1509; de' Priori nel 1531; dottorato in Siena da Filippo Decio, vi spiegò
le Istituzioni civili; a Padova lesse in concorrenza di Girolamo Vieri e Marcantonio
Bellarmati; insegnò nel nuovo studio di Macerata, con 500 scudi l'anno, ed ivi
morì nel 1541. Nel 38 avea sposato Agnese di Borghese Petrucci, dotata di 4000

fiorini: e ne ebbe Alessandro, che nel 1603 era de' Priori. Fillide, n. 1540; maritata
nei 1559 a Cornelio di Cesare Marsili con 4000 fiorini di dote.

Fausto, n. 1539, che partecipe degli errori dello zio, dovette spatriare, e si ritirò a
Lione, 1560; dopo tre anni tornò a casa, e da Cosimo I ebbe onori e impieghi;
ma perseverando negli errori, il 1574 si ritirò a Basilea: morì a Cracovia il 3 marzo
1604. Fra gli Intronati era detto il Frastagliato. Nel 1578 sposò Elisabetta, morta
nel 87; la figlia Agnese maritò in un gentiluomo polacco, che n'ebbe molta
figliolanza.

CELSO, n. 1517: de' Priori nel 43 e 49; capitano nel 65; gonfaloniere per terzo di
San Martino 1568. Insegnò Istituzioni civili in patria, e gius canonico a Bologna
con 100 scudi d'oro di stipendio. Morto suo padre, riprese la cattedra d'Istituzioni
civili, e poco dopo lasciò l'insegnamento. Nel 54 istituì l'accademia dei Sizienti:
fra gli Intronati era il Sonnacchioso. Ebbe titolo di conte palatino, benchè accusato
d'eresia. Morì il 1570. Nel 49 avea sposato Albina Bulgarini con 3000 fiorini
di dote; e in seconde nozze Lucrezia Sabbatini bolognese, morta nel 90.


Figli di CELSO:


Mariano, n. 20 luglio 1594.

Bartolomeo, n. 24 ottobre 1595.

Lucrezia, n. 18 aprile 1599.

Lucrezia, n. 20 agosto 1600.

Caterina, n. 5 ottobre 1601.

Celso, morto infante, 1604.

Giovanni Battista, n. 27 giugno 1604, morto l'anno appresso.

Caterina, n. 1 novembre 1606.

Maddalena Catarina, n. 17 agosto 1609; maritata 1627 a Marcello Pannocchieschi,
conte d'Elci, con 8400 fiorini di dote.

Mariano, n. 5 luglio 1613; tra i Filomati ebbe nome di Circospetto: a Roma entrò
negli Oratoriani, e vi morì in odore di santità il 1680.

NICCOLÒ, n. 5 agosto 1605; fra gli Intronati il Gelido; de' Priori 1633 e 35; gonfaloniere
del terzo di San Martino 1642; segretario delle leggi e famigliare del principe
Mattia: morì il 1699. Nel 35 sposò Caterina Savini, con 8750 fiorini di dote,
che morì il 1685.


Figli di NICCOLÒ:


Alessandro, nato 26 febbrajo 1635; canonico e auditore del cardinale Nini; fra gli
Intronati il Gioviale.

Carlo, n. 15 settembre 1737.

Vittoria, n. 25 giugno 1639.

Filippo, n. 13 luglio 1640.

Silvia, n. 23 agosto 1641.

Lisabetta, n. 22 agosto 1642.

Camilla, n. 14 settembre 1643.

Porzia, n. 17 aprile 1646.

Filippo, n. 6 maggio 1647; canonico del duomo; fra gli Intronati il Morbido.

Orso, m. 15 ottobre 1648, di due anni, oppressus a quantitate pustularum, vulgariter
varolo, qui morbus neccavit in hoc anno quantitatem non paucam puerorum,
dice il necrologio di San Domenico.

Bernardino, n. 8 ottobre 1649.

Maddalena, n. 9 novembre 1650.

Carlo, n. 9 maggio 1653.

Girolamo, n. 9 maggio 1654.


Maddalena, 15 giugno 1655.

Camilla, n. 22 settembre 1656.

GALGANO, n. 1638; de' Priori 1663; capitano del popolo 1676; soprantendente alle
comunità dello Stato, e un de' quattro conservatori; fra gli Intronati il Franco.
Successe all'eredità di Carlo e Francesco Maria Sozzini. Morì il 1711, onorato di
pubbliche esequie. Nel 1673 avea sposato Faustina Chigi, con dote di 4500 scudi;
morta il 1722.


Figli di GALGANO:


Porzia, n. 16 ottobre 1675.

Girolamo, n. 1 ottobre 1677.

Francesco Antonio, n. 20 agosto 1678.

Mariano, n. 24 gennajo 1680.

Mariano, n. 11 settembre 1684; nel 1747 dedicò al cardinale Ranieri d'Elci la vita di
Mariano suo prozio.

NICCOLÒ MARIA, n. 1674; de' Priori 1678, 1701, 4, 14; capitano del popolo 1716;
fra gli Intronati il Serotino. Morì il 1755. Nel 1705 avea sposato Agnese Piccolomini
della Triana, con 4000 scudi di dote.


Figli di NICCOLÒ MARIA:


Alessandro, n. 1706; de' Priori nel 1730, 33, 35, 37, 40, 44; morì di febbre etica il
23 aprile 1748. Nel 43 avea sposato Caterina di Filippo Bonarroti di Firenze, con
4000 scudi di dote.

Maria, n. 30 ottobre 1708.

Bartolomeo, n. 14 agosto 1710.

Galgano, n. 9 marzo 1711.

Caterina, n. 24 agosto 1713.

Vittoria, n. 8 novembre 1714.

Caterina Virginia, n. 8 aprile 1717.

Orazio, n. 20 giugno 1718.

Bernardino, n. 5 febbrajo 1723.

Bartolomeo Orazio, n. 5 aprile 1722; de' Priori nel 1774: gonfaloniere nel 1775, 77,
81; capitano del popolo nel 1776, 84. Con lui si spense questo ramo de' Sozzini.

Faustina, n. 24 luglio 1727.

Porzia, maritata nel 1728 al conte Gaetano Marciani d'Orvieto, con 2000 scudi di
dote; fu erede della sostanza dei Sozzini.



Ramo A.


Bartolomeo Soccini, n. 1436: discepolo di Alessandro Tartagli d'Imola, Tommaso
Docci senese, Battista di Sanseverino. Nel 1471 insegnava diritto a Siena, quando
fu mandato commissario di guerra a Chianciano. Nel 1480 esulò come ribelle; e si
ritirò a Pistoja e a Pisa, dove già nel 73 aveva insegnato collo stipendio di 800
fiorini. Vi ebbe a scolare Leon X. Avendo tentato abbandonar quella cattedra per
andare a Venezia, fu messo in arresto. Nel 1482 reso alla patria, vi lesse per tre
anni, poi a Padova nel 1498, con 1100 ducati; poi a Ferrara e Bologna. A Siena fu
capitano del popolo nel 1483, 87, 94, 1507: ambasciadore a Firenze nel 1487 per
la controversia di confini tra Montepulciano e Chianciano. Era profondamente erudito
nella sua scienza, talchè il Poliziano diceva poterlo chiamare sicuramente il

Triboniano dell'età sua. Amico della taverna, vi passava ore con beoni e giocatori.
Improvvisava stupendamente, e all'erudizione univa meravigliosa perspicacia e
sano giudizio. Piaceva assai quella franca dicitura, quella parola caustica, quel
riso sardonico, quella veemenza con cui sobissava l'avversario, non rispettandone
nè il grado, nè l'età, nè il triplice alloro. Lorenzo il Magnifico volle una
volta udirlo a lottare col famoso Giason del Majno. Un'ora era già durata la gara,
quando Giasone, ridotto alle strette, inventa un testo per tirarsi d'impaccio.
Bartolomeo si mostra confuso, vinto, grattasi in testa per cercar qualche risposta,
alfine esce con un testo che gli dà decisamente ragione. La scolaresca ad applaudire:
ma Giasone gli domanda: «Ove hai tu pescato questo testo?» — E Bartolomeo:
«Nella pagina stessa donde hai tu preso il tuo».

Bizzarro, amico delle avventure, risoluto a vincere ad ogni costo, quando gli
argomenti o le procedure non bastassero a indur un debitore a confessare il suo
debito, suggeriva di cacciargli in corpo due pollici d'una buona lama di Brescia.
Poi bravamente slanciava da banda la toga, e sopra un cavallo che maneggiava
maestrevolmente quanto la parola, metteasi a capo di alabardieri per abbattere la
balìa di Siena, e surrogarvi altra forma di governo. Morì il 1506 in Siena, e v'ebbe
pubbliche esequie. Sposò Lodovica Orlandini con 1000 fiorini di dote, morta il
1517.


Figli di Bartolomeo:


Camilla, maritata il 1477 in Bernardino Borghesi con 1500 fiorini di dote.

Francesca, maritata in Pietro Borghesi il 1487: morta il 1512, sepolta ne' Domenicani.

Caterina, maritata il 1486 a Lodovico Piccolomini.

Cornelia, maritata il 1483 a Pier Anselmo Tolomei con 1800 fiorini di dote.

Nicola, maritata il 1505 a Giovanni Turamini con fiorini 2700 di dote: in seconde nozze
il 1514 ad Aldello Placidi con egual dote; morta il 1546.

Francesco, n. 1465.

Mariano, n. 1469, m. 1505: nel 96 fu de' Priori: generò una Cornelia, m. 1518.

Girolamo, m. 1501.

Scipione, n. 1467: podestà a Grosseto il 1488: gonfaloniere per il terzo di San Martino
nel 1490: uno dei regolatori del Comune il 1493. Nel 1489 sposò Aurelia
Tolomei con 2000 fiorini di dote.


Figli di Scipione:


Pandolfo, n. 1493.

Francesco, n. 1491: de' Priori nel 1514, 22: sposò Cassandra Petrucci con 2800 fiorini
di dote; fece testamento il 5 maggio 1529. Morì nel marzo 1530, sepolto in
San Domenico.


Figli di Francesco:


Isabella, n. 1529: maritata il 1548 a Francesco Colombini con fiorini 2500 di dote;
poi il 1501 a Giambattista Ornoldi con fiorini 800.

Deifile, n. 1526.

Proserpina, n. 1516.

Faustina, n. 1512.

Livia, maritata il 1543 a Ranieri Pannocchieschi dei conti d'Elci, con fiorini 1500 di dote.

Flavia.

Filomena.

Elisabetta, monacatasi il 1543: ebbe dal padre 350 fiorini.

Lavinia, n. 1521: maritata il 1544 a Girolamo Petrucci con 1900 fiorini: m. 1584.

Cleopatra, n. 1524.

Ottavio. Era il tempo del famoso assedio di Siena: ed essendo sergente maggiore, il

9 aprile 1554 toccò un'archibusata: morì il 17; sepolto in San Domenico. Nel 1551
avea generato Cesare.

Camillo, 24 ottobre 1554 prigioniero degli Imperiali col fratello Scipione, liberato per la
taglia di 100 scudi d'oro. Fu il Ruvido negli accademici Intronati; de' Priori nel
1559; morì il 1580.

Agostino, n. 1515.

Tiberio, n. 1518, morto in una mischia cogli Imperiali al Mulino del palazzo in Val di
Merse, 11 settembre 1554.

Scipione, n. 1511. Ritiratosi nel palazzo delle Vergene nella Montagnola, fu fatto prigione
il 24 ottobre 1554, e postogli la taglia di 100 scudi d'oro. Ammogliato il
1564 con Margherita Landucci, da cui generò Camilla, maritata il 1578 in Lelio
Tolomei con fiorini 300.

Fabio, n. 1513. Nel 1553 prigioniero alla presa di Crevole, si riscattò per 15 scudi
d'oro. D'accordo coi fratelli Ottavio, Camillo, Scipione, e col consenso della madre,
nel 1503 aveano venduta la tenuta e il fortilizio di Scopeto a Mariano d'Alessandro
Sozzini, per 12 mila fiorini. Sposò una Battista... da cui ebbe nel 1544 Dardenio;
1547 Filomena; 1575 Saula.



Ramo B.


Giovanni, muore il 1427, ed è sepolto nel deposito patrizio. Il 1407 avea sposato Marianna
Verdelli, con fiorini 1000 di dote. Ne ebbe

Margarita, maritata il 1442 a Niccolò di Nanni con fiorini 825.

Sozzino.

Pietro. Fu confinato alla Rôcca, come appare da lettera del 1451 di Mariano suo zio
ai priori e governatori di Siena. Nel 1443 sposò Vangelista del Golia o Zuccantini
con fiorini 4639.



 Loro figli

Domitilla, maritata nel 1466 in Bogino Bogini con fiorini 800.

Marianna, maritata nel 1464 in Giorgio Spanocchi con fiorini 700.

Lucrezia, maritata nel 1471 in Duccio Spinelli con fiorini 800.

Aurelia, morta il 1472 e sepolta in San Domenico.

Costantino, nel 1525 era de' Priori; nel 1494 sposò Camilla Tommasi con 1400 fiorini;
e n'ebbe

Domitilla, maritata il 1527 in Achille Bindi con 1160 fiorini.

Laura, maritata il 1528 in Giulio Borghesi con 1100 fiorini.

Pompeo, ammogliato il 1532 in Laudomia Bindi con fiorini 1900.

Giulio; de' Priori nel 1487 e 1502; buon soldato; sepolto in San Domenico nel 1518.
Sposò Lisabetta Borghesi con 1200 fiorini.

Alessandro; nel 1496 de' Priori: il 1487 sposa Alessandra Guelfi vedova di Conte di
Giovanni Savini con 950 fiorini.


Loro figli


Girolama, maritata il 1508 in Giovanni Agazzari con fiorini 1200.

Giovan Francesco, n. 1492.

Francesco, m. 1525 d'epidemia col figlio Alessandro, n. 1514. Da Frasia, m. 1518,
lasciò Laura, n. 1507; Faustina, n. 1509; Caterina, n. 1511.

Girolamo; nel 1501 sposò Niccola, vedova di maestro Lorenzo Ligrittieri con 1050
fiorini di dote; morì il 1545. Ebbe figli

Laura, n. 1513: maritata a Giuseppe del Perna con 520 fiorini di dote.

Margarita, n. 1515.


Giuditta, n. 1522.

Virginia, 1531-1588.

Emilia, n. 1534.

Lodovica, n. 1536.

Giulia, n. 1537.

Niccolò, n. 1520.

Giovanni Battista, n. 1525, lodato nella plastica, scolaro di Bartolomeo Neroni detto
il Riccio.

Leandro, 1532-1566.

Alessandro, 1518-1608. De' Priori nel 1550 e 56. Operajo del duomo, 20 luglio 1554.
Gonfaloniere tre volte, 1573: capitano del popolo, 1579: del collegio di balìa,
1572, 78, 81, 86. Lasciò un diario della guerra di Siena dal 1550 al 55. Fu erede
de' suoi averi Alessandro di Celso Sozzini.

Giovanni, fra gli Intronati il Dappoco: n. 1496: de' Priori nel 1521; nel 1531 maritato
con Agnese di Borghese Petrucci con 4000 fiorini di dote.


Loro figli


Alessandra, n. 1517.

Ortensia, n. 1520.

Antonia, n. 1526.

Flaminia, n. 1534: nel 1552 maritata in Orazio Bardi con 2500 fiorini di dote.

Claudio, n. 1532; nel 1553 commissario nel castello di Trequanda: de' Priori nel 1558;
nel 1592 riedifica a sue spese la chiesa dell'eremo di Sant'Egidio presso Trequanda.
Fra gli Intronati l'Intirizzito. Nel 1557 sposò Silvia Bardi con 4650 fiorini di dote;
e nel 1559 Cassandra Spannocchi con fiorini 3000.


Figli di Claudio


Ottavio, maritato nel 1591 con Euriclide Pannellini con 4125 fiorini, da cui generò.

Mariano, che del 1615 era de' Priori.

Silvia, n. 5 settembre 1583.

Bartolomeo, de' Priori nel 1626.

Pietro, alfiere e luogotenente d'una compagnia di fanti al servizio di Venezia; dal granduca,
nella guerra contro i Papalini, fu fatto capitano di fanteria. Maritato nel 1645
in Caterina Menocchi con fiorini 4550.

Tiberio, n. 5 aprile 1561.

Alessandro, ammogliato nel 1580 con Venilia Malevolti, con fiorini 4125.


Loro figli


Girolama, maritata nel 1614 con Pietro Biringucci, con fiorini 7000.

Maddalena, maritata nel 1631 con Giovanni Accarigi, con 8925 fiorini.

Alessandro, n. postumo, 8 dicembre 1582. De' Priori 1612, 20, 30. Gonfaloniere pel
terzo di San Martino nel 1636; fra gli Intronati il Cavilloso. Nel 1600 sposa Caterina
Palmieri con fiorini 6475; muore nel 1649.


Figli di Alessandro


Maria, n. 11 giugno 1606.

Claudio, n. 24 giugno 1602.

Agnesa, n. 4 settembre 1610.

Claudio Bernardino, n. 12 dicembre 1612; de' Priori nel 1632.

Carlo, canonico della Madonna di Provenzano. Nel 1612 vende in nome proprio e del
fratello Francesco i beni di Trequanda al dottore Scafucci, medico di corte, per
scudi 5770. Ricostruì la chiesa di Santo Stefano in Siena, dove fu parroco dal 1670
al 1677. Delle sostanze di lui e del fratello fu erede Francesco Maria Galgano
Sozzini.


Francesco Maria, n. 19 dicembre 1611: de' Priori nel 1632, 46. Nel 1647 era debitore
di scudi 1465,8 al fisco, mallevadori i fratelli e Galgano Sozzini. Stette carcerato
circa 30 anni nella torre di Volterra, e vi morì.



[image: ]


Quest'è l'antico stemma de' Sozzini; leone nero rampante in campo d'argento
con un globo rosso, con queste parole: CHAPELLA . DEI . REDE . D.
S . MINO . SOZZI . DA . SIENA . ANTICHO . DA . PERCENA.

L'aquila nera coronata in campo d'oro fu forse aggiunta quando Celso di
Mariano fu fatto conte palatino.


FINE DEL VOLUME II








INDICE DEL SECONDO VOLUME



	Discorso XXI. 	Paolo III. L'Aretino. Suggerimento di riforme. Teatini e Gesuiti 	Pag. 5



	XXII. 	Giulio III. Marcello II. Paolo IV 	21



	XXIII. 	Frà Bernardo Ochino 	29



	XXIV. 	Pietro Martire Vermiglio 	69



	XXV. 	Galeazzo Caracciolo 	81



	XXVI. 	Eretici a Ferrara. La duchessa Renata. Olimpia Morata 	87



	XXVII. 	Pietro Paolo Vergerio vescovo di Capodistria 	104



	XXVIII. 	Novatori in Modena. Lodovico Castelvetro. Il cardinale Morone 	148



	XXIX. 	Celio Curione. Le Pasquinate 	204



	XXX. 	Pio IV. Il Concilio Tridentino 	231



	XXXI. 	La Riforma morale e disciplinare 	273



	XXXII. 	Il Sant'Uffizio. La tolleranza religiosa 	311



	XXXIII. 	Eresia demoniaca. Astrologia. Fattucchierie 	365



	XXXIV. 	San Pio V. 1560-72 	403



	XXXV. 	Degli Eretici in Toscana. Il Carnesecchi 	416



	XXXVI. 	Eretici senesi. Aonio Paleario 	448



	XXXVII. 	Eretici di Lucca 	466



	XXXVIII. 	Antitrinitarj. Il Soccini. Il Biandrata 	481








NOTE:

1. Niceron, Mêm. tom. XXI, p. 115.

2. Spondano, Ann. ad 1543.

3. Vedi Consilium delectorum cardinalium et aliorum prælatorum de emendanda
Ecclesia: S. D. N. D. Paulo III ipso jubente conscriptum et exibitum 1538. Nelle riforme
proposte dicesi pure: Solent in scholis Colloquia Erasmi, in quibus multa sunt
quæ rudes informant ad impietatem.

4. G. Contarini Epistolæ duæ ad Paulum III. Coloniæ 1538, p. 62.

5. Injustæ secessionis ab ecclesiæ romanæ sinu jam damnati... sectarii, lutherani
præsertim... ad ovile Christi revocantur. Roma 1750.

6. Imago optimi sapientisque pontificis in gestis Pauli III expressa. Brescia 1743.
Quel sozzo di Gregorio Leti, nella edizione del conclave di Giulio III, dice: «Al governo
di Paolo III non fu altro apposto che il soverchio amore che portò al duca Pier Luigi, e
dicesi che la morte sua fu causata dal grandissimo dispiacere ch'ebbe della crudel morte
di detto Pier Luigi».

7. Oltre gli storici e i polemici, appare da questo sonetto satirico, che trovammo fra
carte di quel tempo:


L'aquila altera, valorosa e magna


Minaccia al Gallo fiamma, sangue e guerra:


Al che concorso è il gran re d'Inghilterra,


Gran parte dell'Italia e tutta Spagna.


Fassi la gran dieta in Alemagna


Per porre il papa, i preti e i frati in terra.


Marco nelle sue terre genti serra


Perchè non fa per lui star in campagna.


Fansi leghe secrete, e pur si sanno:


E tal nol crede che n'udirà 'l duolo.


Al Turco il re di Persia dà il malanno.


E or tant'alto è dell'aquila il volo


Che, non potendo il Sol farle alcun danno,


Dominerà dall'uno all'altro polo.


Far cerca il papa nolo


Con molti, acciò 'l Concilio non si fia.


Marco sta in fantasia


Di dar soccorso al quasi arido giglio,


Che teme pur dell'aquila l'artiglio.





8. Relazioni degli ambasciatori veneti, pag. 318.

9. Per Paolo III, Alessandro Cesari detto il Grechetto fece una medaglia, vedendo
la quale, Michelangelo dichiarò non esser possibile che l'arte andasse più innanzi. Sul
rovescio aveva un Alessandro Magno, che s'inchina al sacerdote di Gerusalemme.

10. Or ora spiegheremo questo aggettivo.

11. Lettere, lib. II, c. 9.

12. Lettere, lib. IV, c. 71.

13. Bulceus, hist. Universitatis Parisiensis, t. VI. Anche più tardi l'insigne Melchior
Cano cercava far proibire quel libro.

14. Il trigramma IHS, che si imprime sugli azimi sacrosanti, ha questa particolarità
d'esser formata dalle lettere greche I, H e della latina S. Nelle monete di
Giovanni Zemisce, che prima lo pose senza l'immagine imperiale, è segnato I C: in
quelle di Giustiniano Rinotmeta IHS XC: in quelle di Romano IV, IhS XRS, già mescolatavi
la S latina. L'immagine del Crocifisso fu aggiunta da papa Onorio III nel
1222.

Vedi Fr. Vettori, De vetustate et forma monogrammatis nominis Jesu. Roma 1747.
Ratmayer, De oblatis quæ hostiæ vocari solent. Amsterdam 1757.
Quaranta, Di un sileno in bronzo ecc. nel rendiconto della R. Accademia di
Archeologia di Napoli, 1864, p. 191.

Non fu dunque invenzione di sant'Ignazio o de' Gesuiti: e già a' suoi tempi san Bernardino
da Siena lo fece imprimer sopra tabelle, ed esporre alla venerazione; e il popolo
vi pose tanto affetto, che per esso distruggeva le carte da giuoco. Le solite contrarietà
incontrò questa nuova devozione; il santo fu tacciato d'eresia e di connivenza coi Fraticelli,
allora diffusi; fu citato ai tribunali ecclesiastici, onde papa Martino V lo chiamò
a Roma, ma compresane la santità, lodò quella devozione. Ripetute le accuse sotto
Eugenio IV, n'ebbe nuove lodi.

San Bernardino introdusse anche di segnare con quel monogramma le case, onde
preservarle dalla peste, ed è ricordata la solennità con cui lo fece porre sulla facciata
di Santa Croce a Firenze nel 1437.

Di ciò si sovvenne taluno quando il cholera minacciava Modena nel 1836, e insinuò
d'imitarlo. In fatti, con una premura pari allo spavento, tutte le case si videro segnate
del devoto monogramma, e alcune lo perpetuarono in pietra. Venuti i sovvertimenti
del 1859, volendosi in ogni modo denigrare le condizioni di quella pia città, si spacciò
che quasi tutta essa apparteneva ai Gesuiti: così vero, che l'emblema di questi vedeasi
su tante case!

15. On n'a qu'à publier hardiment tout ce qu'on voudra contre les Jésuites, on
peut s'assurer qu'on en persuadera une infinité de gens. Bayle, in Lojola.

16. La teoria di san Tommaso, che deriva il potere pubblico dal popolo, cioè dal
comune perfetto, fu sostenuta testè dal padre Ventura Del potere politico cristiano.

17. Si volle trovar molte somiglianze fra sant'Ignazio e Nicolò Paccanari. Questo
conciapelli di Trento andò soldato a Roma, dove udita una predica, si diè tutto a vita
penitente, e ritiratosi alla Madonna di Loreto, ivi stese regole pei compagni che Dio
gli desse: opera che parve prodigiosa, essendo egli affatto illetterato. Presto trovò
compagni, che si dissero della Fede di Gesù: ma formatasi allora la repubblica romana,
e cominciata, come sempre, dalle persecuzioni (1798), furono chiusi in Castel Sant'Angelo,
poi sbanditi. Il Paccanari, che intitolavasi «superior generale della società della
Fede di Gesù», si rifuggì a Vienna, dove gli si unirono varj Gesuiti, essendo quell'Ordine
considerato come un risorgimento della Compagnia di Gesù; passò quindi in Ungheria,
assistito principalmente dall'arciduchessa Marianna d'Austria. All'elezione di Pio VII
venne a Roma con essa, che gli comprò casa, ove introdusse l'educazione de' giovani
coi metodi gesuitici; mentre altre s'aprivano a Padova, a Spoleto, nel Vallese, in Francia,
in Germania. Dipinti come Gesuiti, furono espulsi dalla Francia: poi quando, nel
1814, Pio VII ripristinò la Compagnia di Gesù, ecclissavansi affatto i Paccanaristi, che
parte entrarono in quella. Si crede che il Paccanari, insuperbito del prosperar del
suo Ordine, nel quale appariva una scienza ed esemplarità che egli non aveva, finisse
male, ma non si sa dove nè come.

18. Luigi Capponi, residente in Francia per la Toscana, nel 1551 scriveva al Pagni,
segretario del duca: «Ragionasi di fare un patriarca del regno, sopra giurisdizione spirituale:
ed è già più giorni, si è ordinato non venghino più espedizioni benefiziali da
Rema». Négociations diplomatiques, vol. III, pag. 283.

19. L'affare odierno del Mortara, fanciullo ebreo venuto alla fede malgrado i genitori,
ebbe un riscontro al tempo di Giulio III, nella qual occasione il già nominato Catarino
scrisse De pueris Judo'orum sua sponte ad baptismum venientibus, etiam invitis
parentibus recipiendis.

20. Lettere di principi a principi: da Salerno, 9 maggio 1555.

21. Nores, Guerra contro Paolo IV, lib. 1, pag. 6.

22. Nores, libro I, pag. 32. Pero Gelido, residente di Toscana a Venezia, il 1556
scrive a Cosimo I: «Non lascerò di scrivere, sebbene pare abbia del favoloso, essendo
in bocca di persone segnalate, il gran disegno che il papa ha proposto al re di Francia.
Dicono che sua beatitudine disegna fare un re de' Romani, che risegga in Roma; e coronato
in quella città, dargli tutto lo Stato ecclesiastico; e questo re sia il cardinal
Caraffa; fare un re di Napoli italiano, e un duca di Milano, pure italiano: a che il re
(di Francia) concorse offerendo lasciar volontariamente tutto quello che ha o che pretende
in Italia, purchè l'imperatore faccia il medesimo per amore o per forza. E che ai
pontefici si assegni un'entrata di 50 o 60 mila scudi, con la quale mantenersi: aggiungendo
non essere miglior modo per fare che Italia e tutta la repubblica cristiana stia
pacifica e quieta» (Nell'Archivio Mediceo).

Questa era una delle chiaccole che spacciavansi nelle logge di Firenze e nelle botteghe
di Venezia: ma da una parte pruova che continua fu ne' papi l'idea di questa indipendenza
de' varj principi italiani: dall'altra, rivela ancor più ignoranza che malignità in
chi di siffatte dicerie si vale come d'un serio concetto del papa.

23. Nores, Guerra di Paolo IV.

24. Al tempo di Paolo IV, il papa dalla Dataria riceveva per la sua Corte, scudi
6000 al mese. Oggi il papa riceve da essa altrettanto, ma all'anno, oltre annui scudi
4000 dal palazzo apostolico per la segreteria particolare: e 1000 per suo mantenimento,
e 300 per l'addobbo e il vestiario domestico. Vi si aggiungono scudi 6000 sulle regalie
del sale e tabacco, e 10 in 15 mila per tasse concistoriali. Questo costituisce
la lista civile del papa. Quando i Francesi nel 1798 voleano indurre Pio VI a rinunziare
alla sovranità temporale, gli offrivano 300,000 lire l'anno. Napoleone ne assegnò 100,000
il mese a Pio VII, che neppur esso le accettò, come non accettò l'offerta di due milioni
di franchi di rendita e la sovranità di Avignone.

25. Négociations diplomatiques, vol. III, pag. 173.

26. L. XII. È saviissimo questo decreto che sta in Campidoglio: Si quis sive privatus,
sive magistratum gerens de collocanda vivo pontifici statua mentionem facere
ausit, legitimo s. p. q. r. decreto in perpetuum infamis, et publicorum munerum
expers esto.

27. In quell'occasione pericolò della vita Serafino Cavalli di Brescia, pio e dotto domenicano,
fatto inquisitore da Paolo IV. Gravemente ferito dai tumultuanti, a stento
campò. Intervenne al Concilio Tridentino, fu maestro del suo Ordine, visitò le varie
provincie, e morì in Ispagna il 1571.

28. Sul fregio di tutto il tempio corre la serie de' ritratti dei papi, e fra questi la papessa
Giovanna. Il cardinal Baronio ne mosse rimostranza a papa Clemente VIII, che,
per mezzo dell'arcivescovo Tarugi, ottenne dal granduca un ordine del 9 agosto 1600,
che fossero modificati i lineamenti femminili, trasformandola in san Zaccaria. Quella
serie di ritratti fu appuntata di varj errori di cronologia, emendati in quella che ora
si va compiendo a Roma per fregio della basilica di San Paolo, a musaico.

29. Mal confuso da taluni con quello de' Gesuiti, e perciò occasione d'ingiurie contro
qualche nome; come fece Guglielmo Libri contro l'insigne matematico Cavalieri,
che egli avrebbe levato a cielo se si fosse accorto ch'era Gesuato non Gesuita. Così
scrivesi la storia. Generale di quell'Ordine fu il milanese Paolo Morigia, che ne scrisse
la Storia degli uomini illustri, e sono sessanta morti in odor di santità. A Milano,
poc'anzi, col nome di Società del biscottino, era scopo a tutti i vituperj del bel
mondo e alle benedizioni de' soffrenti un'accolta di pie persone, che visitavano gli ospedali,
e portavano qualche chicca. Per la ragione stessa erano chiamati padri dell'acquavita
i Gesuati, che ne fabbricavano e davano per ristoro a' malati.

30. Boverio, Ann. dei Cappuccini, all'anno 1539.

31. Graziani, De vita Commendonis.

32. Miscellanea di notizie di cose sanesi, esistente nella pubblica biblioteca comunale
di Siena, di mano del padre Angiolo Maria Carapelli domenicano, nei primi del
XVIII secolo, e contrassegnata A. V. 14 ac. 58. — Compagnia di San Domenico, al
libro delle Deliberazioni del 1540, a fo. 5, faccia seconda.

33. Vita di Paolo IV, manoscritta.

34. Nel libro entrata e uscita del Camerlingo dell'Opera (della metropolitana di Siena)
del 1540, a fol. 122, sotto il dì 28 gennajo notasi che «furono pagate lire 32 04 a frà
Bernardino di Domenico Tommasini detto Ochino, e per lui fatte buone a Giovanni
Battista, fattore dell'Opera».

35. Boverio, Ann. de' Cappuccini, tom. 1, p. 411.

36. Nel 1542, il senese Alessandro Piccolomini stampava in Venezia la Istituzione
dell'uomo nobile, dove nel lib. I, c. 7 mette: «Se bene alcuni saranno che, per più liberamente
servire a Dio, dal legame del matrimonio si guarderanno, non però da questa
legge del giovare altrui sciolti saranno: anzi assai più degli altri legati fieno; appartenendosi
loro, per mezzo dell'ammaestramento e delli esempj delle buone opere, continuamente
cercare di giovare alla salute di questo e di quello: come fra gli altri fa oggi
il sant'uomo frà Bernardino Ochino da Siena, molto in questo più prudente e savio che
coloro non sono, i quali come nemici di tutti gli altri et amici sol di se istessi, vanno a
viversi racchiusi ne' chiostri, e per le folte selve dispersi, pensandosi d'imitare in tal
guisa Giovanni battezzatore, e non accorgendosi che egli continuamente di predicare e
mostrare altrui la via del cielo non restava».

37. Puccio Antonio fiorentino, vescovo di Pistoja e cardinale.

38. Manoscritto nella biblioteca di Siena.

39. Il primo volume contiene cinquanta sermoni su varj soggetti, la giustificazione,
il matrimonio spirituale, la confessione, le indulgenze, il purgatorio, il testamento, ecc.
Il secondo tratta di Dio, e via via della Fede, Speranza, Carità.

40. Il Tolomei scriveva a frà Caterino Politi d'avere, in occasion di malattia, studiato i
principj della religione cristiana, e conosciuto che «lo spirito apostolico, trapassato
nella Chiesa di Cristo di mano in mano per continuanza di tempo senza scrittura, è
uno de' saldi e ben fondati principj per insegnarci dirittamente la vera religione». Gli
eretici, conoscendo come ciò ruini il loro edifizio, lo impugnano; ed egli aveva in
animo di scrivere in proposito. Ma udito che nel sacrosanto Concilio erasi fatto un decreto
che determinava questo punto della tradizione, lo pregava a farglielo conoscere,
«ond'io possa pascer l'animo di un nuovo cibo spirituale e divino». Gli chiede anche
qualche lavoro suo che «partorirà in me qualche frutto di più viva fede e di carità
più ardente». Lettere di XIII uomini illustri, pag. 385.

41. È riferita nella Storia dei Teatini, di Giovanni Battista vescovo di Acerra.

42. La lettera dell'Ochino fu tradotta in francese e stampata senza indicazione di
luogo, col titolo: Epistre aux magnifiques signeurs de Siene par B. Ochin du dit
lieu, auxquels il rend raison de sa foy et doctrine. Avec une épistre à Mutio Justinopolitan,
par laquel il rend aussi raison de son departement d'Italie, et du changement
de son état, translatie de la langue italienne. Super omnia vincit veritas.
1544, in-8º.

43. Il Pazzi scrive che il Caterino, già vecchio, nella Minerva di Roma più volte era
veduto piangere: e chiesto del perchè, rispondeva, dolergli d'avere scritto con tanta
acrimonia contro alcuni padri: e suggeritogli che colla stessa mano che avea ferito
potea medicare, taceva e piangeva.

44. Nei manuscritti della Compagnia de' Pastori a Ginevra, sotto il titolo Spectacles,
professeurs, recteurs et ministres des églises étrangères qui sont dans la ville, leggesi
a pag. 181: Eglise italienne. Cette église fut établie en 1542, octobre... Bernardin
de Servas qui avait été religieux, préche à la chapelle du cardinal (d'Ostia)
tous les dimanches. Certamente s'ha a leggere Bernardin de Senis.

45. «Apologi nelli quali si scoprono gli abusi, superstizioni, errori, idolatrie et empietà
della sinagoga del papa, e specialmente de' suoi preti, monaci e frati, 1554».
È l'Opera più rara dell'Ochino, e contiene il solo primo libro, mentre la traduzione
tedesca ne ha cinque.

46. V'è apposta una nota che proibisce di lasciarla copiare. Anche senza di ciò, non
l'avrei riprodotta, tanta n'è la bassezza. Credo alluda a questo un passo delle Legazioni
di Averardo Serristori (Firenze 1853, pag. 88). «Certi predicatori a Zurigo hanno
dato alle stampe un libello famoso contro Sua Santità, tassando i modi e costumi
suoi e de' papisti: per il quale i cinque Cantoni cattolici si lamentano».

Crispino, librajo, scrittore e discepolo di Calvino, stampò L'Estat de l'Eglise avec les
discours des temps depuis les apótres jusques au présent, 1581 in 8º piccolo; ove si trovano
tutte queste diatribe contro papa Paolo III; fin ad asserire che manteneva 45,000
cinedi; ch'era astrologo, mago, indovino, ecc.

47. La seconda parte delle Prediche di messer Bernardino Ochino senese. Predica III.

48. Ib. Predica IV.

49. Succedeva a Giovanni Lasco polacco. La chiesa era dedicata a santa Cecilia, e
v'era predicatore Michelangelo Florio fiorentino, poco accetto. Potrebb'essere dell'Ochino
la Forma delle pubbliche orationi le quali si fanno nelle chiese de' pellegrini in Inghilterra,
libretto rarissimo.

50. Vedi la pag. 134 Della Vita del cardinale Comendone, di monsignor Graziani,
opera tanto reputata, che fu tradotta in francese, dal celebre Flechier.

Il Comendone molto operò in Polonia, e fe sbandirne gli eretici italiani. Di lui, mentre
era vescovo di Zante, cioè verso il 1539, si ha un Discorso sulla Corte di Roma, che non
crediamo stampato, dove ne annovera molti abusi, e suggerisce rimedj, per verità,
poco concludenti. E prima non vuole si correggano col limitare la podestà papale, il
che non può farsi per fatto umano. «Una certa sensualità (dice poi) ha prodotto nella
Chiesa molti difetti, i quali continuandosi tuttavia nel medesimo stile, l'hanno condotta
nel mal stato nel quale si trova, sì che non può fare l'officio suo. Al quale officio
può in doppio modo mancare: nell'uno pubblicamente, intorno alla prudenza
del governo; nell'altro cristianamente intorno all'obbligo che ha tutto l'ordine ecclesiastico.
Il primo mancamento si commette volgendo la prudenza in astuzia, e torcendo
la ragione a servizio delle passioni. Perchè i pontefici, essendo uomini, ed avendo innanzi
tanti invecchiati esempj del favorire i parenti singolarmente, facil cosa è che,
vinti essi ancora da questa carne, si lascino, dietro a quelli camminando, traviare.
Senza che, ancor si pecca intorno al governo, non per malizia, ma per una spensierata
negligenza, con la quale ad altro non si mira, se non a vivere lietamente, e come persona
che abbia avuta un'eredità grande e non aspettata, parte permette che ne sia
tolta per non entrar in contese, parte n'è prodigo, perchè non gli par donare il suo;
anzi alcune volte gli par far guadagno, credendo di acquistar la grazia dei principi.

«Ma fermandosi alla parte essenziale e propria della Chiesa, diremo del secondo
mancamento, il quale è intorno all'obbligo dell'ufficio sacerdotale. Questo è proceduto
sì da' mezzi, con che si acquistano molte volte questi uffizj e dignità, e sì dai costumi,
co' quali si vive oggi nella Corte. E prima, restando palesemente divisa l'utilità dell'entrata
dall'ufficio ecclesiastico, e l'onore dalle fatiche, è nata e radicata in molti
una perversa opinione che alla Chiesa non si convenga signoria. E non veggono che
il Signore Iddio non diede altri giudici nè signori al popolo suo che i sacerdoti, e che
dimostrò molto sdegno che dimandassino i re: benchè i figliuoli di Samuele, che allora
reggevano, fossero divenuti ingiusti; altri sono che si scandalizzano che la Chiesa
abbia rendite e ricchezze, dicendo che questa è una nuova usanza, introdotta dall'avarizia
dei preti contro i costumi della primitiva e santa Chiesa. Intorno alla quale
opinione, lasciando da parte il giudizio che, senza alcuna autorità, così temerariamente
fanno, ho sempre, come nelle altre proposizioni, avuto grandissima meraviglia
del molto ardire e della poca vergogna, che altri hanno, di affermare quello che non
sanno; di che si ha il contrario, leggendosi sopra ciò il decreto di Urbano I, papa e
martire, già 1300 e più anni fa, dove racconta il costume della primitiva Chiesa di
vendere tutto quello che l'era dato, e dispensarlo a' poveri; e come poco poi fu mutato
in meglio, ritenendo i beni, e dispensando le entrate; e questo costume egli comanda
che s'osservi. Senza che, molto innanzi d'Urbano, si legge nei decreti di
Pio I della consuetudine stessa della possessione de' beni stabili, e se ne tratta
come di cosa antica; in modo che è manifesto che arriva fino a' tempi degli apostoli.
Nondimeno per l'ignoranza, e forse per la malignità di alcuni, non si distingue dalla
cosa in sè, all'abuso di quella. Anzi essendo cessata la dispensazione che diede Urbano,
già è qualche numero d'anni che non sieno lasciati più alla Chiesa città o
castella, nè poderi nè case; ma questo è proibito in alcuni luoghi per legge; come
per esempio in Inghilterra, già molti e molti anni prima che levasse l'ubbidienza alla
sede apostolica. E ormai in ogni provincia s'è perduta gran parte de' beni che la
Chiesa possedeva, e l'ubbidienza ancora; e si è acceso, in persone poco convenienti a
questa maniera di vita, un iniquo desiderio di beneficj, e insieme una gran volontà
ne' principi temporali di poterne disporre; contro il decreto di Simplicio I, già 1084
anni, e di Gregorio VII nel concilio Lateranense e di Urbano II. Perchè essendo venuti
i beni ecclesiastici nell'estimazione che sono i beni temporali, dall'una parte i
principi li reputano per loro; i buoni, ingannati dalla credenza che hanno di persone,
meglio che qui non si farebbe; i non buoni dal desiderio di avere, e da una certa
comune rabbia di usurpare ogni giurisdizione. — Non dico che di questi beni non si
fanno tutti quei contratti che si fanno de' beni temporali, e quelli che hanno i beneficj
non vogliono ritenerli per altro che per beni proprj, non che facciano l'officio, e
dispensino bene e dirittamente l'entrata; anzi che questa Corte serve per isfogamento
a quelli, che, gonfj di superbia e di speranze, non potendo capire negli alvei
delle loro patrie, a guisa di fiumi rompono in questa repubblica per potersi allargare,
e occupar gradi e facoltà amplissime. Di modo che se questa città fosse veramente
città, e non più certo una lunga coabitazione di forestieri, simile ad un mercato
o ad una dieta, con un continuo flusso, senza congiunzione di parentadi, ne nascerebbero
e seguirebbero le sedizioni e i tumulti che son nati e seguiti in tutte le
repubbliche, le quali, con la facilità di comunicarsi ad ognuno, hanno, come un perpetuo
vento, tenuto accesa l'ambizione. — Ma in questa, per la propria sua forma,
non è dubbio ch'è giusta, utile e necessaria una comune partecipazione di tutta la
Cristianità; la quale, ben usata, la conserva e accresce, e abusata l'indebolisce e ruina,
anche perchè, oltre al resto, ci conduce quantità d'uomini indegni a cercar ordini,
onori e ricchezze, l'uso delle quali, conseguite che sono, come di sopra si è detto, necessariamente
riesce conforme alle arti e all'animo con cui sono state acquistate.»

Nel discorso medesimo egli tocca del paganizzamento d'allora. «Come innanzi la pestilenza
si sente la mala disposizione dell'aere, e la putrefazione degli umori, così ora si
scuopre una certa gentilità e nelle opinioni e ne' costumi, che ne dà verisimile indizio;
considerando le tante memorie che si onorano, e si rifanno di coloro che furono piuttosto
mostri che uomini scellerati. E si passa tanto avanti, che a' figliuoli che si battezzano,
molto più volontieri mettono i nomi gentili, che i cristiani; e alcuni lascian
quelli che hanno, e quasi sbattezzandosi, ne prendono de' nuovi e de' gentili. Alla quale
gravità, non senza gran mistero del giudizio di Dio, si oppose, quando essa prima si
scoperse, il pontefice di quei tempi Paolo II (anno 1471); perciocchè questi tali sono
come i segni, pe' quali i nocchieri prevedono le future tempeste; e sono di più importanza
che le dimostrazioni più espresse delle cose più gravi; perchè nelle cose
piccole dove non si teme di esser puniti, non si mette studio di apparenza, e facilmente
si vede la segreta inclinazione dell'uomo verso i vizj».

51. Telipoligamus. Quid vero mihi das consilii?

Ochinus. Ut plures uxores non ducas, sed Deum ores ut tibi continentem
esse det.

Telipoligamus. Quid si nec donum mihi, nec ad se petendum fidem dabit?

Ochinus. Tum, si id feceris ad quod te Deus impellet, dummodo divinum
esse instinctum exploratum habeas, non peceabis. Si quidem
in obediendo Deo errari non potest.

B. Ochini senensis dialogi XXX in duos libros divisi.

52. Rescius, Vita Hosii, lib. III, cap. 6. L'Osio scrisse De hæresibus nostri
temporis.

53. Il suddetto Graziani, nella vita del cardinale Comendone, ove molte cose pone
intorno all'Ochino, dice al lib. I, cap. 9: Ochinus Polonia excessit, ac omnibus extorris
ac profugus, cum in vili Moraviæ pago a vetere amico hospitio esset acceptus, ibi
senio fessus, cum uxore ac duabus filiabus, filioque una peste interiit. Esso Graziani
attribuisce il merito dell'Ochino piuttosto alla dizione che al fondo. Fuit vir non ineruditus,
quamquam majori multo verborum quam rerum doctrina excultus, sed patrio
sermone (nam latinas literas vix didicerat) in eo quod sciret adeo comptus,
ornatusque et copiosus, ut mirum in modum captos specie ac nitore orationis teneret
audientium animos. Nam hominum nostrorum plerique conciones, quæ, more antiquitus
tradito, de divinis rebus in templis habentur, frequentant celebrantque, non tam
quidem quo mentem præceptis cœlesti doctrina haustis instruant ad religionem, ad
pietatem excitent, quam quod ducuntur orantis ingenio, et genere illo speciosæ et
omnibus undique luminibus omnibus, undique floribus exornatæ atque expolitæ orationis
delectantur. Cæterum inde nihilo meliores effecti, plane iidem abeunt, qui venerant.
E prosegue descrivendo le arti della falsa eloquenza de' predicatori. Pag. 126.

54. Il Sandio, nella Biblioteca Antitrinitaria, dà la nota di tutte le opere dell'Ochino.
Noi rammenteremo, oltre le suddette prediche in 3 volumi, a Zurigo 1555, e in-4º senza
data, il Dialogo del Purgatorio, 1555; Sposizione sull'epistola ai Galati; Risposta
alle false calunnie e impie bestemmie di F. A. Caterino, 1546; Prediche, novene.
Laberinto del libero o ver servo arbitrio: prescienza, predestinazione e libertà divina,
e del modo d'uscirne. Basilea s. a. tradotto anche in latino. A torto si disse che la traduzione
latina de' suoi Trenta dialoghi fosse opera del celebre Castalion. I primi sette
furono stampati a Venezia nel 1542-43: Dialoghi VII del reverendo padre frate
Bernardino Ochino senese, generale de' frati Cappuccini: e trattano

	1. Del modo d'innamorarsi di Dio; fra la Duchessa e Bernardino.

	2. Del modo di diventar felice; fra la Duchessa di Camerino e Bernardino.

	3. In che modo la persona si debba reggere bene; Maestro e Discepolo.

	4. Dialogo del ladrone in croce; fra Uomo e Donna.

	5. Dialogo del convertirsi presto; fra Cristo e l'anima.

	6. Dialogo del peregrinaggio per andar in paradiso; fra Angelo Custode e l'anime purganti.

	7. Dialogo della divina professione; fra Uomo e Donna.



Vennero poi tutti pubblicati a Basilea nel 1563 da Pietro Perna. Nel XXVIII tratta
quo pacto tractandi sunt hæretici, e stabilisce si deva punirli di morte.

55. Trovasi anonima nella Vaticana una nota di persone, che sarebbe convenuto mandar
col cardinale Contarini nella legazione di Germania, il 1540. E sono il generale de' Conventuali,
il maestro del Sacro Palazzo, il Cortese, Pietro Ortiz, il Flaminio, Pietro Martire.
Del Cortese, oltre la scienza teologica si loda il bello scriver latino, pel quale pure si
pregia il Flaminio, «buon poeta e buon oratore, ben dotto in greco, e per molti anni datosi
alla scrittura sacra e dottori antiqui, ben stimato per il commento sopra alcuni
salmi». L'Ortiz è vantato come versatissimo nelle quistioni, sebben eccessivo a segno che
dapertutto vede eresie. L'anonimo dice non conoscere Pietro Martire, ma il Contarini,
secondo riferisce il Flaminio, racconta miracoli della dottrina teologica di esso e
della conoscenza del greco e latino, e qualcosa dell'ebraico; il che, soggiunge, è molto
da considerare, perchè i Luterani fanno più conto delle lingue che d'altra cosa. Monumenta
Vaticana CLXXXIV.

56. Florimondo Remond diresse al Vermiglio alcuni capitoli groteschi (Histoire de la
naissance de l'hérésie, Parigi 1610, libro III, c. 5) ove, tra altro, dice che a Basilea e
a Zurigo egli era tenuto per un mascherato agente del papa.

57. Manoscritto del 3 luglio 1555.

58. Fu questa lettera tradotta in latino dal Duno di Locarno, com'anche quella Del
fuggire nella persecuzione, ove dissipava i dubbj di coloro che si faceano scrupolo del
fuggire dal luogo ove Dio gli avea collocati. Sono inserite nei Loci Communes.

59. Toccammo nel vol. I, p. 409 e nota 25, delle affinità dogmatiche non solo, ma anche
rituali della Chiesa Anglicana colla nostra. Qui basti accennare come il dottor Pusey, nell'immutabile
suo Eirenikon che leva adesso tanto rumore, professa che, «fondandosi sulla
base delle parole di Gesù Cristo, Questo è il mio corpo, questo è il mio sangue della
nuova alleanza; chiunque mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna,
la Chiesa anglicana crede che il corpo e il sangue di Gesù Cristo, creatore e redentore
del mondo, Dio e uomo, indivisibilmente unito in una sola persona, sono dati,
presi, mangiati, ricevuti dai fedeli nella Cena, sotto la forma visibile del pane e del
vino, che per questa ragione chiamasi la comunione al corpo e al sangue di Cristo:
essa crede che l'eucaristia non è il segno d'un corpo assente, e che i partecipanti ricevono,
non una semplice figura, un'ombra, un segno del corpo di Cristo, ma proprio
la realtà».

Il rev. Giorgio Bowier, in un discorso tenuto a Birmingam il 1866 alla riunione delle
congregazioni cattoliche, mostrò come la sapientissima Inghilterra che imputa d'ignoranza
Roma, avesse preso da questa e il calendario riformato, e le leggi intorno al
matrimonio, copiando tutte le providenze stabilite dal Concilio di Trento per certificare
le nozze.

60. Un costui discorso ai sollevati del Devonshire trovasi nella biblioteca del Corpus
Christi College a Cambridge, colla nota, Hic sermo prius descriptus latine a Petro
Martyre.

61. Fra altri: Diatribe de hominis justificatione, edita Oxoniæ in Anglia, anno 1550,
adversus P. M. Vermelium, olim cartusianum in Italia, nunc apostatam in Anglia,
acerrimum improborum dogmatum assertorem, sed imperitum et impudentem cum
primis, per Ricardum Smythæum anglum. Lovanii 1550.

62. Nella casa del Capitolo della Chiesa del Cristo trovasi in varj scritti menzionato il Vergerio,
e in uno si dice: Petrus Martyr Vermilius florentinus, magnus ille et re et nomine
theologus, secundus post mortem Haynesii in hac 1 præbenda præbendarius, 1551, et regis
Eduardi VI, 4; januarii 20. Cum aliquandiu publicæ theologiæ lectioni, ut cum summo
Protestantium applausu, ita non sine summa pontificiorum indignatone incubuisset,
dedit Eduardus VI hanc præbendam, ut susceptum munus majori cum alacritate obiret.

63. Ep. Zanchii, 13 luglio 1561.

64. At noster Martyr, tum primum loqui exorsus italico sermone ut a regina intelligi
posset, rem totam ab oro usque ad mala explicavit, et vel invitos ad rem ipsam
descendere coegit. Ep. ad Calvinum, 159.

65. 12 settembre. Loci communes, pag. 1137. Il cardinale Commendone scriveva al
Borromeo: «Frà Martire ha di continuo adito aperto alla Regina, e sebbene non dubiti
della buona mente di S. M., temo nondimeno ciò portare gran pregiudizio alla causa,
sgomentando li Cattolici, e dando ardire agli eretici».

66. I Riformati apponeano ai Luterani che il corpo di Cristo non può trovarsi nell'eucaristia,
poichè esso siede alla destra di Dio padre. Lutero e i suoi, per eluder l'objezione,
dissero che il Redentore è presente dapertutto anche come uomo: opinione che poi
venne sostenuta da Giovanni Brenz, e accettata nel simbolo luterano, nel libro della
Concordia. L'opinione di questi Ubiquitarj legavasi con quella degli antichi Eutichiani,
che diceano l'umanità, come la divinità di Cristo, trovarsi dapertutto, sin nell'inferno.
La maggior parte dei Luterani sono ubiquitarj. Vedi Johan Brenz, nach gedruckten
und ungedrukten Quellen, von J. Hartmann und K. Jager, 1841.

67. Locorum Communium Theologicorum; Tomi tres, Basilea 1580, 81, 83.

Ecco le Opere principali di Pietro Martire, oltre i commenti a molti libri sacri:

Una semplice dichiaratione sopra gli XII articoli della fede cristiana. Nella
inclita città di Basilea, l'anno 1544. Tradotto in latino col titolo Symboli
expositio.

Defensio doctrinæ veteris et aposlolicæ de s. Eucharistia. Zurigo 1551.

Dialogus de utraque in Christo natura, 1561.

Tractatio de sacramento Eucharistiæ, habita in celeberrima universitate Oxoniensi.
Londra 1540, ristampata più volte.

De votis monasticis et cœlibatu sacerdotum.

Defensio sui contro R. Smithei duos libellos de cœlibatu sacerdotum, 1559.

Aristotelis etnicæ cum illis in sacra scriptura collatæ, 1555.

In librum Samuelis comment. Zurigo 1564.

In librum Judicum comment. Zurigo 1565.

Preces ex salmis Davidis desumptæ.

An Deus sit causa et author peccati.

An missa sit sacrificium.

Oratio de utilitate et dignitate sacri ministerii.

Oratio de morte et resurrectione Christi.

Adhortatio ad cænam Domini mysticam.

Epistolæ duæ ad ecclesias polonicas, J. C. evangelium amplexas, de negotio
stancariano, et mediatore Dei et hominum J. C., an hic secundum humanam
naturam dumtaxat, an secundum utramque mediator sit. Zurigo 1561.

Loci communes sacrarum literarum. Zurigo 1563: poi a Ginevra 1626, con premessa
l'orazione funebre del Simler.

Precum ex psalmis libellus; postumo, come i seguenti.

De libero arbitrio. De prædestinatione. Zurigo 1587.

Epitome defensionis adversus Stephanum Gardinerum.

Confessio de cœna Domini exhibita senatui argentoratensi.

Sententia de præsentia corporis Christi in Eucharistia, proposita in colloquio
Passiaco.

Epistolæ de causa Eucharistiæ, ad virum quemdam magni nominis.

Epistole partim theologicæ, partim familiares.


La biblioteca di Ginevra serba varj trattati di Pietro Martire, fra altri: «On demande
si nous qui faisons profession de la religion reformée, avons bien fait de nous séparer
de l'église romaine». Molte di queste opere furon tradotte in inglese ed in altre lingue.

68. Il Vergerio scriveva al duca Alberto il 12 dicembre 1562: Diem obiit suum D.
Petrus Martyr italus, propter evangelium exul, vir doctissimus: vix fuit similis. Teodoro
Beza gli fece quest'epitafio:


Tuscia me pepulit; Germania et Anglia fovit,


Martyr, quem extinctum nunc tegit Helvetia.


Dicere quæ si vera volent, re et nomine, dicent:


Hic fidus Christi, credite, Martyr erat.


Utque istæ taceant, satis hoc tua scripta loquuntur:


Plus satis hoc Italis exprobrat exilium.





69. Il dottor C. Schmidt, professore di teologia a Strasburgo, nella raccolta delle Vite
e opere scelte dei padri e fondatori della Chiesa riformata, stampò quelle di Pietro
Martire (Elberfeld 1858), e nella prefazione dice che esso è una delle più segnalate
personalità del tempo della Riforma, avendo esteso la sua attività all'Italia, a Strasburgo,
all'Inghilterra, a Zurigo, alla Francia, fin alla Polonia; e pochi aver operato tanto
per la fondazione e il consolidamento della Chiesa riformata. Si valse di molte sue
lettere, parte stampate, parte giacenti a Gota, a Zofingen, a Ginevra, e principalmente
nella raccolta dr Simler a Zurigo.

70. A pag. 404 del vol. I portammo le congratulazioni, che di ciò gli faceva il Flaminio.

71. Giovanni Fabrizio da Coira scriveva al Bullinger il 21 marzo 1558, raccomandandogli
caldamente il marchese: Rem aggressus est valde difficilem, et cujus simile exemplum
apud nostros non extat, ut is scilicet in civem recipiatur, qui alibi quam apud
nostros subsistere cogitur. Wen er sich hätte wöllen in Pündten (Bunden, Le tre
leghe) niederlassen, väre es besser darzu z' reden. Altre lettere portano raccomandazioni
per esso, e il suo viaggio in Valtellina, poi in Illiricum, ubi censet se uxorem
suam inventurum.

72. Esiste il processo verbale di ciò nel Registre tenu par M. Jean Pirrault: compagnie
des pasteurs à Génève.

73. Epitaffio del Caracciolo:



Italiam liqui patriam, clarosque penates,


Et lætam antiqua nobilitate domum;


Cæsareaque manu porrectos fortis honores


Contempsi, et magnas marchio divitias,


Ut te, Christe, ducem sequerer, contemptus et exul,


Et pauper varia pressus ubique cruce.


Nam nobis cœli veros largiris honores,


Et patriam, et census annuis, atque domos.


Excepit profugum vicina Geneva Lemanno,


Meque suo civem fovit amica sinu.


Hic licet exigua nunc sim compostus in urna,


Nec claros cineres alta sepulchra premant,


Me decus Ausoniæ gentis, me vera superbis


Majorem pietas regibus esse facit.





Epitaffio di sua moglie:


Vix, vix undecies repararat cornua Phœbe,


Conspicitur tristi funus in urbe novum.


Anna suum conjux lacrymis venerata maritum,


Indomito tandem victa dolore cadit.


Illa sui cernens properantia tempora Lethi,


Dixit, tunc demum funere læta suo:


Quam nunc grata venis, quam nunc tua jussa libenter,


Mors, sequor, ad sedes nam vehor æthereas,


Hic ubi certa quies concessa laboribus, aura,


O conjux, tecum jam meliore fruar.


Pectore quem toto conceperat illa dolorem


Sola superveniens vincere mors potuit.





74. Conosciamo la Risposta a Pietro Vireto, a Nicolò Balbani et a due altri heretici,
i quali hanno scritto contro il trattato della messa di Antonio Possevino. Avignone,
Rosso, 1566, in-16º.

Il nostro Caracciolo non è tampoco nominato nella Biografia Universale.

75. Vedi M. Youngh, Aonio Paleario, vol. I, 48.

76. Nella Magliabechiana sono manoscritti (Classe VII, 346) dei versi latini sopra la
regina Margherita quando tornava in Francia.


O patria, o arces, o dulcia tecta parentum,


Unde avus, unde pater, tres unde ex ordine fratres


Scepta tulere mei, mene o agnoscitis, arces?





77.


Nam tot Ferraria vates


Quot ranas tellus ferrariensis habet.




Barth. Pag. Prignani.





78. Summæ pars I, Tit. VIII, c. II.

79. Queste lodi deduciamo dal guascone Brantôme, poi dal Varillas, che di quello
esagera le iperbole, come un gazzettiere moderno.

80. Peraltro Marot diceva:


De lutheraniste ils m'ont donné le nom:


Que droit ce soit je reponds que non.





I salmi di Marot furono stampati coll'approvazione della Sorbona e della facoltà
teologica di Parigi, colla solita dichiarazione che non vi si conteneva nulla di contrario
alla Chiesa cattolica.

Fra le sue poesie n'ha una intitolata A' suoi amici quando, lasciata la regina di
Navarra, fu ricevuto nella casa e stato di madama Renata duchessa di Ferrara.


Mes amis, j'ay changé ma dame:


Une autre a dessus moy puissance,


Née deux fois, de nom et d'ame,


Enfant du roy par sa naissance:


Enfant du ciel par connoissance


De celuy qui la sauvera,


De sorte, quand l'autre saura


Comment je l'ay telte choisie,


Je suis bien sur qu'elle en aura


Plus d'aise que de jalousie.





Nell'ep. XLIX dice quel che ha imparato in Italia:


Depuis un peu je parle sobrement,


Car ces Lombards avec qui je chemine


M'ont fort appris à faire bonne mine,


A un mot seul de Dieu ne deviser,


A parler peu, et à poltroniser.





81. Una colonna in Aosta porta: Hanc Calvini fuga erexit anno 1541: religionis
constantia reparavit 1741.

82. Lettere di Calvino, Tom. I, p. 44, 34.

83. Nella Biblioteca imperiale di Parigi, Cod. 8645, carte 56.

84. Lettera del 10 maggio 1563. Nella biblioteca di Modena si conserva un bel codicetto
di preghiere della Renata, ov'essa è rappresentata tutta vestita d'oro e con
un velo pur d'oro in testa. Vedi Mem. della Deputaz. di Storia Patria di Modena,
Vol. II, 1864. Nel castello si indica una cappella, fatta costruire da lei, con cornice e
lastre di marmo in giro, per modo che non si potesse mettervi statue o immagini.

85. Lettere di Calvino raccolte da G. Bonnet. Parigi 1855, tom. II, p. 553.

86. Sul Calcagnino caddero i soliti dubbj, come accennammo; ma Erasmo gli facea
congratulazioni pel suo lavoro sul libero arbitrio. Libellus tuus de libero arbitrio, mi
Celi, usque adeo mihi placuit etc.: il qual libro però dal Barotti suo biografo è attribuito
al domenicano Vincenzo Giaccari di Lugo, ad istanza del Calcagnini. Questi mostrossi
sulle prime favorevole al divorzio di Enrico VIII che ne lo interrogava, ma
consigliatosi con buoni cattolici, cangiò sentenza.

87. Olimpiæ Moratæ fœminæ doctissimæ ac plane divinæ opera omnia quæ hactenus
inveniri potuerunt cum eruditorum testimoniis et laudibus. Quibus Cœlii Secundi
selectæ epistolæ et orationes accesserunt.

Nell'epitafio della Morata, il Curione mescola Dei e Cristo.


Qui sparsum violis humum, viator,


Panchæoque stupes odore passim


Fragrare omnia, jam benignus audi.


Treis nosti Charites, novemque Musas


Scriptis precelebres vetustiorum:


Quei quantum est alibi venustioris


Artis vel lepidæ eruditionis,


Harum pectora nutriente Phœbo, flata


Illo, quem perhibet chorus sacrorum


Vatum de ætheriis plagis venire,


Consensu tribuunt pari poetæ.


Hoc quam forte putas tegi sepulcro,


Musarum decima est, Charisque quarta.


Hanc quod progenitam ferunt Olympo


Vatem, Pallas Olimpiam vocavit.


At cur Fulvia nomen inditum illi est?


Fulvi scilicet hæc quod instar auri


Explorata malis laboriosis,


Et fatis agitata sæpe duris,


Auro purior attamen reperta est:


Seu fulvæ quod avis modo, beatos


Inter vivere cœlites sueta,


Terras liquerit ocyus jacentes.


Quod vero ingenio valens sagaci


Raris dotibus ingeni puellas


Inter fulserit eruditione,


Castis prædita moribus bonisque,


Morata est ideo vocata vulgo.


Hanc Christus Dominus dedit videndam


Terris: at simul ac flagrare vidit


Hanc desiderio sui, repente


In cœlum rapuit, sibique junxit.


Firmo fœdere connubi ligatam


Qui cum nunc placidam capit quietem


Consors perpetua beatitatis.


At tu vive, vale diu, viator,


Virtutemque animo colas probato,


Quæ te sola potest beare cœlo.





88. Nuntiatura Germaniæ, vol. IV.

89. Varie lettere del Vergerio per promuovere il Concilio si trovano nella preziosa
raccolta di documenti che, per tesser una nuova storia del Sinodo Tridentino, avea preparata
il padre Alberto Mazzoleni, e che ora in cinquanta volumi sta nella Biblioteca
di Trento, rimanendone ancora tre in quella di Bergamo.

90. Codice della Biblioteca Vaticana, 3914, fol. 263 e seg.

91. Rob. Vancopius Paulo III; Vormatiæ 17 novembre 1540.

Die V hujus mensis Vormatiam venit episcopus Justinopolitanus Catholicorum et
Protestantium commercio ac colloquio (utrisque etiam ad commessationes sæpius invitatus)
quamdiu hic fuit usus est. Putabatur a Germanis mandato christianissimi
regis advenisse: ego ut id credam adduci non possum: fatebatur tamen se a majestate
sua mille ducatis donatum, et ejusdem se servum esse. Nell'Archivio Vaticano,
Nunciatura Germaniæ, VIII, 19.

92. Arch. Vat. Nunciat. Germaniæ XV, 306. Ivi stesso VIII, 281, Giovanni Poggio al
5 febbrajo 1541 scrive al cardinale Santa Croce: «Desidero saper da quella come mi
ho da governar col Vergerio, esoso qua sopra modo»,

93. Nell'archivio di Firenze fra le carte Cervini, filza IV, fol. 118.

94. Ottonello Vida, che dal Caracciolo, nella vita di Paolo IV manoscritta, è detto
«locotenente del Vergerio nella scola eretica», e che è noverato nell'Indice tridentino
fra gli autori proibiti di prima classe, ad esso Vergerio scriveva confortandolo perchè
tornasse alla sua diocesi, offrendosi disposto di andarlo a trovar in Germania, «non
con intenzione di venire un'altra volta in peregrinaggio a cercare con infiniti incomodi
e pericoli di quelle comodità e riposi, che poi ci tengono in continua soggezione
e servitù: ma io mi era disposto, come geloso dell'onore, e della salute di vostra
signoria e della nostra insieme, di venire a trovarla per rimoverla da quel fiero pensiero,
il quale n'ha condotti tanti a perdizione, e col quale mi pareva ch'ella si fosse
partita d'Italia; cioè di volere invecchiare nelle speranze delle Corti. Ma ora, che ella
mi scrive di aver ben considerato il caso suo, e, poste sulle bilancie le ragioni dell'una
e dell'altra parte, aver deliberato di al tutto chiuder l'orecchie a' canti delle Sirene delle
Corti e del mondo, e di ridursi nel suo tranquillo porto, io mi trovo tanto di lei soddisfatto,
quanto io mi trovai mesto e sconsolato al suo dipartire, quando ella mi lasciò
in Ferrara. E perchè molte fiate avviene che l'uomo si dispone a voler fare qualche
buona opera, e poi, da qualche nuovo accidente disturbato, cessa, e da quel buon proponimento
si rimuove, però, quantunque non sia da temere che ciò nella costanza di vostra
signoria abbia a cadere, pur non mi rimarrò di ancora ammonirla e ripregarla,
che per l'amor di Gesù Cristo voglia con pronto effetto eseguire ciò, che per ispirazione
divina è stato da lei saviamente deliberato; e voglia sopratutto considerare, che, avendola
il signor Dio, dal quale procede ogni podestà e autorità, proposta alla cura di questo
suo gregge, non si può addurre, nè immaginare ragione alcuna, per la quale ella debba
o possa mancare da tal ufficio, e contravvenire alla volontà sua. Egli ci ha fatti nascere
tutti in questo mondo negoziosi, e a ciascuno secondo il suo stato ha assegnato l'ufficio
suo, e posta dinanzi agli occhi la via, alla qual abbiamo a camminare verso la salute
nostra. Dobbiamo adunque ciascuno di noi esercitare nell'ufficio nostro, ed isforzarne
di far bene la parte nostra, e persistere, come dice l'apostolo, nella vocazione, che Dio
ci ha chiamati; e chi far vuole altramente, lasciar il suo, per occupar l'altrui ufficio,
e uscir del suo proprio sentiero, questi perturba l'ordine di sua divina maestà, ed erra
fuor di strada, come vagabondo e perduto; nè mai pervenirà a quel fine, al quale è
stato da Dio creato.

«E per dir di vostra signoria (benchè ella meglio di me tutte queste cose intenda)
ella è stata prima da Dio, che da alcun papa, eletta vescovo di Capodistria. L'ufficio
del vescovo è essere vigilante sopra l'anime de' suoi diocesani, e guardarle, e ben custodirle
dai pericoli del mondo, e dalle insidie del maligno spirito. Oltre che, anche
egli deve prima custodire la sua, come ciascuno di noi la nostra, e perciò i vescovi
dal Salvator nostro son chiamati pastori. Il buon pastore non lascia mai le sue pecore
incustodite e senza guida, per andare in lontani paesi a guardare l'altrui. Egli
si sta con loro giorno e notte, sollecito e vigilante, e mette la vita per loro ne' pericoli,
e sempre provvede che elle non siano contagionate da morbi, depredate da ladri, divorate
da lupi, e siano difese dal caldo e dal gelo, ed abbiano sempre buoni pascoli, e
copia di buone erbe e buone acque, e tutto ciò che fa loro di bisogno. Il che come
potrà quel pastore, che non le ama, non le vede nè mattina nè sera, e non le conosce?
Come farà egli l'ufficio, al quale Dio l'ha chiamato? Bisogna adunque che, così il vescovo
come ciascuno altro, anzi più esso che ciascun altro (perchè ha da regger anime
redente col sangue del Figliuol di Dio) attenda al suo proprio ufficio, e si sforzi con
ogni studio di farlo bene, e di adempire la volontà del sommo fattore, nè si metta a seguire
il maluso de' nostri tempi, e di que' vescovi, i quali, vinti dall'avarizia e dall'ambizione,
di niuna cosa manco si pensano che di stare alle residenze, e cercare la salute
dell'anime a loro commesse, e poi non potendosi altramente difendere, in escusazione
allegano la mala consuetudine, come faceva quel buon prelato, amico di vostra
signoria, il quale, molto in vero accortamente, da questa imputazione si difendeva dicendo,
che egli non intendeva d'essere obbligato di stare al suo vescovato, perciocchè,
quando egli fu creato vescovo, non era questa usanza che i vescovi facessero residenza
alle diocesi, anzi tutti solevano stare a Roma (come si fa oggidì da molti) a procurare
altri onori e beneficj; e che, essendo eletto a quei tempi e sotto quella fede, non gli
pareva onesto che questa (siccome egli diceva) nuova legge dovesse far pregiudicio
alla libertà sua: e aggiungeva aver udito, che con questa ragione alcune buone monache
avevano similmente ottenuto di poter vivere a lor modo, senza pericolo d'essere
riformate: perciocchè anche esse dicevano d'essere entrate ne' monasteri, a' tempi che
si viveva in più libertà; e che non era tanto gran miracolo se alcuna di loro aveva
qualche volta pratica con un uomo. Vane sono e troppo apertamente sciocche (acciò
che io non dica empie) queste escusazioni: conciossiachè non si possa chiamar consuetudine
la depravata usanza, per la quale si contravviene all'ordine del sommo opifice;
onde cessano similmente quelle altre ragioni, che scrivete, di quei nostri cardinali, che
pajono nella prima vista un poco vere e urgenti: cioè, che sia meglio vostra signoria
attenda alla riformazione di tutta la Chiesa, la quale ora ne ha bisogno, che alla conservazione
della sola sua diocesi. Ognuno sa che tutte le patrie e diocesi di cristianità
hanno i lor vescovi, i quali sono tenuti aver cura ciascheduno della sua: hanno poi i
vescovi i suoi metropolitani, l'officio de' quali è procurare tra le altre cose, che i vescovi
a loro soggetti se ne stiano alle residenze loro, e custodiscano diligentemente i loro
greggi. I metropolitani anch'essi hanno sopra di loro il sommo pontefice, l'officio e
cura del quale è universale sopra tutta la Chiesa di Dio; la quale poi egli come supremo
e sempiterno capo, col suo santo spirito regge e governa. Questi officj, siccome
sono tutti distinti e separati l'uno dall'altro, così deve ciascuno conoscere il suo, e a
quello intendere gli spiriti, e indirizzare tutte le operazioni sue: che così l'ordine richiede,
da Dio instituito, nè deve alcuno contravvenir a questo ordine, nè lasciar il suo
per ingerirsi nell'altrui officio, che ciò sarebbe, come ho detto di sopra, guastar l'ordine,
e riprendere Dio, e mostrar di saper ordinar le cose meglio di lui; il che è non
solo inconveniente ma abbominevole, che, come dice l'apostolo, se il piede dicesse al
capo, Io voglio esser capo, e la mano all'occhio, Io voglio esser occhio, così similmente
discordassero gli altri membri; non potrebbe l'uomo sostentarsi, nè durare in vita.

«Il governo della Chiesa universale appartiene al sommo pontefice: il quale, perciocchè
è gravissima impresa, è stato ben istituito (benchè se ne dica da' Tedeschi in contrario)
ch'egli abbia tanti cardinali al lato; col consiglio e ajuto de' quali possa provvedere a
tutti i bisogni di quella, e adempiere l'officio suo. Ma saria ben necessario che questi
cardinali e assistenti del sommo pastore, e consiglieri suoi nel governo universale
della santa Chiesa, fossero anche essi assidui e diligenti a quell'officio; e nelle consultazioni
quotidiane si sforzassero di preporre sempre le cose utili alla conservazione e
augumento della santa sede, e di investigare de' rimedj contra l'armi d'infideli, contra le
eresie, e contra le discordie de' principi cristiani: e perciò bisognerebbe che tutti fossero
uomini di santa vita e di singolar dottrina, e non avessero nè vescovadi, nè particolar
carico d'alcuna diocesi, perciocchè avendolo, bisognerebbe che anche essi stessero
alle loro residenze, e attendessero a quella cura. Ma posto che il sommo pastore
nè per sè, nè con l'altrui consiglio potesse o sapesse fare tutto ciò che si converrebbe,
e che per tal difetto le cose della fede e della Chiesa di Cristo patissero delle scisme
e degli incomodi: in tal caso sarebbe ben il dovere, che, se per fare una generale provvisione
gli arcivescovi e i vescovi e gli altri prelati fossero chiamati come ad un consiglio,
dovessero allora lasciare le loro diocesi, al meglio che potessero custodite, e prontamente
tutti convenire al luogo destinato; dove, secondo che fossero dallo Spirito Santo
ajutati, avessero a provvedere a quell'urgente bisogno. Ma altramente non dovriano
mai da se stessi, e senza esser chiamati e con comandamenti costretti, abbandonar la
cura de' loro popoli.

«Il Salvator nostro, il quale ha il governo sempiterno della santa Chiesa, ci ha
promesso di sua bocca di mai non l'abbandonare, anzi di starsene con lei fino alla
consumazione de' secoli, e s'egli mantiene la fede e l'obbligo, nè cessa dal suo officio,
meno devono i terreni pontefici mancar dal loro, per supplir agli altrui difetti. Che
se, mancando il sommo pontefice dal suo officio, volessero i metropolitani assumer
essi il carico del governo universale, e lasciare la cura de' vescovi e delle diocesi a loro
soggette, e i vescovi similmente lasciassero il governo de' loro popoli; e i privati mancassero
delle buone opere; e così cessasse ciascheduno dal suo officio, chi non vede
che ciò sarebbe deformare, non reformare lo stato della Chiesa universale? Siccome
all'incontro, se tutti i particolari stessero nel loro officio, l'universale stato sarebbe
perfetto, e non avrebbe bisogno d'altra riformazione.

«Facciamo adunque noi tutto ciò che possiamo per adempire quell'officio, al qual Dio
ci ha deputati, e preghiamo nelle orazioni nostre sua divina maestà (siccome egli ci ha
insegnato) che similmente dagli altri si faccia sempre la volontà sua: perciocchè non
avrà alcuno da rendere ragione nel supremo giorno, se non del suo officio e della sua
negoziazione; non avrò io, nè alcun altro da render conto del vescovato di vostra signoria,
nè essa avrà da render ragione delle operazioni del papa, nè de' re, nè de' cardinali,
ma ben delle sue e di quelle dei suoi diocesani, se per colpa, o negligenza di
lei saranno pericolati, o infettati di qualche morbo, e usciti dalla via diritta. Sicchè,
per fare omai fine, mandate, monsignor mio, ad effetto la santa deliberazione vostra, e
non vogliate, per far l'officio altrui, lasciare il vostro; per giovar a persone strane,
offendere la patria vostra; per seguir i signori e i re del mondo, abbandonare il signor
del cielo e il re delle anime nostre.

«La patria nostra, molte volte ne' tempi passati si è doluta di essere stata abbandonata,
e per lunghi intervalli di tempo destituta dalla presenza de' suoi vescovi, i quali,
perciocchè erano forestieri e di lontani paesi, potevano pretendere qualche adombrata
scusa, ma non vera. Ma voi, al quale Domenedio ha dato in governo quella città,
che è medesimamente patria vostra, nella quale siete da tutti i buoni tanto amato e
stimato; non avete ragione nè escusazione alcuna di dover stare da lei lontano; anzi
dovete, tutto acceso di doppia carità, stare assiduamente alla residenza vostra; e con
la presenza e con la vostra buona dottrina e col buono esempio, consolare, ammaestrare
e confermare nella via di Dio e nelle buone operazioni i nostri compatrioti, a
noi e di sangue, e di benivolenza tanto congiunti, siccome cominciaste a fare negli anni
passati, che molte fiate con le prediche e buone ammonizioni vostre ci empieste tutti
d'una gran consolazione e speranza. E ora perchè mancare, o monsignore, di quel
santo vostro principio? Ma spero nel signore Iddio, che non mancherete più lungamente,
e che eseguirete senza dimora alcuna la deliberazione vostra: e io per nome di tutta
la città nostra supplichevolmente prego vostra signoria che così voglia fare, e che voglia
eziandio prendere in buona parte tutto ciò, che io ho qui troppo presuntuosamente
scritto..... »

95. Lettera piissima di Flaminio a suo cugino Cesare. Roma 15 febbrajo 1544.

96. Nec enim puduit eum, scelus omnium turpissimum, sed per Italiam nimis notum
atque Græciam, celebrare laudibus. Sleidan, De statu religionis et reipublicæ, all'anno
1548.

97. «Pare a me che grande ingiuria mi sia stata fatta quando il legato Della Casa
mandò in Capodistria con molto scandalo di tutto quel popolo i pubblici sbirri cercando
per tutta la casa mia. Io aveva di que' libri, e mandò a far questo rumore appunto
in tempo ch'io era al Concilio di Trento». Le otto difensioni del Vergerio.

98. Vergerio, Ritrattazione.

99. E 'l contrario, tutti lo maledicevano per non haver tolto li Santi Sacramenti, salvo
i Luterani.

100. Pii, qui s'intendono questi nuovi cristiani.

101. Idest lutherana.

102. Cioè la dottrina luterana; e così non fosse! Hic labor, monsignor reverendissimo.

103. Idest opinione luterana.

104. Oh bella fede viva sopra i sacramenti della Chiesa.

105. Da animale.

106. Per superstizione ed ipocrisia s'intendono le cose della Chiesa.

107. Cioè seculari luterani.

108. S'intendono le raccomandazioni dell'anima, che fanno li sacerdoti.

109. Cose esterne s'intendono i sacramenti e cerimonie sante de' Cristiani.

110. Lasso un'altra parte della littera, dove lo autore descrive come il vescovo Vergerio
si è deportato in tollerar la morte del fratello. È cosa goffa, e non al proposito.

111. Lo Zilioli, in vite di letterati contemporanei, manuscritte nella Marciana, racconta
che la madre di G. B. Sanga poeta, volendo dar morte a una fanciulla amata da questo,
preparò un'insalata velenosa: e avendone mangiato anche il Sanga e Aurelio Vergerio,
morirono.

112. È nelle suddette carte Cervini, filza IV, foglio 120.

113. Nel carteggio mediceo dell'archivio di Firenze son lettere da Trento del Serristori
1549 e del Buonanni e del Pandolfini da Venezia del 45 e 46, che parlano del vescovo
di Capodistria, della sua venuta a Trento, della proposizione di torgli il vescovado.

«L'episcopo di Capodistria è venuto al Concilio, rimettendosi in tutto e per tutto
al giudizio del Concilio. Li legati non l'hanno voluto accettare, ma gli hanno detto che
stia absente di Trento finchè avessino sentita il papa. Il che hanno fatto, ma non è
venuto risposta. Non sappiamo se lui è partito, ovvero stia segreto in qualche casa.
Questo fatto ha dispiaciuto a molti, massime al cardinale di Trento, quale vi so dire
che ha gran fervore.»

114. «Pare a me che sia onore e reputazione della Chiesa e della fede nostra santissima
e piena di grazia e di maestà il repudiar queste baje, e dire arditamente ch'elle
non son vere».

115. Francisci Spieræ qui, quod susceptam semel evangelicæ veritatis professionem
abnegasset damnassetque, in horrendam incidit desperationem, historia: a quatuor
summis viris summa cum fide conscripta: cum cl. vir. prefationibus Cœli Secundi
C. et Jo. Calvini et P. P. Vergerii apologia: in quibus multa hoc tempore scitu digna
gravissime tractantur (senza data ed anno). Franc. Spiera's Lebensende von C. L.
Roth., Nurimberga 1829.

116. Il Xist non conobbe il processo del Vergerio, vedi pag. 123. Il dottor Kandler di
Trieste mi assicura che si trovi nell'archivio generale di Venezia, venutovi dall'archivio
dell'Inquisizione della fede. Io non potetti rinvenirlo.

117. Al duca Alberto, il 6 febbrajo 1563, scrive: Mitto libellum Savonarolæ itali, qui
ante LX annos obiit, in psalmos tres: accepi a meo principe. Delectabit et juvabit
libellus; utinam istic spargeretur. Esset enim operæ pretium ut in Poloniam quoque
et Lituaniam istinc penetraret.

118. Luigi Lippomano veneto, dopo molte nunziature, era stato mandato a quella
di Polonia, ove i settarj dicono si mostrasse crudelissimo con loro, e che, per cominciare,
facesse perseguitar gli Ebrei, col pretesto avessero da un'ostia consacrata cavato
una fiala di sangue per servirsene a sanar la ferita della circoncisione; col che ravvivò
nei credenti il dogma della transustanziazione.

Del Vergerio parla più volte il cardinale Truchses nelle lettere a Stanislao Osio, che
sono fra quelle di Giulio Pogiano. Per esempio, al 9 gennajo 1563, scrive: Me quoque Vergerii,
illius desertoris ac perditissimi hominis, nefariæ in te declamationes valde delectant.
Nam, etsi nullum tibi ab optimis et summis viris virtutis, prudentiæ, religionis
præconium deest, tamen non est leve egregiæ laudis testimonium vituperano illius
immanis belluæ: quæ aliquando delapsa in foveam obruetur. Ac tibi quidem jucundum
esse debet eundem illum in te perbacchatum esse, qui magnum illum sanctissimumque
pontificem Gregorium concidere ausus sit toto volumine.

119. A Brunswich, nel 1855, fu stampato P. P. Vergerius papstlicher nuntius, katolischer
Bischof, und Vorkämfer des Evangeliums, eine reformations geschichtliche
Monographie von Christian Heinrich Xist, evangelichem Pfarrer der Zeit Nürnberg.
Egli protesta non voler offrire materia di guerra, ma un saggio sulla Riforma, e la
storia d'un uomo conosciuto da pochi, da molti mal conosciuto. Ma è passionato.
Aggiunse XLIV lettere tolte dall'archivio di Königsberg. Ma altre furono indicate
nella Biblioteca di Zurigo da M. Young nella Vita di Aonio Paleario (Londra 1860).
Vedasi anche Apologia pro P. P. Vergerio adversus J. Casam. Ulma 1754. Dal
catalogo delle opere del Vergerio, noi scegliamo quelle sole che fanno alla materia
nostra.

Discorsi sopra i Fioretti di frà Francesco, senza luogo nè anno.

Don Giovanni da Cremona, parafrasi sopra i sette salmi.

Instruzione come si ha da consolar e ammaestrar uno, che sta in pericolo di morte.

Il Catalogo de' libri, li quali, novamente nel mese di maggio dell'anno 1549, sono
stati condannati et scomunicati per heretici da monsignor Giovanni della Casa,
legato di Venetia, e da alcuni frati. E aggiunto sopra il medesimo Catalogo un
judicio e discorso del Vergerio, 1549.

Dodici trattatelli, fatti poco avanti il suo partire d'Italia. Basilea 1549-50.

Le otto difensioni del Vergerio, ovvero trattato delle superstizioni d'Italia e della
ignoranza de' sacerdoti etc., pubblicato da Celio Secundo Curione. Basilea 1550.

Al serenissimo re d'Inghilterra Eduardo VI.

Della creazione del nuovo papa Julio III, e ciò che di lui sperare si possa, 1550.
De creatione Julii III etc., 1550.

La sontuosissima festa fatta in Roma per la coronatione di papa Giulio III, con la
solennità et ceremonia usata nello aprire la porta santa del Jubileo, con commento,
1550. Qua pompa et magnificentia Julius III, P. R. coronatus est, etc.,
anno 1550.

La forma delle pubbliche orazioni e della confessione ed assoluzione, la quale si
usa nella chiesa de' forestieri, che è nuovamente stata instituita in Londra.

A' Principi d'Italia, 1550.

A quelli venerabili Padri Domenicani, che difendono il Rosario per cosa buona, 1550.

Bolla della Inditione e Convocatione del Concilio che si ha da incominciare in
Trento al primo di maggio dell'anno 1551. Bulla Julii III Rom. Episc. etc. Cum
Commentariolo de Vidae (pseudonimo), verso ex ital. Lingua. Basilea 1551.
Tubinga 1553.

Al serenissimo duce Donato, et alla Eccellentissima Repubblica di Venezia, Orazione
e Defensione del Vergerio. Da Vico Suprano, a X aprile 1551.

Missæ ac Missalis anatomia, h. e. Missalis enucleatio. Nunc primum (ut ea res
purioris fidei cultoribus scitu necessaria ad alias quoque nationes deveniret) e
gallica lingua latine versa a. 1551.

Concilium Tridentinum fugiendum esse omnibus piis, 1551, e altre volte.

Il Vergerio a papa Giulio III, che ha approvato un libro del Mutio, intitolato le
Vergeriane. 1551.

Operetta nuova del Vergerio, nella quale si dimostrano le vere ragioni che hanno
mosso i Romani Pontefici ad instituir le belle cerimonie della settimana santa.
Zurigo 1552.

Risposta del vescovo Vergerio ad un libro del Nausea, vescovo di Vienna, scritto
in lode del Concilio Tridentino. Poschiavo 1552.

Fondamento della Religione Christiana, per uso della Valtellina, 1553.

Consilium quorundam episcoporum Bononiæ congregatorum, quod de ratione stabiliendæ
Romanæ Ecclesiæ Julio III pontifici maximo datum est, 1553 e più
altre volte, e tradotto in altre lingue.

Ludovico Rasoro alla abbadessa dello monastero di Santa Giustina di Venetia,
sopra un libro intitolato: Luce di Fede, stampato nuovamente in Milano per
Giovanni Antonio da Borgo in laude della Messa, 1553.

Stanze del Berna con tre sonetti del Petrarca, dove si parla dell'Evangelio e della
Corte Romana, 1554.

Delle commissioni e facultà che papa Giulio III ha dato a monsignor Paolo Odescalco,
comasco, suo nuncio et inquisitore in tutto il paese de' magnifici signori
Grisoni, 1554.

Catalogo dell'Arcimboldo, arcivescovo di Milano, ove egli condanna e diffama per
heretici la maggior parte de' figliuoli di Dio, e membri di Christo, i quali ne' loro
scritti cercano la riformatione della Chiesa Christiana. Con una risposta fattagli
in nome d'una parte di quei valenti uomini, 1554.

Frà Aleandro Bolognese, in un suo libro stampato in Bologna nell'anno 1550, ha
tolto a celebrare per cose verissime, catholice e sante, il concorso de' popoli alla
statua et ai muri di Loreto, il sangue uscito fuor dell'hostia di Bolsena, gli altari
fatti e consacrati per mano di san Michaele Arcangelo sul monte Gargano,
et altre simili facende. Et papa Julio III ha tutto ciò approvato e confermato,
onde ogni huom potrà far giudicio lui e la sua Chiesa Romana esser risoluta di
volersi mantenere in tutte le consuete sue superstizioni, bugie, idolatrie et errori,
in disprezzo deli huomini e di Dio, 1554.

Heus! Germani, cognoscite ex hac Epistola, quid de vobis sentiat et predicet Beatissimus
Papa; tum etiam videte quale concilium cum suis creaturis celebraturus
sit.
Illustrissimo atque optimæ spei Puero D. Eberhardo, illustrissimi Princ. Christophori,
D. W. filio primogenito, Munusculum Vergerii exulis Jesu Christi. A. 1554.

Lac spirituale, pro alendis ac educandis Christianorum pueris ad gloriam Dei. Regiomontani,
s. a. Nel 1550 fu stampato in italiano a Pavia dalla stamperia Moscheno.

Della Camera et Statua della Madonna, chiamata di Loreto, la quale è stata nuovamente
difesa da frà Leandro Alberti, bolognese, e da papa Giulio III con un
solenne privilegio approbata. Nell'anno 1554.

De Idolo Lauretano. Quod Julium III, Rom. episcopum non puduit, in tanta luce
Evangelii undique erumpente, veluti in contemptum Dei atque hominum approbare.
Vergerius italice scripsit, Ludovicus ejus nepos vertit. Anno 1556, e
altre volte.

Giudicio sopra le lettere di XIII huomini illustri, pubblicato da M. Dionigi Atanagi
et stampate in Venetia, 1554-1555.

Consilium quod olim Paulus IV P. R. adhuc cardinalis S. Pet. Carapha dictus,
Pont. Paulo III de emendanda Ecclesia dedit. Argyropolo 1555.

Precedentie alla Apologia della Confessione dello illustrissimo signor duca di Wirtemberga,
del Brentio, ove si tratta dell'ufficio de' principi nella chiesa del Figliuol
di Dio, dell'autorità della sacra scrittura, delle traditioni della Chiesa Cattolica.
Tubinga 1556.

Historia di papa Giovanni VIII, che fu femmina, 1556. — De Papa fœmina, 1560.

Vide quid papatus sentiat de illustrissimis Germaniæ principibus, ac de liberis civitatibus,
quæ Evangelio nomen dederunt; in primis quid de tota nostra doctrina,
et de ministris ecclesiarum, 1556.

Ordo eligendi pontificis et ratio. De ordinatione et consecratione ejusdem. De
processione ad ecclesiam Lateranensem. De solemni convivio, quo cardinales,
episcopos atque alios excipit. Tum de pallio de corpore beati Petri sumpto, in
quo est plenitudo pontificalis officii. Omnia excerpta verbum verbo ex libro, cui
titulus: S. R. Ecclesiæ cerimoniarum libri VI, qui in vaticana secretiore Bibliotheca
magna religione et reverentia conservatur. Reliqua etiam, quæ illic in hoc
genere latebant, brevi evulgabuntur. Tubinga 1556, 4.

De Gregorio P. ejus nominis I. quem cognomento Magnum appellant, et inter præcipuos
Ecclesiæ Romanæ doctores numerant. Invenies hic, candide lector, primum
miracula circiter L. verbum verbo ex dialogis, quos ille in ipso adeo pontificatu
scripsit excerpta: deinde nonnullos veluti flosculos ex ejus a Jac. a Varagine
descriptam. Regiomontani 1556.

Alcuni importanti luoghi tratti fuor dell'epistole di Francesco Petrarca, con tre
suoi sonetti, 1557.

Articuli contra cardinalem Moronum, de Lutheranismo accusatum et in carcerem
conjectum, a procuratore Fisci et Cameræ apostolicæ, et nomine officii sanctæ
inquisitionis instituti. Cum Scholiis, 1558.

Agl'inquisitori che sono per l'Italia. Del catalogo di libri eretici, stampato in Roma
nell'anno presente, 1559.

Copia d'una lettera d'Atanasio, dello stato in che è la religione nel principio dell'anno
1559.

Postremus catalogus hæreticorum Romæ conflatus 1559. Continens alios quatuor
catalogos, qui post decennium in Italia, nec non eos omnes, qui in Gallia et
Flandria post renatum Evangelium fuerunt editi. Cum annotationibus. Pforzheim
1560, e altrove.

In che modo si portino nel tempo del morire quei che ritengono l'obedientia della
sedia romana. E in che modo quei che Luterani, ovvero Eretici si chiamano.
Con la confession della fede d'un servo di Gesù Cristo, 1560.
All'Illustrissimo ed Eccellentissimo Principe e signor, il signor Ercole Gonzaga,
chiamato il cardinal di Mantoa, Legato al Concilio di Trento. Che papa Pio IV
non fa da dovero, 1561.

Comparation tra 'l Concilio Basiliense e il Tridentino, 1561.

Lettera al signor Francesco Betti, delle insidie che il papa m'ha posto attorno, 1562.

Della declinazione che ha fatto il papato solamente da undici anni in qua. Ai fratelli
d'Italia. Ristampato la terza volta l'anno LXII, con qualche aggiunta, specialmente
delle cose di Franza.

Ai miei carissimi in Cristo e onorati fratelli della Valtellina, Chiavenna e Piur.
Che concilio desiderino gli amatori della renascente dottrina del Vangelo; e che
concilio si celebri tuttavia in Trento.

Ai fratelli d'Italia. Di un libro di frà Ippolito Chizzuola da Brescia, 1563.

Risposta ad un'invettiva di frà Ippolito Chizzuola da Brescia, 1565.

Responsio ad librum Antichristi Rom. Regiomontani 1563.

Quod Pius Papa IV, licet concilium indixerit, nihil tamen minus in animo habet,
quam profligatam ex Ecclesiis, quæ illum adhuc agnoscunt. Jesu Christi doctrinam
restituere, sed pristinos abusus atque idolomanias retinere et confirmare
auctoritate concilii (De concilio papæ Pii IV). Tubinga 1563.

Vergerii opera adversus papatum. Era la collezione da lui cominciata, ma dei tre
volumi uscì uno solo di 800 pagine, a Tubinga 1573.

120. Catalogo.

121.


Tubinga 12 marzo 61.


«Ho mandato all'altezza vostra la bolla d'intimazione del Concilio con alcune mie annotazioni,
affinchè, come alquanto tempo, mentr'era del tutto cieco, fui versato in queste
cose papistiche, manifestassi alcuni luoghi che non facilmente s'intendono. Alcune giova
qui ripeterne. Pio IV, con certo quale apparato viene all'intimazione del Concilio, premettendo
due bolle: una in marzo passato col titolo «Per conservar la pace, estirpar le
eresie e proseguir il Concilio»; l'altra del novembre col titolo «Per l'indulgenza del felice
Concilio generale, che s'ha da indire e continuare in Trento» e in questa chiama
la dottrina nostra pestifera e perniciosa setta, esiziosa zizzania, falsa e perversa dottrina
degli eretici, prava opinione nella fede: e ripete e inculca che noi siamo empj eretici,
sprezzatori della religione; ci paragona fino ai Turchi; che gravi ferite recammo
alla Chiesa cattolica, e minaccia voler abbattere le nostre riforme. Con tali complimenti
il padre santo accoglie le nostre chiese, strappate dalle fauci di lui per grazia di Dio.

«Premesse queste due bolle, promulgò l'intimazione, nella quale ci carica quasi delle
stesse contumelie per grazia sua, e spaccia molte cose inonestissime e intollerabili. Fra
l'altre, dice di voler celebrare il Concilio generale, quasi tutti i regni e le provincie che
dal papato si separarono, debban volarvi; ma non s'aperse di voler continuare il vecchio,
come disse in due bolle. Volle certamente ingannare, ma loda i predecessori suoi
Paolo III e Giulio III, ciascun de' quali aveva adunato un ingiustissimo Concilio; anzi
Paolo III coll'armi avea tentato il compimento dell'appena cominciato Concilio: questi
egli loda, di questi vuol continuare i Concilj. E ciò ch'è principale, convoca i suoi stessi,
che a Trento non fanno altro, nulla pronunzian di suo, ma soltanto le cose che il papa
giorno per giorno manda per la posta (per dispositos equos); attentissimo esclude tutti i
nostri, ai quali tolse fin il salvocondotto, dato dal Concilio tridentino. Insomma trae a
sè tutta la cognizione della causa religiosa. E non solo queste enormissime cose comprende
nella sua indizione, ma molt'altre che qui non è luogo e occasione di riferire.

«Eppure queste, sebben assurdissime, nulla sono se badiamo a quel che seguì.

«V'è gran separazione e quasi divorzio irreconciliabile fra le nostre chiese e il papa.
Son quasi venti anni che nessun legato papale venne più agli illustri principi nostri:
nè, dopochè io da Clemente VII e da Paolo III fui mandato, credo che altri ci venisse. Ed
è da avvertir bene che, quando fui mandato io, nessuna intimazione erasi ancora pubblicata,
ma trattavasi solo del luogo, della forma, del modo di celebrarlo; onde la legazione
aveva una certa qual moderazione, non era affatto ingrata, eppur nulla ottennero;
gli illustri principi rispondeano press'a poco quel che rispondono ora, non aver affare
col papa; non verrebbero alla sua intimazione, di far la quale e' non aveva autorità;
Cesare avea dato speranza di celebrar il Concilio in Germania; di questo seguirebber
essi l'autorità, non del papa. Le quali cose avrebbe dovuto aver presenti Pio IV se voleva
mostrar senno. Ma che? Nè volle trarsi in memoria le cose già fatte, benchè da
pochi anni, come fanno i savj: nè pare vi fosse tra' suoi consiglieri, cancellieri, segretarj,
nè fra i trenta cardinali che sottoscrissero alla bolla, chi lo avvertisse delle cose
passate; giacchè, trascurate o dimentiche queste, dopo sparse per tutto il mondo le ingiurie
acerbissime che disse contro noi e la nostra dottrina, delegò due suoi prelati che
invitassero gli illustri principi al Concilio. Deh quanta arroganza, quanta impudenza ed
imprudenza, perocchè la sua indizione, la più iniqua dopo che c'è uomini, la più bestemmiatrice
contro Dio e gli uomini, avea divulgata, avea recato la ferita. Paolo III non poteva,
da quelli che non avea vituperato, impetrar che andassero a Trento per trattar
della forma e del modo di celebrarlo; e costui, dopo aver tutto stabilito da sè, e massime
ciò ch'è più importante, di volerlo celebrar solo fra' suoi, attentamente rimossi e respinti
i nostri, pure osò mandar una legazione, colla quale gli illustri principi di somma sapienza
e pietà e gravità invitasse ed esortasse a questa così enorme indizione, e si sottomettessero
al papa nel Concilio tridentino, negata la genuina dottrina di Cristo, alla cui
norma riformarono le loro chiese. Perchè a dirittura non gl'invocava al bacio dei piedi
a Roma? Gesù, quanta insolenza! Pur dovea ricordarsi d'aver testè offese le loro altezze
serenissime con somma ingiuria, affiggendo turpi obbrobrj alla dottrina di cui si
professano nutriti e propagatori, e d'averli chiamati eretici: che cosa potea dir di peggio?

«Mi meraviglio assai dell'imprudentissimo consiglio del papa; mi meraviglio non vi
fosse fra i trenta cardinali e gli altri ministri chi non gli abbia detto di non mandare
questa sconsigliatissima legazione. Che direbbe mai questa civilissima nostra età quando
sapesse il fatto? Che direbbe la posterità? Gli è come se i legati avessero detto, Clemente
VII e Paolo III domandarono che le vostre altezze venissero al Concilio prima di
pubblicarne l'intimazione, e vi fu risposto non aver il papa podestà d'intimar il Concilio:
ne nacquer offese incomparabili e guerre gravissime, perocchè foste trattati a ferro e
fuoco: or successe un altro papa, che già pubblicò l'intimazione fatta a suo modo, ed
avvisa che andiate a Trento, non come giudici e definitori della causa, ma come assistenti
e spettatori; mentre il papa per la gola e la lingua de' suoi mitrati pronunzierà
condanna come legittimo giudice contro voi e la vostra dottrina, e confermerà tutte le
cose sue: ciò conviene a voi fare, cioè sottoporvi all'obbedienza della Santa Sede, non
già abbracciar e difendere una religione varia ed incerta.

«Chi ben faccia mente si chiarirà che tale è il senso delle parole che i legati del
papa spacciarono nella dieta de' grandi principi, e non vergognaronsi di toccare che
sotto gl'illustri nostri principi v'abbia tanti evangeli quanti capi; calunnia e bugia, che
appresero dagli Stafili e dagli Osii. Ma fortunatamente le vostre altezze risposero virilmente
e cristianamente, eppur con somma modestia, per quanto imprudentemente
provocate.

«Dirò quel che penso. Questa medesima risposta, come costernerà gli avversarj, massime
il papa, così ecciterà e infiammerà gli animi di tutti i pii, e solleverà somma speranza
di ben condurre le cose. È da ringraziar il padre celeste per Gesù Cristo, che col
Santo suo Spirito sì ben governa le nostre chiese.

«Aggiungerò che or più che mai sospetto di quel che sempre dubitai, che il papa abbia
tutt'altro in animo che il Concilio. Paolo III quando celebrava il suo conciliabolo, e vedeva
venir nessuno de' nostri principi del sacro impero, il 3 luglio 1546 scrisse agli Svizzeri,
che in Germania non pochi anche fra' principi disprezzavano il Concilio, e diceano
non obbedirebbero ai decreti di esso, onde si doleva che tale ostinazione lo obbligasse
alle armi. Dappoi, quando coll'intercessione e l'opera di Cesare diede il Concilio, parvegli
che chi lo ricusava e sprezzava, sprezzasse pure l'autorità di questo, e mosse armi
dall'Italia, che congiunte coll'esercito di Carlo V, fecer quella gravissima guerra che
tutti sanno. Or pure sospetto che Pio IV non voglia imitar Paolo III, vedendo spregiata
la sua autorità. Ma non si dee però cader di cuore; vive Dio; e la sposa del diletto
Figliuol suo Gesù Cristo Signor Nostro che dalle tenebre liberò, non abbandonerà».

122. Lett. 11 luglio 1561.

123. Lettera 20 novembre 1560 da Tubinga.

124. Così il Minturno scrive al Gesualdo nel 1534.

125. Non tam exemplis rationibusque actum est, quam conviciis ac maledictis: nec
christiana pietate sed canina facundia.... Nec jurgiis modum sed, quod dictu nefas est,
jocis et scommatis libros referserunt. Quin vero qui veritatis indagandæ studio scribunt,
mites modestosque semetipsos exibeant, Christi exemplo, qui cum esset veritas,
in se ipso quoque mansuetudinem prædicavit, tantumque abfuit ut ultro maledixerit,
ut etiam, quod Petrus ait, maledicenti non minaretur.

126. Ulrico Valenio, che primo impugnò la venuta di san Pietro a Roma, fu confutato
anche da eterodossi: Guglielmo Cave, l'Ammondo, il Grozio, il Pearson, il Blondel,
Chamier, Patricio Giunio, Baldassare Babelio, Tommaso Ittigio, Giovanni Clerc, Samuele
Basnage, Newton, Giuseppe Scaligero, Giovanni Pappio, ecc.

Le opere del Cortese furono raccolte dal marchese G. B. Cortese, e stampate dal
Comino a Padova il 1774, in due tomi, col titolo Gregorii Cortesii monachi casinatis
S. R. E. cardinalis omnia quæ huc usque colligi potuerunt, sive ab eo scriptæ, sive ad
illum spectantia. Oltre i versi e una elegante descrizione del sacco di Genova nel 1522,
vi sono le sue lettere italiane, scritte la più parte al Contarini, le latine, dove fin il Bembo
trovava che non si direbbero d'un frate, «nella qual cosa egli merita in tanto maggior
lode, che delet maculam jam per tot sæcula inustam illi hominum generi di non sapere
scrivere elegantemente»: un'edizione del Testamento Nuovo, confrontato agli esemplari
greci.

127. Ep. del 1537, vol. I, 749, 758.

128. Ep. 9 del l. XV.

129. Scrive a Giovanni Francesco Bini il 20 agosto 1535:

.... «Mi par che voi pensiate e stimiate ch'io mi sia sdegnato per conto delle censure.
Io non sarei cristiano se così fosse, e sarei molto insolente se volessi tôrre la libertà a
chiunque sia di dire e scrivere come gli venisse voglia. Le censure non mi son dispiaciute,
e chiunque scriverà contra di me per dimostrarmi la mia ignoranza, non mi offenderà.....
Ma quella proibizione de' libri mi è doluta fin a morte, fatta così nominatim
et in specie e incivilmente...... Ne è stato tanto che dire a Lione, in Avignone, ed in
tutte le parti circonvicine, che in vita mia non mi trovai sì mal contento giammai, e
quasi non potevo alzar il viso.... A me è stato forza, per ovviare a tanta infamia, mandare
le censure e le risposte a Lione, non perchè si stampino, ma perchè si vedano.....
Voi dite che le risposte pungono. Non si può, credo io, rispondere se non si redarguiscono
le ragioni dell'avversario, e le allegazioni non si mostrano non bene allegate.....
Ma come si sia, lo scrivere ed opponere è libero a ciascuno, ed io non fuggo d'esser ripreso:
anzi quel che voi dite esser chi dica molti altri luoghi meritar riprensione, mi
sarà forte grato che mi sieno mostrati, che sempre imparerò qualche cosa, e l'avvedermi
della mia ignoranza mi sarà buona dottrina. La quale ignoranza io non la disdico
in me: sol dico che, se quelli che vanno a Parigi a studiare in teologia, in sei anni si
addottorano, io, che l'ho studiata otto anni continui in Carpentras, non dovrei esser dalla
natura sì mal dotato, che io non ne avessi preso qualche parte; e se ben non ho studiato
Durandi, Capreolo, Ochan, ho studiato la Bibbia, san Paolo, Agostino, Ambrogio,
Crisostomo, e quei degnissimi dottori che sono le colonne della vera scienza».

130. Girolamo Negro, al 6 dicembre 1535 da Roma scriveva a Marc'Antonio Micheli:
«Sua signoria reverendissima (il cardinale Farnese?) sta ben del corpo e meglio dell'animo,
sì per le doti della natura sua ben composta, come eziandio per le acquistato
virtù; onde nella morte del carissimo fratello, nè la morte, nè la povertà in la qual
si trova in questo grado, gli dà punto di noja, nè lo disvia da' suoi studj. Ora la sera
legge il Fedone di Platone greco e la Logica d'Aristotele a certi nostri; la mattina
fa esercizio col papa a Belvedere, dal quale è ben veduto, e così da tutta la Corte.
Dopo pranzo, con belli tempi cavalca per queste anticaglie...... Tiene circa venti cavalli,
perchè le facoltà sue non gli bastano per di più, e bocche quaranta. Vivesi mediocremente
a guisa de' religiosi senza pompe. Il papa gli ha assegnato scudi duecento
al mese per il suo vivere, la qual provisione con gli emolumenti del cappello basta per
l'ordinario della spesa, e scorrerassi così finchè Iddio mandi altro.

«È venuto qui da Carpentrasso M. Paolo Sadoleto nipote del vescovo: giovine dotto
e gentile, al quale ha rinunciato l'episcopato. E perchè credo vostra eccellenza intendesse
già il travaglio gli fu dato dal maestro del Sacro Palazzo sopra li commentarj suoi
sopra l'epistola di san Paolo alli Romani, accusandolo di eresia e vietando li libri non
fossero venduti, il vescovo mandò qui al papa una bella apologia, ed era attaccata una
grossa scaramuzza con questo frate suo conterraneo (il Bacia), sopravvenuto il reverendissimo
nostro, si ha interposto e fatta la pace, con grande onore del vescovo; li
libri sono stati approvati e rilassati. Il detto M. Paolo ha portato qui il libro di suo zio
tanto desiderato, che è l'Ortensio, lo quale è in man nostre; e ci dice che 'l scrive ora
De Gloria, per rifar del tutto li danni nostri di tanta perdita» (cioè la perdita del libro
De Gloria di Cicerone).

131. Ep. 4, l. XI.

132. Ne' manuscritti vaticani, nº 3918.

133. Ep. del lib. III.

134. Vedi Tiraboschi, St. della letteratura ital., Tom. VII, p. 1. La vita del Sadoleto
fu scritta da Fiordibello, di cui parliamo nel testo. Il libro del Sadoleto sull'educazione
e la vita comparvero tradotti in francese dal Charpanne, nel 1865.

Nipote del Sadoleto fu Paolo Sacrato canonico di Ferrara, di cui sono a stampa
(1579) molte lettere a personaggi d'allora; un libro sulla Genesi, uno sui Salmi, uno sull'epistola
canonica di san Giacomo. Al fine delle sue lettere ha due discorsi a difesa di
due prelati, i quali le loro pastorali aveano scritte in italiano perchè la più parte
de' preti della loro diocesi non capivano il latino.

135. Spondano, Ann. Eccl. ad annum.

136. Dal processo del Morone appare che quei dell'accademia aveano pubblicato un
libro «In che maniera doveriano esser istrutti in fine della pueritia li figliuoli de' Cristiani
nelle cose della religione».

137. Era un tristo arnese questo Bendinelli. Carlo Sigonio, dappoi così famoso come
storico, era stato eletto successore al Da Porto in Modena, e preparò una vita di Scipione
Africano per dedicarla a Cosimo de' Medici, sperando così esser chiamato lettore a
Pisa. Il Bendinelli, che già avea divulgato censure contro alcune traduzioni del Sigonio,
fece secretamente stampare essa vita, e così scornò il Sigonio.

138. Il Morone nel suo processo narra che, quando cresimava, «fu posta fuori una
pittura in suo obbrobrio, che era un asino con la mitra in testa e col piviale».

139. Sadoleti ep. famil., vol. III, p. 317, 319.

140. Autor di varie operette e traduzioni, molto lodato dal Castelvetro. Non trovasi
sottoscritto al formolario: ma sul fine di sua vita fu sospettato di nuovo d'eresia, onde
fe segreta abjura davanti al cardinale Morone. Ma parendo che questa segreta abjura
non bastasse, e' ne prese tal afflizione che morì, di circa cinquantasei anni, il 1568.

141. Ochino, non ancora apostata e condannato.

142. Lettere levate da un cartolario appartenente al cardinale Morone, deposte nell'archivio
secreto vaticano.

143. «In compenso del vescovado di Tortona, quale il N. S. indignamente avea
levato al conte Giovanni mio figliuolo, S. S. gli ha conferito quello di Modena, etiam
che per me non si ricercasse altro che digno compenso.»

Lettera del cancelliere Morone, marzo 1529, nel vol. III della Miscellanea di cose
italiane.

144. Son parole del processo di lui, del quale già largamente ci valemmo e più ci varremo
in questo discorso. La copia che noi usammo, d'oltre seicento carte, e che dobbiamo
al signor duca Scotti, servì certamente ad uno de' giudici, come mostrano i
segni ed appunti ch'esso vi fece. Pur troppo, secondo il consueto, son taciuti i nomi,
che ci avrebbero dati molto maggiori indizj.

145. Le lettere del Morone, che son nell'archivio vaticano, attestano le premure continue
perchè il Concilio si facesse ed accelerasse. Nell'adunanza di Hagenau però riferisce
come i Luterani avessero risposto al re de' Romani in modo da toglier ogni speranza
di concordia, dicendo apertamente che non conoscono nè vogliono riconoscer il
papa per capo. «E se pure l'imperatore e il re vogliono che li ministri di sua santità
intervengano al convento proposto, non intendono che sua santità abbia più di una
voce, come ogni altro vescovo. Quanto alla restituzione delli beni ecclesiastici, dicono
non esser tenuti, perchè li dispensano meglio che non faceano li primi possessori,
di che s'offeriscono render conto» (23 luglio 1540, Arch. vaticano).

Il cardinale Farnese rispondendo, fra altre cose, dice trovarsi strano che voglia trattarsi
di dogmi per opera di principi, non di teologi; e che il duca Lodovico di Baviera
non abbia menato seco Echio, se non per disputare, almen per consiglio: il qual Echio
è certo molto dotto e peritissimo in questa materia s'altri mai in Germania; nè tanto
duro quanto lo fanno gli avversarii, che ne traggono pretesto di ricusarlo per timor che
hanno di esso. «Ed è gran cosa che detti avversarii mandano chi e come vogliono, e
danno la legge alli Cattolici di non poter introdurre, se non quei che piaciono agli eretici»
Roma, 24 luglio 1540.

146. Oltre la dolcezza, il Morone palesa già nella legazione, come poi nel processo
la poca fiducia in sè, il desiderio d'abbandonar gli affari, il bisogno d'aver l'appoggio di
un Legato. Il vescovo d'Aquila scriveva al cardinale Farnese da Worms l'8 gennaio
1541: Mutinensis est satis turbato animo, excusat se a negociis, credo prudenti
consilio quia prudens est et perspicacis ingenii; nunquam tamen potuit induci ut semel
tantum una cum Feltrensi voluerit tractare causam; imo dicit se velle ad Urbem
proficisci, vel ad regem Romanorum. Excito ejus animum, quantum possum omni
studio foveo, confirmo; dignus enim est ut ametur, sed video animi obstinationem:
hodie enim confirmavit se omnino deliberasse de recessu, et nolle futuris comitiis interesse.

147. «Mentre ho servito Paolo III come nuncio in Germania, ho sempre voluto tenere
il luogo che si deve a un nuncio apostolico, sopra tutti gli altri ambasciadori di imperatore
e re, e sopra tutti li principi dello impero, etiam gli elettori ed ecclesiastici. Il
qual luogo non avria potuto tenere mordicus se avessi avuto a ritenerlo per un principe
secolare. Oltre di questo, avevo le facoltà molto ampie, le quali dispensavo per
tutta Germania secondo il bisogno; quali istantemente avevo richiesto, e fatto diverse
volte ampliare. La qual facoltà, se il papa fosse solo principe temporale, anzi se non
fosse papa universale, non potria darle da dispensare in provincie esterne». Processo.

148. Lettera 22 giugno 1542. Il formulario colle firme trovasi nel I volume delle opere
del cardinale Cortese.

149. Nell'archivio vaticano, Nunziatura di Germania, VIII, 64, è una nota anonima
del settembre 1540, di persone opportune a mandarsi col cardinale Contarini in Germania.
Son essi il generale de' conventuali, Gregorio Cortese che conosciamo, il maestro
di sacro palazzo, Pietro Ortiz, Pietro Martire, canonico regolare, il Flaminio. Di questi
ultimi dice: «L'uffizio di scriver ben potria far anche il Flaminio, bon poeta e bon
orator, ben dotto in greco, e per molti anni datosi alla scrittura sacra e dottori antiqui;
ben stimato per il commento sopra alcuni psalmi.... Non cognosco don Pietro
Martire. Il reverendo Contureno, per relazion del Flaminio, ne dice miracolo della
dottrina teologica ed altre, ed eziandio della lingua greca e latina, e credo anche in
qualche parte della ebraica. Il che è molto a considerar tra quelli che si mandano,
perchè li Luterani maggior profession fanno e più si valgono delle lingue che di ogni
altra cosa. Se si avesse potuto aver teologi secolari d'Italia, sarebbe stato meglio; ma
di questo ben manca l'Italia, e bisogna servirsi di religiosi....».

150. Jacopino Lancellotti, in una cronaca inedita che ora si va stampando, all'anno
1543, dice venuti da Roma al vescovo 40 articoli di fede, sui quali esaminare gli accademici
che espongono false dottrine. Il cronista le dice sparse da Francesco Greco
(di nazione) che legge greco in comunità per venticinque lire al mese, ad istanza degli
accademici. Vi sono molti, e de' migliori della città, che sono tutti immersi nel greco.
Si dice che il vescovo (Morone) voglia far sottoscrivere gli accademici....... Si dice che
Francesco Greco era per non sottoscrivere gli articoli. Nicolò Machella andò per la
stessa ragione a Venezia. Gli altri trenta accademici sono spaventati. Viene per questi
articoli il modenese Bertani, vescovo di Fano. Gli accademici insinuano non mangiar
magro, non confessarsi che a Dio, non venerare i santi, e non celebrare che poche
feste, non esservi purgatorio. Il canonico Valentino diceva voler vendere tutti i libri, i
galantuomini non potendo più studiare le scritture senza incorrer pericoli.

Si sospende la sottoscrizione dei quarantuno (sopra disse quaranta) articoli per non
mettere in voce di luterana la città, essendosi solo disputato per istruzione. Ciò saputo,
il Machella ritornò a Modena.

Settembre. Il vescovo invita varii accademici a sottoscrivere i quarantun articoli:
risposero lo faranno se prima li sottoscrivano i conservatori del Comune; interrogati,
questi risposero voler sentire su di ciò gli aggiunti. Tre soli furono poi i conservatori
che sottoscrissero. Allora il cardinale Sadoleto modificò gli articoli. Si fece tornare Francesco
Greco, ma perchè era stato processato fuori, pare che il vescovo non volesse la sua
sottoscrizione, del che lagnaronsi gli accademici, che lo condussero in comunità, ove
dichiarossi pronto a sottoscrivere, e che voleva gli fosse mantenuta la cattedra di greco.
Tutta la città è sottosopra.

L'inquisizione presenta al governatore lettere ducali perchè dia il braccio secolare
contro le eresie che sono in Modena.

Nota che alle prediche del francescano Dalla Pergola andava sempre il governatore — e
gran gente: ebbe rimproveri dal suo provinciale: il Morone lo protegge: l'Inquisizione
gli dà da giustificare quarantasei articoli e riesce vincitore. Dice non predicava
che l'Evangelo, non nominava santi, nè penitenze quaresimali: asseriva aver Cristo
pagato per noi. Gli accademici alle sue prediche sono più di venticinque, tra quali Andrea
librajo il primo a introdur libri eretici in Modena, che furon poi bruciati a Roma.
Il cronista dice il Pergola mandato a Modena dal Morone, e che tornato a Venezia, i
suoi superiori lo carcerarono.

Un canonico regolare prende ad esame cogli inquisitori un libro senza data, da lui
trovato in camera di Lucrezia Rangoni, e accusa l'ignoto autore di esso al vicario vescovile:
dal pulpito invita chi ha libri proibiti a portarglieli.

A Bologna è bruciato, come a Modena, per eresia quel libro che gli accademici lodano.

Dall'archivio di Stato, già archivio segreto estense, copiamo questo brano di relazione,
che Francesco Villa governatore di Modena manda a Ferrara al duca per mezzo
del suo cancelliere M. Gentile Albino, il 12 agosto 1542.

«Prima, che instando il reverendissimo cardinale Morone (in vertù d'un breve di
nostro signore) perchè alcune persone di Modena si sottoscrivano ad una modula di
capitoli che saranno con queste instruzioni, loro si rendono difficili e renitenti a volerlo
fare, dicendo non stare a loro a dare sentenza di queste cose, ma accetteranno
quel che sarà determinato dal Concilio. E pure alcuni capitoli vi sono, alli quali loro si
sottoscriveriano, ma volendo detto reverendissimo si sottoscrivano a tutto e non ad una
parte sola, la cosa sta così imperfetta. Detto reverendissimo veramente è proceduto con
tutta quella destrezza che sia possibile. Aggiuntavi ancho l'opera di esso signor governatore,
quale non è mancato ricordarli che, per le asprezze che usò il cardinale
Gajetano legato d'Alemagna con li Luterani, nacque di piccola favilla quel grande incendio
che anchor oggi arde, e che sua reverenza si guardi che Dio non voglia e permetta
talora e per li peccati del mondo mettendo a disperazione costoro, persone di
molto ingegno e spirito e d'un sottil cervello, sorgesse un qualch'altro simil fuoco in
Italia, onde per il lento procedere d'esso reverendissimo e per quel che le dette persone
hanno scritto a Roma sia nostro signore entrato in sospizione de sua reverendissima,
e ha eletto sei cardinali legati alla requisizione de' Modenesi: delli quali si pensa
che ne manderà uno ad essa città a procedere e inquirere sopra le cose della fede, di
che esso reverendissimo è rimasto con tanta mala sodisfazione de dette persone, che
non voleva intromettersene: pur pregato da esso signor governatore, se ne lascia parlare,
et quando queste persone volessero sottoscriversi, accetterà le sottoscrizioni: in
che esso governatore non manca, siccome ha fatto buon ufitio col cardinale, di farlo
ancho con loro, et esortarli a sottoscriversi per accomodare questa differentia la quale
conosce quanto è di mala natura e quanto male ne potria seguire, e perchè troppo gli
dispiaceria per l'honore dell'illustrissimo signor duca che nel suo Stato pervenisse da
Roma a Modena un cardinale a far processi e inquisizioni di cose della fede, massime
stendendo lui gli capitoli, nè essendo sua sicurtà, ha voluto che io li porti a sua eccellenza
(il duca) acciò, vedutili e mostrati come gli parerà, possa deliberare e pigliare
qualche espediente opportuno sopra questa pratica, la quale per molti rispetti è di
gravissima importanza, e ricerca gran considerazione».

151. Balzac scriveva a Chapelain:

«Je suis bien avant dans la querelle d'Annibal Caro, mais je ne change point de passion,
et l'estime toujours plus honnête homme que son adversaire, quoique peut-être
son adversaire soit plus grand docteur que lui. Je n'ai gueres vu de grammairien de la
force de ce modenois, soit-ici, soit dans les commentaires sur la Poëtique d'Aristote.
Il faut avouer pourtant qu'il pèche quelque fois par trop de subtilité, et qu'au reste
c'étoit un ennemi public qui ne pouvoit souffrir le mérite ni la reputation de personne».
Lettera 5 del libro V del 1640. Nelle opere di Chevreau, pag. 330, ediz. del 1697 dell'Aja,
leggesi una lettera di questo, a M. de la Menarderie, ove dice: «Je viens d'achever
de lire votre poëtique, où vous traitez Castelvetro d'une étrange sort. Et peut-être
qu'autre fois vous n'eussiez pas trouvé votre compte, s'il est vrai ce que Pasquin lui a
reproché en quelque endroit, qu'il passoit de la langue aux mains, de la plume au fer,
de l'encre au sang: et qu'il avait fait assassiner un fort galant homme qu'avoit pris la
liberté de lui contredire».


152. Il Morone, interrogato se avesse nemici a Modena, dice di no, salvo «quel Bonifacio
Valentino, qual è proposto di Modena, il quale sempre mi fu avversario in tutte
le cose che concernevano al governo della Chiesa di Modena, ed ebbe particolari nimicizie
col mio vicario, il quale io favoriva, e con l'arciprete don Andrea Accolti, il
quale era mio confessore... faceva la quadriglia con alcuni contro di me ad impedire...
e diceva: Io so che ho torto, ma voglio litigare per far dispetto al cardinale».

153. Il citato Tassoni narra:

1558. De anno antecedenti, videlicet 1557 D. Bonifacius Valentinus canonicus et præpositus
ecclesiæ cathedralis mutinensis et D. Filippus Valentinus doctor et consobrinus
ejus, et D. Ludovicus Castelvetrus doctor, et quidam D. Antonius Gadaldinus bibliothecarius
citati fuerunt Roma ab inquisitoribus hereticæ pravitatis ad respondendum de
fide: tandem Gadaldinus, et D. Bonifacius missi sunt Romam sub custodia, et in carcere
inquisitionis clausi: aliis duobus, videlicet D. Ludovico Castelvetro et D. Filippo, fugientibus.
Qui per contumaciam excomunicati, et omnibus honoribus privati sunt. Sed
quum D. Bonifacius examinatus, confessus fuisset omnes, errores, et opiniones suas, et
retractasset, et abjurasset eas, liberatus fuit a carcere, injuncta pœnitentia quod publice
in Ecclesia super Minerva ad altare S. Crucis ante et post debeat alta voce
abjurare omnes hæreses, in quibus per multos annos fuerat involutus. Et sic die 6 maji
1558 in dicta ecclesia Romæ abjuravit. Postea Mutinæ reversus, in die Pentecostis post
prædicationem fecit eandem abjurationem die 29 maji in ecclesia cathedrali Mutinæ,
præsente multo populo. Sed Antonius Gadaldinus senex, qui vendiderat maximam
quantitatem librorum lutheranorum prohibitorum, remansit Romæ in carceribus inquisitionis.

Segue l'atto di abjura di Bonifacio Valentino, del tenore della sopra riportata:
confessa aver creduto fosse contro le sacre scritture il mangiar magro, e il vietare
ai preti l'ammogliarsi: l'uomo fosse per la sola fede giustificato, e potesse avere
la vita eterna senza opere: non doversi tenere nè venerare le immagini de' santi,
nè i santi invocare; inutili le indulgenze; che non vi sia il purgatorio; le buone
opere non acquistare la vita eterna; il sommo pontefice di Roma non essere vicario
di Cristo, ma Anticristo: non necessaria la confessione; i sacramenti non conferir
la grazia; non farsi transustanziazione nell'eucaristia; lesse libri d'eretici e luterani,
le lezioni de' quali ha ascoltate, e ha conversato con loro: stette in quelle eresie
per otto o dieci anni, nel qual tempo, benchè non celebrasse mai messa, perch'io non la
celebrai mai, se non la prima volta, interveniva però ai divini uffici cogli altri canonici
in coro, e mi sono comunicato non essendo absoluto dalle presenti heresie. Le
quali eresie ora abjura, maledice e detesta.

154. In un arsenale di cose variatissime, quali sono le annotazioni del Lagomarsino
alle lettere di Giulio Pogiano, troviamo due lettere del cardinale Commendone a Giammaria
Castelvetro, del febbrajo e dell'aprile 1570, donde appare che questi aveva interposto
l'imperatore Massimiliano II e il duca di Ferrara per ottenere che la sua causa fosse
giudicata in Ferrara: al che quegli rispondeva non essersi mai costumato di toglier di
mano a quel sant'Uffizio le cause da esso iniziate: prometteagli però, a nome di sua
santità, se si fosse costituito, farlo giudicare con ogni clemenza, carità e anche prestezza.
Avendo poi esso Castelvetro domandato grazia dell'errore commesso, il cardinale s'impegnava
d'ottenergliela. Pogiani epistolæ, vol. IV, p. 444.

Un Jacobo Castelvetro, pur modenese, che non era però nipote di Lodovico, abbracciò
le nuove opinioni: e a Basilea pubblicò nel 1562 i libri di Lodovico, e uno contro
il concilio di Trento, inserito nella Biblioteca Viziana: poi a Londra stampò varj classici
nostri. Venuto a Venezia, fu côlto dal sant'Uffizio, ma l'ambasciadore Arrigo Vottone
riuscì a farlo fuggire, nel 1611.

Venuta ora la frenesia de' monumenti, i Modenesi domandarono le ceneri del
Castelvetro per trasportarle nella loro città, ma ne fu chiesto un prezzo esagerato.

155. Una vita del Castelvetro di contemporaneo, trovata dal Tiraboschi, narra che Lodovico
volle far interdire il fratello Paolo che sciupava; di che irato, Paolo pensò vendicarsi,
e accostatosi a Pietro Bertano, frate e cardinale avverso al Castelvetro, l'accusarono
a Roma, avendo sollecitatore il Caro.

Il padre Laderchi al 1571 riferisce che «morì finalmente nella eresia Lodovico
Castelvetro, e Giovanni Merlino pseudovescovo; talchè, colla uccisione di così insigni
eretici fatta dalla divina giustizia, parve la Chiesa aver riportato non minor trionfo
sugli eretici che sugli infedeli». Era l'anno della battaglia di Lepanto.

Il Vergerio scriveva al duca Alberto il 15 marzo 1561:

«Fuoruscirono d'Italia per l'evangelo tre insigni personaggi, un vescovo, un abbate,
e un professore di lettere greche, di nome Francesco da Porto, di sopranome Greco.
Visse alquanto a Ferrara, ha cinquant'anni, moglie, figli; e potrebbe a Regiomonte
nella scuola di vostra altezza venire, e credo si contenterebbe di duecento fiorini. Se
Dio movesse l'altezza vostra a desiderarlo per la sua scuola, oserei affermare che avrebbe
un uomo che nella letteratura greca (e tacio la latina) non avrebbe il pari in altra scuola,
oltrechè è sincero nella dottrina e veramente pio».

Il Da Porto morì a Ginevra, e Teodoro Beza ne compose l'epitafio.

156. Antonio Caracciolo, domenicano, il quale, al principio del 1600, scrisse una
vita di Paolo IV, ch'è una difesa della santa inquisizione, e che potè vedere i registri di
questa, scrive:

«In Modena gli eretici fecero più faccende che in niuna parte d'Italia. Quivi fu il vicario
del cardinale Morone, chiamato Bianco da Bonghis, e molti sospetti d'eresia. Vi fu
Antonio Gadaldino, librajo modenese, eretico marcio con tutta la sua famiglia: vendè
costui molti volumi del Beneficio di Cristo, libro pernizioso che insegnava la giustificazione
ex sola fide et ex meritis Christi, imputazione alla luterana. Questo libro, così
caro agli eretici, il Gadaldino non solo lo vendè ma anche lo ristampò.

«Il cardinale Cortese..., ancorchè di grande stima per bontà e per lettere, fu nondimeno
senza rispetto alcuno inquisito dal sant'Uffizio per aver letto ed approvato il libro
del Benefizio di Cristo».

Altrove dice pure che «quel libro (del Benefizio di Cristo) fu stampato molte volte,
particolarmente a Modena, de mandato Moroni». Aggiunge Bonifazio Valentino, al
quale Adriano, segretario del cardinale di Fano, scrisse una lettera di condoglianza per
la morte di Lutero e di due frati modenesi eretici, frà Reginaldo e frà Albasio. Bonifazio
infettò la terra di Nonantola. Poi Alessandro Milano, frà Bernardo Bartoli, che in
carcere abjurò: frà Bartolomeo Pergola, prete Domenico Morando, Francesco Camerone,
un Farzirolo, prete Gabriel Falloppia, Gozapino calzolaro, prete Girolamo Regia,
il Castelvetro, don Girolamo di Modena cappellano del Morone; Giovanni Borgomazza,
Giovanni Bertano, mastro Giovanni Maria Mannelli. Costoro mandavano sussidj agli
eretici di Germania: e dà qualche contezza di ciascuno.

Le notizie e i documenti più importanti intorno a questo periodo si trovano nella
Biblioteca Modenese del Tiraboschi, ma sparpagliati man mano che gli capitavano, e
secondo i nomi delle persone. Altre ce ne furono somministrate per cortesia, fra cui
la cronaca inedita del Tassoni, ove leggesi al 1561. Cum, jam pluribus mensibus
elapsis, dominus Ludovicus Castelvetrus, dominus Philippus Valentinus doctores mutinenses
accusati fuissent de hæresi lutherana, et citati Romæ, sed non comparuissent,
et sicut contumaces condemnati fuissent, tandem de anno 1560 dominus Ludovicus,
habito salvoconductu, ad purgandam calumniam Romæ se transtulit, una cum
domino Joanne Maria fratre suo. Et sic ab inquisitoribus ter examinatus, timens
ne quid deterius sibi contingeret, noctu clam aufugit, et sic ab inquisitoribus condemnatus,
tali sententia percussus est.

Segue uno squarcio della sentenza pubblicata dai cardinali inquisitori dell'eretica pravità,
ove il Castelvetro è dichiarato eretico impenitente, e incorso nelle censure.

Il cronista, parlando più oltre di Lanfranco Fontana nobile modenese, dice che, bandito
già dal duca Alfonso d'Este, abbracciò, più anni dopo, la religione luterana in
Francia.

157. Similmente il Fontanini (Bibl. dell'eloq. italiana, tom. I, pag. 119) narra che
certi libri «del Brucioli, di B. Ochino, di G. Valdes, e di altri della medesima farina,
nello smuovere una casa in Urbino nell'anno 1723, si trovarono insieme nascosti, e
quivi murati per salvarli dal fuoco in tempo di Paolo IV».

158. Nelle Novæ amœnitates literariæ di Arrigo Guglielmo Klemmio, stampate a Stuttgard
nel 1773, si contengono Anecdota de Ludovico Castelvetro ejusque scriptis, in primis
Locorum Melancthonis in linguam italicam ab ipso translatorum editione. Quella
traduzione è minutamente descritta dal Bruckero Miscell. histor. philosoph., p. 302;
ma non dice di chi sia. Il Fontanini la sostiene del Castelvetro; ma probabilmente esagerò
nell'accusar questo, come esagera il Muratori nel difenderlo.

159. Non già: bensì che sarebbesi potuto esprimerlo più chiaramente, e che ciò si
potrebbe anche dopo il Concilio, qualora lo Spirito Santo l'ispirasse.

160. La lettera, diretta a Giovanni Domenico Sinibaldo, suo vicario, esiste nel processo,
e dice:

«Alli preti curati siate sollecito, ripetendo spesso privatim et publice il medesimo,
ed istruendoli massimamente nel punto della remissione delli peccati nelle confessioni
delli poveri ignoranti, come si contiene nel sinodo coloniese».

161. Egli rispondeva, oltre il resto, le parole che mettemmo alla nota 18.

162. Il Contarini? I nomi sono soppressi: ma molti potemmo supplire con altre indicazioni.

163. Questo Pergola confessa d'aver tenuto l'opinione luterana circa la giustificazione
o l'invocazione dei santi. Dice che, quando fu processato, il Morone e monsignor Lodovico
(Castelvetro) gli esibirono i mezzi di fuggire d'Italia, ed esso non volle.

Il citato Tassoni scrive:

De anno 1544 pro tempore quadragesimæ in ecclesia cathedrali prædicavit quidam
frater Bartolomeus, conventualis S. Francisci, dictus il Pergola, qui post Pascha accusatus
de hæresi apud inquisitorem S. Dominici, in die lunæ duabus concionibus in
dicta ecclesia ore retractavit, vel potius hæreticorum honore declaravit magna parte
articulorum sibi oppositam, qui erant amplius 40, probati per 11 testes idoneos et
sufficientes, dicens: intelligebam sic; excusans se, aliquando negans non dixisse sic, et
aliquando dicens testes non intellexisse. Qui postea Romæ condemnatus est non posse
amplius prædicare et ad alia quædam facienda.

Eodem anno prædicavit quidam frater conventualis S. Francisci, dictus il Pontremolo
in festo nativitatis D. N. qui accusatus de hæresi et condemnatus obiit.

164. Esiste la costui lettera: pure se n'ha un'altra più tarda, ove si lagna che il Morone
si mostrasse austero coi dissidenti in Bologna.

165. Vedi la nota 5 del nostro discorso XIX.

166. Di ciò il Pusey accusava testè i Cattolici nel suo Eirenicon: del che avremo a
parlare.

167. In tutto il processo non v'è menzione di tortura o d'altra sevizie corporale: solo
una volta, a un frate che accusava con insistenza il Morone, il suo superiore dice che
infamie simili non furono dette mai, e che bisognerebbe sostenerle alla corda.

168. Uno, interrogato in quibus articulis habeat pro suspecto un tale, respondet:
«Perchè io veggo che egli si diletta poco della predicazione divina, e quando è al divino
officio poca riverenza gli porta». Un altro: «Io non dico che fosse eretico, ma per esser
germano e di costumi barbari, mi dava sospetto; altro non so».

169. Oggi è esposta stabilmente.

170. Ortensio Landi, nel Commentario delle cose notabili e mostruose d'Italia, dice:
«Fui per schivar Cremona, essendomi detto che altro non vi udirei che bestemmiar Iddio,
maledir la celeste corte, giurare e spergiurare, e mille brighe al giorno farsi».

171. Erra dunque il Tiraboschi che, nelle Memorie storiche di Modena, IV, 76, dice
che il Morone chiamò i Gesuiti nel 1556.

Nella cronaca modenese di Bartolomeo Lodi inedita, e che va sino al 1596, è narrato
come i Gesuiti venissero in città nel 1551, e come vagassero qua e là, finchè stanza
ferma posero a San Bartolomeo nel 1614, ma presto le loro scuole soffogarono le laiche.
Del Morone racconta che nel 1568 ospitò nel vescovado sua sorella marchesa di Soncino:
che del reddito della mensa vescovile, consistente in tremila quattrocento scudi,
egli ritenne la metà quando rinunziò l'uffizio al Foscarari poi al Visdomini: descrive i
funerali fattigli, con orazione funebre del canonico Fogliani. Narra pure i supplizj o
le abjure inflitte ad eretici. Spesso nascevano discordie tra i canonici, o tra questi e il
vescovo, tanto che nel 1576 l'intero Capitolo fu sospeso. Nè meno irrequieti mostravansi
confraternite e monasteri, sicchè o si riformarono, o vennero surrogati da altri,
fra cui i Minimi furono imposti dal papa, a mal in cuore del popolo. Nel 1589 si cercò
rifare un'accademia, al modo di quella del Grillenzoni, che adunavasi in casa Sertorio
nella rua del Muro.

Vedi Una pagina della storia di Modena, per C. Campori, 1866.

172. L'anno è certamente sbagliato.

173. Fu sua spia nella cospirazione ben nota.

174. Contro la candidatura del Morone fu fatta questa pasquinata:


Sarete voi sì ciechi e sì furfanti


Di Dio nemici e senza discrezione


Che vi facciate papa ancor Morone


Nemico della Vergine e de' Santi?


Non sapete voi pazzi tutti quanti


Che nella fede ha mala opinione,


Che fu vicino a cantar il sermone


Compagno d'Inghilterra e d'altri tali?


Guardate pur che il diavol non vi tenti


Che non v'assalga la fortuna ria,


Che non vi costi poi la vostra insania.


Non vi credete apparecchiar gli stenti,


Sciocchi, e d'Italia farvi una Germania,


E mandare in bordel la preteria.


Lasciate dir ch'ei sia


Pur di Milano, e sia troppo gran svario


Far il pontificato ereditario,


E che sia necessario


Ch'avendo mal guidato un piccol gregge,


Mal possa al mondo poi dar norma e legge.


Ma perchè non si elegge


Vercelli o Borromeo? ecc.


... Io non bramo o desìo


Poichè sfacciatamente se l'allaccia,


Se non che Moron papa non si faccia.





L'Inghilterra significa il Polo. Milanese era stato il papa di prima, e parente del
Morone.

175. Aggiungeremo che anche il modenese Bertani sunnominato, domenicano e cardinale,
e illustre teologo, fu appuntato per aver approvato libri che contenevano proposizioni
pericolose; del che egli domandò perdono al papa.

176. Vedi l'Appendice I a questo discorso.

177. Vedi l'Appendice II.

L'indice de' libri proibiti segna Curio Cælius Horatius e Curio Cælius Secundus.

178. L'originale spagnuolo di quest'opera è perduto o smarrito, onde nel 1855 fu tradotto
in quella lingua, com'anche l'Alfabeto della pietà Cristiana. Le Cento Considerazioni
furono riprodotte a Halla di Sassonia nel 1860 con un'erudita vita del Valdes,
distinguendo diligentemente Giovanni da Alfonso. Alfonso sarebbe stato il segretario
di Carlo V, per cui ordine avrebbe anche tradotta in italiano la Confessione di Melantone,
e fatto il libro Pro religione christiana res gestæ in comitiis Augustæ Vindelicorum
habitis, anno MDXXX; com'anche la lettera con cui Carlo V si congratula coi
Cantoni cattolici della vittoria di Cappel ove restò ucciso Zuinglio, chiamandoli propugnatores
invictos adversus eos qui ritus, hactenus summa religione observatos, invertere,
novaqui dogmata invehere conantur. Fu amico di Erasmo e di Pietro Martire
d'Angera, quanto nemico del Castiglioni; e autore dei due dialoghi di Mercurio e di
Lattanzio.

Giovanni fu forse cameriero del papa: postosi poi a Napoli, scrisse il dialogo sulla
lingua, dove appajono leggerezze e oscenità, mal compatibili alla franchezza spagnuola.
Sua cura principale fu lo studio della sacra scrittura: tradusse dall'ebraico alcuni
salmi, opera perduta: commentò l'epistola di san Paolo ai Romani e la prima ai Corintj.

L'ultimo storico della letteratura spagnuola (History of spanish literature by George
Tickner, Boston 1865) nota errori del Llorente e del M'Crie intorno al Valdes, non fa
cenno del libro del Beneficio di Cristo, e non distingue i due fratelli. Nota che his religious
views are, no doubt, much more spiritual than was common in his time, and his
political morals generally were more stringent: so that he might, perhaps, already
be regarded as a follower of Luther, if it were not for his unbounded admiration of
the emperor, his avowed deference for the Church and the Pope, and his expressed
belief of the real presence in the Eucharist. Sono a vedere le considerazioni che esso
Tickner fa sugli eretici di Spagna e sulla Inquisizione.

179. Opere del Curioni, annoverate dallo Stupano nella Oratio de C. S. Curionis vita.

Encomio della noce: lavoro giovanile.

Probo: dialogo.

Il ragno, sulla providenza di Dio.

Della immortalità delle anime.

D'una pia educazione ai figli.

Parafrasi del principio del vangelo di san Giovanni.

Paradossi cristiani.

Esortazione alla religione.

Orazione sulle buone arti.

Encomio degli scrittori.

Encomio di chi muor per la patria: orazioni funebri.

Orazioni contro Antonio Floribello.

Dell'antica autorità della Chiesa di Cristo.

L'istituzione della cristiana religione.

Della dottrina puerile e delle lettere, libri cinque.

Grammatica latina. Libro del perfetto grammatico.

Somma di tutto l'artifizio nel dissertare e nel trattare.

Compendio della dialettica di Perionio.

Commentarj contro Perionio.

Storia della guerra maltese.

Dei pesi dei Romani.

Continuazione della guerra sabellica.

Orazioni di Diogene tradotte dal greco.

Retorica d'Ermogene.

Nizolio arricchito.

Tesoro della lingua latina corretto ed accresciuto.

180. Angelæ, Cœliæ, Felici, puellis nobilissimus castissimisque, quarum ingenium,
candor, industria, pudor, pietas, morum elegantia et sanctitas, grata Deo, multis nota,
probata bonis, parentibus jucunda fuerunt, Cœlius Secundus Curio pater et Margarita
Isacia mater itali, tribus filiabus præstantissimis, dulcissimis carissimisque ut earum
quod mortale fuit in beatæ reparationis spem conderetur, h. m. p. Migrarunt ad
Deum in maxima hujus urbis pestilentia mense aug. anno sal. hum. MDLXIV ætat.
singular. an. XVIII, XVII, XVI.


Vivit ut exigua lucens in lampada flamma,


Sic nos æternum vivimus ante Deum.


Surgemus vivæ: lacrymas cohibete, parentes,


Quum tuba supremum fuderit alma sonum.





181. Hospes, mane et disce. Non Cœlius hic, sed Cœlii σωμα, imo σημα: spiritum
Christus habet: cætera nomen veræ pietatis, humanitatis, insignisque constantiæ.
Quum σωμα in שׁמים tunc vere erit Cœlius Secundus Curio hospes. Si didicisti
vale. Reliquit ætat. suæ ann. LXVII. salut. MDLXIX ad VIII kal. dec.

182. Vedasi Vita C. S. Curionis; de mirabili sua e vinculis ac ipsis diræ necis faucibus
liberatione dialogus. Schoelorn, Amæn. eccl., p. 258.

C. Schmidt, L. S. Curioni, nella Zeitschrift für die historische Theologie di
C. W. Niedner 1860, fasc. IV.

183. Renan esclama: «Padre celeste, tu non hai voluto che questi dubbj ricevessero
una risposta chiara, affinchè la fede al bene non restasse senza merito, e la virtù non
fosse un calcolo. Una rivelazione evidente avrebbe assimilato l'anima nobile all'anima
vulgare; l'evidenza qui sarebbe stata un attentato alla nostra libertà. Tu volesti che
la nostra fede dipendesse dalle interne nostre disposizioni. In tutto quanto è oggetto di
scienza o di discussione razionale, tu hai data la verità ai più ingegnosi: nell'ordine
morale e religioso giudicasti deva appartenere ai più virtuosi. Saria stato ingiusto che l'ingegno
costituisse qui un privilegio, e che le credenze, che denno essere il ben di tutti,
fossero il frutto d'un ragionamento più o men bene condotto, di ricerche più o meno
fortunate. Sii benedetto pel tuo mistero! benedetto d'esserti nascosto, d'aver riservata
la piena libertà de' nostri cuori» Avenir de la Métaphysique.

184. Dante, Pd., XXIV.

185. Alberto Mazzoleni, monaco nel famoso convento di Pontida presso Bergamo, vissuto
dal 1695 al 1760, avea raccolto cinquanta volumi di documenti intorno al Concilio di
Trento, sui quali ideava scriverne di nuovo la storia, possibilmente confermata con autentici
contemporanei documenti. Morì senza farne nulla, e la sua collezione fu venduta
al trentino Antonio Mazzetti, che potea comprare ma non sapeva adoprare, e che morendo
lasciolla alla città di Trento, ove ancora aspetta chi ne profitti. Tre volumi restano
nella biblioteca di Bergamo.

Il primo volume di essa collezione contiene Præludia Clementis VII ad celebrationem
generalis concilii, e son lettere e bolle di esso papa all'imperatore e al re dei Romani,
altre di Paolo III, del cardinale Polo, del Coeleo, del Vergerio, del quale principalmente
molte ne sono lunghe, e piene di zelo e d'abilità nel rimuovere le difficoltà.

186. Gherardo Dacherio intitolò l'opera sua Historia magnatum in Constantiensi
Concilio.

187. Un intero volume della collezione Mazzoleni è di lettere dell'Aleandro legato in
Germania, o a lui, sopra le condizioni della Chiesa e della Germania.

Ulrico di Hutten, che aveva secondato cogli scritti la guerra di Lutero, sorreggendola
pur colla spada


Ut prius ingenio, nunc peragente manu,





non dissimulava d'aver teso ogni sorta d'insidie all'Aleandro:


Integer hinc Aleander abit: dubium hoc tamen illi


Qui semel effugit semper ut effugiat...


Quod potui, facete insidias, servare recessus,


Complectique omnes obsidione vias,


Cessatum nihil est. At Cæsaris agmine tuti


Evadunt. Credas sic voluisse Deum.





188. Nei Monumenta Vaticana, historiam ecclesiasticam sæculi XVI illustrantia (Friburgo,
1861) è una serie di lettere scritte dal Morone al cardinale Farnese da Germania
nel 1540, 41 e 42. Fra altri è notevole questo passo: «Il duca Guglielmo di Baviera
mi ha fatto dir per certo che i Protestanti sono risolutissimi non voler mai riconoscer
la sede apostolica: ed avanti ogni cosa faranno protesta che, se in alcuna cosa consentiranno
alla religione antica, lo vogliono fare per autorità e comandamento dell'imperatore,
non perchè obbediscano o vogliano riconoscere in alcun modo la superiorità di
nostro signore e della Chiesa romana» (Ratisbona, 13 aprile 1541).

Riponeasi dunque la libertà nell'obbedire all'imperatore fin negli articoli di fede!

Altra volta il Morone suggerisce quel che poi fu fatto col Collegio Germanico. «Per
esser queste Sette in tanto aumento, poche persone si fanno ecclesiastiche, ed ognora
più poche; e da qui nasce il negletto della religione, non essendo chi la curi. E perchè
questi vescovi e capitoli tengono le scuole assai grandi de' putti, ma di questi, come
sono cresciuti, la minor parte, anzi pochissimi vogliono farsi sacerdoti, vedendo l'obbrobrio
nel quale sono i capi chericali; e per contrario, come sanno un poco di lettere,
diventano luterani per la copia de' loro libri stampati in lingua latina e tedesca; mi pare
ricordare si potrebbono mandare, da diversi luoghi, alcuni putti in Italia, quali fossero
distribuiti ne' luoghi ben disciplinati, come sarebbe appresso qualche buoni monasteri
e buoni prelati, e fossero instituiti innocentemente nelle lettere e costumi cristiani»
(Innspruck, 18 gennajo 1542).

Trattando della pace, il re di Germania diceva al Morone come essa fosse impedita
solo dalle pretensioni di Francia: aver l'imperatore offerto al re cristianissimo di cedergli
il Milanese, purchè lo ricevesse come feudo dell'Impero, e quegli non l'aver
voluto a tal patto. E soggiungeva: Rex Galliæ appetit monarchiam; et si haberet ducatum
Mediolani, vellet habere Florentiam et Regnum Neapolitanum, et regere totam
Italiam; quia bene scit, ut libere loquar, quod, qui habent dominium Mediolani, facile
mutant animos aliorum Italorum (Spira, 10 febbrajo 1542).

Altre lettere ha l'Archivio Vaticano (Nuntiatura Germaniæ, vol. VII), dal Morone
scritte da Boemia nel 1537 al Recalcato e a Paolo III, contro il quale dice si pubblicano
continue invettive, come causa della pace turbata e del differito Concilio.

Altre ancora al Duranti, al cardinale di Santafiora; e in tutte persuade a mitezze, a
concessioni, pur mostrando come i Riformati sieno tra loro dissenzienti. «Fra Luterani
ed altri eretici sono alcuni principi, alcuni dotti ed alcuni popolari. Li principi seguitano
l'eresie, alcuni per desiderio d'esaltazione sua, come il duca di Sassonia e il
langravio d'Assia, e per deprimere la casa d'Austria: alcuni per arricchirsi de' beni
ecclesiastici, come esso langravio e quasi tutti gli altri, il numero de' quali non bisogna
contare. Li dotti prevaricano per vera malizia, ed oltre che sono istigatori
delle passioni de' predetti principi, cercano ancora del proprio comodo ed onor del
mondo. Li popolari, tra' quali sono molti cittadini per tutta la Germania ricchi ed
onesti, sono stati sedotti ed ingannati; e di questi alcuni s'avveggono dell'error suo,
ma per vergogna non ritornano, come Norimberghesi, Lubeccensi ed altri; alcuni
stanno ancora nell'error suo, persuadendosi far bene» (Lettera 18 aprile 1540 da
Gand). Crede che il Concilio provvederà a tutti costoro; e che intanto si favorisca a
tutta possa la Lega Cattolica. Nella convocazione del Concilio, «con quel santo desiderio
e petto veramente apostolico, e carità paterna, sua santità potrebbe alquanto
discostarsi dalla solita forma, cioè invitar di nuovo i Luterani con ogni benignità,
affezione ed esortazione, ed anco preghi; imitando sua santità Colui, del quale ha il
nome, il quale omnia omnibus factus erat ut omnes lucri faceret. La qual cosa se
movesse Luterani a venir al Concilio, sarebbe cagione della lor salute: se ancora non
giovasse con loro, sarebbe però grata a Dio ed utile e onorevole a sua santità, e cagione
di maggior confusione ad essi Luterani».

189. Il cardinale Contarini il 29 maggio 1541 da Ratisbona al segretario del papa
scriveva:

«Volendo far l'uffizio debito verso Dio e debito ad un buon ministro di sua beatitudine,
sono astretto di significare a vostra signoria reverendissima tutto quello che a me
pare che il bisogno ricerca si facci. Prima gli significo che questa eresia luterana è così
infissa negli animi di questi popoli di Germania, dico non solamente dei protestanti, ma
di quasi tutti i popoli cattolici, che tengo certo che, quando bene in questa dieta si
facesse una concordia cristiana con consenso di tutti i principi e teologi protestanti li
quali qui si trovano, non potremmo dire di aver fatta provisione, ma solamente di aver
fatti i fondamenti della provisione. Io dico a vostra signoria per certo che, essendo
questa setta cosa nuova, e i popoli essendo naturalmente avidi di novità; essendo questa
setta così larga, perchè leva l'obbligo della confessione, di udir la messa ed altri uffizj
divini, leva l'obbligo delli digiuni, di astinenza da carne, di servar festa ecc., è molto
popolare e plaudita: e però è pericolo grandissimo che tutta Germania presto v'entri, e
così la Fiandra; e molti in Francia e in Italia la desiderano... Però importa avanti tutto
che qui in Germania si facesse una buona riformazione e buona provisione cristiana, la
quale consiste che li vescovi, con la vita e con la diligenza, con predicatori e precettori
idonei procurassero che la fede cattolica fosse insegnata, siccome fanno i Protestanti, li
quali non mancano in punto alcuno di diligenza in predicare, in leggere, in ampliare la
loro setta.... Certamente se non vi si mette più pensiero di quello si ha posto per l'addietro,
la cristianità sta in maggior pericolo per questa setta, che per l'arme del Turco.
Questo ne potria privare del temporale, ma quella ne priva del temporale e dell'essenziale
della fede: però bisogna ponervi tutti li spiriti, non sparagnare cosa alcuna, altrimenti
ne avremo da render gran ragione a Dio. Oggi siam vivi, e domani siamo morti:
e il viver da uomo, non che da cristiano, consiste in far il debito suo, ben operare nella
persona che Dio ne ha imposto. Consideri vostra signoria reverendissima che dovemo far
noi cristiani, noi prelati, alli quali Iddio ha date tante dignità, tante comodità comprate
dal sangue di Cristo e dalla sua passione, e così indegnamente, così ingratamente, poi
possedute e godute da noi». Collez. Mazzoleni, tomo XII.

Il Polo gli rispose che niun legato per lo innanzi avea sostenuto con tanta dignità il
nome della sede apostolica, non solo quanto alla virtù dell'azione ed alla carità in pro
di tutti, ma anche quanto alla sodezza della dottrina.

190. Fra le lettere di monsignor Della Casa, conservate nell'archivio di Parma, n'è una al
cardinale Farnese del 17 dicembre 1543, dove enumera tutti i vescovi del dominio veneto,
ai quali ha trasmesso l'avviso, da parte del papa, di andar al Concilio di Trento
sanza dilatione, e le rispose che da ciascuno ottenne. «Corfù andrà; Veglia, Curzola e
il coadjutor di Papho andranno, e Terracina. Sebenico credo sia partito per Roma. Cesarino
si scusa di essere ammalato di sorte e in parte che non può cavalcare, e credo che
sua signoria dica il vero. Papho è di età di 84 anni e di corpo non sano, e della mente qualche
volta non con quella perfezione che ha avuto da giovine, nè mi par possibile che vada...
Il vescovo di Nona è tanto povero, che a pena ha che vivere. Civital dice che è povero
et infermo. L'eletto di Spalatro dice che non sà se sua santità vuole che vadi esso o l'arcivescovo
suo, ma che sempre sarà pronto ad obbedire alli comandamenti di sua santità.
L'arcivescovo di Cipri è vecchio e corpolento molto, e tal che mal volentieri si potrebbe
condur mai a Trento, e però con ogni reverenza prega vostra signoria reverendissima
a supplicar sua santità che si degni admetter la sua scusa che certo sarebbe metterlo a
grave pericolo della vita».

E così degli altri: e davvero vi appare un tono di veridicità, che non lascia credere
fosse semplice finzione il desiderio del papa che si tenesse il Concilio. Anzi il Lagomarsino
nelle note alle lettere di G. Poggiano vol. II, reca documenti certissimi e vivissimi
della premura sincera di Pio IV per ciò.

Per un saggio delle ragioni pro e contro, riferiamo, fra tanti, questa informazione al
papa, di cui trovammo copia in più d'un archivio:

«Essendomi venuta occasione di parlar con alcuni delli deputati dalla maestà cattolica
a consultar la materia del Concilio Generale, ho compreso (come per altre mie ho detto)
che per loro proprio interesse cercano di persuadere a detta maestà che non sia bene
il celebrare detto Concilio di presente, colle ragioni che appresso sieguono, le quali ho
volute ragguagliar per darne notizia alla santità vostra et ho soggiunto nella fine quelle
risposte che allora mi soccorsero di dire.

«Primamente considerano se il Concilio è rimedio opportuno e necessario per estirpare
le eresie e mettere concordia nella santa Chiesa.

«Discorrono poi sopra la forma, che se gli deve dare.

«Finalmente propongono le difficoltà sopra la esecuzione.

«Attorno il primo caso, dicono che non solo non è rimedio necessario e opportuno, ma
o impossibile o almeno senza speranza, che possi produrre alcun buon frutto per le
ragioni infrascritte:

«Che gli eretici non vogliono che la santità di nostro signore sia di superior portata
a detto Concilio, perchè non sia giudice e parte.

«C'hanno sempre apertamente protestato di non volere intravenire senza aver voce
diffinitiva come li vescovi.

«Non potendosi concedere le suddette due cose come empie, dicono che non vorranno
intravenire, e non intervenendo non ubbidiranno ai decreti.

«Che invitandoli o citandoli, e non comparendo, se poi si vorrà procedere contra di
loro, con l'ajuto e forza degli altri principi, non sarà il rimedio per via del Concilio, ma
per via dell'armi, la quale affermano che sarà di pregiudizio irreparabile alla maestà
cattolica per le cause che, sotto il capitolo della esecuzion d'esso Concilio, saranno comprese.

«Per la forma, dicono che è d'avvertir se si dee aprire nuovo Concilio, o continuare
il già cominciato a Trento.

«Soggiungono poi, che par che sia più necessario per rispetto della riforma degli
abusi, che per la controversia della dottrina, e però trattandosi tuttavia la riforma in
Roma, vogliono che sia opera vana a celebrar il Concilio.

«Finalmente mostrano di dubitare che, ogni volta che cosa si tratti che possa dispiacere
a vostra santità, subito si debba fare una sospensione, o traslazione d'esso Concilio,
di che ne potria seguire una dissoluzione, di peggior esempio che non fu quella di Trento,
e con mostrar pure di confidare nella molta pietà e constanza di vostra beatitudine,
mettano in dubbio, che la vita è incerta, che potria seguire una sede vacante, o succeder
elezione d'un altro pontefice: di diversa volontà, per il che potria nascere scisma e maggior
travaglio nella cristianità.

«Sopra la esecuzione mettono poi in considerazione a sua maestà (di Spagna) che, collegandosi
con vostra santità, coll'imperatore, re di Francia et altri principi per questo
effetto, verrà a provocarsi contra, non solo tutta la Germania, ma tutti gli altri principi
e nazioni eretiche, onde l'imperatore potrà facilmente venir ad accordo coi suoi e similmente
il re di Francia, per non veder la rovina de' lor sudditi, e allor tutto il travaglio e
tutta l'inimicizia resterà sopra le spalle di detta maestà cattolica.

«Alle predette ragioni in questo modo risposi, mettendo primamente in considerazione,
che il Concilio non si celebra solamente per speranza che gl'ostinati e perduti eretici si
possino racquistare, ma perchè sono infiniti popoli, i quali non sono talmente confermati
e sepolti nelle eresie che non si possino ridurre a sanità, al che fare è unico rimedio
il Concilio.

«Non s'avvedano ancora che il tollerare i pertinaci e reprobi non è altro che nutrire
il veleno, che va poi spargendosi, infettando i buoni, e che contra tali ostinati e pestiferi
non è altro rimedio che unire contra di loro le forze di tutti i principi cristiani, e
questo frutto non può nascere che dal solo Concilio.

«Della riforma, che dicono che più s'ha di bisogno da trattar nel Concilio che della controversia
della dottrina, è da meravigliarsi che tal giudizio se ne facci. E prima si nega
che non sia più bisogno trattar della controversia della dottrina, avendo gli eretici posto
controversia in tutti i santissimi sacramenti, e nei principali fondamenti della cristiana
religione, come è noto. E poi si soggiunge che, avegna che con molta diligenza si tratti
la riforma in Roma, la quale in ogni tempo e luogo che si facci con pio zelo e prudenza
è sempre buona, non per questo si leva l'autorità e occasione del Concilio di trattare una
riforma generale e particolare, così intorno all'ordine ecclesiastico, come ancora agli abusi
de' principi o signori, che più s'arrogano e s'usurpano l'autorità che lor non si deve.

«Il dubbio della sospensione o traslazione è mosso con poca pietà e molto leggiermente,
perchè non s'ha da presuporre che un Concilio, congregato con l'autorità, apostolica,
invocato lo Spirito Santo, debba trattar cosa che possa dispiacere al vicario di Cristo, il
quale ha da giudicare detto Concilio, e il giudizio suo è sempre guidato dal medesimo
Spirito Santo.

«Nè debbono similmente cader in considerazione le male venture delle sedi vacanti, nè
d'altro caso tristo che possa avvenire, ma s'ha da sperarvi ogni bene.

«Per la esecuzione d'esso Concilio, con poca ragione si muovono a proporre la provocazione
de gl'eretici contra il re cattolico solo, e fanno gran torto all'imperatore e re
di Francia dandoli biasimo d'inconstanti, e non fedeli amici; che piuttosto si deve tener
per certo, che unendosi insieme con legame sì santo per causa tanto pia, non debbano
mancare di soccorrersi l'un l'altro, massimamente che si tratterà del lor proprio
benefizio, desiderando tenere i lor popoli quieti, et evitar le ribellioni, onde, come collegati
di sangue e come ristretti poi col vincolo dello Spirito Santo, non solo non lasceranno
tutto il travaglio sopra le spalle del re cattolico, anzi piuttosto, essendo egli il
più potente principe de' cristiani, lo ajuteranno a conseguir sempre gloriosa vittoria e si
potranno poi voltare le forze contra gl'infedeli.

«Sia vostra santità avvertita che, l'anno del 43 alli XV d'aprile, in Augusta fu fatta una
dichiarazione da tutti gli elettori, baroni e Stati del sacro Imperio, nella quale rimettevano
tutte le controversie della religione alla definizione del Concilio generale di Trento,
promettendo di sottomettersi sempre et ubidire, e lo arcivescovo elettore di Magonza
ne fece una pubblica patente, la quale è ora in mano del reverendissimo don Diego
Mendozza con molte altre scritture del Concilio, c'ha da consegnare a sua maestà; e come
si mostra molto divoto servitore della beatitudine vostra, offerisce tutto ciò che può a
servigio di lei».

191. L'Indice de' libri proibiti condanna come falsa la Epistola consolatoria et hortatoria
Pauli IV ad suos dilectos filios. Velli Francesco fece due Difese del gloriosissimo
pontefice Paolo IV dalle calunnie di un moderno scrittore; libro proibito con decreto
10 giugno 1658.

192. Su quel conclave si ha nell'archivio di Firenze una relazione di Bartolomeo Concina
al duca Cosimo, tutta interessi mondani e maneggi per guadagnar voti e levarsi d'innanzi
obstaculi, con nessun riflesso alla santità del grado. Ippolito, cardinal di Ferrara,
il 3 dicembre 1539, scrive al duca raccomandandosi caldamente; grandi speranze avere,
e, soggiunge di man propria: «Supplico vostra signoria a bruciarla subito che l'avrà
letta, e a conservarmi nella buona grazia sua, ecc.». Ma il duca favoriva il Medici, che
riuscì.

Noterò un altro aneddoto: che esso duca scrisse una risposta al Farnese, ma non
potendosi mandargliela per nuovi rigori messi al conclave, la pose fra le bottiglie. Rottasene
una, la inzuppò in modo che non fu più leggibile.

Questo Ippolito d'Este, figlio d'Alfonso duca di Ferrara e di Lucrezia Borgia, nato il
24 agosto 1509, istruito nella politica da suo padre, giovanissimo fatto prelato, andò in
Francia, dove Francesco I lo colmò di onori, e gli ottenne il cappello cardinalizio nel
1538, poi lo fece arcivescovo di Lione nel 1540, ma le tante dignità non vel lasciarono
dimorare. Giovanni Desgouttes lionese dedicò una traduzione dell'Orlando Furioso,
come il Cieco di Ferrara avevagli dedicato il Mambriano, poema di lazzi comici e
situazioni impudiche. Ippolito fu al Concilio di Trento, dopo il quale venne nominato
vescovo di Autun, il qual posto cangiò poi coll'abadia di Flavigni e il priorato di Saint-Vivant:
poi ripreso l'arcivescovado di Lione, per la cui diocesi fece pubblicare il Breviarium
recognitum ac innumeris pene mendis summa diligentia et fide repurgatum,
1547. Lione era sede d'una stampa ricca e licenziosa, e Francesco I tentò reprimerla.
Stefano Dolet, dotto tipografo, fu appiccato e bruciato a Parigi come eretico, e molti
Ugonotti che secretamente predicavano, furono scoperti, nè salvaronsi che colla fuga.
Quando in quella città s'incontrarono Enrico II e Caterina De Medici grandi feste si fecero,
descritte in italiano e in francese dal poeta lionese Maurizio Séve, e i mercanti
italiani vi fecero rappresentare la Calandra del cardinale Bibbiena. Ippolito era stato
protettore di Benvenuto Cellini, che molto ne parla: lasciò splendidi edifizj sì in Francia,
sì a Roma a Montecavallo e a Tivoli.

Mentre tornava al Concilio di Trento, il cardinale Ippolito fu assalito da cinquanta cavalieri
dell'esercito del Condé, che gli tolsero il ricchissimo corredo, e cavalli e muli,
dicendo che tanta magnificenza non s'addiceva al successor degli apostoli. Moltissime
cariche ed uffizj egli sostenne, finchè, rinunziati tutti i benefizi a favore di Luigi d'Este
suo nipote, morì il 2 dicembre 1572 a Roma, e il Mureto ne recitò l'orazione funebre,
ove ritrae que' tempi, infelicissimi per la Francia, quando «uomini perversi, profittando
della giovinezza di re Carlo, credansi permesso ogni peggio, e difondeano tra il popolo
dottrine pericolose e criminali in fatto di religione: e non solo aveano imbevuto di lor
massime la classe inferiore, ma infettato lo spirito di molti principi. Gli scritti di Lutero,
di Calvino, d'altri empj, erano esposti pubblicamente e correano per le mani, mentre
quelli di Gerolamo, d'Agostino, di Gregorio, d'Ambrogio escludevansi dalle biblioteche
e dalle librerie. Fin alla Corte si teneano numerose assemblee di eretici, prendendovi
parte persone della casa del re. Dapertutto non s'udivano che abbominevoli
canzoni; e le loro esecrabili bestemmie contro Dio e i santi non cessavano di contaminar
le orecchie cristiane».

193. Il famoso pubblicista Francesco Lottino di Volterra, scrive: «Io posso testificare
come di cosa veduta con gli occhi proprj, che l'elezione del papa procede da Dio solamente;
perciocchè io mi sono trovato in molti conclavi et ho avuta occasione di sapere
la mente, posso dire, quasi di tutti i cardinali, et ho conosciuto chiaramente come la
maggior parie di loro alla fine elegge il papa contra ogni sua voglia, senza che vi sia nè
forza, nè ragione alcuna che li muova; se non che in quel punto, pare i cardinali si
ritrovino fuori di sè, e che l'uno sia tirato dalla paura dell'altro, e vadino poi tutti
insieme dove non voriano andare, e nondimeno non sappino negare a chi gli mena.
Intanto che a tempi miei si sono queste contrarietà vedute, che alcuno odiato a morte
generalmente da tutti, è stato da quelli medesimi che l'odiavano creato papa, et alcun
altro amato da tutti e del quale si aveva per sicura l'elezione, non perciò aver potuto
arrivarvi. Di modo che si vede che Iddio è padrone dell'elezione del papa, e che, o per
sua giustizia meritando così i nostri peccati, ci dà talora un pontefice cattivo, o per la
sua pietà e bontà ce ne dà uno buono. Ma perchè nondimeno è comune opinione, che
l'industria civile habbia la parte sua in simile elezione, e voi particolarmente lo credete,
ho messo insieme alcuni ricordi su ciò».

Questo, fra mille altri passi, può contraddire a quanto raccolsero i satirici, e più
estesamente Giovanni Giorgio Fueslino, Conclavia Romana reserata, e testè il signor
Petrucelli Della Gattina, Hist. diplomatique des Conclaves.

194. La scritta dice: Alexander papa III, Federici I imperatoris iram et impetum
fugiens, abdit se Venetiis. Cognitum et a senatu perhonorifice susceptum, Othone
imperatore filio navali prœlio a Venetis victo captoque, Federicus pace facta supplex
adorat, fidem et obedientiam pollicitus. Ita pontifici sua dignitas venetæ reipublicæ
beneficio restituta MCLXXII. Quest'ultima frase fu tolta quando nacquero dissidj colla
repubblica veneta. Il fatto medesimo trovasi dipinto a Venezia nel palazzo ducale.
Tanto il liberalismo del medioevo era diverso dall'odierno, che si scandalizza al vedere
il rappresentante della forza e dello Stato, curvarsi dinanzi al rappresentante
della giustizia e del popolo. Vedi la nota 16 del discorso III.

195. Pio V fe riveder quella causa, e dichiarata ingiusta la condanna, fe tagliar la testa
ad Alessandro Pallentieri, orditor del processo; e bruciare il processo medesimo, col che
tolse alla posterità di rivederlo in supremo appello.

196. Lettera del 16 settembre 1569.

197. Dei due più famosi storici italiani del Concilio parliamo altrove. Vedasi Le Plat,
Monumentorum ad historiam concilii tridentini pot. illustrandam spectantium amplissima
collectio. Lovanio 1782.

Il Manzi ha posto moltissime cose nuove sul Concilio nella II edizione di Lucca della
Miscellanea del Baluzio.

Lodovico Dupin, Hist. du Concile de Trente, fu proibito nel 1725; come nel 1746
M. Jean Aymon, Lettres anecdotes et mém. historiques du nonce Visconti au Concile
de Trente.

Il padre Bergantini avea raccolti molti documenti per appoggiare la storia di frà Paolo,
in favor del quale scrisse contro il Pallavicino, sotto il nome di Giusto Nave. Sul Mazzoleni
vedi la nota 3 qui sopra.

Il libro VII delle Decretali di Clemente VIII comprendeva il Concilio di Trento, ma
fu soppresso. Libri symbolici ecclesiæ catholicæ conjuncti, atque votis, prolegomenis,
indicibusque instructi, opera et studio Frid. Guil. Streitwolf et Rud. E. Klener,
1843, contengono i tre simboli universali, i decreti e canoni del Concilio tridentino,
la confession di fede di Pio IV, e il Catechismo romano.

Varj scrissero questi ultimi anni la storia del Concilio, fra cui Alzog, Döllinger, il conte
di Melun ecc. L'eruditissimo padre Theiner si era ultimamente proposto di farne un lavoro
tutto nuovo, giovandosi degli Archivj Vaticani, da lui custoditi, e andando a investigar
in tutti gli altri. Doveano essere di gran lume i processi verbali delle adunanze. Ma
era bell'accorgersi che vi si metteano fuori opinioni inesatte, come succede nell'improvisare
e nella controversia, e che la malafede poteva imputare a chi le disse, e trarne argomenti
contro la verità e contro l'inerranza delle decisioni.

Negli archivj di Venezia e di Toscana (e così avverrà degli altri) noi leggemmo relazioni
di ambasciadori, che quasi giorno per giorno riferiscono le discussioni e decisioni.
Per semplice saggio, e come relativo a quanto nel testo accenniamo, caviam un
cenno da lettera 3 febbrajo 1545 del Pandolfini residente toscano.

«Intendesi da Trento che il reverendissimo cardinale di quella città era venuto in una
congregazione ultimamente, con dar certo scritto, e parlar a lungo sopra la reformazione
della Chiesa che questo pareva riguardasse la persona del papa e gli abusi della Chiesa
romana, e saria stato facilmente confermo, se il reverendissimo di Monti non vi si fosse
gagliardamente contrapposto, adducendo molti luoghi della Scrittura alli ragionamenti
suoi. E si tien che, dubitando esso reverendissimo Monti non la poter mantenere in benefizio
del papa, sotto colori del nocumento di quell'aria sia per far instanza appresso
sua santità della licenzia, ecc.».

Ad un'altra lettera è inserto: «Del Concilio, io son pure nella mia prima opinione che
non si farà niente, ma ogni cosa si risolverà sopra li frati e preti: se Dio non manda
qualche vento aquilonare, che rinfreschi tutti, ed ecciti qualche scintilla, che certo ve
ne son molte, ma non hanno ardire nè anche possono far niente, perchè non si può parlare
eccetto di quello che è interrogato e proposto dalli legati, i quali hanno apertamente
detto che il Concilio è del papa, e non si ha a trattare altro che quello piace e pare a sua
santità. Sopra la qual cosa non è ancora stato risposto, perchè non pareva ancora il tempo:
ma si vedono ben molti che volevano, ed in vero avriano fatto succedere: ma, come ho
detto, se Dio non manda altro ajuto non si farà niente. Questa mattina, che s'è fatta la
sessione (seconda, 4 febbrajo) non s'è recitato altro nel decreto che il simbolo che canta
la Chiesa, con una certa escusazione per gli abati, quali sono in cammino di Francia, di
Spagna e di Roma. Frate Ambrosio Catarino ha recitato l'orazione: certo mai saria
creduto che questo uomo tanto fervore e ardire avuto avesse: ha detto liberamente, non
toccando però niuno, confortando tutti alla libertà del Concilio, che si parli senza rispetto;
il che però non si potrà mai fare, se prima non vengono più in numero».

E notizie quotidiane riceveva il duca Cosimo dal Concilio, al quale teneva come proprio
ambasciadore Giovanni Strozzi; poi Jacobo Guidi vescovo di Penne. Nell'Archivio
di Stato toscano son notevoli in tal fatto le corrispondenze di Bernardo Daretti nel 1546,
di Pier Francesco del Riccio ai Nº 47, 48, del Carteggio Universale, e viepiù i manoscritti
Cerviniani, che versano su quel sinodo e sugli affari di Germania al tempo di
Marcello Cervini che poi fu papa; dove son lettere del Vergerio, del Moroni, di altri e
un infinità di opuscoli di circostanza. Avremo a parlarne ove della Toscana.

198. La bella vita del Comendone, scritta in latino da A. M. Graziani fu ben tradotta
in francese dal Flechier (Parigi 1669). S'attribuisce al Comendone un discorso
sopra la Corte di Roma, che esiste in più copie manoscritte nella Biblioteca Palatina
di Firenze, non accennato dal suo biografo, ma degno di lui. Loda questa singolar repubblica,
ordinata per vantaggio della religione. Ma ora (dice) si fanno ecclesiastici e prelati
prima che neppur intendano l'uffizio a cui sono eletti. I pontefici traviarono dal loro
scopo divino, volendo viver come i principi secolari, e affezionarsi alle cose che non
son nostre che per pochi anni. La potestà de' papi dev'esser illimitata, necessità che
apparve negli scismi, e che consta dalla storia e dai Concilj come volontà di Dio. Ma la
sensualità produsse nella Chiesa molti difetti, come le astuzie, il favorir i parenti, il
negligentare il governo, il cercar la grazia dei principi. A coloro che credono alla Chiesa
non convenga aver signoria, oppone che Dio al popol suo diede signori i sacerdoti; che
le ricchezze e l'autorità sin di far guerra sono antichissime; disapprova i governi che
o tolgono i beni o vietano di lasciarne di nuovi a Roma, la quale è come l'arringo di
quanti hanno speranze e attività nel resto del mondo. Gli abusi rivela con forza pacata
e intrepida. Mostra come cose futili, per esempio l'impor nomi gentileschi ai figliuoli
e l'ammirar gli eroi gentili, rivelassero quei traviamenti che poi apparvero manifesti;
sicchè era stato prudente Paolo II quando li riprovò. Segue a dire come la Chiesa
fosse passo passo guidata a usar mezzi, che parrebbero poco convenienti; e se prima
subiva il martirio, dappoi dovette ricorrere a mezzi secolareschi: ma questi riuscirono
a scredito dell'autorità e diminuzione anche de' beni.

Venendo ai rimedj, pone per primo la emendazione della Corte pontificia: il viver
gli ecclesiastici secondo il loro stato, ridur le cose verso il proprio fine della religione,
e costituirla nella forma sua prima, di aristocrazia universale. Vede la gran difficoltà
della riforma se la si fa dai prelati; come supporne tanti così buoni, da emendar
abusi inveterati? se da altri, ove trovar ancora tante persone degne di tal uffizio?
poi come spossessar tanti di uffizj che spesso sono perpetui? Eppure bisogna far tutto
il possibile, e cominciare la purga dalla testa e dal petto: ma come i difetti entrarono
nella Chiesa a poco a poco, non è probabile che la sanità ritorni in un subito.

199. Esso Comendone da Nauenburgo, l'8 febbrajo 1561, scrive allo stesso cardinale
Borromeo a Roma.

— Alli 5 febbrajo comparvero quattro molto onorati gentiluomini, due mandati dall'elettore
Palatino, e due dal duca di Sassonia, con la guardia degli alabardieri e
molto numero d'altre persone, e dissero avere in commissione dalli principi di accompagnarci
all'andare e al ritornare. Furono essi ringraziati, e pregati da noi a volere loro
ancora montare nei cocchi ch'erano preparati, ma essi volsero andare a piedi appresso
li cocchi nostri. Li due mandati dall'elettore Palatino furono il suo maresciallo e
il dottor Hemmio primo secretario; gli altri due del duca di Sassonia, Wolfango Koller,
consigliere e capo, il quale si trovò al Concilio in Trento, ed il dottor Francesco Cram,
slesita, suo consigliere. Li predetti principi erano congregati nella stufa loro ordinaria
molto grande, nella quale non erano altri che principi, figli di principi, ambasciatori,
consiglieri, secretarj, cancellieri. Stavano i principi, all'entrare dei nunzj, in stufa
tutti in piedi e senza berretta con quest'ordine. Sopra una banchetta, li due elettori:
un poco discosto sedeva sopra uno scanno il conte di Hostain, ambasciatore dell'elettore
di Brandeburg, e così parimenti un poco lontano sedeva il duca Wolfango di
Neuburg: appresso a lui il duca di Wirtemberg, poi il marchese Carlo di Baden, poi
il figlio del landgravio, il quale neanco il giorno innanzi era stato in consiglio, poi
Giovanni Giorgio palatino. Fu dato in mano d'ognuno il breve colla bolla del Concilio:
ognuno l'accettò, e ci dissero poi unitamente, stando però loro ancora in piedi, che
noi sedessimo, mostrando il banco messo a posta per noi, coperto di velluto. Rispondemmo
noi, Sedeant celsitudines vestræ, e così il sentare (sedere) di tutti ad un tempo
e farsi un grandissimo silenzio fu una medesima cosa. Onde cominciò il vescovo Delfino
a parlare, esponendo puntualmente quanto si contiene nella qui annessa scrittura:
dopo il quale il vescovo Commendone soggiunse quelle parole che similmente saranno
con questa: e come egli ebbe finito, li due elettori dissero fra loro alcune parole, le
quali fecero francamente comunicare al duca Wolfango di Neuburg e al duca di Wirtemberg,
e dappoi il Misquir, cancelliere dell'elettore Palatino, rispose a nome di tutti li
principi con queste formali parole: Illustres principes intellexerunt ea quæ exposuistis
nomine pontificis romani, et quia negotium est arduum, nolunt nunc resolvere; convenient
inter se, et postea dabunt responsum; interim cuperent ut, quæ vos legati
pontificis dixistis, ea scripto eis deferatis.

«Qui fu risposto che sua santità aveva largamente dichiarata la mente sua nella
bolla del Concilio, oltre che aveva scritto a sufficienza alla maestà cesarea, e che però
noi non avevamo ordine di moltiplicare in scritture.

«Qui di nuovo un cancelliere andò intorno parlando ai principi, e poi ci rispose:
Illustres principes intellexerunt vestrum responsum, et vos in eo non urgent. Dopo
queste parole noi ci licenziammo, e dalle medesime persone fummo accompagnati fino
a casa, dove non stemmo un quarto d'ora che comparsero tre gentiluomini mandati
dai principi, li quali dissero queste formali parole: Magnifici domini principes,
quamdiu vos fuistis apud illos non viderunt hæc verba, Dilecto filio, quia tecta
erant: sed postquam viderunt se appellatos filios a romano pontifice, quem illi non
agnoscunt pro patre, remittunt vobis literas; respondebunt nihilominus ad ea quæ vos
dixistis.

«Fu risposto che s'era scritto loro come si scrive agli altri principi cristiani, e che
della medesima forma han usato di scrivere sempre li predecessori di sua santità. Quelli
posero li brevi tutti, senza però le bolle del Concilio, sopra una tavola, e se ne andarono.
Come noi restammo, e come ci trovammo di mala voglia, il pensarlo alla sapienza
di vostra signoria illustrissima; perchè manco vedevamo che poter fare, poichè erano
partiti già de' principi con questa deliberazione già fatta, onde tanto meno si poteva
ritrattare. Aspettammo dunque d'essere chiamati, ma in luogo di essere chiamati, la
mattina alli VII comparvero dieci consiglieri de' principi, capo de' quali era Mesquir,
consigliere primario dell'elettore Palatino. Questi furono ricevuti da noi con ogni umanità,
e il secondo fra loro, che era Giorgio Cracovio, consigliere dell'elettore di Sassonia,
persona, siccome qui è fama, assai dotta e bene esercitata nelle lingue, fece l'ufficio di
risponderci a nome delli principi, chiamandoci nel principio Reverendi Domini, e
le parole furono in questa sustanza. Che li principi non dubitavano essere in tutte le
nazioni persone pie e buono, i quali desiderassero che la luce del vangelo e la
purità della dottrina fosse restituita, et tetri abusus tollerentur, i quali il pontefice
romano nella sua giurisdizione doveva già aver purgati; ma esser cosa manifesta a
ciascuno quali sieno stati i pensieri di loro signorie, e particolari interessi, et quantum
romana ecclesia superstitionis et erroris effuderit evangelio; per le quali cose essi
principi erano stati forzati ab ordinaria potestate decedere, lucem quærere et puritatem
doctrinæ haustam ex ipso verbo Dei, quam nunc certe et indubitate sequuntur,
juxta primam Confessionem Augustanam. Ma quanto tocca alla presente legazione
nostra, era parso a' principi di dare questa risposta alle cose che avevamo detto per nome
del pontefice romano: Primo, mirari se, qua spe fretus, romanus pontifex ausus sit
mittere legationem ad illos: non agnoscere se ejus potestatem, neque in aliis, neque in
indictione Concilii: unum se dominum in terris agnoscere, cæsaream majestatem. Si
dolsero poi che fosse imputato loro d'essersi divisi in molte sètte, dicendo di seguire
una sola Confessione Augustana, e che avevano suoi dottori e teologi che la difendono,
come noi abbiamo potuto leggere ne' loro libri, et quod illi debuissent habere vota in
Concilio. In fine che, come noi sapevamo, erano stati qui gli ambasciadori cesarei, e
che li principi gli avevano risposto ut supplices referrent cesareæ majestati quid de hac
tota re principes sentiant. Ma quanto alle nostre persone private, se non fossimo venuti
nomine pontificis, n'averiano usata ogni amorevolezza e cortesia per rispetto d'essere
veneziani, osservando i principi quella illustrissima repubblica, e per rispetto nostro
particolare, laudandoci con molte parole: che però come private persone offerivano
in nome de' principi tutto quello in che le loro celsitudini ci potessero gratificare.

«Come egli ebbe finito, noi due conferimmo insieme circa la risposta, e di comune
consenso il vescovo Commendone rispose così: e Che nostro signore aveva mandato suoi
nunzj alli principi di Germania per l'officio che teneva di pastore universale, e per la
carità sua verso ognuno, con quell'animo e a quel fine che era stato esposto l'altro jeri
alle loro celsitudini, e che però non vedevamo perchè alcuno se ne avesse a maravigliare.
Che il Concilio era stato inditto da sua santità secondo la forma ed il modo perpetuamente
osservato nella Chiesa per inspirazione dello Spirito Santo, non si potendo
conservare nè, dove fosse bisogno, restituire l'antica disciplina dei nostri padri, se non
colle medesime vie tenute da loro. Quanto al non aver essi principi altro superiore
che la cesarea maestà, non è loro nascosto qual proporzione sia nella repubblica
cristiana fra sua maestà ed il sommo pontefice, e qual sia l'osservanza di sua maestà
cesarea verso sua santità, e quale ancora sia stato sempre l'animo de' pontefici verso
quest'inclita nazione, specialmente circa le cose dell'imperio. Quanto alla riforma,
lisciando ora di parlare de' predecessori per non esser troppo lungo, specialmente la
santa memoria di Pio IV, dal principio del suo ponteficato ha atteso alla riforma e
datole buon principio, anzi tanto più volentieri ha convocato il Concilio, quanto ha giudicato
espediente che in esso Concilio si faccia questa riforma universale.

«Quanto alla Chiesa romana, che essa non pure non ha offuscato l'evangelio, ma che
è sempre stata maestra e regola della dottrina cristiana e lume della verità, e che a lei
sono ricorsi sempre tutti i padri antichi fin dal tempo degli apostoli, e che da lei devono
riconoscere i Germani l'esser cristiani, a qua primam evangelii lucem acceperunt.
Quanto alle parole dette l'altr'jeri della verità delle moderne opinioni, essere stato semplicemente
detto il fatto, secondo si vede nelli medesimi scritti de' loro teologi, che essi
ci adducevano piene di molte nuove opinioni e contrarie l'una all'altra. Quanto alla
fermezza e certezza che dicevano avere della loro opinione, che la novità e il dissentire
dal resto della Chiesa, et ab ordinaria potestate discessisse, come essi medesimi dicevano,
doveva almeno levare loro questa tale certezza, e renderli dubbj massimamente
in cosa che importa la salute e la perdizione eterna, e che a san Paolo vaso d'elezione,
ancor che, come esso afferma, accepisset evangelium, non ex homine sed per revelationem,
non di meno gli fu per rivelazione comandato che ascenderet Jerosolimam, et
conferret evangelium suum cum apostolis, ne forte in vanum curreret, aut cucurrisset:
il che fece lo Spirito Santo non per bisogno ch'esso Paolo n'avesse, ma a perpetuo esempio
e dottrina di tutti i posteri. Finalmente che si ricordassero di quelle parole del Vangelo:
Quoties volui congregare filios, etc.

«Poi quanto alle nostre persone particolari, che ringraziavamo le loro celsitudini
grandemente, e che ne terresimo perpetuo particolare obbligo, offerendoci all'incontro,
ecc., e essi senza fare altra replica si partirono.

«Di tutto questo successo, per quanto si può congetturare, e per quanto ci è stato
anco accennato da alcuni consiglieri di principi, è stato autore il duca di Wirtemberg.
All'incontro il duca Augusto, per varj segni che si hanno, inclina a pace temporale e
spirituale più di qualunque altro; onde ha fatto far complimenti con ciascuno di noi,
ed ha preso destra occasione di partirsi, avanti che ci sia stato risposto, ancora che
toccasse a lui d'essere l'ultimo, come più vicino a Nauburg.

«Le cose sopra questa materia venuteci in considerazione degne della notizia di
V. S. Ill. sono le infrascritte. Li principi, al comparir nostro dinanzi a loro, non ci diedero
la mano all'usanza tedesca, perchè questo atto arguisce pace e buona volontà, la
quale non è in loro verso la santa romana Chiesa. Mentre che noi parlavamo, almeno
dieci persone scrivevano, ed il duca di Wirtemberg aveva il suo libretto in mano, e notò
alcuni passi. Ci hanno accettati, uditi e onorati sotto nome di nunzj della sede apostolica;
ci hanno risposto a quello che abbiamo detto in nome di sua santità cortesemente, e non
sono devenuti a parole nè a modi ingiuriosi nè derisorj; cose che molti giudicavano dover
succedere in contrario; hanno rimandato le lettere, non la bolla del Concilio, atto da
tutti giudicato più inetto che altro, sebbene è segno di molta mala volontà, e d'animo
grandemente alienato, perchè ognuno vede che hanno consentito a quello che importa
più, accettando e ritenendo la bolla del Concilio. Per questo esempio siamo in pericolo
che nessun principe nè città protestante accetti li brevi. Dall'altra parte è gran cosa
che, etiam senza vedere li brevi di sua beatitudine, siamo accettati, onorati e uditi come
nunzj di lei, ci sia lasciato far l'ufficio che avevamo in commissione, cioè d'invitare al
Concilio, mostrando la necessità di esso, e dichiarando la pia mente di sua beatitudine,
e che ci sia finalmente risposto, se non ad vota, almeno a proposito. Ora quanto al convento,
la causa principale d'esso è stato l'avere giudicato li principi che certo si sia per
celebrare il Concilio generale, e l'aver conosciuto molta necessità d'accordarsi almeno
appartatamente in qualche forma di fede, acciocchè quest'accordo dia loro qualche reputazione.
Però non hanno trattato cosa che importi se non questa. Il fine non è stato a
lor modo, perchè Giovanni Federico duca di Sassonia vuole stare alla semplice confessione,
data del 30 all'imperatore Carlo V, fatta da Lutero; il resto de' principi vogliono la
predetta Confessione insieme con l'apologia del Melantone, e questo perchè, avendo
inclinato a Zuinglio, e sparsi semi assai della venenosa insania sua nelle cose che ha
scritte, vengono in questo modo a non essere condannati li sacramentarj, che sono fra
questi principi più che notorj, come l'elettore Palatino, il duca di Wirtemberg, il marchese
di Baden. Per le quali cose il sopradetto duca Giovanni Federico, non solo non
ha voluto consentire, ma è partito in collera contro li principi chiamati sacramentarj, e
ha insomma fatto un gran rumore. Noi da più segretarj e consiglieri de' principi, che
sono venuti spesso a visitarci e a pranzo con noi, abbiamo inteso insomma quanto al
Concilio, non ci essere alcuna inclinazione, e che i principi tengono la bolla del Concilio
essere continuazione espressa, specialmente per quelle parole omni suspensione sublata,
e che di questo hanno trattato con gli ambasciatori cesarei. Di più i medesimi consiglieri
ci hanno più volte detto che nessuno prelato di Germania anderà a Trento...»

200. Il Comendone al Borromeo da Anversa, a' 9 giugno 1561, scriveva:

«In Londra la vigilia del Corpus Domini, all'ora del vespero, una saetta arse la torre
ed il resto della chiesa di san Paolo, che è la principale di quella città: e qui gli Inglesi,
in luogo di riconoscere la loro impietà, dicono che Dio distrugge i tempj dell'idolatria
passata in quel regno; come anco in Sassonia i teologi, interpretando malamente il fuoco
che si vide il dì degli Innocenti nel cielo per tutte quelle provincie, predicavano alli
popoli che Dio li minacciava, perchè non custodivano bene la purità del Vangelo rivelata
a loro, e che il Papa, il Turco ed il Moscovita ne farebbono la vendetta, se non si
emendavano, e ciò hanno anche scritto e stampato, con la forma del medesimo fuoco
che ivi pubblicamente si vedeva, ed io n'ebbi una con queste parole a Wirtemberg: il
che scrivo a vostra signoria illustrissima acciocchè conosca da questo ancora la perversità
di costoro, che non si contentano di ridurre tali segni alle cause naturali senza
rivolgersi punto a Dio, ma gli alterano nel medesimo modo che le Scritture, contro l'autore
d'essi segni e Scritture, cercando con ogni via di confermare gl'infelici popoli nell'eresia».

201. Matteo, XXIII, 3.

202. Marco Mantova Benavides, dotto giureconsulto e professore a Padova, scrisse un
libro Del Concilio, dove esamina quali persone abbiano diritto d'intervenirvi, e che qualità
ad esse convengano; deplora che molti cardinali e prelati sì poco intendano di studj,
o soltanto di filosofia e lettere, anzichè di canoni e scritture; esamina poi i varj Concilj
precedenti, e quistiona se il Concilio sia superiore al papa. E benchè non risparmiasse
i disordini degli ecclesiastici, ebbe lodi da Paolo III e applausi da Roma.


203. Nell'Ordo et modus in celebratione sancti et generalis concilii tridentini observatus,
a r. p. Angelo Mazzatello ejusdem concilii secretario descriptus, parlando de
congregationibus generalibus, è scritto: Licet unicuique quam maluerit summa libertate
opinionem vel tueri vel destruere, dummodo ea quæ catholicum decet dicatur et
tandem confirmetur. Evenit aliquando ut, aliquo minus catholice loquente, multi assurgerent
conclamantes, Hæc non sunt dicenda, Hæc hæresim sapiunt vel similia:
usque adeo ut nonnumquam aliquibus clara voce dictum fuerit: Iste est hæreticus,
Iste debet a congregatione expelli. Quæ verba fuere summa ratione ab illustrissimis
Legatis reprehensa, ne libertas loquendi patribus adempta esse videretur.

204. Gradonico, Brixia sacra, p. 366.

205. Mantova, 1567. Questo Zanchino era stato inquisitore nell'Emilia il 1302, e morì
il 1340. Dice: «Per più spedita istruzione del religioso ed onesto frà Donato di Santa
Agata minorita, inquisitore nella provincia della Romagnola, che, occupato nelle cose
divine, e insistendo agli studj delle sacre carte, non può attendere alla dottrina del diritto
canonico e civile, per poter più di questi pienamente essere istruito, e sapere quel che
convenga senza sviare dalla scienza della giustizia nelle sentenze o nel processo, io
Zanchino di Ugolino, senese della porta di San Pietro d'Arimino, minimo avocato, figlio
spirituale e devoto di esso signor inquisitore, feci questo compendioso trattato sopra gli
eretici, ecc.» Vedi Quetif.

Il Campegio fece pure un'opera De privata potestate rom. pontificis contra Matthiam
Flacium Illyricum, stampata solo nel 1697. Anche Vincenzo Patina di Quinzano (-1575)
scrisse Fragmenta contra hæreses (Mantova, 1557), e le altre cose lodate.

206. Lagomarsini nelle note al Poggiano, maestro di san Carlo, che fu poi cardinale.

207. Principale sostenitore dell'immacolata Concezione fu il ripetuto cardinal Polo col
cardinale Pacecco.

208. Merito chiamano i teologi la bontà naturale o soprannaturale delle azioni dell'uomo,
e il diritto che egli acquista per esse ai premj divini, in grazia delle divine
sue promesse. Si dà merito di condegnità, quando c'è una proporzione fra il valor dell'azione
e la ricompensa annessavi: altrimenti non c'è che merito di convenienza (de
congruo). Quello non può fondarsi che s'una promessa formale di Dio, questo sulla
fiducia nella sua bontà, mera grazia e misericordia (San Paolo ad Rom. VIII, 48).

Daniele dice a Nabucco: «Riscatta colle limosine i tuoi peccati». Qui s'avrebbe un
altro merito; il perdono delle colpe qual guiderdone delle buone opere. Così è scritto
che Dio fece del bene alle levatrici egiziane perchè lo temettero (Exod. I, 20). Secondo
san Giacomo, la meretrice Raab fu giustificata per le sue buone opere (Ep. II, 25). In
questi ed altri casi non v'era condegnità o proporzione fra le opere e il premio, e nemmen
promessa: è la bontà di Dio che non volle lasciarle senza premio: era merito di
convenienza.

L'uomo non può meritar la prima grazia attuale, altrimenti essa sarebbe premio d'azioni
fatte senza di essa e meramente naturali. Nemmeno la prima grazia abituale può essere
meritata de condigno; ma può l'uomo meritarla de congruo per via d'opere buone fatte
col sussidio della grazia attuale. Sant'Agostino insegna che il dono della perseveranza
non può l'uomo meritarlo de condigno, perchè Dio non l'ha promesso ai giusti: ma
i giusti posson meritarlo de congruo colle preghiere e la fiducia.

209. L'Ochino scrive: «Io mi ricordo che, trovandomi a Roma, il cardinale Contareno
da Spira aveva scritto al papa e a certi cardinali come infra loro cattolici avevano accettato
l'articolo della giustificazione per Cristo, ma non già confessato alli Protestanti:
e che desiderava sapere se lor pareva che pubblicamente l'accettassero. Ora il cardinal
Fregoso mi disse: Domani si farà concistoro, e si proporrà lo articolo della giustificazione
per Cristo; saremo da cinquanta cardinali, delli quali almanco trenta non sapranno
che cosa sia questa giustificazione; e degli altri venti la maggior parte la impugneranno;
e se qualcuno la vorrà difendere sarà tenuto eretico». Sicchè si può vedere
che cosa è la nostra chiesa, poichè nel supremo tribunale, dalli primi capi, si ha a propor
per cosa dubbia il primo e principal articolo della fede, e di più sarà rifiutato».

Risposta di messer Bernardino Ochino alle false calunnie e impie bestemmie di
frate Ambrosio Cattarino, 1546.

Gran rumore si mena di tale asserzione, ma a noi non pare vedervi che un de' paralogismi
soliti nelle polemiche. È di fatto che i Padri stavano indecisi sui termini,
paventando di restar sorpresi per qualche parola sfuggita o frantesa. Nell'epistolario di
Reginaldo Polo v'è una lettera che Nicolò Ardinghello, a nome del cardinale Farnese,
scrive al Contarini; aver il papa ricevuto la conclusione fermata fra sei deputati, sopra
la giustificazione, e non l'aver letta in concistoro perchè esso Contarini avea raccomandato
di tener secrete queste trattative, onde non turbare la concordia. Sua santità considerava
che le risoluzioni del colloquio non faceano autorità e sono citra conclusionem,
ma pure guardasser bene di non lasciarsi sfuggire cosa cui potessero appigliarsi gli eretici;
si cercasse che «le parole debbin in ogni cosa essere ben chiare e non comuni a
più sensi»; che «li articoli siano boni di senso e chiari nel parlare; nè sotto speranza di
concordia si lasci trasportare non solo ad acconsentire in quanto al senso ad alcuna determinazione
che non sia del tutto cattolica, ma etiam nella esplicazione delle parole
fugga ogni dubbietà, e non comporti che si pretermetta di esprimere il tutto, e tanto
chiaramente che non vi sia pericolo di esser gabbato dalla malitia degli avversarj». Il
Laynez nell'opera De imputatione justitiæ (Trento 1546) conchiudeva: His itaque dictis
circa ipsam decreti doctrinam, addam me vehementer desiderare ut, in publica atque
ordinaria synodo, huic negotio justificationis imponatur extrema manus: atque ob id
præsertim, quia cum ego, sicut et alii generales, jam missurus sim permultos concionatores
ad varia Italiæ loca, vellem ut ex præscripta formula idem omnes de justificatione
dicerent.

210. Sess. XIV, c. 8. È la frase di sant'Agostino, che Dio corona i proprj doni coronando
il merito de' suoi servi.

Vedasi il nostro vol. I pag. 309.

211. Il dottore Pusey, nella recente famosa sua lettera «La Chiesa d'Inghilterra porzione
della una, santa, cattolica chiesa di Cristo, e mezzo di restituirne la visibile unità,
Irenicon ecc., Londra 1866» dice: «Quanto alla giustificazione, non v'è un solo capitolo
del Concilio di Trento che noi Anglicani non siamo tutti disposti a sottoscrivere,
nè alcun anatema d'esso Concilio su tal proposito che contraddica alla dottrina della
Chiesa anglicana». E soggiungeva: «Paragonando la mia credenza con quella esposta
dal Concilio di Trento, fui persuaso che le espressioni di cui si valse, colle spiegazioni
di dottori cattolici, private bensì ma autorevoli fra' Cattolici, non condannino quel ch'io
credo, nè esigono ch'io ammetta cose che non ammetto... Nulla vi ha che non possa
essere spiegato in modo soddisfacente per noi, qualora tale spiegazione ci venga data con
autorità; cioè non solo da semplici teologi, ma dalla medesima Chiesa romana».

Ma poi inveisce contro la Chiesa cattolica con pregiudizj vulgari: il primato del papa
deriva non da diritto divino ma da ecclesiastico: vuol distinguere nella Chiesa un insegnamento
dottrinale, ch'e' loda e riconosce, e un sistema pratico popolare, fonte di superstizioni
e assurdi e in contraddizione col primo, e che trova quasi autoritario e idolatrico,
e causa perchè i Protestanti stiano lontani dalla Chiesa cattolica.

Non è così. Il papa crede quel che crede l'infimo de' Cattolici: la Chiesa, attenta a
condannare ogni errore, non tollererebbe certo un sistema pratico, opposto all'insegnamento
dottrinale.

212. Se con Lutero si ammette che i sacramenti danno la grazia unicamente coll'eccitar
la fede, ne consegue che pari virtù possedessero anche quelli della legge antica,
i quali invece erano puro segno della grazia, mentre quelli della nuova la contengono e
la producono.

213. La comunione sotto le due specie era domandata con instanza da molti paesi, ed
anche dalla Francia: talchè, nel pericolo di perder un tanto paese, inclinavasi a condiscendere.
Ma li cardinali spagnuoli vi si opponevano: il cardinale Sant'Angelo diceva sarebbe
un dar a' Francesi un calice di veleno, e ch'era meglio lasciarli morire, che dar rimedj
tali: il cardinale della Cueva, che, se l'autorità della santa sede il concedesse, egli andrebbe
sulla scalea di San Pietro a gridar misericordia: il cardinale Paceco rifletteva che adesso
francesi, tedeschi, spagnuoli vanno alle medesime chiese, mentre allora, variando in rito
sì principale, si troverebbero separati, e ne verrebbe scisma e nimicizia. Il cardinale
Alessandrino (frà Michele Ghislieri) argomentava che il papa nol poteva concedere; non
perchè glie ne mancasse l'autorità, ma per incapacità di quei che domandavano tal grazia.
Perocchè, o questi tengon per necessario il calice, o no. Se no, a che volere dare scandalo
colla differenza? Se sì, dunque son eretici e incapaci di grazia. Il ricever il calice
credendolo necessario è male ereticale: e il papa non può dar facoltà di fare il male. Il
cardinal Rodolfo Pio di Carpi rifletteva che, ottenuta questa domanda, Francia ne poserebbe
un'altra, e il matrimonio de' preti, e l'uso della lingua vulgare ne' sacramenti,
ed altre materie, che tutte aveano altrettanta ragione. In fatti il papa stette
al niego.

214. È perentoria la sentenza della sess. XXIV, cap. de Reformatione.

«Coloro i quali, altrimenti che alla presenza del parroco o d'altro sacerdote, autorizzato
dal parroco istesso o dall'ordinario, e di due o tre testimonj, si attenteranno
di contrarre matrimonio, la santa sinodo li rende del tutto inabili a contrarre in tal
guisa, e siffatti contratti decreta esser irriti e nulli».

Dunque in faccia alla Chiesa non esiste matrimonio se non è contratto nella forma
prescritta da essa; mentre oggi in Italia la legge non riconosce se non l'atto civile.
Che il matrimonio non sia sacramento, ma semplice contratto civile, lo sostenne
principalmente, fra i nostri, il De Dominis. Contro del quale e del Lannoy cominciò un
trattato il famoso Gerdil, mostrando che la sua natura intima ed essenziale, come la
istituzione, distinguono il matrimonio dai contratti civili e naturali. Fu pubblicato postumo
nel 1803, e riprodotto nel 1860 allorchè tal quistione rinacque.

215. Sant'Agostino definisce la Chiesa populus fidelis per universum orbem dispersus.
Dopo lo scisma orientale, fu definita l'assemblea di persone unite dalla professione della
fede cristiana e dalla partecipazione agli stessi sacramenti, sotto la suprema condotta
del papa, primo vicario di Cristo. Le parole in corsivo sono taciute dalla Chiesa greca.
La protestante chiamasi congregazione dei santi, in cui il Vangelo rettamente s'insegna,
e rettamente s'amministrano i sacramenti. Confessio Augustana, art. 7. I Sociniani dicono,
la Chiesa visibile è l'adunanza di quegli uomini che tengono e professano la dottrina
salutare. Catechismo Cracoviano pag. 108.

216. È il preciso opposto del razionalismo del XVIII secolo, e per esempio di Tollotson
o di Buttler, che dicevano: Chi desidera veramente far la volontà di Dio, non può lasciarsi
ingannar da vane pretensioni di rivelazione. Se gli si propone una dottrina come
venuta da Dio, esso la giudica secondo le cognizioni che possiede della natura divina e
delle sue perfezioni; vi è conforme? la ammette. Altrimenti la repudia, se anche un angelo
calasse dal cielo per fargliela accettare.

217. G. Volkmar, nel Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1861, parlando delle
epistole canoniche, sostiene che i libri di Enoch non comparvero se non verso il 132 d. C.
In conseguenza le due epistole di san Pietro e quella di Giuda che li citano son posteriori,
e vanno al 145: Papio, che si serve della prima epistola di san Pietro, non potè
scrivere avanti il 155-170: e perciò cade la testimonianza sua a favore de' libri di san
Giovanni. E così via. Ma il libro del profeta Enoch, opera apocrifa, tenuta molti secoli
per perduta, fu scoperto in Abissinia al fine del secolo scorso, e tradotto s'un manoscritto
etiope della biblioteca Bodlejana (Oxford 1821), e n'è dimostrata l'anteriorità. Vedi
dott. Ricardo Lawrence, Mashasa Enoch Naby the booky ecc., e il Ghiringhello nella
Vita di Gesù Cristo p. 413. Il vero è che l'autenticità dell'epistola di san Giuda non
dipende per nulla dall'età del libro di Enoch, giacchè non lo cita come libro, nè dice
scriptum est: ma cita solo parole che la tradizione attribuiva ad Enoch, e che poterono
passare nell'apocrifo di Enoch, togliendole dalla stessa tradizione, e fors'anche dalla
lettera di Giuda che le avea registrate.

218. La distinzione de' libri in antico e nuovo Testamento fu fatta da Tertulliano, appoggiandosi
a san Paolo che scrive: In lectione veteris Testamenti: idoneos ministros
nos fecit novi Testamenti. Ad Corint. III, 14, 6. Il greco dice διαθήκη, voce equivalente
all'ebraica berith, che significa o taglio o alleanza o economia. Quarantasei sono i libri
del Vecchio Testamento, cioè Genesi, Esodo, Levitico, Numeri, Deuteronomio, Giosuè,
il libro de' Giudici, Rut, il primo e secondo di Samuele, il primo e secondo de' Paralipomeni,
il libro d'Esdra, il libro di Neemia, Tobia, Giuditta, Ester, Giobbe, il Salterio,
i Proverbj di Salomone, l'Ecclesiaste, il Cantico de' Cantici, la Sapienza, l'Ecclesiastico,
Isaia, Profezie e lamentazioni di Geremia, Baruc, Ezechiele, Daniele, Osea, Gioele,
Amos, Abdia, Giona, Michea, Naum, Abacuc, Sofonia, Aggeo, Zacaria, Malachia,
primo e secondo de' Macabei.

I libri del Nuovo Testamento son ventisette: cioè I quattro evangeli, I fatti apostolici,
Le quattordici epistole di Paolo, Le sette lettere cattoliche, una di san Giacomo,
due di san Pietro, tre di san Giovanni, una di san Giuda o Taddeo, l'Apocalisse.

Questa serie è data già dal Concilio III Cartaginese del 397, e riprodotta dal tridentino,
che non pose divario pe' libri deuterocanonici.

219. Ad Ephes. v, 27; Apoc. XXI, 27.

220. Nel vangelo di san Matteo XII, 32 si dice che «a quello che avrà parlato contro
lo Spirito Santo non fia rimesso nè in questo secolo nè nel futuro». Dunque ci ha peccati
che saranno rimessi nell'altra vita.

Sant'Agostino, oltre quel che ne riferiamo alla nota 7 del discorso XV, ha un trattato
de cura pro mortuis gerenda: nella Città di Dio S. XXI, c. 24 scrive: Pro defunctis
quibusdam vel ipsius ecclesiæ vel quorundam piorum exauditur oratio: nell'Enchiridion
§ 29, c. 110: Cum sagrificia sive altaris, sive quarumcumque eleemosynarum
pro baptizatis defunctis omnibus offeruntur, pro valde bonis gratiarum actiones sunt:
pro non valde malis, propitiationes sunt; pro valde malis, etiamsi nulla sunt adjumenta
mortuorum, qualescumque vivorum consolationes sunt.

Vedi Vincenzo De Vit, Come si possa difendere la Chiesa cattolica nelle sue preghiere
pei defunti, incriminate dagli eterodossi. Prato 1863.

221. Sess. XXV, cap. 3. Et quamvis in honorem et memoriam sanctorum nonnullas
interdum Missas Ecclesia celebrare consueverit, non tamen illis sacrificium offerri
decet, sed Deo soli qui illos coronavit; unde nec sacerdos dicere solet o offero tibi sacrificium,
Petre vel Paule, sed Deo de illarum victoriis gratias agens, eorum patrocinia
implorat: ut ipsi pro nobis intercedere dignentur in cœlis, quorum memoriam
facimus in terris.

222. Eppure uno dei campioni d'allora, il Gerson, così poco favorevole al primato romano,
dichiara eretico eum qui negaret statum papalem institutum esse a Deo supernaturaliter
et immediate, tamquam habentem primatum monarchicum et regalem in
ecclesiastica hierarchia. (De statu ecclesiæ cons. 1). È forse la formola più comprensiva,
e da preferirsi anche a quella del Bellarmino.

223. Bossuet, Hist. des variations, lib. XV.

224. Dianzi a Trento celebrò il terzo centenario di quel sinodo, e a Roma fu coniata
una medaglia coll'iscrizione Concilivm magnvm tridenti incoatvm an. mdxlv absolvtvm
anno mdxliii ecclesiæ salvs. [image: RX] an. mdccclxiii tridenti tertiis festis sæcvlaribvs.

225. Il vol. XII della collezione Mazzoleni più volte citata contiene, fra altri, uno scritto,
Abusus qui circa sacrum missæ sacrificium evenire solent; e un Manuale de quibusdam
abusibus, relativo principalmente alle prediche de' frati, ai questuanti, e alla loro riforma.

226. Arnobio, adv. Gentes III, 7.

227. Negli Atti degli Apostoli, cap. XIX, V. 19: Multi eorum, qui fuerant curiosa sectati
contulerunt libros, et comburerunt coram omnibus.

228. Volume I pag. 245.

229. Nel Fedro di Platone è acuto quanto elegante il discorso di Socrate intorno ai danni
che la scrittura apportò al pensiero, e il confronto tra la parola viva e la scritta:
con ciò condannando già quegli eterodossi, che la sostanza della verità ripongono in un
libro.

230. Allo scopo del nostro lavoro serve notare i seguenti libri del primo Indice:

Julius Cæsar P., Qui Calvini Institutiones in italicam linguam transtulit.

Castelvetro, Opera omnia, donec expurgentur.

Battista da Crema, Opera omnia nisi emendentur.

Firmanus Seraphinus, Apologia pro Baptista de Crema.

Antonio d'Adamo, Anatomia della messa.

Il Brucioli è pure fra i proibiti di prima classe. Dappoi

Modo di tenere nell'insegnare e nel predicare al principio della religione cristiana.

Modo o via breve di consolare quelli che stanno in pericolo di morte.

Opera divina della cristiana vita.

Opera utilissima intitolata, Dottrina vecchia e Dottrina nuova.

Maniera di tenere a insegnar i figliuoli cristiani.

Tutte le opere di Alberico Gentile e del De Dominis.

Precedenzie alla apologia della confessione virtembergense.

Antonius Polus venetus, Lucidarium potestatis papalis, septem libros complectens. (Appendice).

231. Per esempio, il Consilium de emendanda Ecclesia per le note e prefazione ereticali;
Epitome responsionis Silvestri ad M. Luterum, edita da Lutero; S. Concilii trid.
decisiones, edite da Giovanni di Gallemart; Fecebico Fregoso, Pio e cristianissimo
trattato della orazione; Della giustificazione della fede e delle opere; Prefazione
alla lettera di san Paolo ai Romani, opere attribuitegli falsemente.

Poemata varia doctorum piorumque virorum de corrupto Ecclesiæ statu, cum præfatione
M. Flacci Illyrici.

Scripta quædam papæ et monachorum de Concilio tridentino, ann. 1547 et 1548,
cum præfatione Matthiæ Flacci Illyrici. Così i decreti di Alessandro VII e di Innocenzo
XI contro le proposizioni di morale lassa: il decreto del Sant'Uffizio contro
certe confraternite, perchè nella ristampa venne esteso più che non fosse in origine.

232. Stimo non disopportuno avvertire che, dovendo pe' miei lavori, e più specialmente
per questo, valermi d'ogni sorta di libri, anche de' peggiori e degli ereticali, chiesi e ottenni
la più ampia licenza dal santo padre.

E mi sia dato citare alcuni casi particolari non senza importanza intrinseca, nè senza
opportunità.

Lodovico Muratori, bersagliato come ogni letterato, e specialmente ogni storico nel
nostro paese, fu anche accusato di opinioni antipapali, e sin dai pulpiti come pazzo, temerario,
eretico. Denunziato alla sacra Congregazione, il Muratori ne scrisse al pontefice,
chiedendo esser edotto degli errori appostigli. E Benedetto XIV gli rispondeva, ne' suoi
scritti trovarsi certamente molte cose disapprovabili, ma che «secondo l'esempio dei
predecessori, le opere degli uomini grandi non si proibiscono», e tanto meno il farebbe
delle sue, attesa la gran fama dell'autore e la conosciuta sua pietà: quel ch'era
spiaciuto in esse non si riferiva se non ai possessi temporali della santa sede: egli
«avea sempre creduto non convenisse disgustare per discrepanza di sentimenti in materie
non dogmatiche nè di disciplina, ancorchè ogni governo possa proibire quei libri
che contengono cose che gli dispiacciono» (Roma, 25 settembre 1748).

Gian Domenico Romagnosi in fondo era filosofo sensista e giurista statolatro. Le opere
sue divennero più celebri dopo la sua morte, e nessuno può non ravvisarvi lo spirito degli
Enciclopedisti, per cui la religione è considerata come un affare civile, e piuttosto trascurata
che attaccata. Dovette dunque alcuno zelante denunziare al sant'Uffizio la Genesi
del diritto penale. E la sacra Congregazione mandò a lui l'arciprete del duomo di Milano
Opizzoni, nel novembre 1827, esponendogli i varj passi incriminati. «Grato ai generosi
riguardi coi quali veniva onorato dalla sacra Congregazione», il Romagnosi si sentì «in
dovere di corrispondere con la dovuta venerazione e lealtà», ed espose spiegazioni, che io
ho pubblicate in una biografia di quel mio maestro. La sacra Congregazione, «dopo
diligentemente esaminate le osservazioni e spiegazioni sopra le proposizioni censurate,
commendò la sommessione e il rispetto» di lui; solo «consigliando pel caso di ristampa,
alcune aggiunte spiegative».

Le dottrine religiose del Romagnosi erano state impugnate vivamente dall'insigne filosofo
Antonio Rosmini. Uomo religiosissimo, fondatore d'un Ordine nuovo, esemplare di
vita, splendidamente caritatevole, parve però ad alcuno che, colle sue teoriche filosofiche,
arrivasse a vere eresie, e specialmente nel Trattato della Coscienza. Fu dapprima imputato
in giornali cattolici, poi virulentemente in alcune lettere di Eusebio Cristiano, nelle quali si
volle vedere una vendetta de' Gesuiti, perchè esso piantava sistemi contrarj a quelli sostenuti
da filosofi di quella Compagnia. Dai libri la cosa procedette ai tribunali: e deferite
quelle opere alla sacra Congregazione dell'Indice, vennero prese a severo esame. Gli
avversarj de' Gesuiti asserivano che la costoro potenza riuscirebbe certo a farlo condannare.
Noi amici dell'autore restavamo in un'ansietà paurosa, temendo di vedere riprovato
un tant'uomo, e condannate opere che, camminando sempre sulle traccie dei
santi padri, erano sembrate un gran sostegno della religione contro gli errori de' nostri
tempi, e l'irruzione della filosofia eclettica e del panteismo. Quale immensa consolazione
quando Roma proferì non esser condannabili!

Di rimpatto quella spudorata che si chiama opinione pubblica avea sparnazzato coi
suoi organi che la Storia Universale del Cantù era lavoro complessivo de' Gesuiti, a cui
egli non dava che il nome o la forma. In quella vece dai Gesuiti stessi gli vennero severissimi
appunti e pubblici e privati: ond'egli supplicò alcun di loro togliesse in esame
l'opera sua, indicandogliene gli errori, sicchè potesse correggerli nelle successive edizioni.
Si cominciò in fatto il caritatevole officio; poi, forse perchè la messe crescente
sbigottisse il pio annotatore, si giudicò opportuno trasmettere quelle note, anzichè
all'autore, alla sacra Congregazione dell'Indice. Il Cantù, privatamente informatone,
dichiarò sottomettersi a qualunque decisione prendesse la santa sede, ma, a norma
della Costituzione di Benedetto XIV, invocava d'essere informato e di potersi difendere.
Non fu esaudito in ciò, forse perchè sembrasse bastante la difesa che internamente se
ne farebbe; e dopo lungo tempo, che fa supporre accurata indagine, gli venne rescritto
che «la sacra Congregazione in maturo esame ha dovuto convincersi essere nella Storia
Universale trascorse qua e là inesattezze ed anche proposizioni erronee: in vista però
della vastità dell'opera, delle molte edizioni, delle belle pagine che contiene, della rettitudine
dell'autore.... avuto riguardo alla Costituzione Benedettina, ha dichiarato non
si condannano esse istorie, benchè vi s'incontrino opinamenti erronei che l'autor medesimo
potrà col suo senno e colla sua erudizione avvertire».

Accompagnando questa decisione, il 7 settembre 1860, il cardinale prefetto della
sacra Congregazione in particolare si congratulava coll'autore «del non essersi lasciato
adescare da quel partito antipapale e forse anticattolico, il quale dispensa le più clamorose
corone. Ella ha saputo tanto scostarsene, che mai non ne otterrà gli applausi».

233. È all'indice Furius Coriolanus (cioè Federico Valentino) Bononia, sive de libris
sacris in vernaculam linguam convertendis.

La regola IV dell'Indice edito per ordine del Concilio Tridentino pone: «Essendo
manifesto dall'esperienza che, se la sacra Bibbia in lingua vulgare si permetta senza
distinzione, ne vien più detrimento che utilità, in grazia della temerità degli uomini,
stiasi in ciò al giudizio del vescovo o dell'inquisitore, acciocchè col consiglio del parroco
o del confessore possano concedere di legger la traduzione de' libri santi fatta da cattolici,
a coloro che capiscano poter trarre da tale lettura non danno, ma aumento di fede e
di pietà.

«Lo stesso dicasi pei libri vulgari di controversie fra cattolici ed eretici del nostro
tempo» (Regola VI).

234. Manuscritto della Magliabecchiana, classe XXV, 274, al marzo 1549.

235. Storia della Scultura.

236. È chiamata missa papæ Marcelli, ma non par vero la componesse per difendere
la musica sacra davanti a Marcello II, il quale non regnò che 22 giorni. La compose
per commissione di san Carlo, e fu cantata nella cappella Sistina il 19 giugno 1565.

237. Il padre Pietro Canisio di Nimega, gesuita, fu uno de' più operosi avversarj della
Riforma. Assistette al Concilio: fu spedito a missioni importantissime: fondò Congregazioni
in onore della beata Vergine, in molti luoghi e nominatamente a Messina; procurò
la istituzione del collegio Germanico a Roma, e del collegio di San Michele a Friburgo,
che fu il centro della resistenza in Svizzera. In tale opera l'ajutò assai il nunzio
Bonomo. Colà morì il 1597, e fu beatificato nel 1865.

238. «C'è un libretto che si fa imparar a memoria ai fanciulli, e sul quale sono interrogati
in Chiesa. È il catechismo. Leggetelo, e vi troverete la soluzione di tutte le quistioni.
Domandate al cristiano donde viene la specie umana; e lo sa. Dove va? lo sa.
Come si va? lo sa. Dimandate a quel ragazzino che non vi ha mai pensato, perchè egli è
su questa terra, che cosa diverrà dopo morte; egli vi farà una risposta sublime, che forse
non comprenderà, ma non per questo è meno ammirabile. Dimandategli come il mondo
fu creato e a qual fine, e perchè Dio ha posto animali e piante; come la terra fu popolata
d'uomini; se da una sola famiglia o da molte; perchè gli uomini parlano diverse
lingue; perchè soffrono e si fan guerre, e come ciò andrà a finire: egli sa tutto. Origine
del mondo, origine della stirpe umana, differenza delle razze, destinazione dell'uomo in
questa vita e nell'altra, relazioni dell'uomo con Dio, doveri dell'uomo verso i suoi simili,
diritto dell'uomo sul resto del creato, nulla, egli ignora. Più adulto, non esiterà a
dirvi il vero sul diritto di natura, sul diritto politico, sul diritto delle genti, perchè
tutto ciò scaturisce chiaramente e naturalmente dalla dottrina cristiana». Th. Jouffroy,
Mélanges philosophiques, vol. I, p. 470.

Il Thiers scrive che il catechismo e la scuola parrocchiale del villaggio saranno
l'unica salvezza della Francia.

239. Ci par bene ripetere quest'avvertimento di sant'Agostino:

«La vera maniera d'insegnar la religione è risalir alle parole In principio Dio
creò il cielo e la terra, e svolgere tutta la storia del cristianesimo sino ai nostri giorni.
Nè già fa duopo riferir per filo e per segno tutto ciò che è scritto nel vecchio e nel
nuovo Testamento; cosa nè possibile nè necessaria. Fate un compendio; insistete viepiù
sopra ciò che vi par più importante, e scivolate sul resto. In tal modo non istancherete
colui che volete eccitare allo studio della religione, e non sopracaricherete la memoria
di chi dovete istruire». De catechizandis rudibus, cap. III, nº 5.

240. Si ha nella Magliabecchiana (Manuscritti, classe XXXVII, 292) un discorso di
Giovanni Carza sopra il modo di dar esecuzione al decreto del Concilio di Trento De
editione et usu sacrorum librorum, «per conservar illesa la scrittura sacra, per estirpar
il morbo delle eresie radicate nelle stampe infette, e per rimediare agli abusi di
stampatori, i quali con le stampe hanno oscurato e depravato il senso della dottrina
e disciplina ecclesiastica, in questi ultimi cento anni che la lor arte è in uso, forse più
che li scrittori non l'hanno fatto con le loro penne in prima». E dice che fin i decretj
del Concilio Tridentino, stampati da Paolo Manuzio con soscrizioni autentiche, furono
ristampati con infiniti errori e alterazioni di senso. Consiglia pertanto di metter una
stamperia grande e operosa in Roma; suggerisce donde prendere il denaro per istituir
una commissione, alla quale ricorrerebbero anche stampatori forestieri per aver le lezioni
migliori. Ciò non sarebbe monopolio, perchè i libraj, oltre vantaggiarsi col vender
quelle stampe, potrebbero anche riprodurle, ma in modo che, chiunque voglia, possa
confrontarle colle autentiche e comprar le migliori.

Seguono varj capitoli di libraj, i quali offrono di pagar una tassa; di metter ai libri il minor
prezzo possibile; seguir l'ortografia indicata da deputati, e lasceranno che altri li ristampi
colle norme prescritte: s'uniranno in congresso, dove la metà siano oltremontani,
ed eleggeranno lor presidenti e ufficiali; non faranno lavorare che buoni credenti e pratici
dell'arte, e stabiliranno in Roma un seminario di buoni stampatori.

241. Dalla biblioteca Palatina di Firenze (Codice CCCIC) passò alla Magliabecchiana
una copia degli opuscoli di san Cipriano, che al carattere pare di Bernardo Davanzati,
traduttore di Tacito. Egli vi appone e note e correzioni che attestano buona critica, e
avverte i passi che fanno contro Lutero, e provano la preminenza della Chiesa romana.
Dello stesso Davanzati trovossi tradotto un estratto dei Commonitorj di Vincenzo Lerinese
contro le eresie: e il Bindi, che primo lo pubblicò nell'edizione delle opere del Davanzati
(Firenze, Lemonnier 1852) avverte come questi fosse versato nei sacri autori,
e che, anche nel tradur lo scisma d'Inghilterra, «più che a pruova di lingua mirò a mostrare
da che laide origini sorse il funesto dissidio inglese, non potendo così non illuminare
anche sul conto degli altri nimici della verità cattolica».

Nella biblioteca stessa sono i manuscritti di Baccio Bandinelli, nipote dello scultore
omonimo, del quale è memoria che scrisse 24 libri contro gli eretici nel 1611, e un'opera
De invisibili Lutheri, Calvini, et aliorum hujus temporis hæreticorum ecclesia.

Ivi pure è un poema in terzine Della diffusione del sommo bene, probabilmente di
frà Paolo del Rosso, cavaliere gerosolimitano, fatto attorno al 1530, ove confuta le varie
eresie, e le nuove, e canta:


Lutero, al tuo dispetto lo vedrai


Che i tuoi errori alfine andranno al fondo,


Ed i piaceri in pene cangerai.





242. Per un esempio trovava,


Ad cœnam agni providi


Et stolis albis candidi


Post transitum maris Rubri


Christo canamus principi,


Cujus corpus sanctissimum


In ara crucis torridum


Cruore ejus roseo


Gustando vivimus Deo.





Esso toglie le assonanze e le oscurità, e fa


Ad regias agni dapes


Stolis amicti candidis


Post transitum maris Rubri


Christo canamus principi,


Divina cujus charitas


Sacrum propinat sanguinem,


Almique membra corporis


Amor sacerdos propinat.





Urbano VIII alcuni inni fece riformare da Famiano Strada, Tarquinio Galluzzi, Girolamo
Petrucci; ma si disse che accessit latinitas, recessit pietas. Egli stesso ci lavorò,
e fece quel di santa Elisabetta regina.

Un innario fu pubblicato nel passato secolo dal cardinale Tommasi, diviso in tre
parti: hymni de anni circulo; hymni de natalitiis sanctorum; hymni de quotidianis,
cioè i feriali. Il cardinale Giovanni Battista Bussi, nelle Istruzioni pratiche sulla recita
del divino uffizio, indica gli autori di molti inni.

243. Le differenze della Bibbia di Sisto V e Clemente VIII non sono importanti, come
avea voluto far credere Th. Jannes, Bellum papale seu concordia discors Sixti V et
Clementis VIII, circa hieronymianam editionem, Londra 1600. Fu confutato trionfalmente
sin d'allora: ma adesso il barnabita Vercellone (Variæ lectiones vulgatæ bibliorum
editionis, Roma 1860-64), compiendo la fatica cominciata dal suo maestro e
confratello Ungarelli (De castigatione vulgatæ Bibliorum editionis peracta jussu Concilji
tridentini. Roma 1847) pubblica gl'immensi lavori fatti dalle Congregazioni, e tutte
le varianti della Vulgata, cominciando dal Codex Amiatinus ch'è il più antico; e le ragioni
che fecer preferire la adottata nell'edizione Clementina e gli sbagli della Sistina.
È insigne dimostrazione delle pazienti e generose fatiche sostenute dai dotti d'allora,
e del merito dell'edizione del 1592, sola riconosciuta autentica. Ciò non toglie che
possa esaminarsi e criticarsi il testo, e Pio IX incoraggiò il Vercellone all'impresa; tibi
addimus animos ut inceptum opus naviter scienteque absolvendum ac perficiendum
cures, omnesque ingenii tui vires in iis peragendis semper impendas. Con queste
potrà benissimo farsi una nuova edizione della Bibbia, non per autorità privata, bensì
della Chiesa.

Le dissertazioni che accompagnano il lavoro del Vercellone chiariscono la consuetudine
costante della Chiesa rispetto a traduzioni e lezioni nuove, e come il Concilio di
Trento non avesse voluto che provvedere alle infinite varietà che l'opera umana potesse
introdurre nella divina, assicurando però solo la conformità sostanziale della Vulgata
cogli originali, e non già la conformità fin nelle minime particelle, come si usa dai
Rabbini.

Vedasi il nostro discorso XV e la nota 31.

La prima edizione ebraica del commento al Pentateuco di Rabbi Salomon Jarco
fu fatta da Abramo Gorton a Reggio di Calabria nel 5235 della creazione, mese di adar,
cioè nel marzo 1475. L'anno stesso erasi stampato a Pieve di Sacco nel Padovano il
Rabbi Jacob ben Ascer Arba Jurim, che è la più antica edizione ebraica che si conosca,
ma porta la data del mese jamuz, cioè di quattro mesi posteriore a questa di Reggio.

Della versione greca del testo ebraico, detta dei Settanta, i più antichi codici conosciuti
appartengono al IV o V secolo di Cristo, e sono: il Vaticano, edito nel 1857 a
Roma dal padre Vercelloni: l'Alessandrino, pubblicato dal 1816 al 1828 a Londra dal
Baber: il Sinaitico, pubblicato a Pietroburgo il 1862 da Costantino Tischendorf, che lo
scoprì in un convento del monte Sinai, ma dove manca più di metà del vecchio Testamento.
Alla Vaticana c'è pure il codice Marcheliano del VII o VIII secolo; tutti in caratteri
unciali. Or ora se ne scoprì un altro a Grottaferrata da palimsesto, non posteriore
al VII secolo, con moltissime note marginali greche e latine, ed appartiene alla recensione
esaplare.

Al suddetto Tischendorf dobbiamo, oltre molte pubblicazioni bibliche, una nuova edizione
dei vangeli e degli atti apostolici apocrifi, con una dissertazione storico-critica.

244. Nella Magliabecchiana (Classe XXXVII, 292) è manuscritto Modus propagandi
fidem catholicam, che, tra il resto, raccomanda che i vescovi comunichino libri pii
ai loro parroci, e se ne mandino alle più lontane parti. Quod si una genevensis civitas,
hac una cura disseminandi libros, literasque scripti, tandi, paucissimorum annorum
spatio regna orbemque pœne ipsum, satana vires suppedi tante, aut infecit erroribus,
aut everti, sane contra multo magis sperandum est a dextra Dei si, etc.

245. Vedi la nota 24 del discorso XVI. Giovanni Bollando, gesuita d'Anversa, cominciò
nel 1643 quella gran collezione, che fu proseguita fino nel 1794. In 53 volumi di forse
25 mila vite, arriva solo a mezzo ottobre. Gli immensi materiali raccolti andarono all'asta
nella vandalica soppressione di Giuseppe II. Racimolati in parte, ora se ne stampa la
continuazione.

246. Il padre Laderchi, nel tom. XXIII, pag. 160 degli Annali Ecclesiastici, toglie dalla
vita di san Filippo, di Pietro Giacomo Bacci, questo racconto: che il Baronio, essendo
entrato nella congregazione dell'Oratorio, dal pulpito non cessava di sgomentare gli
uditori colle minaccie della morte e dell'inferno. A san Filippo parve soverchio, e l'esortò
a lasciar via cotesti spauracchi, e narrar piuttosto la storia ecclesiastica. Il Baronio
non vi badò, sicchè Filippo usò dell'autorità per comandarglielo. L'amor proprio
di Cesare n'era offeso, e stava perplesso, quando una notte sognò che Onofrio Panvino
(valentissimo erudito di cose sacre, e dal quale esso avrebbe voluto vedere scritta
essa storia) lo esortasse a far gli Annali Ecclesiastici; e tra il sogno udì la voce di Filippo
che gli diceva: «Orsù, Cesare, non ti ostinare; tu, non il Panvino, devi scrivere
la storia ecclesiastica».

Del Baronio esiste fra i manoscritti della Magliabecchiana (Cl. XXXVII Nº 292) una apologia
diretta a papa Clemente VIII, difendendosi da quelli che lo tacciavano d'aver sostenuto,
nel V volume della sua storia, che, per antica disciplina, la Chiesa non ricevesse
più a penitenza i relapsi. Con fatti e con detti de' Padri egli prova che tutt'altrimenti fu
sempre costumato.

247. A confutare il Baronio da Giacomo I d'Inghilterra fu adoperato il famoso erudito
francese Casaubono. Questi, in settembre 1609, scriveva che un Italiano cercò introdursi
presso di lui, dicendosi inviato dal re di Spagna. Entrato, esitò lungamente a dir
il vero motivo della sua venuta, poi pregò il Casaubono ad evocare per lui il suo demonio
familiare, assicurando non esser a ciò mosso che da mera curiosità e per accertarsi di
quel che tutti diceano e credeano. Casaubono durò gran fatica a persuader costui del
contrario; il quale gli diceva che in Italia moltissimi, e fin cardinali, si occupano di arti
magiche.

L'opera del Baronio fu pubblicata dal 1588 al 1593. Nel 1705 il francescano Pagi ne
emendò molti errori cronologici. Il trevisano Rainaldi lo continuò con minor critica dal
1198 al 1571 in 10 vol. in-fol.: a cui il Laderchi ne aggiunse 3 altri che comprendono
solo 7 anni dei tempi della Riforma; ma Benedetto XIV gli diceva: «Meno fede e più
criterio». Questi non son compresi nella edizione di Lucca, in 38 volumi con note.
Ora si ristampa il tutto a Bar le Duc con aggiunte e correzioni del padre Theiner, e
nuovi documenti; egli ne farà la continuazione già cominciata.

248. Cap. 18, sez. XXIII, De Reform.

249. Già notammo come il Sadoleto paganeggi: e infatto non parla di pratiche nè di
teologia. Il cardinale Polo, lodandolo assai, gli facea riflettere che lasciava il suo allievo
nel porto della filosofia, statio malefida carinis quanto il porto di Tenedo, invece di condurlo
in uno molto più tranquillo, ignoto agli antichi, e aperto ai figli di Dio; avrebbe
desiderato trattasse della teologia in una continuazione. Il Sadoleto rispondea che la
teologia è compresa nel nome di filosofia, della quale è il colmo e la corona; ch'egli
conduce il suo allievo soltanto ai 23 anni; mentre lo studio della teologia non si addice
che ad età matura.

Nell'Indice tridentino è De disciplina puerorum recteque formandis eorum et studiis
et moribus; ac simul tam præceptorum quam parentum in eosdem officio, doctorum
virororum libelli aliquot vere aurei.

250. Anche san Girolamo che, come troppo ciceroniano fu battuto dal demonio, biasima
quei «Sacerdoti che posti da parte gli evangeli e i profeti, leggono comedie, ripetono
i motti amorosi de' Bucolici, han per le mani Virgilio e traducono in peccato di
voluttà quel ch'è studio necessario al fanciulli». (Ep. ad Damasum). Ma sant'Agostino
non disapprova i fanciulli che Virgilium legunt, ut poeta magnus omniumque præclarissimus
atque optimus, teneris imbibitus annis, non facile oblivione possit aboleri
(Civ. Dei I, 3).

L'effetto de' classici sulle opinioni fu indicato dal Gioberti nel Rinnovamento d'Italia,
II, 122, credendo derivi di là la pendenza repubblicana de' nostri tempi. «Da tre o
quattro secoli la gioventù culta si è imbevuta e s'imbeve nelle scuole di nozioni conformi:
il che a poco a poco ritira il mondo a repubblica, sovratutto dacchè il seme classico,
portato in America e cresciuto in pianta, fu trasportato in Europa...... Certo quei
papi e principi che promossero con tanto ardore il culto delle lettere e delle arti classiche,
nol prevedevano; e meno ancora quei preti e frati che fecero di quelle il fondamento
e l'anima del tirocinio».

251. Divin. Lect., c. XXVIII.

252. Questo passo non isfugga agli odierni spiritisti. Pietro Giannone, così lodato dai
liberali, teme che «la stampa pregiudichi» al genio dell'erudizione, e all'educazione
colla moltiplicità de' libri, alla diffusione delle idee potenti per la copia de' cattivi libri
(Storia Civile del regno di Napoli, I VIII). Trova usurpazione della Chiesa l'essersi attribuita
la censura e vorrebbe fosse riservata ai principi acciocchè «i sudditi non s'imbevino
d'opinioni che ripugnino col buon governo... e delle nuove dottrine contrarie agl'interessi
de' principi e alle supreme regalie»: e li loda delle proibizioni che posero ai vescovi di
stampar neppure i concilj e i calendarj senza licenza de' ministri (ib. lib. XXVII c. 4.).

253. Hist. Glaber, ap. Bouquet, Rec. d'hist., X, 23.

254. Su ciò vedasi pure Tommassini, Modo d'insegnare e leggere cristianamente i
poeti e gli storici. Giovan Battista Crispo, buon teologo e poeta di Gallipoli, nel 1594
stampò a Roma un volume in-fol. De Ethnicis philosophis caute legendis; e il Possevino
lo dichiara vir vere philosophus, qui nimirum acri et quali christianum decet judicio,
philosophiam expendit, librum sat grandem de philosophis caute legendis scripsit, ut
quæcumque hæreses a philosophis minus cautis manarunt, eæ judicatæ sint, ac solidis
rationibus confutatæ, ex divinis scripturis et Patribus, ex synodorum decretis, ex scholasticis;
quibus cautionibus præmuniti, philosophi, sive publici professores, inoffenso
pede curriculum hoc decurrent, tantamque ancillam recto adducent ad arcem. Apparat.
sacr., t. II, p. 147.

255. Le penitenze non le pose soltanto nel rituale, ma le voleva eseguite. È nell'archivio
arcivescovile una sua lettera del 6 maggio 1569, dove ordina che Giacomo Riva
di Calenico e Margherita Defilippi di Tonza, in val di Blenio, che avean avuto ardire di
coabitare prima d'essere benedetti dal curato, «tutte le domeniche d'un anno continuo
stiano ambedue su la porta della chiesa con una corda al collo e con candela accesa in
mano mentre si dirà la messa, e il sacerdote che dirà la messa avvisi il popolo della
causa perchè si fa far loro questa penitenza, che è per l'inobbedienza predetta».

256. Editti del 7 marzo 1579 e del 13 novembre 1574.

257. I signori Svizzeri saputolo, spedirono un ambasciadore a Milano perchè quel
governatore richiamasse il cardinale. L'ambasciadore scavalcò in casa d'un mercante
compatrioto; ma prima che presentasse le credenziali, l'Inquisizione l'arrestò. Il mercante
informò del successo il governatore, che fece rilasciar l'ambasciadore e onorollo:
ma gli Svizzeri, appena udito il fatto, mandarono intimare avrebbero arrestato il cardinale,
che per lo meglio si ritirò.

De' processi suoi per stregherie ho parlato in altri libri: fatti speciali, la cui colpabilità
non può asserirsi se non dopo esaminato ciascuno, e veduto quanto si peccasse
contro la carità e abusando di oggetti sacri. D'altra parte, anche posto impossibile il
delitto, il tentarlo palesa malvagità, e può punirsi come l'attentato fallito. San Carlo
avea vietato che nessuno, predicando, dicesse il giorno della fine del mondo: Ne certum
tempus antichristi adventus et extremi judicii diem prædicent; cum illud Christi Domini
ore testatum sit, non est vestrum nosse tempora vel momenta; Act. pag. 5. Pure
nel V Concilio provinciale dice: Ad nuptias matrimoniaque impedienda vel dirimenda
eo cum ventum sit, ut veneficia fascinationesve homines adhibeant, atque usque adeo
frequenter id sceleris committant, ut res plena impietatis ac propterea gravius detestanda;
itaque, ut a tanto tamque nefario crimine pœnæ gravitate deterreantur,
excommunicationis latæ sententiæ vinculo fascinantes et venefici id generis irretiti sint.

258. Il senato di Milano scriveva a Pio V circa alla famiglia armata di san Carlo, che
tanta fuit archiepiscopi duritia, ut, etiam si de jure nostro non parum decedere voluerimus,
ad conditiones aliquas accipiendas flecti numquam potuerit: intereaque
numerosi, nunc alios laicos, non sine regiæ jurisdictionis læsione, per suos comprehendi
fecit, id ab aliis archiepiscopis ante se factitatum affirmans, quod tamen minime
verum est; quandoquidem illi familiam armatam numquam habuerunt, sed brachium
sæculare semper implorarunt (13 luglio 1567).

259. Decreta generalia in visitatione Comensi edita, Vercelli 1579, e Como 1618.

260. Quest'uso fu continuato nelle università pontificie, finchè durò il dominio papale.
Sottentrato il regno d'Italia, si prescrisse ai professori che giurassero fedeltà al
re; e poichè molti ricusarono questo nuovo peso, vennero destituiti nel 1865.

261. Lettere a Venceslao Link, a Codart, a Amsdorf ap. Nicolas du Protestantisme.
Lib. III, cap. 4. E il lamento è comunissimo ne' Riformati.

262. Del b. Alessandro si pubblicò or ora a Roma Commentariolum de off. civili et
moribus episcopi.

263. Negli oratorj vennero poi famosi il Balducci, il cardinale Filippino Petrucci, il padre
Antonio Ghielmo, autore delle Grandezze della Trinità e di poemi varj, il padre Gizzio,
il Villarosa, ed ora il padre Giulio Metti, come prima lo Zeno e il Metastasio; li musicavano
Erasmo da Bartolo di Gaeta (1606-56), Scipione Dentice napoletano ecc.

264. A Clemente VII scriveva: — Santo padre, cosa son io che i cardinali vengano a
trovarmi? Jer da sera ci furono i cardinali di Cusa e Medici. E avendo io bisogno d'un
po' di manna, quest'ultimo me ne fece dare due once dall'ospedal di Santo Spirito, a
cui n'ha procurato molta. Restò da me fin alle due di notte, dicendo di vostra santità
tanto bene, che parvemi troppo; giacchè, a parer mio, un papa dev'essere trasformato
nell'umiltà stessa. Alle sette, Cristo è venuto da me, e mi ha riconfortato col sacratissimo
suo corpo. Vostra santità invece neppur una volta s'è degnata venire alla nostra chiesa.
Cristo è Dio e uomo, eppure ogni qualvolta lo chiedo viene da me... Ordino a vostra
santità di permettermi d'ascriver alle monache la figlia di Claudio Neri, alla quale da un
pezzo avete promesso di prendervi cura de' suoi figliuoli. E un papa deve mantener la
parola; sicchè affidate a me questo affare ecc.».

Clemente sul foglio stesso gli rispondeva: — Il papa dice che la prima parte del viglietto
sente d'ambizione, ostentando le frequenti visite de' cardinali; se pur non fosse
per mostrare che questi sono persone pie, del che nessuno dubita. Che, se non è venuto
in persona, è colpa vostra, che non voleste mai esser cardinale. A quel che comandate
consente, e che voi sgridiate quelle buone madri, come solete, con forza e autorità se
non obbediscono alla bella prima. Di rimpatto vi comanda di curare la vostra salute, e
non tornar a confessare senza ch'egli lo sappia; e che quando riceverete nostro Signore,
preghiate per lui e per le permanenti necessità della repubblica cristiana». Negli Acta
Sanctorum, al 26 maggio. E vedansi Bacci, vita di s. Filippo Neri. Gallonio id.
Marciano, Mem. della congregaz. dell'Oratorio.

265. San Filippo chiamava Napoli terra benedetta dal cielo. Vi mandò a istituir gli
oratoriani il Tarugi, e quando partì, Populus neapolitanus videns illis orbatum, per
quos divini verbi pabulum, aliarumque piarum exercitationum suavitatem gustare,
ac ipsum Christum peculiari modo cognoscere cœperat, vehementer indoluit (Hist.
erectionis congr. neapol. mss.).

266. Lombardo, Vita di Giovanni Ancina. E vedi Breve notizia dell'origine della
Congregazione delle dame benefattrici. Napoli 1821. Magnali, teatro della Carità.
Venezia 1727.

267. La carità a domicilio e i visitatori del povero, istituzioni così lodate all'età
nostra, appartengono anch'esse a quel medioevo, che tanti esempj ci potrebbe offrire,
studiato con benevolenza. Nel 1402, Pileo de' Marini, vescovo di Genova, aveva istituito
un uffizio per raccorre e distribuir l'elemosine ai poveri della città. Questo Magistrato
della Misericordia fu poi amplificato, e aggiuntovi l'Ufficio dei poveri, i cui
statuti furono fatti nel 1593. Sant'Antonino, non ancora arcivescovo di Firenze, il 1441
ordinò i Proveditori dei poveri vergognosi, che dal popolo furono detti Buonomini di
san Martino, i quali, divisi pei sestieri della città, soccorrevano a tutte le necessità
dei poverelli, a maritar fanciulle, a dar letti, coperte, panni, medicine, a riscattar
pegni, a ritrarre dal vizio; con divieto alla pubblica autorità civile nè ecclesiastica di
intromettersene, o di mutarne gli ordini, o di esplorarne gli averi; tutto volendo affidato
all'onestà de' proveditori e alla Providenza. In tal modo si distribuivano l'anno
quattordicimila zecchini, e diecimila nel secolo seguente. Passerini, Storia degli
istituti di beneficenza di Firenze.

268. Hauspostill. Walch. XIII, 1572, 1584.

269. Musculus, Vom Himmel und der Hoell. Frankfurt 1559, D. 3, 4.

270. Retectio Lutherismi f. 91, 246, ap. Nicolas du Protestantisme ecc. Lib. III,
cap. 4.

271. Luca, 24, 29.

272. Matt. XIV, 22.

273. Ad Galat. II, 14.

274. II Ad Tim. 4, 2.

275. De Gubern. Dei, lib. V.

276. Vedi il nostro Discorso V. Sant'Agostino, che disapprovò affatto le persecuzioni
contro i dissidenti, nelle Ritrattazioni, lib. II, c. 5 scrisse: «Ho fatto due libri contro
i Donatisti, ove dissi non piacermi che, per forza secolare, gli scismatici sieno violentati
alla comunione. Per verità allora mi spiaceva, perchè non ancora avevo provato a quanto
male dia ardimento l'impunità; nè quanto a volger in meglio giovi la diligenza del
castigo». E nel trattato II in Johann. Nº 14: «Vedete che cosa fanno e che cosa soffrono:
uccidono le anime e sono afflitti ne' corpi; producono morti sempiterne, e lagnansi di
soffrirne di temporali».

277. Summa Theol. Secund. Quæst. X, art. VIII.

278. Tract. de fide, Disp. VIII, sect. III, nº 4.

279. Sess. IV, c. 2.

280. I re di Francia, ricevendo la corona, giuravano di distruggere l'eresia. Ma i
giureconsulti riflettono, in primo luogo, che questa parola non è definita, e bisogna
restringerne il senso più che si possa. Poi nessun giuramento può esser contrario ai
comandamenti di Dio, e quei re giurano conservar la pace nel loro regno, e quindi non
devono proceder con violenza, rompendo l'amore, la sicurezza, la protezione dovuta
ai sudditi. Il primo che, all'incoronazione, ammise quel giuramento fu Luigi XVI nel
1787, il quale restituì lo stato civile ai Protestanti. E i Francesi lo decapitarono.

281. Molti pajono fuor della Chiesa che son in essa: molti pajono in essa e sono fuori.
Così sant'Agostino. Nell'allocuzione tenuta nel 1854, a cui dichiarò il dogma dell'Immacolata
Concezione, Pio IX disapprovò chi crede che uno possa in qualunque religione
salvarsi, e soggiunge: «Però si deve tenere egualmente certo che coloro i quali vivono
in un'ignoranza invincibile della vera religione, non si rendono colpevoli agli occhi del
Signore. Or chi si arrogherà di determinare i limiti di tale ignoranza, secondo l'indole
e la varietà dei popoli, delle regioni, delle menti, e di tant'altre circostanze? Quando,
sciolti dal corpo, vedremo Iddio qual è, comprenderemo quanto vadano congiunte in
istretto e bel vincolo la misericordia e la giustizia divina: ma finchè dimoriamo in questa
carne mortale che l'animo indebolisce, teniamo formalmente esservi un solo Dio, una
sola fede, un solo battesimo, nè esser lecito indagar oltre».

E nell'enciclica 10 agosto 1863 ai cardinali, arcivescovi e vescovi d'Italia. Notum
nobis vobisque est, eos qui invincibili circa ss. nostram religionem ignorantia laborant,
quisque naturalem legem ejuque præcepta in omnium cordibus a Deo insculpta
sedulo servantes, ac Deo obedire parati honestam rectamque vitam agunt, posse, divinæ
lucis et gratiæ operante virtute, æternam consequi vitam, cum Deus, qui omnium
mentes, animos, cogitationes, habitusque intuetur, scrutatur, et noscit, pro
summa sua bonitate et clementia minime patiatur quempiam æternis puniri suppliciis,
qui voluntariæ culpæ reatum non habeat. Sed notissimum quoque est catholicum
dogma, neminem scilicet extra catholicam ecclesiam posse salvari, et contumaces
adversus ejusdem Ecclesiæ auctoritatem, definitiones et ab ipsius Ecclesiæ
unitate... pertinaciter divisos, æternam non posse obtinere salutem.

282. Trattato contro gli astrologi. Cap. III.

283. Epistola a Ginevra 1579, pag. 40.

284. Quam vero dixit ille in tragœdia, non gratiorem victimam Deo mactari posse
quam tyrannum! Utinam Deus alicui forti viro hanc mentem inserat.

285. De Serveto 1555. Corpus Reform. VIII, 523, IX, 133.

Barni (Les martyrs de la libre pensée) vuol provare che anche allora più d'uno riprovasse
la legge che dava al boja gli eretici.

286. L'intolleranza de' riformatori fu singolarmente flagellata da Simone Lemnio di
Margudant ne' Grigioni. Legatosi a Vittemberga con Melantone, per genio caustico si
fe molti nemici, e massime cogli Epigrammatum libri duo, dove lodava come pròtettor
delle lettere Alberto arcivescovo di Magonza. Lutero, che era a questo avversissimo, il
fe perseguitare, trovandovi allusioni contro l'elettor di Sassonia e altri primati, nè l'autore
evitò il carcere se non fuggendo a Worms, e fu condannato a perpetuo bando. Irritato
viepiù, si svelenì contro i suoi persecutori, con fine arguzie e con plateali facezie:
aggiunse a' suoi epigrammi un terzo libro ove strazia l'intolleranza di Lutero, di Giona,
degli altri; nella Monachopornomachia, introduce in comedia esso Lutero, a cui è
dedicata, venero, Giona, Spalatino, le lor mogli coi rispettivi amanti, ed altri personaggi
a dialoghi oscenissimi.

Molte opere compose, tradusse in versi l'Odissea, fu correttore alla stamperia d'Oporino,
infine maestro a Coira, ove morì di peste il 1550 in fresca età.

Innocente XI, mentre era in rotta con Luigi XIV, voleva interporsi perchè usasse
men severamente co' Protestanti: al qual fine incaricò il suo nunzio in Inghilterra di
pregar Giacomo II ad intervenire a tal uopo: ma Giacomo ricusò. Vedi Mazure, Hist.
de la révolution de 1688. Parigi 1825, tom. II, 126.

287. «Nel paragone, io mille volte avrei prescelto, per ciò che mi si è fatto, il
Sant'Uffizio e quelle disumane torture. Ma si dirà: il sant'Uffizio condannava al rogo, e
voi siete stato semplicemente esonerato della vostra carica. Che? non si comprende
forse che la ragione per la quale io veniva dimesso era più crudele per gli effetti che
una condanna di morte? Questa vi tortura il corpo e vi toglie la vita, che è pur fardello
penosissimo: quella vi strazia, vi tenaglia, vi lacera l'anima, e vi toglie l'esistenza
morale, che supera di cento doppi la fisica esistenza». G. Tofano a' suoi elettori.
Napoli 1861.

288. Forti, Istituz. civili, lib. II, cap. 2.

289. Ap. Theiner al 1581.

290. V. A. Huber, all'Unione Evangelica di Berlino il 1847 disse un sermone, ove
sostiene che l'Inquisizione in Spagna era un'istituzione inevitabile, derivata dal carattere
nazionale spagnuolo; e che la posizione della Spagna a capo del mondo cattolico
nel XVI secolo era l'unica che le convenisse. «Quest'è certo (dice) che l'Inquisizione
era, nel miglior senso, popolarissima, una precauzione per conservar la nazionalità
castigliana». Vedi Ueber spanische Nationalität, u. s. w. Berlino. Höffele di Tubinga,
nella bella monografia del cardinale Ximenes, svolge ampiamente ragioni da noi accennate,
conchiude che «nella storia dell'Inquisizione di Spagna, la santa sede fa comparsa
affatto onorevole, qual protettrice de' perseguitati, come fu in ogni tempo. Il protestante
Schröck, nella Storia Ecclesiastica, si maraviglia che il papa abbia consentito
questa trasformazione d'un tribunale ecclesiastico in secolare, da lui indipendente.
E Ranke, protestante anch'egli, disapprovando la storia, dal Llorente scritta per
favorire re Giuseppe Buonaparte contro le libertà basche e le immunità ecclesiastiche,
dice che da quella appare come il Sant'Uffizio fosse una giustizia regia sotto divise
ecclesiastiche, tantochè il cardinale Ximenes, nicchiando a ricevere nel consiglio un
laico nominato da Ferdinando, questi gli rispose: «Non sapete che quest'uffizio non
tiene la giurisdizione se non dal re?»

291. È noto Antonio Perez, che perseguitato da Filippo II a morte, uscì di Spagna, e
tanto valse a propagare l'odio contro questo re. Nelle sue Relazioni stampate a Parigi il
1624, racconta come da alti personaggi e dal nunzio del papa fossero riprovate le proposizioni
che davano al principe piena podestà sopra la vita de' sudditi; e soggiunge:
«Essendo io in Madrid, uno che non importa nominare, in un sermone davanti al re cattolico
in San Girolamo proferì che «i re hanno potere assoluto sulla persona e sulla roba
de' vassalli». Tal proposizione fu riprovata dall'Inquisizione; e costui condannato a ritrattarsi
pubblicamente nel luogo stesso con tutte le formalità giuridiche, oltre varie
pene particolari. Egli si ritrattò sul pulpito medesimo, e leggendo uno scritto, soggiungeva:
«I re non hanno sui loro sudditi maggior potere di quel che loro è permesso
dal diritto divino e umano, e non per libera ed assoluta loro volontà». Queste parole
il reo dovè ripetere per ordine del maestro frà Ernando del Castillo, consultore del
sant'Uffizio, predicatore del re, uom d'eloquenza e dottrina singolare, assai stimato nel
suo paese, e maggiormente in Italia».

292. Quando Filippo II mandava il duca d'Alba contro i Fiamminghi nel 1567, la
flotta d'Andrea Doria, di 37 galee, lo portò da Spagna a Genova, donde s'avviò coll'esercito,
in cui 1200 cavalieri italiani sotto il comando di don Fernando di Toledo, figlio
naturale del duca, essendo mastro di campo Ciapino Vitello, ceduto dal duca di Toscana,
come il duca di Savoja avea ceduto l'ingegnere Pacheco, che di poi fabbricò
la cittadella d'Anversa.

293. Noi ci mostrammo sempre severissimi a questo re; pure ci sembra aver ragione,
a tacer altri, Gerlach, che dopo profondi studj, dicea:

«Quant'à Philippe II, que je suis loin de comparer à Charles V, je pense qu'il a été
mal jugé, parce qu'on ne l'envisage d'ordinaire qu'au point de vue exclusivement belge,
ou protestant, ou rationaliste, au lieu de ne voir en lui que l'athlète intrépide du catholicisme
dans une lutte suprème et désespérée contre toutes les forces de la Réforme et
de l'Europe coalisées». Discours à l'ac. de Bruxelles, 6 mars 1859.

294. De Thou, lib. XXX, nº 7.

295. D. O. M. Barth. Carranzæ navarro dominicano archiepiscopo toletano Hispaniarum
primati, viro genere vitæ doctrina concione atque eleemosynis claro, magnis
muneribus a Carolo V et Philippo rege catholico sibi commissis egregie functo, animo in
prosperis modesto et adversis æquo. Obiit anno Domini etc.


Il Babbi, residente per la Toscana a Boma, il 14 aprile 1571, informa il granduca
di Toscana come il cardinal Morone, impinto d'eresia, sia stato «ricevuto in concistoro
pubblico con molta solennità, e dal papa abbracciato teneramente», poi la sera fu letta
la sentenza contro l'arcivescovo di Toledo alla presenza del papa, dei cardinali, dell'Inquisizione
e di molti signori e prelati della Corte, dov'egli abjurò contro ogni
sospetto d'eresia» (Carteggio di Cosimo I, filza XII).

Il Laderchi reca bellissime testimonianze intorno al Carranza. Oltre il Llorente, che
ne parla coll'abituale sua esagerazione, De Castro (Hist. de los Protestantes Españoles
y de sa persecucion por Felipe II, Cadice 1851) occupa un intero libro intorno a questo
processo, importantissimo perchè vi lottava l'autorità de' vescovi contro quella della
santa Inquisizione, la quale spiegò tutto il suo potere contro il primo prelato di Spagna,
e trasse dalla sua l'opinione pubblica. Il famoso teologo Melchior Cano, che avea
sostenuto Filippo II contro Paolo IV, si volse contro il Carranza. D. Diego Hurtado de
Mendoza, celebre diplomatico e guerriero, si fece suo denunziatore. Buone considerazioni
su questo processo fa Giacomo Balmès, Il protestantismo e il cattolicismo comparati,
in relazione colla civiltà europea. Cap. 37.

296. Negli archivj di Napoli, registro Angioini, troviamo una sentenza del 1270 per
la quale Carlo I commette al maestro Portulano di Terra di Lavoro di confiscare i
beni di tre eretici, bruciati per sentenza dell'inquisitore frà Matteo da Castromari, e
nominati Andrea da Vimercato lombardo, Giovanni da Ceccano giudice, e Tommaso
Russo di Magla saracena.

297. Chioccarelli ap. Giannone, lib. XIX, 1, 5.

298. Allora fu stampata la epistola de Inquisitione, del napoletano Tristano Caracciolo.

299. Giannone, Stor. civile, L. XXXII, c. 5.

300. Giannone, lib. XXXIII, c. 5.

301. Benoist, Hist. Valdens.

302. Queste varie emigrazioni spiegano la diversità di data che al fatto si assegna
dal Giles (Hist. des églises reformées. Ginevra 1644), dal Rorengo (Mem. istoriche
dell'introdutione dell'heresie nelle valli di Lucerna. Torino 1649), dal Perrin (Hist.
des Vaudois. Ginevra 1618), dal Muston (Hist. complète des Vaudois du Piémont.
Parigi 1857), dal Morelli (Sulla venuta de' Valdesi nella Calabria citra, Napoli 1859).

303. Beza, Storia al 1544.

304. Io ristampai altra volta queste parole, cavandole da lettere trovate nell'archivio
Mediceo Corrispondenza di Napoli. Vorrebbero attribuirsi ad uno che accompagnò
Ascanio Caracciolo in quella spedizione, e datano dall'11 giugno 1562, da Montalto.
Dicono:

«S'intende come il signor Ascanio, per ordine del signor vicerè, era sforzato a partire
in posta alli 29 del passato per Calabria, per conto di quelle due terre de' Luterani
che si erano date fuori alla campagna, cioè san Sisto e Guardia. Sua signoria a Cosenza
al 1 del presente ritrovò il signor marchese di Buccianico suo cognato, che era all'ordine
con più di seicento fanti e cento cavalli, per ritornare e uscir di nuovo in campagna,
e quella fare scorrere, e pigliare queste maledette genti: e così partì alli 5 alla volta
della Guardia, e giunto quivi, fecero commissarj, ed inviò auditori con gente per le
terre circonvicine a prender questi Luterani. Dalli quali è stata usata tal diligenza, che
una parte presero alla campagna; e molti altri tra uomini e donne, che si sono venuti
a presentare, passano il numero di millequattrocento: ed oggi, che è il dì del Corpo di
Cristo, ha fatte quelle giuntar tutte insieme, e le ha fatte condur prigioni qui in Montalto,
dove al presente si ritrovano; e certo che è una compassione a sentirli esclamare,
pianger e domandar misericordia, dicendo che sono stati ingannati dal diavolo; e dicono
molte altre parole degne di compassione. Con tutto ciò il signor marchese e il
signor Ascanio hanno questa mattina, avanti che partissero dalla Guardia, fatto dar
fuoco a tutte le case, e avanti avevano fatto smantellare quella, e tagliar le vigne. Ora
resta a fare la giustizia, la quale per quanto hanno appuntato questi signori con gli
auditori e frà Valerio qua inquisitore, sarà tremenda: atteso vogliono far condurre di
questi uomini, ed anco delle donne, fin al principio di Calabria e fin alli confini, e di
passo in passo farli impiccare. Certo che se Dio per sua misericordia non move sua
santità e il vicerè a compassione, il signor marchese Buccianico governatore, ed il signor
Ascanio faranno di loro gran giustizia, se non verrà ad ambidue comandato altro
da chi può lor comandare....

«Oggi pure fu ordinato che cento donne vecchie pongansi all'esame e alla tortura,
poi alla morte, acciocchè ben si bilancino le partite, e dicasi posti a morte altrettanti
uomini e altrettante donne. Ve n'ha alcuni sì ostinati, che non voglion veder il Crocifisso
nè confessar il sagrifizio, e sono arsi vivi.

«La prima volta che uscì il signor marchese, fece abbruciare San Sisto, e prese
certi uomini della Guardia del suddetto luogo, che si ritrovarono alla morte di Castagnete,
e quelli fece impiccare e buttar per le torri al numero di sessanta: sicchè ho
speranza che avanti che passino otto giorni, si sarà dato ordine e fine a questo negozio,
e se ne verranno a Napoli....

«Gli eretici presi in Calabria son 1600, e tutti furono condannati, ma i messi finora
al supplizio furono 88. Questi eretici portano origine dalle montagne d'Angrogna nel
principato di Savoja, e qui si chiamano gli oltramontani; e regnava fra questi il crescite,
come hanno confessato molti. Ed in questo regno ve ne restano quattro altri luoghi
in diverse provincie; però non si sa che vivano male. Sono genti semplici ed ignoranti,
e uomini di fuori, boari, zappatori; ed al morir si sono ridotti assai bene alla
religione e alla obbedienza della Chiesa romana».

Simeone Florillo, ministro evangelico a Chiavenna descriveva lo stesso supplizio a
Guglielmo Grattarola medico a Basilea, in lettera 21 agosto 1560. E dice: «Novità non
ho altre, se non che ti mando copia di lettere scritte da Montalto l'11 giugno 1560,
stampate a Roma e a Venezia, intorno al macello commesso in Calabria in due villaggi
a otto miglia da Cosenza, San Sisto e Guardia, che furono distrutti, e uccisine ottocento
abitanti, o circa mille, come scrive da Roma il 21 giugno uno che era servo di
Ascanio Caracciolo. Io conobbi quella gente, d'origine valdese, di buona vita e di miglior
dottrina. Perocchè, prima di partir da Ginevra, a loro istanza vi mandammo due
ministri e due maestri di scuola. I ministri furono martirizzati l'anno passato, uno a
Roma che chiamavasi Giovanni Luigi Pasquale di Cuni, l'altro a Messina, Giacomo
Borello, entrambi piemontesi. Quest'anno il resto dei pii uomini fu distrutto, e spero fia
buon seme all'Italia che porterà buono e copioso frutto».

La lettera tradotta in latino è riferita da Giovanni Fox nel Martirologio, parte II,
fol. 337; Basilea 1563, e da essa siam chiariti che quelle dell'archivio Mediceo non sono
relazioni uffiziali di un residente toscano, bensì documenti inseriti in qualche corrispondenza
come si soleva, e copia di stampa, le quali mancano d'ogni autenticità,
portano la data falsa di Roma per acquistarvi maggior credito; e sono evidente opera
di partito, colle esagerazioni proprie di lavori siffatti.

305. Vedi Arch. storico 1846, tom. IX, pag. 193.

306. Scipione Ammirato, Delle famiglie napoletane, Firenze, 1580. Il pezzo che intervirgolammo
è tolto dalle aggiunte, fattevi nella II parte, edita solo nel 1651.

307. Silos, Hist. cl. regul. sub anno.

308. Lagomarsini, note alle lettere del Pogiano, vol. IV, p. 443.

309. Sulla Giulia Gonzaga vedasi Ireneo Affò, Memorie di tre celebri principesse della
famiglia Gonzaga, Parma 1787, e Pompeo Litta, Famiglie celebri italiane, fascicolo
XXXIII. Sull'accusa di eresia datale da qualche autor francese, l'Affò esclama: «Bugia
maggiore di questa non si dà nella storia». Di rimpatto il Litta dice che tale accusa
«fu comune a tutti i personaggi per dottrina distinti, i quali tutti applaudivano alla
riforma della disciplina ecclesiastica».

Citata da Pio V per la sua intimità col Carnesecchi, non comparve, ma morì dal
dispiacere. Nel testamento perdona a tutti, e raccomanda al nipote Vespasiano di «non
fare alcun risentimento contro chiunque oltraggiata l'avesse».

310. Esso Giannone, che la giudica «non minore providenza» del governator Toledo,
e segno della «saviezza e soddisfazione de' popoli con cui governò il regno» (Stor.
civ., lib. XXXII, c. 4), dice nel capo 5 che «RAGIONEVOLMENTE alcuni si maravigliano
onde sia nato che i Napoletani, uomini riputati cotanto pii e religiosi che talora sono traboccati
nella superstizione, abbiamo poi avuto sempre in orrore il tribunale dell'Inquisizione».
A reclamare contro l'istituzione dell'Inquisizione fu mandato anche Annibale
Bozzuto, valente giureconsulto, che da Carlo V ottenne il gran numero di banditi fosse
ridotto a venti, tra' quali esso. Fuoruscito, fu festeggiato a Roma, eletto a insigne carica,
poi a cardinale (1565) e governatore della città.

311. Manuscritto all'anno 1571.

Essendo nata discussione fra il sant'Uffizio e il vicerè di Sicilia, Filippo II mandò
colà per accomodarla e per dar trionfo al primo, il padre Parama. Questo, a domanda
de' grandi inquisitori Quiroga e Manrique (Lib. II. T. II, cap. XI, n. 3) aveva
steso un trattato, e dedicatolo al grande inquisitore Portocarrero, col titolo De origine
et progressu officii sanctæ Inquisitionis, ejusque utilitate et dignitate. De romani
pontificis auctoritate et delegata inquisitorum. Edicta fidei et de origine sancti Officii
quæstiones decem, libri tres, auctore Lodovico a Parama boroxensi arcidiacono et
canonico legionensi, regnique Siciliæ inquisitore. Matriti, ex tipographia regia. È
l'apologia più ampia e più sincera che siasi mai fatta di quel funesto tribunale, riconoscendone
l'origine fin da Adamo, quando dal Creatore è chiamato dopo la disobbedienza:
trova giusto il fondamento, regolare la procedura che in realtà era la consueta de' tempi.
Anzi è certo che, almeno ne' trattati, è raccomandata mitezza nell'infliggere i tormenti,
e che il carcere era diretto non solo al castigo, ma all'emenda, cercandosi la conversione
dell'imputato, qualunque ne fossero i modi e il concetto.

Il Summonte, che pur è tanto minuto, non fa cenno delle eresie. In esso, ogni
tratto si trovano persone, anche qualificate, prese, scannate, appiccate senza forma di
processo e per comando o volontà del vicerè, principalmente del Toledo.

312. Il celebre Bartolomeo Chieccarelli, per ordine del vicerè duca d'Alba raccolse in diciotto
volumi di manoscritti giurisdizionali tutte le scritture attenenti alla giurisdizione
regia, e non furono mai stampati. Ciascun volume si riferisce a un ramo particolare, e
l'ottavo è appunto Del Sant'Uffizio dell'Inquisizione, dove sono registrate le vicende di
questo tribunale nel napoletano dal 1269 al 1628. Nel grande archivio di Napoli sta
pure manoscritta una Breve raccolta di varie notizie contro il Sant'Uffizio, che servir
possono per istruzione di ogni deputato eletto contro il medesimo: e fu fatto nel 1747
a proposito dell'editto di Carlo III. È piuttosto una declamazione, volendo far ridurre
le procedure come usavansi nei primi otto secoli della Chiesa; ed è scritto certamente
da un legale, e con vigor di stile e franchi pensamenti.

313. Di Giovanni, Cod. Dipl., t. I, diss. 2.

314. Epp. 69 e 70.

315. Vedi Gaetani, Santi Siciliani, ma esagera.

316. Nell'atto di dotazione della Chiesa di Messina: Pirri, Not. Ecclesiæ Messan.,
al 1090.

317. Pirri, Not. Eccl. Sirac. ad ann.

318. Lib. II, c. 18.

319. Lib. II, c. 45.

320. Muratori, Rer. Italicarum Script., t. VI, col. 616. Vedi Discorso storico della
cattolica religione nel regno di Sicilia in tempo del dominio dei Saraceni, di Antonino
Mongitore, 1762.

321. In Chron. Fossæ Novæ, pag. 876, e ne fa pur cenno la cronaca dell'anonimo
cassinese, all'anno 1185.

322. Voltaire scrive che l'Inquisizione fut en Sicile, plus encore qu'en Castille, un
privilège de la couronne, et non un tribunal romain, car en Sicile c'est le roi qui est
pape. Essai sur les Mœurs, c. CXL. Il Mac Crie fra i tanti errori di cui tesse la sua
Storia dell'origine ed estinzione della Riforma in Italia, racconta che un Benedetti,
soprannomato Locarno, nel 1546 predicò a lungo in Palermo la Riforma, protetto dal
vicerè don Pedro di Cordova e maschere di Terranova. Pedro de Cordova non fu mai
vicerè in Sicilia, dove dal 1535 al 1546 era vicario don Fernando Gonzaga, che istituì
la celebre Confraternita de' Bianchi: solo un momento nel 1536 lasciovvi come presidente
il marchese di Terranova. Che il Locarno avesse a Palermo numerosissima
udienza nessun altro lo dice fuor del Mac Crie. Il Camillo Siculo, ch'egli cita come
maestro di Lelio Soccino, stette in Valtellina, dove lo troveremo. Vedi Galeotti,
Dispute con un ministro valdese per certi appunti fatti alla storia del Mac Crie.
Palermo 1863.

Nelle Istruzioni del Sant'Uffizio del Regno di Sicilia per uso e comodo delli 1212
commissarj del regno, è quest'orazione: Domine Deus omnipotens, pater Domini
nostri Jesu Christi qui dignatus es hunc famulum tuum ab errore hæreticæ pravitatis
(Luteranæ, sive Calvinistæ, sive Protestantium, sive Indipendentium, sive
Multiplicantium, sive Anabaptistarum, sive Libertinorum, sive Quakerorum, sive alterius)
clementer eruere, et ad Ecclesiam tuam sanctam catholicam revocare, ecc.

323. Di Giovanni, Ebraismo di Sicilia, cap. XXVI.

324. Federico Badoero residente veneto, nella relazione che fece al senato veneto nel
1557 dice: «Nelle cose di religione vivono quei popoli molto divotamente, ma da
pochi anni in qua vi si sono scoperti de' Luterani; e l'uffizio di quell'Inquisizione
è intorno a ciò molto occupato, e si può senza pregiudizio dei buoni ben affermare
esser verissimo quel detto di san Paolo, che tutti gli isolani erano cattivi, ma i Siciliani
pessimi».

325. Bartoli, Vita di sant'Ignazio, lib. II, c. 42.

326. Hottinger, Hist. eccles. t. IX, p. 200.

327. Teofilo Betti, nel Giornale Arcadico.

328. Mazzucchelli, Scrittori d'Italia ad vocem.

329. Seckendorf, Hist. luter., t. III, p. 68 e seg.

330. Quindi niente più sciocco del libro recentemente stampato, Storia dell'Inquisizione,
ossia le crudeltà gesuitiche svelate al popolo italiano.

331. Vedi Compendio della santa Inquisizione del Caracciolo che riferiamo qui sotto.
Il Busini, da Roma, il 31 gennajo 1549, al Varchi scriveva: «Qua s'attende ad imprigionar
Luterani; e questo è avvenuto a un frate minore di San Francesco detto il
Padovano; sicchè, per tutto ciò che pare, e' bisogna non avere più cervello d'un bue
a questo mondo».

332. Ne cito pochi:

Eimerico, Directorium inquisitorum. Roma, 1587: e 1607 Venezia, più scorretto.

Carena Cesare De officio sanctæ Inquisitionis et modo procedendi in causis fidei.
Cremona, 1641.

Mengius, Flagellum dæmonum, Fustis dæmonum. Compendio dell'arte esorcistica.
Sono all'Indice, dove pure l'Inquisizione processata 1682: Reginalius Gonzalvius
Montanus, Sanctæ inquisitionis hispanicæ artes detectæ, ac palam traductæ: Historia
completa das Inquisiçion de Italia, Hespanha e Portugal, 1825.

Dandini Anselmo, De suspectis et de hæresi. Roma, 1703.

All'Istoria della Santa Inquisizione del Sarpi rispose il cardinale Francesco Albizi,
anonimo: Risposta all'istoria della santa Inquisizione. Typ. de propag. fide, 1678.

Pasqualone Giacomo, Sacro arsenale, ovvero pratica dell'officio della sacra Inquisizione.
Genova, 1683.

Pane, Della punizione degli eretici e del tribunale della santa Inquisizione.
Lettere apologetiche, 1789.

Frate Uberto Locato di Castel San Giovanni presso Piacenza, domenicano, poi vescovo
di Bagnarea (-1587) autore di varie storie, ha un Opus judiciale inquisitorum ex
diversis theologis et j. u. doctoribus extractum.... Roma, 1570, ricco di quistioni e di
formole pe' varj incombenti del Sant'Uffizio.

Manfredi Francesco, Ristretto de' processi dell'Inquisizione di Sicilia nel 1640.

Quando Morellet nel 1762 ebbe tradotto il Directorium Inquisitorium, nell'intento
di far onta alla Chiesa, il famoso giureconsulto Malesherbes gli disse: — Voi credete
aver raccolto de' fatti straordinarj, delle processure inaudite. Or bene sappiate che
questa giurisprudenza di Eymeric e della santa inquisizione, è a un bel presso la nostra
tal quale. Io restai confuso di tale asserzione (soggiunse Morellet, Mémoires, t. I, 59);
dipoi ho riconosciuto ch'egli avea ragione».

333. Vedi Breve informazione del modo di trattar le cause del Sant'Uffizio per li
molto reverendi vicarj della santa Inquisizione di Modena. Scelgo questo a caso,
essendo simili gli altri; e benchè tardissimo, non fa cambiamento dai più vecchi.
Le attribuzioni del Sant'Uffizio vi sono così divisate in un editto della curia di Modena
del 1776.

«Noi, con autorità apostolica a noi concessa, e sotto pena di scomunica, comandiamo
a ciascheduna persona in questa giurisdizione, di qualunque condizione o grado
esser si voglia, così ecclesiastica che mondana, che debba al Sant'Uffizio di questa
città, ovvero all'ordinario, rivelare e notificare nello spazio di giorni trenta giuridicamente
tutti e ognuno di quelli de' quali sappiano, o abbiano avuta, o avranno in
appresso notizia;

«Che, avendo professata la santa fede cattolica, sieno divenuti eretici, o come ne' sagri
canoni e costituzioni pontificie in materia di fede, sospetti di eresia;

«Che siano bestemmiatori, o dileggiatori, o percussori di sagre immagini, o sortilegi
ereticali;

«Che abbiano senza autorità della santa sede apostolica tenuti, letti, stampati, o tengano,
leggano, stampino o facciano stampare libri d'eretici, i quali trattino di religione
o di sortilegi;

«Che contro il voto solenne della profession religiosa, dopo aver preso l'ordine sagro,
abbiano contratto o contraggano matrimonio;

«Che contro i decreti e costituzioni apostoliche abbiano abusato o abusino della sagramental
confessione o confessionario, sollecitando ad turpia i penitenti;

«Che abbiano impedito o impediscano l'uffizio dell'Inquisizione, ovvero offendano
alcun denunziatore, testimonio o ministro, per opere spettanti al medesimo;

«Che senza legittimo permesso, e con suspizione d'incredulità facciano uso de' cibi
vietati in certi tempi dalla Chiesa;

«Che abbiano tenuto o tengano occulte radunanze, in pregiudizio e dispregio della
religione;

«Che non essendo sacerdoti, si siano usurpati o si usurpino di celebrare la santa
messa, e abbiano presunto di amministrare il sagramento della penitenza, quantunque
nè abbiano proferito le parole della consacrazione, nè siano venuti all'atto dell'assoluzione;

«Avvertendo che a questi nostri precetti non soddisfaranno, nè s'intendono di soddisfare
quelli che, con bollettini o lettere, delle quali, massime se non firmate, niun
conto si tiene nel sant'Uffizio, pretendessero rivelare i delinquenti;

«E che dalla detta scomunica nella quale i disubbidienti incorreranno, non possa
alcuno essere assoluto se non dal Sant'Uffizio; nè sarà assoluto che dopo aver giuridicamente
rivelati i detti eretici e sospetti d'eresia;

«Ricordiamo a tutti i reverendi confessori di dover significare ai penitenti l'obbligo
di denunziare legalmente al Sant'Uffizio, come sopra, e che non volendo ubbidire saranno
incapaci dell'assoluzione;

«Comandiamo per ultimo, in virtù di santa ubbidienza, a tutti i superiori ecclesiastici
così secolari che regolari, e ai confessori di monache, che debbano notificare, e
tener affisso nelle loro chiese, sagristie e monasteri in luogo pubblico il presente editto.
E a tutti quelli poi che hanno cure parrocchiali, che lo debbano pubblicare ogni anno
nell'avvento e nella quaresima in giorno festivo e di concorso; mandandone l'autentico
documento alli rispettivi vicarj del sant'Uffizio;

«Quanto agli Ebrei, si dichiara che cadranno sotto l'Inquisizione del Sant'Uffizio in
que' casi compresi nella bolla di Gregorio XIII Antiqua Judeorum ecc., e sempre che
dicano o facciano cose direttamente offensive della cattolica religione».

334. Tiraboschi, St. lett., vol. XII, pag. 1712.

335. Vita di Sisto V, parte I, l. III.

336. Dispacci 2 e 9 marzo, 27 aprile e 29 giugno 1566, ap. Mutinelli, St. arcana.

337. L'illustre storico De Thou dice che, durante il pontificato di Sisto V, il Mureto
gli disse: Je suis ébahi que je me leve qu'on ne me vient dire, Un tel ne se trouve
plus: et si l'on n'en oseroit parler. L'asserzione, benchè così diretta, è falsa, perocchè
il Mureto morì poco dopo l'elezione di Sisto V, nel 1585, e in quell'anno il De Thou
dimorava certamente in Francia.

338. Il racconto della vita e morte di Fannio, trovossi in un libro della biblioteca di
Zurigo, scritto da Giulio di Milano, il quale non va confuso con Giulio Terenziano amico
del Vergerio.

Si ha pure De Fannii Faventini et Dominici bassanensis morte, qui nuper ob
Christum in Italia rom. pontificis jussu impie occisi sunt, brevis historia Francisco
Nigro bassanensi authore, 1550. «Da qui, pio lettore, voi potete comprendere cosa sia
ad aspettarsi dal Concilio di vescovi romani sotto la direzione del papa».

339. Si trova negli Acts and monuments, pubblicati da Fox nel 1838.

340. Poggiali (Memorie di Piacenza, vol. II, p. 277 e 344), li riferisce dietro un'antica
cronaca, ma dando solo le iniziali, perchè temeva far torto a' loro discendenti. Noi
ponemmo gli interi nomi. Il Corvi parla di altri piacentini, processati per Luterani e che
abjurarono o furono puniti.

341. Vedi Martini, St. eccles. di Sardegna.

342. Sta nella Cosmografia di Sebastiano Munster (Basilea 1558). Di costui parlano
il Martini suddetto e il Llorente.

343. Nella Breve informatione del modo di trattare le cause del sant'Offizio a Modena
(Modena 1619) trovo questo catalogo di libri proibiti, speciale del paese, oltre
quelli generali:

Che non si lascino vendere alcuna delle istorie seguenti, per contenere esse respettivamente
cose false, superstiziose, apocrife e lascive; cioè: Orazione di san Daniele — Oratione
di sant'Helena, in ottava rima. — La Vergine Maria con gli Angeli santi. — Oratione
e scongiuri di santa Maria: «Con il priego suo, che la dirà, ecc.; O somma
sacra ecc.». — Il contrasto di Cicarello. — Egloga pastorale di Grotolo e Lilia. — Oratione
di san Brandano. — Vita di san Giovan Battista, in rima. — Oratione di
santa Margarita, in ottava rima per le donne di parto: «O dolce Madre, di Gesù vita». — Beneditione
della Madonna, in ottava rima: «A te con le man giunte, ecc.». — Historia,
o martirio de' santi Pietro e Paolo, in rima: «Al nome sia di Dio glorificato,
ecc.». — Confessione della Maddalena: «Altissima benigna, e benedetta». — Pianto
della Madonna, in ottava rima: «Chi vuol piangere con la Vergine, ecc.». — Contrasto
del vangelo col demonio: «Madre di Christo Vergine Maria, ecc.». — Historia
di santa Caterina vergine e martire. — Legenda devota del Romito de' Pulcini. — Confitemini
della beata Vergine. — Oratione contro la peste. — Epistola della
Domenica, in ottava rima: «Vìva divinità dove procede, ecc.». — Opera nova delli
dodici Venerdì: «A laude dell'eterno Redentore». — Opera nuova del Giudicio generale,
in rima: «A te ricorro, eterno Creatore». — Oratione trovata nella cappella
dove fu flagellato nostro Signore in Gerusalemme: «Madonna santa Maria, ecc.». — Christo
santo glorioso, laude devotissima: «Christo santo glorioso, che patesti». — Oratione
ascritta a san Cipriano contro i maligni spiriti: «Io son Cipriano servo
di Dio, ecc.». — Historia di san Giorgio, in ottava rima in quarto: «In nome sia, ecc.». — Oratione
di san Giacomo Maggiore, in versi in ottavo: «Immenso Creatore, e con
tua morte, ecc.». — Oratione di Santa Maria perpetua, in prosa, con la rubrica:
«Quest'è una devotissima oratione, ecc.». — Oratione della nostra Donna devotissima,
in versi e in rima: «Ave Madre di Dio, ecc.». — Oratione di san Stefano:
«Superno Padre eterno Redentore, ecc.».

Un catalogo di operette et historiette prohibite più esteso è aggiunto al Sacro arsenale
della santa Inquisizione, Bologna 1665, e la più parte sono preghiere e storie
devote, massime in versi: vale a dire che espurgavasi piuttosto dalle superstizioni, a
tal uopo proibendo in generale «tutti li libri che trattano d'insogni o loro ispositioni»,
o d'astrologia giudiziaria, o d'indovinare. Anche nelle Regole del sant'Uffizio, ristampate
a Milano il 1689, è una lista di libri proibiti, che sono quasi tutte orazioni o pie
leggende.

344. Un'orfana di Basilea si era fatta protestante, poi se ne ravvide, e più non comparve
alle adunanze. La Comunità di Basilea dapprima le scrisse ammonizioni ed
esortazioni, poi nel giugno 1866 emanò quest'atto: «Dacchè non vi siete arresa agli
inviti fraterni fattivi di comparire davanti la Comunità, e ciò è un atto di disobbedienza
e di rivolta, uno sprezzo del Signore e del suo corpo, in nome del Signore voi siete
esclusa dalla comunità di Dio: cessando ogni relazione civile, in tutta la comunità.
Coi siffatti non si può neppur sedere alla stessa tavola».

345. Striges, ut ait Verrius, Græci στριγας appellant, a quo maleficis mulieribus
nomen inditum est; quas volaticas etiam vocant. Festo. — E Plinio: Fabulosum arbitror
de strigibus, ubera eas infantium labris immulgere; e altrove: Post sepulturam
visorum quoque exempla sunt. — Apulejo, Metam. 5: Scelestarum strigarum nequitia. — Petronio,
Fragm. 63: Cum puerum mater misella plangeret, subito strigæ cæperunt...
Strigæ puerum involaverunt, et supposuerunt stramenticium. — Lucano
nel lib. VI descrive i patti col diavolo e le stregherie, come potrebbe fare un cinquecentista:


Quis labor hic superis cantus herbasque sequendi,


Spernendique timor? Cujus commercia pacti


Obstrictos habuere Deos?


An habent hæc carmina certum


Imperiosa Deum, qui mundum cogere quidquid


Cogitur ipse potest?





e Sereno Samonico (cap. 59):


Præterea si forte premit strix atra puellos,


Virosa immulgens exertis ubera labris,


Allia præcepit Titini sententia necti.





Festo conservò due versi come preservativi, ma scorrettissimi; Dachery gli
emenda così:


Στρίγγ ’ἀποπἓμπειν νυκτινόμαν, στρίγγα τ’ἀλαὸν,


’Ωρνιν ἀνώνυμον, ὠκυπορόυς, ἐπὶ νῆας ἐλαὐνειν.





La strige rimuovi notte-mangiante: la sucida strige, uccello ferale, fuga nelle
veloci navi.

I passi di antichi, attestanti le magiche arti, sono prodotti da Delrio, Disquisitiones
magicæ, lib. II. qu. 9, e passim.

346. Consilia in causis gravissimis, p. 414, citato da Alfredo Maury, Revue Archéologique,
1846, pag. 161.

347. Trithemius in Chron.; Spanheim ad 1501.

348. Questo frà Girolamo Armenini, che dovette vivere sin verso il 1520, lasciò un
Volumen adversus Tiberium Russilianum Sextum calabrum de artis astrologicæ
falsitate. Questo calabrese sosteneva pure che il diluvio universale accadde per natural
congiunzione di astri, e l'Armenini lo combattè; come combattè altri che sostenevano
Cristo essere stato concetto non nell'utero di Maria, ma presso al cuore da tre goccie
di sangue. Vedi Scriptores ordinis Prædicatorum.

Il cardinale Cajetano ha un trattato, Utrum liceat maleficium solvere opera malefici
parati utendo. Milano, marzo 1500.

Nella XXIX lettera al signor Dell'Isola, frà Paolo Sarpi scrive: «Non posso penetrare
in modo alcuno il senso di quelli che dicono, Dio ha predetto e voluto questo,
e tuttavia si affaticano acciò non sii. Ma dell'astrologia giudiziaria bisognerebbe parlarne
con qualche Romano, essendo quella più in voga nella loro corte che in questa.
Con tutto che pur concorra ogni abuso, questo mai ha potuto aver luogo: la vera
causa è perchè qui le persone non aggrandiscono se non per gradi ordinarj, e nessun
può sperare oltre lo stato suo, nè fuori dell'età conveniente. In Roma, dove oggi si
vede nel supremo grado chi jeri era ancora nell'infimo, la divinatoria è di gran
credito».

349. Gio. Cambi, Storia fiorentina al 1517.

350. Il trattato del Savonarola contro l'astrologia fu tradotto elegantemente in latino
da frà Tommaso Buoninsegni di Siena (-1609), teologo lodatissimo, del quale mi piace
ricordare alcuni trattati, che tanto farebbero ai casi odierni:

Dei cambj, dove con molta brevità e chiarezza si dichiarano i modi oggi usitati
nei cambj, e la giustizia che in quelli si contiene. Firenze 1573.

Trattato delli sconti e del tagliar le dette. Firenze 1585.

Trattato de' traffichi giusti ed ordinarj, cioè della vendita a credenza, la diminuzione
del prezzo per l'anticipato pagamento, i cambj, i censi, i giuochi e i monti.
Venezia 1588.

351. Compendio dell'arte esorcistica, e possibilità delle mirabili e stupende operationi
delli demonj e dei maleficj, con li rimedj opportuni alle infermità maleficiati...
opera non meno giovevole agli esorcisti che dilettevole ai lettori, ed a comune utilità
posta in luce. Venezia 1605.

352. Pag. 218, 214, 302 del Palagio degli incanti e delle gran meraviglie degli spiriti
e di tutta la natura, diviso in libri quarantacinque e in tre prospettive, spirituale,
celeste ed elementare, di Strozzi Cicogna. Vicenza 1605.

353. Il penitenziale del vescovo Burcardo, anteriore al Mille, assegna le penitenze per
chi crede che altri possa per incantagione eccitar procelle, odio o amore, affascinare o
venir alle tregende. Il Muratori, Ant. Medii Ævi VI, Dissertaz. LXVIII, pubblicò un penitenziale
del monastero di Bobbio, ove si legge: Qui cum vidua aut virgine peccavit, qui
falsa testimonia super alios apponunt, et ad sorcerias recurrunt, aut divinationes
credunt... isti pœniteant V annis, vel III ex his in pane et aqua.

354. Communis catholicorum sententia docet re ipsa hanc commixtionem dæmonum
mulierumque accidere. Theol. Christ., tom. III. Il milanese frà Francesco Maria Guacci,
nel Compendium maleficarum, stampato a Milano nel 1608 e nel 1626, ove le dottrine
sono illustrate con molte figure, al cap. 12 del lib. I, scrive: Solent malefici et lamiæ
cum dæmonibus, illi quidem succubis, «hæc» vero incubis, actum venereum exercere;
communis est hæc sententia patrum, theologorum, philosophorum, doctorum, et omnium
fere sæculorum atque nationum experientia comprobata.

355. Sunt qui credunt mulieres quasdam maleficas, sive potius veneficas, medicamentis
delibutas, noctu in varias animalium formas verti et vagari, seu potius volare
per longinquas regiones, ac nuntiare quæ ibi aguntur, choreas per paludes ducere, et
dæmonibus congredi, ingredi et egredi per clausa ostia et foramina, pueros necare, et
nescio quæ alia deliramenta. De situ Japigiæ, pag. 126.

356. Forma seguito alla Lucerna Inquisitorum hæreticæ pravitatis reverendi patris
fratris Bernardi comensis ordinis Prædicatorum ac inquisitoris egregii, in qua summatim
continetur quidquid desideratur ad hujusce inquisitionis sanctum munus exequendum.
Milano 1566. Fu stampato per opera del reverendo padre inquisitore di
Milano ad laudem Dei, ristampato delle volte assai, e commentato da Francesco
Pegna.

357. Citano questo fatto anche il Bodino nella prefazione alla Dæmonomania, e frà
Silvestro di Priero, il primo contraddittore di Lutero, nelle Mirabili operazioni delle
streghe e degli demonj. Egli ha pure De strigomagarum dæmonumque libri tres, una
cum praxi exactissima et ratione formandi processus contra ipsas, opus finitum 24,
novembre 1520. De strigibus, 1523; e Quattroapologie, 1525.

358. Così frà Girolamo Menghi nel citato Compendio dell'arte esorcistica, pag. 480.
Però egli stesso, pag. 416, dice che le streghe non aveano potenza sugli inquisitori in
uffizio, e «più volte essendo interrogate queste maghe et malefiche per che causa non
offendevano gli giudici et inquisitori, rispondevano, questo più volte aver tentato et
non l'aver potuto fare».

359. Xiletti, Consilia criminalia. Venezia 1563, tom. I, cons. 6.

360. Millenarium sæpe excedit multitudo talium, qui unius anni decursu in sola
comensi diœcesi ab inquisitore, qui pro tempore est, ejusque vicariis, qui orto vel
decem semper sunt, inquiruntur et examinantur, et annis pene singulis plusquam
centum incinerantur. Spina, De strigibus, cap. 13.

361. Sacro arsenale, ovvero Pratica dell'ufficio della santa Inquisizione, di nuovo
corretto ed ampliato. Bologna 1665. Lo stesso trovo nella Breve informatione del modo
di trattare le cause del Sant'Officio per li molto reverendi vicarj della santa Inquisizione
di Modana, 1650.

362. Gli stacci, i crivelli. Ciò ricorda affatto i nostri tavolini giranti.

363. Nella Magliabecchiana provenne dalla biblioteca Palatina (mss. CCCCVIII) una
Pratica del procedere nelle cause del Sant'Uffizio di Tommaso Fransone, consultore
in quel di Genova, manuscritto del secolo XVI (Palermo, n. 583). Fra il resto
vi si legge: «Sotto il nome di sortileghi si comprendono anche le streghe e i stregoni,
che maleficiano le persone con varj modi, o d'amore, o di morte, e singolarmente
li fanciulli di latte (pag. 40).... «Pochi o niun processo si ritrovano
bene formati in questa materia; sì perchè sono per il più fondati sopra indizj remoti,
come di qualche minaccia, ti farò pentire, me la pagherai, o sopra indizj indifferenti,
cioè, cose mangiate, dopo le quali la persona s'inferma. — E perciò si
ricerca in giudizio la fede del medico, che quella infermità non sia naturale, o almeno
ne dubiti; e anco la fede di un esperto e prudente esorcista: perchè molti ve ne
sono, che ogni infermità giudicano maleficj, o per poca pratica, o per farvi sopra mercanzia;
e talvolta se le persone non sono maleficate, essi, col nutrirle quell'umore
malinconico, o con altre loro arti illecite le maleficano (pag. 43).

I sortilegj e le stregonerie più notevoli, praticate allora in Genova erano:
De' sortilegj in generale, «Quelli, che per mezzo di caratteri, parole incognite di
niuna significazione in qualsivoglia linguaggio, abuso di sagramenti, di cose sagramentali
e benedette, di parole di sagra scrittura, suffumigazioni, oblazione di proprio
sangue, o di quello d'animale, e atti di religione verso il demonio, invocazione del
medesimo, procurano l'opera d'esso, o per l'amore, o per morte delle persone, o per
trovar tesori, o per conservamento di moneta, acciò spese ritornino in borsa, o per
dignità, o per scienze, o per altre cose». — Questi sortileghi ordinariamente hanno
scritture de' caratteri et esperimenti magici, carte vergini, clavicole, Al-Madel, Centum
regum, Arte notoria Paolina, Cornelio Agrippa, Pietro Abano, l'Opus Mathematicum,
instrumenti magici, come spada caratterizzata».

Seguono i malefici amorosi e micidiali. «Maleficano d'amore talvolta con li medesimi
mezzi, che adoperano li sortileghi, cerioli, caratteri, e gittar il sale nel fuoco,
gettar le fave benedette, abusando delle parole della consegrazione, scrivendole sopra
bollettini, facendo polvere di certe erbe, e, benedette che siano, toccando con esse la
persona amata, servendosi di calamita battezzata, di ostie».

Per lo più maleficano sopra cose comestibili, scrivendo parole ignote, e caratteri
sopra frutti, mischiando polvere fra cibi, formando statue di cera, trafiggendole con
aghi, e facendole a poco a poco dileguare al fuoco, dicendole sopra alcune parole,
tendenti ad accendere l'amore di quella persona; formando certi invogli di erbe,
di capelli, tagliatura d'unghie, o altra cosa tolta alla persona maleficiata, sopra le
quali vi susurrano parole incognite, e invocazioni di demonj, e le seppelliscono poi in
qualche luogo di abitazione di detta persona, e singolarmente sotto il limitar della
porta, per dove ha da passare. Di qui nasce, che, non avendo le dette cose fra se
stesse virtù di fare tale effetto, il demonio vi concorre, per il fatto esplicito, o implicito
con l'opera sua» (pag. 39).

A pag. 34 dice «che il demonio non resti effettivamente obbligato a patti, ma
finga di esserlo». E «Ho di fede, che il diavolo non possa sforzare l'umana volontà,
può bene perturbare la fantasia» (pag. 38), eppure, se non sopra la volontà, ha potere
sopra la vita, e «le persone molte volte si consumano senz'alcun rimedio, non
arrivando il medico a trovar la cagione; e nell'istesso modo maleficano a morte per
odio» (pag. 42).

Taluni son denunziati perchè mangiano carne in giorni proibiti, «ma il Sant'Offizio
va posato assai in procedere, perchè molte volte si trova o ch'erano infermi o
convalescenti, o ne aveano licenza; o non avendola, la qualità della indisposizione e
la necessità li scusa».

364. Francesco Vittoria, Prælectiones theologicæ, lib. II.

365. B. Spina, De strigibus et lamiis 1523 con tre apologie. Lo Spina, di Pisa, scrisse
di molte controversie d'allora, e prima contro il Pomponazio sulla mortalità dell'anima,
poi contro i nuovi eretici circa la podestà del papa, la necessità del confessarsi avanti
la comunione, la forma della consacrazione; e così intorno all'Immacolata Concezione,
principalmente confutando il cardinale Cajetano e il Catarino.

366. De sortilegiis.

367. Strix, sive de ludificatione dæmonum, 1523; e la versione italiana stampata a
Venezia il 1556 col titolo, Il libro della strega, ovvero delle illusioni del demonio.

368. De sortilegiis, lib. II, q. 7.

369. De strigibus, cap. 17 e seg.

370. Fortalitium fidei.

371. De hæresi.

372. De lamiis, et excellentia utriusque juris.

373. Parergon juris, VII, c. 23; VIII, cap. 21. Contro di lui principalmente sono dirette
le confutazioni di Martin Delrio, Disquisitionum magicarum, lib. III, q. 16.

374. Dæmonum investigatio peripatetica, in qua explicatur locus Hipocratis, si
quid divinum in morbis habeatur. Firenze 1580.

375. Cum in brixiensi et bergomensi civitatibus et diœcesibus quoddam hominum
genus perniciosissimum ac damnatissimum labe hæretica, per quam suscepto renuntiabatur
baptismatis sacramento Dominum abnegabant, et Satana, cujus Consilio seducebantur,
corpora et animas conferebant, et ad illi rem gratam faciendam in necandis
infantibus passim studebant, et alia maleficia et sortilegia exercere non
verebantur... Bolla del 15 febbrajo 1521.

376. Repertæ fuerunt quamplures utriusque sexus personæ..... diabolum in suum
dominum et patronum assumentes, eique obedientiam et reverentiam exhibentes, et
suis incantationibus, carminibus, sortilegiis aliisque nefandis superstitionibus jumenta
et fructus terræ multipliciter lædentes, aliaque quamplurima nefanda, excessus et
crimina, eodem diabolo instigante, committentes et perpetrantes etc.

377. Hist. Univers., lib. XI.

378. Eusebii Præparatio evangelica, lib. II, VI.

379. Magos et maleficos, qui se ligaturis, nodis, characteribus, verbis occultis mentes
hominum perturbare, morbos inducere, ventis, tempestati, aeri ac mari incantationibus
imperare posse sibi persuadent aut aliis pollicentur, ceterosque omnes, qui quavis
artis magicæ et veneficii genere pactiones et fœdera expresse vel tacite cum dæmonibus
facient episcopi, acriter puniant, et e societate fidelium exterminent. p. 3, pag. 5.

380. Act. p. 3.

381. Nell'epistolario stampato a Milano il 1857, a pag. 419, san Carlo scrive a Giovanni
Fontana: «M'è dispiaciuto d'intendere quello che passa nelle Tre Valli per conto
di quel negromante, il quale, facendo professione di scoprire le streghe e stregoni di
quel paese fuor delle vie giuridiche, mi par non meno degno di castigo lui medesimo
che li stregoni stessi, camminando per via di necromanzia o altra proibita a' Cristiani.
Però ne scrivo ai signori, e do ordine al visitator Bedra che vadi in dentro a posta per
riportar provisione perchè costui sia rivocato et anche castigato». Segue l'ordine al
visitatore.

Anche nella vita del cardinale Federico Borromeo nel 1608, si legge: — Ancora
alcuni perseverano con i segni superstiziosi in guarir malìe, nè si può aver testimonj
per formar processo. Si admettono chirurghi, medici et maestri di scuola senza far la
professione della fede; et volendo noi che la faccino, il fòro secolare dice di voler loro
far giurare di non far cosa illecita, nè usar cose diaboliche, et con questo si admettono
persone vagabonde». Tutto ciò si riferisce alle tre valli di diocesi milanese, appartenenti
agli Svizzeri.

Sotto il 19 luglio 1675 il Torriano, vescovo di Como, scriveva a un parroco del
territorio bormiese aver trovato colà quamplures tam viros quam fœminas variis sortilegiis
infestos, fascinationibus incumbere et vere strigas esse, arte in tenera ætate
prehensa. Perciò ne' quattro anni seguenti furono giustiziate trentacinque persone, e
molte sbandite.

382. Ripamonti, Historia mediolanensis, dec. IV, lib. V, p. 300; — Oltrocchi, Notæ
ad vitam sancti Caroli, pag. 684-94.

Nell'archivio della curia di Milano esistono diversi processi contro maliardi ed
eretici, e principalmente son notevoli la «Relazione di quanto fece san Carlo nella
visita dei Grigioni (Instructiones pro iis qui in missionibus contra hæreticos versantur)»;
i «Dubbj dati dal prevosto di Biasca», un de' quali è: «Sono processati i sospetti
d'arte diabolica, et il notar dice d'aver mandato i processi a Milano, nè altra
provision s'è visto: perciò vanno peggiorando con scandalo d'altri»; e un altro:
«Sono alcuni mercanti, i quali non osservano il decreto di non andare ne' paesi d'eretici
senza licenza, e sono difesi dalli signori temporali (svizzeri) perchè così fanno
loro, però con precetto di non andar alla predica d'heretici, nè trattar con loro della
religione». D'altri casi ho io parlato nella Storia della città e diocesi di Como, lib. VII.

383. Il processo esiste ms. nell'Ambrosiana di Milano, segnato R. 109, in-fol.

Del resto, giocolieri spertissimi non mancavano, e Ortensio Landi (Comm. delle
cose notabili e mostruose in Italia) dice: «In Venezia trovai un Siciliano il quale scriveva
in uno specchio d'acciajo, e quel che nello specchio scriveva, ve lo faceva per riflesso
leggere nella luna... faceva apparir una mensa carica di ottime vivande, e poi
come fumo faceva ogni cosa sparire. Poneva un pezzo di carta non nota ove erano
scritte alcune parole, od una serratura, e incontanente se gli apriva ogni ben serrata
porta. Cavava ogni grosso chiodo coi denti. Convertiva in oro il rame, il ferro, il piombo,
e ogni metallo col spargervi sopra una certa polvere non più veduta. E alla presenza
mia e di tre altri fece parlar una testa di morto».

384. Crepet, De odio Satanæ, lib. I, diss. 3.

385. Stuttgard 1843.

386. Picot, Histoire de Genève.

387. Paoletti, Istituz. criminali.

388. Manuscritto nella Magliabecchiana, Cl. XXIV, 65.

389. Il famoso Peiresc al 28 giugno 1615 da Aix scriveva a Paolo Gualdo a Padova:
«Il medico che mi cura, desidera con passione d'avere un libro Baptistæ Codrunqui
medici imolensis de morbis ex maleficio, per causa di certe monache di questa città in
assai numero, che si trovano inferme di malattie incognite e soprannaturali».

390. Ep., lib. III.

391. 2 gennajo 1610.

392. Donzelli, pag. 174.

393. Cosimo Baroncelli, diplomatico toscano, nemicissimo del Concini, racconta a' suoi
figli le proprie missioni e la fine del maresciallo.

«Il cadavere di Concini fu gettato nelle fosse del palazzo dove si orina, e poi di quivi
per ordine del re fu levato e condotto da quattro galuppi sur una scala alla sepoltura
in un cimitero. Il popolo di Parigi, sentita la morte del Concini, si sollevò, e corse a
furia dov'era stato sepolto, e cacciatolo della sepoltura, lo strascinarono per tutta la
città, e poi l'impiccarono sul Ponte Nuovo, e gli tagliarono il membro, dicendo parole
ch'è molto meglio tacerle che raccontarle. Tornarono poi a distaccarlo, e ristrascinarlo,
e alfine l'appiccarono per un piede, ed il popolo tutto corse a tagliargli chi un orecchio,
chi il naso, chi un dito, chi a cavargli gli occhi, di modo che non vi rimase nè carne
nè osso che non fosse portato via, tenendosi felice chi ne poteva avere un pezzo....
Or vedete e sentite se io rendo le mie vendette a mio modo».

Manuscritto nella Magliabecchiana, Cl. XXIV, 65.

394. Giacomina d'Entremont, casa potentissima in Savoja, vedovata, volle sposare
l'ammiraglio di Coligny, e allorchè questo cadde trucidato a Parigi la notte del san Bartolomeo,
essa ricoverò al castello di Chàtillon in Savoja, pregando il duca Emanuele
Filiberto a custodir lei e i suoi figli (1572). Egli a stento consentì, ma la fe chiuder nel
castello di Nizza perchè si professasse cattolica. Ma si scoperse che carteggiava coi
protestanti di Germania, e meditava fuggire; pure giurando non fuggire, non abjurar
il cattolicismo, e non cercar marito, senza il consenso del duca, a sua figlia, erede di
pinguissimi feudi, fu tenuta libera non solo, ma forse in amore di Emanuele Filiberto.
Lui morto, venuto il tempo di sposar sua figlia con don Amedeo, figlio naturale del
duca, nacquero dissapori e sospetti che Giacomina tenesse legami cogli Ugonotti, e che
stregasse il duca, e fu tenuta in carcere. La colpa era di competenza de' tribunali secolari,
ma la santa sede la incolpò pure d'eresia, e pretese fosse data al vescovo di Torino
e al nunzio. E lungamente essa ne sofferse, finchè morì in carcere nel dicembre
1599.

L'accusa di stregheria erale data da un'ossessa. Il cardinale d'Ossat nelle lettere
del 1597 molto ne parla, e adopera a salvarla, mostrando non doversi aver fede al diavolo,
padre della menzogna, e ch'esso non vorrebbe denunziare i proprj devoti: al
tempo stesso crede accorgersi che il duca di Savoja non aspira che ad impadronirsi
de' beni di lei per servir de partage à un de tant de petits louveteaux qui se nourrissent
au pié de ces monts, alludendo ai molti figli naturali del duca.

395. Del congresso notturno delle lamie, libri III. Rovereto 1749.

396. Lettere del Presidente Gian Rinaldo Carli al signor G. Tartarotti intorno all'origine
e falsità della dottrina dei maghi e delle streghe; — Maffei, Arte magica dileguata.
Verona 1750. — A queste uscì una risposta in Venezia l'anno stesso, Osservazione sopra
l'opuscolo Arte magica dileguata, di un prete dell'Oratorio (padre Luziato), per dimostrare
che, avanti e dopo Cristo, sempre vi furono maghi e streghe; e raccolgonsi passi
de' santi Padri che sembrano credere alle stregherie. A una dissertazione epistolare di
Bartolomeo Melchiorri (Venezia 1750) sopra gli omicidj che diconsi commessi con
sortilegj, conviene col Tartarotti nel negare le streghe e ammettere i maghi, e insegna
ai giudici il modo di determinare con sicurezza i rei, per non dar sentenze ingiuste.
L'arciprete Antonio Florio veronese confutò il Luziato (Trento 1750), dove pure Francesco
Staidelio conventuale fe la Ars magica adserta; e l'anno dopo a Verona si stampava
anonima la replica alla risposta intitolata Arte magica distrutta, di un dottore
sacerdote veronese; un altro anonimo fe contro il Tartarotti le Animadversioni critiche
(Venezia 1751) in 76 riflessioni sostenendo la magia. La opinione contraria fu sostenuta
l'anno stesso a Roma nella Dissertazione di Costantino Grimaldi, «in cui s'investiga
quali siano le operazioni che dipendono dalla magia diabolica, e quali quelle che derivano
dalla magia artificiale e naturale, e qual cautela si ha da usare nella malagevolezza
di discernerle». Poi a Venezia comparve L'arte magica dimostrata da Bartolomeo
Preati vicentino, «dove sostiene che il traslocamento delle streghe è vero e reale»:
e «Apologia del congresso notturno delle lamie, ossia risposta di G. Tartarotti all'arte
magica dileguata del M. S. Maffei ed all'opposizione dell'assessore B. Melchiorri». Poi
ancora nel 1792 si stampò a Venezia stessa Philippi Mariæ Renazzi de sortilegio et
magia liber singularis, dove informa dei dispareri, delle leggi in proposito, delle
procedure.

397. Storia letteraria d'Italia, 1750.

398. Allan Kardec, Le spiritisme à sa plus simple expression. Le livre des
Esprits etc. E vedasi anche la Revue Spirite.

399. Non inveniatur in te... qui querat a mortuis veritatem. Deuter. XVIII.

400. Il cav. Des Mousseau pubblicò, tra varj libri sulla magia e lo spiritismo, Mœurs
et pratiques des Demons (Parigi 1866), e varj vescovi gliene fecero congratulazioni,
asserendo non potersi che ai demonj attribuire i fatti del moderno spiritismo.

Vedi anche Rizouard, Des rapports de l'homme avec le démon.

401. Traité du Saint-Esprit, par M. Gaume. Paris 1864, 2 vol.

402. Vedi sopra a pag. 340.

403. Il Serristori, ambasciador di Toscana, andò, non sapeva se a congratularsi seco o
condolersi del peso toccatogli, e Pio rispose, esservi più ragione di compatirlo; avrebbe
ricusato se non avesse temuto che il papato venisse al cardinal Morone «o qualche
altro soggetto, con molto danno di questa santa sede» (Legaz. del Serristori, pag. 422).
Il Serristori replicò che l'egual timore era entrato nel granduca, onde avea ordinato
che dal papato si eccettuassero Ferrara, Farnese, Morone: questo pel medesimo rispetto
che avea avuto sua santità, quelli perchè molto lontani dal servizio della santa sede.

404. Dispaccio 16 febbrajo 1566.

405. Lettera 18 maggio 1566.

406. Carteggio dell'ambasciatore veneto, 29 luglio 1581.

407. È tratta dall'Officio della Madonna dei Domenicani come quest'altra,


Per impetrare la conversione degli eretici.


«O vera pace, e fedel Pastore dell'ovile della Chiesa tua, esaudisci le nostre preghiere,
ed abbi pietà delle afflizioni e dei devastamenti del popolo cristiano. Con tutto
il cuore noi supplichiamo la tua misericordia, perchè ti compiaccia di vigilare paternamente
tutti coloro che abbandonarono la ortodossa e cattolica fede, ed allucinati intorno
a' suoi articoli, e sedotti da falsa persuasione vivono ereticamente: deh! coi raggi
della tua luce illumina i loro cuori, e riducili al conoscimento dell'errore che professano,
affine che per tal modo rinsaviti, e abbandonando le dispute, e le corruzioni della
tua parola, ritengano costantemente l'unica e vera fede sotto i legittimi nostri pastori
con a capo te, supremo Pastor di tutti, dal quale ogni emission di luce e di grazia si
riflette in tutte le membra, che ti sono congiunte col vincolo della sacra pace. Così sia».

408. J. Pogiani Sunnensis epistolæ et orationes, olim collectæ ab A. M. Gratiano,
nunc ab H. Lagomarsinio adnotationibus illustratæ ac primum editæ. Roma 1757,
4 vol. in-4º. Vedansi le lettere del 21 settembre e del novembre 1566.

409. Allude a quel di san Paolo ad Rom., c. I, 8. Gratias ago Deo meo pro omnibus
vestris, quia fides vestra annuntiatur in universo mundo.

410. Lo descrive retoricamente il Bartoli nella vita di san Francesco Borgia: e come in
quell'universale abbandono i Gesuiti si offrissero al soccorso, e vi si sacrificassero principalmente
gli alunni del Collegio Germanico nel servir gl'infermi, e quelli del Seminario
Romano nella cura dei morti.

411. Conosciamo una Vita del gloriosissimo papa Pio V, per Girolamo Catena. Roma
1587. Sul frontispizio è il ritratto del santo, con in giro l'iscrizione Absit mihi gloriari
nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi: e fra varj emblemi il papa che abbraccia due
figure, che pajono Francia e Venezia, colla scritta Fœdus ictum in Turcos et vict.: a
riscontro Hæreticorum clades; a' piedi la battaglia di Lepanto. Moltissime vite ne enumera
il padre Quetyf, Script. Ord. Prædicatorum, che lo fa anche autore della Praxis
procedendi in causis fidei. È strano che gli sia da taluni attribuito un opuscolo Delle
belle creanze delle donne: il quale è provato esser di Alessandro Piccolomini senese.
Vedi La Visiera alzata, ecatoste N. 6.

412. Per esempio in Santa Croce erano le cappelle degli Obizi, Busini, Arrighi, Orlandi,
Uzzano, Castellani, Baroncelli, Peruzzi, Magalotti, Bellacci, Gubbio, Salviati, Valori, Covoni,
Baldi, Ricasoli, Sacchetti, Benvenuti, Sirigatti, Orlandi, Infangati, Lupi da Parma,
Donati, Ceffini, Asti, Riccialboni, Cavicciuli, Serristori, Panzano, Pierozzi, Machiavelli,
Tedaldi, Bastari, Spinelli, Pazzi, Cavalcanti, Boscoli, Baroncelli, Zati, Altoviti, Giugni, Bucelli;
tutte con bandiere e targhe, depostevi per voto o per ringraziamento. Il convento
de' Cappuccini dovea un pranzo a casa Alberti, cui faceano l'invito regolare e scritto.
La famiglia Ughi, discendente dal conte Ugo, aveva il diritto di ricevere una volta l'anno
dall'arcivescovo di Firenze un pranzo. Le era mandata una tavola imbandita, con cibi
prescritti, la più parte di majale: tutto a fiori e fiocchi, e portata da due servitori, fra
la baldoria di fanciulli, che poi la godevano. Degli Ughi stessi è il fondo ove si fabbricò
il teatro del Cocomero, e si riservarono diritto a un biglietto tutte le sere, finchè
la famiglia si estinse.

413. Storia delle Chiese di Firenze, vol. I, p. 202.

414. Fra tanti altri, in un manuscritto della Compagnia de' Pellegrini a Firenze trovo
questo:



Qui non habet caritatem


Nihil habet,


Et in tenebris et umbra


Mortis manet.


Nos alterutrum amemus,


Et in Deum


Sicut decet ambulemus


Lucis prolem.


Clamat Dominus, et dicit


Clara voce:


Ubi fuerint in unum


Congregati


Propter nomen meum simul


Tres vel duo


Et in medio eorum


Ego ero.....


Unanimiter excelsum


Imploremus


Ut det pacem nostris


In diebus


Jungat fidei speique


Opus bonum


Ut consortium cantemus


Supernorum.





415. Richa, Storia delle Chiese di Firenze, 8 volumi.

Brocchi, Vite de' Santi e Beati fiorentini.

Biscioni, Lettere de' Santi e Beati fiorentini.

Oltre il Razzi e le tante monografie. E vedi qui sopra a pag. 297.

416. Fra le carte tolte ai conventi, e deposte nella Magliabecchiana, trovammo pure la
storia de' conventi di Santa Maria Novella e di Santa Croce, ma neppur parola dell'Inquisizione.
Le carte di questa dovettero esser deposte nell'archivio della Curia, dove
giaciono in disordine.

417. Lo Statuto di Firenze era stato compilato la prima volta nel 1353 da Tommaso
da Gubbio, e divenne quasi comune a tutta la Toscana, eccetto il Senese: talchè la repubblica
ne commise una nuova redazione a Paolo di Castro nel 1415. Era talmente
accreditato, che, giusta il Gravina, veniva chiamato speculum et lucerna juris, virtus
juris, dux universorum, robur veritatis, auriga optimus, Apollo Pythius, Apollinis
oraculum, etc.

418. Di questa venuta di Cosimo a Roma fa cenno anche il De Thou, Historiæ XXVI, sez.
16, dicendo: Fluctuanti (Pio IV p.p.) et de alia quavis re potius quam de munere pastorali
sollicito, supervenit Cosmus... perhonorificeque exceptus, ac deinde ad colloquium
privatum admissus, rationibus suis pervicit ut Concilium indiceretur. Il Lagomarsino
inveisce contro questo passo (Comm. alle ep. del Poggiano. Tom. II, pag. 154).

419. N. CCIC del Carteggio di papi e cardinali nell'Archivio di Stato a Firenze.

420. Già riferimmo nel Discorso XXXI, nota 15, alcun che delle relazioni fiorentine sopra
il Concilio di Trento. Singolarmente notevoli sono le corrispondenze di Bernardo Daretti
nel 1546, di Pier Francesco del Riccio nei numeri 47 e 48 del Carteggio universale nell'Archivio
di Stato. Ambasciadore pel duca al Concilio era Giovanni Strozzi, poi Jacobo
Guida vescovo di Penna. Del primo (al nº 4011) leggiam questa lettera del 1555 15
marzo al granduca:

«Essendo occorse più volte quistioni fra servidori, come spesso accade dove sono
tante persone e di così diverse condizioni, e andatisi a poco a poco ampliando e facendosi
interesse di nazioni subito che duoi s'affrontavano, del che qui si dà la colpa maggiore
alli Spagnuoli, parendo che sieno vaghi di far quadriglie, venerdì alquanti di loro
vennero alle mani con certi Italiani, e chiamando ciascheduno la sua nazione, crebbe
la zuffa con molti feriti et alcuni morti, di sorte che il capitano della terra fece sonare
a martello, e levato in arme il popolo, quietò il tumulto, et ha ordinato certe guardie
per ovviare a simile scandalo».

Al 28 aprile 1563, Jacobo Guida scriveva al duca da Trento (nº 4015 del Carteggio
mediceo):

«Venne qui nuova, li 24 di questo, a monsignor d'Augusta, ambasciador dell'illustrissimo
duca di Savoja, d'una congiura che s'era scoperta di certi Ugonotti di ammazzare
quel duca e duchessa ancora, ed essersi scoperta in questo modo. Un portiere di
s. e., ingelosito che un suo segretario non si raggirasse intorno alla moglie, venne seco
alle mani, tanto che l'ammazzò, sebbene egli restò ferito assai malamente: e preso
dalla giustizia e condannato alla morte, pregò quegli ministri che dovessino sopratenere
tanto l'esecuzione contro di lui ch'egli potesse far intendere a s. e. alcune cose
che gli sarebbono di salute, rimettendosi alla bontà sua, intesa che n'avesse l'importanza,
del campargli poi o no la vita, avendo fatto quanto aveva per il suo onore. Rivelò
adunque come, per opera del principe di Condé, tre camerieri di s. e. avevano determinato
di torle, e alla duchessa ancora, la vita, e che un italiano, che si tratteneva in
quella Corte, era stato a nome del medesimo principe ricercato, che, preso da lui conveniente
stipendio, si trattenesse in quella Corte per potergli far un dì qualche rilevato
servigio, al che l'italiano non volle consentire altrimenti. Questi tre camerieri furono
presi subito per intender da loro tutto il disegno, e gli altri capi ed interessati. E di
pochi giorni innanzi era venuto nuova che monsignor illustrissimo di Lorena aveva in
Venezia avuto lettere che la regina di Scozia aveva portato pericolo della vita per modo
insolito: che in camera sua era entrato sotto il letto, poche ore innanzi che ella se n'avesse
a ire a dormire, uno armato tutto d'arma bianca per ammazzarla la notte. Ma
successe che, parendogli di sentire qualche poco di movimento, e facendo cercare tutte
le stanze sue contigue alla camera, nè trovando cosa alcuna, commesse ancora che si
vedesse sotto il letto. Dove scoperto costui, e fatto mettere in mano della giustizia,
pare che dapprincipio dicesse che, preso dall'amore di lei, si fosse messo a questo, ma
che poi in ultimo, stretto dai tormenti, confessasse che vi era stato indirizzato per ammazzarla,
ma da chi non si sa ancora.

«Posso dire di più che di Francia è stato scritto a monsignore cardinale di Lorena
come, sendosi inteso ch'egli pigliava una villa qui vicina a cinque miglia per trattenervisi
alle volte in questa state, vi era chi disegnava contro la vita sua, e che per
niente non la usasse altramente».

421. Bolla di Pio V, 1569.

422. Literæ SS. D. N. Pii V super creationem Cosimi Medicis in magnum ducem
provinciæ Etruriæ ei subjectæ. Firenze 1570.

423. Archivio di Stato, Carteggio universale, N. 44.

424. Carteggio universale, N. 30.

425. Carteggio di Cosimo, filza XXIX.

426. Carteggio universale, N. 161 al 1561.

427. Legazione di Roma, N. XI.

428. Ill. Domine frater noster honorande,

Scimus excellentiam tuam non ignorare S. D. N. hisce proximis diebus nos super
negocio fidei deputasse. Verum, quia in præsentia ex officio nobis injuncto est super
aliquibus rebus agere, atque a Petro Martyre, ordinis canonicorum lateranensium, de
eis informari cupimus, exc. tuam enixe rogamus, velit, pro singulari suo in Christo
amore, ac in hanc sanctam sedem apostolicam studio dare operam ut, quanto honestius
et cautius fieri possit, idem Petrus capiatur, et ad nos eodem modo quo rev. dominus
cardinalis Burgensis collega noster scripsit, cum alio fratre lucensi transmittendum
curret etc.


Romæ XVII kal. octobris MD. XXXXII.



Cardinales deputati, Io. Petrus.

Cardinalis S. Clementis.

Cardinalis Burgensis.

P. Cardinalis Parisiens?

B. Cardinalis Guidicionus.



Archivio Mediceo, cartella 3717.

429. «Illustrissimo patrone. Io ricèvetti le di v. e. delli XI, al solito gratissime, insieme
con la copia delle lettere scrittele dal commissario di Pisa sopra quello frate Cilio da
Turino che le ho fatto intendere. E non pensi v. e. che quanto io ho scritto sopra ciò
sia stato senza causa, chè mi pareva veder ordito una tela cui faceva ricordare di frà
Girolamo al tempo del magnifico Piero de Medici, di che mi ricordo bene. Ma penso per
grazia di Dio ne siamo presso che fuora, mediante le buone opere di frate Bernardino da
Siena generale de' Cappuccini, che avrà chiarito che non sempre è oro quello che luce.
Credami V. E. l'amor mi fa dire non meno ch'ella ha da guardarsi dagli eretici che ci
abbiamo noi prelati, perchè menano la folla contro a tutte le potestà, ecc.


«Di Perugia XVI di settembre 1512.



Cardinale De Pucci.


Archivio Mediceo, fascio 5717.

430. «Confidando s. s. nella buona e cristiana mente et intentione delle E. V., sicurissimo
che non dispiacerà a Lei quel che mi ha ordinato che le faccia intendere, come
è pesato oltre modo alla santità sua, e vi farà subito la provisione che le si ricorda, si è
novamente ridotto in Pisa un pessimo spirito, chiamato Celio da Turino, quale pubblicamente
e in più luoghi ha fatto professione di luteranesimo, et ultimamente trovandosi in
Lucca, ove si dimostrò tale, ne è stato bandito, e si è ricovrato in Pisa, ove, sotto professione
di maestro di scuola, ha insegnato quella mala setta et eresia. Il che essendo
della importanza che v. e. può per sua prudenza considerare, ha bisogno di presto
rimedio, onde s. b. la ricerca e stringe quanto più può per debito dell'offizio suo a
mandar subito commissione al suo offiziale in Pisa che lo faccia carcerare et tenere
sotto buona custodia, finchè si sarà fatta palese l'iniquità sua e castigata per esempio
degli altri ecc.


«Da Roma 26 agosto 1552.



«Il cardinale Farnese».


Archivio Mediceo, cartella 3717.

431. In Santa Maria Maggiore a Firenze, nella nave a mezzodì, è la cappella dei
Carnesecchi, collo stemma, che consiste in tre liste d'oro con sotto un ròcco pur d'oro;
e da una parte l'arma de' Capponi, dall'altra quella de' Velluti per due dame entrate in
quella casa. Anche la cappella della Comunione nella nave a tramontana fu fondata da
Bernardo Carnesecchi nel 1449, oltre un'altra cappella pure dei Carnesecchi: e vi sono
sparse qua e là molte lapidi de' Carnesecchi.

Le corrispondenze del Carnesecchi col Grannela sono nei manuscritti della Magliabecchiana,
Classe VIII, 51: e così le lettere al Vergerio del 1534, in risposta a quelle
che son nella Vaticana, Nuntiatura Germaniæ. Vol. IV.

432. «Ho inteso per lettere di M. Marcantonio Flaminio, che v. s. ha avuto una febbre
acutissima, la quale l'ha condotta appresso alla morte, e che ancora non è fuor del
letto benchè sia fuor del pericolo. Ne ho sentito, come debbo, gravissimo dispiacere: e
considerando fra me stesso, come v. s. è in ogni cosa temperatissima, e con quanto
regolato ordine di vivere si governi, non so trovare altra causa delle tante infermità
sue, se non che è di troppo nobile complessione, il che ben dimostra l'animo suo divino.
Dovrìa Iddio, come i Romani conservavano quella statua, che cadde loro dal
cielo, così conservar la vita di v. s. per benefizio di molti: e lo farà, acciocchè così
per tempo non s'estingua in terra uno dei primi lumi della virtù di Toscana. Vostra signoria
dunque col presidio di Dio attenda a ristorarsi e vivere con quell'allegria, con
che soleva, quando eravamo in Napoli. Così ci fossimo ora con la felice compagnia! E
mi par ora di vederla con un intimo affetto sospirar quel paese, e spesse volte ricordar
Chiaja col bel Posilippo. Monsignore, confessiamo pure il vero, Firenze è tutta bella, e
dentro e fuori, non si può negare; nondimeno quell'amenità di Napoli, quel sito, quelle
rive, quell'eterna primavera mostrano un più alto grado di eccellenza, e là pare che la
natura signoreggi con imperio, e nel signoreggiare tutta da ogni parte piacevolissimamente
s'allegri e rida. Ora se vostra signoria fosse alle finestre della torre da noi tanto
lodata, quando ella volgesse la vista d'ogn'intorno per quei lieti giardini, o la stendesse
per lo spazioso seno di quel ridente mare, mille vitali spiriti se le multiplicherebbono
intorno al cuore. Mi ricordo che innanzi la partita sua, V. S. più volte disse di volerci
tornare, e mi ci invitò più volte. Piacesse a Dio, che ci tornassimo: benchè, pensando
dall'altra parte, dove anderemo noi, poichè il signor Valdes è morto? È stata questa
certo una gran perdita ed a noi ed al mondo, perchè il signor Valdes era uno de' rari
uomini d'Europa, e quei scritti ch'egli ha lasciato sopra l'Epistole di san Paolo, ed i
Salmi di David, ne faranno pienissima fede. Era senza dubbio nei fatti, nelle parole, ed
in tutti i suoi consigli un compiuto uomo. Reggeva con una particella dell'animo il
corpo suo debole e magro; con la maggior parte poi, e col puro intelletto, quasi come
fuori del corpo, stava sempre sollevato alla contemplazione della verità e delle cose
divine. Mi condoglio con messer Marcantonio, perchè egli più ch'ogni altro l'amava ed
ammirava. A me par, signore, quando tanti beni, e tante lettere e virtù sono unite in
un animo, che faccian guerra al corpo, e cerchino, quanto più tosto possono, di salire
insieme con l'animo alla stanza, ond'egli è sceso: però a me non incresce averne poche,
perchè dubiterei qualche volta, che non s'ammutinassero, e mi lasciassero in terra
come un goffo, vorrei vivere, se io potessi: così esorto V. S. che faccia: le bacio la
mano. Nostro Signore le dia quella prosperità di vita ch'ella desidera».

433. Bisogna intendere Andrea, non Filippo, che non fu in Francia.

434. Carteggio universale, filza 2972.

435. Una lettera di Angelo Cajazzi teatino denunziava al papa, come eretico Giambattista
Veneto, proposto generale della sua congregazione. Carteggio di Cosimo 199.

436. VIII del Carteggio di Cosimo.

437. Il De Thou accusa Achille Stazio, valente letterato portoghese, cantore d'un
poema sulla Vittoria di Lepanto, d'aver denunziato il Carnesecchi. Fra i 430 e più
testimonj sentiti nel costui processo, o nominati come correi, lo Stazio non compare.

438. Le due lettere sono nel Laderchi, vol. XXII, pag. 97, 98.

439. Nominatamente Pero Gelido suddetto e Pietro Leone Marioni.

440. Il Gibbings crede alluda all'imperatore. Vedi qui sopra a pag. 324.

441. Forse il Paleario.

442. Arch. Toscano. Appendice al carteggio di Roma, filza IV.

443. Ibid.

444. Legazione di Averardo Serristori ambasciadore di Cosimo I a Carlo V e in
Corte di Roma 1537-1568 (Firenze Le Monnier 1853).

445. Per soddisfazione della regina Caterina De Medici, il papa non esitò a mandarle
il processo, che così venne conosciuto anche fuori del Sant'Uffizio. Gli estratti ne sono
prodotti dal Laderchi, tom. XXII, p. 325; poi fu stampato da Richard Gibbings, Report
of the trial and martyrdom of Pietro Carnesecchi. Dublino 1856.

Il Serristori scrive al 19 luglio. «Quanto più s'allunga il processo, le condizioni si
peggiorano, al rovescio di quel che il Carnesecchi aspettava.

12, 19 e 21 settembre. «Gli si diedero altre dilazioni, se mai volesse ravvedersi,
ma egli stette duro: invano gli parlò il cardinale Paceco».

446. «Al supplizio andò tutto attillato, con la camicia bianca, con un par di guanti
nuovi e una pezzuola bianca in mano. Piaccia a Dio averlo compunto in quel punto di
morte, perchè per prima non si era partito dalla sua prava opinione». Serristori.

447. Carteggio di Roma, appendice, filza XXVI. Nella XXXVI della legazione di Roma
vi sono diligenze affinchè resti proibita la storia di Michele Bruto, scritta, dicesi, a istanza
d'alcuni mercanti fiorentini a Lione: l'autore si esibì a modificarla nelle parti che ledono
la casa Medici: ma essendo egli eretico, non si volle intraprenderne il trattato.

Nella filza LIII è un'istanza del granduca perchè le opere di Nicolò Machiavello
vengano levate dall'Indice, facendone un'edizione espurgata.

448. Io non trovai alcuno che avesse veduto questo libro, e non conosco alcun'opera
di Calvino con questo titolo. Ben so che il Domenichi, al fin della sua vita, tradusse
«La spada della fede per difesa della Chiesa cristiana contro i nemici della verità,
cavata dalle sacre scritture, per frate Nicolò Granier» (Venezia 1565).

449. Da un Giunti fiorentino, stabilitosi a Troyes in Sciampagna, nacque nel 1540
Pietro De Larivey, il primo che scrivesse commedie in Francia; e nella ristampa fatta il
1855 si attesta l'efficacia di lui sopra il teatro francese, specialmente sopra Moliére, e
si mostra quanto abbia tratto da' nostri. Tradusse pure le Notti facete dello Strapparola.

450. È poc'altro che una revisione di quella del Bruccioli la Bibbia novamente tradotta
da la hebraica verità in lingua toscana, per maestro Santi Marmochino fiorentino,
dell'ordine de' Predicatori (Venezia, Giunti 1538 e 46). Anche Filippo Rustici, lucchese
apostata, a Ginevra fece o rivide una versione della Bibbia sopra i volgarizzamenti
del Vatable, del Pagnini, del Bruccioli. Solo da una lettera dell'Aretino al Dolce, novembre
1545, raccolgo che questi traducesse o illustrasse la Bibbia, scrivendogli esso:
«Sì che seguitate pure la incominciata Bibbia, avvegnachè il fattor sommo vi aprirà i
di lei secreti, così nel fine come nel mezzo».

451. Il Bruccioli scrive a Cosimo I.

«Ill. ed Ecc. Duca, Ho, poche ore sono, avuta una di v. e., ed inteso il contenuto,
non poco mi dolgo della malignità degli uomini, che sono sempre pronti a riferir male
e far poco bene, come mi pare che qualche maligna anima abbia fatto a v. e. di me
pure. Bisognando far altro che dolersi, dico il caso mio esser passato in questa forma,
che qua è pena cinquanta ducati d'oro chi stampa cose senza licenzia, e due anni bando
di Venezia. Ora essendo io andato fuor della terra, uno mio, che è sopra la stamperia,
prese a stampare senza chieder la licenzia, una opera sospetta. La qual cosa saputa,
furono tolti tutti i libri d'essa opera, non mia composizione e che non era in Venezia,
ed arsi; e così caddi nella pena per la colpa d'altri: dipoi intesa bene la cosa, hanno
levato il bando di due anni, ma che io debba pagare detti denari, che se ne vanno
in ducati settanta: e che non sia stato per mia composizione o openione di eresia ne
mando la fede a v. e. sigillata dal padre inquisitore, che si trovò a tutta la causa, e se
non che i danari sono destinati a luoghi pii, avevo la grazia. Ancora di quegli delle
opere mie ove sia il mio nome non è stata mossa, nè tocca, nè dannata alcuna, come
ne può far fede ancora il segretario di v. e., al quale le ho mostrate, e chiarito che si
vendono per tutti li librari. E se io fossi stato notato d'eresia, non potrei stare, non che
in Venezia, neancora nel dominio, e tutte le mie opere sariano dannate, che non è dannata
alcuna, ma approvatissime; nè è qua gentilomo a chi non sia doluto di tal disgrazia,
che mi è stata di gran danno..... nè mai ho trovato uomo, per frate che sia, che
abbia avuto ardire alla mia presenza di mettervi bocca.... È se nessuno è nello Stato di
v. e. che abbia ardire di dannare cosa alcuna ne' miei libri della Scrittura sacra, sono
parato sempre a mostrar che non sa che cosa sia Scrittura sacra nè pietà cristiana, e
che è uomo maligno et ignorante, o voglia con li scritti, o voglia con la presenzia trattar
la cosa davanti a v. e.

«Circa a scrivere a v. e. avvisi utili alla conservazione del suo Stato, al presente
per il poco tempo che io ho da scrivere, non posso soddisfare, come farò per l'avvenire....
(qui dà alcuni avvisi e finisce col baciar le signorili mani).


«Di Venezia 20 aprile 1549».


«La quarta opera che io dissi, nella epistola della dedicazione del libro, avere
principiato per v. e., per buon rispetto ho voluto serbarmi a dirla qui, essendo di
grandissima importanza e momento, perchè è tale che in essa vedreste gli avisi di tutte
le cose che possono toccar lo Stato vostro, non solamente del passato e del presente,
ma ancora del futuro. Questo è che, considerando io che tutti gli scrittori che hanno
voluto costituire un principe che potesse sicuramente governare lo Stato, tutti hanno
assegnato precetti e consigli, comuni a tutti i generi di principati che potessero servire,
a tutti i luoghi e regioni ove fussino, ma nissuno, ch'io abbia mai visto o letto, ha nel
dare buon ricordi al principe per la salvazione del suo Stato, avuto in considerazione
la qualità de' suoi cittadini, gli umori di quelli, le fazioni di dentro e di fuori, le
condizioni de' sudditi, come sieno animati verso il principe, o se sono desiderosi d'altri
governi, e come ne' pericoli se ne abbia a fidare: di poi la qualità de' potentati attorno
ecc. ecc. (qui divisa la sua opera). Dovendo esser quest'opera solo per v. e.
come uno specchio, nel quale vedesse non solamente se medesima, ma e i suoi cittadini
grandi e piccoli, fuorusciti e malcontenti, e tutta la possanza ed umore de' principi
e dominj che potesse mai avere a fare cosa alcuna con v. e., e non solamente vedere i
volti, ma e gli animi e le forze ed i pensieri, e perchè tal cosa doveva solamente servire
per v. e. veggendomi di esser poco in sua grazia, se ben non lo merita l'amore e
reverenzia che gli porto, e servigi che già gli feci, ho lasciato di seguitar tal opera, solamente
facendo intender a v. e. che quella lascia perdere una delle più utili cose che
si potessino mai pensare per quella....


«Di Venezia 8 giugno 1549».


Il 29 giugno torna alla cerca di sussidj:

«Quando primieramente scrissi a v. e. la pregai, per la necessità in che mi trovo,
che mi volesse fare un poco di bene, o per l'amor di Dio o per servizj fattigli già in
tempi pericolosi, o per quegli che mi promettevo fare. La risposta fu che io dovessi
prima giustificarmi della imputazione d'eresia, il che feci, nè per questo ebbi mai cosa
alcuna. E chi non direbbe di aver poco credito con un principe, se gli chiede una grazia
di pochi scudi, e non la ottiene per promessa che gli si faccia? E se io mi trovassi il
modo di poter vivere uno o due mesi di tempo che andiamo in dar compimento a tal
opera, e da poterla far copiare, l'avrei fatto senza chieder prima cosa alcuna. Ma non
avendo altra rendita che il tempo, mi bisogna metterlo in cose, per le quali io possa
guadagnar il vitto alla mia famiglia.....»

E segue insistendo sull'utilità di quell'opera, con bassezza chiedendo. Poi il 4
agosto 1554, a M. Agnolo Dovizio da Bibiena segretario del duca, dà contezza de' maneggi
di Piero Strozzi col Cavalcanti ed altri profughi, per far la guerra di Siena; al 18
agosto informa sugli andamenti e progetti de' fuorusciti, e continua a domandare per sè.

Un'altra del 25 agosto va sul tenore stesso. Sotto al 28 luglio 1554 troviamo questo
estratto:

Il Bruciolo vorria sapere se v. e. vuole che sia al suo servizio o no, e che desidera
servirla.

Il duca scrive di proprio pugno:

Che serva, se lo vuole per ogni modo.

Il 1º settembre costui fa congratulazione per le vittorie di Siena, promette un'orazione
con cui mostrerà al mondo esser Cosimo giustissimo principe ed ornato di tutte
le virtù ecc.; ragguaglia sugli Strozzi e su chi dà danari, e che partì l'ambasciadore di
Francia, «e se avessi avuto la possibilità, e non avessi avuto l'obbligo delle lezioni, io
pigliavo l'occasione d'andar seco fin a Ferrara, dove pel camino arei intese più cose più
particolarmente. Corrono spesso di simili casi, a' quali sarebbe bene andar dietro con
ogni diligenza, il che farò se vorrete. Per quest'altro corriere vi aviserò di cosa che ne
potresti col tempo cavare qualche buon utile per le cose vostre».

Eppure solamente jeri, un di questi storici ciarlatani che or vanno per la maggiore,
noverava il Bruccioli fra i martiri della buona causa, sol perchè messo all'Indice.

452. Carte strozziane, filza 246.

453. Carteggio concernente Cosimo I, filza LVIII. Quando l'esercito del sig. Gabrio
Serbollone accampava in Francia, san Carlo a nome del papa informava il duca di Firenze
che le sue genti aveano fatto danni al paese, onde lo pregava a desistere dai
guasti e dalle prede, e risarcire quel che si potrà. Lettera 10 luglio 1560, nell'archivio
di Stato di Firenze.

454. Lettera d'illustri uomini, per Antonio Manuzio, 1561.

455. Carteggio di Cosimo, N. 198.

456. Arch. di Firenze, Carteggio univers., N. 180.

457. Carteggio di Cosimo, N. 211.

458. Id. N. 199, 200.

459. Carteggio universale, N 145.

460. Id. N. 147.

461. Carteggio di Cosimo, N. 224.

462. È Alessandro De Medici de' principi d'Ottajano, cugino di Cosimo I, che stette
quindici anni ambasciator suo a Pio V a Roma, poi nel 1605 fu papa col nome di
Leone XI, ma per soli 26 giorni.

463. Ap. Lami, Lezioni, pag. 600.

464. Carteggio di Roma, filza C.

465. Il signor Grotanelli, bibliotecario di Siena, che ci ajutò molto nelle ricerche in
quella città, pubblicò nel 1866 una Canzone a santa Caterina da Siena di Marcantonio
Cinuzzi, indicando che il costui nome fu da me primo indicato nelle Spigolature
degli archivj toscani. La canzone mostrerebbe ch'egli fosse più buon cattolico che
buon poeta; e quando in un'ode spirituale canta,


Dunque de' miei gran falli


Pentito e tristo, in tua pietà confido,





non è che la voce d'ogni cristiano. Ch'egli fosse perseguitato per materia d'eresia non
appare; se non forse da una nota posta al fine della suddetta canzone a santa Caterina,
che la indica fatta il 1583, doppo che l'autore havea hauta una lunga prigionia.

466. Nel 1546 si stampò a Siena la descrizione della festa fatta per la Madonna
d'agosto, e la prima edizione essendo divenuta rarissima, ne fu fatta un'altra nel 1582,
a Siena alla Loggia del papa; dedicata «alla nobilissima et honorata madonna Gentile
Fantucci». Dopo il Fine si legge: «Vostro servitore Cecchino libraro». Dovrebb'essere
il Francesco qui indicato, autore e librajo, che appartenne alla compagnia de' Rozzi col
nome di Bonaccio, come leggesi nel libro delle deliberazioni di essa società, nella biblioteca
di Siena (v. II 47) dove pure si legge: «El dì 4 di settembre 1547 andò a partito
questi tre per lettori; el Materiale, el Confuso, el Bonaccio; restò el Bonaccio».

467. Archivio di Firenze, Carteggio di Cosimo, filza 143.

468. Id. Id. filza 155.

469. Id. Id. filza 161.

470. Id. Id. filza 212 al 977.

471. Id. Id. filza 217 al 73.

472. Id. Id. filza 206 e 214.

473. Vedasi Celsus Minus senensis, disputatio in hæreticis coercendis quatenus progredi
liceat, ubi nominatim eos ultimo supplicio affici non debere aperte demonstratur.
Christlingæ 1577. Nel 1584 fu ristampato con due lettere di Teodoro Beza e di Andrea
Dudicio sul tema stesso e in contraria sentenza.

474. Archivio della Segreteria Vecchia, N. 3101 e seguenti.

475. Thalmudicos hebræorum libros, impiæ ac prodigiosæ doctrinæ quos Judæi ex
omni ferme Italia in eam urbem tamquam in commune judaicæ nationis asilum convexerant.

476. Ritrovi simili continuarono poi sempre in Siena, finchè non sottentrò alla benevola
affabilità la moderna idrofobia: e i padri nostri ricordavano la spezieria di Giovanni
Olmi, alle Logge del papa, buon chimico e intagliatore, dove s'univano uomini che onoravano
Siena, e dove s'ammansiva persino Vittorio Alfieri.

Fra le lettere di congratulazione dirette a Girolamo Gigli pel suo Vocabolario Cateriniano,
n'ha una di Antonio Pizzicagigli di Reggio, fondator dell'Accademia degli
Artificiosi, data da Roma il 30 giugno 1719, ove loda «la dottrina evangelica della santa
Vergine, la quale fu certamente colonna di fuoco accesa da Dio nel cielo della santa
Chiesa per illuminare gli errori di quel secolo perverso e scismatico, e fu similmente
colonna di nuvola per distillare manna di saporitissima locuzione all'eloquenza vulgare
mediante il dolcissimo sanese dialetto...» E soggiunge che puossi «dire che ogni privata
casa di Siena sia un'accademia di ben parlare ed un areopago del buon vivere cristiano,
secondo che si vede nella numerosa serie de' servi di Dio, la chiarezza dei quali
(disse il gran cardinale Federigo Borromeo) fa distinguere il vostro benedetto paese fra
altri, nel modo che la via lattea, tanto spessata di stelle, fa scomparire le altre parti
del cielo».

S'ha un'epistola della venerabile vedova Brigida, donna che fu di Nicola Baldinotti
di Pistoja, mandata alle religiose donne dell'ospitale di Santa Maria Nuova di
Firenze, che trovasi in molti manoscritti del 400, ove fra altro dice:

«O quanto inestimabile e soave giubilo gusterebbi se, governando le sordide piaghe
degl'infermi, penserete che Cristo Gesù volle essere tutto piagato per le nostre colpe!
Questa ismisurata dolcezza sentì la beata Caterina da Siena, che governando una leprosa,
e parendole che la sensualità un poco le contraddicesse, assalita dalla fiamma
in superno amore, non tanto con le mani la lavò, ma ponendovi su la bocca, la leccò.
O preziosa e pietosa commutazione dello eccelso Dio, che per la puzzolenta piaga
della creatura volle ch'ella ponesse la bocca al suo santo costato, ecc.».

Un atto simile della contessa Arconati è lodato dal Manzoni nella Morale Cattolica.

477. Sadoleti Ep. 25, lib. V.

478. Il Lazari trovò venticinque lettere di Aonio Paleario nella biblioteca de' Gesuiti.
A. Palearii Miscellaneorum ex mss. lib. bibliothecæ collegii romani. Roma 1757. E vedi
Jon. Gurlitt, Leben des A. Palearius. Amburgo 1805; The Life and Times of Aonio
Paleario, or a history of the italian reformers in the sixteenth century: illustrated by
original letters and unedited documents. London 1860, due volumi, della signora Young.

479. Moriar si me non angunt putidissimæ interpretationes meæ sive græcæ sive latinæ.
Semper judicavi sordidum et obscurum iis, quorum ingenio aliquid fieri potest illustrius,
si interpretandis scriptis aliorum humiles ac demissi quasi servitia ancillentur.
Sed cum mihi res domi esset angusta, uxor lauta, liberi splendidi, et propterea magnos
sumptus facerem, mancipavi prope me studiis iis a quibus semper abhorrui.
Epist. 4, libri IV.

480. Il Melzi, nel Dizionario di opere anonime e pseudonime (Milano 1859) dice che
«il solo scrittore che in due secoli abbia veduto questo rarissimo libro fu il Reiderer.
Non v'ha dubbio che ne sia autore il famoso ed infelice Aonio Paleario, ecc.».

La traduzione latina si crede di Francesco Pucci.

481. Oratio III pro se ipso ad patres conscriptos reip. senensis.

482.


Ni mihi spem Christus faceret; quem vita secuta est,


Non possem abrupto vivere conjugio.


Ille mihi te olim redituram in luminis oras


Pollicitus, dulci pascit amore animum.


Interea Aonium venientem cursibus ad te


Expecta campis, uxor, in Elisiis.





483. Quoniam mei testimonii similitudinem non in verborum volubilitate sed in re
ipsa positam arbitror, missa nunc faciam dicendi ornamenta, quæ in alia causa
fortasse me delectassent; in ea quæ Christi est, qui istis adjumentis non eget, minime
delectant. Quod eo facio libentius ne quis putet me gloriæ umbram quærere, aut
aliud quid præter gloriam Christi, qui per apostolum monet ne quis nos fallat sublimitate
orationis. Tenue itaque atque humile dicendi genus sequar, et libenter
profecto lingua vulgari et patria de his agerem, quominus viderentur hæc elaborata
et inquisita industria, nisi apud eos sermo esset, quorum nonnulli italice nesciunt,
latine omnes sciunt, etc.

La tradusse in italiano (Torino 1861) L. Desanctis, ma volle «mitigare alquanto
quello stile aspro e qualche volta ingiurioso, che non si affà più alla civiltà de' nostri
tempi», che ognun sa quanto siano parchi in fatto d'ingiurie.

484. Ap. Schoelhorn.

485. Vedi la memoria pubblicata nello Schoelhorn, come pure le lettere seguenti
del 3 e 5 luglio 1570. Erra dunque il Laderchi facendolo morto il 1 ottobre 1569: era
stato arrestato nel 1568.

486. Il Paleario ebbe sette figliuoli, di cui alla sua morte viveano due maschi e tre
ragazze. Aspasia era stata, nel 1557, maritata a Fulvio della Rena con 1200 fiorini di
dote; Aonilla stava nel convento di Santa Caterina a Colle; Sofonisba avea sposato
Claudio Porzj, e forse era morta: la sorellina di cui fa cenno pare si chiamasse Aganippe.
Di Fedro Paleario leggiamo in un manoscritto della biblioteca di Siena, ch'ebbe
una figlia Sofonisba, bella come il sole, e che venuta a Firenze, il granduca ne fu così
incantato, che la fece educare e le procurò buon collocamento.

487. Del Paleario, nella Biblioteca di Siena vedemmo tre lettere autografe (Miscellanee,
B, X, 8); due son le stampate, dirette alla moglie e a Lampridio
e Fedro figliuoli: una da Lucca a «Niccolò Savolini scuolare a Pisa», del 9 novembre
1552, ove si firma «come padre Aonio Paleario», e gli scrive d'aver
parlato col vescovo per farlo ordinar prete. Non ci pare importi pubblicarla. Nel codice
II. X, 15, di Miscela poetica, a c. 64, vi sono «Rime varie alle sacre e sante
ombre del Bongino» con una prefazione di Aonio Paleario «alla molto magnifica et
virtuosa madonna Aurelia Bellanti conmadre osservandissima». Fra le molte rime vi
ha due canzoni e tre sonetti del Paleario.

Ivi pure esistono (Miscell. C. VII, 12) «Memorie per servire alla vita di Aonio Paleario,
raccolte da Carli Girolamo, e dirette ad Antonio Compagnoni». Fra queste è
copia di una lettera di esso Paleario al cardinale Cervini, che poi fu papa: e benchè di
poca entità, la trascriviamo:

«Monsignor reverendissimo et osservandissimo signor mio; Ho havuta la cortesissima
di vostra signoria reverendissima, nè altro aspettavo da lei che cortesia et
gentilezza, quæ cum ætate et dignitate accrevit simul. In quanto a quello mi dice,
che bisogna espedire in evidentem utilitatem, nè io le harei chiesto altrimente, anzi,
se vale V fiorini il stajo della terra, darne VII; se VII dieci; sì perchè sono cose di
chiese, sì per l'onor di vostra signoria reverendissima, che lo prepongo al mio utile di
gran lunga. Potrassi investire in tant'altra terra, che si vende contigua al podere di
Corie, di un certo Cecchino collegiano, molto più vicina et commoda alle cose di detto
podere, non mancherà il rinvestire con utile et commodo dell'abbadia.

«Ringratio la signoria vostra reverendissima dell'espeditione che mi promette
gratis, sarà tra li altri infiniti obblighi che le tengo. Che Dio et padre del signor nostro
Gesù Cristo la mi preservi sopra la vita mia.

«Di Menzano il dì XXIX di agosto MDXLIIIJ.


«Di V. S. R. Osservandissimo Aonio Paleario».


Nella Biblioteca Ambrosiana di Milano vedemmo pure varie lettere, anche autografe,
del Paleario: loda grandemente i Milanesi e i decurioni perchè anche nella carestia
non lo lasciarono mancare di nulla: altrove al noto storico Michele Bruto si querela
perchè avesse stampato una lettera di lui senza informarnelo.

Nel suo processo mss. alla Magliabecchiana, segnato 393, è inserita in istampa
l'orazione sua detta a Siena.

Sono stampati a Venezia per Francesco Franceschini, 1567, i Concetti di Aonio
Paleario per imparare insieme la grammatica e la lingua di Cicerone, ecc.: ma realmente
sono di Lazzaro Bonamici, mentre del Paleario è soltanto il Supplemento de' concetti
della lingua latina.

488. Nello statuto del 1308, manuscritto nell'Archivio di Stato, liber tertius, rub.
CLV, leggesi:

De hereticis et patarinis et sodomitis expellendis de civitate, et pena eis danda.

Et (ego lucanus potestas) purgabo civitatem lucanam, districtum et episcopatum
hereticis et patarinis et sodomitis et aliis iniquis septis, quos omnes punire debeam
et tenear in libris CCC in quibus tenear condepnare et insuper ponere eos in bannum
perpetuum, et tenear dari facere de dictis CCC libris, centum accusanti vel
denuntianti vel tantum de eius bonis quantum valeant ad voluntatem accusantis si
legitime de maleficio probaverit accusator vel denuntiator. Et si predictam condepnationem
non solverit accusatum vel denuntiatus ipsum corpore puniri faciam si
quo tempore mei regiminis reperti fuerint sine ulla fraude, et de ipsis hereticis expellendis
in vabo lucanum episcopum et lucanum capitulum si me inde inquisierint, et
per me et meam curiam tenear predicta invenire bona fide sine fraude et etiam minare
omnem personam que a Romana Ecclesia officium circa vel iurisdictionem haberet.
Item ego lucanum regimen tenear vinculo juramenti observari facere omnes
constitutiones quas olim dominus Clemens papa bone memorie fecit contra hereticos
utriusque sexus et eorum bona et eorum occasione confirmavit et approvabit, non
obstantibus suprascriptis.

489. Costui era vissuto da scapestrato e incredulo, ma nella Storia di Lucca del Cividali,
manuscritta, p. 601, troviamo questo Pietoso ricordo mandato da Pietro Fatinelli
alle sue sorelle monache poco innanzi di morire.

«Oh! ancora Saul fra i profeti vi doverà parere men nuovo che io, tanto gran
peccatore, venghi a parlare della parola di Dio, perchè lo spirito dove vuole spira.
Pietro negò, e Paulo fu converso a Cristo, perseguitando egli gli apostoli suoi; rendendo
dunque grazia all'Onnipotente Dio et a Gesù Cristo, il quale venne per salvare i
peccatori, che mi ha aperti gli occhi, che comincio a conoscerlo per fede, per sua sola
bontà e misericordia, non ho voluto mancare di farvi partecipi del frutto di questa mia
vocazione, e perchè fra tutte le altre buone opere, sommamente è esaltata l'orazione,
come quella che ne approssima e ci congiunge a Dio, voglio con voi ragionare di essa,
non già come dottore, ma come discepolo di Cristo, e secondochè dallo Spirito Santo
mi sarà comandato di portare acqua al fiume; e benchè io usi presunzione, vi prego
che riceviate queste mie vigilie con quella sincerità che ve le mando; e se vi è qualche
cosa che vi edifichi, attribuitelo alla bontà di Dio, che me le ha dettate, avendo io
la mente applicata nel suo nome, e quello che altramente sarà, reputatelo a me, perchè
in questo, uomo, non posso operare cosa alcuna buona, e se intenderò che vi satisfacciano,
mi darete animo di mandarvene delle altre.

«L'orazione è un'elevazione di spirito parlante con Dio; è un desiderio veemente
della gloria sua e della salute dell'anima. È una considerazione affettuosa della potenza,
bontà, grandezza, giustizia e misericordia di Dio. È una relazione di grazie di tutti i
benefizj che da lui riceviamo, non per li nostri meriti, ma per la sua bontà: è una confessione
della giustizia sua e della ingiustizia nostra, rallegrandoci di quella e contristandoci
di questa. Puossi domandare la salute dell'anima, e di evitare i mali
spirituali: debbe esser fatta con ardente fede, talmente che non si dubiti di avere a
conseguire le petizioni; debbe essere sincera e secreta nella camera del cuor suo;
breve, senza circumlocuzioni e con semplici parole. Richiede l'orazione sopra tutte le
cose la quiete della mente, e la separazione dei pensieri da ogni cosa terrena, et in Dio
porre tutto l'affetto.

«L'orazione dunque che sarà fatta in questi modi, può esser certo il fedele che
sarà esaudita, come brevemente per le scritture potremo vedere».

490. Filza 4015.

491. Nella lista de' libri proibiti, unita a quel decreto, son nominati Ochinus, De confessione.
Vita nuova. Quædam simplex declaratio Petri Martyris Vermilii flor. Et
libri dicti P. Martyris et B. Ochini post eorum lapsum ab unitate sanctæ matris
Ecclesiæ.

492. Suo processo, costituto del 3 settembre 1546. Si sa che, ultimamente, si volle
far del Burlamacchi il primo martire dell'unità d'Italia e dell'ostilità al papa. Il processo
stampatone or dianzi subì mutilazioni in questo senso, siccome provasi dall'ispezione
dell'originale. P. E. in esso processo, posto in appendice alle storie del Tommasi nell'Archivio
Storico, dopo le parole, a pag. 157, per riformar la Chiesa... con levarli
l'entrate, nell'originale si legge, lassandole godere a quelli che l'havevano adesso et
doppo la morte loro l'applicasse o al pubblico, o a soventione dei poveri, segondo che
li fusse parso meglio. E nella pagina stessa, dopo le parole non desideravano altro... si
legge: Et l'harebbe esortato a pigliare la via di Roma, et con l'ajuto di detti Alamanni
et della Toscana, a farsi imperatore di Roma, parendoli che sia male si domandi
imperatore de' Romani, et che non li comandi. Et che questo facilmente li
sarebbe riuscito con il soprascripto ajuto et con havere lì vicino il reame di Napoli,
et della parte di Roma. Et che poi che non è piaciuto a Dio che seguì per questa via,
non li doverà mancare modo che segui per altra. (R. Archivio lucchese; Cause delegate,
filza N. 11). Di ciò il Minutoli non fa cenno, mal convenendo al martire dell'unità
italiana il voler consegnare la patria all'imperator tedesco.

493. Di questi fatti si occuparono tutti gli storici moderni di Lucca e più specialmente
il Mazzarosa, non però così che molte cose non ignorassero od ommettessero. Al valente
giovane Giovanni Sforza, che si tolse la briga di cercare per noi quel ricco archivio, dobbiamo
questi appunti cavati dalle Storie di Lucca di Giuseppe Civitali, cittadino lucchese,
manuscritto.

«...... Il cardinal Guidiccioni con sue amorevoli lettere come affezionato alla patria
ammonì la città di Lucca che, appresso la santità di n. s. e di tutta la Corte era tenuta luterana
et eretica, e però esortava a desistere da quell'opinione caso che vi fosse inclinata,
et a vivere da cattolici e buoni cristiani come sempre sono stati i Lucchesi, et in questo
modo veniva scritto da più persone a particolari cittadini, in modo che per purgare
questa infamia risolsero di mandare ambasciatore al papa, che fu per ciò eletto Nicolao
Guidiccioni. Et essendosi diminuite le visite che solevano già fare gli anziani nelle solennità
di alcuni santi, i corpi dei quali sono in Lucca in più chiese, furono riassunte e
per publico decreto ordinato che nelle feste loro gli anziani fossero tenuti di andare ad
onorarle; e di più avendo scritto il detto cardinale d'ordine del papa, che fosse ritenuto
il vicario dei frati di Sant'Agostino, esso vicario si mise prigione in palazzo, e perchè da
alcuni suoi amici fu ajutato fuggire, il magnifico consiglio ne fece gran dimostrazione,
onde per ciò Vincenzo Castrucci fu bandito, Francesco Cattani privato d'offizj d'onore
per dieci anni, Stefano Trenta, Girolamo Liena e Bernardino Macchi in pena pecuniaria
furono multati» (Libro IV della parte VI).

Anno 1543. «Ordinarono per osservanza de' precetti di santa Chiesa che, essendo
di quaresima, non si potessero vender carni in quel tempo». (Libro V, parte VI).

Anno 1545 «..... Moltiplicando in Italia i Luterani, disputandone apertamente fino
agli artieri idioti et ignoranti di lettere, il quale abuso era venuto non meno in Lucca
che negli altri luoghi, con disonore della santa Chiesa cattolica romana, e ciò dispiacendo
invero agli uomini savj e cittadini del Governo massime in generale, con tutto che vi
fosse ancora qualcheduno dei grandi macchiato di quest'errore, si fece per tal conto una
fortissima e severa legge contro di coloro che temerariamente ardissero di parlare, disputare
e contendere di tali cose, e che tutti i libri proibiti e sospetti alla santa Chiesa
si dovessero togliere e sopra di questo si fece un offizio di autorità per longo tempo di
tre qualificati cittadini, cioè: Baldassar Montecatini, Bartolomeo Cenami e Giovanni
Bernardini». (Ivi).

Anno 1549 «..... Fecero i padri del senato una legge in favore della religione, ancora
che altre prima ne avessero fatte, desiderando sopra ogni altra cose che si vivesse
col timor di Dio, in grazia della cesarea maestà e della santa sede romana; e per tal
conto Jacopo Arnolfini fu ambasciatore a papa Paolo III acciocchè fosse fatto capace
della buona fede e religione nostra». (Ivi).

1553 «....... Si fecero alcuni buoni ordini sopra la religione e fu spedito a Roma
messer Agostino Ricchi all'arcivescovo di Rangia, affinchè facessero insieme buon uffizio,
referendo però con li deputati e signori sopra l'Inquisizione, imperocchè vi era stato
qualche malo spirito et inquieto o maligno animo che a quelli aveva referto male della
città, la quale invero non preteriva cosa alcuna della vera osservanza et obbedienza
della Chiesa. Dapoi per maggior diligenza del sagro culto si diede cura a Girolamo Arnolfini,
Bartolomeo Pighinucci, Michele Diodati, messer Libertà Moriconi, Francesco Camicioni,
Bernardino Cenami, messer Bernardo Manfredi, Ferdinando Giovanni Battista
Bonella e Cristoforo Bernardi, che fossero col reverendissimo vescovo di Lucca per esaminare
e deliberare quello che fosse da farsi per satisfare appieno alli reverendi cardinali
dell'Inquisizione di Roma in modo che la loro città restasse appresso di loro in buon
concetto, e così fecero in breve, mandando per ciò a Roma messer Girolamo Lucchesini,
a Firenze fu mandato messer Nicolao Guidiccioni, mentre che messer Giovanni Tegrini
vi era per un anno. Fecero li nove cittadini sopraddetti alcune provigioni in favor della
religione e pubblicamente furono manifestate». (Ivi).

Anno 1555 «..... Continuando pure in Italia le opinioni, o per meglio dire l'eresie
luterane, et ancora a Lucca alcuni a quelle aderendo, ma la città in generale et il proprio
governo essendo d'animo tutto contrario, anzi ben disposto di seguire le pedate degli
antichi e sotto l'obbedienza della santa Chiesa, per ciò per ordine del magnifico consiglio
si creò un magistrato sopra la religione con autorità convenevole, per il che si fece
conoscere a Sua Santità et a reverendi inquisitori in Roma, avendo essi mandato un
certo breve, che i signori Cattolici erano persecutori degli eretici et inclinati al sagro
culto, e li mandarono l'instituzioni fatte per il detto magistrato acciocchè essi avessero
a vigilare per eseguire la punizione di chi errava, e gli eletti a questa cura furono messer
Tobia Sirti, frate Michele Serantoni, Guglielmo dal Portico, messer Benedetto Manfredi,
Francesco Camicioni, Baldassar Guinigi». (Ivi).

Anno 1558 «Non restando di travagliare la città in questi tempi alcuni che pure
seguivano le opinioni contrarie alla Chiesa di Roma, ancorchè ogni giorno se ne facesse
legge e proibizioni di non poterne nè pur ragionare, non che seguirle, con tutto che si
stesse vigilanti contro questi tali in favor della religione per mostrare finalmente al
mondo quanto dispiacesse a quelli del Governo che i suoi cittadini e sudditi non si dimostrassero
veri et obedienti figli della santa Madre Chiesa Cattolica Romana, non ebbero
respetto nè a parentadi nè a nobiltà nè a cosa alcuna, per l'offizio sopra ciò deputato
si procedeva contro dei beni confiscati dell'infrascritti cittadini dichiarati ribelli
benchè assenti et abitanti in Ginevra terra d'eretici, cioè: messer Nicolao Liena, Girolamo
Liena, Cristofano Trenta, Guglielmo Balbani, Francesco Cattani, Vincenzo Mei.

Anno 1561 «...... Si elesse un offizio di nove cittadini per causa della religione e
per satisfare ai reverendi cardinali sopra l'inquisizione ai quali tutta volta era rappresentato
male calunniando a torto la città; e li cittadini eletti a tal cura furono questi:
messer Giorgio Franciatti, Girolamo Lucchesini, Benedetto Manfredi, Iacopo Arnolfini,
Bernardino Cenami, Libertà Moriconi, Nicolao Burlamacchi, Iacopo Micheli e Pietro Serantoni».

Anno 1563 «....... Il cardinal Borromeo, stretto parente del papa et amicissimo di
questa terra, scrivendo faceva grande istanza che si facesse provvigione e notabile impresa
contro i Lucchesi che erano in Francia e non vivevano cattolicamente, e tanto più
sollecitava essendo terminato il concilio di Trento per il che bisognò procedere severamente
e senza respetto contro que' tali e si eseguì la volontà di s. s. appieno».

Anno 1569 «A dì 25 ottobre venne la nuova che gli Ugonotti, eretici e contrarj agli
ecclesiastici di Roma, furono rotti e messi la più parte a fil di spada nelle parti di Francia
dove era suscitata et ampliata questa setta, di che si fece pubblica dimostrazione di
allegrezza per tutta Italia et in Lucca ancora ad esempio degli altri, come d'animo tutto
conforme agli altri cattolici e fedeli a santa Chiesa».

494. Non fu dunque una migrazione contemporanea; e caviamo dal Tommasi (Sommario
di storia lucchese) la lista de' Lucchesi condannati, colla data della riformagione
che li chiarisce eretici e ribelli.

	1558 27 settembre. Balbani Guglielmo, Cattani Francesco, Liena Girolamo e Nicola, Trenta Cristoforo, Mei Vincenzo.

	1564 29 agosto. Guidiccioni Luisi.

	1566 2 luglio. Arnolfini Paolo, Balbani Nicola.

	1567 26 agosto. Minutoli Paolino.

	1567 4 novembre. Calandrini Giuliano.

	1567 17 novembre. Del Venoso Regolo, Rustici Filippo, Calandrini Scipione, Civitali Masseo, Delle Favole Lodovico, Bartolomei Venanzio, Simoni Simone.

	1567 2 dicembre. Jova Giuseppe.

	1568 3 marzo. Diodati Carlo e Pompeo.

	1570 28 febbraio. Cenani Giuseppe, Franciotti Nicolao, Cardoni Giuseppe, Dall'Orafo Salvatore, Liena Antonio, Cattani Gaspare, Mei Cesare, Calandrini Benedetto e Filippo, Burlamacchi Michele, Jova Giuseppe (il suddetto?), Venturini Lorenzo, Di Rimini Marco.

	1578 28 febbraio. Turrettini Francesco.

	1580 28 giugno. Calandrini Giovanni e Cesare, Balbani Manfredo e Arrigo, Perne Pietro.

	1597 31 ottobre. Minutoli Vincenzo di Paolino.



495. Raynaldi, ad annum 1562.

Ecco un decreto del 10 aprile 1562 in materia di religione:

«Acciò che il magnifico signor gonfaloniere con li dui magnifici signori deputati e
da deputarsi sopra la religione e l'officio sopra la detta religione possano con maggiore
animo e diligenza attendere, e essequire l'auctorità e cura che gli è stata data
dal magnifico consiglio, decreto s'intenda e sia che il magistrato possa spender per sei
mesi prossimi per sino alla somma di cento scudi il mese e lo speciale officio dell'entrate
sia tenuto di tempo in tempo passargliene e fargli pagare ad ogni sua requisizione.

«Il qual magistrato sia tenuto e debbi con ogni diligenza possibile cercare e ritrovare
tutti quelli li quali sono stati dal Sant'Offizio dell'Inquisizione dichiarati eretici,
ovvero citati sono restati contumaci secondo la disposizione della legge fatta il 1558,
et essequire contro di loro quello che per essa legge si dispone.

«Sia tenuto ancora il detto magistrato di ricercare con ogni diligenza e ritrovare
tutti quelli, li quali tanto nella città di Geneva come altrove, hanno avuto, hanno, averanno
pratica o commercio con li eretici dichiarati ribelli dal magnifico consiglio, et
ancora tutti quelli li quali sì nella città nostra e suo dominio, come in qual si vogli parte
del mondo hanno in alcuno modo contravenuto o contraverranno agli statuti e decreti
e ordini fatti dal magnifico consiglio sopra la religione, li quali tutti il detto magistrato
sia tenuto, sotto pena di scudi cento d'applicarsi al nostro comune, nella quale ipso jure
et ipso facto e senza altra dichiarazione s'intendano e siano incorsi, e si debbino
per li magnifici signori condennare nelle pene delli detti statuti et ordini e per così
condennati mandargli all'archivio pubblico ogni volta che a esso consterà della contravenzione.

«Il qual magistrato sia tenuto ancora ogniqualvolta avanti e da esso si facci la
proposta ordinata sopra la religione, riferire ai magnifici signori sotto la detta pena tutto
quello che da esso sarà stato fatto, eseguito e negoziato per sino a quel tempo, la qual
relazione li magnifici signori siano tenuti e debbino proponere e far leggere nel magnifico
consiglio quando faranno la detta proposta sopra la religione, acciò che sopra a
quella possa deliberare come li parrà.

«E che per il magnifico consiglio prefato si debba fare elezione d'un altro officio
di tre cittadini sopra li beni confiscati delli eretici, dichiarati ribelli da esso magnifico
consiglio, per dui anni prossimi con la medesima autorità cura e carico la quale fu da
esso data all'officio già eletto sopra li beni di detti eretici dichiarati ribelli, la quale comprenda
ancora li beni di quelli che si dichiareranno per l'avvenire, il quale officio sia
tenuto riferire sotto pena di scudi cento nella quale etc. e perchè così condannati per
inanzi il tempo della proposta da farsi nel prossimo collegio sopra la religione alli magnifici
signori quello che il detto officio passato ha fatto sino a ora ed esseguito sin ora,
la qual relazione gli magnifici signori siano tenuti proporre e far leggere nel detto magnifico
consiglio quando faranno la detta proposta.

«Il qual magistrato sia tenuto ancora sotto la pena predetta inanzi al tempo da
far la proposta della religione, nel collegio prossimo riferire a magnifici signori in scritto
tutti quelli li quali nella materia della religione da un anno in qua hanno date false calunie,
cioè quelli li quali non possano render conto da chi habbino odito le imputazioni,
la quale relazione li magnifici signori debbino proporre e far leggere nel detto magnifico
consiglio.

«E parimente il prefato magistrato, durante il tempo del suo officio, e quelli che
succederanno a esso siano tenuti di tempo in tempo ogni volta che troveranno nella
causa prefata della religione esser stata falsa calunnia riferita a magnifici signori, e
quelli che si dice di sopra e lor signorie debbino proporre e far leggere la relazione
del magnifico consiglio nel quale faranno la proposta della religione».

496. La lettera è del 21/11 febbrajo 1681, e trovasi alla Magliabecchiana, Classe XXXVII,
N. 159 de' manuscritti.

Il Bayle in Giulio III, cita una Lectura super canonem de consecratione di Gerardo
Busdrago di Lucca dottore, vescovo di Napoli di Romania, e suffraganeo del vescovo
di Padova, stampata a Wittemberg il 1543.

497. Diamo alcune notizie su queste famiglie:

1. Turrettini. Nobili di Lucca nel 1300, cacciati come Guelfi nel 1312, tornarono
in patria nel 1400, da Nozzano dove si erano riparati. Cristoforo Turrettini fu anziano
della repubblica, poi gonfaloniere di giustizia nel 1443, e fu il primo della casata che
godesse quest'onore, che molti altri ottennero dopo di lui. Nel 1466 Paolo Turrettini fu
ambasciatore a Galeazzo Sforza, duca di Milano. Un altro Cristoforo fu segretario delle
cifre di papa Gregorio XIII, e nel 1585 ebbe privilegio di nobiltà imperiale, per diploma
di Rodolfo imperatore, e facoltà di portare l'aquila nell'arme. Cesare, priore del monastero
di San Giovanni di Lucca, morì nel 1632 in concetto di santità.

2. Liena, famiglia cacciata dal popolo come ricca e potente nel 1308. Niccolao andò
scelto a incontrare papa Paolo III quando venne a Lucca nel 1538, poi andò ambasciatore
a Carlo V per comporre le controversie coi Fiorentini per cagione di Pietrasanta.

3. Gli Jova o Ghiova nel 1312 partirono di Lucca con le centottanta famiglie
guelfe, poi tornarono nel 1331 e prestarono giuramento di fedeltà al re Giovanni di
Boemia, che fu signore di Lucca. Nel 1384 Nicolao Jova insieme con Matteo Gigli fu
ambasciatore a Firenze per stabilire la lega con quella repubblica e con Siena, Perugia
e Pisa. Paolo Jova, francescano, fu discepolo di frate Francesco di Savona, che fu poi
papa Sisto IV, introdusse gli Osservanti a Lucca e fu guardiano e vicario provinciale e
dottissimo in teologia. Morì nel 1484.

4. Calandrini, famiglia oriunda di Sarzana, cominciò a rendersi illustre a Roma
e altrove al tempo del pontefice Niccolò V, ch'era figlio di Andreola Calandrini. Costei
avea avuto in prime nozze da un Calandrini due figliuoli, Pietro e Filippo. Questi fu promosso
al cardinalato e dichiarato nobile originario di Lucca per decreto del 12 dicembre
1447. Giovan Matteo, figlio di Pietro, fu creato anch'esso nobile lucchese il 22 gennajo
del 1456; era senatore di Roma e dottore in legge. Filippo, suo figliuolo postumo,
si ammogliò a Caterina di Benedetto Bonvisi; fu anziano della repubblica di
Lucca e più volte ambasciatore; morì il 1554. Ebbe un figliuolo per nome Giuliano,
che abbandonò la fede cattolica e si ritirò in Francia dove morì nel 1573: era
ammogliato a Caterina di Agostino Balbani. Giovanni, suo figlio, dopo aver vagato per
la Germania, si ricoverò a Londra, e lasciò due figli, Giovanni Luigi e Filippo. Il
primo si fermò a Ginevra, il secondo andò a Londra, ma come seguace della parte
di re Carlo I fu obbligato ritirarsi in Amsterdam, ove fu eletto direttore generale del
commercio in Batavia e nell'Indie Orientali. Nacque di lui Teodoro che si ritirò in
Francia e tornò alla fede cattolica. De' suoi figli Filippo e Teodoro il primo entrò
gesuita, il secondo, dopo avere più anni militato in Francia, tornò a Lucca nel 1697
e dal Consiglio venne rintegrato negli onori e creato colonnello.

Col decreto 16 dicembre 1605 fu messo all'Indice il Trattato delle heresie et delle
Schisme che sono nate nella chiesa di Dio et de' remedj che si deono usare contro
di quelle, di Scipione Calandrin.

498. Così qualvolta occorre la parola πρεσβὺτερος non traduce preti o sacerdoti, ma anziani,
collegio degli anziani. Se Paolo e Barnaba ordinano preti coll'imposizione delle
mani (χειροτονησαντες αὐτοῖς πρεσβυτὲρους κατ’ ἐκκλησίαν), egli traduce che «gli ordinarono
per ciascuna chiesa per voti comuni degli anziani». San Pietro raccomanda ai fedeli
nemo vestrum patiatur, ut homicida, aut fur, aut alienorum appetitor (Ep. I, 4, 15),
ove il testo dice ἀλλοτριεπίσκοπος, cioè che spia i fatti altrui: e il Diodato mette «o facendo
il vescovo sopra gli stranieri» per raffaccio ai vescovi. ἐν προσώπῳ χριστου (II Cor.
2, 10), cioè in persona di Cristo, egli traduce «in cospetto di Cristo» per non fare
un apostolo vicario di Cristo. παρὰδοσις, che vuol dir tradizione, egli traduce per «insegnamento»:
χάρισμα grazia, per «dono»: λογος verbo, per «parola».

La Vulgata nei Fatti degli Apostoli III, 1, dice che «Pietro e Giovanni ascendeano
al tempio all'ora nona dell'orazione», sapendosi che molte volte il giorno faceano la
preghiera gli Ebrei, a cui imitazione la Chiesa introdusse le nove ore nell'uffiziatura.
Per non approvar ciò, Lutero aveva alterato quel passo, e secondo lui il Diodati tradusse,
«Saliva al tempio in sull'ora nona, ch'è l'ora dell'orazione».

La sua versione il Martini condusse in generale sulla Vulgata, talvolta scostandosene
nel Nuovo Testamento, perchè conosceva il greco. Le sobrie note son sempre ortodosse,
ma talvolta appoggiano su interpretazioni non conformi all'originale.

499. Jean Gaberel, Calvin à Genève, p. 232-235. Laderchi, Continuazione del Baronio,
p. 202.

500. Cogliamo quest'occasione per avvertire come Michele Serveto, ristampando nel
1535 a Lione la geografia di Tolomeo, è forse il solo de' contemporanei che accusa
Americo Vespucci d'aver usurpato la gloria di Colombo. «Colombo (dice) in un nuovo
viaggio scoprì il continente e molte isole, di cui son oggi padroni affatto gli Spagnuoli.
S'ingannano dunque affatto quei che chiamano America questo continente, giacchè
Americo non la toccò che molto dopo di Colombo, e vi andò non cogli Spagnuoli, ma
coi Portoghesi, per farvi commercio». Humboldt mostrò quanto a torto si accusi il
Vespucci di aver soperchiato il gran Genovese; del resto si sa che Americo fece il suo
viaggio nel 1499 con Hocheda e per la Spagna, e non come mercante, ma forse come
astronomo. Il bello è che l'edizione del Serveto contiene la mappa del 1522, dove al
nuovo mondo si dà il titolo d'America.

501. Opuscoli di Calvino, p. 1991, 1923 ecc.

502. Hoornbeech, Apparatus adv. Socin., pag. 24.

503. Sertorio Quattromani ha un'Epistola ad Celsum Mollium, riferita da Leonardo
Nicodemo, Addizioni alla Biblioteca Napolitana, ove dà il Gentile per napoletano, e
Calvino per autor della storia del suo supplizio. Erra: questa storia è di Benedetto
Arezio. Al sinodo di Pinczovia, il 4 novembre 1562, aveva professato Deum creavisse in
latitudine æternitatis spiritum quemdam excellentissimum, qui postea in plenitudine
temporis incarnatus est.

504. Vedi Bayle, Dictionnaire critique.

505. Bayle, in Gribaldi. Gerdes, p. 276; Niceron, Mém. des hommes illustres, t. XLI,
pag. 235. Sue opere sono:

De methodo ac ratione studendi in jure civili libri tres, Lione 1544.

Recentiores jc singuli, singulis distichis comprehensi.

Commentarius ad legem Falcidiam. Pavia 1548.

Epistola in mortem F. Spieræ, 1554.


506. Hody, De Bibl. textibus originalibus, pag. 552, dice che Alberico Gentile stampò
un libro De latinitate veteris Bibliorum versionis male accusata.

507. Lettera 7 dicembre 1553.

508. Ott. Annal. Anab., p. 120, Fuesslin, Epist. Reform., N. LXXII.

509. Fu stampato nel Belgio. Il Sandro, nella Bibliotheca Antitrinitariorum lo confonde
con un altro De hæreticis an sint persequendi, stampato ad Argentorato il 1610,
e che si attribuisce a Sebastiano Chateillon.

510. A coloro che pretendono la framassoneria inventata da Lelio Soccino nel 1546
a Venezia possiamo opporre una circolare pubblicata dai Franchi muratori fin dal 1535,
della quale parleremo più avanti.

511. Bayle corregge moltissimi errori del Varillas e del Mainbourg in proposito di esso,
ma cade in molti altri. Vedi Malacarne, Comm. delle opere e delle vicende di Giorgio
Biandrata, Padova 1814.

512. Calvini Ep. CCCXXII.

513.   Id.     Ep. CCCXXI.

514. Qui sta la differenza dagli Ariani. Questi faceano Cristo creato, ma avanti a
tutte le cose, e che da lui fosse creato il mondo e governato.

515. Se non altro Warburton, per quanto ignaro e sprezzante della teologia cattolica,
diceva che l'esser creato l'uomo a immagine di Dio significava la facoltà che ha
di ragionare.

516. Questa è la dottrina dedotta: ma Fausto professava intera sommessione alle
scritture. Nihil in iis scriptis legi, quod non verissimum sit... Præstat, mi frater, mihi
crede, cum in aliquem Scripturæ locum incidimus, qui nobis falsam sententiam continere
videatur, una cum Augustino in hac parte ignorantiam nostram fateri, quam
eum, si alioquin indubitatus plane sit, in dubium revocare. Epist. III ad Matth. Rudei.
Naturalmente uno de' passi che gli Unitarj impugnano maggiormente è quel di san Giovanni
1, v, 7. Tres sunt qui testimonium perhibent in cælo: Pater, Verbum et Spiritus:
et hi tres unum sunt. E poichè quel versetto, massime dopo l'edizione del
Nuovo Testamento per Agostino Scholz è posto in dubbio anche da qualche cattolico,
la sua genuinità è dimostrata dal padre G. B. Franzelin, professore nel Collegio Romano,
nel trattato De Deo trino secundum personas.

517. Div. Instit., lib. VI, e 20.

518. An pœnas capitales facinorosis hominibus irrogare liceat magistratui christiano.

519. È vero che i Valdesi negassero il diritto di infliggere la pena capitale? In fatto
ne sono accusati, ed essi se ne scolpano. Alano di Lille (De Insula) detto il Dottore universale,
nell'opera De fide catholica contra hæreticos sui temporis, præsertim Albigenses
et Waldenses, libri IV, tolse a confutar gli errori dei Valdesi, e questo fra gli altri,
assimilando il magistrato al soldato; se fuor di battaglia uccide uno, è responsale del
sangue versato; no, se lo fa obbedendo al suo capo. Mostra come i Valdesi alterassero
o frantendessero i testi scritturali e de' santi padri, a cui appoggiavano il loro abborrimento
al sangue: ben dà loro ragione quando disapprovano i rigori delle leggi penali
d'allora; pe' ladri basterebbe la fustigazione; ma la pena capitale non è troppa pei
masnadieri; nè dovrebbe infliggersi agli eretici, bensì, come cristiani, cercar di ricondurli
in grembo alla Chiesa.

Quando si vede Benedetto Carpzovio opporre gli argomenti stessi e le stesse autorità
ai Socciniani, si vorrebbe credere che veramente fin nel XIII secolo fosse impugnata dottrinalmente
la legittimità della pena capitale. Ma ecco Paolo Perrin, il quale nel 1618
a Ginevra difese calorosamente i Valdesi, protestare contro Alano, confutare quattordici
calunnie che i Cattolici appongono ai Valdesi, e tra l'altre questa, che essi sostenessero
non potersi condannare a morte (Histoire des Vaudois, pag. 11). E a negarlo reca un manuscritto
Tresor e lume de fe probabilmente del secolo XIV, ove è detto: Lo es escrit,
non laissares vivre lo malfaitor. Si la ira non saré, la doctrina non profitare, ni li
judici non saren discerni, ni li pecca non saren castiga. Donc la justa ira es moire
de la disciplina, et la patiença sen rason semena li vici et laissa prevaricar li mal.

Ciò non basterebbe a infirmar la diretta asserzione di Alano Dell'Isola, ed anche di
san Tommaso. Ma Ranerio Saccone, che abbiam mentovato altrove (vol. I, pag. 79), nel
1250 scrisse una Summa de Catharis, e men iroso che non sogliano i convertiti,
racconta con calma e senza fanatismo, non nega lodi ai settarj, confessando il loro attaccamento
alla Bibbia, e i lor buoni costumi. Or egli afferma opinare i Valdesi quod non
licet regibus, principibus et potestatibus punire malefactores. Anche il padre Moneta
cremonese, che fece un dotto trattato Adversus Catharos et Valdenses nel 1250, ha un
lungo capitolo per provare contro i Valdesi, che la società civile possiede lo jus gladii.
Nella Biblioteca Maxima Patrum, t. XXV, p. 308, è un Index errorum quibus Valdenses
infecti sunt, fatto da un contemporaneo, fra' quali mette per XXIV: Omne homicidium
quorumcumque maleficorum credunt esse mortale peccatum: sicut nos non posse
vivificare, non posse occidere.

È dunque singolare veder dagli accusatori asserita e dai difensori negata una dottrina,
che molti oggi ascriverebbero a merito ai Valdesi.

520. È il nome che, nell'Accademia senese, apparteneva a Girolamo Bargagli, come
quel di Frastagliato a Fausto Sozzini, di Focoso a Giulio Spannocchi, di Attonito a
Lelio Marretti.

521. Le ricerche intorno ai Soccini non son nuove, siccome apparrà dalle seguenti lettere,
che sono fra i manuscritti della Biblioteca di Siena, codice E. IX, 17 a c. 35.


«Al signor Uberto Bentivoglio, Siena.


«Illustrissimo signore, Essendomi venuto alle mani alcuni autentici attestati in discolpa
di Celso di Mariano Sozzini, e di Cornelio della medesima famiglia, la di cui moglie era
Francesca di Atoleo Bolognese, i quali vivevano nel 1560, desidero da v. s. illustrissima
di sapere se alcuno di essi si dipartisse dal grembo di santa madre Chiesa, mentre le dette
attestazioni in forma pubblica furono ricercate, per esser loro incolpati di vivere da
Luterani e Eretici, da un certo Paolo de' Cataldi bolognese, che era di quel tempo prigione
in Siena a instanza dell'Inquisizione, e per un esame statogli fatto dopo che fu
scarcerato, e per dar luogo alla verità, disse che tali imposture gli erano state fatte
dire da quell'inquisitore. V. s. illustrissima appaghi con tutto suo comodo la mia curiosità,
ecc.


Di V. S. Illustrissima


Firenze, 24 ottobre 1772.


Dev. Obbl. Serv.

Anton Francesco Marmi».


Della risposta hassi la minuta del 29 novembre 1772 non firmata, ma evidentemente
del Bentivoglio, al codice E. IX, 18. a c. 243.

«.... di Cornelio Sozzini non ho alcuna notizia: di Celso Sozzini io ho le sue
dispute, fatte, a mio credere, intorno al 1540. Di costui così ne parla il P. Ugurgieri
nel 3º tomo inedito delle Pompe Sanesi. — Celso Sozzini fratello d'Alessandro, anch'egli
nobile giureconsulto, professò primieramente nella patria, ispiegando l'instituta civile
e tenendo poi una cattedra straordinaria: e poi in grazia del padre lesse in Bologna Jus
canonico con salario di scudi cento d'oro, e poi, morto il padre, lesse Jus civile, ma
dopo pochi anni lasciò la professione. Si legge di suo un'Epistola al cardinale d'Augusta,
la quale è stampata nel 4º tomo de' Consigli di Mariano suo genitore.

«Questo Celso nella nostra accademia fu chiamato il Sonnacchioso, e stampò anche
altre opere che si ritrovano in Bibliotheca auctorum polonorum, il che essendo, non
pare a me che vi sia da dubitare ch'egli non fusse un eretico; e certamente costoro nel
famoso passaggio dei Tedeschi abbracciarono il luteranismo, com'apparisce da processi
che si ritrovano nella nostra Inquisizione, ma di poi riconoscendo la vanità di questa
sètta, e non volendo ritornare al grembo di nostra santa fede, si fecero unitarii, che
oggi dichiamo Soccinisti. E di questa illustre famiglia tali stimo che fossero Lelio,
Fausto, Celso e Alessandro Sozzini, ma, a dire lo vero, Celso dovette ritornare alla vera
fede, mentre, se dobbiamo credere a quello che dice il P. Ugurgieri nel titolo 16,
fog. 433, egli morì in Siena li 12 di marzo 1570, e fu seppellito nella chiesa di San Domenico
di Siena».

522. Soccino, nella terza lettera a Mattia Rudeio, parla della sua disputa col Puccio,
il quale non si tenne vinto, ma non si volle più ascoltarlo, nè legger un suo libro in
italiano.

Vedi Giambattista Gaspari, De vita... Francisci Pucci Filidini nella Nuova Raccolta
Callogeriana, tom. XXX. Venezia 1776. Bayle ad nomen e Dodd.

Nel volume della «Biblioteca de' fratelli Polacchi» v'è una De statura primi hominis
ante lapsum disputatio, che contiene dieci tesi del Pucci, con cui pruova che
tutte le creature erano immortali avanti il peccato; la risposta di Soccino, la replica
del Puccio; la difesa del Soccino.

523. Ann. Eccl. al XL del 1583.

524. Nella relazione sulla Nunziatura di Polonia del cardinale Alberto Bolognetto,
stampato da F. Calori Cesi a Modena 1861, dicesi che i Polacchi mal soffrivano di veder
i beneficj posseduti da stranieri, fra cui nomina «il Bucella, medico padovano, eretico
ostinatissimo, l'Alamanni gentiluomo fiorentino, maestro di cucina, uomo cattolico e
dabbene».

525. In una lettera di monsignor Della Casa da Venezia, 2 luglio 1547, leggesi: «Uno
Stancario, che fu già preso qui per eretico e abjurò, ha scritto a questi signori deputati
(come v. s. illª vedrà per le copie incluse in questa), e mandato a lor signorie un libro
suo stampato, e intitolato alla Ill. Signoria, il qual libro ha di molte eresie. Per il che i
prefati signori deputati stanno sospesi se debbiano farne querela o sprezzarlo, e hanno
detto, così per via di discorso che sarebbe forse bene che io scrivessi al cardinale
d'Augusta per far pigliare il detto Stancario. Io non so come Augusta si governi, e però
sono andato sfuggendo, e mi è parso dare avviso a V. S. Illª (il cardinale Farnese).
Lettere d'uomini illustri conservate nell'Archivio di Parma.

526. Ap. De Porta, P. II, pag. 120.




Nota del Trascrittore

Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, così come
le grafie alternative (còmpito/cómpito, fòro/fôro e simili), correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.

Le note, nell'originale raccolte a fine capitolo, sono state spostate al
termine del libro, e i relativi numeri di pagina sono stati eliminati.

Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GLI ERETICI D'ITALIA, VOL. II ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/6016473298882325623_simbolo.jpg





OEBPS/6016473298882325623_stemma.jpg





OEBPS/6016473298882325623_cover.jpg
Yo PO s oA
ERETICE
_ D’ITALIA.

DI g
CESARE CANTU

4

— VOLUME SECONDO —





