
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Il Comento alla Divina Commedia, e gli altri scritti intorno a Dante, vol. 3

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Il Comento alla Divina Commedia, e gli altri scritti intorno a Dante, vol. 3


Author: Giovanni Boccaccio


Editor: Domenico Guerri



Release date: December 7, 2014 [eBook #47566]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Giovanni Fini, Claudio Paganelli and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (Images

        generously made available by Editore Laterza and the

        Biblioteca Italiana at

        http://www.bibliotecaitaliana.it/ScrittoriItalia)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL COMENTO ALLA DIVINA COMMEDIA, E GLI ALTRI SCRITTI INTORNO A DANTE, VOL. 3 ***







NOTE DEL TRASCRITTORE:

—Corretti gli ovvii errori tipografici e di punteggiatura.

—Sono state estrapolate dallʼindice generale dei nomi le voci riguardanti
il presente volume; lʼindice completo (senza link) è stato mantenuto
nel terzo volume.

—La copertina è stata creata dal trascrittore usando il frontespizio
dellʼopera originale; lʼimmagine è posta in pubblico dominio.







SCRITTORI DʼITALIA



G. BOCCACCIO

OPERE VOLGARI

XIV





GIOVANNI BOCCACCIO

IL COMENTO ALLA DIVINA COMMEDIA

E GLI ALTRI SCRITTI INTORNO A DANTE

A CURA DI

DOMENICO GUERRI

VOLUME TERZO


[image: ]


BARI

GIUS. LATERZA & FIGLI

TIPOGRAFI-EDITORI-LIBRAI

1918





PROPRIETÁ LETTERARIA



GIUGNO MCMXVIII—49328



III

CONTINUAZIONE

DEL

COMENTO ALLA “DIVINA COMMEDIA”








CANTO NONO

I

Senso letterale

[Lez. XXXV]

«Quel color, che viltá di fuor mi pinse», ecc. Continuasi
l’autore in questo canto al precedente in cotal guisa: egli ha
dimostrato davanti come Virgilio, essendogli stata serrata la
porta della cittá nel petto, egli tornasse a lui con sospiri e con
rammarichii; e dobbiam credere che, per la turbazione presa
di ciò, egli altro colore che l’usato avesse nel viso; il qual
colore nel principio di questo canto dice l’autore che egli ristrinse
dentro, veggendo lui per viltá aver similmente mutato
colore. E dividesi il presente canto in cinque parti: nella
prima delle quali, essendo l’autore per certe parole di Virgilio
entrato in pensiero, muove un dubbio a Virgilio, e Virgilio gliele
solve; nella seconda discrive come sopra le mura di Dite vedesse
le tre furie e udissele gridare; nella terza pone la venuta
del Gorgone, e come da Virgilio gli fossero gli occhi turati,
accioché nol vedesse; nella quarta discrive la venuta d’un angelo,
per opera del quale scrive essere stata la porta della cittá
aperta; nella quinta e ultima pone come nella cittá entrassero,
e quivi vedessero in arche affocate punire gli eresiarche.
La seconda comincia quivi: «E altro disse»; la terza quivi:—«Volgiti
indietro»; la quarta quivi: «E giá veniva»; la quinta
quivi: «E noi movemmo i piedi».



Dice adunque nella prima parte cosí: «Quel color, che viltá»,
cioè la palidezza, «di fuor», cioè nel viso, «mi pinse, Veggendo
il duca mio tornare in volta». Estimava l’autore che i
demòni, per le parole di Virgilio, dovessono liberamente dar
loro l’entrata, si come gli aveano i demòni superiori lasciati
scendere giú per quelle medesime parole; ma, poi che vide Virgilio
aver parlato invano e senza alcuno effetto, quasi come
vinto tornare in volta, invilí l’autore, temendo non gli convenisse
tornare indietro. E quando il cuore per alcuna passione
invilisce, ogni vigore esteriore ricorre a lui, e perciò conviene
che quelle cotali parti esteriori rimangano palide; la qual palidezza
vuole l’autor mostrare qui essere stata cagione di ristrigner
dentro il colore acceso, il quale Virgilio oltre all’usato
avea nel viso, per la turbazion presa: è questo, accioché il
suo sembiante turbato non fosse cagione all’autore di temere
piú che bisogno non era. E però dice: «Piú tosto», che fatto
non avrebbe, «dentro», da sé, «il suo nuovo», cioè nuovamente
venuto per la turbazion presa, «ristrinse», mostrandosi
meno turbato che non era.

E quinci segue, e discrive un atto di Virgilio, nel quale
Virgilio, ancora in conforto dell’autore, si sforza di dimostrare
d’aspettare che venga chi’l faccia venire al di sopra della sua
impresa, e dice: «Attento si fermò, com’uom ch’ascolta»; nelle
quali parole si può comprendere Virgilio dovere immaginare
quivi non dover venire il divino aiuto senza farsi alquanto sentir
di lontano; e perciò si mise, oltre a questo, ad ascoltare, per
«Che l’occhio nol potea menare a lungo», discernendo; e discrive
la cagione: «Per l’aer nero», cioè tenebroso, per lo
non esservi alcuna luce, percioché l’aere di sua natura non è
d’alcun colore comprensibile dagli occhi nostri, «e per la nebbia
folta», cioè spessa, la qual surgeva del padule.

E cosí attendendo, cominciò a dire:—«Pure a noi converrá
vincer la punga»—d’entrar nella cittá, «Cominciò el», poi che
fermato si fu ad ascoltare:—«se... non... tal ne s’offerse». E qui
lascia Virgilio le sue parole mozze, cioè senza aver compiuto
d’esprimere la sentenza dell’orazion cominciata, seguendo il
costume di coloro, li quali ardentissimamente, aspettando, disiderano
alcuna cosa; li quali, avendo incominciato a dire alcuna
cosa, senza compier di dirla, e talvolta senza avvedersene,
saltano in altre parole, per le quali il disiderio loro dimostrano.
E perciò all’orazione mozza di Virgilio, soggiugne esso medesimo
il disiderio suo, dicendo: «Oh! quanto tarda a me», cioè
al parer mio (percioché a chi molto disidera, non vien sí prestamente
il desiderio suo, che non gli paia che egli indugi
molto), «ch’altri qui giunga»—il quale abbatta l’arroganza de’
dimòni che la porta serrarono, e a lor mal grado quella aprano.
Estimava Virgilio veramente dovere da Dio, per lo cui mandato
egli era in quel viaggio, venire alcuno, per la cui opera
egli potessono entrare nella cittá.

«Io vidi ben, sí com’el ricoperse Lo ’ncominciar», cioè le
parole cominciate (quando disse:—«Se... non... tal ne s’offerse»—),
«con l’altro che poi venne» (cioè col dire:—«Oh
quanto tarda a me ch’altri qui giunga!»—), «Che fûr parole alle
prime diverse», in quanto non seguivano a quelle. «Ma nondimen»,
comeché egli ricoprisse, «paura il suo dir dienne», cioè il
suo non continuato parlare; e mostra l’autore perché di ciò prendesse
paura, dicendo: «Perch’io traeva la parola tronca» (cioè
«se... non... tal ne s’offerse), «Forse»; dice «forse» perché ancora
certezza non aveva di ciò che Virgilio s’avesse inteso per le
parole mozze; «a piggior sentenzia», cioè intendimento, «ch’e’
non tenne», il parlar mozzo. Estimava per avventura l’autore
Virgilio aver voluto intendere in quelle parole: «Pure a noi
converrá vincer la punga, Se... non... tal ne s’offerse», che, dove
essi vincer la punga non avesser potuto, che il prencipe dello
’nferno dovesse punire Carone, Cerbero e Pluto, che sofferto
aveano che essi infino quivi discendessero, e che per questo
turbati contro di loro i detti dimòni non gli dovesson lasciar
tornare a dietro, e cosí convenisse loro quivi rimanere dove
erano. E di questo entrò paura, per quelle parole, all’autore,
il quale credette Virgilio per ciò aver lasciato l’orazion mozza,
per non dargli materia di piú impaurire. Ma questa non era
la ’ntenzion di Virgilio, sí come poi apparve, anzi era: dove
noi non possiam «vincer la punga» dell’entrar dentro alla cittá,
«tal ne s’offerse», cioè Iddio, di lasciarci quaggiú scendere,
che egli fará sí che, malgrado de’ dimòni, noi passerem dentro;
ma per la ragion di sopra detta non compie’ l’orazione, sí come
disideroso di quello che le sue seguenti parole sonarono. Nondimeno
per le parole dette da Virgilio: «Oh! quanto tarda a
me ch’altri qui giunga», entrò l’autore in un dubbio, il quale
egli muove a Virgilio dicendo:

—«In questo fondo della trista conca», dello ’nferno, il quale
nomina «conca», dalla similitudine che hanno alcune conche alla
forma essenziale dello ’nferno, il quale, come detto è, è ampio
di sopra e di sotto vien ristrignendo; «Discende mai alcun del
primo grado», cioè cerchio, «Che sol per pena ha la speranza
cionca?»—Pon qui l’autore il contenente per la cosa contenuta;
percioché il cerchio non ha alcuna pena egli, ma quegli, che
in esso posti sono, hanno quella pena la quale discrive al cerchio;
cioè che essi, come in quella parte è stato detto, hanno
per pena il disiderare senza speranza, e cosí hanno cionca, cioè
mozza e separata da sé, la speranza. Ed è questo «cionca»
vocabolo lombardo, il quale appo noi non suona quello che
appo loro, percioché noi diremmo d’uno che molto bevesse:
colui «cionca».

«Questa quistion fec’io», a Virgilio, che detta è; «e quei:—Di
rado Incontra»,—cioè avviene, «mi rispose,—che di nui»,
li quali nel primo cerchio dimoriamo, «Faccia ’l cammino alcun
pel quale io vado», cioè discenda quinci giú. «Ver è, ch’altra
fiata quaggiú fui», dove noi siamo, «Congiurato», cioè
per congiurazion sforzato, «da quella Eritón cruda», cioè da
quella femmina crudele cosí chiamata, «Che richiamava l’ombre
a’ corpi sui», per forza di suoi incantamenti.

Di questa Eritón scrive fiere e meravigliose cose Lucano nel
sesto suo libro, dove dice:

Hos scelerum ritus, haec dirae carmina gentis,

effera damnarat nimiae pietatis Erictho,

inque novos ritus pollutam duxerat artem, ecc.;



dove dice costei essere stata di Tessaglia, abitatrice di sepolcri,
né mai, se non o essendo il cielo turbato o di notte, essere usa
d’uscire in publico; dimostrando lei maravigliose forze avere
intorno alle incantazion de’ demòni e in far tornar l’anime de’
morti ne’ corpi loro, e altre cose assai; affermando, oltre a ciò,
a costei essere andato Sesto Pompeo, figliuolo di Pompeo magno,
per sapere quello che esser dovesse della cittadina guerra, la
quale era tra ’l padre di lui e Cesare.

«Di poco», tempo dinanzi, «era di me», la qual fui e sono
l’anima di colui il quale fu chiamato Virgilio, «la carne nuda»
la quale, partendosi, avea lasciato il corpo ignudo di sé; «Ch’ella
mi fece», questa Eritón, per forza de’ suoi incantamenti, «entrar
dentro a quel muro», della cittá di Dite, «Per trarne un
spirto del cerchio di Giuda», cioè della Giudecca, dinominata
da Giuda Scariotto.

Vogliono alcuni dire che Cassio e Bruto, li quali furono
de’ congiurati ad uccidere Giulio Cesare, essendo seguiti da
Ottavian Cesare, e dovendo combatter con lui, andarono, o vero
mandarono, a questa Eritón, per sapere quello che dovesse lor
seguire della battaglia; e che allora questa Eritón costrinse per
incantamenti l’anima di Virgilio ad andare a trar quello spirito,
che qui dice, del cerchio di Giuda. Ma ciò non può esser vero;
percioché a quei tempi Virgilio era vivo, e visse poi molti
anni, sí come chiaramente si comprende per Eusebio in libro
Temporum; e, che istoria questa si fosse, non mi ricorda mai
aver né letta né udita, da quello in fuori che di sopra n’è
detto. [Oltre a questo, non pare a’ santi in alcuna guisa si debba
credere che alcuna anima dannata, e molto meno l’altre, per
alcuna forza d’incantamento si possa trarre d’inferno e rivocare
per cagione alcuna in questa vita. E se forse a questa
veritá s’opponesse molte essercene state giá rivocate per forza
d’incantamenti, e tra l’altre quella di Samuel profeta, il quale
quella pitonessa, a’ prieghi di Saul re, gli fece venire a rispondere
di ciò che gl’intervenne, ovvero che intervenir gli dovea;
dico questo essere del tutto falso; percioché i santi tengono
quello non essere stato Samuel, ma alcuno spirito immondo,
il quale per la sapienzia, la quale hanno, e per la destrezza ad
essere in un momento dove vogliono, compose quel corpo
aereo, simile a Samuello, e, entratovi dentro, diede quel risponso,
il quale Saul credette aver da Samuello: e cosí essere
di tutti gli altri corpi, li quali si credono esser corpi stati d’alcuni
morti, e che in essi per forza d’incantamenti sieno rivocate
l’anime. E di questa materia, cioè degl’incantamenti, si
dirá alquanto piú stesamente appresso nel ventesimo canto,
dove si chiariranno le spezie de’ vari indovinamenti, che molti
contro al mandato di Dio usano scioccamente e in loro perdizione.]

«Quell’è il piú basso luogo», il cerchio dove è Giuda, «e
’l piú oscuro», in quanto è piú lontano alla luce, «E il piú
lontan dal ciel, che tutto gira»: percioché alcuna parte non è,
che tanto sia lontana alla circunferenza, quanto è il centro; e
il centro della terra, nel quale è il cerchio dove è Giuda, sí
tiene che sia il centro de’ cieli, e cosí i cieli sono da intendere
in luogo di circunferenza al centro della terra, e cosí è il detto
centro piú lontano che altra parte dal cielo. E mostra voglia
qui l’autore intender del cielo empireo, il quale con la sua ampiezza
contiene ciascun altro cielo.

«Ben so il cammin; però ti fa’ sicuro». Vuol qui l’autor
mostrare, per questa istoria da Virgilio raccontata, l’abbia Virgilio
voluto mettere in buona e sicura speranza di sé, della qual
per paura pareva caduto; e, oltre a questo, accioché l’aspettare
ciò che esso Virgilio aspettava, non paia grave all’autore, e
per quello accresca la sua paura, continua Virgilio il suo ragionamento,
dicendo:

«Questa palude», di Stige, «che ’l gran puzzo spira», cioè
esala: e in questo dimostra la natura universale de’ paduli, li
quali tutti putono per l’acqua, la quale in essi per lo star ferma
si corrompe, e corrotta pute; e cosí faceva quella, e tanto piú
quanto non avea aere scoverto, nel quale il puzzo si dilatasse
e divenisse minore. «Cinge d’intorno la cittá dolente», cioè
Dite, piena di dolore; e dice «d’intorno», onde si dee comprendere
le mura di questa cittá tanto di circúito prendere,
quanto in quella parte ha di giro la ritonda forma dello ’nferno,
la quale, come piú volte di sopra è detto, è fatta come un baratro;
e cosí stando, può essere intorniata dalla detta padule,
percioché non será il luogo pendente, ma equale, e cosí vi si
può l’acqua del padule menare intorno. «U’ non potemo entrare
omai senz’ira»,—di coloro li quali contrariare n’hanno
voluta l’entrata.

«E altro disse». Qui comincia la seconda parte del presente
canto, nella quale discrive come sopra le mura di Dite vedesse
le tre furie infernali e udissele gridare. Dice adunque: «E altro
disse», che quello che infino a qui ho detto, «ma non l’ho
a mente», quello che egli dicesse altro. E pone la cagione perché
a mente non l’abbia, la quale è: «Peroché l’occhio», cioè
il senso visivo, «m’avea tutto tratto», cioè avea tratto l’animo
mio, il quale veramente è il tutto dell’uomo; «Ver’ l’alta torre»,
la quale era in su le mura della cittá di Dite, «alla cima rovente»,
di quella torre, la quale dimostra, per avere ella la cima,
cioè la sommitá, rovente, esser tutta dentro affocata; «Ove»,
cioè in su la cima, «in un punto furon dritte ratto», cioè in
un momento, «Tre furie infernal, di sangue tinte, Che membra
femminili aveano ed atto», cioè sembiante, «E con idre verdissime
eran cinte».

«Idra» è una spezie di serpenti li quali usano nell’acqua, e
però sono chiamati «idre» percioché l’acqua in greco è chiamata
«ydros»; e queste non sogliono essere velenose serpi, percioché
la freddezza dell’acqua rattempera l’impeto e il riscaldamento
della serpe; nel quale riscaldamento si suole aprire un ventriculo
piccolo, il quale le serpi hanno sotto il palato, e l’umiditá
che di quello esce, venendo sopra i denti della serpe, è quella
che gli fa velenosi. Ma l’autore pon qui la spezie per lo genere,
volendo che per «idra» s’intenda qualunque velenosissimo serpente.

«Serpentelli e ceraste avean per crine», cioè per capelli. E
sono «ceraste» una spezie di serpenti, li quali hanno o uno o due
cornicelli in capo; e da questo son dinominati «ceraste», peroché
«ceras» in greco tanto vuol dire quanto «corno» o «corna» in
latino; «Onde», cioè di ceraste, «le fiere tempie», di queste
furie, «erano avvinte», cioè circundate, in quella maniera che
talvolta le femmine si circundano il capo de’ capelli loro.

«E quei», cioè Virgilio, «che ben conobbe le meschine»,
cioè le damigelle, «Della regina», cioè di Proserpina, «dell’eterno
pianto», cioè d’inferno, dove sempre si piagne e sempre
si piagnerá;—«Guarda,—mi disse,—le feroci Erine»,
cioè le feroci tre furie.

E susseguentemente gliele nomina, e dice: «Questa è Megera,
dal sinistro canto», della torre; «Quella che piange dal
destro», canto della torre, «è Aletto», cioè quella furia cosí
chiamata; «Tesifone», la terza furia,«è nel mezzo»—delle
due nominate di sopra; «e tacque a tanto», cioè poi che nominate
me l’ebbe e fattelemi conoscere.

«Con l’unghie si fendea», cioè si graffiava, «ciascuna il
petto; Batteansi a palme», come qui fanno le femmine che gran
dolor sentono o mostran di sentire, «e gridavan sí alto, Ch’io
mi strinsi», temendo, «al poeta per sospetto».

E quello, che esse gridavano, era:—«Venga Medusa», quella
femmina la quale i poeti chiamano Gorgone, «e sí ’l farem di
smalto»,—cioè di pietra. È lo smalto, il quale oggi ne’ pavimenti
delle chiese piú che altrove s’usa, calcina e pietra
cotta, cioè mattone, e pietre vive mescolate e solidate con molto
batterle insieme, quasi non men duro che sia la pietra. «Dicevan
tutte e tre gridando in giuso», o nella padule, o verso lui;—«Mal
non vengiammo in Teseo l’assalto»,—il qual ne fe’,
quando venne insieme con Peritoo per volere rapire Proserpina.
E dicono sé aver mal fatto a non vengiarlo, percioché, se vengiato
l’avessono, non si sarebbe poi alcun messo ad andare in
inferno per alcun lor danno; e cosí mostrano gridare e dire
queste parole per l’autore, il quale quivi vedevano vivo volere
entrar nella cittá loro.

Ma chi sieno queste furie, chi sia Medusa, e che facesse
Teseo, del quale si dolgono non aver vengiato l’assalto, si discriverá
pienamente dove il senso allegorico si racconterá; fuor
che di Teseo, il senso della cui favola non ha a fare con la
presente materia, e però di lui qui diremo. Teseo fu figliuolo
d’Egeo, re d’Atene, giovane di maravigliosa virtú, e fu singularmente
amico di Peritoo, figliuolo d’Issione, signore de’ lapiti
in Tessaglia; ed essendo amenduni senza moglie, si disposero
di non tôrne alcuna, se figliuola di Giove non fosse. Ed
essendo giá Teseo andato in Oebalia, e quivi rapita Elena, ancora
piccola fanciulla, non sapendosene in terra alcuna altra,
se non Proserpina, moglie di Plutone, iddio dell’inferno, a dovere
rapir questa scese con Peritoo in inferno; e, tentando di
rapir Proserpina, secondo che alcuni scrivono, Peritoo fu strangolato
da Cerbero, cane di Plutone, e Teseo fu ritenuto. Altri
dicono che Peritoo fu lasciato da Plutone, per amore d’Issione,
suo padre, il quale era stato amico di Plutone; ed essendo in
sua libertá, e sentendo che Ercule tornava vittorioso di Spagna
con la preda tolta a Gerione, gli si fece incontro e dissegli lo
stato di Teseo; per la qual cosa tantosto Ercule scese in inferno
e liberò Teseo. E, percioché Cerbero avea fieramente
morso Carone, perché Carone aveva nella sua nave passato
Ercule, la cui venuta Cerbero s’ingegnava d’impedire; fu Cerbero
da Ercule preso per la barba, e da lui gli fu tutta strappata;
e, oltre a ciò, incatenato, ne fu menato quassú nel mondo
da Teseo liberato da Ercule.

—«Volgiti indietro», ecc. Qui comincia la terza parte di
questo canto, nella quale, poi che l’autore ha dimostrato il romor
fatto dalle furie, e l’essere stata da loro chiamata Medusa, pone
l’autore la venuta di lei, e come gli occhi gli fossero da Virgilio
turati, accioché non la vedesse. Dice adunque:—«Volgiti
indietro», accioché tu non guardi verso le mura della cittá;
e, oltre a ciò, «e tieni il viso chiuso»; pon qui il tutto per la
parte, in quanto, volendo Virgilio che egli si chiudesse gli occhi,
disse:—Tieni chiuso il viso,—e dicegli la cagion perché: «Ché
se ’l Gorgon», cioè Medusa chiamata da queste furie, «si mostra»
(dove esso si debba mostrare nol dice), «e tu ’l vedessi.
Nulla sarebbe del tornar mai suso»,—nel mondo, percioché subitamente
diventeresti sasso, e cosí non potresti tornare né
partirti di qui.
«Cosí disse ’l maestro», come detto è, «ed egli stessi Mi
volse», indietro, «e non si tenne», cioè non si affidò, «alle
mie mani», che io con esse ben mi chiudessi, «Che con le
sue ancor non mi chiudessi», accioché io per niuna cagione
potessi vedere il Gorgone. Puossi per le prescritte parole comprendere
che il Gorgone si mostrasse, dove che si mostrasse,
o vero che Virgilio suspicasse non si mostrasse, essendo stato
dalle furie chiamato, e perciò avere cosí chiuso il viso all’autore;
e, se si mostrò, che egli insieme con le tre furie subitamente
sparisse, sentendo venir quello che appresso si scrive che venne.

«O voi, ch’avete gl’intelletti sani». Apostrofa qui l’aurore,
e, lasciata la principal materia, interpone, parlando a coloro li
quali hanno discrezione e senno, e dice loro: «Mirate alla dottrina,
che s’asconde Sotto ’l velame degli versi strani», la quale
per certo è grande e utile; e dove il senso allegorico si racconterá
di questo canto, apparirá manifestamente. [E fanno
queste parole dirittamente contro ad alcuni, li quali, non intendendo
le cose nascoste sotto il velame di questi versi, non vogliono
che l’autore abbia alcuna altra cosa intesa se non quello
che semplicemente suona il senso litterale; li quali per queste
parole possono manifestamente comprendere l’autore avere inteso
altro che quello che per la corteccia si comprende.] E chiama
l’autore questi suoi versi «strani», in quanto mai per alcuno
davanti a lui non era stata composta alcuna fizione sotto versi
volgari, ma sempre sotto litterali, e però paiono strani, in quanto
disusati a cosí fatto stile.

[Lez. XXXVI]

«E giá venia». Qui rientra l’autore nella materia principale,
e comincia qui la quarta parte di questo canto, nella quale
discrive l’autore la venuta d’un angelo, per opera del quale
scrive essere stata la porta della cittá aperta, e dice cosí: «E
giá venia», avendo mi egli chiusi gli occhi, «su per le torbid’onde»,
di Stige, «Un fracasso», cioè un rompimento, «d’un
suon pien di spavento, Per cui tremavano amendue le sponde»,
della padule. Ed era questo fracasso, «Non altrimenti fatto,
che d’un vento, Impetuoso» [da sé, come è il turbo o la bufera,
de’ quali è detto di sopra, dove vi dimostrai, secondo
Aristotile, come questi venti impetuosi si generano, li quali vi
dissi essere due, cioè typhon e enephias, e però qui reiterare
non bisogna. Ed era questo vento sonoro] «per gli avversi
ardori», cioè vapori o esalazioni, li quali surgono della terra;
[li quali chiama «ardori», percioché son caldi e secchi; e se
cosí non fossero, non farebbon suono. Ma era questo suono
in tanto pieno di spavento, in quanto si movea velocissimo
con l’impeto del vento] «Che fier», questo vento, «la selva»,
alla quale s’abbatte [le cui frondi percosse il fanno ancora piú
sonoro,] «e senza alcun rattento», [e, oltre a ciò] per la forza
del suo impeto, «li rami», degli alberi della selva, «schianta,
abbatte e porta fuori» della selva talvolta. E, oltre a questo,
«Dinanzi», cioè in quella parte che precede, «polveroso va
superbo», cioè rilevato, «E fa fuggir le fiere», che nella selva
sono, «e li pastori» con le lor greggi.

«Gli occhi mi sciolse», dalla chiusura delle sue mani, «e
disse:—Drizza il nerbo Del viso», cioè il vigore del senso visivo,
«su per quella fiamma antica». Qual questa fiamma si
fosse, per la quale egli gli dimostra inverso qual parte riguardar
debba, o alcuna di quelle che all’entrar della nave di Flegiás
vide, o altra, non si può assai chiaramente comprendere. Credere’
io che ella fosse alcuna fiamma usa continuo d’essere in
quel luogo nel quale allora era; e questo credo, percioché egli
la chiama «antica», forse a differenza di quelle delle quali dissi
che nuovamente eran fatte. «Per indi onde quel fummo è piú
acerbo»,—cioè piú folto, sí come nuovamente prodotto.

«Come le rane». Qui dimostra l’autore, per una brieve
comparazione, quello che, guardando in quella parte, la quale
Virgilio gli dimostrava, facessero l’anime de’ dannati che quivi
erano, e dice che «Come le rane innanzi alla nimica Biscia
per l’acqua si dileguan tutte», fuggendo, «Fin ch’alla terra
ciascuna s’abbica», cioè s’ammonzicchia l’una sopra l’altra,
ficcandosi nel loto del fondo dell’acqua, nella qual dimorano.
Dice qui l’autore la «nimica biscia», usando questo vocabol generale
quasi di tutte le serpi, per quello della idra, la quale è
quella serpe che sta nell’acqua, e che inimica le rane, si come
quella che di loro si pasce. «Vid’io piú di mille anime», cioè
infinite, «distrutte», perdute, «Fuggir cosí», come le rane ha
mostrato che fuggono, «dinanzi ad un» (nol nomina, percioché
ancora nol conosceva, ma si vedea), «ch’al passo», di Stige,
dove esso era passato nella nave di Flegias, «Passava Stige
con le piante asciutte», cioè senza immollarsi i piedi.

E poi segue: «Dal volto rimovea quell’aer grasso», per li
fummi e per le nebbie che v’erano, le quali hanno a far l’aere
grosso e spesso, «Menando la sinistra» mano, percioché nella
destra portava una verga, si come appresso si comprende;
«innanzi», da sé, «spesso». E in questo dimostra l’autore
quello aer grosso dovergli essere assai noioso; e ciò non ci
dee parer meraviglia, considerando chi egli era, e onde venía.
«E sol di quell’angoscia parea lasso», stanco e vinto.

«Ben m’accors’io ch’egli era da ciel messo». E di questo
s’accorse quando gli fu piú vicino, presumendolo ancora per
l’anime de’ dannati, che, nel venir suo, fuggendo si nascondevano,
sí come quelle che temevano di maggior pena, o che avevano
in orrore di riguardarlo sí come nemico; o ancora per lo
fracasso, il quale davanti a lui avea sentito venire, per lo qual
poté conoscere tutto lo ’nferno commuoversi alla venuta d’un
messo di Dio. E, perché egli conobbe questo, dice: «E volsimi
al maestro», per sapere quello che io dovessi fare, appressandosi
questo messo da cielo; «e quei», cioè il maestro, «fe’
segno», a me, «Ch’io stessi cheto», passando egli, «ed inchinassi
ad esso», facendogli reverenza.

«Ahi quanto mi parea pien di disdegno!» nello aspetto suo.
E questo meritamente, percioché, come creatura perfetta e beata,
non poteva far senza sdegnare ciò che i demòni contro alla
volontá di Dio attentavano. [E qui assai manifestamente si può
comprendere l’uomo potersi senza peccare adirare, poiché l’angelo
di Dio, il quale peccar non puote, era commosso.]

«Giunse alla porta», serrata, «e con una verghetta», la
quale nella destra man portava, per la quale si disegna l’uficio
del messo e l’autoritá di colui che ’l manda. [E, secondo che i
santi vogliono, questo uficio commette Iddio a qualunque s’è
di quelle gerarchie celesti, fuorché a’ cherubini non si legge
essere stato commesso: e mentre che quello beato spirito è nell’esercizio
dell’uficio commesso, si chiama «angelo»; percioché
«angelo» si dice da «aggelos» graece, che in latino viene a dire
«messaggiere»; poi, fornita la commessione, non si chiama piú
«angelo», ma reassume il suo nome principale, cioè «vertú»,
o «potestá», o «troni» o qual altro s’abbia.]

«L’aperse, che non ebbe alcun ritegno». In questo si mostra
la potenzia di Dio, la quale, non che aprire una porta,
quantunque forte, col percuoterla con una verghetta, ma con
un picciol cenno può commuovere tutto il mondo.

—«O cacciáti». Qui pone l’autore le parole dette dall’angelo
a’ nimici di Dio, li quali si dee credere che quivi presenti
non erano, sí come quegli che per paura, sentendo la venuta
di questo angelo, s’erano fuggiti e dileguati: ma non potevano
in quella parte essere andati, che bene non udissono e intendessono
ciò che questo angelo diceva contro a loro. Dice
adunque:—«O cacciáti dal ciel» per la lor superbia, «gente
dispetta»,—cioè avuta in dispetto da Dio, «Cominciò egli in
su l’orribil soglia», della porta la quale era aperta,—«Onde»,
cioè da qual autoritá, «esta oltracotanza», di non aver riguardo
a quello che voi fate, «in voi s’alletta?», cioè si chiama e si
ritiene. «Perché ricalcitrate», col perverso vostro adoperare,
«a quella voglia», di Dio, «A cui non puote il fin mai esser
mozzo»; per ciò non può esser «mozzo», cioè terminato,
perché ad esso non si può pervenire, conciosiacosaché Iddio
sia infinito; «E che piú volte v’ha cresciuta doglia?», rilegandogli
nell’aere tenebroso, nel profondo dello ’nferno, sí come è
rilegato il Lucifero, il quale, perché volesse, non si può muover
quindi. «Che giova», a voi o ad altrui, «nelle fate dar di
cozzo?»

Altra volta è stato detto di sopra il «fato» doversi intendere
la divina disposizione, contro alla quale volere adoperare non
è altro se non voler cozzare col muro, ché si rompe l’uomo
la testa, e ’l muro non si muove. [Né è però da credere che
Domeneddio col suo provedere ponga necessitá ad alcuno,
come pienamente si tratterá nel decimosettimo canto del Paradiso.
Ma, percioché qui, poeticamente parlando, l’autore dice «fate»
in plurali, è da sapere, secondo che i poeti scrivono, che queste
fate son tre, delle quali la prima è nominata Cloto, la seconda
Lachesis, la terza Atropos; e, secondo che dice Teodonzio, elle
furon figliuole di Demogorgone e di Caos. (Vuolsi qui recitare
la favola di Pronapide dell’origine di queste fate, e la sposizion
di quella). Ma Tullio, il quale le chiama Parche, in libro De
natura deorum, scrive queste essere state figliuole d’Erebo e
della Notte; ma io m’accosto piú con l’opinione di Teodonzio,
il quale vuole queste esser create insieme con la natura naturata,
il che par piú conforme alla veritá. Queste medesime nel
preallegato libro chiama Tullio «fato», quel medesimo dicendo
essere stato figliuolo d’Erebo e della Notte. Seneca, in una epistola
a Lucillo, le chiama «fate», dicendo nondimeno quello che
scrive essere stato detto d’un filosofo chiamato Cleante, il qual
dice: «i fati (o le fate), menano chi vuole andare, e chi non vuole
andare tirano». Ma questa è malvagia sentenza e da non credere,
percioché, se cosí fosse, noi saremmo senza il libero
arbitrio; il che è falso. E questa medesima sentenza par molto
piú apertamente sentire Seneca tragedo, in quella tragedia la
quale è intitolata Edipo, dove dice:

Fatis agimur, credite Fatis:

non sollicitae possunt curae

mutare rati stamina fusi.

Quidquid patimur mortale genus,

quidquid facimus, venit ex alto,

servatque sua decreta colus

Lachesis. Dura revoluta manu,

omnia certo tramite vadunt,

primusque dies dedit extremum.

Non illa deo vertisse licet,

quae nexa suis currunt causis.

It cuique ratus, prece non ulla

mobilis, ordo; multis ipsum

timuisse nocet: multi ad fatum

venere suum, dum Fata timent, ecc.



E questo medesimo mostra Ovidio d’aver sentito nel suo maggior
volume, dove introduce Giove cosí parlante a Venere:

...tu sola insuperabile Fatum,

nata, movere putas? Intres licet ipsa sororum

tecta trium: cernes illic molimine vasto

ex aere, et solido rerum tabularia ferro:

quae neque concursum caeli, neque fulminis iram,

nec metuunt ullas, tuta atque aeterna, ruinas.

Invenies illic incisa adamante perenni

Fata tui generis, ecc.

Nelle quali autoritá predette si può manifestamente comprendere
queste tre sirocchie chiamarsi «fate» e «fato». E ch’elle sieno
state da’ poeti nominate tre, credo essere addivenuto piú per
mostrare la diversitá delle operazioni del fato che per intendere
che piú che un fato sia. Scrivono, oltre a questo, queste tre fate
essere state attribuite al servigio d’un iddio, chiamato Pan.
È vero che Fulgenzio dice, nelle sue Mitologie, queste essere
attribuite al servigio di Plutone, iddio dello ’nferno, e questo,
credo, accioché noi sentiamo l’opere di queste solamente intorno
alle cose terrene esercitarsi, secondo una significazion di
quelle.]

[E dice il predetto Fulgenzio che la interpetrazione di questo
nome Cloto è tanto a dire quanto «evocazione»; percioché
a questa fata s’appartiene dare ad ogni seme, nel debito luogo
gittato, accrescimento, tanto che esso sia atto a dover venire
in luce. E, come esso medesimo dice, Lachesis vien tanto a
dire quanto «pertrazione» o vero «sorte»; percioché quello,
che Cloto ha composto e chiamato fuori in luce, Lachesis
l’ha a ricevere e trarlo avanti nella vita. Atropos è detta ab «a»,
quod est «sine», e «tropos», quod est «conversio», cioè «senza
conversione»; percioché ogni cosa, la quale nasce, incontanente
che ella è pervenuta al termine postole, è di necessitá che ella
caggia nelle mani della morte, dalla quale per opera naturale
niuna conversione è indietro. E Apuleio madaurense, filosofo
di non piccola autoritá, del significato de’ nomi e dell’opere di
queste tre fate, in quel libro il quale egli compose e chiama
Cosmografia, scrive cosí: «Etiam tria Fata sunt, numero cum
ratione temporis faciente, si potestatem eorum ad eiusdem similitudinem
temporis referas: nam quod in fuso perfectum est, praeteriti
temporis habet speciem; et quod torquetur in digitis, momenti
praesentis indicat spatia; et quod nondum ex colo tractum est
subactumque curae digitorum, id futuri et consequentis saeculi
posteriora videtur ostendere. Haec illis conditio ex nominum
eorumdem proprietate contingit: ut sit Atropos praeteriti temporis
fatum, quod ne Deus quidem faciet infectum; futuri temporis
Lachesis, a fine cognominata, quod et illis, quae futura
sunt, finem suum Deus dederit; Clotho praesentis temporis habet
curam, ut ipsis actionibus suadeat, ne cura solers rebus omnibus
desit», ecc. Son di quegli che vogliono che Lachesis, come altra
volta è detto, sia quella cosa la qual noi chiamiam «fortuna», e
da lei essere ogni cosa, la quale a’ mortali avviene, guidata e
menata.]

[Ma, percioché della favola non s’avrebbe quello che per bisogno
fa, se il senso allegorico non si ponesse, verrò a quello.
Altra volta è stato mostrato il causato potersi dir figliuolo
del causante; e, peroché queste fate sono dalla divina mente
causate, dir si possono figliuole di Dio, comeché Demogorgone,
di cui Teodonzio dice che figliuole sono, non sia quello iddio
del quale io intendo, quantunque, secondo la vana opinione e
dannevole d’alcuni antichi, fosse iddio padre di tutti gli altri
iddii. E che esse fossero figliuole d’Erebo e della Notte, come
a Tullio piace, si dee cosí intendere. È Erebo, come altra volta
è detto, secondo la veritá, un luogo della terra profondissimo
e nascoso, la qual profonditá è qui da intendere la profonditá
della divina mente, la quale è tanta e sí nascosa, che occhio
mortale non può ad essa trapassare; e conciosiacosaché la
divina mente, sí come se medesima vedente e intendente quello
che far dovea, e quindi queste tre fate con la natura delle cose
attualmente producesse: assai bene possiam dire loro esser nate
del profondissimo e segreto luogo della divina mente. Che esse
fossero figliuole della Notte, si può dire cosí essere quanto è
a noi: percioché ciascuna cosa, alla quale l’acume del nostro
vedere non può trapassare, diciamo essere oscura e simile alla
notte; e cosí non potendo trapassare dentro alle segrete cose
del divino intelletto, essendo offuscati dalla mortal caligine,
quantunque esse in sé sieno splendidissime, a quelle attribuiamo
il vizio della debolezza del nostro intelletto, e chiamiamo notte
quella cosa che è chiarissimo dí: e cosí queste fate, da noi non
intese, diciamo essere state figliuole della Notte.]

[Sono, oltre a’ propri nomi, chiamate queste fate da Tullio
Parche; e credo le chiami cosí per contrario, percioché esse non
perdonano ad alcuno. «Fato» o «fate» son nominate da «for
faris», il quale sta per parlare; e questo è, percioché pare ciò che
avviene essere stato prima parlato, prevedendo, da Dio. Il che
pare che santo Agostino senta nel libro De civitate Dei: ma,
come altra volta è detto, pare che egli abbia in orrore il vocabolo,
ammonendone che se alcuno la volontá di Dio o la
podestá chiami fato, che esso tenga la sentenza, ma rifreni la
lingua in non nominarlo cosí. E questo al presente basti aver
detto delle fate.]

Séguita adunque, continuando le parole dell’angelo, l’autore:
—«Cerbero vostro, se ben vi ricorda, Ne porta ancor pelato
il mento e ’l gozzo».—Perché questo avvenisse è mostrato di
sopra, dove di Teseo si ragionò.

«Poi», che queste parole ebbe dette, «si rivolse», l’angelo,
«per la strada lorda», del padule di Stige, «E non fe’ motto
a noi», percioché l’uno era dannato, e l’altro non era ancora
in tanta grazia di Dio, che meritasse o saluto o altro dall’angelo.
E se forse dicesse alcuno: esso parlò verso i diavoli,
come non poteva egli far motto a costoro, che erano assai men
colpevoli? Puossi cosí rispondere: esso aver parlato a’ diavoli
in loro confusione e danno; il che costoro non meritavano,
percioché non avean commesso quello che i demòni. «Ma fe’
sembiante D’uomo, cui altra cura stringe e morda, Che quella
di colui che gli è davante»: e cosí trapassò oltre.

«E noi movemmo». Qui comincia la quinta e ultima parte
di questo canto, nella quale l’autor pone come nella cittá
íentrassono, e quivi vedessono in arche affocate punire gli eresiarci.
Dice adunque: «E noi movemmo i piedi inver’ la terra»,
cioè verso Dite, «Sicuri appresso le parole sante», dette dall’angelo
contro a que’ demòni che contrastavano, le quali quanto
a noi furono sonore, ma quanto a color, contro a’ quali furon
dette, furon dolorose e piene d’amaritudine. «Dentro v’entrammo»;
e cosí del quinto cerchio, qui discende l’autore nel
sesto, quantunque alcuna piú aperta menzion non ne faccia;
«senza alcuna guerra», cioè senza alcuno impedimento o contrasto.

«Ed io, ch’avea di riguardar disio», sí come universalmente
abbiam tutti di veder cose nuove, «La condizion», de’ peccatori,
«che tal fortezza serra»; percioché aveva, come di sopra
è mostrato, le mura di ferro, ed era guardata da tanti demòni,
quanti in su la porta trovarono, e ancora dalle tre furie; «Com’io
fu’ dentro, l’occhio intorno invio», si come investigatore
delle cose che da vedere e da notar vi fossono; «E veggio
ad ogni man», a destra e a sinistra, «grande campagna», cioè
grandi spazi in forma di campagna, «Piena di duolo e di tormento
rio». [Dice «rio» essere il tormento de’ dannati, per
rispetto a quello che la giustizia di Dio dá a coloro li quali de’
loro peccati si purgano; e percioché amenduni cocentissimi
sieno, quello de’ dannati sará eterno, dove quello di coloro che
si purgano avrá alcuna volta fine.]

E come questa campagna sia fatta, il mostra per due comparazioni,
dicendo primieramente esse campagne esser fatte
«Sí come ad Arli». Arli è una cittá antica in su il Rodano in
Provenza, assai vicina alla foce del mare, cioè lá dove il Rodano
mette in mare, «ove il Rodano stagna». È il Rodano
un grandissimo fiume il quale esce, secondo che Pomponio Mela
nel secondo libro della sua Cosmografia scrive, di quella medesima
montagna della quale escono il Danubio e ’l Reno, né
è la sua origine guari lontana a quella de’ predetti due; e quindi
ne viene in un lago chiamato Lemanno, volgarmente detto Losanna,
nel quale alquanto raffrena l’impeto suo; e nondimeno
quale egli entra in questo lago, tale se n’esce, cioè di quella
grandezza, e quindi per alcuno spazio corre verso occidente,
dividendo l’una Gallia dall’altra; e poi, rivolto il corso verso
mezzodí, e ricevuto Arari, e ancora Isara e Durenza, correntissimi
fiumi, e altri assai, e divenuto grandissimo, corre intra
popoli anticamente chiamati i volchi e’ cavari; oltre a’ quali
sono gli stagni de’ volchi, e un fiume secondo l’antico nome
chiamato Ledu, e un castello chiamato Letara; e quindi diviso
mette in mare. E, secondo che scrive Plinio nel libro terzo De
historia naturali, nella sua foce fu una terra chiamata Eraclea,
oltre alla fossa fatta del Rodano cento passi, da Mario fatta, e
quivi essere un ragguardevole stagno, per lo quale l’autor
dice: «ove ’l Rodano stagna», cioè fa il predetto stagno; ed
estimo io Arli essere quella terra la qual Plinio dice si chiamava
Eraclea.

E, oltre a ciò, soggiugne l’autore la comparazion seconda,
dicendo: «Si com’a Pola». Pola è una cittá in Istria, la quale,
secondo che Giustino dice, fece Medea moglie di Giasone, capitata
quivi con lui quando di Colcos veniva, e abitolla di
colchi. Il come quivi capitasse, venendo nel mar maggiore, e
volendo venire in Tessaglia, sarebbe lunga istoria, e però la
lascio. «Presso del Quarnaro, Ch’Italia chiude, e suoi termini
bagna». È il Quarnaro un seno di mare, il qual nasce del mare
Adriano, e va verso tramontana, e quivi divide Italia dalla
Schiavonia; e chiamasi Quarnaro da’ popoli li quali sopr’esso
abitarono, che si chiamarono Carnares. «Fanno i sepolcri»,
li quali in quel luogo sono, «tutto ’l loco varo», cioè incamerellato,
come veggiamo sono le fodere de’ vai, il bianco delle
quali, quasi in quadro, è attorniato dal vaio grigio, il quale vi
si lascia accioché altra fodera che di vaio creduta non fosse
da chi la vedesse. È il vero che ad Arli, alquanto fuori della
cittá, sono molte arche di pietra, fatte ab antico per sepolture,
e quale è grande e quale è piccola, e quale è meglio lavorata
e qual non cosí bene, per avventura secondo la possibilitá di
coloro li quali fare le fecero; e appaiono in alcune d’esse alcune
scritture secondo il costume antico, credo a dimostrazione
di chi dentro v’era seppellito. Di queste dicono i paesani una
lor favola, affermando in quel luogo essere già stata una gran
battaglia tra Guiglielmo d’Oringa e sua gente d’una parte, o
vero d’altro prencipe cristiano, e barbari infedeli venuti d’Affrica;
ed essere stati uccisi molti cristiani in essa; e che poi la
notte seguente, per divino miracolo, essere state quivi quelle
arche recate per sepoltura de’ cristiani, e cosí la mattina vegnente
tutti i cristiani morti essere stati seppelliti in esse.
La qual cosa, quantunque possa essere stata, cioè che l’arche
quivi per li morti cristiani recate fossero, io nol credo. Credo
bene essere a Dio possibile ciò che gli piace, e che forse
quivi fosse una battaglia, e che i cristiani morti fossero seppelliti
in quelle arche: ma io credo che quelle arche fossero
molto tempo davanti fatte da’ paesani per loro sepolture, come
in assai parti del mondo se ne truovano; e quello che di
questo credo, quel medesimo credo di quelle che si dice sono
a Pola.

Dice adunque l’autore, continuandosi al primo detto, che
come ad Arli e a Pola la moltitudine delle sepolture fanno il
luogo varo, «Cosí facevan quivi d’ogni parte», cioè a destra
e a sinistra, «Salvo», cioè eccetto, «che ’l modo v’era piú
amaro», qui, che ad Arli o a Pola.

E poi discrive come piú amaro v’era il modo, dicendo: «Che
tra gli avelli», cioè tra le sepolture le quali quivi erano, chiamate
in fiorentin volgare «avelli»; e credo vegna questo vocabolo
da «evello evellis», percioché la terra s’evelle del luogo dove
l’uom vuole seppellire alcun corpo morto; «fiamme erano sparte,
Per le quali eran sí del tutto accesi», quegli avelli, «Che ferro
piú», acceso, cioè rovente, «non chiede verun’arte», la quale
di ferro lavori, il quale lavorare non si può né riducere in
quella forma la quale altri vuole, se egli non è molto rovente.
«Tutti li lor coperchi», di quelle arche, «eran sospesi», cioè
levati in alto, «E fuor n’uscivan si duri lamenti», per lo grieve
martiro fatti da’ miseri che dentro vi giaceano, «Che ben parean
di miseri e d’offesi».

E però l’autore si mosse a domandar Virgilio, dicendo: «Ed
io:—Maestro, quai son quelle genti, Che seppellite dentro da
quell’arche», cioè affocate, «Si fan sentir con gli sospir dolenti.»?
-la qual cosa dice l’autore, percioché veder non si lasciano,
e non si possono.

[Lez. XXXVII]

«Ed egli a me:—Qui son gli eresiarche». «Eresiarche» si
chiamano i prencipi dell’eretica pravitá, e dicesi questo nome ab
«haeresis» et «arce», quod est «princeps», quasi «principe
d’eresi». «Eresi», secondo che dice Papia, son quegli li quali di
Dio o delle creature o di Cristo e della chiesa diversamente sentono;
e cosí, avendo conceputa alcuna perfidia di nuovo errore,
quella pertinacissimamente difendono. E di questi dopo la resurrezione
di Cristo furon molti che diversamente opinarono, e perversamente
credettero e insegnarono. E per quello che appaia in
un libretto il quale sant’Agostino scrive Degli eresiarci, e delle
qualitá de’ loro errori, mostra che infino a’ tempi suoi ne fossero
novantaquattro, cioè prencipi d’eresie, li quali tutti diversamente
l’uno dall’altro errarono, ed ebbero uditori e fautori della loro
eresia: tra’ quali egli annovera Simon mago, Macedonio, Manicheo,
Arrio, Nestoriano, Celestino e altri assai, li quali l’autore
qui dice esser puniti. E mostra ancora l’autor sentire
esser con questi, che dopo la resurrezion di Cristo furono, certi
filosofi gentili, comeché di quegli non nomini che Epicuro solo;
e dice non solamente costoro quivi esser puniti, ma esservi
«Co’ lor seguaci», ed esservi «d’ogni setta» d’eretici. E chiamale
«sètte», il qual nome viene da «seco secas», il qual vuol
dire «dividere»; percioché essi primieramente son divisi dalla
cattolica fede, e poi son divisi infra sé, si come coloro li quali
niuno crede quello che l’altro. E poi segue: «e molto Piú che
non credi son le tombe carche», cioè piene; percioché stati
ne sono di quegli che hanno avuto grandissimo séguito, e tra
gli altri Arrio, il cui errore tenne molti imperadori e altri
principi e popoli, in tanto che quasi non eran piú cristiani cattolici
che fossero gli arriani: e durò lungo tempo questa perfidia.

«Simile qui con simile è sepolto»: e cosí pare che i seguaci
sieno in una medesima arca col prencipe loro.

«E’ monimenti», cioè le sepolture. Le quali per molti
nomi chiamate sono; e averne alcuna volta fatta menzione in
ammaestramento di coloro che nol sanno, non sará altro che
utile. E qui viene in destro, perché in luogo di supplicio son
date agli eretici. Chiamale adunque in questo canto l’autore:
«sepolcri», «avelli», «arche», «tombe», «monimenti»; nominansi
ancora: «locelli», «tumuli», «sarcofagi» e «mausolei»,
«busti», «urne». Chiamasi adunque «sepolcro», quasi
«seorsum a pulchro», percioché è da cosa bella separato, conciosiacosaché
i corpi corrotti, li quali in essi sono, siano turpissima
cosa a vedere. Perché «avello» si chiami, è detto davanti.
Chiamasi «arca», percioché assai, essendo di pietra e
di marmo, hanno quella forma che hanno l’arche del legno, nelle
quali molti conservano il grano e le cose loro; ed è detta questa
«arca», percioché ella ha a rimuovere il vedere delle cose che
dentro vi sono, o il ladro da poterle tôrre, e di quinci viene «arcano»,
la cosa segreta. Chiamansi «tombe», percioché, essendo
sotterra luoghi concavi, par che risuonino o rimbombino; e perciò
si dice «tumba», quasi «tumulus bombans», cioè cosa rilevata che
rimbombi. Chiamasi «monimento», percioché «ammoniscono»
la mente de’ riguardanti, recando loro a memoria la morte o il
nome di colui che in esso è seppellito. Chiamasi ancora «locello»,
quasi «piccol luogo», per rispetto del grande, il quale vivi vogliamo
occupare e occupiamo, e poi, morti, in picciolissimo luogo
capiamo. Chiamasi «tumulo», quasi «terra gonfiata e rilevata»,
sí come talvolta veggiamo sopra i corpi che nuovamente sono seppelliti
in terra; e, oltre a ciò, solevano gli antichi fare sopra i corpi
de’ nobili uomini alcuno edificio alquanto rilevato, il quale avesse
a dimostrare il luogo dove quel cotale fosse stato seppellito;
de’ quali noi veggiamo ancora oggi per lo mondo assai. Chiamasi
«sarcofago», percioché in esso si consuma la carne di
chi v’è dentro seppellito, e dicesi da «sarca», graece, che tanto
vuol dire quanto «carne», e «paghos», che tanto vuol dire quanto
«mangiare»; e in essi i vermini mangiano la carne del seppellito.
Chiamansi ancora «mausolei», e questa è nobile spezie di sepolcri,
si come son quegli de’ re e de’ gran principi; e chiamansi
cosí da Mausolo, re di Caria, al quale, morto, Artemisia reina,
sua moglie, fece una mirabile sepoltura. La quale, secondo che
l’antiche storie testimoniano, fu di spesa e di grandezza e d’artificio
maravigliosa; percioché Artemisia, ogni femminile avarizia
posta giú, fece chiamare a sé i quattro maggiori maestri
d’intaglio e di edificare che al mondo avesse a’ suoi tempi, i nomi
de’ quali furono Scopas, Bryaxes, Timoteo e Leochares; e fuori
d’Alicarnasso, sua real cittá, comandò loro che ordinassero,
senza avere riguardo ad alcuna spesa, il piú nobile e il piú
magnifico sepolcro che far si potesse. Li quali, preso uno spazio
quadro, la cui lunghezza fu sessantatré piedi, la larghezza non
fu tanta, l’altezza fu centoquaranta, il circúito del quale cinsero
di trentasei maravigliose colonne; e quella parte, la quale
era vòlta a levante, dicono che intagliò Scopas, e quella che
era a tramontana Bryaxes, e quella che vòlta era in ponente
lavorò Leochares, e la quarta Timoteo; li quali in intagliare
istorie e immagini, ovvero statue, posero tanto studio e tanta
arte, per dover ciascuno apparere il migliore, che, molti secoli
poi, assai agevolmente apparve agl’intendenti questi maestri
avere lavorato per disiderio di gloria, e non per guadagno; e
cosí infino al disiderato fine il produssero. Appresso a’ quali
vi venne un quinto artefice, di non minore ingegno che i quattro
primi, chiamato Yteron, il quale per ventiquattro gradi ragguagliò
la piramide, cioè la punta quadra superiore; e poi vi
s’aggiunse il sesto, chiamato Pythis, il quale nella sommitá di
tutto il dificio fece una quadriga, cioè un carro con quattro
ruote, tirato da quattro cavalli, con maraviglioso artificio composta.
E in questo finí il lavorio di tanta bellezza e sí magnifico,
che lungo tempo fu annoverato l’uno de’ sette miracolosi
lavorii, li quali in tutto il mondo essere allora si ragionavano.
E da Mausolo fu «mausoleo» nominato; e cosí, come detto è,
ancora si nominano le maravigliose sepolture de’ re. Chiamansi
ancora i sepolcri, «busti», e questi son detti da’ corpi «combusti»,
cioè arsi, sí come anticamente far si soleano. E chiamansi
«urne», le quali erano certi vasi di terra e d’ariento e
d’oro, secondo che color potevano che ciò facevano, nelle quali,
con diligenzia ricolta, la cenere d’alcun corpo arso dentro vi
mettevano. E questo basti aver de’ sepolcri detto.
Séguita: «son piú e men caldi», secondo la gravezza maggiore
e minore del peccato della eresia di quegli eretici che
dentro vi son tormentati.

E detto questo degli eretici, mostra come avanti procedessero,
pur tra le sepolture, dicendo: «E poi ch’alla man destra
si fu vòlto», Virgilio, «Passammo tra i martiri», cioè tra quelle
sepolture, «e gli alti spaldi». «Spaldo» in Romagna è chiamato
uno spazzo d’alcun pavimento espedito; e perciò dice che tra’
martiri passò, e tra’ luoghi che quivi espediti erano.



II

Senso allegorico

«Quel color, che viltá di fuor mi pinse», ecc. Avendo l’autore
ne’ precedenti canti, secondo, la dimostrazion fattagli dalla
ragione, dimostrato che peccati sien quegli a’ quali noi naturalmente
tirati siamo, e ne’ quali noi per incontinenzia vegnamo,
e ancora quali supplici ad essi dalla divina giustizia sieno imposti;
e restandogli a discriver quegli li quali per bestialitá e
per malizia si commettono, accioché, cognosciutigli, meglio da
essi guardar ci sappiamo, e ancora, se in essi caduti fossimo,
ce ne dogliamo, e per penitenzia perdono meritiamo; e parendogli
opportuno, a dover questo fare, di dimostrare superficialmente
dove questi peccati si piangono, e, in parte, la cagione
dalla quale par che provengano: primieramente scrive come
alla cittá di Dite pervenisse, e come in quella gli fosse negata
l’entrata; e appresso come da tre furie infernali fosse provocato
il Gorgone per doverlo far rimanere, e quinci perché quello
per opera della ragione non aveva potuto avere effetto, come
e per cui fosse la porta della cittá aperta, e come dentro seguendo
la ragione v’entrasse, disegna; e quale spezie di peccatori,
entratovi, primieramente in doloroso tormento trovasse.
E percioché a lui medesimo par sotto molto artificioso velame
aver queste cose nascose (come nel testo appare), rende solleciti
coloro li quali hanno sani gl’intelletti, a dovere agutamente
riguardare ciò che esso ha riposto sotto i versi suoi.

È adunque primieramente da vedere quello che esso abbia
voluto che s’intenda per la cittá di Dite. Il che se perspicacemente
riguarderemo, assai ben potremo comprendere lui voler
sentire questa cittá niuna altra cosa significare, che il luogo
dello ’nferno nel quale si puniscono gli ostinati. E ciò dimostra
in due cose, delle quali discrive questo luogo essere circundato,
cioè dalla padule di Stige, della quale dice i fossi di questa
cittá esser pieni, e impedire ogni entrata, fuori che quella alla
quale Flegiás dimonio con la sua nave perducesse altrui; e,
appresso, essa cittá aver le mura di ferro, le quali non si posson
leggiermente rompere o spezzare. Per le quali due cose sono
da intendere due singulari proprietá degli spiriti maladetti che
in esso luogo tormentati sono, o vogliam dire dell’anime ostinate,
le quali in quello luogo in diversi supplici punite sono:
ed è la prima «tristizia», significata per Stige, percioché la
tristizia si può dire essere la prima radice della ostinazione, si
come appresso apparirá; la seconda è la «inflessibile fermezza»
del malvagio proponimento, nel quale senza mutarsi consiste
l’ostinato, e questa è significata per le mura del ferro, la cui
durezza è tanta e tale, che per forza di fuoco, non che d’altra
cosa, non si può liquefare, come tutti gli altri metalli fanno:
e perciò per esso ferro assai ben si dimostra la seconda qualitá
degli animi degli ostinati, li quali né caldo alcuno di caritá, né
dimostrazione o ragione alcuna puote ammollire, né riducere
in alcuna laudevole forma.

E chiama l’autore questo luogo Dite, cioè «ricco» e «abbondante»;
ed esso medesimo mostra di che ricco e abbondante sia,
cioè di «gravi cittadini», e di «grande stuolo», cioè moltitudine:
percioché, per lo trasandare nelle colpe, li piú de’ peccatori
da’ peccati naturali trasvanno ne’ bestiali o ne’ fraudolenti;
e cosí questa ultima e piú profonda parte dello ’nferno è molto
piú piena che la superiore. E pare che questa pestilenza entri
negli animi, come detto è, per lo trasandar nelle colpe o per bestialitá
o per malizia, delle quali l’una non lascia cognoscer
la misericordia di Dio, e l’altra non la vuoi cognoscere; e però,
trascorsi con abbandonate redine ne’ vizi e in quegli per lungo
trasandare abituati, gli s’hanno ridutti in costume; e quando
il vizio è convertito in costume, niuna speranza di poterlo rimuovere
si puote avere; e cosí indurati e sassei divenuti, caggiono
in questo miserabile luogo. Nel quale per ciò è vietata
l’entrata alla ragione e all’autore: alla ragione, percioché il
costume degli ostinati è non volere, come detto è, alcuna ragione
udire incontro alla loro sassea e dannosa opinione;
all’autore fu vietata, percioché nel vizio della ostinazione non era
venuto. E cosí, parendo a’ ministri del doloroso luogo lui non
dover venire per rimanere, come gli altri facevano che v’entravano,
non fu voluto ricevere, ma essere alla ragione e a lui
stata serrata la porta non di Dite, ma de lo ’ntelletto, da’ loro
avversari, li quali con ogni lor forza e con tutto il loro ingegno
adoperano che alcuno conoscer non possa quello, che, conosciuto,
gli sia cagione di schifare la sua perdizione, e quel seguire che
sua salute sia. Ché per altro non si curerebbe il demonio che
l’uomo conoscesse il vizio e ancora la pena apparecchiata a
quello, se non fosse che vede che, per lo conoscere, l’uomo
si guarda di non cadere, e diviene piú costante contro alle sue
tentazioni; e non conoscendolo ancora, e non essendo tanto
pienamente informato, quanto bisogno fa a ciascuno che intera
contrizion vuole avere, e per conseguente pervenire ben
disposto alla confessione; s’ingegna di doverlo far cadere nella
ostinazione, accioché piú avanti non vada a quello che sua salute
può essere. E percioché negli animi, li quali sono in pendulo
e spaventati, piú leggiermente s’imprieme questa maladizione,
cioè l’ostinazione, vegnono le tre furie infernali orribili
a vedere, e con pianti e con rumore è da loro chiamato il
Gorgone, cioè la ostinazione, cioè per quegli rumori s’ingegnano
d’occupare con questo vizio il petto dell’autore: ma per l’opera
e dimostrazione della ragione ciò non avviene, anzi piú tosto
è da lui la sua origine conosciuta e dimostrata a noi.

[Alla qual dimostrazione voler con minor difficultá comprendere,
è da vedere chi fossero queste tre furie infernali, i nomi
loro e’ loro effetti, secondo che sentirono gli antichi poeti. Furono
dunque, le furie, tre, e, secondo che pare che tutti tengano,
furono figliuole d’Acheronte, fiume infernale, e della Notte; e
che esse fossono figliuole d’Acheronte il testimonia Teodonzio;
e che esse fossero figliuole della Notte, appare per Virgilio, il
quale, cosí scrivendo, il dimostra:

Dicuntur geminae pestes, cognomine Dirae,

quas et Tartaream nox intempesta Megaeram

uno eodemque tulit partu, ecc.



E, secondo che essi vogliono, queste son diputate al servigio di
Giove e di Plutone, sí come per Virgilio appare, dove scrive:

Hae Iovis ad solium, saevique in limine regis

apparent, acuuntque metum mortalibus aegris

si quando lethum horrificum morbosque deum rex

molitur meritis, aut bello territat urbes, ecc.

E i loro nomi sono Aletta, Tesifone e Megera, come nel testo
dimostra l’autore. E, oltre a questi, hanno altri piú nomi, e massimamente
in diversi luoghi, percioché chiamate sono «cani
infernali», sí come per li versi di Lucano si comprende, quando
dice:

Iam vos ego nomine vero

eliciam, Stygiasque canes in luce superna

destituam, ecc.

Sono, oltre a questo, appo noi chiamate «furie» dallo effetto
loro, sí come per Virgilio appare, dove dice:

... caeruleis unum de crinibus anguem

coniicit, inque sinum praecordia ad intima subdit,

quo furibunda domum monstro permisceat omnem.

E ancora appo noi son chiamate «eumenide», sí come ne
dimostra Ovidio dicendo:

Eumenides tenuere faces de funere raptas, ecc.

E questo è assai chiaro essere intervenuto appo noi in uno
sventurato matrimonio. Appo i superiori iddii sono appellate
«dire», come per Virgilio si può vedere:

At procul ut Dirae stridorem agnovit et alas,

infelix crines scindit Iuturna solutos, ecc.

Fu Iuturna dea, e questo stridor di queste dire il cognobbe
in cielo non in terra. Sono appresso da Virgilio chiamate «uccelli»
in questi versi:

Iam iam linquo acies: ne me terrete timentem

obscoenae volucres: alarum verbera nosco, ecc.



Oltre a questo, dice Teodonzio queste furie, appo coloro li quali
abitano alle marine, esser chiamate «arpie».]

[Discrivonle similmente con orribili forme, le quali, percioché
dall’autore discritte in parte sono, lasceremo stare al presente.]

[Attribuiscono, oltre alle cose dette, a ciascuna di queste furie
singulare oficio e spaventevole. E primieramente l’uficio attribuito
ad Aletto appare per questi versi di Virgilio:

Cui tristia bella

iraeque insidiaeque et crimina noxia cordi.

Odit et ipse pater Pluton, odére sorores

Tartareae monstrum; tot sese vertit in ora,

tam saevae facies, tot pullulat atra colubris.

E un poco appresso séguita:

Tu potes unanimes armare in praelia fratres

atque odiis versare domos; tu verbera tectis

funereasque inferre faces; tibi nomina mille,

mille nocendi artes, ecc.

A Tesifone dicono quello appartenersi che per gl’infrascritti
versi appare; e prima Virgilio dice di lei:

Egrediturque domo, luctus comitatur euntem,

et pavor et terror trepidoque insania vultu, ecc.

A’ quali aggiugne Stazio, dicendo:

Suffusa veneno

tenditur, ac sanie gliscit cutis: igneus atro

ore vapor, quo longa sitis morbique famesque

et populis mors una venit, ecc.

A Megera similmente aspetta quello che per gli infrascritti versi
di Claudiano si può comprendere, dove nel libro De laudibus
Stiliconis, dice:

Quam penes insani fremitus, animique prophanus

error, et undantes spumis furialibus irae,

non nisi quaesitum cognata caede cruorem,

illicitumque bibit patrius, quem fuderat ensis,

quem dederint fratres, ecc.]



[Ma, accioché noi possiam vedere quello che alla presente
intenzione è di bisogno, si vuol guardare ciò che sotto cosí
mostruose favole sentissono i poeti, e primieramente quel che
volessero dire queste furie essere state figliuole d’Acheronte e
della Notte. Della qual cosa pare che questa possa essere la
ragione: pare che sia di necessitá che, avendo noi separata la
ragione e seguendo l’appetito, che, non avvegnendo le cose secondo
che noi disideriamo, ne debba turbazion seguitare, la quale
ha a tôrre da noi e a rimuovere allegrezza: la qual perturbazion
non si riceve se non per malvagio giudicio, procedente
da animo offuscato da ignoranza; e perseverando la perturbazione,
e, come il piú delle volte avviene, divegnendo, per la
perseveranza, maggiore, convien che proceda ad alcuno atto,
sí come quella che continuamente molesta il perturbato: e
questo atto non regolato dalla ragione sará di necessitá furioso.
Per la qual cosa assai convenevolmente si può comprendere
questo atto furioso esser nato dall’aver cacciata la letizia e la
quiete della mente per la turbazion presa: e questo primo atto
potersi chiamare Acheronte, che tanto vuol dire quanto «senza
allegrezza». E appresso, avere la perturbazion ricevuta, essere
avvenuto per ignoranzia d’animo: e la ignoranzia è similissima
alla notte. E cosí, questa seconda cagione, cioè la notte della
ignoranza, aver causata la furia della turbazion seguita. E cosí
si può dire le furie esser figliuole d’Acheronte e della Notte.]

[Esser queste furie poste al servigio di Plutone, intendendo
lui per lo ’nferno, attissimamente si può comprendere e concedere
essere stato fatto, percioché, sí come noi veggiamo per li
loro effetti, infinite anime traboccano in quello; ma che esse
al servigio di Giove sieno, par da maravigliare, conciosiacosaché
Iddio sia in tutto contrario ad esse, come colui che in tutte le
sue operazioni è pieno d’ottimo consiglio, di pace, di mansuetudine
e di misericordia. Ma intorno a questo si può cosí
dire: i nostri peccati son tanti, che noi con la nostra perfidia
vinciamo la divina pazienza, e commoviamla a dovere operare
contra di noi; per la qual cosa esso Iddio (sí come egli dice
nel Vangelio: «Io pagherò il nimico mio col nimico mio»),
permette a queste furie, quantunque sue nemiche sieno, l’adoperare
contra di noi; per la qual cosa, per opera di quelle, le
tempeste, le fami, le mortalitá e le guerre vengono sopra di
noi. E per questa cosí fatta permissione si posson dire essere
e star davanti a Giove e al servigio suo.]

[Appresso è da vedere quel che volesser gli antichi per li
nomi di queste furie sentire: e però la prima, la quale è chiamata
Aletto, secondo che a Fulgenzio piace, non vuole altro
dire che «senza riposo», accioché per questo s’intenda ogni
furioso atto prender principio dal continuo e noioso stimolo, il
quale l’animo nostro riposar non lascia, quando in perturbazione
alcuna caduti siamo di cosa la quale appetisca vendetta. La
seconda è chiamata Tesifone, la quale, si come Fulgenzio medesimo
dice, è detta cosí, quasi dicessimo «tritonphones», il che
in latino viene a dire «voce d’ira»; la qual voce d’ira dobbiamo
intendere esser quella, la quale l’animo perturbato e inquietato,
con contumelia e vituperio di chi è cagione della sua
perturbazione, manda fuori, come sono le villanie le quali gli
adirati si dicono insieme. La terza è chiamata Megera, e, secondo
che ancora Fulgenzio dice, questo nome vien tanto a dire,
quanto «gran litigio»; per lo quale dobbiamo intendere le vendette,
l’uccisioni e le guerre, nelle quali si dimostrano le contenzioni
grandi e pericolose e piene d’impeti furiosi e di danni
inestimabili. E cosí della perturbazion presa non giustamente
séguita o nasce l’inquietudine dell’animo; e dalla inquietudine
dell’animo si viene ne’ romori e nelle obiurgazioni; e da’ romori
si viene nella zuffa e nelle morti e nelle guerre e in ostinati odii.]

[Oltre a questi principali nomi, son chiamate appo quegli
d’inferno, cioè appo gli uomini di bassa e infima condizione,
«cani»; percioché, pervegnendo essi, o per ingiuria o per altra
cagione che ricevano o paia loro ricevere non giustamente, in
perturbazione, similmente, per desiderio di vendetta, sono da
rabbiosi pensieri angosciati nell’animo; e, non potendo ad altro
atto di vendetta procedere, furiosamente gridando, abbaiano
come fanno i cani, di quali contro a’ lor maggiori niuna altra
cosa adoperano che l’abbaiare.]



[Appo noi, li quali siamo in mezzo tra ’l cielo e lo ’nferno
(e perciò si deono per noi intendere gli uomini di mezzano
stato), son chiamate «furie» ed «eumenide»; e questo, percioché
esse con piú focosa ira incendono il perturbato, in quanto, essendo
stimolato, percioché ricever gli pare ingiuria da chi non
gli par che piú di lui vaglia, e però, parendogli equivalere e non
potere, secondo l’appetito correndo, pervenire alla vendetta, tutto
in sé si rode; e ultimamente non potendo a tanta passion sussistere,
vergognandosi d’abbaiare come i minor fanno, prorompe
furioso all’esecuzion del suo appetito, e le piú delle volte con
suo gravissimo danno: e quinci si può dire le furie esser chiamate
«eumenide», che tanto viene a dire quanto «buone»; percioché,
essendo cosí chiamate per contrario, mai in altro che
in male non riescono a ciascun che ad esse si lascia sospignere.]

[Sono queste medesime, come detto è, appo gl’iddii, cioè
appo gli eccelsi e grandi uomini, chiamate «dire», cioè «crudeli»,
dalla crudeltá la quale essi, sí come potenti, per ogni menoma
perturbazione usano ne’ minori.]

[E sono ancora chiamate «ucceli» dalla velocitá del furore,
percioché velocissimamente da ogni piccola perturbazione ci
commoviamo, e fannoci dalla mansuetudine trascorrere nel furore.
«Arpie» son chiamate, quasi «rapaci»; e percioché gli
uomini di mare, e quegli ancora che alle marine abitano, con
tanto fervore prorompono alla preda, che in cosa alcuna da’
superiori discordanti non paiono.]

[Gli ufici loro attribuiti, percioché assai, per le molte cose
dimostrate di loro e ancora per i versi medesimi che gli discrivono,
si possono comprendere, senza altrimenti aprirgli,
trapasseremo; e cosí ancora gli abiti loro orribili.] E possiamo
per tante cose comprendere l’animo, nel quale le turbazioni
sono, e per conseguente tanti e sí orribili commovimenti, quanti
hanno a suscitare e a conservare e ancora ad accrescere li
mal regolati appetiti, non potere in quello trovare alcun luogo
amore, né caritá di Dio o di prossimo, o virtuoso pensiero: e
per questo, sí come in luogo freddissimo e terreo, essere ogni
attitudine e opportuna disposizione a doversi creare e imprimere
il ghiaccio e la durezza dell’ostinazione: e per questo artificiosamente
fingere l’autore queste furie gridare, accioché in lui, posto
nel luogo dove ha la tristizia di Stige e il furor degl’iracundi
contemplato, possano col romor loro mettere, con paura, perturbazione,
accioché per gli stimoli di quella recati nell’animo,
esso divegna atto a dover ricevere quella impressione, che pare
il debbia fare perpetuo cittadino d’inferno, cioè l’ostinazione.
E quinci, discrive l’autore, essendo giá la perturbazion venuta
per la separazion della ragione, alquanto da lui dilungata per
l’andare a parlare, cioè a tentare l’entrata nel luogo degli ostinati,
e poi per lo invilimento di quella, per lo non potere avere
ottenuto quello che disiderava; che la ostinazione, chiamata dalle
furie, cioè provocata dalle misere sollecitudini dell’animo suo,
veniva. E deonsi queste perturbazioni e sollecitudini intendere
esser quelle che a ciascun peccatore possono intervenire nel
mezzo delle meditazioni delle lor colpe, e massimamente quando
per falsa credenza paion loro quelle esser maggiori che la misericordia
di Dio, come parve a Caino e a Giuda, e quinci, di
quella disperandosi, caggiono in ostinazione, e, se medesimi
riputando dannati, continuamente di male in peggio adoperando
procedono.

[Lez. XXXVIII]

Ma, percioché l’autor dice che questa ostinazione era dalle
furie per lo nome di Medusa chiamata, è da vedere quello che
per questa Medusa sia da sentire, cioè come s’adatti alla ’ntenzione
lei aver per l’ostinazione, piú tosto che alcuna altra cosa,
chiamata. [E primieramente è da vedere quello che favolosamente
ne scrivono i poeti, e poi quello che sotto il favoloso
parlare abbiano voluto sentire.]

[Scrivono adunque, secondo che Teodonzio afferma, che
Forco, figliuolo di Nettuno e dio del mare, generò d’un mostro
marino tre figliuole, delle quali la prima fu chiamata Medusa, la
seconda Steno, la terza Euriale, e tutte e tre furon chiamate Gorgoni;
e secondo che testimonia la fama antica, non ebbero tra
tutte e tre che uno occhio, il quale vicendevolmente usavano;
e, come scrive Pomponio Mela nella sua Cosmografia, esse
signoreggiarono l’isole chiamate Orcade, le quali si dicono
essere nel mare oceano etiopico, di rincontro a quegli etiopi che
son cognominati esperidi. La qual cosa par che testimoni Lucano,
dove scrive:

Finibus extremis Libyes, ubi fervida tellus

accipit Oceanum demisso sole calentem,

squalebant late Phorcynidos arva Medusae, ecc.

E dicesi queste sorelle avere avuta questa proprietà, che, chiunque
le riguardava, incontanente si convertiva in sasso. E di
Medusa, la maggior delle tre, sí come Teodonzio scrive, si dice
che ella fu oltre ad ogni altra femmina bella; e intra l’altre cose
piú ragguardevoli della sua bellezza, dicono essere stati i suoi
capelli, li quali non solamente avea biondi, ma gli aveva che
parevan d’oro. Dallo splendore de’ quali preso Nettuno, giacque
con lei nel tempio di Minerva; e di questo congiugnimento vogliono
nascesse il cavallo nominato Pegaso. Ma Minerva, turbata
della ignominia nella qual pareva il suo tempio venuto per
questo adulterio, accioché non rimanesse impunita, dicono che
i capelli d’oro di Medusa trasformò in serpenti; per la qual cosa
Medusa, di bellissima femmina, divenne una cosa mostruosa.
La qual cosa essendo per fama divulgata per tutto, pervenne
in Grecia agli orecchi di Perseo, in quei tempi valoroso e potente
giovane; laonde egli, a dover questa cosa mostruosa tôr
via, venne di Grecia lá dove Medusa dimorava, e quivi, armato
con lo scudo di Pallade, la vinse e tagliolle la testa, e con essa
se ne ritornò in Grecia. E questo quanto alle fizioni basti. E
veggiamo quello che sotto questo voglian sentire coloro che
finsono, e poi al nostro proposito il recheremo.]

[Puossi adunque leggiermente concedere queste sorelle essere
state figliuole di Forco; ma perché dette sieno figliuole d’un
mostro marino, credo preso fosse dalla loro singular bellezza,
l’ammirazion della quale non lasciava credere al vulgo ignorante
lor potere esser nate di femmina, come l’altre nascono:
ma di questo sia la quistione terminata. Che esse avessero tra
tutte e tre solamente un occhio, par che credano Sereno e
Teognide, antichissimi istoriografi, per ciò esser detto, perché
esse tutte e tre fossero d’una medesima e igual bellezza, e per
questo fosse un medesimo il giudicio di tutti coloro li quali le
riguardavano. Altri voglion dire che esse tra tutte e tre avessero
un solo regno, e quello vicendevolmente reggessero, e
per quello vedessero, cioè valessono. L’esser giaciuta con Nettuno,
niuna altra cosa dimostra se non essersi dilettata dell’abbondanza
delle cose, e però nel tempio di Minerva, perché ella
mostrò molte lucrative arti, per le quali l’abbondanza diventa
maggiore. I crini esser convertiti in serpenti, niuna altra cosa
vuole se non mostrare le sustanze temporali, le quali per li
capelli si dimostrano, convertirsi in amare e mordaci sollicitudini
di coloro che l’hanno, percioché temono or di questa e
or di quella cosa, ecc. Che esse convertissono in sassi coloro
li quali le riguardavano, credo essere stato detto per ciò, che
tanta e sí grande era la lor bellezza, che, come da alcuno veduta
era, cosí diventava stupido e attonito, e quasi mutolo e
immobile per maraviglia, non altrimenti che se sasseo divenuto
fosse.]

[Gorgone furon chiamate, percioché, secondo che Teodonzio
dice, essendo dopo la morte del padre loro rimase ricchissime,
con tanta sollecitudine e avvedimento curarono le cose, nelle
quali consistevano le loro ricchezze, le quali il piú erano in
terre, che dalli loro uomini furon chiamate Gorgoni, il qual
nome suona «cultrici di terra». Ma Fulgenzio, il quale intorno
alle fizioni poetiche ebbe mirabile e profondo sentimento, par
che senta tutto altrimenti; percioché egli scrive essere tre generazioni
di paura, le quali per li nomi di queste tre sorelle si
dimostrano: e primieramente dice che Steno è interpetrata
«debilitá», cioè principio di paura, il qual solamente debilita
l’animo di colui in cui cade; appresso dice che Euriale è interpetrata
«lata profonditá», cioè stupore o amenzia, la quale
con un profondo timore sparge o disgrega l’animo debilitato;
ultimamente dice che Medusa significa «oblivione», la qual
non solamente turba l’avvedimento dell’animo, ma ancora mescola
in esso caligine e oscuritá.] Delle quali cose possiamo al
nostro proposito raccogliere sotto il nome di questa Medusa
essere, come di sopra è stato detto, chiamata la ostinazione,
in quanto essa faceva chi la riguardava divenir sasso, cioè gelido
e inflessibile. Ma son molti, i quali per avventura non
s’accorgono quando questo Gorgon riguardano; e però è da
sapere che sono alcuni li quali sempre tengon gli occhi della
mente fissi nella loro bella moglie, ne’ lor figliuoli, ne’ lor be’
palagi, ne’ lor be’ giardini, e questi paion loro da dover preporre
ad ogni letizia di paradiso; altri tengono l’animo fisso
a’ lor cavalli, a’ lor fondachi, alle loro botteghe, a’ lor tesori;
altri agli stati e agli onori publichi e a simili cose. E non s’accorgono
che questo cotal riguardare è riguardare il Gorgone,
cioè gli ornamenti terreni: da’ quali e’ traggono quella durezza
che gli convertisce in pietra, la quale è di complession fredda
e secca: per la qual possiamo intendere questi cotali esser
freddi del divino amore e della caritá del prossimo, e in tanto
secchi, in quanto i terreni secchi né ricevono alcun seme, né
fanno alcun frutto.

Così adunque divenuti e caduti nella perseveranza del peccare,
quasi della divina misericordia disperandosi, strabocchevolmente
si lasciano andare in qualunque colpa, dicendo sé sapere
quel c’hanno, e non sapere quel che avranno, e che se
pure avviene che perdano i beni dell’altra vita, non voler perdere
quegli di questa. E puossi dire che a coloro avviene li
quali nel furore iracundo trascorrono, in quanto niun altro giudicio
che il loro seguir vogliono; o a coloro li quali oltre ad
ogni debito gli animi pongono a’ piaceri, li quali smisuratamente
procuran d’avere, delle cose terrene, e tanto in esse s’invescano,
che cosa, che contro a questo piacer faccia, udir non possono.
E, quantunque questo atto furioso non paia, egli è; percioché
la perturbazione si prende nell’animo dalla nostra insaziabilitá;
e però, non avendo né quello né tanto quanto vorremmo, ci
turbiamo in noi medesimi contro alla fortuna, e spesse volte
contro a Dio, che quello non ne concedono, di che a noi pare
esser degni. E da questa perturbazione nascono gli stimoli, li
quali il dí e la notte ne infestano a dover trovar modo come
pervenir possiamo a quello che noi disideriamo; e da questi
stimoli nascon le disposizioni, le quali sempre dannose sono;
e appresso a questo seguono gli atti e l’operazioni, le quali
pognamo ad avere quello che bisogno non era. E questi, nel
giudicio de’ savi uomini, piú tosto da furioso animo che da composta
mente procedono: e in questi intanto ci abituiamo, che
né salutevol consiglio, né altro ce ne può rivocare; e cosí come
se veduto avessimo il Gorgone, sassei diventiamo, cioè ostinati
cultivatori delle terrene cose.

Era adunque a questo provocata Medusa, accioché veduta,
cioè ricevuta nella mente dall’autore, lui avesse fatto sasseo
divenire, e per conseguente ritenuto in inferno, cioè intorno
agli esercizi terreni, e avesse lasciata stare la buona disposizione
nella quale era entrato dietro alla ragione per acquistare
i frutti celestiali. Ma ciò non poté avvenire, percioché la ragione
il fece volgere in altra parte che in quella donde dovea mostrarsi
il Gorgone, cioè il fece volgere ad altro studio che a
riguardare le vanitá temporali e a porvi l’animo. Il che pregava
il salmista quando diceva: «Averte oculos meos, ne videant
vanitatem», cioè con affetto riguardino le cose temporali; le quali
son tutte vane, come dice l’Ecclesiastes: «Vanitas vanitatum et
omnia vanitas». E non solamente fu la ragion contenta d’avergli
imposto che con le mani gli occhi chiudesse, ma essa ancora
con le sue proprie gliele chiuse. E non dobbiamo qui intendere
degli occhi corporali, ma delle nostre affezioni mosse e sospinte
da due potenze dell’anima, cioè dall’appetito irascibile e dal
concupiscibile. Questi son da chiuder con le mani, cioè con
l’operazioni della ragione, le quali quante volte questi appetiti
raffreneranno e adopereranno che l’uomo piú che il dovere non
s’adiri o concupisca, tante cesserá che il Gorgone veder non
si possa, cioè non si caggia nella ostinazione.

E séguita, di questo, che a coloro, li quali con fermo animo
seguitano la ragione, Iddio, dovunque lor bisogna, manda il suo
sussidio: il quale in questo luogo l’autore figura per l’angelo,
il quale aperse la porta. Ed è questo divino aiuto di tanta virtú
e di tanta potenzia, che ogni infernale arroganza, i demòni, le
Furie, il Gorgone e l’anime de’ dannati, pieni di paura e di
sbigottimento, impetuosamente gli fuggon davante, lasciando
aperta e spedita la via a dover poter vedere e conoscere ciò
che per la lor salute bisogna a coloro li quali sperano in lui.
E questo credo che sia quello, al quale vedere l’autore sollecita
gl’intelletti sani, entrando poi dietro alla ragione a discernere
distintamente le colpe de’ caduti nella ostinazione, e i tormenti
dati a quelle, accioché da esse, cauto divenutone, si sappia
guardare, [e dalla paura del divino giudicio compunto, proceda
al sacramento della penitenza, mediante il quale possa alla gloria
pervenire.]

Ma da vedere ne resta quello che esso intenda per lo supplicio
dato agli eresiarci. Sono gli eresiarci, sí come assai
chiaro si legge nel testo, in sepolture, da eterno e cocentissimo
fuoco tormentati; nel qual supplicio io intendo disegnarsi l’apparenza
degli eretici in questa vita, e la pena loro attribuita
nell’altra. Dico adunque che, per le sepolture, l’autore vuol dimostrare
di questi peccatori l’apparenza in questa vita, accioché
noi non siam troppo correnti a credere al giudicio degli
occhi nostri, il quale, essendo spesse volte falso, ne ’nduce o
può inducere in parte, della quale o non possiamo uscire, o
con difficultá n’usciamo. Possonsi adunque gli eretici simigliare
alle sepolture, le quali spessamente sono ornatissime di marmi,
d’intagli, d’oro, di dipinture e d’altre cose dilettevoli a riguardare;
e questo dalle parti esteriori; e poi, aprendole, si truovano
dentro piene d’ossa e di corpi morti, fetidi e orribili a
riguardare, senza senso, senza potenza o virtú alcuna in sé
avere. E cosí gli eretici, veggendo i loro atti esteriori, paiono
persone oneste, venerabili, mansueti e divoti, e da dovere essere
da ciascun buono uomo disiderata la loro amicizia e la
loro conversazione; ma come il discreto uomo gli apre e riguardagli
dentro, cioè per i ragionamenti loro comprende qual
sia il loro stato intrinseco, esso gli truova pieni di perverse e
dannabili opinioni, di malvagia dottrina, e d’intendimenti intorno
a’ sensi della Scrittura di Dio tanto discordanti dalla veritá,
che assai manifestamente appare loro esser pieni di cose
troppo piú abominevoli che l’ossa o i corpi de’ morti non sono.
Percioché l’ossa de morti, quantunque sieno orribili a riguardare,
non possono ad alcun nuocere; ma il puzzo del veneno
delle opinioni degli eretici è cosa la quale uccide l’anime che
dentro a sé il ricevono. E perciò gli eretici sono, ne’ lor intrinseci
sentimenti, molto piú sozzi e piú orribili ch’e’ sepolcri
aperti, e per questo assai convenientemente si possono assomigliare
a’ sepolcri. E quinci estimo, percioché ne’ sepolcri,
a’ quali li lor corpi simiglianti furono, portarono la loro eretica
pravitá, e quella di quegli traendo seminarono e sparsono, e
con esso loro molti stolti nelli loro errori trassono; che l’ autore
volesse che essi nell’altra vita ne’ sepolcri piagnessero insieme
con li lor seguaci. E, percioché essi le lor false e riprovate
opinioni, sí come freddi dell’ardore dello Spirito santo,
ostinatamente servarono, credo voglia l’autore che nel fuoco
eterno senza pro si riscaldino, e la lor freddezza maturino.

Ma potrebbesi qui muovere un dubbio e dir cosí: e’ pare
che l’autor voglia, nel canto decimoprimo di questo libro, che
dentro alla cittá di Dite si punisca solamente la bestialitá e la
malizia; e queste mostra punirsi in diversi cerchi, li quali discrive
essere di sotto al luogo, dove allora si ritrova, e passato
questo luogo dove gli eretici son puniti; e di fuori della cittá
mostra punirsi solamente l’incontinenzia; e di questi eretici non
fa in questa distinzione menzione alcuna, e perciò pare che ella
sia spezie singulare per sé di peccato: che spezie dunque diremo
che questa sia?

Al qual dubbio si può cosí rispondere: la eresia spettare a
bestialitá, e in quella spezie inchiudersi; percioché bestial
cosa è estimare di se medesimo quello che estimar non si dee,
cioè di vedere e di sapere d’alcuna cosa piú che non veggono
o sanno molti altri, che di tale o di maggiore scienza son dotati,
e volere, oltre a ciò, ostinatamente tenere ferma la sua opinione
contro alle vere ragioni dimostrate da altrui. La qual
cosa gli eretici sempre feciono e fanno, con tanta durezza di
cuore tenendo e difendendo quello che vero credono, che avanti
si lascerebbono e lasciano uccidere che essi di quella si vogliano
rimuovere (sí come noi al presente veggiamo in questi,
li quali tengono che da Celestino in qua alcun papa stato non
sia, de’ quali oltre a seicento, in questa pertinacia perseverando,
sono stati arsi); e perciò meritamente reputar si posson bestiali.

Ma incontanente da questo surgerá un altro dubbio, e dirá
alcuno: se gli eretici son bestiali, perché non sono essi puniti
piú giú dove gli altri bestiali si puniscono?

E a questo ancora si può rispondere in questa guisa: pare
che gli eretici abbiano meno offeso Iddio che quegli bestiali
che piú giú puniti sono; e perciò qui e non piú giú si puniscono.
E che essi abbiano meno offeso Iddio che coloro, pare
per questa ragione: il peccato, il quale gli eretici hanno commesso,
non è stato commesso da loro per dovere offendere
Dio, anzi è stato commesso credendosi essi piacere e servire
a Dio, in quanto estimavano le loro opinioni dovere essere
rimovitrici di quegli errori, li quali pareva loro che non ci lasciassono
debitamente sentir di Dio, e per conseguente non ce
lo lasciassono debitamente onorare e adorare: lá dove i bestiali,
che piú giú si puniscono, disiderarono e sforzaronsi in quanto
poterono, bestemmiando e maladicendo, d’offendere Iddio; e,
oltre a ciò, adoperando violentemente e bestialmente contro alle
cose di Dio. E però pare questi cotali debitamente piú verso
il centro esser puniti che gli eretici.









CANTO DECIMO

[Lez. XXXIX]

«Ora sen va per un segreto calle», ecc. Seguendo il cominciato
modo di procedere, dico che il presente canto si continua
al precedente in questo modo, che, avendo l’autore nella
fine del canto superiore discritta la qualitá del luogo piena di
sepolcri, e chi dentro a quegli è tormentato; nel principio di
questo mostra come dietro a Virgilio per lo detto luogo si
mettesse ad andare, e quello che nell’andar gli avvenisse. E fa
l’autore in questo canto quattro cose: primieramente ne dice
il suo procedere per lo luogo disegnato; appresso muove a
Virgilio alcun dubbio, il quale Virgilio gli solve; oltre a questo
ne mostra come con alcuna dell’anime dannate in quel luogo
lungamente parlasse; ultimamente dice come, tornato a Virgilio,
dove con lui seguitandolo pervenisse. La seconda comincia
quivi: «O virtú somma»; la terza quivi:—«O tosco»; la
quarta quivi: «Indi s’ascose».

Dice adunque l’autore, continuandosi al fine del precedente
canto, che «Ora», cioè in quel tempo che esso era in questo
viaggio, «sen va per un segreto calle». Chiamalo «segreto»,
a dimostrare che pochi per quello andassero, avendo per avventura
altra via coloro li quali dannati lá giú ruinavano; e,
per dimostrare quella via non essere usitata da gente, la chiama
«calle», il quale è propriamente sentieri li quali sono per le
selve e per li boschi, triti dalle pedate delle bestie, cioè delle
greggi e degli armenti, e per ciò son chiamati «calle», perché dal
callo de’ piedi degli animali son premute e fatte. «Tra ’l muro
della terra», di Dite «e li martíri», cioè tra’ sepolcri, ne’ quali
martirio e pena sostenevano gli eretici, «Lo mio maestro, ed
io dopo le spalle», cioè appresso a lui, seguendolo.

-«O virtú somma». Qui comincia la seconda parte di questo
canto, nella quale l’autore muove a Virgilio alcun dubbio, e
Virgilio gliele solve. Dice adunque:—«O virtú somma», nelle
quali parole l’autore intende qui per Virgilio la ragion naturale,
la quale tra le potenzie dell’anima è somma virtú; «che
per gli empi giri», cioè per i crudeli cerchi dello ’nferno, «Mi
volvi»,—menandomi, «cominciai,—com’a te piace», percioché
mai dal suo volere partito non s’era; «Parlami», cioè rispondimi,
«e satisfammi a’ miei disiri», cioè a quello che io disidero
di sapere. Il che di presente soggiugne, dicendo: «La
gente, che per li sepolcri giace», cioè gli eretici, «Potrebbesi
veder?». E, volendo dire che si dovrebbon poter vedere, séguita:
«Giá son levati Tutti i coperchi», delle sepolture; e cosí
mostra che tutti erano aperti; e per questo segue: «e nessun»,
che ne’ sepolcri sia, «guardia face»,—per non esser veduto.
E in queste parole par piú tosto domandar del modo da potergli
vedere, che dubitare se vedere si possono o no.

«Ed egli a me». Qui comincia la risposta di Virgilio, la
qual non pare ben convenirsi alla domanda dell’autore, in
quanto colui domanda se quegli che sono dentro a’ sepolcri
veder si possono, e Virgilio gli risponde che essi saranno serrati
tutti dopo il di del giudicio. Ma Virgilio gli dice questo,
accioché esso comprenda e il presente tormento degli eretici
e il futuro, il quale sarà molto maggiore, quando serrati saranno
i sepolcri, che ora, che aperti sono, percioché, quanto
il fuoco è piú ristretto, piú cuoce. E nondimeno, mostratogli
questo, e chi sieno gli eretici che in quella parte giacciono, gli
risponde alla domanda. Dice adunque:—«Tutti saran serrati»,
questi sepolcri, li quali tu vedi ora aperti, «Quando di Iosafà»,
cioè della valle di Iosafà, nella qual si legge che, al dí del
giudicio, tutti, quivi, giusti e peccatori, rivestiti de’ corpi nostri,
ci raguneremo ad udir l’ultima sentenzia, e di quindi i giusti
insieme con Gesù Cristo se ne saliranno in cielo, e i dannati
discenderanno in inferno; e chiamasi quella valle di Iosafà,
poco fuori di Gerusalem, da un re chiamato Iosafà, che fu
sesto re de’ giudei, il quale in quella valle fu seppellito; «qui
torneranno, co’ corpi che lassù hanno lasciati», quando morirono,
li quali, risurgendo, avranno ripresi. «Suo cimitero»,
cioè sua sepoltura: ed è questo nome d’alcun luogo dove molte
sepolture sono, sí come generalmente veggiamo nelle gran
chiese, nelle quali sono alcuni luoghi da parte riservati per
seppellire i corpi de’ morti; e queste cotali parti si chiamano
cimitero, quasi «communis terra», percioché quella terra pare
esser comune a ciascuno il quale in essa elegge di seppellirsi;
«da questa parte hanno Con Epicuro tutti i suoi seguaci, Che
l’anima col corpo morta fanno».

Epicuro fu solennissimo filosofo, e molto morale e venerabile
uomo a’ tempi di Filippo, re di Macedonia e padre d’Alessandro.
È il vero che egli ebbe alcune perverse e detestabili
opinioni, percioché egli negò del tutto l’eternità dell’anima e
tenne che quella insieme col corpo morisse, come fanno quelle
degli animali bruti; e cosí ancora piú altri filosofi variamente e
perversamente dell’anima stimarono. Tenne ancora che somma
beatitudine fosse nelle dilettazioni carnali, le quali sodisfacessero
all’appetito sensibile: sí come agli occhi era sommo bene
poter vedere quello che essi disideravano e che lor piaceva
di vedere, cosí agli orecchi d’udire, e alle mani di toccare, e
al gusto di mangiare. Ed estiman molti che questo filosofo
fosse ghiottissimo uomo; la quale estimazione non è vera,
percioché nessun altro fu piú sobrio di lui; ma accioché egli
sentisse quello diletto, nel quale poneva che era il sommo bene,
sosteneva lungamente la fame, o vogliam piú tosto dire il disiderio
del mangiare, il qual, molto portato, adoperava che, non
che il pane, ma le radici dell’erbe selvatiche meravigliosamente
piacevano e con disiderio si mangiavano; e cosí, sostenuta
lungamente la sete, non che i deboli vini, ma l’acqua, e ancora
la non pura, piaceva e appetitosamente si beveva; e similmente
di ciascuna altra cosa avveniva. E perciò non fu ghiotto,
come molti credono; né fu perciò la sua sobrietá laudevole, in
quanto a laudevol fine non l’usava. [Adunque per queste opinioni,
separate del tutto dalla veritá, sí come eretico mostra
l’autore lui in questo luogo esser dannato, e con lui tutti coloro
li quali le sue opinioni seguitarono].

Poi séguita l’autore: «Però», cioè per quello che detto t’ ho,
che da questa parte son gli epicúri, «alla dimanda che mi faci»,
cioè se veder si possono quelle anime che nelle sepolture sono,
«Quinc’entro», cioè tra queste sepolture, «satisfatto sarai tosto»;
quasi voglia Virgilio dire: percioché tra questi epicúri sono
de’ tuoi cittadini, li quali, sentendoti passare, ti si faranno vedere,
di che fia satisfatto al disiderio tuo; «Ed al disio ancor,
che tu mi taci».—Il qual disio, taciuto dall’autore, vogliono alcuni
che fosse di sapere perché l’anime dannate mostrano di
sapere le cose future, e le presenti non par che sappiano; la
qual cosa gli mostra appresso messer Farinata. Ma io non so
perché questo disiderio gli si dovesse esser venuto, conciosiacosaché
niun altro vaticinio per ancora avesse udito se
non quello che detto gli fu da Ciacco; salvo se dir non volessimo
essergli nato da questo, che Ciacco gli disse le cose
future, e Filippo Argenti nol conobbe, essendo egli presente:
ma questa non pare assai conveniente cagione da doverlo aver
fatto dubitare, conciosiacosaché, come Ciacco il vide, il conoscesse,
come davanti appare; e però, che che altri si dica,
io non discerno assai bene qual si potesse essere quel disio,
il quale Virgilio dice qui che l’autor gli tace.

«Ed io:—Buon duca, non tegno nascosto A te mio dir, se
non per dicer poco», per non noiarti col troppo; «E tu m’hai
non pur mò a ciò disposto»,—ammonendomi di non dir
troppo.

—«O tosco, che per la cittá». Qui comincia la terza parte
del presente canto, nella quale con alcune dell’anime dannate
in questo lungamente parla l’autore. Nella qual terza parte l’autore
fa sette cose: primieramente discrive le parole uscite d’una
di quelle arche; appresso come Virgilio gli nominasse e mostrasse
messer Farinata e a lui il sospignesse; susseguentemente
come con lui parlasse; oltre a questo, come un’altra anima il
domandasse d’alcuna cosa ed egli gli rispondesse; poi mostra
come messer Farinata, continuando le sue parole, gli predicesse
alcuna cosa; dopo questo, scrive come movesse un dubbio a
messer Farinata ed egli gliele solvesse; ultimamente come imponesse
a messer Farinata quello che all’anima caduta dicesse.
La seconda comincia quivi: «Ed el mi disse:—Volgiti»; la
terza quivi: «Com’io al piè»; la quarta quivi: «Allor surse
alla vista»; la quinta quivi: «Ma quell’altro»; la sesta quivi:—«Deh!
se riposi»; la settima quivi: «Allor come di mia».

Dice adunque nella prima cosí:—«O tosco». Dinomina qui
colui, che queste parole dice, l’autore dalla provincia, forse ancora
non avendo tanto compreso di qual cittá lo stimasse, e
chiamal «tosco», cioè «toscano». [Intorno al qual nome se noi
vorremo alquanto riguardare, forse conosceremo avere a render
grazie a Dio che toscani, piú tosto che di molte altre nazioni,
esser ci fece, se la nobiltá delle province, come alcuni voglion
credere, puote alcuna particella di gloria aggiugnere a quegli
che d’esse sono provinciali. È adunque Toscana una non delle
meno nobili province d’Italia, dal levante terminata dal Tevero
fiume, il qual nasce in Appennino, e mette in mare poco sotto
la cittá di Roma; e di verso tramontana e di ponente è chiusa
tutta dal monte Appennino, quantunque vicino al mare le sieno
da diversi posti diversi termini, percioché alcuni dicono quella
essere dalla foce della Macra divisa da Liguria, altri la ristringono
e dicono i suoi termini essere al Motrone sotto a Pietrasanta,
e sono ancor di quegli che vogliono lei finita essere da
un piccolo fiumicello chiamato Ausere, propinquissimo a Pisa
(e i pisani medesimi, forse piú nobile cosa estimando esser
galli che toscani, hanno alcuna volta detto quella di ver’ ponente
essere chiusa dal fiume nostro, cioè da Arno, il qual mette in
mare poco sotto Pisa); di verso mezzodí è tutta chiusa dal mare
Mediterraneo, il quale i greci chiamano Tirreno. E questa terminazione
è secondo il presente tempo; percioché anticamente
essa si stendeva, passato il monte Appennino, infino al mare
Adriano: ma di quindi i galli, li quali seguir Brenno, cacciarono
i toscani, e mutaron nome alla provincia, e chiamaronla
Gallia.]

[E fu Toscana, secondo che alcuni antichi scrivono, primieramente
abitata da certi popoli li quali si chiamarono lidi, li
quali, partendosi d’Asia minore, di dietro a due fratelli, nobili
giovani, chiamati l’uno Lido e l’altro Tireno, in quella vennero,
e fu la provincia chiamata Lidia da Lido ed il mare fu
chiamato il mar Tireno dall’altro fratello. E non solamente
quello il quale bagna i termini di Toscana, ma, cominciandosi
dal Fare di Messina infino alla foce del Varo, tra Nizza e Marsilia,
tutto fu chiamato Tireno; e cosí ancora il chiamano i
greci. Poi cambiò la provincia il nome, dall’esercizio generale
di tutti quegli d’essa intorno all’atto del sacrificare alli loro
iddii, nel quale essi furono piú che altri popoli ammaestrati (e
perciò usaron lungo tempo i romani di mandare de’ lor piú
nobili giovani a dimorar con loro, per apprender da loro il
rito del sacrificare); e peroché essi quasi tutti li lor sacrifici
facevano con incenso, e lo ’ncenso in latino si chiama «thus»,
furon chiamati «tusci», li quali per volgare son chiamati «toscani»:
e da questo dirivò il nome, il qual noi ancora serviamo.
Ed è, come assai chiaro si vede, Toscana piena di notabili cittá,
in sé, tra l’altre, contenendo tanto della cittá di Roma, quanto di
qua dal Tevere se ne vede, e, appresso, questa nostra cittá, cioè
Fiorenza, la qual tanto sopra ogni altra è eminente, quanto è
il capo sopra gli altri membri del corpo; e però meritamente
poté l’autore, il quale di questa cittá fu natio, esser da messer
Farinata chiamato «tosco».]

Séguita poi: «che per la cittá del foco», cioè per la cittá
di Dite, ardente tutta d’eterno fuoco, «Vivo ten vai, cosí parlando
onesto», cioè reverentemente, come poco avante faceva
parlando a Virgilio; «Piacciati di ristare in questo loco»; quasi
voglia dire: tanto che io ti possa vedere e possati parlare.
«La tua loquela ti fa manifesto» esser «Di quella nobil patria»,
cioè di Fiorenza, «natio, Alla qual forse fui troppo molesto».—Guarda,
colui che parla, di dover per queste parole
potere piú tosto ritenere l’autore, come davanti il priega; conciosiacosaché
volentieri ne’ luoghi strani sogliano l’un cittadino
l’altro voler vedere, e ancora volere udire, quando da alcuna
singular cosa son soprapresi, come qui faceva quella anima,
dicendo forse essere stato alla cittá dell’autore troppo molesto.
E dice avvedutamente qui questo spirito «forse», percioché, se
assertive avesse detto sé essere stato troppo molesto alla sua
cittá, si sarebbe fieramente biasimato, in quanto alcuno non
dee contro alla sua cittá adoperare se non tutto bene, conciosiacosaché
noi nasciamo al padre e alla patria; e il biasimare
se medesimo è atto di stolto; e perciò disse lo spirito
«forse», suspensivamente parlando, volendo questo «forse»
s’intenda per l’esser paruto a molti lui esser molesto, al giudicio
de’ quali per avventura non era da credere: sí come al
giudicio de’ guelfi, sí come di nemici, non parea da dover credere
contro al ghibellino. Nondimeno come molesto fosse alla
patria sua e nostra costui, nelle cose seguenti apparirá.

«Subitamente questo suono», cioè questa voce; e pone
questo vocabolo «suono» improprie, percioché propriamente
«suono» è quello che procede dalle cose insensate, come è quello
della campana, del tuono e simiglianti: «uscío D’una dell’arche»,
le quali eran quivi: «però m’accostai, Temendo, un
poco piú al duca mio».

«Ed el mi disse». Qui comincia la seconda particella della
parte terza principale, nella quale Virgilio gli mostra messer
Farinata, e sospignelo ad esso. Dice adunque: «Ed el mi disse:—Volgiti»,
inverso l’arca onde uscí il suono, «che fai?», cioè
come fuggi tu? «Vedi la Farinata», cioè l’anima di messer
Farinata degli Uberti, «che s’è dritto», nella sepoltura nella
qual giacea; «dalla cintola in su», cioè da quella parte della
persona sopra la quale l’uom si cigne, [La quale non era tanta
parte quanta è quella che oggi si vedrebbe; percioché gli uomini
soleano andar cinti sopra i lombi, oggi vanno cinti sopra
le natiche; e soleva essere la cintura istrumento opportuno a
tenere ristretta la larghezza de’ vestimenti, ove ne’ giovani d’oggi
è ornamento superfluo d’assai vil parte del corpo loro, percioché,
in luogo di cinture, essi fanno ricchissime corone, e, come
per addietro delle corone si solea ornar la fronte, cosí delle
presenti si coronan le natiche.] «Tutto il vedrai».—Per le
quali parole di Virgilio, l’autore, prestamente verso quel luogo
rivoltosi, cominciò a riguardare questo messer Farinata.

E però segue: «Io avea il mio viso», cioè la mia virtú
visiva, «nel suo», viso, cioè negli occhi suoi, «fitto», fiso
riguardando: «Ed el», cioè messer Farinata, il quale io riguardava,
«s’ergea», cioè surgea, levandosi da giacere; ed
ergevasi «col petto e con la fronte», li quali l’uomo levandosi
mette innanzi; il che messer Farinata faceva, «Come avesse
l’inferno in gran dispitto», cioè a vile e per niente: e in questo
vuole l’autore mostrare messer Farinata essere stato uomo di
grande animo, né averlo potuto, vivendo, piegare né rompere
alcuna fatica, pericolo o avversitá.

«E l’animose man»: diciamo allora le mani essere «animose»,
quando elle son pronte e destre all’oficio il quale esse
vogliono o debbon fare; «del duca e pronte Mi pinser tra le
sepolture a lui». Non è da credere che violentemente il sospignessero,
ma fecero un atto, il quale colui, che bene intende,
prende per sospignere, cioè per essere animato da colui che fa
sembiante di sospignere ad andare; «Dicendo», in quell’atto:—«Le
parole tue sien cónte»,—cioè composte e ordinate a
rispondere; quasi voglia dire: tu non vai a parlare ad ignorante.

[Lez. XL]

«Com’io al piè». Qui comincia la terza particula di questa
terza parte principale, nella quale dimostra l’autore come con
messer Farinata parlasse: dove, avanti che piú oltre si proceda,
è da mostrare chi fosse messer Farinata. Fu adunque messer
Farinata cittadino di Firenze, d’una nobile famiglia chiamata
gli Uberti, cavaliere, secondo il temporal valore, da molto, e
non solamente fu capo e maggiore della famiglia degli Uberti,
ma esso fu ancora capo di parte ghibellina in Firenze, e quasi
in tutta Toscana, sí per lo suo valore, e sí per lo stato, il
quale ebbe appresso l’imperadore Federigo secondo, il quale
quella parte manteneva in Toscana, e dimorava allora nel Regno;
e sí ancora per la grazia, la quale, morto Federigo, ebbe del
re Manfredi, suo figliuolo, con l’aiuto e col favore de’ quali teneva
molto oppressi quegli dell’altra parte, cioè i guelfi. E, secondo
che molti tennero, esso fu dell’opinione d’Epicuro, cioè
che l’anima morisse col corpo, e per questo tenne che la beatitudine
degli uomini fosse tutta ne’ diletti temporali; [ma non
seguí questa parte nella forma che fece Epicuro, cioè di digiunare
lungamente, per avere poi piacere di mangiare del pan
secco, ma fu disideroso di buone e di dilicate vivande, e quelle,
eziandio senza aspettar la fame, usò.] E per questo peccato è
dannato come eretico in questo luogo.

Dice adunque l’autore: «Com’io al piè della sua tomba
fui»; appare qui che quelle arche non erano in terra, ma levate
in alto; «Guardommi un poco», forse per vedere se il
conoscesse, «e poi quasi sdegnoso»; è questo atto d’uomini
arroganti, li quali quasi, ogni altra persona che sé avendo in
fastidio, con isdegno riguardano altrui; «Mi domandò:—Chi
fûr li maggior tui?»—cioè gli antichi tuoi: e questo per ricordarsi
se cognosciuti gli avesse, posciaché lui non ricognoscea.

«Io, ch’era d’ubbidir disideroso, Non gliel celai, ma tutto
gliele apersi», dicendo che gli antichi suoi erano stati gli Alighieri,
onorevoli cittadini di Firenze, e antica famiglia, sí come
piú distesamente si narrerá nel canto decimoquinto del Paradiso;
«Ond’ei levò le ciglia un poco in suso». Sogliono fare questo
atto gli uomini quando odono alcuna cosa, la quale non si conformi
bene col piacer loro, quasi, in quello levare il viso in su,
di ciò che odono si dolgano con Domeneddio o si dolgano di
Domeneddio.

«Poi disse:—Fieramente fûro avversi», cioè contrari e nemici,
percioché guelfi erano, «A me», in singularitá, «e a’
miei primi», cioè a’ miei passati, «e a mia parte».

[Era, come di sopra è detto, la parte di costui quella che
ancora si chiama «parte ghibellina», della qual parte, e della
opposita, e della loro origine, par di necessitá di parlare alquanto
diffusamente, accioché poi, dovunque se ne tratterá in questo
libro appresso, senza avere a replicare, s’intenda. Sono adunque
in Italia, giá è lungo tempo, perseverate, con grandissimo danno
e disfacimento di molte famiglie e cittá e castella, due parti,
delle quali l’una è chiamata parte guelfa e l’altra ghibellina, e
hannosi sí fervente odio portato l’una all’altra, che né il gittar
le proprie sustanze, né il perder gli stati, né il metter se medesimi
a pericolo e a morte, pare che curati si sieno. E questi
due nomi, secondo che recitava il venerabile uomo messer
Luigi Gianfigliazzi, il quale affermava averlo avuto da Carlo
quarto imperadore, vennero della Magna, lá dove dice nacquero
in questa forma. Fu in Italia, giá son passati dugento anni,
una nobile donna e di grande animo, e abbondantissima di baronie
e delle mondane ricchezze, chiamata la contessa Matelda,
delle cui laudevoli operazioni distesamente si dirà nel canto vigesimottavo
del Purgatorio; la quale, accioché alcun certo erede
di lei rimanesse, cercò di volersi maritare, e, non trovando in
Italia alcuno che assai le paresse conveniente a sé, mandò nella
Magna; e qui trovatosi un barone, il cui nome fu il duca Gulfo,
ovvero Guelfo, e costui parendole e per nobilitá di sangue e
per grandigia convenirlesi, fece con lui trattare il matrimonio.
La qual cosa sentendo un parente di questo Gulfo, il cui nome
fu Ghibellino, e udendo la maravigliosa dota che a costui dovea
da questa donna esser data, divenne invidioso della sua buona
fortuna, e occultamente cominciò a cercar vie per le quali questo
potesse sturbare; e ultimamente s’avvenne ad alcuna persona
ammaestrata in ciò, il quale adoperò, con sue malie e con sue
malvagie operazioni, cose, per le quali questo Gulfo fu del tutto
privato del potere con alcuna femina giacere. Per lo qual malificio,
essendo dato opera alle sponsalizie, e Gulfo venuto in
Italia, e cercato piú volte di dare opera al consumamento del
matrimonio, e non avendo mai potuto; tenendosi la donna
schernita da lui, con poco onor di lui il mandò via, né poi
volle marito giammai. Gulfo, tornatosi a casa, o che Ghibellino
sospicasse non questo gli venisse che fatto avea, agli orecchi,
o per altro odio che gli portasse, il fece avvelenare, e cosí
morí. Ma questa seconda malvagitá di Ghibellino, conosciuta,
manifestò ancor la prima: per le quali cose assai nobili uomini
della Magna si levarono a dover questa iniquitá vendicare; e
cosí molti ne furono in aiuto e in sussidio di Ghibellino; e
tanto procedette la cosa avanti, che quasi tutta Alamagna fu
divisa, e sotto questi due nomi, Guelfo e Ghibellino, guerreggiavano.
Né stette questa maladizione contenta a’ termini della
Magna, ma trapassò la fama d’essa in Italia; la quale udita
dalla contessa Matelda, e conoscendo la innocenzia di Gulfo
e la iniquitá di Ghibellino, in aiuto di quegli che vendicar voleano
la morte di Gulfo mandò grandissimo sussidio, nel quale
furono molti nobili uomini italiani. E, percioché per avventura
in Italia erano similmente delle divisioni, quantunque senza
alcun notabile nome fossero, assai di quegl’italiani, che d’altro
animo erano che coloro li quali erano andati a vendicar Guelfo,
andarono dalla parte avversa, mossi da questa ragione, che, se
avvenisse agli avversari loro d’aver bisogno d’aiuto contra di
loro, pareva loro essi, con l’avere aiutata la parte di Gulfo,
aver dove ricorrere, e perciò, accioché a loro similmente non
fallasse ricorso, se bisognasse, andarono nell’aiuto di Ghibellino:
e poi l’una parte e l’altra tornatisene di qua, ne recarono
questi sopranomi; cioè quegli, che in aiuto della parte di Gulfo
erano andati, si chiamaron «guelfi», e gli altri «ghibellini». Ed
essendo questa pestilenza per tutta Italia distesa, divenne nella
nostra cittá potentissima: e per la uccisione stata fatta d’un
nobile cavaliere, chiamato messer Bondelmonte, mise maravigliosamente
le corna fuori, e quegli che co’ parenti del cavaliere
ucciso teneano, si chiamaron «guelfi», de’ quali furon capo
i Bondelmonti; e la parte degli ucciditori si chiamò «ghibellina»,
e fúronne capo gli Uberti. E questa è quella parte alla quale
messer Farinata dice che gli antichi dell’autore furono fieramente
avversi, sí come uomini li quali erano guelfi, e con
quella parte teneano contro a’ ghibellini.]

«Sí che per due fiate gli dispersi», cioè gli cacciai di Firenze
insieme con gli altri guelfi. E questo fu, la prima volta,
essendo lo ’mperador Federigo privato d’ogni dignitá imperiale
da Innocenzio papa e scomunicato, e trovandosi in Lombardia,
per abbattere e indebolire le parti della Chiesa in Toscana
mandò in Firenze suoi ambasciadori, per opera de’ quali fu
racceso l’antico furore delle due parti guelfa e ghibellina nella
cittá, e cominciaronsi per le contrade di Firenze, alle sbarre e
sopra le torri, le quali allora c’erano altissime, a combattere
insieme e a danneggiarsi gravissimamente, e ultimamente in
soccorso della parte ghibellina mandò Federigo in Firenze
milleseicento cavalieri; la venuta de’ quali sentendo i guelfi,
né avendo alcun soccorso, a dí 2 di febbraio nel 1248, di
notte s’usciron della cittá, e in diversi luoghi per lo contado
si ricolsono, di quegli guerreggiando la cittá. È vero che poi,
venuta in Firenze la novella come lo ’mperador Federigo era
morto in Puglia, si levò il popolo della cittá, e volle che i
guelfi fossero rimessi in Firenze: e cosí furono a dí 7 di gennaio
1250.

La seconda volta ne furon cacciati quando i fiorentini furono
sconfitti a Monte Aperti da’ sanesi, per l’aiuto che’ sanesi
ebbero dal re Manfredi per opera di messer Farinata, il
quale avea mandata la piccola masnada avuta da Manfredi, con
la sua insegna, in parte che tutti erano stati tagliati a pezzi,
e la ’nsegna, ecc. La qual novella come fu in Firenze, sentendo
i guelfi che i ghibellini con le masnade del re Manfredi ne
venieno verso Firenze, senza aspettare alcuna forza, con tutte
le famiglie loro, a dí 13 di settembre 1260, se n’uscirono; e
poi, avendo il re Carlo primo avuta vittoria, e ucciso il re
Manfredi, tutti vi ritornarono, e i ghibellini se n’uscirono. De’
quali mai poi per sua virtú o operazione non ve ne ritornò alcuno;
per la qual cosa dice l’autore:—«S’e’ fûr cacciati», i
miei antichi da voi, «e’ tornar d’ogni parte»,—dove ch’e’ si fossero,
«Risposi lui,—e l’una e l’altra fiata», come di sopra è
stato mostrato: «Ma’ vostri», cioè gli Uberti, li quali con gli
altri ghibellini furon cacciati quando la seconda volta vi ritornarono
i guelfi, «non appreser ben quell’arte»,—cioè del ritornare:
percioché, come detto è, mai non ci ritornarono, né, per
quel che appaia, sono per ritornarci.
«Allor surse». Qui comincia la quarta particella di questa
terza parte principale, nella quale l’autore mostra come un’altra
anima surgesse e dimandasselo d’alcuna cosa, ed egli le rispondesse;
e però dice: «Allor», mentre io rispondea, come detto
è, a messer Farinata, «surse», si levò, «alla vista scoperchiata»,
cioè infino a quella parte della sepoltura non coperchiata,
della qual si poteva veder di fuori; «Un’ombra, lungo
questa, insino al mento»: non si levò diritta in piè, come s’era
levato messer Farinata, ma tanto che dal mento in su si vedea;
«Credo che s’era inginocchion levata»; e cosi dovea essere,
poiché piú non se ne vedea. «D’intorno mi guardò, come
talento», cioè volontá, «Avesse di veder s’altri era meco; Ma,
poi che’l sospicciar fu tutto spento», cioè poi che vide che io
era solo. «Piangendo disse:—Se per questo cieco Carcere»,
dello ’nferno, il quale meritamente chiama «carcere», percioché
alcuno che v’entri mai uscir non ne puote; e chiamal «cieco»,
non perché cieco sia, percioché il luogo non ha attitudine
niuna di poter vedere né d’esser cieco, ma percioché ha a far
cieco chi v’entra, in quanto egli è tenebroso, e ne’ luoghi tenebrosi
non si può veder lume; «vai per altezza d’ingegno»,
avendo per quella saputo trovar via e modo, per lo quale, senza
ricevere offesa o doverci rimanere, tu ci vai; «Mio figlio ov’è?
e perché non è el teco?»—quasi voglia dire: conciosiacosaché
egli sia cosí di maraviglioso ingegno dotato, come siè tu.
«Ed io a lui:—Da me stesso non vegno»; cioè per l’altezza
d’ingegno che in me sia; «Colui che attende lá», e mostrò
Virgilio, «per qui mi mena», cioè per questo luogo, «Forse
cui Guido vostro», figliuolo, «ebbe a disdegno».—

«Le sue parole» (cioè: se tu vai per altezza d’ingegno,
come non è mio figlio teco?) «e ’l modo della pena», cioè vederlo
dannato tra gli epicurei, «M’avevan di costui», che mi
parlava, «giá detto il nome», cioè m’avevan fatto conoscere
chi egli era: «Però fu la risposta», mia a lui, «cosi piena»,
senza mostrare in alcuna cosa di non intenderlo.

È qui adunque da sapere che costui, il quale qui parla con
l’autore, fu un cavalier fiorentino chiamato messer Cavalcante
de’ Cavalcanti, leggiadro e ricco cavaliere, e seguí l’opinion
d’Epicuro in non credere che l’anima dopo la morte del corpo
vivesse, e che il nostro sommo bene fosse ne’ diletti carnali;
e per questo, sí come eretico, è dannato. E fu questo cavaliere
padre di Guido Cavalcanti, uomo costumatissimo e ricco e
d’alto ingegno, e seppe molte leggiadre cose fare meglio che
alcun nostro cittadino; e, oltre a ciò, fu nel suo tempo reputato
ottimo loico e buon filosofo, e fu singularissimo amico dell’autore,
sí come esso medesimo mostra nella sua Vita nuova, e
fu buon dicitore in rima: ma, percioché la filosofia gli pareva,
sí come ella è, da molto piú che la poesia, ebbe a sdegno Virgilio
e gli altri poeti. E percioché messer Cavalcante conosceva
lo ’ngegno del figliuolo, e la singulare usanza la quale
con l’autore avea, riconosciuto prestamente l’autore, senza alcuna
premessione d’altre parole, nella prima giunta gli fece la
domanda che di sopra si disse.

Poi séguita l’autore e dice che, attristatosi messer Cavalcante
per la risposta udita, «Di subito drizzato, gridò:—Come Dicesti,
’egli ebbe’?», il che si suol dire delle persone passate di questa
vita, e però segue: «non viv’egli ancora? Non fiere gli occhi
suoi il dolce lome?»—del sole; percioché gli occhi de’ morti
non sono quanto i corporali feriti, cioè illuminati da alcun
lume.

«Quando s’accorse», aspettando, «d’alcuna dimora Ch’io
faceva dinanzi alla risposta, cioè non rispondea cosí subitamente,
«Supin ricadde»; segno di pena è il cader supino, la
quale assai bene si può comprendere essergli venuta estimando
che ’l figliuolo fosse morto, poiché l’autore non gli rispondea
cosí tosto; percioché gli uomini sogliono soprastare alla risposta,
quando la conoscono dovere esser tale che ella non
debba piacere a colui che ha fatta la domanda: «e piú non
parve fuora». Puossi nelle predette cose comprendere quanto
sia l’amor de’ padri ne’ figliuoli, quando veggiamo che in tanta
afflizione, in quanta i dannati sono, essi non gli dimenticano,
e accumulano la pena loro quando di loro odono o suspicano
alcuna cosa avversa.
«Ma quell’altro magnanimo». Qui comincia la quinta particella
della terza del presente canto, nella quale, poi che l’autore
ha mostrato come quello spirito, il quale s’era in ginocchie
levato, era nella sepoltura ricaduto, ne dice come messer Farinata,
continuando le sue parole, gli annunzia alcuna cosa di
sua vita futura. Dice adunque: «Ma quell’altro magnanimo»,
cioè messer Farinata, «a cui posta», cioè a cui richiesta,
«Restato m’era», in quel luogo, «non mutò aspetto», per
cosa che detta fosse, «Né mosse collo», volgendosi in giú
alle parole di messer Cavalcante, «né piegò sua costa», cioè
suo lato.

—«E se,—continuando al primo detto», cioè a quello che
di sopra avea detto, d’avere due volte cacciati i passati dell’autore;-«Egli
han quell’arte»,—del tornare donde cacciati sono,
«disse,—male appresa», in quanto non tornano in Firenze,
«Ciò mi tormenta piú che questo letto», cioè che questo sepolcro
acceso, nel quale io giaccio.

«Ma non cinquanta volte fia raccesa La faccia della donna
che qui regge».

A dichiarazion di queste parole è da sapere, come altra volta
è stato detto, Proserpina esser moglie di Plutone e reina d’inferno;
e questa Proserpina talvolta è da intendere per una cosa,
e tal per un’altra. E tra l’altre cose, per le quali i poeti la
prendono, alcuna volta è per la luna, la quale però si dice
reggere in inferno, percioché la sua potenza è grandissima appo
questi corpi inferiori, i quali, per rispetto delle cose superiori,
si posson dire essere in inferno; e però, intendendosi per la
luna, è da sapere la luna di sua natura non avere alcuna luce,
sí come noi possiamo vedere negli ecclissi lunari, ne’ quali ella
non è veduta dal sole: per la interposizione del corpo della terra
tra ’l sole e lei, rimane un corpo rosso senza alcuna luce. E
cosí, facendo il suo corso, quanto piú dal sol si dilunga, piú
veggiamo del corpo suo lucido, insino a tanto che perviene
alla quintadecima, e quivi allora veggiamo tutto il corpo suo
luminoso e bello; e cosí si mostra a noi essere «raccesa», cioè
ralluminata la faccia sua: poi dal luogo, dove tutta la veggiamo,
partendosi, e tornando verso il sole, continuamente par diminuisca
il lume suo, in quanto a’ nostri occhi apparisce meno di
quello che dal sole è veduto; e cosí se ne va continuamente
diminuendo, infino a tanto che entra sotto i raggi del sole; e
di sotto a quegli uscendo, comincia, come dinanzi ho detto, a
divenire ognora piú luminosa, infino alla quintadecima; e brievemente
in trecentocinquantaquattro di ella si raccende, cioè si
vede tutta accesa dodici volte, per che possiam dire che in
quattro anni, pochi di piú, ella si raccenda cinquanta volte.

E però vuol qui, vaticinando, dire messer Farinata: egli non
saranno quattro anni, «Che tu saprai», per esperienza, «quanto
quell’arte», del tornare chi è cacciato, «pesa», cioè è grave;
volendo per queste parole annunziargli che, avanti che quattro
anni fossero, esso sarebbe cacciato di Firenze: il che avvenne
avanti che fossero due, o poco piú.

«E se tu mai nel dolce mondo», cioè in questo, il quale, quantunque
pieno d’amaritudine sia, è «dolce», cioè dilettevole, a
rispetto dello ’nferno; «regge», cioè torni, «Dimmi: perché quel
popolo», cioè i cittadini di Firenze, «è si empio», cioè crudele,
«Incontr’ a’ miei», cioè agli Uberti, «in ciascuna sua legge»?—
delle quali, poiché cacciati furono, mai alcuna non se ne fece,
nella quale alcun beneficio si concedesse a’ cacciati di Firenze
(se alcuna se ne fece mai), che da quel cotal beneficio non fossero
eccettuati gli Uberti generalmente tutti.

«Ond’io a lui», risponde l’autore e dice:—«Lo strazio
e ’l crudo scempio, Che fece l’Arbia colorata in rosso, Tali
orazion», cioè composizioni contro alla vostra famiglia, «fa
far nel nostro tempio», cioè nel nostro senato, nel luogo
dove si fanno le riformagioni e gli ordini e le leggi: il quale
chiama «tempio», si come facevano i romani, li quali chiamavano
talvolta «tempio» il luogo dove le loro diliberazioni
facevano.

E accioché pienamente s’abbia lo ’ntelletto della risposta
che l’autore fa, è da sapere che, avendo il comun di Firenze
guerra col comun di Siena, si fece per opera di messer Farinata,
il quale allora era uscito di Firenze, che il re Manfredi
mandò in aiuto del comun di Siena il conte Giordano con ottocento
tedeschi, li quali avendo, tenne messer Farinata segreto
trattato con piú cittadini ghibellini e altri, co’ quali compose
quello che poi seguí, come si dirà appresso. Poi con astuzia
mandati frati minori, con falsa informazione data loro, agli
anziani di Firenze, e loro per parte di coloro, che luogo di
comun teneano in Siena, mostrando di dover dar loro una porta
di Siena, se ad oste v’andassero; trassero i fiorentini con ogni
loro sforzo fuori della cittá, sotto titolo di andare a fornire
Monte Alcino, e pervennero infino a Monte Aperti in Val d’Arbia:
dove, contro all’opinion di tutti, usciti loro allo ’ncontro i sanesi
co’ tedeschi del re Manfredi, e molti dell’oste de’ fiorentini,
secondo che con messer Farinata erano in concordia,
partitisi dell’oste de’ fiorentini, entrarono in quella de’ sanesi.
Di che quantunque sbigottissero i fiorentini, nondimeno, fatte
loro schiere, s’avvisarono con la gente de’ sanesi; ed essendo
giá la battaglia cominciata, messer Bocca Abati, il quale era
di quegli che con messer Farinata sentiva, accostatosi a messer
Iacopo del Vacca de’ Pazzi di Firenze, il qual portava l’insegna
del comune, levata la spada, ferí il detto messer Iacopo e tagliògli
la mano, di che convenne la ’nsegna cadesse; per la
qual cosa i fiorentini del tutto rotti, senza segno e senza consiglio,
furono sconfitti, e molta gran quantitá di loro e di loro
amici furono in quella sconfitta uccisi; il sangue de’ quali n’andò
infino in un fiume ivi vicino chiamato Arbia; e ciò fu a dí
4 di settembre 1260. La qual cosa saputa poi pienamente per
tutti, fu ed è cagione che, tornati i guelfi in Firenze, mai della
famiglia degli Uberti alcuna cosa si volesse udire, se non in
disfacimento e distruzion di loro. E per queste cose state per
opera di messer Farinata fatte, dice l’autore che fece «l’Arbia
colorata in rosso» del sangue de’ fiorentini.

[Lez. XLI]

E séguita: «Poi ch’ebbe, sospirando, il capo scosso», come
color fanno li quali minacciano,—«A ciò non fu’ io sol—disse»,
cioè a far questi trattati contro al comun di Firenze;
quasi voglia dire: comeché contro alla mia famiglia s’adoperi
o procuri ogni disfacimento, e non contro agli altri, che ad
adoperar questo fûr meco;—«né certo, Senza cagion con gli
altri», che a ciò tennero, «sarei mosso», a dover far quel
che si fece: vogliendo per questo intendere che il comun di
Firenze, il quale il teneva fuori di casa sua, gli dava giusta
cagione d’adoperare ciò che per lui si poteva, per dover tornare
in casa sua. Poi segue: «Ma fu’ io sol colá, dove sofferto»,
cioè acconsentito, «Fu per ciascun», fiorentino che a
quello ragionamento si trovò, «di tôrre via Fiorenza», cioè
di disfarla, «Colui che la difesi a viso aperto», che essa non
fosse disfatta: volendo per questo atto dire che egli e’ suoi dovrebbono
sempre esser cari e a grado al comun di Firenze,
piú che alcuni altri cittadini.

È il vero che, poi che i ghibellini furon tornati in Firenze
per la sconfitta ricevuta a Monte Aperti, e i guelfi partitisi di
quella, si ragunarono ad Empoli ambasciadori e sindachi di
tutte le terre ghibelline di Toscana, e molti altri nobili uomini
ghibellini, e cosí ancora piú gran cittadini di Firenze, per dovere
riformare lo stato di parte ghibellina, e far lega e compagnia
insieme a dover contrastare a chiunque contro a quella
volesse adoperare; e tra l’altre cose che in quello ragunamento
furono in bene di parte ghibellina ragionate, fu che la cittá di
Firenze si disfacesse e recassesi a borghi, accioché ogni speranza
si togliesse a’ guelfi di mai dovervi ritornare; e ciò era
generalmente per tutti consentito, e ancora per li fiorentini che
v’erano, fuor solamente per uno: e questi fu messer Farinata,
il quale, levatosi ritto, con molte e ornate parole contradisse a
questo, dicendo, nella fine di quelle, che, se altri non fosse
che ciò vietasse, esso sarebbe colui che con la spada in mano,
mentre la vita gli bastasse, il vieterebbe a chi far lo volesse.
Per le quali parole, avendo riguardo all’autoritá di tanto cavaliere,
e ancora alla sua potenza, fu il ragionamento di ciò
lasciato stare.

—«Deh! se riposi mai». Qui comincia la sesta particella
della terza parte di questo canto, nella quale l’autor muove un
dubbio a messer Farinata, ed egli gliele solve. Dice adunque
cosí:—«Deh! se riposi mai vostra semenza»,—cioè i vostri
discendenti; e in queste parole alquanto capta la benivolenza di
messer Farinata, accioché piú benivolmente gli sodisfaccia di
quello di che intende di domandarlo: «Prega’ io lui,—solvetemi
quel nodo», cioè quel dubbio, «Che qui ha inviluppata
mia sentenza», cioè il mio giudicio, in tanto che io non ne posso
veder quello che io disidero. «El par che voi», cioè anime dannate,
«veggiate, se ben odo» quello che voi m’avete detto, e
comprendo quello di che messer Cavalcante mi domandò; veggiate
«Dinanzi», cioè preveggiate, «quel che ’l tempo seco
adduce», nel futuro, «E nel presente» tempo, «tenete altro
modo»,—in quanto non par che cognosciate né veggiate le
cose presenti. E questo dice, percioché messer Farinata gli avea
detto che, avanti che quattro anni fossero, egli sarebbe cacciato
di Firenze, in che si dimostra loro veder le cose future; e messer
Cavalcante l’avea domandato se il figliuolo vivea, in che si
dimostra che essi non conoscono le cose presenti.

E messer Farinata gli risponde:—«Noi veggiam come quei
c’ha mala luce, Le cose,—disse,—che ne son lontano». Suole
questo vizio avvenire agli uomini quando vengono invecchiando,
per omori li quali vengon dal cerebro, ed essendo nell’occhio,
per la vicinanza loro alla virtú visiva, alquanto l’occupano intorno
alla vista delle cose propinque; ma, come la virtú visiva
si stende piú avanti, e lontanasi dall’adombrazion dell’omore,
tanto men mal vede, e con piú sinceritá riceve le forme obiette.
Cosí adunque i dannati, offuscati dalla propinquitá della caligine
infernale, non posson le cose propinque vedere; ma, ficcando
con la meditazione l’acume dello ’ntelletto per le cose superiori,
veggion le piú lontane. E come queste possan vedere o no,
quello che per Tullio se ne tiene è dimostrato nel precedente
canto, dove l’autore induce Ciacco a predire quello che esser
deve della «cittá partita». E séguita: «Cotanto», quanto odi,
«ancor ne splende», cioè presta di luce, «il sommo Duce»,
cioè Iddio, senza la grazia del quale alcuna cosa non si può
fare. «Quando s’appressan», le cose future, «n’è del tutto
vano Nostro intelletto». in quanto niuna cosa ne conosciamo;
«e s’altri», o demonio o anima che tra noi discenda, «non
ci apporta», vegnendo dell’altra vita, e di quella ci dica novelle,
«Nulla sapem di vostro stato umano», cioè di cosa che
lassú si faccia. «Però comprender puoi», da ciò ch’io ti dico,
«che tutta morta, Fia nostra conoscenza da quel punto, Che del
futuro fia chiusa la porta»,—cioè dal dí del giudicio innanzi;
percioché allora seranno serrate tutte quelle arche con i loro
coperchi, e non saranno piú uomini, se non o dannati o beati,
de’ quali niuno fará transito l’uno all’altro; né si faranno sopra
la terra alcune operazioni, le quali eziandio gli spiriti dannati
possano laggiú riportare; [anzi, secondo tengono i santi, gli spiriti
maladetti, de’ quali tutto questo caliginoso aere è pieno,
saranno tutti rinchiusi e serrati nel profondo dello ’nferno.]

«Allor, come di mia». Qui comincia la settima particula di
questa terza parte principale, nella quale l’autore scrive quello
che a messer Farinata dicesse che dicesse a quello spirito caduto,
e dice: «Allor, come di mia colpa compunto», cioè pentuto
di ciò che io non aveva prestamente risposto a messer
Cavalcante, che il figliuol vivea; «Diss’io:—Or dicerete a quel
caduto», cioè a messer Cavalcante, «Che ’l suo nato», cioè
Guido Cavalcanti, «è tra’ vivi», di questa mortal vita, «ancor
congiunto», e perciò ancora vive; «E s’io fu’ dianzi», quando
me ne domandò, «alla risposta muto», cioè in quanto tacendo
non gli risposi, «Fat’ei saper che ’l fe’, perché pensava Gia
nell’error che m’avete soluto»,—qui poco di sopra.

«E giá il maestro mio mi richiamava; per ch’io pregai lo
spirito», di messer Farinata, «piú avaccio», piú tosto, «Che
mi dicesse chi con lui stava», in quell’arca.

«Dissemi:—Qui con piú di mille giaccio», quasi voglia dire
con infiniti. «Qua dentro», in quest’arca, «è il secondo Federico».

Questo Federigo fu figliuolo d’Arrigo sesto imperadore e
nepote di Federigo Barbarossa. Il quale Arrigo per introdotto
d’alcuni suoi amici, essendo senza donna, prese con dispensazion
della Chiesa per moglie Gostanza, figliuola che fu del
buon re Guglielmo di Cicilia, la quale era monaca e giá d’etá
di cinquantasei anni, ed ébbene in dota il reame di Cicilia, il
quale allora teneva Tancredi (il quale fu de’ discendenti del re
Ruggieri, ed era male in concordia con la Chiesa), e dopo lui
rimase ad un suo figliuolo chiamato Guglielmo, contro al quale
andò il detto Arrigo imperadore, e per tradimento il prese, e
rimase libero signor del reame. E della detta Gostanza generò
un figliuolo, il qual fu quel Federigo del qual diciamo. E, morendo
la detta Gostanza pochi anni appresso la nativitá del
figliuolo, lui lasciò nelle braccia e nella guardia della Chiesa, la
quale con diligenza l’allevò, e come ad etá perfetta divenne,
gli diede la possessione del reame di Cicilia, e non passò guari
di tempo che, fattolo eleggere, il coronò imperador di Roma.

Divenne costui maraviglioso uomo e in molte cose eccellente
e virtuoso, ma non durò guari in concordia con la Chiesa,
per lo volere usurpare le ragioni di quella. Poi, venuto in concordia
con lei, sí come ne’ patti della pace par che fosse, fece
il passaggio oltre mare; nel quale essendo occupato, la Chiesa
gli fece tutto il reame di Cicilia ribellare, e, oltre a ciò, scrisse
il papa al soldano la via la qual dovesse tenere a farlo di lá
morire. Le quali lettere il soldano, non per amor che portasse
allo ’mperadore, ma per seminar zinzania e malavoglienza tra
lui e la Chiesa, accioché esso potesse piú sicuro vivere dello
stato suo, mostrò allo ’mperadore. Le quali come egli vide e
conobbe, concordatosi col soldano, e sapendo ancora come la
Chiesa gli avea ribellato il reame, occultamente e con poca compagnia
se ne tornò di qua, e fu ricevuto, secondo che alcuni
raccontano, in Benevento, e brievemente in piccolissimo spazio
di tempo recuperò tutto senza alcuna arme il reame suo. E per
dispetto della Chiesa mandò a Tunisi per una gran quantitá di
saracini, e diede loro per istanza una cittá stata lungamente
disfatta, chiamata Lucera, comeché i volgari la chiamino Nocera,
nel mezzo quasi di Puglia piana; ed egli per sé dall’una
delle parti, la quale è alquanto piú rilevata che l’altra, vi fece
un mirabile e bello e forte castello, il quale ancora è in piè.
I saracini nel compreso della terra disfatta fecero le lor case,
come ciascun poté meglio; ed essendo il paese ubertoso, volentieri
vi dimorarono, e moltiplicarono in tanta quantitá, che
essi correvano tutta la Puglia, quando voglia ne venía loro.
Oltre a ciò, in Lombardia e in Toscana indebolí forte i sudditi
e la parte della Chiesa, e gran guerra menò loro, e molti danni
fece, non lasciando nel suo regno usare alcuna sua ragione
alla Chiesa.

Fu gran litterato, e nella Magna fu reputato da molto, e
gl’infedeli avevan gran paura di lui. Ebbe di diverse femmine
piú figliuoli, de’ quali, cosí de’ non legittimi, come de’ legittimi,
fece da cinque o vero sei re. Ed essendogli stato da un suo
astrolago predetto che egli morrebbe in Fiorenza, sempre si
guardò di venire in questa cittá; poi, avvenendo che egli infermò
in Puglia, da Manfredi, allora prenze di Taranto, suo figliuolo
naturale, e da altri suoi baroni, ne fu cosí infermo portato in
una terra di Puglia, la quale ha nome Fiorenza. E quivi, crescendo
la ’nfermitá, domandò dove egli fosse; ed essendogli
risposto che egli era in Fiorenza, si dolse forte, e subitamente
si giudicò morto, e cosí disse a’ suoi. Poi, comeché la infermitá
l’aggravasse forte, vogliono alcuni che l’ultima notte che fece
in terra, che ’l prenze Manfredi, per disidèro d’avere il mobile
suo, gli ponesse un primaccio in su la bocca e facessel morire;
e cosí scomunicato e in contumacia di santa Chiesa finí in
Fiorenza i giorni suoi. E percioché egli, vivendo, in assai cose
aveva mostrato tenere che l’anima insieme col corpo morisse,
il pone l’autore in questo luogo esser dannato con gli epicúri,
chiamandolo Federigo «secondo», percioché fu il secondo imperadore
che avesse nome Federigo.

«E ’l cardinale». Par qui che tutti s’accordino che l’autore,
il qual non nomina questo cardinale, voglia intendere del cardinale
Ottaviano degli Ubaldini: e percioché egli fu uomo di
singulare eccellenza, voglia che, dicendo semplicemente «cardinale»,
s’intenda di lui. Il quale, secondo che alcuni scrivono,
tenne vita piú tosto signorile che chericile; né fu alcuno
altro che tanto fosse e si mostrasse ghibellino, quanto egli, in
tanto che, senza curarsi che papa o altri se ne avvedesse, fieramente
favoreggiò i ghibellini, nemici della Chiesa. E, avendo,
senza guardarsi innanzi, aiutati in ciò che potuto avea sempre
i ghibellini, e in suo bisogno trovandosi da loro abbandonato,
e di ciò dolendosi forte, tra l’altre parole del suo rammarichío
disse:—Se anima è, perduta l’ho per li ghibellini.—Nella qual
parola fu compreso per molti lui non aver creduto che anima
fosse, la qual dopo il corpo vivesse; per la qual cosa l’autore
dice lui con gli altri eretici epicúri essere in questo luogo dannato.
«E degli altri mi taccio»—quasi voglia dire: io te ne potrei
molti altri contare.

«Indi s’ascose». Qui comincia la quarta parte principale del
presente canto, nella quale l’autor dice come, tornato a Virgilio,
dove con lui, seguitandolo, pervenisse. Dice adunque: «Indi»,
cioè poi che cosí ebbe detto, «s’ascose», nella sua arca, riponendosi
a giacere, «ed io inver’ l’antico poeta volsi i passi»,
tornandomi a lui, «ripensando A quel parlar che mi parea
nimico», cioè a quel che messer Farinata gli avea detto («Ma
non cinquanta volte fia raccesa», ecc.).

«Elli», cioè Virgilio, «si mosse», veggendo me tornare, «e
poi, cosí andando, Mi disse:—Perché se’ tu si smarrito»?—cioè
sbigottito; «Ed io gli satisfeci al suo dimando», dicendogli
quello che del mio dovere esser cacciato di Firenze aveva
udito da messer Farinata.

—«La mente tua conservi quel ch’udito Hai contra te,—mi
comandò quel saggio,—Ed ora attendi qui», a quel ch’io ti
vo’ dire, «e drizzò il dito», quasi disegnando, come fanno coloro
che piú vogliono le lor parole impriemer nello ’ntelletto
dell’uditore. «Quando sarai dinanzi al dolce raggio», cioè alla
chiara luce, «Di quella», cioè di Beatrice, «il cui bell’occhio»,
cioè il santo e divino intelletto, «tutto vede», cioè il preterito,
il presente e il futuro; «Da lei saprai di tua vita il viaggio»,—cioè
come ella dee andare e a che riuscire. E vuole in queste
parole Virgilio, per confortar l’autore, mostrare non sempre
dire il vero l’anime de’ dannati delle cose che sono a venire;
e per questo vuole si conforti, quasi dicendo esser possibile
non dover cosí avvenire; ma che, quando sará in cielo, da Beatrice,
la quale in Dio vede la veritá d’ogni cosa, saprá il vero
di ciò che avvenir gli dee.



«Appresso volse a man sinistra», piegandosi, «il piede;
Lasciammo il muro», della terra, dilungandocene, «e gimmo
inver’ lo mezzo», della cittá dolente, «Per un sentier ch’ad una
valle fiede», cioè riesce, «Che ’nfin lassú facea spiacer suo
lezzo», cioè suo puzzo.

Questo canto non ha allegoria alcuna.









CANTO DECIMOPRIMO

[Lez. XLII]

«In su l’estremitá d’un’alta ripa», ecc. Continuasi l’autore
nel principio di questo canto alla fine del precedente, come è
usato infino a qui di fare, e dimostra dove, seguendo Virgilio,
pervenisse; il quale è di sopra detto che, lasciando il muro
della terra, cominciò ad andar per lo mezzo. E dividesi il presente
canto in sette parti: nella prima discrive il luogo dove
pervenuti si fermarono e quel che vi trovarono; nella seconda
discrive l’autore distintamente tutta la esistenza dello ’nferno,
e ancora le qualitá de’ peccatori, le quali deono, procedendo,
trovare; nella terza muove l’autore un dubbio a Virgilio, perché
piú i peccatori, che ne’ seguenti cerchi sono, sieno puniti
dentro alla cittá di Dite, che quegli de’ quali di sopra ha
parlato; nella quarta Virgilio, dimostrandogli la cagione, gli
solve il dubbio; nella quinta muove l’autore un altro dubbio
a Virgilio; nella sesta Virgilio solve il dubbio mossogli; nella
settima Virgilio sollecita l’autore a seguitarlo. E comincia la
seconda quivi: «Lo nostro scender»; la terza quivi: «Ed io:—Maestro»;
la quarta quivi: «Ed egli a me»; la quinta quivi:—«O
sol, che sani»; la sesta quivi:—«Filosofia»; la settima
quivi: «Ma seguimi oramai».
Cominciando adunque alla prima, dice che pervennero, andando
come nella fine del precedente canto ha detto, «In su
l’estremitá d’un’alta ripa». «Ripa» è, o artificiale o naturale
ch’ella sia, o terreno o pietre, la quale da alcuna altezza discenda
al basso, sí diritta che o non presti, o presti con difficultá la scesa
per sé di quell’altezza al luogo nel quale essa discende, sí come
in assai parti si vede ne’ luoghi montuosi naturalmente essere,
o come per fortificamento delle castella e delle cittá gli uomini
artificiosamente fanno. E poi séguita: «Che», questa alta ripa,
«facevan gran pietre rotte in cerchio», e però appare che non
artificialmente fatta, ma per accidente era ruinata; ed erano le
pietre «rotte in cerchio», per la qualitá del luogo ch’è ritondo,
sí come piú volte è stato dimostrato; «Venimmo» dopo l’essere
alquanto andati, «sopra piú crudele stipa». Intende qui l’autore
per «stipa» le cose stipate, cioè accumulatamente poste, sí come
i naviganti le molte cose poste ne’ lor legni dicono «stivate»; e
da questo modo di parlare prendendo l’autore qui forma, vuol
che s’intenda che, sotto il luogo dove pervennero, erano stivate
grandissime moltitudini di peccatori, in piú crudel pena che
quegli li quali infino a quel luogo veduti avea. «E quivi per
l’orribile soverchio Del puzzo che ’l profondo abisso», cioè
inferno, «gitta», svaporando in su, «Ci raccostammo indietro»,
accioché men lo sentissimo che standovi dirittamente sopra; e
dice s’accostarono «ad un coperchio D’un grand’avello», percioché
ancora erano nel cerchio degli eretici, li quali di sopra
mostra essere seppelliti in grandissime sepolture ardenti; «ove»,
cioè al quale avello, «io vidi una scritta», sí come veder si
suole nelle sepolture; «Che diceva: ’Anastasio papa guardo’»,
quasi l’avello parlasse in dimostrazione di chi in lui era seppellito;
«Lo qual», Anastasio, «trasse Fotin della via dritta».—Dove
è da sapere che questo Anastasio fu di nazione romano,
e figliuol d’uno il qual fu chiamato Fortunato, e negli
anni di Cristo quattrocentonovantanove fu eletto papa, ma poco
tempo visse nel papato; e avendo costui singulare famigliaritá
con uno il quale fu chiamato Fotino, e che primieramente era
stato diacono di Tessaglia e poi fu fatto vescovo di Gallo-Grecia,
una contrada in Asia molto rimota dal mare, fu adunque da
questo Fotino corrotto e tratto della cattolica fede, e cadde in
una abbominevole eresia, della quale era stato inventore e seminatore
uno chiamato Acazio, singulare amico di Fotino. Ed
era la eresia questa: che questo Acazio affermava Cristo non
essere stato figliuol di Dio, ma di Giuseppo, e ch’esso carnalmente
giacendo con la Vergine Maria l’aveva acquistato; e cosí
non era vero che la Vergine Maria fosse vergine innanzi il parto
e dopo il parto, come i cattolici cristiani fermamente credono.
Per la quale eresia il detto Fotino fu dannato e rimosso dalla
comunione de’ cristiani. E, volendolo questo papa Anastasio riducere
nella comunione cristiana, essendosi contro a ciò levati molti
santi padri, e a questo resistendo; avvenne che, essendo il detto
papa durato giá un anno e undici mesi e ventitré dí, andato al
segreto luogo dove le superfluitá del ventre si dipongono, per
divino giudicio, sí come per tutti universalmente si credette, per
le parti inferiori gittò e mandò fuori del corpo tutte le interiora,
e cosí miseramente nel luogo medesimo spirò. E per questo
l’autore estima lui essere stato eretico di quella eresia che
detta è, e perciò qui dimostra tra gli altri eretici esser dannato,
dicendo lui essere stato da Fotino predetto tratto della «via diritta»,
cioè della fede cattolica, dalla quale n’è mostrato, e,
credendola, siam menati per la diritta via, la quale ne perduce
in vita eterna.

«Lo nostro scender convien». Qui comincia la seconda
parte di questo canto, nella quale l’autore discrive distintamente
la esistenza dello ’nferno, e ancora la qualitá de’ peccatori, li
quali deono, procedendo, trovare; e dice: «Lo nostro scender»,
alle parti inferiori, «convien che sia tardo», cioè adagio; e dimostra
la ragion perché, dicendo: «Sí che s’aúsi in prima»,
che noi vi giugniamo, «un poco il senso», dell’odorato, «Al
tristo fiato», cioè puzzo, «e poi» che adusato sará alquanto,
«non fia riguardo»,—cioè non bisognerá di molto curarsene,
«quia assuetis non fit passio». E nel vero e’ si vuole a cosí fatte
cose andar con discrezione, percioché assai giá hanno gravissime
alterazioni ricevute per lo entrar subito in luoghi o molto
odoriferi o molto fetidi; percioché l’uno e l’altro offende il cerebro
forte, quando il senso di colui che entra in essi non è
familiare o degli odori o de’ puzzi.

«Cosí il maestro», (supple), disse; «ed io:—Alcun compenso—Dissi
lui—truova, che ’l tempo non passi Perduto».
Questo fu ottimamente detto, e in ciò ciascuno dovrebbe a suo
potere dare opera, cioè di non perder tempo, percioché, secondo
che a Seneca piace, di quante cose noi abbiamo nella presente vita,
solo il tempo è nostro, tutte l’altre cose sono della fortuna; e
perciò con gran sollecitudine dobbiamo adoperare che egli non
ci passi tra le mani perduto. «Ed egli», rispuose:—«Vedi
ch’a ciò penso». Nelle quali parole si può comprendere la circunspezione
del savio uomo, il quale mai alle cose opportune non
aspetta d’esser sollecitato: e, fattagli la risposta, tantosto séguita
quello che nel pensiero gli è venuto di fare, per non dover
perder tempo, e dice:

«Figliuol mio, dentro da cotesti sassi»,—li quali tu puoi
veder di sotto da te, «Cominciò poi a dir,—son tre cerchietti»,
cioè il settimo e l’ottavo e il nono: e chiamali «cerchietti»,
percioché sono di circúito piccoli a rispetto di quegli di sopra:
«Di grado in grado», cioè, discendendo, l’uno appresso l’altro
si trovano, «come» trovati hai «quei che lassi», di sopra da noi.
«Tutti», questi tre cerchietti, «son pien di spirti maladetti»,
cioè dannati; «Ma, perché poi ti basti pur la vista», cioè il
vedergli, quando ad essi perverremo, «Intendi come e perché
son costretti», gli spirti maladetti che dentro vi sono.

«D’ogni malizia ch’odio in cielo acquista». Malizia è di due
maniere: o è malizia corporale, o è malizia mentale. Malizia
corporale è quella la quale noi generalmente chiamiamo «infermitá
o difetto di corpo»; e questa può essere ancora nelle cose
insensibili, quando in esse naturalmente è alcun difetto, sí come
alcuna volta è in uno albero, il quale nasce torto o noderoso,
o con alcuna altra cosa meritamente biasimevole, secondo la
sua qualitá. O è malizia d’anima, la qual propriamente è perversitá
di pensiero e di disiderio che nelle nostre anime sia;
e questa è pessima spezie di malizia, percioché d’essa mai altro
che male non nasce, né può nascere. E perciò l’autore mostra
di fare questa distinzione nelle sue parole, in quanto dice «d’ogni
malizia ch’odio in cielo acquista», intendendo di questa ultima;
percioché la prima alcun odio non acquista in cielo, quantunque
ella sia in terra in odio a colui che la patisce; e per tanto dice
«odio», perché l’operazioni, le quali seguono della malizia delle
nostre menti, son malvagie e dispiacciono a Dio, il qual dimora
in cielo; e quindi, perduta la sua grazia, meritiamo l’ira sua,
la quale, perseverando noi nel male adoperare, diventa odio, se
in esso male adoperare senza pentirci moiamo. «Ingiuria è il
fine»; percioché quante volte i nostri maliziosi pensieri si mettono
ad esecuzione, mai non si mettono se non per fare ingiuria
ad alcuna persona; «ed ogni fin cotale», cioè di fare
ingiuria ad alcuno, «O con forza o con frode altrui», cioè
colui che riceve la ’ngiuria, «contrista», affligge e noia; mostrando
in queste parole due essere i modi ne’ quali per la malizia
della nostra mente si fa altrui ingiuria, cioè o violentemente
o fraudolentemente.

E questo dimostrato, ne chiarisce in qual di questi due modi
piú s’offenda Iddio, dicendo: «Ma perché frode è dell’uom
proprio male», cioè che in esso si crea, nasce e dilibera, e in
questo è «proprio male» dell’uomo; «Piú spiace a Dio», che
non spiace la forza, la quale non è proprio male dell’uomo,
conciosiacosaché molte cose esteriori siano all’uomo di necessitá
per dovere potere usar la forza, le quali se l’uomo non le si
sentirá, non si metterá a doverla usare: «e però», che la fraude
spiace a Dio piú che la forza, per la ragion detta, «stan di
sotto Gli frodolenti», nell’ottavo e nel nono cerchio, li quali
sono di sotto al settimo, nel quale intende dimostrare esser posti
e dannati coloro, li quali per forza fanno ingiuria ad altrui, «e»,
percioché si stanno ne’ cerchi piú inferiori, «piú dolor gli assale»,
cioè sono oppressi da maggior tormenti.

E, detto questo, viene alla prima parte della sua distinzione,
cioè a dimostrare in quanti modi e a quante persone si possa
fare per forza ingiuria altrui, e questi modi e persone dimostra
esser tre: e cosí dimostra il settimo cerchio esser distinto in
tre parti come apparirá. Dice adunque: «Di violenti», cioè di
coloro li quali con forza fanno altrui ingiuria, «il primo cerchio
è tutto», cioè il primo cerchio de’ tre, li quali mostra essere
sotto quei sassi, il quale nel numero de’ cerchi dello ’nferno è
settimo; e dice, «è tutto», percioché il distingue, come detto
è, in tre parti, le quali tutte e tre son piene di violenti.

E mostra la ragione perché in tre parti il distingua, dicendo:
«Ma, perché si fa forza a tre persone», in se medesime diverse
e separate, come apparirá; «in tre gironi è distinto e costrutto»,
questo primo cerchio. E, detto questo, mostra quali sieno le
tre persone, alle quali i violenti o fanno o si sforzan di fare
ingiuria, dicendo; «A Dio», il qual noi dobbiamo amare e
onorare sopra ogni altra cosa, e lui solo adorare, e questi è
l’una persona; «a sé» medesimo, cui noi dobbiamo, appresso
a Dio, amare piú che alcuna altra cosa, e questo è la seconda
persona; «al prossimo», il quale noi dobbiamo amare come
noi medesimi.

[È vero che in questo prossimo ha differenza da un prossimo
ad un altro, percioché a tutti gli uomini, di che che setta, di
che che nazion si sieno, secondo la legge naturale, siam prossimi;
percioché tutti da un principio, cioè da’ primi parenti,
proceduti siamo, e però tutti ci dobbiamo amare. Ma a questa
generalitá si prepone una particularitá, percioché noi dobbiamo
amare piú i cristiani che l’altre sètte; conciosiacosaché noi siamo
da una medesima legge, da una medesima dottrina, da quegli
medesimi sagramenti costretti insieme, dove dall’altre sètte noi
siam separati. E, oltre a questa, pare ancora che questa particularitá
riceva alcuna divisione, in quanto pare che ciascun
debba piú amare colui che con congiunzione di piú prossimana
consanguinitá è congiunto, che un altro piú lontano di parentela
amare; e cosí potrebbe seguire che, quanto alcun dee piú strettamente
amare un che un altro, piú gravemente pecchi, se in
colui, che piú dee amare, fa violenza: ma questo si rimanga al
presente.]

«Si puone», cioè si puote, «Far forza»; e, detto questo,
apre piú la sua intenzione, dicendo: «dico in loro», cioè nelle
proprie persone de’ detti tre, «ed in lor cose, com’udirai con
aperta ragione».

E cosí, di tre, paion divenute sei quelle cose nelle quali far
si può violenza. E quali queste sieno, e in che maniera si possa
in esse far violenza, distingue e dichiara, cosí cominciando dal
prossimo: e dice che «Morte per forza», come uccidere col
coltello, col veleno, col capestro, o col fuoco o in altra maniera,
le quali son morti violente che si possono nel prossimo dar per
forza; «e ferute dogliose Nel prossimo si dánno», cioè nella
propria persona del prossimo; e quinci dimostra quello che
violentemente s’adopera, o può adoperare, nelle sustanze del
prossimo, dicendo: «e nel suo avere», cioè nelle sue possessioni
e ricchezze, «Ruine», come è disfargli le case, «e incendi»,
come è ardergliele o ardergli le biade, e «tollette
dannose», come è il rubargli le sue cose, tôrgli la moglie, la
figliuola, il bestiame e simili sustanze. E, questo dimostrato, piú
particularmente narrandogli, dimostra in qual de’ tre gironi tormentati
sieno, dicendo: «Odii», cioè coloro che odio portano
al prossimo, volendo per questo s’intendano coloro in questo
medesimo luogo esser dannati, li quali, quantunque queste violenze
non facciano, le farebbon volentieri se potessono, e, perché
piú non possono, hanno in odio il prossimo; «omicide, e ciascun
che mal fiere» (dice «mal fiere», a distinguer da questi
cotali coloro li quali, posti per esecutori della giustizia, giustamente
uccidono e feriscono); «Guastatori», come sono incendiari
e simili uomini, «e predón», cioè rubatori, corsari e
tiranni e simiglianti, «tutti tormenta Lo giron primo», di questo
primo cerchio, e tormentali «per diverse schiere», volendo
che per questo s’intenda questi cotali peccatori esser piú e
men tormentati, secondo che hanno piú o meno offeso, sí come
apparirá lá dove tormentati gli discrive.

E, mostrato della violenza che si può fare nel prossimo e
nelle sue cose, dimostra quello che l’uom può fare in se medesimo
e nelle sue cose, e quello che di ciò gli segua, e dice:
«Puote uomo avere in sé man violenta», uccidendosi col coltello
e col capestro, come molti hanno giá fatto, «E ne’ suoi beni»,
giucando quegli; «e però nel secondo Giron», de’ tre predetti,
«convien che senza pro si penta», sostenendo gravissimi tormenti.
E, questo detto, se medesimo dichiara con piú aperto
parlar, dicendo: «Qualunque priva sé del vostro mondo», uccidendosi,
come detto è, «Biscazza, e fonde», consuma, «la
sua facultade», cioè la sua ricchezza, e, per conseguente, «E
piagne», d’aver cosí fatto, «lá dove esser dee giocondo»,
avendole guardate e servate come si convenia.

E, mostrato della violenza, la quale l’uomo può fare in se
medesimo e nelle sue cose, e quello che di ciò gli segua, viene
a dimostrare come si possa far violenza a Dio e alle cose sue,
e dice: «Puossi», da’ violenti, «far forza nella deitade, Col
cuor negando e bestemmiando quella», come molti, o adirati
o per mostrar di non temere Iddio, non che altrui, fanno; «E»,
appresso, si può far forza nelle cose di Dio «spregiando natura
e sua bontade», cioè adoperando contro alle naturali leggi,
come assai bestialmente fanno; «E però lo minor giron», de’
tre predetti, ne’ quali il primo cerchio è distinto, «suggella Del
segno suo», cioè de’ tormenti che in quel sono, «e Sogdoma
e Caorsa». E vuole l’autore per questi nomi di queste due
cittá intendere due spezie d’uomini, li quali offendono o fanno
violenza a Dio nelle cose sue, cioè nella natura e nell’arte, le
quali sono sue cose, sí come appresso mostrerà l’autore: e intende
per «Sogdoma» coloro li quali contro alle leggi della
natura con sesso non debito lussuriosamente adoperano; e per
«Caorsa» intende gli usurai, li quali fanno violenza alle leggi
della natura e al buon costume dell’arte.

Ed accioché piú manifestamente appaia l’autore intender
questo, è da sapere che Sogdoma, secondo si legge nel Genesi,
fu una cittá vicina a Ierico in Soria, la qual fu abbondantissima
di tutti i beni temporali; per la quale abbondanza i cittadini di
quella in tanta viziosa vita trascorsono, che né legge divina né
umana seguivano, e ogni vizio, quantunque detestabile fosse,
era a ciascuno, secondo che piú gli piacea, lecito d’esercitare;
e, tra gli altri, era in tutti generale il sogdomitico, per lo quale,
e sí ancora per gli altri, meritaron l’ira di Dio. Il quale, essendo
disposto a volerla insieme co’ cittadini sovvèrtere, prima il manifestò
ad Abraam, il quale il pregò che non volesse fare a’
buoni sostener pena per le colpe de’ malvagi; e, promettendo
Iddio di perdonare a’ malvagi per amor de’ buoni, se alquanti
vi se ne trovassono, non sappiendovene Abraam trovare quantitá
alcuna di quelli che domandati avea, fu contento al piacer di
Dio. Per la qual cosa Iddio mandò due suoi angeli a Lot, nepote
d’Abraam, il quale abitava in quella, ed era buono e onesto
e santo uomo; e per loro gli comandò che di quella con la sua
famiglia si dovesse partire, manifestandogli quello che di fare
intendeva. Erano i due angeli, quando alla casa di Lot pervennero,
in forma di due speziosissimi giovanetti, li quali da’
sogdomiti veduti, incontanente corsono alla casa di Lot, addomandando
d’aver questi giovani. Lot, il quale sí come messi
del suo Signore ricevuti li avea, non gli volle lor dare, ma per
sodisfare all’impeto della lor lussuria, e per servare l’onore de’
giovani che a casa gli eran venuti, volle lor dare due sue belle
figliuole vergini, le quali in casa aveva: ma essi, non volendole,
e volendo far impeto nella casa, subitamente per divino giudicio
tutti divennero ciechi. Lot con la famiglia sua poi uscí
della cittá, secondo il comandamento fattogli, e incontanente
sentí dietro a sé grandissima tempesta e orribili tuoni e folgori
cader da cielo, le quali Sogdoma e’ suoi cittadini, e alcune
altre terre le quali in simiglianti vizi peccavano, arsono e consumaron
tutte, lasciando nondimeno, in detestabile memoria di
sé, questo infame sopranome a tutti coloro li quali in vizio
contro natura peccano.

Caorsa è una cittá di Proenza, ovvero in Tolosana, secondo
che si racconta, sí del tutto data al prestare a usura, che in
quella non è né uomo né femmina, né vecchio né giovane, né
piccol né grande che a ciò non intenda; e non che altri, ma
ancora le serventi, non che il lor salario, ma se d’altra parte
sei o otto denari venisser loro alle mani, tantosto gli dispongono
e prestano ad alcun prezzo. Per la qual cosa è tanto
questo lor miserabile esercizio divulgato, e massimamente appo
noi, che, come l’uom dice d’alcuno:—Egli è caorsino,—cosí
s’intende ch’egli sia usuraio.



Séguita poi: «E chi spregiando Iddio col cuor favella», percioché
in questo fa violenza alla divinitá, ché in altro non può;
percioché andar non si può in cielo a far violenza a Dio nella
persona, fassi adunque qui in quel che si può, bestemmiandolo,
dispettandolo, avvilendolo e negandolo, come di sopra
è detto.

«La frode, ond’ogni coscienza». Poi che Virgilio ha pienamente
mostrato all’autore i gironi del primo cerchio, e ancora
quegli che in essi son tormentati, che sono la prima spezie
d’uomini che a fine di fare ingiuria usano violenza; ed esso
diviene a dimostrare la seconda spezie, la quale esso chiama
i «fraudolenti», che non con violenza manifesta, come i sopradetti,
ma con fraude e occultamente s’ingegnano di fare altrui
ingiuria. Dice adunque: «La frode»; che cosa sia fraude si mostrerá
appresso nel principio del diciassettesimo canto; «onde»,
dalla quale, «ogni coscienza è morsa», cioè offesa, «Può
l’uomo usare». Intende qui l’autore di dimostrare esser due
spezie principali di fraude, delle quali dice l’una esser quella
fraude la quale si commette contro a coloro li quali non si fidano
di colui che poi con fraude l’inganna; e l’altra esser quella
che si commette contra coloro li quali si fidano di colui che poi
fraudolentemente gl’inganna; e perciò vuole queste due spezie
di fraudolenti ne’ due seguenti cerchi, li quali sono li due ultimi
dello ’nferno; e vuole nel superiore, il quale è il secondo de’
tre predetti, sien puniti que’ fraudolenti li quali ingannano chi
di lor non si fida, e nell’inferiore, il quale è il piú profondo
dello ’nferno, sien puniti i fraudolenti, li quali ingannano chi si
fida di loro. E però dice: «Può l’uomo usare», fraude, «in
colui», cioè contra colui, «che si fida», e questa è l’una spezie
e la peggiore, «E», puolla ancora usare, «in quello che fidanza
non imborsa». cioè con tra colui il quale non ha fidanza nel
fraudolente. «Questo modo di dietro», cioè d’ingannare chi non
si fida, «par che uccida», cioè offenda, «Pur lo vincol d’amor,
che fa natura», cioè quel legame col quale la natura tutti ci
lega e costrigne a doverci amare, in quanto tutti siamo animali
d’una medesima spezie e discesi da un medesimo principio;
«Onde», cioè per la qual cagione, «nel cerchio secondo», de’
tre di sopra dimostrati, che dice che son sotto quei sassi,
«s’annida», cioè l’è data per istanza, sí come all’uccello il
nido, «Ipocrisia, lusinghe e chi affattura; Falsitá, ladroneccio
e simonia, Ruffian, baratti e simile lordura»: delle quali tutte
partitamente si dirá, dove appresso de’ tormenti attribuiti ad esse
si tratterá.

«Per l’altro modo». cioè per l’usar frode in colui che d’altrui
si fida, «quell’amor s’oblia», cioè si mette in non calere, «Che
fa natura», del quale poco dianzi è detto, «e», obliasene,
«quel», amore, «ch’è poi aggiunto», al naturale, o per amistá
o per benefici ricevuti o per parentado; «Di che», cioè delle
quali cose, «La fede spezial si cria», cioè la singulare e intera
confidenza che l’un uomo prende dell’altro, per singulare amicizia
congiuntogli: «Onde», cioè, e perciò, «nel cerchio minore»,
de’ tre sopra detti, «ov’è il punto», cioè il centro, «Dell’universo»
(piú volte s’è di sopra detto il centro della terra essere
centro di tutto il mondo, cioè del cielo ottavo e degli altri cieli
e degli elementi tutti), «in su che Dite siede» fondata, sí come
tutte l’altre cittá e edifici, li fondamenti delle quali, se con diritta
linea si tireranno al centro della terra, tutti si troveranno
sovra quello esser fondati o fermati. O puossi intendere per lo
Lucifero, il quale ha quel medesimo nome, secondo i poeti,
che ha la cittá sua, cioè Dite, il quale, come nella fine del presente
libro si vedrá, dimora sí in sul centro della terra bilanciato,
che egli non può né piú in su farsi, né piú in giú scendere,
percioché il piú in giú non v’è. Adunque, secondo che
l’autor vuole, in questo cerchio ultimo, «Qualunque trade»,
cioè fraudolentemente adopera contro a colui che di lui si
fida, «in eterno è consunto», cioè tormentato. E cosí ha ottimamente
l’autore distinti e dichiarati i tre cerchi, li quali Virgilio
dice essere sotto a quei sassi, li quali presente a sé gli
dimostra.

«Ed io:—Maestro». Qui comincia la terza parte del presente
canto, nella quale l’autore muove un dubbio a Virgilio,
domandando perché i peccatori, che ne’ seguenti cerchi sono,
sieno puniti dentro alla cittá di Dite, piú che quegli de’ quali di
sopra ha parlato; e primieramente concede assai bene essere stato
dimostrato da lui quello che detto ha de’ tre cerchi inferiori,
dicendo: «Ed io:—Maestro, assai chiaro procede La tua ragione»,
nel dimostrare, «ed assai ben distingue Questo baratro»,
cioè questo inferno, il quale è da quinci in giù, «e»,
similmente distingue bene, «il popol che ’l possiede», cioè i
peccatori li quali in esso son tormentati. «Ma dimmi: Que’ della
palude pingue», cioè gl’iracundi e gli accidiosi, li quali son
tormentati nella palude di Stige, la quale cognomina «pingue»
per la sua grassezza del loto e del fastidio il quale v’è dentro;
e quegli «Che mena il vento», cioè i lussuriosi, che son di
sopra nel secondo cerchio, «e» quegli «che batte la pioggia»,
cioè i golosi, li quali sono di sopra nel terzo cerchio, «E»
quegli «che s’incontran con sí aspre lingue», cioè gli avari
e’ prodighi, li quali sono nel quarto cerchio (e dice «si scontran
con sí aspre lingue», cioè mordaci, in quanto dicono l’un contro
all’altro:—«Perché tieni?»—e«Perché burli?»—). «Perché
non dentro della città roggia», cioè rossa per lo fuoco, il quale,
facendola rovente, la fa di nera divenir rossa, «Son e’ puniti»,
come son costoro, de’ quali tu mi ragioni, «se Dio gli ha in
ira?», cioè se Dio è adirato contro a loro; «E se non gli ha»,
in ira, «perché sono a tal foggia?»,—cioè puniti, come di
sopra abbiam veduto.

«Ed egli a me». Qui comincia la quarta parte del presente
canto, nella quale Virgilio, mostrandogli la ragione per la quale
quello avviene di che egli domanda, gli solve il dubbio mossogli.
Dice adunque: «Ed egli a me» (supple), rispose, alquanto
commosso e dicendo:—«Perché tanto delira,—Disse—lo
’ngegno tuo da quel ch’e’ suole?», cioè, perché esce tanto della
diritta via piú che non suole? «Lira lirae» sí è il solco il quale
il bifolco arando mette diritto co’ suoi buoi, e quinci viene «deliro
deliras», il quale tanto viene a dire quanto «uscire dal solco»;
e però, metaphorice parlando, in ciascuna cosa uscendo della
dirittura e della ragione, si può dire e dicesi «delirare». E cosí
qui vuol Virgilio dire all’autore: tu suogli nelle cose dirittamente
giudicare; questo perché avviene ora, che tu non giudichi cosí?
E perché questo suole avvenire dall’una delle due cose (cioè il
non giudicar dirittamente delle cose e però muoverne dubbio),
o per ignoranza o per l’aver l’animo impedito d’altro pensiero,
e perciò segue: «Ovver la mente», tua, «dove altrove mira?».
E, questo déttogli, gli ricorda quello di che esso si dovea ricordare,
ed, essendosene ricordato, non avrebbe mosso il dubbio,
e dice: «Non ti rimembra di quelle parole, Con le quai
la tua Etica pertratta».

Etica è un libro, il quale Aristotile compose in filosofia morale,
il quale Virgilio dice qui all’autore esser «suo», non perché
suo fosse, come detto è, ma per darne a vedere questo libro
fosse familiarissimo all’autore e ottimamente da lui inteso: e
tratta Aristotile in piú luoghi di queste tre disposizioni, e massimamente
nel settimo. E quinci segue: «Le tre disposizion»,
d’uomini, «che il ciel non vuole», cioè recusa, sí come reprobi
e malvagi. E quinci dimostra quali quelle disposizioni
sieno, dicendo: «Incontinenza»: questa è l’una per la qual noi
dagli appetiti naturali inchinati e provocati, non potendo contenerci,
pecchiamo e offendiamo Iddio; «malizia»: questa è
l’altra disposizione la quale il ciel non vuole, e questa non
procede da operazion naturale, ma da iniquità d’animo, ed è
dirittamente contro alle virtù, secondo che Aristotile mostra nel
sesto dell’Etica; ma in questa opera intende l’autore questa
malizia esser gravissimo vizio e opposto alla bontà divina, come
appresso apparirà; «e la matta Bestialitade?»: e questa è la
terza disposizione che ’l ciel non vuole. Questo adiettivo «matta»,
pose qui l’autore piú in servigio della rima, che per bisogno
che n’avesse la bestialità, percioché bestialità e mattezza si
posson dire essere una medesima cosa. È adunque questa «bestialità»
similmente vizio dell’anima opposto, secondo che piace
ad Aristotile nel settimo dell’Etica, alla divina sapienza, il quale,
secondo che l’autor mostra di tenere, non ha tanto di gravezza
quanto la malizia, sí come nelle cose seguenti apparirà. «E
come incontinenza Men Dio offende», che non fanno le due
predette, «e piú biasimo accatta?» negli uomini, li quali il piú
giudicano delle cose esteriori e apparenti, percioché le intrinseche
e nascose son loro occulte, e per questo non le posson
cosí biasimare e dannare; e i peccati, li quali noi commettiamo
per incontinenza, son quasi tutti negli occhi degli uomini, dove
gli altri due il piú stanno serrati nelle menti di coloro che li
commettono, quantunque poi pure appaiono; e sono, oltre a ciò,
piú rade volte commessi che quegli degli appetiti carnali, li
quali continuamente ne ’nfestano. «Se tu riguardi ben questa
sentenza», cioè che la incontenenza offenda meno Iddio che
l’altre due; «E rechiti alla mente chi son quegli Che su di
fuor», della cittá di Dite, «sostengon penitenza», per le colpe
commesse; «Tu vedrai ben perché da questi félli». cioè malvagi,
«Sien dipartiti», percioché tu conoscerai questi cotali, de’
quali io ti dico che di fuor di Dite son puniti, tutti esser peccatori,
li quali hanno peccato per incontinenza; «e perché men
crucciata La divina giustizia li martelli»,—cioè tormenti; e
dice «men crucciata», imitando nel parlare il costume umano,
il quale quanto piú di cruccio porta verso alcuno, tanto piú
crudelmente il batte.

—«O sol, che sani». Qui comincia la quinta parte di questo
canto, nella quale l’autor muove un dubbio a Virgilio, e prima
capta la benivolenza sua con una piacevole laude, la quale gli dá,
dicendo:—«O sol, che sani ogni luce turbata». Sono le nostre
luci alcuna volta turbate dalle tenebre notturne, percioché, stanti
quelle, alcuna cosa veder non possiamo; sono, oltre a questo,
turbate da’ vapor grossi surgenti della terra, li quali impediscono
il riguardo di quello, e non lasciano andar molto lontano; sono
ancora impedite e turbate dalle nebbie e da simili cose, le quali
tutte il sole rimuove e purga, percioché col suo salire nel nostro
emisperio esso caccia le tenebre notturne (e cosí pare per la
sua luce essere agli occhi nostri restituito il benificio del vedere,
il quale turbato aveva la notturna tenebra), poi co’ suoi raggi
esso ogni vapore e ogni nebbia risolve, e con questo ne fa il
cielo espedito a poter in ciascuna parte liberamente guardare,
quanto alla virtú visiva è possibile: e cosí pare aver sanata, cioè
nella sua propria virtú rivocata, ogni luce turbata da alcuno de’
predetti accidenti. Cosí adunque, metaphorice parlando, dice l’autore
a Virgilio, intendendo per la chiaritá delle sue dimostrazioni
cessarsi della mente sua ogni dubbio, il quale offuscasse o impedisse
la luce dello ’ntelletto; e però segue: «Tu mi contenti
sí, quando tu solvi», cioè apri e dimostri la ragion delle cose,
le quali, a me occulte, mi son cagion di dubitare; «Che non
men che ’l saver, dubbiar m’aggrata», per udir le tue chiare
dimostrazioni. «Ancora un poco indietro ti rivolvi,—Diss’io»,
e questo fa’, accioché tu mi dichiari,—«lá dove di’ ch’usura
offende La divina bontade» (la qual cosa ha detta di sopra, quivi
dove dice: «Del segno suo, e Sogdoma e Caorsa), e ’l groppo
solvi»,—cioè il dubbio, il quale mostrava l’autor d’avere, in
quanto non discernea perché l’usuraio offendesse la natura e
l’arte, le quali son cose di Dio, come dimostrato è di sopra.

—«Filosofia,—mi disse». Qui comincia la sesta parte del
presente canto, nella quale l’autore mostra come da Virgilio gli
sia soluto il dubbio mosso, dicendo:—«Filosofia,—mi disse»,
Virgilio,—«a chi la ’ntende, Nota», cioè dimostra, «non pure
in una sola parte», ma in molte, «Come natura». È qui da
sapere che, secondo piace a’ savi, egli è «natura naturans», e
questa è Iddio, il quale è d’ogni cosa stato creatore e produttore;
ed è «natura naturata», e questa è l’operazion de’ cieli
potenziata e creata da Dio, per la quale ciò, che quaggiú si
produce, nasce. E di questa seconda intende qui l’autore, dicendo
che questa natura naturata «lo suo corso prende Dal
divino intelletto», in quanto piú non adopera, se non quanto
conosce essere della ’ntenzion di Dio; e percioché essa prende
quindi il suo movimento all’operare, cosí ancora da quello,
in quanto puote, prende la forma dell’operare: per la qual
cosa l’autor dice: «e da sua arte». L’arte del divino intelletto
è il producere ogni cosa perfetta e a certo e determinato
fine; e in questo s’ingegna quanto può la natura d’imitarla,
e fallo secondo la disposizione della materia suggetta, la quale,
percioché è finita, non può ricevere intera perfezione, come
riceve la materia sopra la quale se esercita la divina arte; ché,
se ricevere la potesse la natura naturata, producerebbe cosí i
nostri corpi perpetui, come l’arte divina produce l’anime. Nondimeno
essa ogni cosa, la quale essa produce, produce a certo
e determinato fine; ma non è questo fine della qualitá che è
il fine al quale Iddio produce le cose, le quali esso fa con la
sua arte: percioché il fine al quale Iddio produce le cose, le
quali esso compone. è ad essere eterne; ma la natura le produce
al fine di dovere alcuna volta venir meno, cosí come veggiamo
che fanno tutte le cose prodotte da lei.

Segue adunque l’autore: «E se tu ben la tua Fisica note»,
cioè riguardi e tieni a mente: e dice «la tua Fisica», come
di sopra fece dell’Etica; percioché Aristotile, non l’autore, fu
quegli che compose il libro della Fisica; «Tu troverrai», esser
dimostrato, «non dopo molte carte», nel secondo libro di quella,
«Che l’arte vostra», cioè quella che appo voi mortali se esercita,
«quella», cioè la natura, «quanto puote Segue», in
quanto, secondo che ne bastano le forze dello ’ngegno, c’ingegnamo
nelle cose, le quali il naturale esempio ricevono, fare
ogni cosa simile alla natura, intendendo, per questo, che esse
abbiano quegli medesimi effetti che hanno le cose prodotte
dalla natura, e, se non quegli, almeno, in quanto si può, simili
a quegli, sí come noi possiam vedere in alquanti esercizi meccanici.
Sforzasi il dipintore che la figura dipinta da sé, la quale
non è altro che un poco di colore con certo artificio posto
sopra una tavola, sia tanto simile, in quello atto ch’egli la fa,
a quella la quale la natura ha prodotta e naturalmente in quello
atto si dispone, che essa possa gli occhi de’ riguardanti o in
parte o in tutto ingannare, facendo di sé credere che ella sia
quello che ella non è; similmente colui che fará una statua;
e il calzolaio, quanto piú conforme fará la scarpetta al piede,
miglior maestro è reputato: intendendo sempre in questo che,
medianti questi esercizi e le forze degl’ingegni, séguiti quel
frutto all’artefice che a noi séguita dell’operazion della natura,
la quale in ogni sua operazione per alcuni mezzi, sí come per
istrumenti a ciò atti, è fruttuosa. E perciò aggiugne l’autore
le parole seguenti, dicendo l’arte nostra seguire la natura
«come il maestro fa il discente», cioè come lo scolaro fa il
maestro; per che dice Virgilio: «Sí che vostr’arte a Dio quasi
è nepote», cioè figliuola della figliuola; percioché la natura è
figliuola di Dio, in quanto sua creatura, e l’arte nostra è figliuola
della natura, in quanto si sforza di somigliarla, come il figliuolo
somiglia il padre. Ma dice «quasi», e questo dice peroché
propriamente dir non si può la nostra arte essere nepote di
Dio, percioché conviene che la successione sia simigliante a’
suoi predecessori; il che della nostra arte dir non si può, in
quanto ella è in molte cose difettiva, dove Iddio in tutte è perfettissimo.

E, questo detto, per esemplo dimostra cosí dovere essere,
come di sopra ha detto, dicendo: «Da queste due», cioè da natura
e da arte, «se tu ti rechi a mente Lo Genesi», quello libro
il quale è il primo della Bibbia, «dal principio», del mondo,
«conviene» all’umana generazione, «Prender sua vita», dall’un
di questi, cioè dall’arte; percioché Adam, secondo alcuni vogliono,
fu lavorator di terra, e cosí Cain suo figliuolo, e Abel fu
pastore, e, per doversi poter nell’opportunitá sostentare, preson
queste arti; e cosí, mediante la terra e il bestiame, della fatica
e dello ingegno loro traevano il frutto del quale si sostentavano;
«ed avanzar la gente», prendendo questa parte della natura,
la quale mediante le congiunzion de’ maschi e delle femmine,
produce gli animali secondo la loro spezie; e cosí ad Adam
e ad Eva convenne per la lor congiunzione avanzare, cioè producere
e multiplicar la gente. Ma «perché l’usuriere»; chiamasi
«usuriere», percioché vende l’uso della cosa la qual di sua
natura non può fare alcun frutto, cioè de’ danari: «altra via
tiene», in quanto fa quello che detto è, cioè che i denari faccian
frutto, li quali di sua natura in alcuno atto far non possono,
e perciò tiene altra via che non fa la natura o l’arte;
appare assai manifestamente che esso «Per sé», cioè dall’una
parte, «natura» (supple) dispregia e ha a vile, «e per la»,
cioè dall’altra parte, «sua seguace», cioè l’arte, la quale è,
come di sopra è mostrato, seguace della natura, «Dispregia»,
e cosí offende le cose di Domeneddio, «poiché in altro pon la
spene», cioè in altra spezie d’avanzare e d’accumular danari.



[Lez. XLIII]

«Ma seguimi oramai». Qui comincia la settima e ultima
parte del presente canto, nella quale l’autore discrive per due
dimostrazioni l’ora del tempo o del dí. Dice adunque Virgilio,
poi che dichiarato ha il dubbio mossogli: «Ma seguimi oramai»;
quasi voglia dire: assai abbiam parlato sopra la materia del tuo
dubbio; aggiugnendo ancora: «ché ’l gir mi piace». E soggiugne
piacergli l’andare per l’ora che era, la qual dimostra primieramente
dal luogo del sole, il qual discrive esser propinquo
all’orizzonte orientale del nostro emisperio, e cosí essere in sul
farsi dí; e dimostralo per questa discrizione: «Che i Pesci
guizzan», cioè quel segno del cielo il quale noi chiamiamo
«Pesci».

Ad evidenza della qual discrizione è da sapere che tra gli
altri cerchi, li quali gli antichi filosofi immaginarono, e per esperienza
compresero essere in cielo, n’è uno il quale si chiama
«zodiaco»; ed è detto zodiaco da «zoas», quod est «vita»,
in quanto da’ pianeti, li quali di quel cerchio, movendosi, non
escono, prendon vita tutte le cose mortali; ed è questo cerchio
non al diritto del cielo, ma alla schisa, in quanto egli si leva dal
cerchio chiamato «equante», il qual divide igualmente il cielo in
due parti: verso il polo artico ventitré gradi e un minuto, e
altrettanto dalla parte opposita declina verso il polo antartico.
E questo cerchio divisero gli antichi in dodici parti equali, le
quali chiamaron «segni»; percioché in essi spazi figurarono con
la immaginazione certi segni o figure, contenuti e distinti da
certe stelle da lor conosciute in quel luogo, e quegli nominarono
e conformarono a quegli effetti, a’ quali piú inchinevole quella
parte del cielo a producere quaggiú tra noi cognobbono; e il
primiero nominarono «Ariete», e il secondo «Tauro», e il
terzo «Gemini», e cosí susseguentemente infino al dodicesimo,
il quale nominaron «Pesci».

È il vero che essi gli discrissero al contrario del movimento
del cielo ottavo; e questo fecero, percioché, come il cielo ottavo
con tutti gli altri cieli insieme si muove naturalmente da levante
a ponente, cosí quegli segni, o l’ordine di quegli, procede da
ponente a levante, percioché per esso cerchio, nel quale i predetti
segni sono discritti, fanno lor corso tutti e sette i pianeti, e
naturalmente vanno da ponente a levante: per la qual cosa
segue che, essendo il sole nel segno d’Ariete e surgendo dall’emisperio
inferiore al superiore, si leverá prima di lui il segno
de’ Pesci, e in esso sará l’aurora; e cosí vuol qui l’autore dimostrare
per i Pesci, li quali dice che guizzano, cioè surgono su
per l’orizzonte orientale, dimostrar la prossima elevazion del sole,
e cosí essere in su il farsi dí. Ma, percioché questa dimostrazione
non bastava a dimostrar questo tanto pienamente (e la ragione è
perché il segno de’ Pesci potrebbe essere stato in su l’orizzonte
occidentale, e cosí dimostrerebbe esser vicino di doversi far
notte), aggiunge l’autore la seconda dimostrazione, la quale
stante, non può il segno de’ Pesci, essendo in su l’orizzonte,
dimostrare altro se non il sole esser propinquo a doversi levare
sopra ’l nostro emisperio; e avendo detto: «i Pesci guizzan su
per l’orizzonte», cioè su per quel cerchio che divide l’uno emisperio
dall’altro, il qual si chiama «orizzonte» (che tanto vuol
dire quanto «finitore del nostro vedere», percioché piú oltre
veder non possiamo), dice: «E ’l carro tutto sovra il coro
giace».

Ad intelletto della qual dimostrazione è da sapere che, comeché
il vento non sia altro che un semplice spirito, creato
da esalazioni della terra e da fredde nuvole esistenti nell’aere,
egli ha nondimeno tanti nomi, quante sono le regioni dalle
quali si conosce esser mosso, e quinci molti per molti nomi il
nominarono; ma ultimamente pare per l’autoritá de’ navicanti,
li quali piú con essi esercitano la loro arte, essere rimasi in
otto nomi, e cosí dicono essere otto venti: de’ quali il primo
chiamano «settentrione» ovvero «tramontana», percioché da
quella plaga del mondo spira verso il mezzodí; il seguente chiamano
«vulturno» ovvero «greco», il quale è tra ’l settentrione
e ’l levante; il terzo chiamano «euro» o «levante», percioché
di levante spira verso ponente; il quarto chiamano «euro auster»
ovvero «scilocco», il quale è tra levante e mezzodí;
il quinto chiamano «austro» ovvero «mezzodí», percioché dal
mezzodí soffia verso tramontana; il sesto chiamano «libeccio»
ovvero «gherbino», il quale è tra ’l mezzodí e ’l ponente; il
settimo chiamano «zeffiro» ovvero «ponente», percioché di ver’
ponente spira verso levante; l’ottavo chiamano «coro» ovvero
«maestro», il quale è tra ponente e tramontana. E chiamasi
coro, percioché compie il cerchio, il quale viene ad essere in
modo di coro, cioè di quella spezie di ballo il quale è chiamato
«corea». Adunque dice l’autore sopra questo coro giacere allora,
cioè esser tutto riversato, il carro; la qual cosa mai in quella
stagione, cioè del mese di marzo, ad alcuna ora avvenir non
può, né avviene, se non quando il sole è vicino a doversi levare;
e cosí questa dimostrazione ne fa aver certa fede di quello
che intenda l’autore per la primiera.

Ed è questo carro un ordine di sette stelle assai chiare e
belle, le quali si giran col cielo, non guari lontane alla tramontana;
e per ciò sono chiamate «carro», perché le quattro son
poste in figura quadrata a modo che è un carro, e le tre son
poi distese, nella guisa che è il timone del carro, fuor del carro.
E sono queste sette stelle poste nella figura d’uno animale, il
quale gli antichi tra piú altri figurarono, immaginando essere
in cielo, chiamato «Orsa maggiore», a differenza d’un’altra
Orsa, la quale è ivi propinqua, e chiamasi «Orsa minore»;
nella coda della quale è quella stella la qual noi chiamiamo
«tramontana».

E, poiché Virgilio gli ha per queste discrizioni mostrato ch’egli
è vicino al dí (donde noi possiam comprendere giá l’autore
essere stato in inferno presso di dodici ore, percioché egli si
mosse in sul far della notte, come nel principio del secondo
canto del presente libro appare), ed egli gli soggiugne un’altra
cagione, per la quale l’andare omai gli piace, dicendo: «E’l
balzo», di questa ripa, «via lá oltre», lontan di qui, «si
dismonta»,—volendo per questo, che non sia da star piú,
poiché molta via resta ad andare.

In questo canto non è cosa alcuna che nasconda allegoria.









CANTO DECIMOSECONDO

I

Senso letterale

[Lez. XLIV]

«Era lo loco, ove a scender la riva», ecc. Continuasi il
presente canto al precedente assai evidentemente, percioché,
avendogli mostrato Virgilio davanti la universal disposizione
dello ’nferno, e sollecitandolo a continuare il cammino, e mostratogli
il balzo lontano a loro smontarsi; qui ne dimostra
come, a quello luogo pervenuti, qual fosse la qualitá del luogo,
per lo quale a scendere aveano. E dividesi il presente canto
in sei parti: nella prima, come detto è, dimostra la qualitá del
luogo per lo quale aveano a scendere, e cui sopra quello trovassero;
nella seconda pone come scendessero, e alcuna cosa
che di quella scesa gli ragiona Virgilio; nella terza discrive
come Virgilio gli mostrasse un fiume di sangue, e che gente
d’intorno v’andasse; nella quarta mostra come Virgilio parlasse
a’ centauri che ’l fiume circuivano, e fossenegli un conceduto
per guida; nella quinta dice come, seguendo il centauro, esso
dimostrasse loro le pene de’ tiranni e de’ rubatori; nella sesta
e ultima come, avendo il centauro passato l’autore dall ’altra
parte del fiume, se ne tornasse indietro. La seconda comincia
quivi: «Cosí prendemmo via»; la terza quivi: «Ma ficca gli
occhi»; la quarta quivi: «Vedendoci calar»; la quinta quivi:
«Noi ci movemmo»; la sesta e ultima quivi: «Poi si rivolse».
Dice adunque: «Era lo loco», ove la lettera si vuole cosí
ordinare: «Lo loco, ove venimmo a scender la riva, era alpestro».
Dice la «riva», intendendo per la «ripa»; e questo dico,
percioché molti fanno distinzione tra «riva» e «ripa», chiamando
«riva» quella del fiume, e «ripa» gli argini che sopra le fosse si
fanno, o dintorno alle castella, o ancora in luoghi declivi, per
li quali d’alcun luogo alto si scende al piú basso, come era in
questo luogo. E dice questo luogo essere «alpestro», cioè senza
alcun ordinato sentiero o via, sí come noi il piú veggiamo i
trarupi dell’alpi e de’ luoghi salvatichi. E, oltre a ciò, dice
ch’è «tal, per quel ch’ivi er’anco», cioè per lo Minotauro, che
in quel luogo giacea come appresso si dimostra; «Che ogni
vista ne sarebbe schiva», a doverlo riguardare. E, per piú
aprirne la qualitá del luogo, nel dimostra per un esempio, e
dice che egli era tale, «Qual è quella ruina, che nel fianco
Di lá da Trento l’Adice percosse».

È questa una ruina, la qual si truova andando da Trento,
cittá di Lombardia, verso Tiralli su per l’Adice, la quale alla
sommitá d’un monte discende tutta in su la riva dell’Adice.
E la cagione di questa ruina del monte pare essere stata l’una
delle tre cose: o l’essere stato il monte percosso nel lato dall’impeto
del fiume, il quale, scendendo delle montagne propinque,
viene ne’ tempi delle piove con velocissimo e impetuoso
corso, e cosí, percotendo il monte, il qual non è di molto tenace
terreno, il fece ruinare come si vede; o veramente cadde
parte del detto monte per alcun tremuoto che fu nella contrada,
come assai ne caggion per lo mondo; o cadde per mancamento
di sostegno. È in assai parti la terra cavernosa, e in queste
caverne è quasi sempre acqua, la quale, evaporando e umettando
le parti superiori delle caverne, sempre le rodono e indeboliscono;
per che avvien talvolta che, premute molto dal peso
superiore, non potendolo sostener piú, cascano, e cosí casca
quel che di sopra v’era: e quinci talvolta procedono le voragini,
le quali abbiamo udito o lette essere in alcun luogo avvenute.

E avendo adunque l’autor detto: «l’Adice percosse», pone
l’altre due cagioni per le quali poté avvenire, dicendo: «O per
tremuoto, o per sostegno manco».
È il tremuoto causato da aere rinchiuso nel ventre della
terra, il quale, essendo molto e volendo uscir del luogo nel
quale è racchiuso, con tanta forza alcuna volta si muove dall’una
parte all’altra della caverna, che egli fa tutte le parti
circunstanti tremare; ed è talvolta il triemito di tanta potenza,
che egli fa cadere gli edifici e le cittá, alle quali egli è vicino.

Séguita poi l’autore a farne quel che intende, cioè chiara
la qualitá del luogo, e dice: «Che da cima», cioè dalla sommitá,
«del monte onde si mosse», quella ruina della qual parla,
«Al piano, è sí la roccia discoscesa, Ch’alcuna via darebbe»,
a venir giuso al piano, «a chi su fosse», cioè sopra ’l monte:
«Cotal di quel burrato»; «burrati» spesse volte si chiaman fra
noi questi trarupi de’ luoghi alpigini e salvatichi; e perciò dice
che di quel burrato, cioè trarupo, dove venuti erano, «era la
scesa» cotale, qual del monte trarupato che dimostrato ha;
«E ’n su la punta», cioè in su la sommitá, «della rotta lacca»,
cioè ripa, «L’infamia di Creti era distesa», cioè il Minotauro,
la cui concezione fu sí fuori de’ termini naturali e abominevole,
che all’isola di Creti, nella quale esso fu, secondo le favole, generato,
ne seguí perpetua infamia; «Che fu concetta», questa
infamia di Creti, «nella falsa vacca», cioè in una vacca di legno,
come appresso dimostrerò.

[È adunque da sapere, come di sopra nel quinto canto di
questo libro, dove si tratta di Minos, è detto, che, volendo Minos
andare sopra gli ateniesi a vendicare la morte d’Androgeo, suo
figliuolo, il quale essi e’ megarensi avevano per invidia ucciso;
domandò a Giove, suo padre, che gli piacesse mandargli alcuno
animale, il quale, sí come degna vittima, a lui sacrificasse nella
sua andata: al cui priego Giove gli mandò un toro bianchissimo
e bello, il qual toro piacque tanto a Minos che esso non
l’uccise, ma guardollo per averne allievi tra gli armenti suoi.
Di che seguí che Venere, la quale odiava tutta la schiatta del
Sole, percioché da lui era stato manifestato a Vulcano, suo marito,
e agli altri iddii l’adulterio nel quale ella stava con Marte,
fece che Pasife, moglie di Minos e figliuola del Sole, s’innamorò
di questo toro cosí bello; e, andato Minos ad Atene, ella pregò
Dedalo, il quale era ingegnosissimo uomo, che le trovasse modo
per lo quale essa potesse giacere con questo toro. Per la qual
cosa Dedalo fece una vacca di legno vota dentro, e, fatta uccidere
una vacca, la qual parea che oltre ad ogni altra dell’armento
piacesse a questo toro, e presa la pelle di quella, ne
coperse la vacca del legno, e fece Pasife entrarvi entro e stare
in guisa che, estimando il toro questa esser la vacca amata
da lui, si congiunse con Pasife; del qual congiungimento dicono
si creò, e poi nacque, una creatura la quale era mezza
uomo e mezza toro. Il qual cresciuto, e divenuto ferocissimo
animale e di maravigliosa forza, dicono che Minos il fece rinchiudere
in una prigione chiamata «laberinto», e in quella mandava
a lui tutti coloro li quali voleva far crudelmente morire;
e questo Minotauro gli uccideva e divorava. Ed essendovi, sí
come in sorte toccato gli era, venuto Teseo, figliuolo d’Egeo,
re d’Atene, e quivi dimorato alcun dí, e in quegli Adriana,
figliuola di Minos e di Pasife, innamoratasi di lui, e avendo
avuta la sua dimestichezza, e per questo avendo compassion
di lui, gl’insegnò come dovesse fare quando giugnesse a questo
Minotauro, e come dietro ad uno spago se ne tornasse fuori
della prigione. La qual cosa Teseo fece; e, giunto al Minotauro,
il quale con la gola aperta gli si fece incontro, gli gittò in gola
una palla di certa composizione viscosa, la quale mentre il Minotauro
attendeva a divorare, Teseo, datogli d’un bastone sopra la
testa e uccisolo, secondo l’ammaestramento datogli da Adriana,
dietro allo spago che portato avea tornandosene, e cosí uscito
del laberinto, con Adriana e con Fedra, sua sorella, occultamente
partitosi di Creti, se ne tornò ad Atene. E cosí, predetta
questa favola, piú lievemente comprender si può il testo
che segue, il qual dice:]

«E quando», quel Minotauro, «vide noi», che venivamo,
«se stesso morse, Si come quei», si morde, «cui l’ira dentro
fiacca», cioè rompe e divide dalla ragione, dalla quale lasciato,
in se medesimo bestialmente incrudelisce.

Ed è qui per questo bestiale animale primieramente da comprendere
qual sia la qualitá de’ peccatori, che nel cerchio dove
discendono si punisca; la quale assai manifestamente si può
comprendere essere bestiale, poiché, per l’animal preposto al
luogo, convenientemente, sí per la generazione e sí per gli atti,
la bestialitá si discrive. Appresso è da comprendere quello nella
entrata di questo cerchio settimo opporsi all’autore, che negli
altri cerchi superiori è dimostrato continuamente opporsi, cioè
alcun dimonio, il quale o con atti o con parole si sforzi di
spaventar l’autore, e di ritrarlo per paura dal suo buon proponimento;
dal qual senza dubbio piú volte sarebbe stato rimosso,
se i buoni conforti e l’aiuto della ragione non l’avesse,
nella persona di Virgilio, aiutato.

Séguita adunque quel che Virgilio incontro alla rabbia, la
quale questa fiera bestia mordendosi, a reprimer quella dicesse,
accioché spazio desse di passare all’autore, e però dice: «Lo
savio mio Virgilio gridò», cioè parlò forte verso il Minotauro:
«—Forse Tu credi, che qui sia ’l duca d’Atene», cioè Teseo,
«Che su nel mondo la morte ti porse?», come nella fine della
favola detta di sopra si contiene. «Partiti, bestia», del luogo
dove tu se’ per impedire il passo a costui che mi segue, «che
questi», il qual tu vedi meco, «non viene Ammaestrato dalla
tua sorella», cioè Adriana, come venne Teseo, il qual t’uccise,
«Ma vassi», come è piacer di Dio, «per veder le vostre pene»,—di
te e degli altri.

E, queste parole dette, ne mostra l’autore per una comparazione
quello che il Minotauro allora rabbiosamente facesse,
e dice: «Qual è quel toro, che si slaccia», cioè sviluppa e
scioglie da’ legami postigli da coloro che uccidere il vogliono,
o che ferito l’hanno, «in quella», ora, «C’ha ricevuto giá il
colpo mortale. Che gir non sa», percioché, avendo dalla percossa
datagli intronato il cerebro e perduta la ragione delle
virtú sensitive, ed eziandio perduto l’ordine dell’appetito, il
quale a niun diterminato fine ora il sa menare, e perciò non
va, «ma qua e lá saltella», come l’impeto del dolore il sospigne;
«Vid’io il Minotauro far cotale», cioè senza saper
che si fare, o dove andare, andar saltando e furiando; «E
quegli», cioè Virgilio, «accorto gridò», cioè avvedutamente
mi disse:—«Corri al varco», donde vedi si può discendere,
e il qual questa bestia poco avanti occupava; «Mentre ch’è ’n
furia, è buon che tu ti cale», quasi voglia dire: quando in
furia non fosse, sarebbe piú difficile il poter discendere; e in
ciò n’ammaestra alcuno altro consiglio non essere migliore,
quando l’iracundo in tanta ira s’è acceso che furioso è divenuto,
che il partirsi e lasciarlo stare.

«Cosí prendemmo». Qui comincia la seconda parte del presente
canto, nella quale si dimostra come discendessero, e alcuna
cosa che di quella scesa gli ragiona Virgilio. Dice adunque:
«Cosí prendemmo via», essendo il Minotauro in furia, «su
per lo scarco, Di quelle pietre», le quali erano dalla sommitá
di quello scoglio cadute, come caggiono le cose che talvolta si
scaricano, «che spesso moviensi Sotto i mie’ piedi per lo nuovo
carco», cioè per me, il quale andando le caricava e premeva,
percioché era uomo: il che far non sogliono gli spiriti; e però
dice «nuovo carco», perché non era usato per quel cammino
d’andare persona viva, la qual quelle pietre col carco della
sua persona premesse.

«Io giá pensando»: qui mostra Virgilio d’aver conosciuto
il pensier dell’autore per avviso, non giá che altra certezza
n’avesse, e però dice: «e que’ disse:—Tu pensi Forse a questa
ruina, ch’è guardata Da quell’ira bestial, ch’io ora spensi»,
come sia potuta avvenire, avendo riguardo al luogo, nel quale
tu non estimi dover potere esser quelle alterazioni, le quali sono
vicino alla superficie della terra. [E oltre a ciò, percioché dice
«da quella ira bestiale», potrebbe alcun dire: se quello Minotauro
era iracundo, non pare che l’autore il dovesse in questo luogo
discrivere, ma piú tosto di sopra nella palude di Stige, dove
punisce gli altri iracundi; ma questo dubbio assai ben si mostra
soluto per l’adiettivo il quale dá a questa ira, chiamandola
«ira bestiale». La quale si dee intendere essere ira in tanto trapassata
i termini dell’ira umana, che ella è trasandata nella
bestialitá, e per conseguente convertita in ostinato odio; e perciò
attamente esser posta alla scesa del cerchio settimo, nel
quale si puniscono i bestiali.]
Ma Virgilio, a solvere l’autore del suo pensiero [il qual, tacendo,
confessa esser per quella cagione che Virgilio dice], comincia,
continuandosi cosí: «Or vo’ che sappi che, l’altra fiata
Ch’io discesi quaggiú nel basso inferno», come di sopra è stato
detto nel canto nono, «Questa roccia non era ancor cascata»;
e perciò gli dimostra quando avvisa che ella dovesse cascare,
dicendo: «Ma certo poco pria, se ben discerno», immaginando,
«Che venisse colui», cioè Cristo, «che la gran preda», cioè
i santi padri, «Levò a Dite», cioè al principe de’ dimòni (il
quale, quantunque abbia altri nomi, nondimeno talvolta da’ poeti
è chiamato Dite, come appare per Virgilio nel sesto dell’Eneida,
dove dice: «inferni regia Ditis»), «del cerchio su perno», cioè
del limbo, il quale è il primo cerchio dello ’nferno.

E perciò dice Virgilio:—Poco prima che venisse Cristo a
spogliar il limbo,—percioché, secondo che noi fermamente crediamo,
Cristo morí in su la croce all’ora nona del venerdí, nella
quale ora, tra l’altre cose che apparvero maravigliose, fu che la
terra tutta universalmente tremò, che per alcuno altro tremuoto
mai avvenne; e allora, tremando tutta, tremò infino al centro della
terra; per la qual cosa non dee parer maraviglia se alcune delle
sotterranee cascarono. E questo tempo fu poco prima che Cristo
scendesse al limbo, percioché l’anima di Cristo non vi scese
come del corpo di Cristo uscí, ma andò in paradiso, si come
assai chiaro ne posson dimostrare le sue parole medesime dette
su la croce al ladrone: «Amen, dico tibi, hodie mecum eris in
paradiso», ecc. ecc. È vero che poi la domenica mattina seguente
in su l’aurora, risuscitato da morte, egli andò al limbo, con insegna
di vittoria coronato, percioché, risurgendo, aveva vinta
la morte, e allora spogliò il limbo: sí che egli fu tanto spazio di
tempo dal tremuoto universale allo spogliar lo ’nferno, quanto
fu tra l’ora nona del venerdí e la prima della domenica. E questo
è quel «poco prima» che Virgilio dice qui.

Poi séguita mostrando quello che Virgilio intende, e che
io ho giá dichiarato, cioè: «Da tutte parti», e in questo
ne dimostra l’universalitá del tremuoto, «l’alta», cioè profonda,
«valle feda», puzzolente d’inferno, «Tremò sí», cioè
oltremodo, «ch’io pensai che l’universo», cioè il mondo tutto,
«Sentisse amor».

Qui è da ritornarsi alla memoria l’opinione, la quale di sopra
raccontai nel canto quarto essere stata di Democrito, il qual
tenne esser due princípi a tutte le cose, cioè odio e amore, e
questo sentiva in questa forma: egli diceva essere stata una
materia mista di tutte le cose, la quale egli appellava «caos», e
in questa materia diceva essere i semi di tutte le cose; e quelle,
che produtte vedevamo e avere certa e distinta forma dall’altre,
essersi a caso separate da questo caos e perseverare nelle loro
generazioni e spezie; e questo diceva essere odio, in quanto
le cose prodotte s’erano dal lor principio separate, quasi come
da cosa non ben convenientesi con lei. Poi diceva cosí: come
ogni forma prodotta s’era da questo suo principio separata, cosí
dopo molti secoli avvenire a caso tutte queste forme ritornarsi
insieme, e riformare quel medesimo caos che altra volta era
stato, e dal quale aveano avuto principio; e questo diceva essere
amore, in quanto ciascuna cosa, sí come insieme riconciliate,
si ritornava e univa col suo principio. E per questo dice
Virgilio che, perché egli sentí questo tremuoto universale, il
qual mai piú non avea sentito né avea udito da alcuno che
sentito l’avesse, maravigliandosi credette che l’universo, cioè
tutte le cose, sentissero questo amore, che detto è, e dovessersi
ricongiugnere insieme, poi che ogni corpo fosse dalla propria
forma risoluto.

E quinci, volendo mostrare questa non essere sua opinione,
ma d’altrui, dice: «per lo quale», amore, «è chi creda», cioè
Democrito e i suoi seguaci, «Piú volte il mondo in caos converso»,
nella maniera che di sopra è detta. «E in quel punto»,
che questo tremuoto universale fu, «questa vecchia roccia,
Qui», dove noi siamo, «ed altrove», come appresso si dirá
nel ventunesimo canto del presente libro, «tal fece riverso»,
qual tu puoi vedere.

[Lez. XLV]

«Ma ficca gli occhi». Qui, finita la seconda parte, comincia
la terza del presente canto, nella quale l’autor discrive come
Virgilio gli mostrasse un fiume di sangue, e che gente d’intorno
v’andasse; e dice che, poi Virgilio gli ebbe mostrata la cagione
della ruina di quella roccia, alla quale esso pensava, gli dice:
«Ma ficca gli occhi a valle, ché s’approccia La riviera», cioè
il fiume o ’l fosso, «del sangue, in la qual bolle»; e questo,
percioché quel sangue era boglientissimo; «Qual che per violenza
in altrui noccia»,—rubando o uccidendo; e cosí appare
questa essere la prima spezie de’ violenti, de’ quali di sopra
è detto. La qual riviera del sangue come l’autor vide, cosí
contra i vizi, da’ quali si può comprendere questa spezie di
violenza esser causata, leva la voce, ed esclamando dice:

«O cieca cupidigia», cioè disiderio d’avere; e cosí apparirá
radice di questa colpa, cioè del rubare, essere avarizia; il che
assai di sopra, dove dell’avarizia si trattò, fu mostrato, il disordinato
appetito d’avere, inducer gli uomini alle violenze e
alle ruberie. Poi segue a dimostrarne l’altra radice dell’altra
parte della violenza, la qual si fa nel sangue del prossimo, dicendo:
«o ira folle», cioè pazza e bestiale, la quale è cagione
dell’uccisioni che fanno i rubatori; percioché i rubatori, o da
difesa fatta da colui che rubar vogliono, o da alcuna parola
loro non grata commossi, vengono all’uccisione, e cosí fanno
violenza nelle cose e nelle persone del prossimo. Segue adunque:
«Che sí ci sproni»; e questo «sproni», il quale è in numero
singulare, si riferisce primieramente a quella prima parte della
esclamazione, («O cieca cupidigia»), e poi si riferisce alla seconda
parte («o ira folle»), «nella vita corta», cioè in questa vita
mortale, la quale, per rispetto della eternitá, quantunque lunghissima
fosse, non si potrebbe dire essere un batter di ciglia;
«E nell’eterna poi», cioè in quella nella quale, cosí peccando,
senza penterci, siamo in eterno supplicio dannati, «sí mal c’immolle»,
cioè ci bagni, come appare nel tormento de’ miseri,
li quali nel sangue bolliti sono. E vogliono alcuni, in questo
condolersi, l’autor mostrare d’essere stato di questa colpa peccatore;
e però, vedendo il giudicio di Dio, sentirsene per paura
compunzione e dolore.

Ma poi che egli ha detto contro a’ due vizi, li quali son cagione
della violenza che nelle cose e nella persona del prossimo
si commette, ed egli piú appieno discrive la qualitá del luogo,
nella quale i miseri son puniti, dicendo: «Io vidi un’ampia
fossa», cioè un fiume, «in arco torta, Come quella che tutto
il piano», del settimo cerchio, «abbraccia», col girar suo,
«Secondo ch’avea detto la mia scorta». Dove questo Virgilio
dicesse, cioè che questo fiume o fossa abbracciasse tutto il piano,
non ci è: vuolsi adunque intendere lui averlo detto in alcun
de’ ragionamenti di ciò da lui fatti, ma l’autore non l’avere
scritto. «E tra ’l piè della ripa», la quale circundava il luogo,
«ad essa», fossa, «in traccia, Venien centauri armati di saette»,
(supple) e d’archi (percioché invano si porteria la saetta, se l’uomo
non avesse l’arco), «Come solean nel mondo», quando vivevano,
«andare a caccia». Che animali sieno i centauri, e come
nati, e perché qui posti, si dimostrerá dove si dirá il senso
allegorico.

«Vedendoci calar». Qui comincia la quarta parte del presente
canto, nella quale, poi che l’autore ha dimostrata la qualitá
del luogo dove si puniscono i primi violenti, ne mostra come
Virgilio parlasse a’ centauri che il fiume circuivano, e come
uno ne fosse lor conceduto per guida. Dice adunque: «Vedendoci»,
i centauri; [e dice «vedendoci», percioché l’autore faceva
muovere, e per conseguente sonare, tutte le pietre di quel
trarupo, donde discendeva giú, sopra le quali poneva i piedi,
la qual cosa far non sogliono gli spiriti; mosse i centauri per
maraviglia a ristare, udendo ciò ch’usati non eran d’udire,]
«calar», cioè discendere, «ciascun», de’ centauri, «ristette,
E della schiera tre si dipartiro», venendo verso loro, «Con
archi ed asticciuole», cioè saette, «prima elette», cioè tratte
del turcasso o d’altra parte, ove per avventura le portavano.
«E l’un», di que’ tre, «gridò da lungi:—A qual martiro Venite
voi, che scendete la costa? Ditel costinci», ove voi siete,
«se non», (supple) il direte, «l’arco tiro»;—quasi voglia dire:
io vi saetterò.

«Lo mio maestro disse:—La risposta Farem noi a Chirón»,
cioè a quel centauro il quale è preposto di voi. E poi, in detestazion
della sua troppa domanda, con alcune parole il contrista,
come di sopra aveva fatto al Minotauro, dicendo: «Mal fu»,
per te, «la voglia tua sempre sí tosta»,—cioè frettolosa.
«Poi mi tentò e disse:—Quegli», al quale io ho ora risposto,
«è Nesso, Che morí per la bella Deianira, E fe’ di sé la vendetta
egli stesso»,—posciaché fu morto.

[Fu questo Nesso, tra’ centauri famosissimo, figliuolo d’Issione
e d’una nuvola, come gli altri, ed essendo insieme co’
fratelli in Tessaglia alle nozze di Peritoo, con gli suoi insieme
riscaldati di vivanda e vino, volle tôrre la moglie a Peritoo;
alla difesa della quale si levò Teseo, amico di Peritoo, e un
popolo il quale si chiamava lapiti, e ucciserne assai. Dalla
qual zuffa fuggendo pauroso Nesso, gli disse un de’ suoi compagni,
chiamato Astilo, il quale sapeva vaticinare:—Nesso, non
ti bisogna cosí frettolosamente fuggire, percioché la tua morte
è riservata da’ fati alle mani d’Ercule.—Per la qual cosa egli se
n’andò in Calidonia, e quivi allato ad un fiume chiamato Eveno
abitando, amò Deianira, figliuola del re Oeneo di Calidonia. La
quale, come appresso si dirá, essendo divenuta moglie d’Ercule,
ed Ercule con lei insieme tornandosi verso la patria, trovarono
per le piove fieramente cresciuto questo fiume Eveno;
e vedendolo Nesso star sospeso per Deianira, pensò che tempo
gli fosse prestato a dover potere avere il disiderio suo di Deianira;
e fattosi avanti, quasi pronto a’ servigi d’Ercule, disse:
—Ercule, dove tu creda poter notando passare il fiume, io, dove
ti piaccia, sopra la groppa mia ti passerò bene e salvamente
di la Deianira.—Alla qual profferta Ercule fu contento. Per la
qual cosa, notando Ercule, Nesso con Deianira velocemente
passò il fiume, e cominciò velocissimamente a fuggir con essa;
per la qual cosa Ercule turbato, e pervenuto all’altra riva, non
correndo, ma con una delle sue saette il seguitò e ferillo. Laonde
Nesso, sentendosi ferito mortalmente, percioché sapea le saette
d’Ercule tutte essere intinte nel sangue della idra, la quale uccisa
avea, e casi essere velenosissime, pensò in vendetta della
sua morte subitamente una strana malizia; e spogliatasi la camiscia,
la quale giá era sanguinosa tutta del sangue avvelenato
uscito della sua piaga, disse:—Deianira, io non ho al presente
che ti poter donare, in riconoscenza del grande amore il quale
io t’ho portato e porto, se non questa mia camiscia, la qual se
tu serverai senza farla lavare, ed egli avvenga che Ercule in
altra femmina ponga amore, dove tu possi fare vestirgli questo
vestimento, egli incontanente rimoverá il suo amore da ogni
altra femmina, e ritornerallo in te.—Deianira, credendo questo
dovere esser vero, prese la camiscia e guardolla; e ivi a certo
tempo, avendo Ercule quasi dimentica lei, e amando ardentissimamente
una giovane chiamata Iole, figliuola d’Eurito, re d’Etolia,
occultamente adoperò che egli questo vestimento si mise in
dosso; e andato a cacciare in sul monte Octa, e per la fatica
della caccia riscaldatosi e sudando forte, col sudore bagnò il
sangue secco, e quello, liquefatto, gli entrò per i pori, e misegli
una sí fatta rabbia addosso, che esso, composto un gran fuoco,
volontariamente per morire vi si gittò dentro e in quel morí. E
cosí fece Nesso, dopo la sua morte, la vendetta di sé egli stesso.]

[La bella Deianira fu figliuola d’Oeneo, re di Calidonia, e
fu ragguardevole vergine per singular bellezza, tanto che molti
giovani nobili la disiderarono e domandaron per moglie; ma,
dopo molte cose, essendo stata promessa ad Acheloo fiume, e
ultimamente conceduta ad Ercule domandantela, nacque guerra
tra Acheloo ed Ercule; ma, essendo Acheloo vinto da Ercule,
ne rimase Ercule in pacifica possessione. Dice Teodonzio che
la guerra, la qual fu tra Ercule e Acheloo fiume, fu in questa
maniera, che, rigando Acheloo Calidonia con due alvei, e per
questo molto alcuna volta per le piove la provincia, crescendo,
guastasse, fu ad Ercule, addomandante Deianira, posta da Oeneo,
padre di lei, questa condizione, che egli la poteva avere dove
recasse Acheloo in un solo alveo, e quello sí d’argini forti
chiudesse, che egli crescendo non potesse guastare la contrada:
la qual cosa Ercule con grandissima fatica fece, e cosí, essendo
vincitore del geminato corso d’ Acheloo, ebbe Deianira, Costei
è quella di cui di sopra è detto, che ad Ercule mandò la camiscia
di Nesso.]

«E quel», centauro, «di mezzo ch’al petto si mira. È ’l
gran Chirone, il qual nudrí Achille». [Questo Chirone non fu
de’ figliuoli d’Issione, ma fu, secondo che ad alcun piace, figliuolo
di Saturno e di Fillira, comeché Lattanzio dica che la madre
di lui fosse Pelopea; e della sua origine si recita questa favola:
che Saturno, preso della bellezza di Fillira, e avendola presa,
avvenne, secondo che dice Servio, che, giacendo egli con esso
lei, sopravvenne nel luogo Opis, sua moglie, e perciò, accioché
da lei conosciuto non fosse, subitamente si trasformò in un cavallo;
per la qual cosa Fillira, avendo di lui conceputo, partorí
un figliuolo, il quale infino al bellico era uomo, e da indi in
giú era cavallo; il qual cresciuto, se ne andò alle selve e in
quelle abitò e in quelle nudrí Achille, come di sopra si disse,
dove d’Achille si fece menzione nel quinto canto. Poi, essendo
stato dal padre creato immortale, ed essendogli stato da Ociroe,
sua figliuola profetante, predetto che esso ancora disidererebbe
d’esser mortale; avvenne che, avendolo visitato Ercule, per caso
gli cadde sopra il piè una delle saette d’Ercule, le quali, come
di sopra è detto, tutte erano avvelenate nel sangue di quella
idra lernea, la quale uccisa avea; ed essendo dalla detta saetta
fedito e gravemente dal veleno tormentato, accioché compiuto
fosse il vaticino della figliuola, cominciò a pregar gl’iddii che
il facessero mortale, accioché egli potesse morire: la qual grazia
gli fu conceduta. Laonde egli si morí, e dopo la morte sua fu
dagl’iddii trasportato in cielo, e fu posto nel cerchio del zodiaco,
ed è quel segno il quale noi chiamiamo Sagittario.]

«Quell’altro è Folo, che fu sí pien d’ira». Di questo Folo
niuna cosa abbiamo se non che esso fu figliuolo d’Issione e
d’una nuvola, come gli altri centauri.

«Dintorno al fosso», nel quale i violenti bollono nel sangue,
«vanno a mille a mille, Saettando quale anima», de’ miseri
dannati, «si svelle Del sangue», cioè esce, «piú che sua colpa
sortille». E per queste parole, e ancora per piú altre seguenti,
appare che, secondo che la violenza commessa è stata piú e
men grave, ha la giustizia di Dio voluto l’anime in quel sangue
bogliente essere piú e meno tuffate.

«Noi ci appressammo a quelle fiere snelle», cioè leggieri;
e chiamagli «fiere», percioché sono mezzi uomini e mezze bestie.
«Chirón prese uno strale», cioè una saetta, «e con la cocca»,
di quello, «Fece la barba», la quale gli ricuopriva la bocca,
«indietro alle mascelle»; e ciò fece, accioché essa non impedisse
le sue parole.

«Quando s’ebbe scoperta la gran bocca, Disse ai compagni:—Siete
voi accorti Che quel di dietro», che era l’autore, «muove»,
co’ piedi, «ciò che tocca?» andando. «Cosí non soglion
fare i piè de’ morti», cioè dell’anime partite da’ corpi morti.

«E ’l mio buon duca, che giá gli era al petto», pervenuto,
«Ove le due nature», cioè l’umana e la bestiale, «son consorti»,
per congiunzione, «Rispose:—Ben è vero», che egli
muove ogni cosa che tocca, percioché egli è vivo, «e sí soletto»,
come tu mi vedi, «Mostrargli mi convien la valle buia»,
d’inferno; «Necessitá il conduce», in quanto, come altra volta
è detto, è di necessitá in questa forma, nella quale va l’autore,
andare a chi vuole uscire della prigione del diavolo; «e non
diletto», ce lo conduce, che egli abbia di veder queste pene
e questi dannati.

«Tal si partí da cantare alleluia»: e questa fu Beatrice, la
quale, lasciato il cielo, venne nel limbo a sollecitar Virgilio, che
al soccorso dell’autore andasse, come di sopra nel secondo
canto è stato detto.

[«Alleluia» è dizione ebraica, e secondo alcuni è «interiectio
laetantis»; ma Papia dice che «alleluia» in latino vuol dire
«laude di Dio»; o vero che ella abbia ad espriemere «laudate
Iddio»; e oltre a ciò, questa dizione s’interpetra in due modi, de’
quali è l’uno: «cantate a colui il quale è», e cosí c’invita alla
laude di questo Iddio il quale è, percioché per addietro cantavamo,
essendo gentili, a quegli iddii li quali non erano: e l’altro
modo è: «Iddio, benedicci tutti in uno»; e questo percioché tutti
siamo insieme in uno per fede e umanitá, e cosí siam degni d’essere
benedetti da Dio. Altri ne fanno loro interpretazioni, le quali
sarebbon molto lunghe, volendole tutte mostrare.]

«Che mi commise quest’ufficio nuovo», e disusato, cioè
d’accompagnare uom vivo per lo ’nferno. E, déttogli questo,
risponde alla domanda poco avanti fatta da Nesso, quando
domandò «a qual martíro venite voi», mostrandogli che essi
non discendono ad alcun martíro, e però dice: «Non è ladron»,
costui il qual io guido; e dice «ladrone», percioché
nell’ottavo cerchio si puniscono i ladroni; «né io anima fuia»,
quasi dica: né io altresí son ladrone; percioché noi quelle
femmine, le quali son fure, noi chiamiam «fuie». E, poiché egli
gli ha discoverta la lor condizione, ed egli il priega gli dea alcun
pedoto al cammino, e che trapassi l’autore al valico del fossato,
e dice: «Ma per quella virtú, per cui io muovo Li passi miei
per sí selvaggia strada», cioè per la virtú di Dio, «Danne un
de’ tuoi», centauri, «a cui noi siamo a provo», cioè allato;
accioché da alcuno altro non possiamo essere impediti, e
«Che ne dimostri lá dove si guada», questo fiume, «E che
porti costui in su la groppa», accioché al passar non si cuoca,
«Che non è spirto che per l’aer vada»,—come fo io e gli altri.

«Chíron si volse in su la destra poppa», udito il priego di
Virgilio, «E disse a Nesso:—Torna, e si gli guida, E fa’ cansar»,
cioè cessare, «s’altra schiera v’intoppa»,—cioè vi si scontra,
di centauri.

[Lez. XLVI]

«Noi ci movemmo». Qui comincia la quinta parte di questo
canto, nella quale, avendo Virgilio certificati i centauri della
lor qualitá, dice l’autore come, seguendo il centauro, esso dimostrasse
loro le pene de’ tiranni e de’ rubatori. E comincia:
«Noi ci movemmo con la scorta fida», cioè con Nesso, «Lungo
la proda del bollor vermiglio», cioè del sangue il quale in
quella fossa bolliva, «Ove i bolliti faceano alte strida», per
lo dolore il qual sentivano. «Io vidi», in quel sangue bogliente,
«gente sotto infino al ciglio», cioè infino a tutti gli
occhi, «E’ l gran centauro», cioè Nesso, «disse:—E’ son
tiranni», quegli che bollono e che fanno cosí alte strida, per
ciò «Che dier nel sangue», uccidendo ingiustamente il prossimo,
«e nell’aver», del prossimo, «di piglio», rubando e
occupando come non dovevano. «Quivi si piangon gli spietati
danni», da questi cotali tiranni dati nelle persone e nell’avere
del prossimo; «Quivi», tra questi tiranni che io ti dico
che piangono, «è Alessandro».



Non dice l’autore quale, conciosiacosaché assai tiranni stati
sieno, li quali questo nome hanno avuto; e, peroché nel maggiore
si contengono tutti i mali fatti da’ minori, credo sia da
intendere che egli abbia voluto dire d’Alessandro re di Macedonia;
e perciò, di lui sentendo, chi el fosse e delle sue
opere succintamente diremo.

Fu adunque questo Alessandro figliuolo di Filippo, re di
Macedonia, e d’Olimpia, sua moglie, comeché alcuni voglian
credere che egli non fosse figliuolo di Filippo, ma piú tosto di
Nettabo, re d’Egitto, il qual, cacciato del suo reame e ridottosi
a Filippo, venne nella dimestichezza d’Olimpia, e di lei
generò Alessandro; e come che questo non fosse subitamente
saputo, in processo di tempo, essendo giá Alessandro grande,
venne in tanta sospezion di Filippo re, che egli addicò Olimpia,
e prese per moglie una sua nepote chiamata Cleopatra; né
guari tempo visse, poiché, per quello che si credesse, per opera
di Olimpia egli fu da Pausania ucciso. Dopo la morte del quale,
rimaso Alessandro, sí come suo figliuolo, re di Macedonia,
essendo giovane di grande e d’ardente animo, primieramente
i greci ribellantisi si sottomise, e, disfatta la cittá di Tebe, a
dare compimento alla guerra contro a quegli di Persia, da Filippo
suo padre cominciata, diede opera; e, fatti uccidere quasi
tutti i suoi parenti, di cui suspicava non movessero in Macedonia
alcuna novitá, essendo egli lontano, con quattromiladugento
cavalieri e con trentadue migliaia di pedoni, non solamente
Asia, ma tutto il mondo ardí d’assalire. E, pervenuto in
Frigia, ed entrato in una cittá chiamata Gordia, e quivi nel
tempio di Giove domandato il giogo del carro di Gordio, s’ingegnò
di sciogliere i legami di quello, percioché udito avea
che gli oracoli antichi avevan detto che, chi quegli sciogliesse,
sarebbe signor d’Asia; e, non trovando il modo da scioglierli,
messo mano ad un coltello, li tagliò, e cosí li sciolse. Quindi,
passato il monte Tauro, in piú parti con infinita moltitudine di
gente di Dario, e con Dario medesimo piú volte combatté, e
fu sempre vincitore, e, avendo presa la moglie e’ figliuoli, e
ultimamente sentendo Dario da’ suoi medesimi essere stato
ucciso, prese Persia; e quindi, ricevuto Egitto e Cilicia, e andato
in Libia al tempio di Giove Ammone, e ingegnatosi con inganni
di farsi reputare figliuolo del detto Giove, vinte molte
altre nazioni, trapassò in India. Quivi vinto Poro re e molte
nazioni, e piú cittá edificate in testimonianza delle sue vittorie,
e lasciati prefetti dove credette opportuno, andò ad Agisine
fiume, altri dicono a Gange, per lo quale si discende nel mare
Oceano orientale; e quivi soggiogate alcune nazioni, navicò
agli ambri e a’ sicambri, li quali non senza suo gran pericolo
vinti, messi nelle sue navi molti de’ suoi, li quali estimò piú
valorosi, sotto il governo di Poliperconte, il suo esercito ne
mandò in Babilonia, ed esso pervenuto alla cittá d’un re chiamato
Ambigeri, lui, ancora che molti con saette avvelenate
n’uccidesse, vinse; e di quindi venendo alla seconda del fiotto
del mare, pervenne alla foce del fiume chiamato Indo; e quindi
per terra venendone, se ne tornò a Babilonia, dove sposò Rosanne,
l’una delle figliuole del re Dario. E, mentre che esso
tornava, gli fu nel cammino nunziato come gli ambasciadori
de’ cartaginesi e degli altri popoli d’Affrica, e di piú cittá di
Spagna, di Gallia, d’Italia, di Sardigna e di Cicilia, lui attendevano
in Babilonia, li quali, spaventati dalle gran cose che da
lui fatte si dicevano, disideravano la grazia e l’amistá sua.
I romani non vi mandarono; anzi ne fa Tito Livio nel libro
ottavo Ab urbe condita quistione, se esso fosse in Italia venuto,
se i romani avessero potuto resistere alle sue forze o no; e
per piú ragioni mostra che i romani e si sarebber da lui difesi,
e forse l’avrebber cacciato. Quivi in Babilonia, da Cassandro,
figliuolo d’Antipatro, si crede gli fosse dato veleno,
del quale infra pochi dí morí, e lasciò che il corpo suo ne
fosse portato in Libia nel tempio di Giove Ammone, e quivi
seppellito.

Fu costui, quantunque vittorioso e magnifico signore, come
assai appare nelle sue opere, occupatore non solamente delle
piccole fortune degli uomini, ma de’ regni e delle libertá degli
uomini, violentissimo; e, oltre a ciò, crudelissimo ucciditore
non solamente de’ nemici, ma ancora degli amici, de’ quali giá
caldo di vino e di vivanda, ne’ conviti e altrove molti fece uccidere:
per le quali colpe si puote assai convenientemente credere
l’autore aver voluto s’intenda lui in questo ardentissimo
sangue esser dannato.

«E Dionisio fèro, Che fe’ Cicilia aver dolorosi anni». Furono,
secondo che Giustino scrive, due Dionisi, l’un padre e
l’altro figliuolo, e ciascun fu pessimo uomo; né appar qui di
quale l’autor si voglia dire: e però direm di ciascuno quello
che scritto se ne truova. Fu adunque, secondo che Tullio scrive
nel quinto libro De quaestionibus Tusculanis, il primo Dionisio
nato di buoni e d’onesti parenti, e similmente d’onesto luogo
di Seragusa di Cicilia, del quale essendo la madre gravida,
vide nel sonno che ella partoriva un satirisco; per che ricorsa
al consiglio degl’interpetratori de’ sogni, le fu risposto che ella
partorirebbe uno il quale sarebbe chiarissimo e potentissimo
uomo, oltre a ciascun altro del sangue greco. E avanti che
costui, nato e giá d’etá di venticinque anni, occupasse il dominio
di Siragusa e di tutta Cicilia, parve nel sonno ad una
nobile donna siragusana, chiamata Imera, essere trasportata
in cielo, e che le fossero quivi mostrate tutte le stanze degl’iddii,
le quali mentre riguardando andava, le parve vedere
appiè del solio di Giove un uomo di pelo rosso e litiginoso,
legato con fortissime catene. Per la qual cosa ella domandò un
giovane, il quale le pareva aver per dimostratore delle cose
celestiali, chi colui fosse; dal quale le parve le fosse risposto
colui essere crudelissima morte di Cicilia e d’Italia, e, come
egli fosse sciolto, sarebbe disfacimento di molte cittá. Il qual
sogno la donna il di seguente in publico disse a molte persone.
Ma poi in processo di tempo, quasi come se liberato
fosse dalle catene, e ricevuto Dionisio in signore de’ siracusani,
e tutti i cittadini a vederlo nella cittá venir corressono, come
si suole a cosí fatti avvenimenti; Imera similmente v’andò, e
tantosto che ella il vide, altamente disse:—Questi è colui, il
quale io vidi legato a’ piedi di Giove;—il che poi, da Dionisio
risaputo, le fu cagione di morte. E cosí avendo per la pestilenzia,
la quale aveva gli eserciti dei cartaginesi del tutto
consumati, e da loro liberata l’isola, Dionisio occupata, secondo
che scrive Giustino, la signoria di quella, primieramente mosse
guerra a tutti i greci, li quali in Italia abitavano, e venne lor
sopra con grandissimo esercito; e, fatti molti danni, e vinti i
locresi, e guerreggiando que’ di Crotone, avvenne che con lui
si congiunsero in compagnia quelle reliquie de’ galli, li quali
avevano Roma guasta. Ma da questa guerra il richiamò in Cicilia
un grande esercito di cartaginesi venutovi; ed essendo
da molti sinistri avvenimenti debilitato assai, da’ suoi medesimi
fu ucciso, avendo giá trentotto anni regnato.

Il quale, secondo che scrive Tullio nel preallegato libro, fu
nel modo del suo vivere temperatissimo, e nelle operazioni sue
fortissimo e industrioso; e con questo fu pessimo e malefico,
senza alcuna giustizia, e crudelissimo occupatore dell’altrui sustanze,
vago del sangue degli uomini e disprezzator degl’iddii.
Ed essendo allevato con certi giovanetti greci, l’usanza de’
quali il dovea trarre ad amarli, mai d’alcuno non si fidò, ma
solo in quegli, li quali eleggeva in servi, ogni sua fede pose.
Ed essendo divenuto signore, in ferocissimi barbari commise
la guardia del corpo suo. Della qual fu tanto sollecito, che,
non volendo, per téma, nelle mani d’alcun barbiere rimettersi,
fece le figliuole, ancora piccole, apparare a radere, e a loro
rader si faceva; e, poi che crebbero, sospettando, fece loro lasciare
i rasoi, e prender gusci di ghiande e di noci o di castagne,
e quegli roventare, e con essi si faceva abbruciare i
peli della barba e quegli del capo. E, avendo due mogli, delle
quali l’una ebbe nome Aristomaten siragusana, e l’altra Dorida
della cittá di Locri, ad esse non andava mai, che esso
primieramente non cercasse che alcun ferro o altro nocivo non
vi fosse. E, avendo circundata la camera nella qual dormia,
d’una larghissima fossa, e sopra quella fatto un ponticello di
legno levatoio, come in quella era entrato, e serrato l’uscio,
cosí levava il ponte; e, non avendo ardire di fidarsi nelle comuni
ragunanze, quante volte in esse voleva alcuna cosa dire,
tante, salito sopra un’alta torre, diceva quel che voleva a coloro
che di sotto dimoravano. E intra gli altri suoi commendatori
e approvatori di ciò che diceva, conciosiacosaché uno, nominato
Damocle, alcuna volta, parlando della felicitá di lui, raccontasse
la copia delle sue ricchezze, la signoria e la maestá
e l’abbondanza delle cose e la magnificenza delle case reali,
e negasse alcuno esserne piú beato di lui; gli disse Dionisio
una volta:—O Damocle, percioché io m’accorgo che la vita mia
ti piace e diléttati, vuogli provare chente sia la mia fortuna?—Al
quale avendo Damocle risposto sé sommamente disiderarlo,
comandò Dionisio che esso fosse posto sopra un letto di preziosissimi
ornamenti coperto, e quindi comandò gli fosse apparecchiata
una ricchissima mensa, e preposto per servidori
fanciulli bellissimi, li quali sollecitamente ad ogni suo comandamento
il servissero; e quindi gli fece apporre preziosissimi
unguenti e corone, e intendere soavissimi odori, e apportare
esquisite vivande: per le quali cose a Damocle pareva essere
fortunatissimo. Ma Dionisio, nel mezzo di cosí ricco apparecchiamento,
comandò che un coltello appuntatissimo, legato con
una setola di cavallo, fosse appiccato alla trave della casa
sopra la testa di Damocle, in maniera che la punta di quello
sopra Damocle pendesse: per la qual cosa Damocle, veduto
quello, né a’ bellissimi servidori, né al reale apparecchiamento
riguardava, né stendeva la mano alle dilicate vivande, e giá
gli cominciavano a cadere di testa le preziose ghirlande. Laonde
egli caramente pregò Dionisio che egli, con sua licenza, si
potesse quindi partire, percioché piú non volea quella beatitudine:
in che assai bene mostrò Dionisio chente fosse la sua
beatitudine, e degli altri che in simile fortuna eran con lui.

Fu, oltre a questo, costui non solamente occupatore e violento
de’ beni del prossimo, ma ancora sprezzatore degl’iddii
e sacrilego. Esso, secondo che Valerio Massimo scrive, avendo
in Locri spogliato e rubato il tempio di Proserpina, e con la
preda tornando in Cicilia, e avendo al suo navicare prospero
vento, disse ridendo agli amici suoi, li quali con lui erano:—Vedete
voi come buon navicare sia conceduto dagl’iddii a’ sacrilegi?—E,
avendo tratto alla statua di Giove Olimpio un mantello
d’oro, il quale era di grandissimo peso, e messonele uno di
lana, disse che quello dell’oro era la state troppo grave e ’l
verno troppo freddo; ma, quello che messo l’avea, era a ciascun
de’ detti tempi piú atto; e cosí, levata la barba dell’oro alla
statua d’Esculapio, affermò non convenirsi vedere il figliuolo
con barba, ove si vedea senza barba essere il padre. Similmente
trasse de’ templi piú mense d’oro e d’ariento, nelle quali,
secondo il costume greco, era scritto quelle essere de’ beni
degl’iddii; dicendo, quando le prendeva, sé usare de’ beni degl’iddii.
E, oltre a ciò, molti doni d’oro e care cose, le quali
le statue degl’iddii con le braccia sportate innanzi sosteneano,
poste sopra quelle da coloro li quali li lor boti mandavano ad
esecuzione, prese piú volte, dicendo sé non rubarle, ma prenderle;
stolta cosa affermando, non prender quei beni, per li
quali sempre gli preghiamo, quando gli si porgono. E questo
del primo Dionisio basti aver detto.

E, venendo al secondo, scrive Giustino che, essendo il predetto
Dionisio stato ucciso da’ suoi, essi medesimi, che ucciso
avevano il padre, sostituirono a lui questo secondo Dionisio,
il quale di tempo era maggiore che alcun altro suo figliuolo;
il quale, come la signoria ebbe presa, per potere aver piú ampio
luogo alle crudeltá giá pensate, in quanto poté si fece favorevole
il popolo con piú benefici facendogli; e parendoli giá
quello avere assai, avanti ogni altra cosa tutti i parenti de’
fratelli suoi minori, e poi loro, fece tagliare a pezzi, per levarsi
ogni sospetto d’alcuno che al regno potesse aver l’animo con
titolo alcuno. E, levatisi questi davanti, quasi sicuro si diede
tutto all’ozio, per lo quale divenuto corpulento e grasso, e ancora
in gravissima infermitá degli occhi, intanto che né sole,
né polvere, né alcuna luce poteva sofferire, estimò per questo
essere da’ suoi avuto in dispregio; e perciò, non come il padre
aveva giá fatto, cioè di mettere in prigione quegli di cui sospettava,
ma, uccidendo e facendo uccidere or questi e or quegli
altri, tutta la cittá riempie’ d’uccisioni e di sangue. Per la qual
cosa avendo i siracusani diliberato di muovergli guerra, lungamente
stette intra due, se egli dovesse piú tosto o por giú la
signoria o resistere con guerra a’ siracusani; ma ultimamente
fu costretto dalla sua gente d’arme, sperante d’arricchire della
preda e della ruberia della cittá, di prender la guerra e di
discender alla battaglia. Nella quale essendo stato vinto, e
avendo infelicemente un’altra volta tentata la fortuna della battaglia,
mandò ambasciadori a’ siracusani, promettendo che esso
diporrebbe la signoria, se essi gli mandassero uomini con li
quali esso potesse trattare le convenzioni della pace; e, avendo
i siracusani mandatigli a questo fare de’ migliori della cittá,
esso, ritenutigli in prigione, non prendendosi di ciò guardia i
siracusani, mandò subitamente la gente sua a guastare e a
rubar la cittá: per la qual cosa i cittadini difendendosi e combattendosi
per tutto, e vincendo la moltitudine dei cittadini la
gente di Dionisio, e perciò esso temendo di non essere nella
ròcca assediato, se ne fuggí con ogni suo reale arnese in Italia.
E sí come sbandito ricevuto da’ locrensi come compagno, sí
come se giustamente in quella regnasse, occupò la ròcca della
cittá; e sí come in Siragusa era usato di fare, cosí quivi incominciò
ad esercitare la crudeltá; e alla sua libidine faceva rapire
le nobili donne de’ maggiori della cittá, e facevasi per forza menare
le vergini avanti il giorno delle nozze, e quando quanto
a lui piaceva tenute l’avea, le faceva rendere a’ parenti loro;
oltre a ciò li piú ricchi della cittá scacciava e rubava, o gli
faceva uccidere, e facendo cose ancora assai piú inique. Poi che
sei anni ebbe tenuta la signoria di Locri, non avendovi piú che
rubare, occultamente e per segreto trattato se ne tornò in Siragusa;
dove essendo piú crudele che mai, e peggio adoperando,
fatta da tutti i cittadini congiurazione contro a lui, fu
nella ròcca della cittá assediato, dove costretto per patti fatti
co’ siracusani, lasciata la signoria, povero e misero n’andò in
esilio a Corinto; e quivi, per sicurtá della vita sua, datosi alle
piú infime e misere cose che poté, ne’ vilissimi luoghi e con
vilissimi uomini dimorava, male e vilmente vestito; e ultimamente
si diede a insegnar giucare alla palla a’ fanciulli; e in
cosí fatta guisa vilmente adoperando e vivendo, pervenne al
fine incognito della sua vita. Per le quali malvagitá e violenze,
cosí nel sangue come nell’aver del prossimo, o del padre o del
figliuolo che intender vogliamo; e percioché non come re ma
come tiranni signoreggiarono: meritamente l’autore qui, nel sangue
bogliente, tra la prima spezie de’ violenti nel dimostra.

«E quella fronte, c’ha il pel cosí nero, È Azzolino». Costui
chiama Musatto padovano in una sua tragedia Ecerino, ed è
quello Azzolino, il quale noi chiamiamo Azzolino «di Romano»,
e cosí similmente il cognomina il predetto Musatto; e, secondo
scrive Giovanni Villani, egli fu gentile uomo di legnaggio. Fu
adunque costui potentissimo tiranno nella Marca trivigiana, e,
per quello che si sappia, egli tenne la signoria di Padova, di
Vicenza, di Verona e di Brescia, e molti uomini e femmine
uccise, o fece andare tapinando per lo mondo, e massimamente
de’ padovani, de’ quali ad un’ora avendone nel prato di Padova
rinchiusi in un palancato undicimila, tutti gli fece ardere. E di
questa arsione si dice questa novella: che, avendo egli un suo
notaio, o cancelliere che fosse, chiamato ser Aldobrandino, il
quale ogni suo segreto sapea, e avendo preso tacitamente sospetto
di lui, e volendolo far morire, il domandò se egli sapeva
chi si fossero quegli che nel palancato erano legati. Gli
rispose ser Aldobrandino che di tutti aveva ordinatamente il
nome in un suo quaderno, il quale aveva appresso di sé.—Adunque—disse
Azzolino,—avendomi il diavolo fatte molte grazie,
io intendo di fargli un bello e un grande presente di tutte l’anime
di costoro che legati sono; né so chi questo si possa far meglio
di te, poiché di tutti hai il nome e il soprannome; e però andrai
con loro, e nominatamente da mia parte gliele presenta.—E,
fattolo menar lá col suo quaderno, insieme con gli altri il fece
ardere. Ultimamente, avendo molte crudeltá operate, andando
con molta gente per prendere Melano, trovò al fiume d’Adda il
marchese Palavicino con gente essergli venuto all’incontro, e
aver preso il ponte donde Azzolino credeva poter passare: per
la qual cosa egli con la sua gente mettendosi a nuoto per lo
fiume, furono dai nemici ricevuti con loro grande svantaggio,
e fu in quella zuffa gravemente fedito e preso Azzolino, e menatone
in Casciano, un castello ivi vicino, dove mai né mangiar
volle, né bere, né lasciarsi curare; e cosí si morí nel 1260, e
fu onorevolmente seppellito nel castello di Solcino. E percioché
violentissimo fu, come mostrato è, il pone l’autore qui in quel
sangue bollire e esser dannato.

[Lez. XLVII]

«E quell’altro, ch’ è biondo, È Opizzo da Esti, il qual per
vero Fu spento dal figliastro sú nel mondo». Questo Opizzo
da Esti dice alcuno che fu dei marchesi da Esti, li quali noi
chiamiamo da Ferrara, e fu fatto per la Chiesa marchese della
Marca d’Ancona, nella quale, piú la violenza che la ragione
usando, fece un gran tesoro, e con quello e con l’aiuto di suoi
amici occupò la cittá di Ferrara, e cacciò di quella la famiglia
de’ Vinciguerre con altri seguaci di parte imperiale; e, appresso
questo, per piú sicuramente signoreggiare, similmente ne cacciò
de’ suoi congiunti; ultimamente dice lui una notte esser costui
stato, da Azzo suo figliuolo, con un piumaccio affogato. Ma l’autor
mostra di voler seguire quello che giá da molti si disse, cioè
questo Azzo, il quale Opizzo reputava suo figliuolo, non essere
stato suo figliuolo; volendo questi cotali la marchesana moglie
d’Opizzo averlo conceputo d’altrui, e dato a vedere ad Opizzo che
di lui conceputo l’avesse: e perciò dice l’autore «Fu spento»,
cioè morto, «dal figliastro». E, percioché violento uom fu,
quivi tra’ tiranni e omicide e rubatori il dimostra esser dannato.

«Allor mi volsi al poeta», per veder quello che gli paresse
di ciò che il centauro diceva, e se esso gli dovesse dar fede,
«e que’ disse:—Questi ti sia or primo», cioè dimostratore,
«ed io secondo».—E vuole in questo affermar Virgilio che al
centauro sia da dar fede a quel che dice.

«Poco piú oltre il centauro s’affisse Sovr’una gente che
’nfino alla gola Parca che di quel bullicame uscisse», tenendo
tutto l’altro corpo nascoso sotto il bogliente sangue. E chiamalo
«bullicame» da un lago il quale è vicino di Viterbo, il qual
dicono continuamente bollire; e da quello bollire o bollichío
esser dinominato «bullicame»: e perdoché, in questo bollire,
quel sangue è somigliante a quell’acqua, per lo nome di quella,
o pur per lo suo bollir medesimo, il nomina «bullicame».

«Mostrocci un’ombra dall’un canto sola. Dicendo:—Colei
fesse in grembo a Dio, Lo cor, che ’n su Tamigi ancor si cola».
A dichiarazion di questa parte è da sapere che, essendo tornati
da Tunisi in Barberia il re Filippo di Francia e il re Carlo di
Cicilia e Adoardo e Arrigo, fratelli, e figliuoli del re Riccardo
d’Inghilterra, e pervenuti a Viterbo, dove la corte di Roma
era allora nel 1270, e attendendo a riposarsi e a dare ancora
opera che i cardinali riformassero di buon pastore la Sedia
apostolica, la quale allora vacava; avvenne che, essendo il
sopradetto Arrigo, il quale divoto e buon giovane era, ad udire
in una chiesa la messa, in quella ora che il prete sacrava il
corpo di Cristo, entrò nella detta chiesa il conte Guido di Monforte;
e, senza avere alcun riguardo alla reverenza debita a Dio
o al re Carlo suo signore, essendo venuto bene accompagnato
d’uomini d’arme, quivi crudelmente uccise Arrigo predetto. Ed
essendo giá della chiesa uscito per andarsene, il domandò un
de’ suoi cavalieri ciò che fatto avea; il quale rispose che egli
aveva fatta la vendetta del conte Simone, suo padre (il quale
era stato ucciso in Inghilterra, e, secondo che alcuni voglion
dire, a sua gran colpa). A cui il cavaliere disse:—Monsignore,
voi non avete fatto alcuna cosa, percioché vostro padre fu strascinato.—Per
le quali parole il conte, tornato indietro, prese per
li capelli il morto corpo d’ Arrigo, e quello villanamente strascinò
infin fuori della chiesa; e, ciò fatto, montato a cavallo,
senza alcuno impedimento se n’andò in Maremma nelle terre
del conte Rosso, suo suocero: per lo quale omicidio l’autore
il dimostra essere in questo cerchio dannato. E in quanto l’autor
dicesse «fesse», intende: aperse violentemente col coltello; «in
grembo a Dio», cioè nella chiesa, percioché la chiesa è abitazion
di Dio, e, chiunque è in quella, dee casi essere da ogni
secular violenza sicuro, o ancora legge o podestá, come se nel
grembo di Dio fosse; e séguita l’autore essere stato fesso «in
grembo a Dio», da questo conte Guido, «Lo cuor, che ’n su
Tamigi ancor si cola», cioè d’Arrigo, ucciso dal detto conte. Il
quale Aduardo, suo fratello, seppellito tutto l’altro corpo con
molte lacrime, seco se ne portò in Inghilterra, e quello, pervenuto
a Londra, fece mettere in un calice d’oro; e, fatta fare
una statua di pietra o di marmo che sia, o vero, secondo che
alcuni altri dicono, una colonna sopra ’l ponte di Londra, il
quale è sopra il fiume chiamato Tamigi, pose nella mano della
detta statua, o vero sopra la colonna, questo calice, a perpetua
memoria della ingiuria e violenza fatta al detto Arrigo e alla
real casa d’Inghilterra. E quegli che dicono questa essere statua,
vi aggiungono essere nel vestimento della detta statua scritto,
o vero intagliato, un verso il quale dice cosí: «Cor gladio scissum
do cui sanguineus sum»; cioè: «io do il cuor fesso col coltello
a qualunque è colui di cui io sono consanguineo», cioè
d’un medesimo sangue: e in questo pareva e al padre e al fratello
e agli altri suoi domandar della violente morte vendetta.
E dice l’autore che questo cuore d’ Arrigo, ancora in quel luogo
dove posto fu, «si cola», cioè onora; e viene da colo, colis;
e pertanto dice che egli s’onora, in quanto con reverenza e
compassione, avendo riguardo alla benignitá e alla virtú di colui
di cui fu, è da tutti quegli, che per quella parte passano,
riguardato.

«Poi vidi gente, che di fuor del rio», cioè a quel fiume bogliente,
«tenean la testa, ed ancor tutto il casso», cioè tutta
quella parte del corpo che è di sopra al luogo ordinato in noi
dalla natura per istanza del ventre e delle budella, la quale da
quella è divisa da una pellicula, la quale igualmente si muove
da ogni parte, cioè dalla destra e dalla sinistra, e quivi si congiugne
insieme, donde il cibo digesto discende alle parti inferiori;
e chiamasi «casso», percioché in quella parte ha assai del
vacuo, il quale la natura ha riservato al battimento continuo
del polmone, col quale egli attrae a sé l’aere, e mandalo similmente
fuori; per la quale esalazione persevera la virtú vitale
nel cuore. E puossi in queste parole, e ancora in alcune altre
che seguono, comprendere, secondo il piú e ’l meno avere violentemente
ucciso o rubato, avere dalla divina giustizia piú o
meno pena in quel sangue bogliente. Poi séguita: «E di costoro»,
li quali eran tanto fuori del bollore, «assai riconobb’io»,
ma pur non ne nomina alcuno.

«Cosí», procedendo noi, «a piú a piú si facea basso», cioè
con minor fondo, «Quel sangue sí», in tanto «che copria pure
i piedi:, a quegli che dentro v’erano: «E quivi», dove egli
era cosí basso, «fu del fosso», cioè di quel fiume, «il nostro
passo», cioè per quel luogo passammo in un bosco, il quale
nel seguente canto discrive.

E, passati che furono:—«Sí come tu da questa parte», dalla
qual venuti siamo, «vedi, Lo bullicame, che sempre si scema»,
tanto che, come tu vedi, non cuopre piú su che i piedi: «—Disse
’l centauro,—voglio che tu credi, Che da quest’altra», parte,
lungo la quale noi non siam venuti, «a piú a piú giú priema
Lo fondo suo», e cosí si fa piú cupo, «infin ch’e’ si raggiugne,
Ove la tirannia convien che gema», cioè a quel luogo dove
io ti mostrai essere Alessandro e Dionisio. E, accioché egli sia
informato di quegli che in quel profondo tutti coperti del sangue
sostengon pena, ne nomina alcuni dicendo: «La divina giustizia
di qua», cioè da questa parte da te non veduta, «pugne»,
cioè tormenta, «Quell’Attila, che fu flagello in terra».

Attila, secondo che scrive Paolo Diacono nelle sue Croniche,
fu re de’ goti al tempo di Marziano imperadore. Ed essendo
egli, e un suo fratello chiamato Bela, potentissimi signori, sí
come quegli che per la lor forza s’avevano molti reami sottomessi;
accioché solo possedesse cosí grande imperio, iniquamente
uccise Bela. E quindi, venutogli in animo di levar di
terra il nome romano, con grandissima moltitudine de’ suoi
sudditi passò in Italia; al quale fattisi i romani incontro, con
loro molti popoli e re occidentali combatteron con lui; nella
qual battaglia furono uccise tante genti dell’una parte e dell’altra,
che quasi ciascun rimase come sconfitto; e, secondo che scrive
Paolo predetto, e’ vi furono uccisi centottanta migliaia d’uomini.
Per la qual cosa Attila, tornato nel regno, inanimato piú che
prima contro al romano imperio, restaurato nuovo esercito,
passò di qua la seconda volta, e, dopo lungo assedio, prese
Aquileia, e poi piú altre cittá e terre di Frigoli, e tutte le disolò:
e passato in Lombadia, similmente molte ne prese e
disfece: ma quasi tutte, fuori che Modona, per la quale passò
col suo esercito, e per i meriti de’ prieghi di san Gimignano,
il quale allora era vescovo di quella, non la vide infino a tanto
che fuori ne fu, né egli né alcun de’ suoi; per la qual cosa,
avendo riguardo al miracolo, la lasciò stare senza alcuna molestia
farle. Similmente passò in Toscana, e in quella molte
ne consumò; e tra esse, scrive alcuno, con tradimento prese
Firenze e quella disfece. Scrive nondimeno Paolo Diacono che,
avendo Attila rubate e guaste piú cittá in Romagna, e avendo
il campo suo posto in quella parte dove il Mencio mette in Po,
e quivi stesse intra due, se egli dovesse andare verso Roma,
o se egli se ne dovesse astenere (non giá per amore né per
reverenza della cittá, la quale egli aveva in odio, ma per paura
dello esempio del re Alarico, il quale, andatovi e presa la cittá,
poco appresso morí): avvenne che Leone papa, santissimo uomo,
il quale in que’ tempi presedeva al papato, personalmente venne
a lui, e ciò che egli addomandò, ottenne. Di che maravigliandosi
i baroni d’Attila, il domandarono perché, oltre al costume
suo usato, gli avea tanta reverenza fatta, e, oltre a ciò, concedutogli
ciò che addomandato avea; a’ quali Attila rispuose sé
non avere la persona del papa temuta, ma un altro uomo, il
quale allato a lui in abito sacerdotale avea veduto, uomo venerabile
molto e da temere, il quale aveva in mano un coltello
ignudo, e minacciavalo d’ucciderlo se egli non facesse quello
che’l papa gli domandasse. Cosí adunque repressa la rabbia
e l’impeto d’Attila, senza appressarsi a Roma, se ne tornò in
Pannonia; e quivi, oltre a piú altre mogli le quali aveva, ne
prese una chiamata Ilditto, bellissima fanciulla: e celebrando
nelle nozze di questa nuova moglie un convito grandissimo,
bevé tanto vino in quello, che la notte seguente, giacendo supino,
se gli ruppe il sangue del naso, come altra volta soleva
fare, e fu in tanta quantitá, che egli l’affogò, e cosí miseramente
morí. La cui morte per sogno fu manifestata a Marziano
imperadore, il quale essendo in Costantinopoli, quella notte
medesima nella quale morí Attila, gli parve in sogno vedere
l’arco d’Atti a esser rotto; per la qual cosa comprese Attila
dovere esser morto, e la mattina seguente a piú de’ suoi amici
il disse; e poi si ritrovò esser vero che propriamente quella
notte Attila era morto.
Fu costui cognominato «flagellum Dei», e veramente egli fu
flagello di Dio in Italia: e ciò fu estimato, percioché, essendo
ancora le forze degl’italiani grandi, dalla prima battaglia fatta
con lui, nella quale igualmente ciascuna delle parti fu vinta,
non ardirono piú a levare il capo contro di lui: laonde apparve,
alle crudeli cose da Attila fatte in Italia, lui essere stato un
flagello mandato da Dio a gastigare e punire le iniquitá degl’
italiani, le quali in tanto ogni dovere eccedevano, che esse
erano divenute importabili.

Sono, oltre a questo, molti che chiamano questo Attila, Totila,
li quali non dicon bene, percioché Attila fu al tempo di
Marziano imperadore, il qual fu promesso all’imperio di Roma,
secondo che scrive Paolo predetto, intorno dell’anno di Cristo
440, e Totila, il quale fu suo successore, fu a’ tempi di Giustino
imperadore, intorno agli anni di Cristo 529: per che appare
Attila stato dinanzi a Totila vicino di novanta anni; e,
oltre a ciò, avendo Totila occupata Roma, e giá regnato nel
torno di dieci anni, fu da Narsete patrizio, mandato in Italia
da Giustino, sconfitto e morto.

«E Pirro». Leggesi nelle istorie antiche di due Pirri, de’
quali l’uno fu figliuolo d’Achille, l’altro fu figliuolo d’Eacida,
re degli epiroti. E, peroché ciascuno fu violento uomo e omicida
e rubatore, pare a ciascuno questo tormento per le sue
colpe convenirsi; ma, perché l’autore non distingue di quale
intenda, come di sopra di Dionisio facemmo, cosí qui faremo
di questi due: e primieramente narreremo del primo Pirro.

Fu adunque, come detto è, il primo di questi due figliuolo
d’Achille e di Deidamia, figliuola di Licomede re; ed essendo
stato Achille morto a Troia per l’inganno d’Ecuba, e per la
sua follia, ché, tirato dall’amore il qual portava a Polissena,
figliuola del re Priamo, era solo e di notte andato nel tempio
d’Apolline timbreo; fu di costui cercato, e assai garzone fu
menato all’assedio di Troia. E, secondo che scrive Virgilio, sí
come ferocissimo giovane, non degenerante dal padre, fu di
quegli li quali entrarono nel cavallo del legno, il qual fu tirato
in Troia per gl’inganni di Sinone: ed essendo di quello uscito,
e giá i greci essendo in Troia entrati per forza, trapassò nelle
case di Priamo, e nel grembo di Priamo uccise Polite, suo
figliuolo, e poi uccise Priamo altresì, quantunque vecchio fosse;
e, oltre a ciò, presa Troia, domandò Polissena, per farne sacrificio
alla sepoltura del padre, e fugli conceduta: ed egli, non
riguardando all’etá né al sesso innocuo, crudelmente l’uccise.
Poi, essendogli, fra l’altre cose, venuta in parte della preda
troiana, Andromaca, moglie stata d’Ettore, ed Eleno, figliuolo di
Priamo, e con questi per lo consiglio d’Eleno tornatosene per
terra in Grecia, e trovando essergli stato, per l’assenza del padre
e di lui, occupato il regno suo; occupò una parte di Grecia, la
qual si chiamava il regno de’ molossi, li quali dal suo nome
primieramente furono chiamati «pirride», e poi in processo di
tempo furono chiamati «epirote»: e giá quivi fermato, secondo
che alcuni scrivono, esso rapi Ermione, figliuola di Menelao e
d’Elena, stata sposata ad Oreste, figliuolo d’Agamennone; e ad
Eleno, figliuolo di Priamo, diede per moglie Andromaca, secondo
che Virgilio scrive. Appresso questo, o che Ermione da lui
si partisse, o che ella da Oreste gli fosse tolta, non si sa certamente;
ma, secondo che Giustino scrive, essendo egli andato
nel tempio di Giove dodoneo a sapere quello che far dovesse
d’alcuna sua bisogna, e qui trovata Lasana, nepote d’Ercule,
la rapi, e di lei, la quale per moglie prese, ebbe otto figliuoli
tra maschi e femmine. E in questi mezzi tempi, essendo rapacissimo
uomo, o bisogno o fierezza di natura che a ciò lo
strignesse, armati legni in mare, divenne corsaro; e da lui furono,
e ancor sono, i corsari dinominati «pirrate»; e per certo
tempo rubò e prese e uccise chiunque nelle sue forze pervenne.
Ultimamente per fraude di Macareo, sacerdote del tempio d’Apolline
delfico, in quello fu ucciso da Oreste, forse in vendetta
della ingiuria fattagli d’Ermione.

Il secondo Pirro, per piú mezzi disceso del primo, e figliuolo
d’Eacida, fu re degli epiroti. Questi, essendo piccol fanciullo,
rimase in Epiro, essendo stato cacciato Eacida, suo padre, da’
suoi cittadini, per le troppo gravezze le quali lor poneva; fu
in grandissimo pericolo di morte, percioché, come gli epiroti
avevan cacciato Eacida, cosí di lui fanciullo cercavano per ucciderlo;
e avvenuto sarebbe, se non fosse stato che da alcuni
amici fu furtivamente portatone in Illirio, e quivi dato a nutricare
e a guardare a Beroe, moglie di Glauco, re degl’illirii, la
quale era del legnaggio del padre. Appo la quale, o per la
compassione avuta alla sua misera fortuna, o per le sue puerili
opere amabili e piacevoli a Glauco e agli altri, venne
in tanta lor grazia che, saputo lá dov’egli era, non dubitasse
Glauco di prender guerra con Cassandro, re di Macedonia, il
quale, avendo il suo reame occupato, minaccevolmente il richiedea;
e non solamente per servarlo sostenne la guerra, ma oltre
a ciò, non avendo figliuoli, lui si fece figliuolo adottivo. Per le
quali cose mossi gli epiroti, trasmutarono l’odio in misericordia,
e lui raddomandato a Glauco ricevettono d’etá d’undici anni,
e restituironlo nel regno del padre, e diedergli tutori, li quali
infino all’etá perfetta il governassero e guardassero. Il qual poi
molte e notabili guerre fece; e chiamato da’ tarentini venne
in Italia contro a’ romani; e ancora chiamato in Cicilia da’
siragusani, quella occupò. Ma, riuscendo tutto altro fine alle
cose, che esso estimato non avea, senza avere acquistata alcuna
cosa, se ne tornò in Epiro; e quindi occupò e prese il regno
di Macedonia, cacciatone Antigono re. Poi, avendo giá levato
l’animo a voler prendere il reame d’Asia e di Siria, avvenne
che, avendo assediata la cittá d’Argo in Acaia, fu d’in su le
mura della cittá percosso d’un sasso, il quale l’uccise.

Ora, come di sopra è detto, di qual di questi due l’autor
si voglia dire, non appare: ma io crederei che egli volesse piú
tosto dire del primo, che di questo secondo: percioché il primo,
come assai si può comprendere, per lo suo corseggiare e per
l’altre sue opere, fu e crudelissimo omicida e rapacissimo predone;
questo secondo, quantunque occupator di regni fosse, e
ogni suo studio avesse alle guerre, fu nondimeno, secondo che
Giustino e altri scrivono, giustissimo signore ne’ suoi esercizi.

«E Sesto». Questi fu figliuolo di Pompeo magno, ma male
nell’opere fu simigliante a lui; percioché, poiché esso fu morto
in Egitto, e Gneo Pompeo, suo fratello, fu morto in Ispagna,
essendo giá Giulio Cesare similmente stato ucciso, e Ottavian
Cesare insieme con Marco Antonio e con Marco Lepido avendo
preso l’oficio del triumvirato, e molti nobili uomini proscritti;
sentendo sé esser del numero di quegli, raccolte le reliquie degli
eserciti pompeiani, e ancora molti servi tolti dal servigio loro,
e armate piú navi, si diede come corsaro ad infestare il mare
e a prendere e a rubare e ad uccidere quanti poteva di quegli
che delle sue parti non erano. E, tenendo Cicilia e Sardigna,
intrachiuse quasi sí il mare, che le opportune cose non potevano
a Roma andare, di che egli la condusse a miserabil fame.
Col quale essendosi poi paceficati li tre predetti prencipi, poco
perseverò nella pace; percioché, raccettando i fuggitivi, li
quali erano rimasi degli eserciti di Bruto e di Cassio, fu giudicato
nemico della republica. Per la qual cosa avendo trecentocinquanta
navi armate, primieramente Menna, suo liberto,
con sessanta navi, da lui ribellato, passò nelle parti d’Ottaviano;
appresso Statilio Tauro combatté in naval battaglia contro a
Menecrate, uno de’ duchi di Sesto, e sconfisselo, e Ottavian
Cesare ancora combattendo contro a’ pompeiani gli sconfisse;
appresso Marco Agrippa similmente tra Melazzo e Lipari combatté
contro a Pompeo e contro a Democare e vinsegli, e nel
terzo di trenta navi sommerse in mare o prese; e Pompeo si
fuggí a Messina, e Cesare incontanente trapassò a Tauromena,
e quivi nella prima giunta fieramente afflisse Pompeo e’ suoi:
e in quella rotta molte navi furono affondate, e Pompeo, perdutavi
molta della sua gente, se ne rifuggí in Italia. Poi ancora
ricolte insieme le sue navi, essendo Agrippa venuto in Cicilia,
e Ottaviano veggendo l’armata di Pompeo ordinata, comandò
al detto Agrippa che contro ad essa andasse, il quale atrocissimamente
commessa co’ nemici la battaglia, vinse i pompeiani
e nel torno di centosessantatré navi prese e affondò, e Pompeo
si fuggí con forse diciotto, con gran fatica scampato delle mani
de’ nemici. Che molte parole? Colui, che poco avanti era signore
di trecentocinquanta navi, con sei o con sette si fuggí in Asia.
Ultimamente, sforzandosi in Grecia di rifare il suo esercito, e quivi
essendo venuto Marco Antonio, e avendo sentito come esso era
stato vinto da Cesare, gli mandò comandando che con pochi
compagni venisse a lui; ma Pompeio fuggendosi, fu da Tizio
e da Furnio, antoniani duci, piú volte vinto, e ultimamente preso
e ucciso. Dopo il quale miserabile fine, percioché violento raptore,
corseggiando e guerreggiando, fu dell’altrui sostanze e vago
versatore del sangue degli uomini, in questo fiume di sangue
bogliente, secondo che qui mostra l’autore, fu dalla divina giustizia
dannato.

«Ed in eterno munge», questo fiume cosí bogliente, «Le
lagrime che col bollor disserra», cioè manda fuori, «a Rinier
da Corneto». Questi fu messer Rinieri da Corneto, uomo crudelissimo
e di pessima condizione, e ladrone famosissimo ne’
suoi di, gran parte della marittima di Roma tenendo con le
sue perverse operazioni e ruberie in tremore. «A Rinier Pazzo».
Questi fu messer Rinieri de’ Pazzi di Valdarno, uomo similmente
pessimo e iniquo, e notissimo predone e malandrino, per le
cui malvagie operazioni l’autore qui il discrive esser dannato.
«Che fecero alle strade tanta guerra», pigliando, rubando e
uccidendo chi andava e chi veniva.

«Poi si rivolse». Qui comincia la sesta e ultima parte del
presente canto, nella quale l’autore, poi che ha discritto ciò che
dal centauro dice essergli stato mostrato, ed è stato da lui dall’altra
parte portato, mostra come esso, ripassato il fiume, se
ne tornasse, dicendo: «Poi», che cosí ebbe detto, «si rivolse»,
al passo donde passato l’avea, «e ripassossi ’l guazzo», cioè
quel fossato del sangue.



II

Senso allegorico

[Lez. XLVIII]

«Era lo loco, ove a scender la riva», ecc. Avendo la ragione
co’ suoi utili e sani consigli condotto l’autore, senza
lasciarlo nelle miserie temporali intignere l’affezion sua, per
infino a qui, e mostratogli i supplici che sostiene la eretica
pravitá, e similmente disegnatogli l’ordine degl’inferiori cerchi
della prigione eterna, e la qualitá de’ peccatori che in essi si
puniscono; in questo canto il conduce a vedere i tormenti della
prima spezie de’ violenti, cioè di quegli che nel sangue e nelle
sustanzie del prossimo hanno bestialmente usata forza. E, percioché
in questo luogo primieramente entra nel cerchio settimo,
dove la matta bestialitá è punita, per farne l’autore accorto, gli
dimostra la ragione, in un dimonio discritto in forma d’un
Minotauro, in che consista la bestialitá. Ad evidenza della quale
primieramente presuppone l’autore essere stata vera la favola
di sopra narrata del Minotauro, accioché per questa presupposizione
piú leggermente si comprenda quello che di dimostrare
intende; [e però, questo presupposto, è da considerare qual sia
la generazione di questo Minotauro, e quali sieno i suoi costumi;
e, questi considerati, assai bene apparirá qual sia la
qualitá della bestialitá, e per conseguente de’ bestiali.]

[Dico adunque primieramente essere da riguardare in che
forma fosse questo animale generato, accioché per questo noi
possiam conoscere come negli uomini la bestialitá si crei. Fu
adunque, sí come nella favola si racconta, generato costui d’uomo
e di bestia, cioè di Pasife e d’un toro: dobbiamo adunque qui
intendere per Pasife l’anima nostra, figliuola del Sole, cioè di
Dio Padre, il quale è vero sole. Costei è infestata da Venere,
cioè dall’appetito concupiscibile e dallo irascibile, in quanto
Venere, secondo dicono gli astrologi, è di complessione umida
e calda, e però per la sua umiditá è inchinevole alle cose carnali
e lascive, e per la sua caldezza ha ad escitare il fervore
dell’ira. Questi due appetiti, quantunque l’anima nostra infestino
e molestino, mentre essa segue il giudicio della ragione, non
la posson muovere a cosa alcuna men che onesta: ma come
essa, non curando il consiglio della ragione, s’inchina a compiacere
ad alcuno di questi appetiti o ad amenduni, ella cade
nel vizio della incontinenzia e giá pare avere ricevuto il veleno
di Venere in sé, percioché transvá ne’ vizi naturali. Da’ quali
non correggendosi, le piú delle volte si suole lasciare sospignere
nell’amor del toro, cioè negli appetti bestiali, li quali son fuori
de’ termini degli appetiti naturali, percioché, naturalmente, come
mostrato è di sopra, disideriamo di peccare carnalmente, e di
mangiare e d’avere, e ancora d’adirarci talvolta: ne’ quali appetiti
se noi passiamo i termini della ragione, pecchiamo per
incontinenza, e, non trapassando i termini della natura, come
detto è, naturalmente pecchiamo; ma, come detto è, di leggieri
si trapassano questi termini naturali; percioché poi qualunque
s’è l’uno de’ due appetiti ha tratto il freno di mano alla ragione,
non essendo chi ponga modo agli stimoli, si lascia l’anima
trasportare ne’ disideri bestiali, e cosí si sottomette a questo toro,
del quale nasce il Minotauro, cioè il vizio della matta bestialitá
generato nell’uomo, in quanto ha ricevuto il malvagio seme
degli appetiti e della bestia, in quanto s’è lasciato tirare all’appetito
bestiale ne’ peccati bestiali.]

[I costumi di questa bestia, per quello che nella favola e
nella lettera si comprenda, son tre: percioché, secondo i poeti
scrivono, esso fu crudelissimo, e, oltre a ciò, fu divoratore di
corpi umani, e appresso fu maravigliosamente furioso; per li
quali tre costumi sono da intendere tre spezie di bestialitá.
Ma, vogliendo seguire l’ordine, il quale serva l’autore in punire
queste colpe, n’è di necessitá di permutare l’ordine il quale nel
raccontare i tre costumi di questa bestia è posto, e da cominciare
da quel costume, il quale esser secondo dicemmo, cioè dal
divorare le carni umane. Il qual bestial costume ottimamente
si riferisce alla violenza, la quale i potenti uomini fanno nelle
sustanze e nel sangue del prossimo, le quali essi tante volte
divorano con denti leonini o d’altro feroce animale, quante
le rubano, ardono o guastano o uccidono ingiustamente: le
quali cose quantunque molti altri facciano, ferocissimamente
adoperano i tiranni. L’altro costume di questa bestia dissi ch’era
l’esser crudelissimo: il qual costume mirabilmente si conforma
con coloro che usano violenza nelle proprie cose e nelle loro
persone, percioché, come assai manifestamente si vede, quantunque
crudel cosa sia l’uccidere e il rubare altrui, quasi dir
si puote esser niente per rispetto a ciò ch’è il confonder le
cose proprie e all’uccidere se medesimo, percioché questo passa
ogni crudeltá che usar si possa nelle cose mondane; e cosí per
questo costume ne disegna l’autore in questo animale la seconda
spezie de’ violenti. Il terzo costume di questa bestia dissi che
fu l’esser fieramente furioso: e questo terzo costume s’appropria
ottimamente alla colpa della terza spezie de’ violenti, li quali,
in quanto possono, fanno ingiuria a Dio e alle sue cose, o
bestemmiando lui, o contro alle naturali leggi o contro al buon
costume dell’arte adoperando: e contro a Dio e contro alle sue
cose non si commette senza furia, percioché la furia ha ad
accecare ogni sano consiglio della mente e ad accenderla
e renderla strabocchevole in ogni suo detto e fatto; e cosí
per questo terzo costume ne disegna la terza spezie de’ violenti.]

E, poiché la ragione ha mostrato all’autore la bestialitá e’
suoi effetti, ed ella discendendo gli mostra a qual pena dannati
sieno quelli che nella prima spezie di violenza peccarono, cioè
i tiranni e gli altri che furono micidiali e rubatori e arditori e
guastatori delle cose del prossimo; e, sí come nel testo è dimostrato,
questi cotali violenti sono in un fiume di sangue boglientissimo,
e, secondo il piú e ’l meno aver peccato, sono piú e
men tuffati in questo sangue; e, oltre a ciò, accioché niuno non
esca de’ termini postigli dalla divina giustizia, vanno d’intorno
a questo fiume centauri, con archi e con saette, i quali, incontanente
che alcuno uscisse piú fuori del sangue che non si
convenisse, quel cotale senza alcuna misericordia saettano e costringono
a dover rientrare sotto il sangue. Della qual pena è
in parte assai agevole a veder la cagione, percioché e’ par
convenevole che in quello, in che l’uomo s’è dilettato, in
quello perisca: questi furon sempre, sí come per le loro operazioni
appare, vaghi del sangue umano, e, percioché essi quello
ingiustamente versarono, vuole la divina giustizia che in esso
tuffati piangano; e, percioché essi furono a questa malvagia
operazion ferventissimi, vuol similmente la giustizia che per
maggior fervore, cioè per lo bollir del sangue, sia in eterno
punito il loro: e, oltre a ciò, percioché queste violenze far non
si possono senza la forza di certi ministri, sí come sono masnadieri
e soldati e i seguaci de’ potenti uomini, gli fa la
giustizia saettare a questi cotali, stati nella presente vita loro
ministri ed esecutori de’ loro scellerati comandamenti, li quali
l’autore intende per li centauri: [de’ quali, peroché nella esposizion
letterale alcuna cosa non se ne disse, è qui da vedere
un poco piú distesamente.]

[È dunque da sapere che in Tessaglia fu giá un grande uomo
chiamato Issione, figliuolo di Flegiás, del quale di sopra si
disse; e costui, secondo le poetiche favole, fu di grazia da Giove
ricevuto in cielo, e quivi fu fatto da lui segretario di lui e di
Giunone. Laonde egli insuperbito per l’oficio, il quale era grande,
ebbe ardire di richiedere Giunone di giacer con esso lei; la
quale, dolutasi di ciò a Giove, per comandamento di lui adornò
in forma e similitudine di sé una nuvola, e quella in luogo di
sé concedette ad Issione, non altrimenti che se sé medesima
gli concedesse: il quale, giacendo con questa nuvola, generò in
lei i centauri. Ed essendo poi da Giove, sdegnato della sua
presunzione, gittato del cielo e in terra venutone, ardí di gloriarsi
appo gli uomini che esso era giaciuto con Giunone: per
la qual cosa turbato Giove il fulminò e mandonnello in inferno,
e quivi con molti e crudeli serpenti il fece legare ad una ruota,
la quale sempre si volge. L’allegoria della qual favola se attentamente
riguarderemo, assai bene cognosceremo che cosa sieno
gli appetiti del tiranno, e il tiranno, o di qualunque altro rapace
uomo, ancoraché tiranno chiamato non sia, e che cosa i centauri,
e come essi il tiranno saettino.]

[Fu adunque, secondo le istorie de’ greci, Issione oltre modo
disideroso d’occupare e possedere alcun regno, in tanto che egli
si sforzò d’ottenerlo per tirannia. Ora, come altra volta è detto,
Giuno intendono alcuna volta i poeti per lo elemento dell’aere,
e alcuna volta la ’ntendono per la terra, volendo lei ancora
essere reina e dea de’ regni e delle ricchezze; la quale, quando
per la terra s’intende e i regni li quali sono in terra, pare
che mostrino avere in sé alquanto di stabilitá; quinci intendendosi
per aere, il quale è lucido, pare che essa aggiunga a’
reami terreni alcuno splendore, il quale nondimeno è fuggitivo
e quasi vano, e leggiermente, si come l’aere, si converte in
tenebre. Oltre a ciò, la nuvola si crea nell’aere per operazion
del sole, de’ vapori dell’acqua e della terra umida surgenti e
condensati nell’aere; ed è la nuvola, cosí condensata, di sua
natura caliginosa al viso sensibile, e non si può prendere con
mano, né è ancora da alcuna radice fermata, e per questo leggiermente
da qualunque vento è in qua e in lá trasportata e
impulsa, e alla fine o è dal calore del sole risoluta in aere, o
dal freddo dell’aere convertita in piova. Che adunque vuol dire?
Non dobbiamo per la nuvola, quantunque infra’ termini della
deitá di Giunone creata sia, intendere regno, ma, in quanto ella
è in similitudine di Giunone apposta ad alcuno, diremo per
quella doversi intendere quello che violentemente in terra si
possiede; alla qual cosa è alcuna similitudine di regno, in quanto
colui, che violentemente possiede, signoreggia i suoi sudditi,
come il vero re i suoi; e cosí pare, mentre le forze gli bastano,
che esso comandi e sia ubbidito da’ suoi come è il re. Ma, si
come tra ’l chiaro aere e la condensata nuvola è grandissima
differenza, cosí è intra ’l re e ’l tiranno: l’aere è risplendente
e cosí è il nome reale, la nuvola è oscura e cosí è caliginosa
la tirannia; il nome del re è amabile, e quello del tiranno è
odibile. Il re sale sopra il real trono ornato degli ornamenti
reali, e il tiranno occupa la signoria intorniato d’orribili armi;
il re per la quiete e per la letizia de’ sudditi regna, e il tiranno
per lo sangue e per la miseria de’ sudditi signoreggia; il re con
ogn’ingegno e vigilanza cerca l’accrescimento de’ suoi fedeli,
e il tiranno per lo disertamento altrui procura d’accrescere se
medesimo; il re si riposa nel seno de’ suoi amici, e il tiranno,
cacciati da sé gli amici e i fratelli e’ parenti, pone l’anima sua
nelle mani de’ masnadieri e degli scellerati uomini. Per le quali
cose, sí come apparisce, diversissimi sono intra sé questi due
nomi e gli effetti di quegli; e perciò il re meritamente si può
intendere per l’aere splendido, ed essere con lui congiunta alcuna
stabilitá, se alcuna cosa si può dire stabile fra queste cose
caduche; dove il tiranno, per rispetto della real chiaritá, si può
dir nuvola, alla quale niuna stabilitá è congiunta, e perciò
ancora che agevolmente si risolve, o dal furore de’ sudditi o
dalla negligenza degli amici.]

[Premesse adunque queste cose, leggermente quello che i poeti
nella finzion della favola d’Issione si potrá vedere. Dice la favola
che Issione fu assunto in cielo: nel qual noi allora ci possiam
dire essere ricevuti, quando noi con l’animo contempliamo
le cose eccelse, sí come sono le porpore e le corone de’ re,
gli splendori egregi, la esimia gloria, la non vinta potenza e i
comodi de’ re, li quali, secondo il giudicio degli stolti, sono infiniti;
né indebitamente paiono fatti segretari di Giove e di
Giunone, quando quello, che a loro appartiene, noi con presuntuoso
animo riguardiamo; e allora siamo tirati nel disiderio
di giacere con Giunone, quando noi estimiamo queste preeminenze
reali essere altro che elle non sono; e allora Issione
richiede Giunone di giacer seco, quando, non procedente alcuna
ragione, il privato uomo ogni sua forza dispone per essere
d’alcuno regno signore. Ma che avviene a questo cotale? È
apposta allora la nuvola, avente la similitudine di Giunone: del
congiugnimento de’ quali incontanente nascono i centauri, li
quali furono uomini d’arme, di superbo animo e senza alcuna
temperanza, e inchinevoli ad ogni male, sí come noi veggiamo
essere i masnadieri e’ soldati e gli altri ministri delle scellerate
cose, alle forze e alla fede de’ quali incontanente ricorre colui
il quale tirannescamente occupa alcun paese.]



[E dicono alcuni in singularitá di questi, li quali le favole
dicono essere stati generati da Issione, che essi furono nobili
cavalieri di Tessaglia, e i primi li quali domarono e infrenarono e
cavalcarono cavalli. E percioché cento ne ragunò Issione insieme,
furono chiamati «centauri», quasi «cento armati» o «cento
Marti», percioché «inarios» in greco viene a dire «Marte»
in latino; ovvero piú tosto «cento aure», percioché, sí come il
vento velocemente vola, cosí costoro sopra i cavalli velocemente
correvano: ma questa etimologia è piú tosto adattata a vocaboli
latini che a grechi, e, quantunque ella paia potersi tollerare, non
credo però i greci avere questo sentimento del nome de’ centauri.]

[E, percioché essi sono figurati mezzi uomini e mezzi cavalli,
racconta di loro Servio una cotal favola, in dimostrazione donde
ciò avesse principio; e dice che, essendo certi buoi d’un re di
Tessaglia fieramente stimolati da mosconi, e per questo essersi
messi in fuga, il detto re comandò a certi suoi uomini d’arme
gli seguitassero; li quali, non potendo appiè correre quanto i
buoi, saliti a cavallo, e giuntigli, gli volsono indietro, e abbeverando
essi i lor cavalli nel fiume di Peneo; e tenendo i cavalli
le teste chinate nel fiume, furono da quelli della contrada veduti
solamente la persona dell’uomo e la parte posteriore de’ cavalli;
e da que’ cotali, li quali non erano usi di ciò vedere,
furono stimati essere uno animal solo, mezzo uomo e mezzo
cavallo; e dal rapportamento di questi trovò luogo la favola
e la figurazion di costoro.]

[Ma, tornando alla cagione della loro origine, sono detti costoro
essere nati d’Issione, cioè del tiranno e d’una nuvola,
cioè delle sustanze del regno ombratile, come di sopra per la
nuvola disegnarsi mostrammo; le quali sustanze sono i beni de’
sudditi, de’ quali si mungono e traggono gli stipendi, de’ quali
i soldati in loro disfacimento e oppressione sono nutriti e sostenuti.
E cosí per le dette cose si può comprender del tiranno,
il quale da se medesimo è impotente, e della tirannia occupata,
nascere i soldati, cioè essere convocati dal tiranno in difesa di
sé, accioché con la forza di questi cotali soldati, essi possan
fare, come veggiamo che fanno, le violenze e le ingiurie a’
sudditi, delle quali essi soldati le piú delle volte sono ministri
e facitori:] e perciò vuole la divina giustizia che, cosí come
costoro furono strumento alle malvagie opere de’ tiranni, cosí
sieno alla lor punizione.

Potrebbesi ancor dire che l’autor avesse voluto intendere, per
gli stimoli delle saette de’ centauri ne’ violenti, s’intendessero
le sollecitudini continue de’ tiranni, le quali si può credere che
abbiano, sí per la non certa fede di cosí fatta gente, e sí ancora
per l’avere a trovar modo donde venga di che pagarli;
e ancora intorno al tenergli sí corti, che essi [non possano o]
non facciano, ne’ sudditi suoi, quello che esso solo vuol fare: e
questo è faticoso molto. Ma, comeché nella presente vita si sia,
nell’altra si dee intendere le saette, da questi centauri saettate
ne’ violenti, essere l’amaritudine della continua ricordazione, la
quale hanno delle disoneste e malvagie opere, le quali giá fecero
con la forza della gente dell’arme; e cosí coloro, nella cui fede
vivendo si misero, nelle cui forze si fidarono, con le mani de’
quali versarono il sangue del prossimo, rubarono le sustanze
temporali, occuparono la libertá, sono stimolatori, tormentatori
e faticatori delle loro anime nella perdizione eterna.









CANTO DECIMOTERZO

I

Senso letterale

[Lez. XLIX]

«Non era ancor di lá Nesso arrivato», ecc. Assai leggiermente
si vede qui la continuazione del presente canto col precedente:
in quanto nella fine del precedente dice che, avendo
Nesso mostratogli quali fossero alquanti di quegli che nel sangue
bollivano, indietro se ne ritornò e ripassossi il guazzo; e nel
principio di questo mostra come essi, non essendo ancora Nesso
dall’altra parte del fiume, entrano per un bosco, della qualitá
del quale esso procedendo dimostra. E dividesi questo canto
in quattro parti: nella prima dimostra la qualitá del bosco, nel
quale dice che entrarono; nella seconda dimostra una ammirazione,
la quale ebbe l’autore e dalla quale per lo ammaestramento
di Virgilio si solvette, e parla con uno spirito il quale
gli manifesta chi egli è, e come quivi e perché in piante salvatiche
mutati sieno; nella terza dimostra una spezie di tormenti
strana dalla primiera, data a certi peccatori, le cui colpe non
furono con quelle medesime de’ primi equali; nella quarta dimostra
per le parole d’uno spirito che spezie di tormentati sieno
questi nuovi, e chi fosse lo spirito che parla. La seconda comincia
quivi: «E ’l buon maestro»; la terza quivi: «Noi eravamo»;
la quarta quivi: «Quando ’l maestro».



Dice adunque: «Non era ancor di lá», cioè all’altra riva
del fiume, «Nesso arrivato, Quando noi ci mettemmo per un
bosco, Che da nessun sentiero era segnato». E per questo si
può comprendere il bosco dovere essere stato salvatico e per
conseguente orribile, poiché alcuna gente non andava per esso;
peroché, se alcuni per esso andati fossero, era di necessitá il
bosco avere alcun sentiere. [E chiamansi «sentieri» certi viottoli,
li quali sono per li luoghi salvatichi, per antiphrasim, quasi dica
«sentiere», cioè pieno di spine e di stecchi, li quali in latino sono
chiamati «sentes», conciosiacosaché in essi sentieri alcuno stecco
non sia; o vogliam pur dire che si chiamin «sentieri» dirittamente,
percioché in essi sieno stecchi e pruni, conciosiacosaché
tra’ luoghi spinosi sieno, e non paia quegli potere esser senza
stecchi e spine.]

«Non fronda verde, ma di color fosco», cioè nero, era in
questo bosco; e questa è l’altra cosa per la quale vuole l’autore
si comprenda questo bosco essere spaventevole, cioè dal
color delle frondi, il quale il dimostra oscuro e tenebroso: «Non
rami schietti, ma nodosi e ’nvolti»; alla qual cosa appare non
essere in esso alcuno cultivatore o abitatore, per lo quale essendo
il bosco rimondo e governato, fossero i rami andati diritti
e schietti; «Non pomi v’eran, ma stecchi con tosco», cioè
velenosi, e questo ancora dá piú piena chiarezza della salvatica
qualitá del bosco.

Le quali cose quantunque assai dimostrino della miserabile
essenza d’esso, nondimeno, per dimostrarlo ancora piú odioso,
induce due dimostrazioni: e l’una mostra da certe selve molto
solinghe e piene di fiere salvatiche, conosciute dagl’italiani; e
l’altra mostra dalla qualitá degli uccelli che in esso bosco nidificano.
E dice: «Non han sí aspri sterpi, né sí folti», cioè
sí spessi, «Quelle fiere selvagge», le quali stanno nelle selve
poste tra’ due confini, li quali appresso disegna; «che ’n odio
hanno Tra Cecina e Corneto i luoghi colti», cioè lavorati.

Hanno le fiere salvatiche i luoghi lavorati ed espediti in
odio, in quanto gli fuggono, percioché né vi truovano pastura
come nelle selve, né gli truovano atti alle loro latebre, né
sicuri come le selve; o hannogli in odio, in quanto talvolta,
uscendo delle selve, e vegnendo ne’ luoghi colti, tutti gli guastano,
come massimamente fanno i cinghiari. E dice «tra Cecina
e Corneto», percioché tra queste due ha d’oscure e pericolose
selve e solitudini, e massimamente sopra un braccio
d’Appennino, il quale si stende verso il mezzodí insino nel
mare Tireno, il quale i moderni chiamano il monte Argentale,
nel quale appare che giá in assai parti abitato fosse, ove del
tutto è oggi quasi abbandonato. E non solamente in questo
monte, ma per le pianure tra’ due predetti termini poste, ha
selve antiche e spaventevoli, nelle quali dice l’autore non essere
«sí aspri sterpi», percioché sono spinosi come sono i pruni,
e altre piante ancora piú pericolose ch’e’ pruni: e i due termini,
tra’ quali dice esser queste selve cosí orribili, sono Cecina e
Corneto. È Cecina un fiume di non gran fatto, il qual corre a
piè o vicino di Volterra, dal qual pare si cominci quella parte
di Maremma che piú è salvatica; e l’altro è Corneto, il quale
è un castello alla marina, non molte miglia lontano a Viterbo,
il quale alcun credono che giá fosse chiamato Corito, e fosse
la cittá del padre di Dardano, re di Troia.

Appresso, mostrata l’una cosa, per la quale ne vuol dare
ad intendere il bosco, nel quale entrato è, essere oscuro e malagevole,
ne mostra l’altra, quella discrivendo dalla qualitá degli
uccelli che in esso fanno i lor nidi; e dice: «Quivi», cioè in
quel bosco, «le brutte arpie lor nido fanno»; e, accioché d’altra
spezie d’uccelli non intendessimo, ne scrive di quali arpie
voglia dire, e dice esser di quelle «Che cacciâr delle Strofade
i troiani Con tristo annunzio di futuro danno». E, accioché
meglio per la lor forma conosciute sieno, discrive come sien
fatte, dicendo che queste arpie «Ale hanno late, e colli e visi
umani, Piè con artigli e pennuto ’l gran ventre; Fanno lamenti
in su gli alberi strani», di quel bosco, li quali chiama «strani»,
percioché son d’altra forma che i nostri dimestichi, come di
sopra è dimostrato.

Ma, avanti che piú si proceda, è da vedere quel che voglia
dire che i troiani fossero cacciati da questi uccelli delle Strofade.
Ad evidenza della qual cosa è da sapere che, partito Enea da
Creti e venendo verso Italia, pervenne ad isole le quali sono
nel mare Ionio chiamate Strofade; e in quelle co’ suoi disceso,
e trovatovi bestiame assai, e fattone uccidere e cuocere, avvenne
che, mangiando, sopravvennero uccelli, li quali sono chiamati
«arpie», li quali rapivano i cibi posti davanti ad Enea e a’ suoi;
e non solamente gli rapivano, ma ancora bruttavano sí quegli
li quali toccavano, che egli erano in abominazione a coloro che
gli vedevano: per la qual cosa Enea comandò che con le spade
in mano fossero cacciate via. Per la qual cosa una di loro, chiamata
Celeno, postasi sopra un alto albero, sopra di loro disse:
—Voi, troiani, per l’averne uccisi i buoi nostri, ci movete anche
guerra, e volete della loro patria cacciare l’arpie: ma io, secondo
che io ho da Apollo, v’annunzio che non vi fia conceduto
prima di potere in Italia comporre alcuna cittá, che per vendetta
dell’ingiuria, la quale n’avete fatta, voi sarete da sí crudel fame
costretti, che per quella voi mangerete le mense vostre.—Col
quale «tristo annunzio di futuro danno», Enea, quasi cacciato, si
partí di quelle isole, verso Italia navicando. E sono quelle isole,
le quali solevano essere nominate Plote, però chiamate Strofade,
percioché insino a quelle furono le dette arpie, essendo state
cacciate dalla mensa di Fineo, re d’Arcadia, seguite da Zeto e
d’Achelai; e, percioché essi quivi, per comandamento, fecero fine
alla caccia e tornaronsi indietro, sono l’isole chiamate Strofade,
il qual nome suona in latino «conversione». Di queste arpie si
dirà alquanto piú distesamente, lá dove il senso allegorico del
presente canto si dimostrerá.

E cosí avendo per molte cose l’autor dimostrata la qualitá
di questo bosco, séguita: «E ’l buon maestro»; dove comincia
la seconda parte di questo canto, nella quale l’autore scrive
un’ammirazione la quale ebbe, e dalla quale per lo ammaestramento
di Virgilio si solvette; e parla con uno spirito, il quale
gli manifesta chi egli è, e come quivi e perché in piante salvatiche
mutati sieno. E dividesi questa parte in nove: nella
prima Virgilio gli dimostra in qual girone egli è; nella seconda
si maraviglia l’autore d’udir trar guai e non vede da cui; nella
terza Virgilio gli mostra come da questa maraviglia si solva;
nella quarta l’autore fa quello che Virgilio gli dice; nella quinta
lo spirito schiantato si rammarica; nella sesta Virgilio il consola
e domandalo chi egli è; nella settima lo spirito dice chi egli è;
nella ottava il domanda Virgilio come in quelle piante si leghino
e se alcuna se ne scioglie mai; nella nona lo spirito
risponde alla domanda. La seconda comincia quivi: «Io sentia»;
la terza quivi: «Però disse»; la quarta quivi: «Allor porsi»;
la quinta quivi: «E ’l tronco suo»; la sesta quivi: «S’egli
avesse»; la settima quivi: «E ’l tronco:—Si»; la ottava quivi:
«Però ricominciò»; la nona quivi: «Allor soffiò».

Dice adunque: «E ’l buon maestro», disse:—«Avanti che
piú entre», infra questo bosco, «Sappi che se’ nel secondo girone»,—cioè
nella seconda parte del settimo cerchio, nel quale
si punisce la seconda spezie de’ violenti, cioè coloro li quali o
se medesimi uccisero, o li lor beni mattamente [disparsero e]
dissiparono; «Mi cominciò a dire,—e sarai, mentre Che tu verrai
nell’orribil sabbione», sopra ’l quale si punisce la terza spezie
de’ violenti; «Però riguarda bene, e sí vedrai Cose che torrien
fede al mio sermone», se tu non le vedessi; e ciò sono gli spiriti
essere divenuti piante silvestri e in quelle piagnere e dolersi.

Per le quali parole l’autore divenuto piú attento, dice: «Io
sentia d’ogni parte». Qui comincia la seconda parte della parte
seconda principale di questo canto, nella quale l’autore si maraviglia
d’udire trar guai, e non vedere da cui; e però dice: «Io
sentia d’ogni parte», di quel bosco, «trarre guai, E non vedea
persona che ’l facesse, Per ch’io tutto smarrito m’arrestai».
E questo smarrimento avvenne, percioché immaginar non potea
che i guai, li quali udiva, uscissono di que’ bronchi, li quali
vedea. E quinci scrive quello che estimò che Virgilio credesse,
quando si mosse ad aprirgli donde quegli guai venivano, dicendo:
«Io credo ch’ei credette», Virgilio, «ch’io credesse,
Che tante voci», dolorose, «uscisser tra que’ bronchi. Da gente
che per noi si nascondesse».

«Però disse il maestro». Qui comincia la terza parte della seconda
principale di questo canto, nella quale Virgilio gli mostra,
come da questa maraviglia si solva, e dice: «Però disse il maestro»
(per lo credere che esso credesse ecc.):—«Se tu tronchi
Qualche fraschetta d’una d’este piante, Li pensier c’hai», cioè
che quegli che traggono i guai, li quali tu odi, sian gente che
per noi si nasconda; «si faran tutti monchi», cioè senza alcun
valore, sí come è il membro monco, cioè invalido e impotente
ad alcuna operazione.

«Allor». Qui comincia la quarta parte della parte seconda
di questo canto, nella quale l’autore fa ciò che Virgilio gli dice,
e però segue: «Allor», mosso dal consiglio di Virgilio, «porsi
la mano un po’ avante, E colsi un ramicel da un gran pruno».
Chiamal «pruno», percioché era, come di sopra ha mostrato,
pieno di stecchi.

«E ’l tronco suo». Qui comincia la quinta parte della parte
seconda di questo canto, nella quale lo spirito schiantato si
rammarica; e però dice: «E ’l tronco suo», cioè quel pruno,
donde còlto avea, o ver troncato il ramuscello; o, secondo che
spongono altri, il tronco suo, cioè quella particella tronca da
quel gran pruno; «gridò:—Perché mi schiante?».—E queste
parole paiono assai dimostrare la parte schiantata esser
quella che parlò, e non quella donde fu schiantata, comeché
appresso paia pure aver parlato e parlare il pruno. «Da che
fatto fu poi di sangue bruno», cioè tinto, il quale usciva del
pruno, per quella parte donde era stato schiantato il ramuscello:
«Ricominciò a gridar:—Perché mi scerpi? Non hai
tu spirto di pietade alcuno?». Quasi voglia qui l’autore mostrare
avere i dannati compassione l’uno delle pene dell’altro;
e questo mostra, in quanto questo pruno non sapeva che
l’autor fosse piú uomo che spirito. Poi segue e mostragli
nelle sue parole perché di lui doveva avere alcuna pietá, dicendo:
«Uomini fummo», nell’altra vita, «ed or siam fatti
sterpi», in questa; «Ben dovrebb’esser la tua man piú pia»,
in ritenersi di non avermi schiantato, «Se stati fossimo anime
di serpi», le quali, peroché crudeli animali sono, forse parrebbe
che meritato avessero che verso loro non s’usasse alcuna
pietá.



Appresso queste parole del pruno, per una comparazion
dimostra in che maniera le parole uscissero di questo pruno,
e dice: «Come d’un stizzo verde, ch’arso sia Dall’un de’ capi,
che dall’altro», capo, «geme», acqua, come spesse volte veggiamo;
e non solamente geme acqua, ma ancora cigola, cioè
fa un sottile stridore, quasi a modo d’un sufolare: «E cigola
per vento che va via».

Egli è vero che ogni animale vegetativo in nudrimento di
sé attrae con le sue radici quella parte d’ogni elemento che
gli bisogna; e perciò quella parte, che trae dal fuoco e dalla
terra, consiste nella soliditá del legno; e, senza alcun sentore,
ardendo il legno, si riprende il fuoco quello che di lui è nel
legno, e similmente quello, che v’è terreo, converte in terra.
Ma dell’umido e dell’aere non avvien cosí, percioché, essendo
l’umido, si come da suo contrario, cacciato dal fuoco, ricorre
a quella parte donde noi il veggiamo uscire, e per li pori del
legno ne geme fuori. Ma questa umiditá non fa nel suo uscire
fuori alcun romore: l’aere, ancora per non esser dal fuoco risoluto,
gli fugge innanzi, e, quando tiene la via che fa l’umido,
volendo tutto insieme esalare, e trovando i pori stretti, uscendo
per la strettezza di quelli, fa col suo impeto quello stridore o
«cigolare» che dir vogliamo; e, convertito dall’impeto in vento,
va via.

Dice adunque che «Cosí di quella scheggia», cioè di quel
legno, «usciva insieme, Parole e sangue», come dello stizzo
acqua e vento; «ond’io lasciai la cima», cioè il ramuscello che
schiantato avea, «Cadere, e stetti come l’uom che teme», parendogli
aver fatto men che bene. Ma Virgilio, vedendolo spaventato,
supplí prestamente quanto bisognava, e a sodisfare
all’offeso e a rassicurar l’autore, dicendo:

—«S’egli avesse». Qui comincia la sesta parte di questa seconda
parte principale, nella quale Virgilio il consola, e domandalo
chi egli è. Dice adunque:—«S’egli avesse potuto creder
prima», che egli avesse schiantato questo ramuscello—«Rispose
il duca mio,—anima lesa», cioè offesa, «Ciò c’ha veduto», con
lo schiantare il ramuscello, «pur con la mia rima», cioè con
le parole mie sole: e vuolsi questa lettera cosí ordinare: «Il
duca mio rispose.—O anima lesa, se egli avesse prima potuto
pur con la mia rima credere ciò che ha veduto, Non avrebbe
egli in te la man distesa», a cogliere il ramuscello: «Ma la
cosa incredibile», cioè che di voi uscissero i guai, li quali esso
sentiva, «mi fece Indurlo ad ovra, ch’a me stesso pesa», cioè
a schiantare quel ramo dalla tua pianta. «Ma digli chi tu fosti,
sí che, invece», cioè in luogo, «D’alcuna ammenda», all’offesa
la qual fatta t’ha, «tua fama rinfreschi», cioè rinnuovi, col
dire alcuna cosa laudevole di te, «Nel mondo sú, dove tornar
gli lece»,—cioè è lecito, sí come ad uomo che ancora vive e
non è dannato.

«E ’l tronco:—Sí». Qui comincia la settima parte della seconda
principale di questo canto, nella quale lo spirito dice
chi egli è, e però comincia: «E ’l tronco:—Sí col dolce dir»,
cioè con la soavitá delle tue parole, «m’adeschi», cioè mi pigli,
e spezialmente in quanto m’imprometti di rinfrescar la fama
mia nel mondo. «Ch’io non posso tacere», che io non ti manifesti
quello di che tu mi domandi; e però «e voi non gravi»,
cioè non vi sia noioso, «Perch’io un poco a ragionar m’inveschi»,
cioè mi distenda, mostrandovi quello, per che meritamente
potrá rinfrescare la fama mia.

«Io son colui che tenni ambo le chiavi». Qui dimostra lo
spirito chi egli è, ma nol dichiara per lo propio nome, ma per
alcuna circunlocuzione, nella quale egli intende di dimostrare
la preeminenza la quale ebbe in questa vita, e, oltre a ciò, la
cagione che da quella il togliesse, e fosse cagione della sua
morte; e ancora dimostra la innocenza sua, credendo per questa
circunlocuzione essere assai ben conosciuto. E però, accioché
con men fatica s’intenda questa sua circunlocuzione, è da sapere
che costui fu maestro Piero dalle Vigne della cittá di
Capova, uomo di nazione assai umile, ma d’alto sentimento e
d’ingegno; e fu ne’ suoi tempi reputato maraviglioso dettatore,
e ancora stanno molte delle pistole sue, per le quali appare
quanto in ciò artificioso fosse; e per questa sua scienza fu
assunto in cancelliere dell’imperador Federigo secondo, appo
il quale con la sua astuzia in tanta grazia divenne, che alcun
segreto dello ’mperadore celato non gli era, né quasi alcuna cosa,
quantunque ponderosa e grande fosse, senza il suo consiglio si
deliberava; per che del tutto assai poteva apparire costui tanto
potere dello ’mperadore, che nel suo voler fosse il sí e il no
di ciascuna cosa. Per la qual cosa gli era da molti baroni e
grandi uomini portata fiera invidia; e, stando essi continuamente
attenti e solleciti a poter far cosa, per la quale di questo suo
grande stato il gittassero, avvenne, secondo che alcuni dicono,
che avendo Federigo guerra con la Chiesa, essi, con lettere false
e con testimoni subornati, diedero a vedere allo ’mperadore
questo maestro Piero aver col papa certo occulto trattato contro
allo stato dello ’mperadore, e avergli ancora alcun segreto dello
’mperadore rivelato. E fu questa cosa con tanto ordine e con
tanta e sí efficace dimostrazione fatta dagl’invidi vedere allo
’mperadore, che esso vi prestò fede, e fece prendere il detto
maestro Pietro e metterlo in prigione: e, non valendogli alcuna
scusa, fu alcuna volta nell’animo dello ’mperadore di farlo morire.
Poi, o che egli non pienamente credesse quello che contro
al detto maestro Piero detto gli era, o altra cagione che ’l movesse,
diliberò di non farlo morire, ma, fattolo abbacinare, il
mandò via. Maestro Piero, perduta la grazia del suo signore,
e cieco, se ne fece menare a Pisa, credendo quivi men male
che in altra parte menare il residuo della sua vita, sí perché
molto gli conosceva divoti del suo signore, e sí ancora perché
forse molto serviti gli avea, mentre fu nel suo grande stato.
Ed essendo in Pisa, o perché non si trovasse i pisani amici
come credeva, o perché dispettar si sentisse in parole, avvenne
un giorno che egli in tanto furor s’accese, che disiderò di morire;
e, domandato un fanciullo il quale il guidava, in qual parte
di Pisa fosse, gli rispuose il fanciullo:—Voi siete per me’ la chiesa
di San Paolo in riva d’Arno;—il che poi che udito ebbe, disse
al fanciullo:—Dirizzami il viso verso il muro della chiesa.—Il
che come il fanciullo fatto ebbe, esso, sospinto da furioso impeto,
messosi il capo innanzi a guisa d’un montone, con quel corso
che piú poté, corse a ferire col capo nel muro della chiesa, e
in questo ferí di tanta forza, che la testa gli si spezzò, e sparseglisi
il cerebro, uscito del luogo suo; e quivi cadde morto. Per
la quale disperazione l’autore, sí come contro a se medesimo
violento, il dimostra in questo cerchio esser dannato.

Dice adunque cosí: «Io son colui, che tenni ambo le chiavi
Del cuor di Federigo», imperadore. E vuole in queste parole
dire: io son colui il quale, con le mie dimostrazioni, feci dire sí e
no allo ’mperadore di qualunque cosa, come io volli, percioché,
sí come le chiavi aprono e serrano i serrami, cosí io apriva il
volere e ’l non volere dell’animo di Federigo. E però segue:
«e che le volsi Serrando e disserrando sí soavi», cioè con
tanto suo piacere e assentimento, «Che dal segreto suo quasi
ogni uom tolsi», in tanto gli erano accette le mie dimostrazioni.
E, questo detto, vuoi dimostrare che meritamente avea
ogni altro tolto dal segreto dello ’mperadore, dicendo: «Fede
portai al glorioso ufizio», cioè d’essere suo secretario, per lo
qual quasi si poteva dir lui essere l’imperadore, «Tanta, ch’io
ne perdei il sonno e’ polsi». Perdesi il sonno per l’assidue
meditazioni, le quali costui vuol mostrare che avesse in pensar
sempre a quello che onore e grandezza fosse del signor suo;
e in ciò dimostrava singulare affezione e intera fede verso di
lui. I polsi son quelle parti nel corpo nostro, nelle quali si
comprendono le qualitá de’ movimenti del cuore, e in queste
piú e men correnti si dimostrano le virtú vitali, secondo che il
cuore è piú o meno oppresso da alcuna passione; e perciò,
dicendo costui sé averne perduti i polsi, possiamo intendere
lui voler mostrare sé con sí assidua meditazione avere data
opera alle bisogne del suo signore, che gli spiriti vitali, o per
difetto di cibo o di sonno o d’altra cosa, ne fossero indeboliti
talvolta, e cosí essersi perduta la dimostrazione, la quale de’ lor
movimenti fanno ne’ polsi.

E, detto questo, dimostra la cagione del suo cadimento e
della sua morte, dicendo: «La meretrice», cioè la ’nvidia, la
quale perciò chiama «meretrice», perché con tutti si mette, come
quelle femmine le quali noi volgarmente chiamiamo «meretrici»;
vogliendo in questo che, come quelle femmine hanno alcun
merito da coloro a’ quali elle si sottomettono, cosí la ’nvidia
aver per merito il disfacimento di colui al quale ella è portata.
[Ma, percioché ancora in parte alcuna non s’è singulare ragionamento
avuto di questo vizio, percioché ancora al luogo dove
si puniscono gl’invidiosi non s’è pervenuto, poiché qui cosí
efficacemente in poche parole ne parla, sará utile, secondo
quello che di questo vizio sentono i poeti, dire alcuna cosa.]

[Discrive adunque questo pessimo vizio Ovidio nel suo maggior
volume in questa forma:

... Domus est imis in vallibus huius

abdita, sole carens, non ulli pervia vento:

tristis et ignavi plenissima frigoris et quae

igne vacet semper, caligine semper abundet.

E poco appresso séguita:

... Videt intus edentem

vipereas carnes, vitiorum alimenta suorum,

invidiam, visamque oculis avertit: at illa

surgit humo pigre, semesarumque relinquit

corpora serpentum, passuque incedit inerti.



E poco appresso:

Pallor in ore sedens, macies in corpore toto,

nusquam recta acies, livent rubigine dentes,

pectora felle virent, lingua est suffusa veneno:

risus abest, nisi quem visi fecere dolores;

nec fruitur somno, vigilantibus excita curis:

sed videt ingratos, intabescitque videndo,

successus hominum; carpitque et carpitur una:

suppliciumque suum est, ecc.]

[Nella quale discrizione se noi sanamente riguarderemo, assai
appieno vedremo i pestiferi effetti di questo vizio. Essa, secondo
che noi veggiamo da Ovidio scritto, abita nelle valli, cioè,
secondo il giudicio dello ’nvidioso, nelle piú misere fortune,
percioché allo ’nvidioso pare sempre che coloro, alli quali esso
porta invidia, sieno in maggiore e migliore e piú rilevata fortuna
di lui; e, oltre a ciò, nell’abitazione dell’invidia, cioè nel
petto dello invidioso, non luce mai sole, né vi spira alcun vento,
cioè non v’entra mai alcuna cognizione di veritá, né buon consiglio,
né parole salutifere d’alcuno, ma sempre è pieno di
tristizia, ed è freddissimo, si come quello nel quale stare non
può alcun caldo di caritá. E in quanto dice i suoi cibi essere
carni di vipere, dobbiamo intendere la crudeltá de’ suoi pensieri
e de’ suoi divisi appetiti, de’ quali, miseramente aspettando,
esso pasce la dolorosa anima.]

[Poi dice questa invidia andar con pigro passo: per la qual
cosa possiam comprendere il peso e la gravezza del vizio opprimere
tanto colui che compreso n’è, che ad ogni altro movimento,
che a quel solo al quale il tira il corrotto appetito,
esso sia tardo e lento; e che esso sia palido e magro, assai
convenientemente è detto, a dimostrare quanta sia la forza
della passione, la quale dentro l’affligge, in tanto che, dando
impedimento alla virtú nutritiva, causa la pallidezza e la magrezza.]

[E, in quanto scrive la invidia in parte alcuna non guarda
diritto, ne dimostra il giudicio dello ’nvidioso esser perverso,
e contro ad ogni ragione e dirittura; e l’avere essa i denti
rugginosi, ne dichiara il rado uso che allo ’nvidioso pare avere
nel poter divorare coloro alli quali porta invidia, quantunque
egli in continuo esercizio ne sia; e l’avere il petto verde per
lo fiele, il quale è abitacolo dell’ira, ci si dichiara mai nel
petto dello ’nvidioso seccarsi o venir meno, ma sempre vivere
e starvi verde l’iracundia, la qual sempre, sí come offeso dall’altrui
felicitá, lo stimola a vendetta, e al disfacimento di colui
a cui invidia porta; e cosí ancora avere la lingua sempre bagnata
di veleno, dobbiam comprendere il continuo esercizio
dello ’nvidioso, il quale, dove con altro offender non può, non
si vede mai stanco di raccontar cose nocive e di seminare
scandalo. Oltre a tutto questo, non ride mai lo ’nvidioso, se egli
non ride del danno altrui, e sempre vegghia, e sta attento ad
ogni cosa colla quale nuocer potesse, con grandissimo suo
dolore vedendo coloro alli quali invidia porta e i lieti avvenimenti
degli uomini.]



E, percioché nelle corti de’ gran prencipi han sempre di
quegli che sono messi avanti, o degni o non degni che sieno,
e di quegli ancora che sono lasciati addietro; e questo vizio
non è altro che una passione ricevuta per l’altrui felicitá,
senza offesa di colui che la passion riceve; par di necessitá
le corti doverne esser piene, e tanto piú quanto maggior sono.
Per la qual cosa meritamente dice l’autore questa meretrice non
aver mai «torti gli occhi», cioè vòlti in altra parte, dall’ospizio
dello ’mperadore, e lei esser vizio e morte comune delle corti.

Adunque con cosí fatto nemico ebbe il maestro Piero a fare,
sí come qui nel testo si dimostra, dove dice l’autore: «La
meretrice», cioè la ’nvidia, «che mai dall’ospizio Di Cesare
non torse gli occhi putti», cioè malvagi e disleali; «Morte
comune», d’ogni uomo, cioè vizio deducente a morte, «e delle
corti vizio; Infiammò contro a me», cioè accese, «gli animi
tutti», de’ cortigiani; «E gl’infiammati infiammâr sí Augusto»,
cioè lo ’mperador Federigo, «Che i lieti onor», posseduti per
lo glorioso oficio, «tornâro in tristi lutti», in quanto esso fu
privato della grazia dello ’mperadore e dell’uficio e del vedere,
e cacciato via. «L’animo mio, per disdegnoso gusto», il quale,
come di sopra è mostrato, fu tanto che il fece in furia divenire,
e, «Credendo col morir fuggire sdegno», cioè non essere
reputato degno d’avere ricevuta la repulsa dello ’mperadore;
«Ingiusto fece me», tanto che egli ne meritò esser dannato a
quella pena, «contra me giusto»: volendo per avventura in
queste parole intendere che, dove egli stimò, uccidendosi, mostrare
la sua innocenza, avvenne che molti opinarono lui non
averlo per ciò fatto, ma averlo fatto sospinto dalla coscienza,
la quale il rimordea del fallo commesso. E però, a purgare
questo intendimento, séguita: «Per le nuove radici»; chiamale
«nuove», percioché non molto tempo davanti ucciso s’era, e in
quel luogo convertito in pianta, «d’esto legno», nel quale voi
mi vedete trasformato, «Vi giuro che giammai non ruppi fede
Al mio signor, che fu d’onor sí degno». E poi, parendogli con
questo giuramento aver certificati della sua innocenza, segue:
«E, se di voi alcun nel mondo riede, Conforti la memoria
mia», cioè la fama, «che giace Ancor del colpo, che ’nvidia
mi diede»,—quello apponendomi che io mai fatto non avea.

«Un poco attese», Virgilio dopo queste parole, «e poi:
Dacché ’l si tace,—Disse ’l maestro mio,—non perder l’ora,
Ma parla, e chiedi a lui s’altro ti piace»,—di sapere.

«Ond’io a lui:—Domandal tu ancora Di quel che credi ch’a
me satisfaccia, Ch’io non potrei», domandarlo io, «tanta pietá
m’accora»,—cioè mi prieme il cuore. Ed è possibile l’autore
questa pietá tanto non avere avuta per compassione che avuta
avesse dello ’nfortunio dello spirito, ma per se medesimo, il
qual conosceva similmente per invidia, non per suo difetto,
dover ricevere delle noie, delle quali aveva maestro Piero ricevute,
e state gli eran predette, come di sopra appare.

«Perciò ricominciò». Qui comincia la parte ottava di questa
seconda parte principale del presente canto, nella quale il domanda
Virgilio come in quelle piante si lega, e se alcuna se
ne scioglie mai. Dice adunque: «Perciò», cioè per quello che
io avea detto, «ricominciò», a parlar Virgilio e dire:—«Se
l’uom ti faccia Liberamente ciò che ’l tuo dir priega» (cioè di
confortare la memoria tua che giace, ecc.), «Spirito incarcerato»,
in cotesto tronco, «ancor ti piaccia», oltre alle cose che dette
n’ hai, «Di dirne come l’anima si lega In questi nocchi», cioè
in questi legni nocchiosi; «e dinne, se tu puoi, S’alcuna»,
anima, «mai di tai membri», quali sono questi nocchi, «si
spiega»,—cioè si sviluppa o si scioglie.

«Allor soffiò». Qui comincia la nona parte della seconda parte
principale del presente canto, nella quale lo spirito risponde alla
dimanda fatta da Virgilio, e dice cosí: «Allor», cioè udita la
domanda e volendo rispondere, «soffiò lo tronco forte», per
questo dimostrando parergli amaro e noioso, non il dire come
l’anime diventin bronchi, ma il rammemorarsi della cagione
perché esso fosse tronco divenuto; «e poi», che soffiato ebbe,
«Si convertí quel vento», che uscí fuori del tronco nel soffiare,
«in cotal voce», cioè:—«Brievemente sará risposto a voi».
E, dopo queste parole, séguita la risposta alla domanda fatta,
dicendo: «Quando si parte l’anima feroce»: è l’anima di quegli,
che se medesimi uccidono, «feroce», cioè di costume e maniera
di fiera, in quanto crudelmente e ferocemente contro a se medesima
adopera, quel corpo uccidendo, il quale per albergo e
per istanza l’è dato dalla natura per insino allo estremo della
vita sua; «Del corpo ond’ella stessa s’è divelta», cioè cacciata
e separata uccidendolo; «Minos», quel dimonio il quale
nel quinto canto scrive l’autore essere esaminatore delle colpe
e giudicatore de’ luoghi a quelle convenientisi, «la manda alla
settima foce», cioè al settimo cerchio dello ’nferno, nel quale
si puniscono i violenti. «Cade», questa anima mandata da
Minos, «in la selva», la qual tu vedi qui, «e non l’è parte
scelta», una piú che un’altra, nella quale ella debba il supplicio
determinatole ricevere; «Ma lá dove fortuna», cioè caso,
«la balestra», la gitta o fa cadere; «Quivi germoglia», cioè
nascendo fa cesto, «come gran di spelta». È la spelda una
biada, la qual, gittata in buona terra, cestisce molto, e perciò
ad essa somiglia il germogliare di queste misere piante; e, dopo
questo germogliare, dice che «Surge in vermena», cioè in una
sottil verga, come tutte le piante fanno ne’ lor principi, «ed
in pianta silvestra»: la pianta è maggiore che la vermena, in
quanto la vermena non pare ancora atta a trapiantare per la
sua troppa sottigliezza, dove la pianta, essendo giá piú ferma
e piú cresciuta, è atta a trapiantare; e però è chiamata quella
verga degli alberi, che giá ha alcuna fermezza, «pianta».

«L’arpie pascendo poi delle sue foglie»: che animali o vero
uccelli l’arpie sieno, si dirá dove il senso allegorico si sporrá.
E qui vuole questo spirito, poi che mostrato ha come quivi nascano,
mostrare la qualitá del lor tormento, il quale mostra che
stea nel rompere che fanno l’arpie delli loro ramuscelli: e cosí
par quel tormento esser simile a quello che nella presente vita
si dá a’ disleali e pessimi uomini, in quanto sono attanagliati; e
cosí dice che «pascendo», cioè rompendo e schiantando l’arpie
le foglie di queste piante, fanno dolore all’anime rilegate in
quelle piante, come le tanaglie fanno a’ corpi. E, percioché queste
anime son tutte intorniate e chiuse dalla corteccia dell’albero
loro, e però d’alcuna parte spirar non possono; a tôr via
il dubbio da qual parte esse mandin fuori l’angoscia, la qual
per lo dolor sentono (e che l’autore aveva udita, senza vedere
chi se la facesse), detto che queste arpie, troncandole, «Fanno
il dolore», dice che esse similmente, con le rotture dello schiantare,
fanno «ed al dolor finestra», cioè dánno per quelle rotture
l’uscita alle dolorose voci, le quali esse, per lo dolore il
qual sentono, mandan fuori.

E, questo dichiarato, dichiara la seconda parte della domanda,
cioè «s’alcuna mai da tai membri si spiega»; e dice: «Come
l’altre» anime verranno tutte il dí del giudicio a riprendere
li lor corpi, cosí noi «verrem per nostre spoglie», cioè per
li nostri corpi, li quali sono «spoglie» dell’anima, cosí come i
vestimenti sono spoglie del corpo; «Ma non però, ch’alcun»,
di noi, «se ne rivesta», di quelle spoglie; cioè non però, quantunque
noi vegniamo per li nostri corpi, che alcuna delle nostre
anime rientri in quegli. E la cagione perché alcuna di noi
non rientra nel corpo suo, è per ciò «Che non è giusto aver
ciò ch’uom si toglie»: noi, uccidendoci, ci togliemmo i corpi,
e però non è giusta cosa che noi gli riabbiamo. E per questo,
senza rivestirglici, «Qui», cioè per questa selva, «gli strascineremo»,
cioè strazieremo; e, oltre a ciò, poiché strascinati gli
aremo, «e per la mesta», cioè dolorosa, «Selva saran li nostri
corpi», de’ quali io parlo, «appesi, Ciascuno al prun dell’ombra
sua molesta», cioè inimica. E in questo finisce la sua dimostrazione.

[Lez. L]

[Ma qui è attentamente da riguardare, percioché, quello che
questo spirito dice, è dirittamente contrario alla verità cattolica,
per la qual noi abbiamo che tutti risurgeremo e riprenderemo
i nostri corpi, e con essi risuscitati verremo al giudicio universale
a udire l’ultima sentenzia; e chi dice «tutti», non eccettua
alcuno, dove questi dice che l’anime di coloro, che se
medesimi uccisono, non rientreranno ne’ corpi, e per conseguente
non risurgeranno, e cosí contradice alla nostra fede.]

[È qui da credere che l’autore non ha qui fatte narrar queste
parole a questo spirito, sí come ignorante degli articoli della
nostra fede, percioché tutti esplicitamente gli seppe, sí come
nel Paradiso manifestissimamente appare; ma, dovendo questo
error recitare, ha qui usata una cautela poetica, la quale è che
quante volte i poeti voglion porre una opinione contraria alla
veritá, essi si guardano di recitarla essi in propria persona,
ma inducono alcun altro, e a lui, sí come quello cotale, ch’è
indotto, tenesse, la fanno raccontare. Il che Virgilio fa in alcun
luogo: percioché, volendo d’una opinione, la quale esso non
teneva esser vera, compiacere a’ romani, li quali al suo tempo
erano nel colmo della loro grandezza, egli nel primo libro dell’Eneida
induce Giove (non quel Giove, il quale esso alcuna volta
vuole intendere per lo vero Iddio, ma quello che i gentili scioccamente
credevano essere iddio), e dice che, parlandogli Venere,
sua figliuola e madre d’Enea, sí come sollecita degli avvenimenti
d’Enea (il quale era dalla fortuna del mare, volendo venire in
Italia, dove doveva essere il regno di lui e de’ suoi successori,
trasportato in Cartagine), tra l’altre cose le risponde cosí:

His ego nec metas rerum, nec tempora pono:

imperium sine fine dedi, ecc.;

e non si cura Virgilio di far mentitore costui, il quale egli avea
per iddio falso e bugiardo. Ma in quelle parti ove essi vogliono
quello ch’essi estimano esser vero, essi in propria persona il
profferano, sí come Virgilio medesimo fa sopra questa medesima
materia dello ’mperio de’ romani, toccando alcuna cosa
intorno alla fine del secondo della Georgica, dove dice:

Illum non populi fasces, non purpura regum

Flexit, ecc.

Non res Romanae, perituraque regna

(supple) Romana, ecc. Il quale imitando l’autore, come in assai
altre cose fa, fa a questo spirito dannato raccontare questa opinione
erronea; e ciò non fa senza cagione, ma il fa, volendo
con questa opinione ritrar coloro, che l’udiranno, dal detestabile
peccato della disperazione; percioché assai volte avviene
gli uomini, piú per paura della pena che per amor della virtú,
guardarsi dalle cose scellerate.]



[È il vero, che che a’ poeti gentili giá conceduto si fosse,
non pare che la religion cristiana permetta ad alcun poeta cristiano,
né in sua persona, né in altrui, raccontare o far raccontare
assertive alcuna erronea cosa, e che contraria sia alla cattolica
veritá; e però non par qui assai essere scusato l’autore per aver
fatto ad uno spirito dannato raccontar questo errore.]

[Ma a questo si può cosí rispondere, accioché si conosca
l’autore in questo non avere errato: dobbiamo adunque sapere
esser due maniere di pena, nelle quali, o nell’una delle quali,
la giustizia di Dio condanna coloro che male hanno adoperato;
e chiamasi l’una delle maniere di queste pene «pena illativa»,
e l’altra «pena privativa». La pena illativa si pone nella propria
persona di colui che ha peccato, sí come è tagliargli alcun
membro, o farlo d’alcuna spezie di morte morire; la pena privativa
è quella la quale s’impone nelle cose esteriori di colui
il quale ha peccato, sí come nelle sue sustanze, negli onori,
negli stati, nella cittadinanza, privandolo d’alcuna di queste, o
di parte d’alcuna, o di tutte. E però si può dir qui: percioché
le leggi temporali non hanno in alcuna cosa potuto punire
quegli che se medesimi uccidono, percioché il corpo morto non
può ricever pena; e, quantunque esse vogliano che i corpi cosí
uccisi sieno gittati a divorare alle fiere, questa non è pena
all’ucciso, ma è vergogna a chi di lui rimane; e, se vogliam
dire egli è infamia al nome dell’ucciso, questa infamia perisce
sotto l’occupazione di maggiore infamia, peroché molto maggiore
infamia è l’essersi ucciso che non è l’essere poi gittato
via a guisa d’un cane; oltre a ciò, le leggi temporali non possono
nelle sue cose punirlo, percioché chi se medesimo priva
della vita, si priva d’ogni altra sua cosa, sí che, perché le
leggi facessero ogni suo bene occupare, a lui non monta niente;
e deesi credere che chi di se medesimo non s’è curato, non si
curi d’alcuna altra sua cosa, e quella non si può dirittamente
dir pena, la quale non affligge colui al quale è imposta; e, volendo
la divina giustizia che impunito non rimanga cosí grande
eccesso, quello, che non può far la temporale, si dee credere
che essa supplisce, e vuole che in questi cotali sia la pena
illativa, sí come ella è nell’altre anime de’ dannati, e, oltre a
ciò, vi sia la privativa. Ma, percioché ad alcuno passato di
questa vita non si può alcuna cosa tôrre che sua sia, se non
solamente il corpo, vuole la divina giustizia che questi cotali
si credano non dovere riavere il corpo loro, come l’altre anime
riaranno, comeché nella veritá essi il riaranno come l’altre.
E se forse si domandasse: in che sentono però queste anime
dannate piú pena, avendo questa opinione, che l’altre non
l’hanno? Si può cosí dire: che, come l’anime de’ beati disiderano
i corpi loro, accioché, come essi furono in questa vita
partefici delle fatiche ad acquistar la gloria di vita eterna, cosí
sieno con loro insieme partefici della gloria; cosí l’anime dannate
ardentemente disiderano di riavere i corpi loro, accioché,
sí come strumenti delle loro malvagie operazioni furono in
questa vita, cosí in quella dannazione gli sentano punire, e sostenere
pene come sostengono esse; e perciò quegli, che di
questo loro disiderio estimano d’esser privati, sentono, oltre alla
pena illativa, similmente la privativa. E però avvedutamente
l’autore fa questa opinione raccontare ad una di quelle anime,
alle quali la giustizia di Dio permette di stare in lor maggior
pena in questa erronea opinione; e cosí, senza aver detto contro
alla veritá, si può dir l’autore avere come cristian poeta
scritto].

«Noi eravamo». Qui comincia la terza parte principale del
presente canto, nella quale, poi che l’autore n’ha dimostrato che
pena abbian coloro li quali nella propria persona usano violenza,
ne dimostra una spezie di tormenti strana dalla primiera, data
a certi peccatori le cui colpe non furono con quelle de’ primieri
equali, percioché non in sé ma nelle lor cose usarono violenza.
E dice cosí: «Noi eravamo ancora al tronco attesi, Credendo
ch’altro ne volesse dire», avendo egli finito di dire quello che
di sopra è scritto, «Quando noi fummo d’un romor sorpresi»,
il qual sentimmo farsi nella selva; e quinci per una comparazione
dimostra come soprappresi fossero, dicendo: «Similemente
a colui, che venire Sente il porco», salvatico, «e la caccia»,
cioè quegli e cani e uomini che di dietro il cacciano, «alla sua
posta». Usano i cacciatori partirsi in diverse parti, e, cosí divisi,
porsi in quelle parti della selva, donde stimano dover potere,
fuggendo, passare quelle bestie le quali voglion pigliare; e queste
cotali parti, dove si pongono, chiamano «poste»; e però colui,
alla cui posta viene la bestia cacciata, se n’avvede, per ciò «Ch’ode
le bestie», le cacciate e quelle che cacciano, «e le frasche»,
cioè i rami e le frondi della selva, «stormire», cioè far romore
per lo stropiccío del porco e de’ cani e dei cacciatori.

«Ed ecco», mentre essi stavano soprappresi dal romore,
«due dalla sinistra costa, Nudi e graffiati»: dice «nudi», percioché
non eran dalle cortecce degli alberi rivestiti, come eran
quelle anime che rilegate erano in que’ bronchi; e «graffiati»
dice, percioché di sopra è detto quel bosco esser pieno «di
stecchi con tosco», e chi corre tra cosí fatte piante, non potendo
attendere a riguardarsi, è di necessitá che si graffi; «fuggendo
sí forte», cioè sí velocemente e con tanto impeto, «Che della
selva rompíeno ogni rosta», e però erano graffiati. E questo
vocabolo «rosta» usiam noi in cotali fraschette o ramicelli verdi
d’álbori, con le quali la state cacciam le mosche. «Quel dinanzi»
(supple), gridava:—«Ora accorri, accorri, Morte!»;—nelle
quali parole dimostra o la gravezza della pena, o la grandezza
della paura; «E l’altro, cui pareva tardar troppo», cioè esser
troppo lento nel suo fuggire, per rispetto a colui che dinanzi
a lui fuggiva, «Gridava», dicendo:—«Lano, sí non fûro accorte,
Le gambe tue alle giostre del Toppo».—

Ad intelligenza di queste parole è da sapere che Lano fu un
giovane sanese, il qual fu ricchissimo di patrimonio, e, accostatosi
ad una brigata d’altri giovani sanesi, la qual fu chiamata la Brigata
spendereccia, li quali similmente erano tutti ricchi, e, insiememente
con loro, non spendendo ma gittando, in piccol
tempo consumò ciò ch’egli avea, e rimase poverissimo. E, avvenendo
per caso che i sanesi mandarono certa quantitá di lor
cittadini in aiuto de’ fiorentini sopra gli aretini, fu costui del
numero di quegli che v’andarono. E, avendo fornito il servigio,
e tornandosene a Siena assai male ordinati e mal condotti, come
pervennero alla Pieve al Toppo, furono assaliti dagli aretini, e
rotti e sconfitti; e nondimeno, potendosene a salvamento venir
Lano, ricordandosi del suo misero stato e parendogli gravissima
cosa a sostener la povertá, sí come a colui che era uso
d’esser ricchissimo, si mise in fra’ nemici, fra’ quali, come esso
per avventura disiderava, fu ucciso. E perciò, in modo di rimproverare,
gridava quell’altro spirito le sue gambe, cioè il suo
corso, cosí presto, cioè veloce, alle giostre dal Toppo, cioè agli
scontri delle lance, dalle quali fuggito non s’era, potendo; volendo
in questo ricordargli la cagione la quale il fece tardo al
fuggire, cioè la sua misera ed estrema povertá, nella quale per
sua bestialitá era venuto. E, percioché egli non fu prodigo, ma
gittatore e dissipatore del suo, il discrive l’autore in questo
luogo. «E poiché forse gli fallía la lena», cioè a questo spirito,
che gridava rimproverando a Lano e la morte e, per conseguente,
la cagione della morte sua; «Di sé e d’un cespuglio»,
nato d’una di quelle anime, «fece un groppo», cioè un nodo,
forse sperando per quello non doverlo di quivi poter muovere
le cagne, le quali il seguivano.

«Di dietro a loro», cioè a questi che fuggivano, «era la
selva piena Di nere cagne, bramose e correnti, Come veltri
ch’uscisser di catena. In quel che s’appiattò», cioè in questo
secondo, che avea fatto un groppo di sé e d’un cespuglio, «miser
li denti», quelle cagne, «E quel dilacerâro a brano a brano,
Poi sen portâr quelle membra dolenti», del dilacerato.

«Presemi allor lo mio duca per mano, E», lasciato stare
maestro Piero delle Vigne, «menommi al cespuglio», col quale
colui s’era aggroppato, «che piangea, Per le rotture sanguinenti»,
fattegli nello schiantar de’ rami, che avvenne nell’impeto
delle cagne, «invano»: perciò dice che esso piagneva
invano, percioché non dovea per lo pianto suo minuirgli la
pena. E poi dimostra l’autore quello che questo spirito piagnendo
diceva, cioè:—«O Giacomo—dicea—da Sant’Andrea»;
cosí mostra che fosse nominato quello spirito, il quale le
cagne avevano lacerato.

Fu adunque costui Giacomo della cappella di Santo Andrea
di Padova, il quale rimase di maravigliosa ricchezza erede, e
quella tutta dissipò e gittò via; e tra l’altre sue bestiali operazioni
si racconta che, disiderando di vedere un grande e bel
fuoco, fece ardere una sua ricca e bella villa; ultimamente divenne
in tanta povertá e in tanta miseria, quanto alcuno altro
divenisse giammai. Laonde creder si può che esso molte volte
piagnesse quello che stoltamente avea consumato, e di che egli
dovea consolatamente poter vivere; e perciò il pone l’autore,
sí come peccatore che usò man violenta nelle proprie cose, in
questo cerchio. E segue poi l’autore il rammarichío del cespuglio,
dicendo che dicea il cespuglio: «Che t’è giovato di
me fare schermo?», quasi dica: niente, percioché tu non se’
scampato da’ denti delle cagne che ti seguivano, e a me hai
aggiunta pena. E ancor séguita: «Che colpa ho io della tua
vita rea?»—cioè, se tu sapesti, vivendo, sí mal governare il
tuo, che tu ne sii dannato a questa pena?

«Quando ’l maestro fu sovr’esso fermo», cioè sopra questo
cespuglio, «Disse:—Chi fosti, che per tante punte», delle cime
del suo albero schiantate, «Soffi», cioè soffiando mandi fuor
per quelle punte, «con sangue doloroso sermo?».—

«E quegli a noi», disse:—«O anime, che giunte», cioè
pervenute, «Siete a veder lo strazio disonesto», fatto di quel
peccatore, il quale a questo mio bronco s’era aggroppato, e
«C’ha le mie fronde sí da me disgiunte, Ricoglietele al piè
del tristo cesto», di questo mio cespuglio. E quinci, senza nominarsi,
dice solamente la cittá lá onde egli fu, e ancora qual
quella fosse mostra per alcuna circunscrizione, dicendo: «Io
fui della cittá che nel Batista Mutò il primo padrone».

[Lez. LI]

A dichiarazione delle quali parole è da sapere che, secondo
che alcuni hanno opinione, quando la cittá di Firenze fu da prima
posta, era signor dell’ascendente Marte; e per questo, coloro
li quali la posono, essendo pagani, presero per loro protettore
e maggiore iddio Marte, e quello fecioro scolpire di macigno
a cavallo e armato, e poserlo sopra una colonna in quel tempio
il qual noi chiamiamo oggi San Giovanni, e in quello fu onorato
di riverenzia e di sacrifici mentre in questa cittá perseverò il
paganesimo; poi, essendo qui seminata la veritá evangelica, e
lasciato da’ cittadini, divenuti cristiani, l’error gentilizio, fu questa
statua di Marte tratta dal detto tempio. E, percioché pure ancora
sentivano alcuna cosa del pristino errore, non la volloro disfare
né gittar via, ma, fatto sopra la coscia del ponte Vecchio un
pilastro, la vi poser suso. [Comeché Giovanni Villani scriva
questa non essere stata la prima pòsta della statua di Marte
quando fu tratta del tempio detto, ma che egli fu posto sopra
un’alta torre vicina ad Arno; e questo fu fatto, percioché temevano
d’alcuni vaticíni de’ loro antichi, nelli quali si leggeva
questa statua esser fatta sotto costellazione che, qualora in meno
che onorevole luogo tenuta fosse, o fattole alcuna violenza, gran
danno ne seguirebbe alla cittá; e in su quella torre dimorò
insino al tempo che Attila disfece la cittá. E allora, o che la
torre, sopra la quale era, cadesse, o che per altra maniera sospinta
fosse, questa statua di Marte cadde in Arno, e in quello
dimorò tanto, quanto la cittá si penò a redificare; poi, riedificata
al tempo dello ’mperio di Carlo magno, fu ripescata e
ritrovata, ma non intera, percioché dalla cintola insú la immagine
di Marte era rotta, e quella parte non si ritrovò mai;
e, cosí diminuita, dicono che fu posta, come di sopra è detto,
sopra ad un pilastro in capo del ponte Vecchio. Del quale poi,
essendo negli anni di Cristo milletrecentotrentatré, oltre al ricordo
d’ogni uomo, non giá per molte gran piove, ma per
qual che cagion si fosse, cresciuto Arno, e tutta la cittá avesse
allagata, e giá i due inferiori ponti menatine, similmente ne
menò via il ponte Vecchio e il pilastro e la statua, la qual mai
poi né si ritrovò né si ricercò.]

Adunque in questa guisa tratta del tempio predetto la detta
statua, fu il tempio consecrato al vero Iddio, sotto il titolo di
San Giovanni Battista, ed esso san Giovanni fu assunto in lor
padrone e protettore da’ cittadini: e cosí fu «il primo padrone»,
cioè Marte, trasmutato in san Giovanni.

«Ond’e’ per questo», essere stato Marte lasciato per san
Giovanni, «Sempre con l’arte sua la fará trista». In queste
parole e nelle seguenti tocca l’autore una opinione erronea, la
qual fu giá in molti antichi, cioè che, per la detta permutazione,
Marte con guerre e con battaglie, le quali aspettano all’«arte
sua», cioè al suo esercizio, abbia sempre poi tenuta questa cittá
in tribulazione e in mala ventura. [La qual cosa non è solamente
sciocchezza, ma ancora eresia a credere che alcuna costellazion
possa nelle menti degli uomini porre alcuna necessitá; né sarebbe
della giustizia di Dio che alcuno, lasciando un malvagio
consiglio e seguendone un buono, dovesse per questo sempre
essere in fatica e in noia; ma si dee piú tosto credere che di
molti pericoli n’abbia la divina misericordia tratti, ne’ quali noi
saremmo venuti, se questa buona e santa operazione non fosse
stata fatta da’ nostri passati. Poi séguita, continuandosi a quel
che cominciato ha a dire di questa iniqua opinione, dicendo:]
«E se non fosse che ’n sul passo d’Arno», cioè in sul pilastro
sopra detto, «Rimane ancor di lui», cioè di Marte, «alcuna
vista», alcuna dimostrazione: e ben dice «alcuna», percioché
[come di sopra dissi,] questa statua [era diminuita dalla cintola
in su, senza che essa tutta] era per l’acque e per li freddi e per
li caldi molto rósa per tutto, tanto che quasi, oltre al grosso
de’ membri, né dell’uomo né del cavallo alcuna cosa si discernea;
e per quello se ne potesse comprendere, ella fu piccola cosa, per
rispetto alla grandezza d’uno uomo a cavallo, e di rozzo e grosso
maestro; «Que’ cittadin che poi la rifondârno», Firenze, «Sovra
’l cener che d’Attila rimase, Avrebber fatto lavorare indarno»,
cioè invano.

Vuole adunque questo spirito mostrare quella pietra essere
stata di tanta potenza che, per l’esserle quella particella d’onor
fatto, cioè d’esser riservata e posta sopra quel pilastro, che ella
abbia conservata in essere la cittá nostra, poi che ella fu reedificata,
la quale altramenti, da che che caso si fosse avvenuto,
sarebbe stata disfatta e disolata. [Ma, come davanti è detto, a
creder questo è grandissima sciocchezza e peccato, percioché
a Domeneddio appartiene la guardia delle cittá, e non alle pietre
intagliate, o ad alcun pianeto o stella: e, se Domeneddio si
ritrarrá dalla guardia d’alcuna, tutto il cielo, né quanti pianeti
sono o stelle, non la potranno conservare un’ora.]

[Ma, percioché dice: «Sovra ’l cener che d’Attila rimase»,
è da sapere che, essendo Attila, re de’ goti, passato in Italia, in
esterminio e ultima distruzione del nome romano, ed avendo
molte cittá in Lombardia e in Romagna giá guaste e disfatte,
secondo che piace a Giovanni Villani, esso passò in Toscana,
dove similmente piú ne disfece, e tra l’altre Firenze, la quale
dice che occupò in questa maniera, che, avendola per molto
tempo assediata, e non potendola per forza prendere, volse
l’ingegno agl’inganni, e con molte e false promessioni prese
gli animi de’ cittadini, li quali, troppo creduli, sperando quello
dovere loro essere osservato che era promesso, il ricevettoro
dentro alla cittá, e per sua stanza gli assegnarono il Capitolio,
nel quale esso dopo alcuno spazio di tempo fece convocare un
dí i maggiori cittadini della terra, e quegli facendo passare
d’una camera in un’altra, ad uno ad uno tutti gli fece ammazzare,
e i corpi loro gittare in una gora, la quale dal fiume
d’Arno dirivata, passava sotto il Capitolio. Né di questo inganno
alcuna cosa si sentia per la cittá, né per avventura sarebbe
sentita, se l’acqua della gora, al rimettere in Arno, non si fosse
veduta vermiglia del sangue degli uccisi: per che giá facendone
romore i cittadini, e Attila sentendolo, mandata fuori del Capitolio
certa quantitá di sua gente armata, comandò loro che
ad alcuno grande né piccolo, maschio né femmina perdonassono;
e cosí, quantunque molti chi qua e chi lá ne fuggissono,
fu il rimanente de’ fiorentini crudelmente ucciso, e tra gli altri
il vescovo di Firenze, chiamato Maurizio, uomo di santissima
vita. E, fatta questa occisione, comandò che la cittá fosse tutta
disfatta e arsa, e cosí fu ogni cosa convertita in cenere e in
favilla. E, secondo dice lo scrittore di questa istoria, questo fu
fatto il dí ventotto di giugno, l’anno di Cristo quattrocentocinquanta,
e, poi che ella era stata edificata, cinquecentoventi
anni.]

[Poi piú volte tentarono i discendenti de’ cittadini fuggiti di
doverla reedificare; ed essendo le lor forze piccole, sempre furono
impediti da’ fiesolani e da certi nobili uomini d’attorno,
li quali estimavano la reedificazion di quella doversi in lor danno
convertire, sí come poi avvenne. Ma pure, perseverando essi
antichi cittadini in questo volere, essendo imperador Carlo magno,
mandarono chi supplicasse in lor nome, e allo ’mperadore
e al popolo di Roma, che con la lor forza la cittá antica si
potesse rifare. Ottennero la dimanda loro, e, oltre a ciò, scrive
Giovanni Villani che i romani mandarono molti nobili della
lor cittá a doverla riabitare; e cosí con la forza dello ’mperadore
e de’ romani, e ancora de’ discendenti degli antichi cittadini,
che tutti a ciò concorsero, fu «sopra il cenere», cioè
sopra l’arsioni rimase d’Attila, reedificata Firenze, e abitata
l’anno di Cristo ottocentodue, all’entrata del mese d’aprile.]

Ultimamente questo spirito, avendo dimostrato di qual cittá
fosse, dice di che morte s’uccidesse, dicendo: «Io fe’ giubbetto»,
cioè forche, «a me delle mie case»,—e cosí mostra s’impicasse
per la gola nella sua medesima casa: la quale dice avere a sé
fatto «giubbetto», percioché cosí si chiama a Parigi quel luogo
dove i dannati della giustizia sono impiccati. Né è costui dall’autor
nominato, credo per l’una delle due cagioni: o per riguardo
de’ parenti che di questo cotale rimasero, li quali per
avventura sono onorevoli uomini, e perciò non gli vuole maculare
della infamia di cosí disonesta morte; ovvero, percioché
in que’ tempi, quasi come una maladizione mandata da Dio,
nella cittá nostra piú se ne impiccarono, accioché ciascun possa
apporlo a qual piú gli piace di que’ molti.





II

Senso allegorico

[Lez. LII]

«Non era ancor di lá Nesso arrivato», ecc. Avendo la ragione
nel superior canto mostrato all’autore qual sia la colpa
di coloro, li quali violenza usano nel prossimo o nelle sue cose,
piú avanti per lo settimo cerchio procedendo, gli dimostra a
qual pena dannati son coloro, li quali in se medesimi crudelmente
adoperano, e le lor cose bestialmente gittano e consumano,
discrivendogli primieramente quegli che contro a sé,
uccidendosi, hanno bestialmente adoperato, essere a perpetua
pena dannati. E la pena è questa, che essi, dalla divina giustizia
gittati in inferno, quivi diventano salvatiche piante, e che
delli loro rami e frondi l’arpie schiantando si pascono: di che
intollerabile dolor sentono, il quale per quelle rotture con dolorosi
lamenti mandan fuori; dicendo ancora esse arpie sopra
li loro rami fare i nidi loro; e in accrescimento della lor doglia
mostra loro essere nella loro opinione privati della speranza di
doversi di lor corpi rivestire al dí del giudicio, come tutte l’altre
faranno.

È adunque da sapere, accioché si conosca qual ragione movesse
l’autore a fingere l’anime di questi dannati convertirsi in
piante, l’anime nostre avere tre potenzie principali, delle quali
è la prima potenzia «vegetativa», la quale ne dá la natura come
generati siamo, in quanto cominciamo per questa potenza a
prender nutrimento, per lo quale l’esser nostro si conserva e
aumenta: e in questa potenza comunichiam noi con l’erbe e
con gli alberi e con ogni altra creatura insensibile. La seconda
potenza è la «sensitiva», la quale l’anima nostra, avanti che noi
nasciamo, riceve dalla natura, in quanto noi cominciamo a sentire
e a muoverci nel ventre della nostra madre, comeché questa
potenzia non ci sia nel principio conceduta perfetta, ma poi in
processo di tempo, dopo il nostro nascimento, riceve perfezione;
e in questa potenzia comunichiamo noi con gli animali bruti,
cioè con le bestie e con gli uccelli e co’ pesci e con qualunque
altro animale ha sentimento. La terza e ultima potenzia è
la «razionale», la quale da Dio n’è infusa, e di singular grazia
donata, dotata di ragione, di volontá e di memoria, e gli effetti
veri di questa potenzia non appariscono in noi se non nella
perfetta etá, percioché allora sono gli organi, per li quali le
sue virtú si dimostrano, compiuti ed espediti; e in questa siamo
simiglianti a Dio e con gli angeli comunichiamo.

Ora, percioché chi se medesimo uccide appare assai manifestamente
aver cacciato da sé e perduto ogni ordine di ragione
e di sana volontá, non pare che animale razional si possa chiamare,
conciosiacosaché l’animal razionale con ogni sollecitudine
curi di conservare il suo essere e di farlo sempre migliore, e a
suo potere in piú lunghezza di tempo distenderlo; come che
d’alcuni si legge essersi giá uccisi, non, prima facie, come bestiali,
ma mossi da alcuna ragione, sí come ne scrive Valerio
Massimo, De institutis antiquis, di quella donna antica, la qual
diceva nel suo tempo non aver veduta contra di sé la fortuna
turbata, e però con volontaria morte volea pervenire a non doverla
vedere. Alcuni altri ex proposito si sono uccisi per tedio
della presente vita, sperando di trapassare a migliore, sí come
di Catone uticense leggiamo, il quale, prima feditosi, e, sentito
da’ suoi servidori, aiutato e fasciato e ancora toltagli ogni materia
da potersi uccidere; leggendo nel mezzo del silenzio della
notte quel libro, nel quale Platone scrive Della eternitá dell’anima,
sfasciatosi e con le mani proprie ampliata la piaga,
constrinse lo spirito ad abbandonare il misero corpo. Alcuni
altri ancora, non per tedio della presente vita, ma per disiderio
e con isperanza di migliore s’uccisono, sí come si legge di coloro
li quali, udita la dottrina di Ferecide in Egitto, nella quale
esso con tanta efficacia di sermone dimostrava la beatitudine
della vita futura, corsono inconsideratamente alla morte. Ma
con che cagione si muovesse qualunque si fosse, stoltamente
e bestialmente adoperarono: percioché, secondo ne dimostra
Tullio nel Sogno di Scipione, lo spirito «è da rendere e non
da cacciare».

Puote adunque apparere, quelli cotali, che se medesimi uccidono,
aver perduto quello per che chiamati debbiamo essere
«animali razionali». Oltre a questo, percioché ogni animale non
razionale ma sensibile, quanto puote naturalmente fugge non
solamente la morte, ma ogni passion nociva, sí come contraria
e nimica al senso; non pare che colui, il quale contro a questa
universal natura delle cose sensibili adopera, sí come color
fanno li quali se medesimi feriscono e uccidono, si possa o si
debba giustamente dire «sensibile animale». E percioché pure
animale è, resta ad essere animale di quella spezie, la qual non
ha né ragione né sentimento, cioè vegetativo. E perciò l’autore
in forma di vegetativo in questo luogo dimostra coloro che se
medesimi uccisono, cioè in forma d’albero: il qual discrive noderoso
e avvolto e pieno di stecchi, volendo per questo significare
il nudrimento della potenzia vegetativa essere stato in cosa
del tutto trasvolta dalla ragione, e contro ad ogni diritto sentimento
aspra e spinosa.

Che l’arpie sieno loro cagione di doglia e di tormento, può
esser questa la ragione. Viene tanto a dire in latino questo vocabolo
«arpia», quanto «rapacitá» o «rapina»; e, percioché la
cagione della perdizion di queste anime è la rapina, la quale a
se medesime fecero della presente vita, uccidendosi; conoscendo
esse ciò, e rammemorandosene, se ne dolgono e attristano con
perpetui guai; e cosí questa rapina le fa dolorose, e ancora le
costrigne a rammaricarsi e a far sentire il suo rammarichío.
E non solamente gli attristano di questo, ma ancora, col toccar
loro, gli rendon brutti e fetidi: intendendo per questo l’abominevole
atto della uccisione aver del tutto ogni lor fama maculata
e renduta orribile e biasimevole nel cospetto delle genti.
E in quanto fanno i nidi sopra le lor dolorose piante, vuole mostrare
cosí il lor dolore doversi continuamente aumentare, come
la quantitá de’ tormentatori s’accresce nidificando e figliando.
[Della loro erronea opinione è assai detto nella esposizion
testuale.] E questo sia detto quanto al senso allegorico di coloro
che se medesimi uccisono.

Resta a vedere della pena di coloro li quali bestialmente
consumaron le lor sustanzie, la qual dice che è l’essere i miseri
da nere cagne seguitati e sbranati e lacerati; la cui significazione
è assai leggiere a poter vedere, conciosiacosaché coloro
li quali di ricchezza, per lor male adoperare, vengono in
estrema povertá, sia n continuamente afflitti e stimolati, anzi
nelle coscienze loro stracciati da amarissime rimorsioni del lor
bestialmente aver gittato quello che dovea, quanto la lor vita
durasse, sostentare e aiutare: e son questi cotali o da tante
cagne morsi, o in tante parti sbranati, quante sono le passioni
le quali lor sopravvengono per la loro inopia, sí come è la fame,
la sete, la indigenzia del vestimento, del calzamento, le infermitá,
i disagi, i rimproveri, le beffe, le quali di sé o veggono
o odon fare, o credon che fatte sieno. E son queste cagne tutte
nere, cioè tutte piene di tristizia, la qual per lo color nero è
significata; correnti e velocissime, in quanto subitamente, in
qualunque parte si sieno, gli giungono e affliggono, in tanto
che esse fanno loro spessissimamente disiderare e chiamar la
morte. E questo basti alla parte seconda.









CANTO DECIMOQUARTO

I

Senso letterale

«Poi che la caritá del natio loco», ecc. Assai è manifesta
la continuazione di questo canto col precedente, in quanto nella
fine del superiore scrive come pregato fosse da quello spirito,
che diceva aver fatto giubbetto a sé delle sue case, che esso
raccogliesse i rami e le frondi sparte dall’impeto delle cagne,
le quali avevano lacerato Giacomo di Santo Andrea; e nel principio
di questo mostra come le raccogliesse. E poi, seguendo,
dimostra in questo settimo cerchio punirsi quella spezie de’
violenti, li quali contro a Dio e contro alle sue cose violenzia
fecero. E dividesi il presente canto in otto parti: nella prima
discrive la qualitá del luogo, nel qual dice sé esser venuto;
nella seconda dice sé aver veduti greggi d’anime dannate, e
dimostra la pena loro; nella terza domanda d’alcun di que’
dannati, e il dannato medesimo gli risponde in parte; nella
quarta Virgilio piú pienamente gli dichiara chi è colui e di cui
domandato avea; nella quinta l’autore dice dove, ammonito da
Virgilio, divenisse; nella sesta Virgilio gli discrive l’origine de’
fiumi infernali; nella settima l’autore fa una quistione a Virgilio,
e Virgilio gliele solve; nella ottava e ultima l’ammonisce
Virgilio come dietro a lui vada. La seconda comincia quivi: «O
vendetta di Dio»; la terza quivi: «Io cominciai:—Maestro»;
la quarta quivi: «Poi si rivolse a me»; la quinta quivi: «Or
mi vien’ dietro»; la sesta quivi: «Tra tutto l’altro»; la settima
quivi: «Ed io ancor:—Maestro»; la ottava quivi: «Poi disse:
—Omai».

Dice adunque primieramente cosí: «Poi che la caritá»,
cioè l’amor, «del natio loco», cioè della patria; percioché igualmente
eravamo amenduni fiorentini; «Mi strinse», ché altra
cagione non v’era, «ragunai le frondi sparte» per l’impeto
delle cagne, le quali avevan lacerato Giacomo da Santo Andrea,
come di sopra è detto nella fine del precedente canto;
«E rende’ le», secondo che pregato avea, «a colui», cioè a
quello spirito rilegato in quel bronco, «ch’era giá fioco», per
lo gridare e trar guai. «Indi», fatto questo, «venimmo al fine,
onde si parte Lo secondo giron dal terzo», che è all’uscire di
questo bosco; ed è questo secondo girone la seconda parte del
settimo cerchio dello ’nferno; «e dove Si vede di giustizia orribil
arte», cioè crudele e rigida.

«A ben manifestar le cose nuove», se medesimo piú distintamente
parlando dichiara, e dice: «Dico che arrivammo
ad una landa», cioè in una parte di quella regione, dove erano,
«Che dal suo letto», cioè dal suo suolo, «ogni pianta rimuove»:
e in questo dimostra sé esser uscito del bosco e pervenuto
nel terzo girone, cioè nella terza parte del settimo cerchio. «La
dolorosa selva», della quale di sopra è detto, «l’è ghirlanda»,
cioè circunda quella parte nella qual pervenimmo, «Intorno,
come il fosso tristo ad essa»; cioè, come la selva è circundata,
secondo la dimostrazion fatta di sopra, dal fosso nel qual la
prima spezie de’ violenti bollono nel sangue, cosí essa selva
circunda il luogo, nel quale dice pervennero.

«Quivi fermammo i passi a randa a randa», cioè in su
l’estrema parte della selva e in su il principio della rena. «Lo
spazzo», cioè il suolo di quel luogo nel quale pervennero, «era
una rena». È la rena una terra tanto lavata dall’acqua, che ogni
altra sustanzia o grassezza della terra n’è tratta, e perciò è infruttifera
e sterile e rara; e, secondo alcuni, è detta «arena» da «areo
ares», che sta per «esser secco e asciutto»; e da questo verbo
mostra qui l’autor volere che venga quella rena della quale fa
menzione qui, percioché le pone per adiettivo «arida». Altri dicono
che ella viene da «haereo haeres», il quale sta per accostarsi,
e, come i superiori, cosí costoro ancora dicon bene; ma i
superiori dicono della rena secca, e costoro intendono della rena
bagnata, la quale, mentre è molle, s’accosta e appicca. Ma, come
detto è, quella della quale l’autore intende qui, è della spezie
prima. «Arida e spessa»; «arida» è l’uno degli aggettivi della
rena, come dicemmo, ma aggiugne «spessa», a dimostrare che
in tutto il suolo di quel luogo non era alcuna interposizione
d’alcun’altra spezie di terreno, e perciò ella era spessa, cioè
continua. E, oltre a ciò, dice che era «Non d’altra foggia fatta,
che colei», cioè che quella rena, «Che fu da’ piè di Caton giá
soppressa».

Questo Catone, del quale l’autore fa qui menzione, fu quello
il quale dopo la sua morte fu cognominato «uticense», da una
cittá di Barberia chiamata Utica, nella quale esso se medesimo
uccise. Fu adunque costui romano uomo, d’alta e di singular
virtú, ed ebbe maravigliosamente in odio le maggioranze de’
cittadini; ed essendo giá nate tra Cesare e Pompeo le discordie
cittadine, seguí in quelle le parti di Pompeo, non perché lui
amasse, ma percioché il vide seguire al senato. Ed essendo
per avventura in Affrica, in un paese chiamato Cirene, il quale è
confine con Egitto, e quivi con lui insieme Gneo Pompeo, figliuolo
di Pompeo magno, li quali in quelle contrade ragunavano quegli
li quali potevano, per restaurare le forze di Pompeo stato giá
vinto in Tessaglia; arrivaron quivi quegli navili sopra i quali
Pompeo era andato in Egitto: e, avendo veduto uccider Pompeo,
Cornelia, sua moglie, e Sesto Pompeo, suo figliuolo, verso quella
parte s’erano rifuggiti. Da’ quali Catone e Gneo sentirono quello
che a Pompeo era intervenuto: e perciò, ancora che il tempo
fosse malvagio, Gneo si mise con parte della gente, la quale
avevano, in mare; e Catone, considerata la qualitá del tempo,
ché sopravveniva il verno, e ancora il mare che era da navicare,
che non era altro che secche, sí come ancora è la costiera
di Barberia; volendo pervenire in Numidia, dove sapeva essere
il re Giuba, il quale era pompeano; con tutti quelli delle parti
pompeane che con lui quivi rimasi erano, non essendo lor sicuro
l’andar troppo vicini alle marine, si mise a venirne verso Numidia
per le arene di Libia. Le quali non solamente sono sterili e
solitarie e piene di serpenti e senza acque o fiumi, se non molto
radi, ma elle sono, per lo calore del sole soprastante a quelle
contrade, cocentissime e molto malagevoli a dover camminare,
percioché non senza gran fatica vi si posson su fermare i piè
di chi va. Or nondimeno la virtú di Catone fu tanta, che, quantunque
le rene fossero molto cocenti e piene d’ogni disagio e
di molti pericoli, esso condusse il suo esercito, dopo il secondo
mese, nella cittá di Letti in Barberia, e quivi vernò con esso.

Potrebbonsi in laude di questo Catone dir molte cose sante
e buone e vere; ma, percioché di lui pienamente si scriverá nel
primo canto del Purgatorio, qui a piú dirne non mi distendo.
Fu adunque ferventissima, come detto è, la rena la quale esso
in Libia scalpitò, alla quale l’autore assomiglia quella che in
questo giron trovò.

[Potrebbesi qui per alcuno muovere un dubbio cotale: e’ pare
che per tutti si tenga, ogni cosa, la quale è infra ’l cielo della
luna e la terra, essere stata dalla natura prodotta ad uso e utilitá
dell’umana generazione; la qual proposizione non pare si possa
verificare, considerata la qualitá del paese arenoso poco avanti
discritto; percioché quello ad alcuno uso non è abile né utile
quanto è agli uomini, percioché egli è sterile, né pianta né
criatura vi vive, se giá serpenti non fossero, li quali sono nemici
degli uomini. A questa opposizione, comeché alla nostra
materia non paia che appartenga, si potrebbe per avventura
cosí rispondere: esser vero nulla cosa essere stata dalla natura
prodotta se non ad utile uso dell’umana generazione; ma di
queste alcune per vari accidenti esserne divenute disutili, poi che
prodotte furono, sí come è la predetta regione arenosa, e alcune
altre in Asia simiglianti a quella: e però quello, che per accidente
addiviene, non è difetto della natura, sí come ne’ nostri
medesimi corpi noi possiam vedere, li quali il piú la natura
produce sani e in buona abitudine, e noi poi, col disordinatamente
vivere, corrompiamo e facciamo infermi.]

[E che non opera della natura, ma d’accidente, fosse l’essere
Libia arenosa e sterile, si può da questa istoria comprendere,
come altra volta è stato detto. Estimano certi molto antichi che
giá fosse tempo che il mare, il quale noi chiamiamo Mediterraneo,
non fosse, ma che, per opera d’Ercule, in ponente un
monte il quale era continuo insieme d’alcun promontorio, il
quale gli antichi chiamavano Calpe in Ispagna, e oggi è chiamato
monte Gibeltaro, e d’un promontorio, il quale è dalla parte
opposita chiamato Abila nel Morrocco, vicino ad una cittá chiamata
Setta, si rompesse; e per quella rottura si desse la via al
mare Oceano ad entrare infra la terra, come entrato il veggiamo,
e avere occupato grandissima quantitá del mondo occidentale.
Alla qual cosa fare non è da credere che acqua si creasse di
nuovo, ma essere convenuto che di quella del mare Oceano
questo mare Mediterraneo si sia riempiuto: convenne adunque
che d’alcuna altra parte del mondo piú rilevata l’acque si partissero,
e venissero in questo mare; e, partendosi, lasciassero
alcuna parte della terra, la qual coprivano, scoperta, e alcuna
parte del mare, la quale era molto profonda, meno profonda.
E di quelle parti della terra, che scoperte rimasero, si può credere
essere state le contrade di Libia, d’Etiopia e di Numidia,
le quali arenose si truovano, e cosí ancora di quelle d’Asia.
E che ciò possa essere stato vero, si puote ancora comprendere
per quello che Pomponio Mela scrive nella sua Cosmografia,
nella quale, parlando della provincia o del regno di Numidia,
scrive in alcuna parte di quello trovarsi molte conche marine,
ed essersi giá trovate ancore e altri strumenti nautici, sí come
talvolta nel mare da’ navicanti gittati si lasciano, per tempesta
o per altri casi: le quali cose assai ben paiono testimoniare
quivi altra volta essere stato mare. E perciò, venendo ad alcuna
conclusione, si può dire non essere stata quella contrada
prodotta dalla natura fuori dell’uso dell’umana generazione, ma
essere per lo avere il mare, che quivi era e navicavasi, per accidente
fatto trascorrere altrove, e quella essere rimasa disutile
e non atta all’uso umano.]



[Lez. LIII]

«O vendetta di Dio». Qui comincia la seconda parte del
presente canto, nella quale, poiché l’autore ha discritta la qualitá
del luogo nel quale pervenne, dimostra sé aver vedute greggi
d’anime dannate, e dimostra similmente la pena loro. Dice
adunque: «O vendetta di Dio». [Questo vocabolo «vendetta»
usa impropriamente l’autore, sí come molti altri fanno; percioché
vendetta propriamente è quella che gli uomini disiderano d’alcuna
ingiuria, la quale hanno, o par loro avere, da alcun ricevuta;
il qual disiderio non può cadere in Dio, percioché Iddio,
come altra volta è stato detto, è una essenzia perfettissima,
stabile ed eterna, e perciò in esso non può alcuna passione
aver luogo. Ma noi ragioniam di lui come noi facciamo di noi
medesimi: e assai son di quegli che scioccamente quello stiman
di lui, che di se medesimi fanno, cioè che egli s’adiri, che egli
s’accenda in furore, che egli si vendichi. Ed egli non è cosí. È il
vero che le nostre non buone operazioni meritano d’esser punite,
alla punizion delle quali insurge la sua giustizia; e questa, di
sua natura, non come commossa da alcuna passione, secondo
i meriti ritribuisce a ciascuno; e perciò, se per le sue malvagie
opere ad alcuno avviene men che bene, noi diciamo ciò essere
la vendetta di Dio, la qual, propriamente parlando, è l’operazion
della divina giustizia. Vuolsi adunque questo vocabol «vendetta»
intendere in questo luogo «giustizia di Dio».]

«Quanto tu déi Esser temuta da ciascun che legge», nel
presente libro, «Ciò che fu manifesto agli occhi miei», de’
tuoi effetti! «D’anime nude vidi molte gregge», cioè molte
brigate, molte schiere, «Che piangien tutte assai miseramente».
Qui, posta la general pena di tutte, discende alle particularitá,
dicendo: «E parea posta lor», dalla giustizia, «diversa legge».

E, venendo a dir quale, séguita: «Supin giaceva in terra
alcuna genta», cioè parte di queste molte; e dice giacevan «supine»,
cioè col viso volto insú; «Alcuna», parte di questa molta
gente, «si sedea tutta raccolta», con le gambe raccolte sotto
l’anche, «Ed altra», parte di questa gente, «andava continuamente.
Quella che giva intorno era piú molta», che alcuna
dell’altre due le quali ha discritte, «E quella men, che
giaceva», supina, «al tormento», il quale appresso discriverá;
«Ma piú al duolo avea la lingua sciolta», cioè espedita. «Sovra
tutto il sabbion», cioè rena, «d’un cader lento, Piovean di
fuoco dilatate falde, Come di neve in alpe senza vento».

Appresso per una comparazione, o vogliam dire esemplo,
dimostra quello che queste falde di fuoco adoperassero in tormento
de’ dannati in quel luogo; e dice: «Quali Alessandro»,
re di Macedonia, del qual di sopra dicemmo piú distesamente,
«in quelle parti calde D’India vide sovra lo suo stuolo Fiamme
cadere infino a terra salde».

Due province sono in Asia chiamate ciascuna India. È il
vero che l’una è detta India superiore, e l’altra India inferiore;
e voglion questi, che il mondo discrivono, che i confini della
superiore sieno col mare Oceano orientale, e sia caldissima
provincia, e dinominata da un fiume chiamato Indo, il quale
dopo lungo corso mette nel mar di Persia; e l’altra India essere
contermine a questa superiore, ma piú occidentale, e non tanto
fervente quanto la superiore: e Alessandro macedonico fu
in ciascheduna di queste. Ora, per cosa la quale io abbia letta
o udita, non m’è assai certo dove quello, che l’autor discrive
qui, gli avvenisse, né se ciò gli avvenne per la natura del luogo
ardentissima, la quale accendesse i vapori tirati sú in alto da’
raggi solari, e quegli accesi poi ricadessero sopra lo stuolo
d’Alessandro, o se per alcuna arte de’ nemici queste fiamme
fossero saettate sopra l’esercito d’Alessandro. E però, lasciando
stare la istoria, la quale io non so (come io abbia non una
volta ma piú veduto Quinto Curzio, che di lui assai pienamente
scrive, e Guiglielmo d’Inghilterra e altri), e riguardando all’effetto,
possiam comprendere l’autor per questo ingegnarsi di dimostrarci
quello che in quella parte dello ’nferno avvenía sopra
la rena, e sopra i miseri peccatori che in quel luogo dannati
sono.

Poi segue parole spettanti piú alla provvidenza d’Alessandro
che alla presente materia, se non in quanto dice che la rena
s’accendeva come esca, da quelle fiamme che sú vi cadeano:
«Perch’e’ provvide», Alessandro, «a scalpitar lo suolo Con le
sue schiere»; e questo fece «accioché ’l vapore», acceso, che
cadeva sopra la rena, «Me’ si stingueva», cioè spegneva, «mentre
ch’era solo», cioè prima che con l’altre parti accese si congiugnesse.
«Tale scendeva l’eternale ardore», quale mostrato
è nell’esemplo di sopra detto, «Onde la rena s’accendea com’ésca
Sotto fucile». D’assai cose e diversamente si compone quella
materia la quale noi chiamiamo «ésca», atta ad accendersi da qualunque
piccola favilla di fuoco; e il fucile è uno strumento d’acciaio
a dovere delle pietre, le quali noi chiamiamo «focaie», fare,
percotendole, uscir faville di fuoco. E l’accender di questa rena
avveniva, per «addoppiare il dolore» de’ miseri peccatori che
sú vi stavano.

«Senza riposo mai era la tresca». È la «tresca» una maniera
di ballare, la qual si fa di mani e di piedi, a similitudine della
quale vuol qui l’autore che noi intendiamo i peccatori quivi
le mani menare, e però dice: «Delle misere mani»; e poi dimostra
in che, dicendo: «or quindi, or quinci», cioè ora da
questa parte del corpo, ora da quella, «Iscotendo da sé l’arsura
fresca», cioè il fuoco che continuamente di nuovo piovea.

«Io cominciai:—Maestro». Qui comincia la terza parte del
presente canto, nella quale, poi che l’autore ha discritta la pena
de’ peccatori che quivi son dannati, ed esso domanda d’alcun
di quegli dannati chi el sia, e il dannato medesimo gli risponde in
parte. Dice adunque: «Io cominciai:—Maestro, tu che vinci
Tutte le cose, fuor che i dimon duri, Ch’all’entrar della porta»,
di Dite, «incontro uscinci». Dice questo l’autore, percioché infino
a quel luogo Virgilio avea con le sue parole vinto ogni
dimonio che incontro gli s’era fatto, se non quegli che in su
la porta di Dite sentirono: dove allegoricamente si dee intendere
la ragione ogni cosa vincere, se non l’ostinazione, la quale
sola la divina potenzia vince e matura, come di sopra è stato
mostrato. «Chi è quel grande, che non par che curi Lo ’ncendio»,
di queste fiamme, negli atti suoi, «e giace dispettoso
e torto», quasi non doglia senta del tormento, ma dispetto dell’esser
tormentato, «Sí che la pioggia», delle fiamme, che continuamente
caggiano, «non par che ’l maturi»?—cioè l’aumili.



«E quel medesmo, che si fu accorto Ch’io domandava il mio
duca di lui, Gridò:—Qual io fu’ vivo, tal son morto». Possonsi
per le predette parole, e ancora per le seguenti, comprendere
quali sieno i costumi e l’animo dell’ arrogante; e primieramente
in quanto dice che giace «dispettoso e torto», segno di stizzoso
e d’orgoglioso animo, e poi in ciò che egli non domandato rispose
gridando: percioché sempre i presuntuosi prevengon
colle risposte, senza esser chiamati, e, volendo mostrare sé non
aver paura d’alcuno, per essere uditi parlan gridando; e, oltre
a ciò, confessando le lor medesime colpe, estimano di commendarsi
maravigliosamente. E perciò dice che egli è tal morto
quale egli fu vivo, cioè che, come vivendo fu dispettatore e bestemmiatore
della divina potenzia, senza curarla, cosí dice che,
ancora che dannato sia e pruovi quanto sia grave il giudicio
di Dio, s’è similmente orgoglioso, superbo e bestiale.

E, per mostrare piú pienamente che cosí sia, segue: «Se
Giove», cioè Iddio, secondo l’opinione erronea de’ gentili,
«stanchi» cioè infino all’ultimo della lor forza fatichi, «i suoi
fabbri, da cui», cioè da’ quali, «Crucciato prese la fólgore
acuta, Onde l’ultimo dí», della mia vita, «percosso fui»; percioché,
come appresso si dirá, fu fulminato: «O s’egli stanchi
gli altri», fabbri, «a muta, a muta», cioè facendogli, poi che
alcuni stanchi ne fieno, fabbricar gli altri, e cosí que’ medesimi,
poi che riposati fieno, né altro faccian che folgori per
ferirmi; «In Mongibello alla fucina negra», lá dove i fabbri
di Giove fabbricano le fólgori, le quali Giove fulmina; ed, oltre
a quegli, «Chiamando:—O buon Vulcano, aiuta, aiuta!»,—a’
fabbri miei a far delle fólgori; «Siccom’el fece alla pugna di
Flegra», nella quale esso fulminò i giganti; «E me saetti di tutta
sua forza», con tutte queste fólgori le quali avrá fatte fabbricare;
«Non ne potrebbe aver vendetta allegra»,—del dispettarlo,
che io feci, essendo io vivo.

[Ora a piú piena dichiarazion dare delle cose predette, è da
sapere che, secondo le fizioni poetiche, come altra volta è
stato detto, Giove fu re del cielo, e dicono che in luogo di
rea! verga egli portava nella destra mano una fólgore, la quale
aveva tre punte, e con questa dicono che esso fulminava chiunque
l’offendeva; e, oltre a ciò, perché egli molte fólgori gittava, percioché
assai erano i nocenti, gli attribuiscono piú fabbri, e in
diversi luoghi. E il principale di tutti dicono esser Vulcano,
iddio del fuoco, e sotto lui i ciclopi, uomini di grande statura,
e robustissimi e forti, de’ quali Virgilio, nell’ottavo dell’Eneida,
nomina tre, cioè Brontes e Steropes e Piragmon, li quali tutti
fabbricano fólgori, e nell’isola di Vulcano, e in Etna (il quale
volgarmente è chiamato Mongibello), e in altre parti. Oltre
alle predette cose, scrivono i poeti che una spezie d’uomini
chiamati «i giganti», di maravigliosa grandezza e statura di
corpo, e di forza maggiore assai che umana, nati del sangue
de’ Titani (li quali Giove aveva uccisi, quando liberò Saturno,
suo padre, e la madre, della prigione di Titano), si levarono incontro
al detto Giove, e, per volergli tôrre il cielo, posero piú
monti l’uno sopra l’altro, e intorno a ciò grandissime forze
adoperarono: contro a’ quali Giove combattendo in una parte
di Tessaglia chiamata Flegra, tutti gli fulminò e vinse, e in
quella battaglia gittò molte fólgori; per la qual cosa furono
fieramente faticati i fabbri suoi. E questo è quel che vuol dire:
«O s’egli stanchi gli altri a muta a muta», ecc.]

Ma in quanto dice questo superbo spirito che Iddio non potrebbe
di lui aver «vendetta allegra», si dee intendere secondo
l’opinione di colui che dice, percioché la bestialitá de’ blasfèmi
è tanta, che essi estimano troppo bene fieramente offendere
Iddio quando il bestemmiano o negano; non avveggendosi
che in Dio non può cadere offensione alcuna, e che quella
offensione, la quale essi credono fare a Dio, essi fanno a se
medesimi; e tanto maggiore, quanto la forza della divina giustizia
è maggiore in punirgli, che le lor non sono in bestemmiarlo.
È il vero che, guardando alle cose temporali, che, considerata
la eccellenza d’uno imperadore e la bassezza d’un
povero uomo, non pare lo ’mperadore dover potere allegra vendetta
prendere, se da quel cotal povero e di basso stato offeso
fosse; e secondo questo intendimento si deono prendere le parole
bestiali di questo spirito dannato, del quale è da vedere
quello che contro a Dio commettesse.
Intorno a ciò è da sapere, secondo che Stazio scrive nel
suo Thebaidos, che poi che Edippo, re di Tebe, s’ebbe cacciati
gli occhi e rifiutato il reggimento, Etiocle e Pollinice, suoi
figliuoli, vennero del reame in questa concordia, che ciascun
regnasse il suo anno, e, mentre l’uno regnasse, l’altro andasse
a star fuor del regno dove piú gli piacesse. Per la qual cosa
toccò il primo anno a regnare ad Etiocle, il quale era di piú
dí, e Pollinice se n’andò in esilio ad Argo; dove, ricevuto dal
re Adrasto e presa una sua figliuola per moglie, raddomandando
al fratello il regno secondo le convenzioni, e non vogliendogli
essere renduto, il re Adrasto, per racquistare il reame al genero,
andò insieme con sei altri re sopra i tebani, e quivi
piú battaglie si fecero. Ed essendovi giá stati morti quattro re,
di quegli che con Adrasto andati v’erano, avvenne un dí che,
appressatisi alla cittá quegli che con Adrasto eran rimasi, de’
quali era l’uno Campaneo, uomo di statura di corpo grande e
di maravigliosa forza, bestiale e arrogante, appoggiata una
scala alle mura di Tebe, quantunque d’in su le mura piovessero
sopra lui infinite e grandissime pietre e travi e altre cose
per vietargli il potere sopra le mura salire; nondimeno, sempre
bestemmiando Iddio e dispettandolo, tanta fu la forza sua, che
egli pur vi salí, e, occupata una parte del muro, con l’ombra
sola della grandezza del suo corpo veduta nella cittá, spaventò
i tebani. E quivi, non bastandogli il dispettar gli uomini, e continuamente
gittando di sopra al muro pietre a’ cittadini, levato
il viso verso il cielo, cominciò a chiamare gl’iddii che venissero
a combatter con lui, dicendo:—O iddii, non è alcuna delle
vostre deitá, la quale ora adoperi per li paurosi tebani? o Bacco,
o Ercule, cittadini di questa terra, ove siete voi? Ma egli m’è
noioso chiamare alle mie battaglie i minori iddii: vien’ tu, o
Giove, piú tosto che alcuno altro: chi è piú degno di te d’occorrere
alle mie forze? Vieni e occorri con tutte le forze tue!
sfórzati con tutte le tue folgori contra di me! tu se’ pur forte
a spaventare le paurose fanciulle co’ tuoni!—Le quali parole, e
forse molte altre, mossero gl’iddii a dolersi; ma Giove, ridendosene,
cominciato il cielo a turbare e a tonare, piovendo di
forza, e continuamente cadendo fólgori, una ne cadde sopra
Campaneo, della quale essendo il corpo suo tutto acceso, stette
in piede, e, conoscendo sé morire, guardava in qual parte si
dovesse lasciar cadere che piú offendesse, cadendo, i nemici: e
in questa guisa cessò ad un’ora la vita e la superbia sua.

Premesse adunque le predette cose, soggiugne l’autore quello
che da Virgilio detto gli fosse, dicendo: «Allor lo duca mio
parlò di forza, Tanto ch’io non l’avea sí forte udito,» parlare
infino a questo punto:—«O Campaneo, in ciò che non s’ammorza»,
cioè s’attuta per martirio che tu abbi, «La tua superbia,
se’ tu piú punito;» e soggiugne la cagione: percioché
«Nullo martiro», quantunque grande, «fuor che la tua rabbia»,
con la quale, oltre al fuoco che t’affligge, tu ti rodi di te medesimo,
«Sarebbe al tuo furor dolor compito».—

«Poi si rivolse». Qui comincia la quarta parte del presente
canto, nella quale, poiché ha ammaestrato chi fosse questo
grande, del quale di sapere disiderava, per certe circunlocuziuni
Virgilio piú pienamente gliele dichiara. Dice adunque:
«Poi», che cosí di forza ebbe parlato a quello arrogante spirito,
«si rivolse a me con miglior labbia», cioè aspetto; erasi per
avventura commosso, udendo Campaneo cosí superbamente parlare,
e perciò cambiato nel viso; «Dicendo:—Quel fu l’un de’
sette regi Ch’assiser Tebe», cioè assediarono, come di sopra
è mostrato, «ed ebbe, e par ch’egli abbia Dio in dispregio, e
poco par che’l pregi; Ma, com’ io dissi lui, li suoi dispetti
Sono al suo petto assai debiti fregi». Impropriamente parla
qui l’autore, trasportando, auctoritate poetica, in dimostrazion
d’ornamenti, quello che vuol che s’intenda per accrescimento
di tormenti; dice adunque che, come i fregi sono ornamento al
petto, cioè a quella parte del vestimento che cuopre il petto,
cosí i dispetti di costui sono debito tormento all’anima sua.

«Or mi vien’ dietro». Qui comincia la quinta parte del presente
canto, nella quale l’autore discrive dove, ammonito da
Virgilio, divenisse; e dice: «Or mi vien’ dietro», senza piú ragionare
di Campaneo, «e guarda che non metti Ancor li piedi
nella rena arsiccia», cioè inarsicciata per la continua piova
delle fiamme, che veniva di sopra: «Ma sempre al bosco»,
del quale è detto di sopra, e lungo il quale andavano, «fa’ li
tenghi stretti»,—cioè accostati.

[Lez. LIV]

«Tacendo divenimmo lá ove spiccia, Fuor della selva», cioè
del bosco predetto, «un picciol fiumicello, Lo cui rossore ancor
mi raccapriccia», cioè mi commuove, come si commuovono
gli uomini, quando veggono alcuna orribil cosa: e questo fiumicello
era orribile per la sua rossezza, in quanto pareva
sangue, e però il dice essere rosso, perché si comprenda quello
dirivarsi da quel fosso di sangue, nel quale di sopra ha mostrato
essere puniti i tiranni e gli altri violenti nel prossimo.

E appresso questo, per una comparazion di scrive la grandezza
e ’l corso di quello, dicendo: «Quale del bulicame», cioè
di quello lago bogliente, il quale è vicino di Viterbo, cosí chiamato,
«esce il ruscello», cioè un piccol rivo, «Che parton poi
tra lor le peccatrici». Dicono alcuni appresso a questo bulicame
essere stanze, nelle quali dimorano le femmine publiche,
e queste, per lavare lor vestimenti, come questo ruscello viene
discendendo, cosí alcuna particella di quello volgono verso la
loro stanza. «Tal per la rena giú sen giva quello», che usciva
fuori della selva. «Lo fondo suo ed ambo le pendici», cioè
le ripe, le quali perciò chiama «pendici» perché pendono verso
l’acqua, «Fatte eran pietra, e i margini d’allato», come nel
presente mondo fanno alcuni fiumi, sí come qui fra noi l’Elsa,
e presso di Napoli Sarno; «Per ch’io m’accorsi che ’l passo era
lici», dove le pendici erano cosí divenute di pietra.

—«Tra tutto l’altro». Qui comincia la sesta parte del presente
canto, nella quale Virgilio gli discrive l’origine de’ fiumi
infernali, dicendo:-«Tra tutto l’altro ch’io t’ho dimostrato,
Posciaché noi entrammo per la porta, Il cui sogliare a nessuno è
negato», di poterlo, entrando dentro, trapassare (e questo «sogliare»
è quello della prima porta dello ’nferno, sopra la quale è
scritto: «Per me si va», ecc.), «Cosa non fu dalli tuoi occhi
scorta», cioè veduta, «Notabil come lo presente rio», che
uscendo dalla selva qui corre, e «Che sopra sé tutte fiammelle»,
di quelle che quivi continuamente piovono, «ammorta»,—cioè
spegne.



«Queste parole fûr del duca mio» (cioè quelle che dette sono,
«Cosa non fu», ecc.), «Per ch’io ’l pregai che mi largisse»,
cioè donasse, «il pasto», cioè che egli mi facesse chiaro perché
questo ruscello fosse la piú notabil cosa che io veduta avessi
per infino a qui in inferno: «Di cui largito m’aveva ’l disio»,
cioè fatto nascer disiderio di sapere.

Per lo qual priego dell’autore, Virgilio incomincia a discrivergli
l’origine de’ detti fiumi, cosí:—«In mezzo ’l mar siede
un paese guasto,—Diss’egli allora,—che s’appella Creta».

Creti è una isola dell’ Arcipelago, ed è una delle Cicladi, e
perciò dice che ella siede in mezzo mare, perché ella è, sí come
ogni altra isola, intorniata dall’acque del mare: e chiamala
«paese guasto», e cosí è, per rispetto a quello che anticamente
esser solea, percioché d’essa scrivono gli antichi che ella fu
nobilissima isola, di molti e nobili abitanti, di molte cittá, e
fruttuosissima molto; e fu dinominata Creti da un re, il quale
ella ebbe, che si chiamò «Cres». Oggi la tengono i vineziani
tirannescamente, e hanno di quella cacciati molti antichi paesani
e gran parte d’essa, il cui terreno è ottimo e fruttifero,
fanno star sodo e per pasture, per tener magri quegli della
contrada.

E séguita: «sotto’ l cui rege fu giá il mondo casto». Séguita
in questa parte l’autore l’opinion volgare delle genti, la
qual tiene che Saturno fosse re di Creti; la qual cosa Evemero
nella istoria sacra mostra non esser cosí, anzi dice che
egli fu re d’Olimpo, il quale è un monte altissimo in Macedonia.
È ben vero che ella era sotto la sua signoria, e perciò
dice che sotto il re di questa isola fu il mondo casto; percioché,
come altra volta è stato detto, regnante Saturno, fu il
mondo o non corrotto, o men corrotto alle lascivie che poi
stato non è; e però dice Giovenale,

Credo pudicitiam, Saturno rege, moratam

in terris, ecc.

«Una montagna v’è», in questo paese guasto, «che giá fu
lieta, D’acqua e di frondi», sí come quella nella quale eran
molte e belle fontane e dilettevoli boschi, «che si chiamò Ida»;
e cosí dallo effetto ebbe il nome, percioché Ida vuol tanto dire
quanto «cosa formosa e bella». E qui è da guardare questa Ida
non esser quella nella quale si legge che Paris die’ la sentenza
tra le tre dèe, peroché quella è una selva vicina ad Ilione.
«Ora è diserta», cioè abbandonata, «come cosa vieta», cioè
vecchia e guasta. «Rea la scelse giá per cuna», cioè per culla,
volendo per questo nome intendere il luogo atto a dovervi poter
nudrire e allevare il figliuolo, sí come le nutrici gli allievano
nelle culle; «fida», cioè sicura, «Del suo figliuolo», cioè di
Giove, il quale quivi allevar fece nascosamente; «e per celarlo
meglio, Quando piangea», questo fanciullo, il quale occultamente
faceva in questa montagna allevare, «vi facea far le
grida», cioè avea ordinato che, piangendo il fanciullo, vi si facesse
rom ore da coloro alli quali raccomandato l’avea, accioché
il pianto del fanciullo da alcun circunstante non fosse udito né
conosciuto.

[E, a piú dichiarazion di questo, è da sapere che, come altra
volta di sopra è detto, secondo che si legge nella Sacra istoria,
che, avendo Uranio due figliuoli, Titano e Saturno, ed essendo
Titano in altre contrade, morendo Uranio, Saturno prese il
regno del padre, il quale apparteneva a Titano, sí come a colui
che di piú tempo era; il quale poi tornando, e volendo il
regno, Saturno non glielo volle dare, sconfortatone dalla madre
e dalle sorelle: per che venne Titano a questa composizione,
che tutti i figliuoli maschi, ch’egli avesse ovvero che gli nascessero,
esso dovesse uccidere; e in questa guisa Titano, senza
altra quistione, gli lasciò possedere il regno. Avvenne che la
moglie di Saturno, la quale era gravida, e il cui nome fu Opis
e Rea, e ancora ebbe alcuno altro nome, partorí e fece due
figliuoli, uno maschio e una femmina, e presentò la femmina
a Saturno, senza fargli sentire alcuna cosa del maschio, il quale
essa chiamò Giove, e occultamente nel mandò in Creti; e quivi
fattolo raccomandare ad un popolo, il qual si chiamava i cureti,
il fece occultamente allevare. E questi cureti, avendo solenne
guardia del fanciullo, accioché alcuno non ne potesse avere alcun
sentore, avean fra sé preso questo ordine tra gli altri, che, quando
il fanciullo piagneva, essi co’ bastoni battevano o gli scudi loro
o bacini o altra cosa che facesse romore, accioché il pianto non
fosse sentito.]

E poi segue l’autore: «Dentro dal monte», Ida, «sta dritto
un gran veglio», cioè la statua d’un gran veglio, cioè vecchio,
«Che tien volte le spalle inver’ Damiata»; Damiata è buona
e grande cittá d’Egitto posta sopra il fiume del Nilo; «E Roma
guarda sí come suo speglio», cioè suo specchio; e cosí tien le
spalle verso levante e il viso verso ponente. «La testa sua»,
di questa statua, «è di fin òr formata, E puro argento son le
braccia e ’l petto», di questa statua, «Poi è di rame fino alla
forcata. Da indi in giú», cioè dalla inforcatura insino ai piedi
è tutto ferro eletto», cioè senza alcuna mistura d’altro metallo,
«Salvo che ’l destro piede», di questa statua, «è terra
cotta», come sono i mattoni; «E sta su quel, piú che ’n su
l’altro», cioè in sul sinistro, «eretto»; e cosí mostra si fermi
piú in sul destro che in sul sinistro, come generalmente tutti
facciamo, percioché i membri del corpo nostro, li quali sono
dalla parte destra, hanno piú di vigore e di forza che i sinistri:
e ciò si crede che avvenga, percioché la bocca del cuore
è vòlta verso il destro lato del corpo, e verso quello versa il
sangue, il quale poi per tutte le vene del corpo si spande, il
calore del quale si crede essere cagion di piú forza a’ membri
destri.

Poi séguita: «Ciascuna parte», delle predette del corpo di
questa statua, cioè quella ch’è d’ariento e quella di rame e
quella di ferro e quella che è di terra cotta, «fuor che l’oro»,
cioè eccettuata quella che è d’oro, «è rotta D’una fessura che
lagrime goccia», cioè gocciola, «Le quali», lagrime gemute
da queste parti del corpo di questa statua, «accolte» insieme,
«foran questa grotta», cioè quella terra, la quale è interposta
tra questa statua e ’l primo cerchio dello ’nferno. «Lor corso»,
di queste lagrime accolte, «in questa valle», nella quale noi
siamo al presente, o in questa valle, cioè in inferno, «si diroccia»,
cioè va cadendo di roccia in roccia, cioè di balzo in
balzo, per li quali di cerchio in cerchio, come veder s’è potuto
infino a qui, si discende al profondo dello ’nferno: «Fanno»,
queste lagrime di sé, cosí discendendo, «Acheronte», il primo
fiume dello ’nferno, del quale è detto di sopra nel primo canto;
e fanno «Stige», cioè quella palude della quale è mostrato di
sopra nel settimo e nell’ottavo canto, la quale si diriva dal superchio
che esce del fiume d’Acheronte; e «Flegetonta», ancora
fanno, il quale è il terzo fiume dello ’nferno, e dirivasi
dall’acqua la qual esce di Stige; e trovossi questo fiume all’entrata
di questo settimo cerchio, il qual l’autor discrive esser
vermiglio e bollire in esso la prima spezie de’ violenti. «Poi
sen va giú per questa stretta doccia», cioè per questo stretto
ruscello il qual tu vedi, il quale per la sua strettezza assomiglia
ad una «doccia», per la quale, come assai è manifesto, qui si
menano l’acque prestamente d’una parte ad un’altra; e però è
detta «doccia» da questo verbo «duco ducis», il quale sta per
«menare». Poi mostra questo rivo andarne giú, «Insin lá ove
piú non si dismonta», cioè infino al centro della terra. E quivi
«Fanno», queste lagrime, «Cocíto», un fiume cosí chiamato,
ed è il quarto fiume dello ’nferno; «e qual sia quello stagno»,
di Cocíto, il quale egli meritamente chiama «stagno», percioché
piú avanti non si muove, e gli stagni sono acque le quali non
hanno alcun movimento, e perciò son chiamate «stagno» da
«sto stas», il qual viene a dire «stare»; «Tu il vedrai», questo
stagno, discendendo noi giuso; «però qui non si conta»,—come
fatto sia. Quasi come se gli altri tre avesse discritti, il che egli
non ha fatto; ma intende in luogo della descrizione l’avergli
l’autor veduti, dove Cocíto ancora veduto non ha.

«Ed io a lui:—Se ’l presente rigagno», cioè ruscello, il quale
chiama «rigagno» da «rigo rigas», che sta per «rigare», e questo
rio rigava la rena sopra la qual correva, «Si deriva cosí dal
nostro mondo», come tu mi dimostri, «Perché ci appar pure a
questo vivagno?»—cioè in questa parte sola e non altrove? Della
qual domanda dell’autore io mi maraviglio, conciosiacosaché
egli l’abbia in piú parti veduto di sopra, sí come manifestamente
appare nella lettera e ancor nella dimostrazion di Virgilio. E
se alcun volesse forse dire: egli sono appariti i fiumi nati da
questo rigagno, ma non il suo diclinare; e questo ancora gli
è apparito di sopra, dove nel canto settimo scrive che pervennero
sopra una fonte, donde usciva acqua, la quale correva per
un fossato, e faceva poi la padule di Stige. E di questo io non
so veder la cagione, conciosiacosaché egli ancora il raffermi
nella risposta, la qual Virgilio gli fa, dicendo: «Ed egli a me:—Tu
sai che ’l luogo è tondo», cioè il luogo dello ’nferno, come
piú volte di sopra è dimostrato; «E tutto che tu sia venuto
molto», scendendo, «Pure a sinistra giú calando al fondo, Non
se’ ancor per tutto ’l cerchio vòlto», di questa ritonditá dello ’nferno:
«per che se cosa n’apparisse nuova», nel rimanente del
cerchio, il qual tu hai ancora a volgere discendendo, «Non dee
addur maraviglia al tuo volto»,—come che per avventura potrebbe
addurre, se tu fossi vòlto per tutto il cerchio. Quasi voglia
dire: e però non ti maravigliare se ancora veduto non hai lo
scender di quest’acqua, percioché tu non eri ancora pervenuto
a quella parte del cerchio, della quale ella scende.

«Ed io ancor:—Maestro». Qui comincia la settima parte di
questo canto, nella qual, poi che Virgilio gli ha dimostrata l’origine
de’ quattro fiumi infernali, fa l’autore una quistione a Virgilio,
e Virgilio gliele solve. Dice adunque: «Ed io ancor:—Maestro,
ove si truova Flegetonte e Letè?», li quali, secondo
Virgilio e gli altri poeti, sono similmente fiumi infernali, «ché
dell’un taci», cioè di Letè, senza dirne alcuna cosa, «E l’altro»,
cioè Flegetonte, «di’ che si fa d’esta piova», cioè delle lagrime,
le quali escono delle fessure, le quali sono nella statua
predetta.

—«In tutte tue quistion certo mi piaci,—Rispose;—ma ’l
bollor dell’acqua rossa», il qual vedesti all’entrar di questo cerchio
settimo, «Dovea ben solver l’una che tu faci», cioè dove
sia Flegetonte. Conciosiacosaché Flegetonte sia interpretato «ardente»,
l’aver veduta quell’acqua rossa bollire come vedesti, e similmente
esser rossa, ti dovea assai manifestare quello esser Flegetonte.
«Letè», l’altro fiume del qual tu domandi, «vedrai,
ma fuor di questa fossa», dello ’nferno: percioché in questo si
scosta l’autore dall’opinione degli altri poeti, li quali tutti scrivono
Letè essere in inferno, dove l’autore il pone essere nella
sommitá del monte di purgatorio, ben però con quella medesima
intenzione che i poeti il pongono in inferno; percioché
essi il pongono l’ultimo fiume dello ’nferno, e dicono che, quando
l’anime hanno lungamente sofferte pene, e son divenute tali
che, secondo la giustizia piú non ne deono sofferire, esse vanno
a questo fiume di Letè, e, beúta dell’acqua di quello, dimenticano
tutte le fatiche e noie passate, e quindi passano ne’ Campi
elisi, li quali dicevano essere luoghi dilettevoli, e in quegli
abitare l’anime de’ beati: e cosí l’autore il pone nella sommitá
del purgatorio, accioché l’anime purgate e degne di salire a
Dio, prima béano di quell’acqua, accioché ogni peccato commesso,
ogni noia e ogni fatica dimentichino; accioché, essendo
poi nella gloria di Dio, il rammemorarsi di quelle cose non
désse cagione di diminuzione alla loro beatitudine. E perciò séguita
Virgilio, e dice:—Tu il vedrai, «Lá dove vanno l’anime»,
dei purgati, «a lavarsi, Quando la colpa è ben tutta rimossa»,—per
la penitenza.

«Poi disse». Qui comincia la ottava ed ultima parte del
presente canto, nella quale, poi che alle sue quistioni è stato satisfatto,
ne mostra l’autore come Virgilio l’ammonisce che dietro
a lui vada. Dice adunque: «Poi disse:—Omai è tempo da scostarsi»,
scendendo o procedendo, «Dal bosco», del quale di
sopra è stato detto: «fa’, che diretro a me vegne. Li margini»,
del ruscello, «fan via, ché non son arsi», cioè scaldati
dall’arsura la qual quivi piovea, «E sopra loro ogni vapor si
spegne»,—di questi che piovono, e perciò vi si puote senza
cuocere andare.



II

Senso allegorico

[Lez. LV]

«Poiché la caritá del natio loco», ecc. Poiché l’autore ne’
precedenti due canti, per dimostrazion della ragione, ha vedute
e conosciute le colpe e i supplici per quelle dati dalla divina
giustizia alle due spezie de’ violenti, cioè a coloro li quali usaron
violenza verso il prossimo e contro alle cose di quello, e
a coloro li quali usarono violenza nelle proprie persone e nelle
loro medesime cose; esso, seguitando la ragione, in questo
canto ne dimostra come vedesse punire la terza spezie dei violenti,
cioè coloro li quali usaron violenza nella deitá e nelle
sue cose. E costoro dimostra esser in tre parti divisi, si come
contro a tre cose peccarono, cioè contro a Dio, e appresso
contro alla natura, e, oltre a ciò, contro all’arte, le quali son
cose di Dio. E, comeché in tre parti divisi sieno, nondimeno
ad un medesimo tormento esser dannati gli dimostra, in quanto
tutte e tre maniere sono in una ardentissima rena, e sotto
continuo fuoco, che piove loro addosso, tormentati; ma in tanto
son differenti, che coloro, li quali nella divinitá si sforzaron di
far violenza, sono sopra la detta rena ardente a giacere supini,
sopra sé ricevendo lo ’ncendio, il quale continuo cade loro addosso;
e coloro, li quali fecero violenza alla natura, sono in
continuo movimento sopra la detta rena, similmente sopra sé
ricevendo l’arsura; e coloro, li quali contro all’arte adoperarono,
sempre sopra la detta rena seggono, infestati dalle fiamme che
piovono. E. percioché, si come chiaro si vede, hanno la maggior
parte del tormento comune, estimo, se separata mente di
ciascuno dicessi l’allegoria, si converrebbe una medesima cosa
piú volte ripetere, il che sarebbe tedioso e fatica superflua; e
però, per fuggire questo inconveniente, mi pare debba essere
il migliore il dovere in una sola parte di tutte e tre maniere
trattare. E questo, sí com’io credo, sará piú utile a dover dire
nella fine di tutte e tre le maniere de’ puniti, che nel principio
o nel mezzo; e però nella fine del canto diciassettesimo, nel quale
di loro la dimostrazion si finisce, come conceduto mi fia, m’ingegnerò
d’aprire qual fosse intorno a ciò la ’ntenzion dell’autore.

Appresso questo, è da dichiarare nel presente canto quello
che l’autore intenda per la statua la quale egli discrive, e per
le rotture che in essa sono, e per i quattro fiumi che da essa
procedono; e intorno a ciò è prima da vedere quello che l’autore
abbia voluto sentire, avendo questa statua piú tosto figurata
nell’isola di Creti che in altra parte del mondo; appresso,
perché nella montagna chiamata Ida; e, oltre a ciò, quello che
esso senta per i quattro metalli e per la terracotta, de’ quali
esso la forma; e similmente quello che voglia che noi intendiamo
per le fessure, le quali in ciascun degli altri metalli, fuor
che nell’oro, sono, e le lagrime che d’esse escono; e ultimamente
quello che egli per li quattro fiumi abbia voluto.

Dice adunque primieramente questa statua essere locata nell’isola
di Creti: la qual cosa senza grandissimo sentimento non
dice, percioché alla sua intenzione è ottimamente il luogo e il
nome conforme. Intendendo adunque l’autore di volere, poeticamente
fingendo, fare una dimostrazione, la quale cosí all’indiano
come allo ispagnuolo, e all’etiopo come all’iperboreo
appartiene, e dalla quale né paese, né regno, né nazione alcuna,
dove che ella sopra la terra sia, non è chiusa; estimò esser convenevol
cosa quella dover fingere in quella parte del mondo,
la quale a tutte le nazioni fosse comune, ed egli non è nel
mondo alcuna parte, che a tutte le nazioni dir si possa comune,
se non l’isola di Creti, sí come io intendo di dimostrare.

Piacque agli antichi che tutto il mondo abitabile in questo
nostro emisperio superiore fosse in tre parti diviso, le quali
nominarono Asia, Europa e Affrica; e queste terminarono in
questa guisa. E primieramente Asia dissono essere terminata
dalla parte superiore del mare Oceano, cominciando appunto
sotto il settentrione, e procedendo verso il greco, e di quindi
verso il levante, e dal levante verso lo scilocco, infino all’Oceano
etiopico posto sotto il mezzodí; e poi dissero quella
essere separata dall’Europa dal fiume chiamato Tanai, il quale
si muove sotto tramontana, e, venendone verso il mezzodí, mette
nel mar Maggiore; il qual similmente, queste due parti dividendo
con l’onde sue, e continovandosi per lo stretto di Costantinopoli,
e quindi per lo mare chiamato Propontide, e per lo stretto
d’Aveo, esce nel mare Egeo, il quale noi chiamiamo Arcipelago,
e perviene infino all’isola di Creti, la quale è in su lo stremo
del detto mare; di verso mezzodí la dividono dall’Affrica col
corso del fiume chiamato Nilo, il quale per l’Etiopia correndo,
e venendo verso tramontana, lasciata l’isola di Meroe, e venendose
ne in Egitto, e quello col piú occidental suo ramo inchiudendo
in Asia, mette nel mare Asiatico, il quale perviene dalla
parte del levante infino all’isola di Creti. Poi confinano Affrica
dal detto corso del Nilo per terra, e dal mare Oceano etiopico,
infino al mare Oceano atalantico, il quale è in occidente; e di
verso tramontana dicono quella essere terminata dal mare Mediterraneo,
il qual perviene in quello che ad Affrica appartiene
infino all’isola di Creti, e quella bagna dalla parte del mezzodí,
e in parte dalla parte di ver’ ponente. Europa confinano dalla
parte di ver’ levante dallo estremo del mare Egeo, e dallo stretto
d’Aveo, e dal mar chiamato Proponto, e dallo stretto di Costantinopoli,
e dal mar Maggiore, e dal corso del fiume Tanai;
dalla parte di tramontana dall’Oceano settentrionale, il quale,
dichinando verso l’occidente, bagna Norvea, l’Inghilterra e le
parti occidentali di Spagna, insino lá dove comincia il mare
Mediterraneo; appresso di verso mezzodí dicono lei esser terminata
dal mare Mediterraneo, il quale è continuo col mare,
il quale dicemmo Affricano; e cosí come quello che verso Affrica
si distende, chiamano Affricano, cosí questo, Europico, il quale
si stende infino all’isola di Creti, dove dicemmo terminarsi il
mare Egeo. E cosí l’isola di Creti appare essere in su ’l confine
di queste tre parti del mondo. E, dovendo di cosa spettante
a ciascuna nazione, come predetto è, fingere alcuna cosa,
senza alcun dubbio in alcuna altra parte non si potea meglio
attribuire la stanza alla essenza materiale della fizione che in
sui confini di tutte e tre le parti del mondo, sopra i quali è
posta l’isola di Creti, come dimostrato è.

È il vero che questa dimostrazione riguarda piuttosto al rimuovere
quel dubbio, che intorno alla esposizion litterale si potrebbe
fare, che ad alcun senso allegorico, che sotto la lettera
nascoso sia: e perciò, quantunque assai leggiermente veder si
possa, per le cose dette, quello che sotto la corteccia letterale
è nascoso, nondimeno, per darne alcuno piú manifesto senso,
dico potersi per l’isola di Creti, posta in mezzo il mare, intendersi
l’universal corpo di tutta la terra, la quale, come assai
si può comprendere per li termini disegnati di sopra alle tre
parti del mondo, è posta nel mezzo del mare, in quanto è tutta
circundata dal mare Oceano, e cosí verrá ad essere isola come
Creti; e dagli abitanti in essa tutto quello è addivenuto, che
l’autore intende di dimostrare nella seguente sua fizione. E
questo pare assai pienamente confermare il nome dell’isola, il
quale esso appella Creta, conciosiacosaché «Creta» nulla altra
cosa suoni che la «terra»; e cosí il nome si conforma, come davanti
dissi, all’intenzion dell’autore, in quanto in Creti, cioè
nella terra, prenda inizio quello che esso appresso dimostra,
cioè negli uomini, i quali nulla altra cosa, quanto al corpo,
siamo che terra.

Ma, per lasciare qualche cosa a riguardare all’altezza degl’ingegni
che appresso verranno, senza piú dir del luogo nel quale
l’autore disegna la sua fizione, passeremo a quello che appresso
segue, lá dove dice che in una montagna chiamata Ida sta diritta
la statua d’un gran veglio. Per la quale, secondo il mio
giudicio, l’autore vuol sentire la moltitudine della umana generazione,
quella figurando ad un monte, il quale è moltitudine
di terra accumulata, o dalla natura delle cose o dall’artificio
degli uomini, e chiamasi questo monte Ida, cioè formoso, in
quanto, per rispetto dell’altre creature mortali, l’umana generazione
è cosa bellissima e formosa; dentro alla quale l’autore
dice esser diritto un gran veglio, percioché dentro all’esistenza,
lungamente perseverata dell’umana generazione, si sono in vari
tempi concreate le cose, le quali l’autor sente per la statua da
lui discritta, la quale per ciò dice stare eretta, perché ancora
que’ medesimi effetti, che, giá son piú migliaia d’anni, cominciarono,
perseverano. E, fatta la dimostrazione del luogo universale,
e ancora del particulare, discrive l’effetto formale della
sua intenzione, il qual finge in una statua simile quasi ad una,
la quale Daniel profeta dimostra essere stata veduta in sogno
da Nabucdonosor re. Ma non ha nella sua l’autor quella intenzione,
la qual Daniello dimostra essere in quella, la quale
dice essere stata veduta da Nabucdonosor; percioché, dove
in quella Daniel dimostra a Nabucdonosor significarsi il suo
regno e alcune sue successioni, in questa l’autore intende alcuni
effetti seguíti in certe varietá di tempi, cominciate dal
principio del mondo infino al presente tempo.

Dice adunque primieramente questa statua, la qual discrive,
essere d’un uomo grande e vecchio, volendo per questi due
adiettivi dimostrare, per l’uno la grandezza del tempo passato
dalla creazion del mondo infino ai nostri tempi, la quale è di
seimila cinquecento anni, e per l’altro la debolezza e il fine
propinquo di questo tempo; percioché gli uomini vecchi il piú
hanno perdute le forze, per lo sangue il quale è in loro diminuito
e raffreddato; e, oltre a ciò, al processo della lor vita non
hanno alcuno altro termine che la morte, la quale è fine di
tutte le cose. Appresso dice che tiene vòlte le spalle verso Damiata,
la quale sta a Creti per lo levante; volendo per questo
mostrare il natural processo e corso delle cose mondane, le
quali, come create sono, incontanente volgono le spalle al principio
loro, e cominciano ad andare e a riguardare verso il
fine loro; e per questo riguarda verso Roma, la quale sta a
Creti per occidente. E dice la guata come suo specchio: sogliono
le piú delle volte le persone specchiarsi per compiacere
a se medesime della forma loro; e cosí costui, cioè questo corso
del tempo, guarda in Roma, cioè nelle opere de’ romani, per
compiacere a se medesimo di quelle le quali in esso furon fatte,
sí come quelle che, tra l’altre cose periture fatte in qualunque
parte del mondo, furono di piú eccellenzia e piú commendabili
e di maggior fama; e, oltre a ciò, si può dir vi riguardi per
dimostrarne che, poiché le gran cose di Roma e il suo potente
imperio è andato e va continuo in diminuzione, cosí ogni cosa
dagli uomini nel tempo fatta, similmente nel tempo perire e
venir meno.

Susseguentemente dice questa statua esser di quattro metalli
e di terracotta, primieramente dimostrando questa statua avere
la testa di fino oro; volendo che, come la testa è nel corpo
umano il principal membro, cosí per essa noi intendiamo il
principio del tempo e quale esso fosse. E noi intendiamo per
lo Genesi che nella prima creazione del mondo, nella quale
il tempo, che ancora non era, fu creato da Dio, fu similmente
creato Adamo, per lo quale e per li suoi discendenti doveva
essere il tempo usato: e, percioché Adamo nel principio della
sua creazione ottimamente alcuno spazio di tempo adoperò,
e questo fu tanto, quanto egli stette infra’ termini comandatigli
da Dio; vuole l’autore esser la testa, cioè il cominciamento
del tempo, d’oro, cioè carissimo e bello e puro, sí come l’oro
è piú prezioso che alcuno metallo; e cosí intenderemo, per
questa testa d’oro, il primo stato dell’umana generazione, il
quale fu puro e innocente, e per conseguente carissimo.

Dice appresso che puro argento sono le braccia e ’l petto
di questa statua, volendo per questo disegnare che, quanto
l’ariento è piú lucido metallo che l’oro, in quanto egli è bianchissimo
(e il bianco è quel colore che piú ha di chiarezza);
cosí, dopo la innocenza de’ primi parenti, l’umana generazione
essere divenuta piú apparente e piú chiara che prima non era,
intanto che, mentre i primi parenti servarono il comandamento
di Dio, essi furon soli e senza alcuna successione; ma,
dopo il comandamento passato, cacciati del paradiso, e venuti
nella terra abitabile, generaron figliuoli e successori assai, per
la qual cosa in processo di tempo apparve nella sua moltitudine
la chiarezza della generazione umana, la quale, quantunque
piú bellezza mostrasse di sé, non fu però cara né da pregiare
quanto lo stato primo, figurato per l’oro. E per questo la figura
di metallo molto men prezioso che l’oro.



Oltre a ciò, dice questa statua esser di rame infino alla ’nforcatura,
volendone per questo dimostrare, in processo di
tempo, dopo la chiarezza della moltitudine ampliata sopra la
terra, essere avvenuto che gli uomini, dalla ammirazion de’ corpi
superiori, e ancora dagli ordinati effetti della natura nelle cose
inferiori, cominciarono a speculare, e dalla speculazione a formare
le scienze, l’arti liberali e ancora le meccaniche, per le
quali, sí come il rame è piú sonoro metallo che alcuno de’
predetti, divennero gli uomini fra se medesimi piú famosi e
di maggior rinomèa che quegli davanti stati non erano. Ma,
percioché, come per lo cognoscimento delle cose naturali e dell’altre
gli uomini divennero piú acuti e piú ammaestrati e piú
famosi, cosí ancora piú malvagi, adoperando le discipline acquistate
piú tosto in cose viziose che in laudevoli; è questa qualitá
di tempo discritta esser di rame, il quale è metallo molto piú
vile che alcun de’ sopradetti.

Appresso dice che questa statua dalla ’nforcatura in giú è
tutta di ferro eletto, volendo per questo s’intenda esser, successivamente
alle predette, venuta una qualitá di tempo, nella quale
quasi universalmente tutta l’umana generazione si diede all’arme
e alle guerre, con la forza di quelle occupando violentamente
l’uno la possessione dell’altro. E di questi, secondo che noi abbiam
per l’antiche istorie, il primo fu Nino, re degli assiri, il
quale tutta Asia si sottomise, e quinci discesero l’arme a’ medi
e a’ persi, e da questi a’ greci e a’ macedoni e a’ cartaginesi e
a’ romani, li quali con quelle l’universale imperio del mondo
si sottomisero. E similmente, essendosi questa pestilenza appiccata
a’ re e a’ popoli e alle persone singulari, quantunque alcuno
principal dominio oggi non sia, persevera nondimeno
nelle predette particulari la rabbia bellica, intanto che regione
alcuna sopra la terra non si sa, che da guerra e da tribulazione
infestata non sia. E, percioché gl’istrumenti della guerra il piú
sono di ferro, figura l’autore questa qualitá di tempo esser di
ferro: volendo, oltre a ciò, sentire che, sí come il ferro è metallo
che ogni altro rode, cosí la guerra essere cosa la quale ogni
mondana sustanza rode e diminuisce.



Ultimamente dice il piè destro di questa statua esser di terracotta,
volendone primieramente per questo mostrare esser tempo
venuto, la cui qualitá è, oltre ad ogni altra di sopra discritta,
vile, e tanto piú quanto i metalli predetti sono d’alcun prezzo,
e la terracotta è vilissima; e, oltre a questo, che, essendo ne’
metalli detti alcuna fermezza, alcuna natural forza, e la terracotta
sia fragile, e con poca difficultá si rompa e schianti e
spezzi: cosí le cose di questo ultimo tempo sian fragili, non
solo naturalmente, ma ancora per la fede venuta meno, la quale
soleva esser vincolo e legame, che teneva unite e serrate insieme
le compagnie degli uomini. E, a dimostrarne le cose temporali
esser propinque al fine suo, primieramente ne dice il piè
esser di questa vil materia; il quale è l’ultimo membro del
corpo, percioché, oltre a quello, alcuno inferiore non abbiamo;
e, come esso è quello sopra il quale tutto il nostro corpo si
ferma, cosí sopra questa vii materia tutto il lungo corso del
tempo si termina; e perciò dice che il piè di questa statua,
il quale è di terracotta, è il destro, e che questa statua sopra
quello, piú che sopra l’altro, sta eretta, cioè fermata. Vuole
adunque questo piede essere il destro, a dimostrarne che ogni
cosa naturalmente si ferma sopra quella cosa, sopra la qual
crede piú perseverare in essere; e perciò questa statua si ferma
piú in sul destro piè, percioché nel destro piè, e in ciascuno
altro membro destro, è piú di forza che ne’ membri sinistri,
come di sopra è dimostrato. Ma questa fermezza non può molto
durare, percioché, quantunque la terracotta sostenga alcun
tempo alcuna gravezza, nondimeno, perseverando pure il peso,
ella scoppia e dividesi e rompesi, e cosí cade e spezzasi ciò
che sopra v’era fermato: e cosí ne dimostra il corso del tempo.
fermato sopra cosí fragile materia, non dovere omai lungamente
perseverare, ma, vegnendo il dí novissimo, appresso il quale
Domeneddio dee, secondo che nell’Apocalissi si legge, fare il
ciel nuovo e la terra nuova, né piú si produceranno uomini né
altri animali, verrá la fine di questo tempo. Il qual tempo percioché
è stato comune ad ogni nazione, l’ha voluto in questa
statua l’autore dimostrare in luogo ad ogni nazion comune,
come davanti è dimostrato.



Poi, deducendosi l’autore alla intenzion sua finale, dice che
ogni parte di questa statua, fuori che quella la quale è d’oro,
è rotta d’una fessura, della quale gocciano lagrime, intendendo
per questo mostrarne perché tutto questo, che poetando ha discritto,
abbia detto, cioè per farne chiari da qual cagione nata
sia l’abbondanza delle miserie infernali. La qual cagione accioché
non si creda pur ne’ presenti secoli avere avuto origine,
dice che incominciò infino a quella qualitá di tempo, la quale
appresso della testa dell’oro di questa statua è disegnata, cioè
dopo l’esser cacciati i primi parenti di paradiso; volendo per
questa rottura intendersi la rottura della integritá della innocenza
o della virtuosa e santa vita, le quali, col malvagio adoperare
e col trapassare i comandamenti di Dio, son rotte e
viziate: e da queste eccettua l’autore la parte dell’oro, mostrando
in quella non essere alcuna rottura, percioché fu tutta santa e
obbediente al comandamento divino. E cosí dobbiam comprendere
che le malvagie operazioni e inique degli uomini, di qualunque
paese o regione, sono state cagione e sono delle lagrime,
le quali caggiono delle dette rotture, cioè de’ dolori e delle
afflizioni, le quali per le commesse colpe dalla divina giustizia
ricevono i dannati in inferno; mostrandone appresso queste
cotali lagrime, cioè mortali colpe, dal presente mondo discendere
nella misera valle dello ’nferno, con coloro insieme li quali
commesse l’hanno; e in inferno, cioè nella dannazion perpetua,
fare quattro fiumi, cioè quattro cose, per le quali si comprende
l’universale stato de’ dannati. E nomina questi quattro fiumi,
il primo Acheronte, il secondo Stige, il terzo Flegetonte, il quarto
e ultimo Cocíto: volendo per Acheronte intendere la prima cosa,
la quale avviene a’ dannati.

È Acheronte, come di sopra alcuna volta è stato detto, interpetrato
«senza allegrezza»: per la quale interpetrazione, assai
chiaro si conosce colui, il quale per lo suo peccato discende
in perdizione, avanti ad ogni altra cosa perdere l’allegrezza dell’eterna
beatitudine, la quale gli era apparecchiata, se voluto
avesse seguire i comandamenti di Dio. Appresso intende l’autore
per Istige, il quale è interpetrato «tristizia», quello che il
misero peccatore, avendo per le sue iniquitá perduta l’allegrezza
di vita eterna, abbia acquistato, che è tristizia perpetua; percioché,
come l’uom si vede perdere, dove estimava o dove gli
bisognava di guadagnare, incontanente s’attrista. Ma, percioché
la tristizia non è termine finale della miseria del dannato, séguita
il terzo fiume chiamato Flegetonte, il quale è interpetrato
«ardente»; volendo per questo ardore darne l’autore ad intendere
che, poi che il peccatore è divenuto nella tristizia della sua
perdizione, incontanente diviene nell’ardore della gravitá de’
supplici, li quali con tanta angoscia il cuocono e cruciano e faticano,
che esso incontanente diviene nel quarto fiume, cioè nel
Cocíto. Il quale è interpetrato «pianto», percioché, trafiggendo
l’ardore delle pene eternali alcuno, esso incontanente comincia a
piangersi e a dolersi e a rammaricarsi: e questo pianto non è
a tempo, anzi, sí come lo stagno mai non si muove, cosí questo
pianto infernale mai non si muove, sí come quello che dee in
perpetuo perseverare. E cosí, dal cominciamento del mondo
insino a questo dí, dalle malvagie operazion degli uomini si
cominciarono questi quattro miseri accidenti, li quali in forma
di quattro fiumi discrive, per li quali l’abbondanza delle miserie
delle pene infernali e de’ ricevitori di quelle sono non solamente
perseverate, ma aumentate, e continuamente s’aumentano,
e stanno e staranno infino a tanto che la presente vita
persevererá.









CANTO DECIMOQUINTO

[Lez. LVI]

«Ora cen porta l’un de’ duri margini», ecc. Continuasi l’autore
al precedente canto, in quanto nella fine d’esso mostra che
gli argini di quel ruscelletto, il quale per la rena arsiccia correa,
fanno via a chi vuole giú discendere, non essendo di quegli li
quali sono a quella pena dannati; e nel principio di questo dimostra
come su per l’uno delli detti argini con Virgilio andava.
E dividesi questo canto in due parti: nella prima discrive l’autore
la qualitá del luogo, e massimamente degli argini sopra li
quali andava, la qualitá di quegli dando, con alcuna dimostrazion
d’esempli, ad intendere; nella seconda dimostra come da
una schiera d’anime dannate in quel luogo guatato fosse, e
riconosciuto da ser Brunetto Latino, e come con lui della sua
fortuna futura lungamente parlasse. E comincia questa seconda
quivi: «Giá eravam dalla selva».

Dice adunque primieramente: «Ora cen porta l’un de’ duri
margini». E in quanto dice «cen porta», parla impropriamente,
percioché il portare appartiene alle cose mobili, come sono i
cavalli, gli uomini e le navi e le carra e simili cose, e non
alle cose che non si muovono, ché san di quelle quei margini;
e perciò si dee intendere che essi, se medesimi portando,
andavano su per l’uno de’ detti margini. E dice «l’uno», percioché
nel precedente canto ha mostrato quegli essere due.
E similmente dice «duri», perché questo ancora ha davanti
mostrato, che ambo le pendici, cioè gli argini o margini del
predetto fiumicello, erano divenuti di pietra. E, a rimuovere
un dubbio, il quale alcun potrebbe muovere, dicendo: come
andavan costoro sotto lo ’ncendio delle fiamme, le quali continuamente
in quel luogo cadevano? segue e dice: «E ’l
fummo del ruscel», cioè che surgea del ruscello, come veggiamo
di molti fiumi e altre acque fare, «di sovra aduggia»,
cioè ricuoprendo fa uggia, la quale, come nel precedente canto
ha detto, ammorta le dette fiamme che sopra esso cadessero,
«Sí che dal fuoco salva l’acqua e gli argini», infra li quali
s’inchiude. E sono questi argini grotte fatte per forza alle
rive de’ fiumi, accioché, crescendo essi, l’acqua non allaghi i
campi vicini. E, accioché egli dea piú piena notizia di questi
argini, per due esempli dimostra la lor qualitá, primieramente
dicendo:

«Quale i fiamminghi tra Guzzante e Bruggia»; due terre
di Fiandra poste sopra il mare Oceano, il quale è tra Fiandra
e l’isola d’Inghilterra; «Temendo ’l fiotto», del mare, «che
ver’ lor s’avventa», sospinto dall’impeto del moto naturale
del mare Oceano, «Fanno lo schermo», cioè il riparo, il quale
è gli argini altissimi e forti, «perché ’l mar si fúggia», cioè,
poi che percosso ha ne’ detti margini, senza piú venire avanti,
si ritragga indietro. È qui da sapere che il mare Oceano, essendone,
secondo che alcuni vogliono, cagione il moto della
luna, sempre infra ventiquattro ore, le quali sono un dí naturale,
si muove due volte di levante inver’ ponente, e altrettante
si torna di ponente inver’ levante; e quando di ver’ levante
viene inver’ ponente, viene con tanto impeto, che esso, giugnendo
alle marine a lui contermine, si sospigne avanti infra
terra in alcuni luoghi per molto spazio, e cosí poi, ritraendosi,
lascia quelle terre espedite, le quali aveva occupate. E questo
suo movimento entra con tanta forza nel mare Mediterraneo,
che in assai luoghi, e massimamente nella cittá di Vinegia, si
pare. E chiamano i navicanti questo movimento il «fiotto»: e
questo è quello del quale l’autore intende qui, e contro al quale
dice che i fiamminghi fanno riparo.

Appresso dimostra l’autore, per lo secondo esemplo, la qualitá
degli argini del detto fiumicello, dicendo: «E quale i padovan
lungo la Brenta». Padova è una cittá molto antica, la
quale Tito Livio, il qual fu cittadino di quella, e Virgilio e
altri molti dicono che, dopo la distruzione di Troia, fu composta
da Anténore troiano, il quale, partitosi da Troia, con certi
popoli chiamati eneti, stati di Paflagonia, quivi dopo lunga
navigazione pervenne, e, cacciati della contrada gli antichi abitanti,
li quali si chiamavano euganei, compose la detta cittá,
e fu il suo nome Patavo; e, oltre a questo, occupò una gran
provincia, sí come da Padova infino a Bergamo e poi da Padova
infino al Friuli, e quella da’ suoi eneti, aggiunta una lettera
al nome loro, chiamò Venezia. Allato a questa cittá corre
un fiume il qual si chiama Brenta, e nasce nelle montagne di
Chiarentana, la quale è una regione posta nell’Alpi, che dividono
Italia dalla Magna. La qual contrada è freddissima, e caggionvi
grandissime nevi, le quali non si risolvono infino a
tanto che l’aere non riscalda, del mese di maggio o all’uscita
d’aprile; e allora, risolvendosi, cascano l’acque di quelle nella
Brenta, e fannola maravigliosamente crescere; e, se racchiusa
non fosse, come discende al piano, infra alti e fortissimi argini,
li quali quelli della contrada fanno, essa allagherebbe tutta la
contrada, e guasterebbe le strade, le biade e il bestiame, del
quale v’ha grandissima quantitá. E perciò dice l’autore che i
padovani, cioè quegli del distretto di Paùova, fanno simiglianti
schermi che i fiamminghi, cioè argini, «Per difender lor ville
e lor castelli», cioè i campi e’ lavorii delle villate e delle castella,
le quali per lo piano di Padova sono; e questo fanno
«Anziché Chiarentana», cioè la neve la quale è in Chiarentana,
«il caldo senta», della state, la quale s’appropinqua. E, questi
due esempli posti, dice che «A tale immagine», cioè similitudine,
«eran fatti quelli», li quali lungo questo fiumicello erano,
«Tutto», cioè posto, «che né si alti né sí grossi», come quegli
che fanno i fiamminghi e’ padovani, «Qual che si fosse, lo
maestro félli», cioè gli fece.

«Giá eravam dalla selva rimossi», cioè dal bosco, del quale
di sopra ha detto nel canto decimoterzo; «Tanto, ch’ io non
avrei visto», cioè veduto, «dov’era, Per ch’io ’ndietro rivolto mi
fossi», a riguardare; e ciò fu «Quando incontrammo d’anime»,
dannate, «una schiera», cioè molte, «Che venien lungo l’argine»,
sopra’l quale andavamo, «e ciascuna», di quelle, «Ci
riguardava come suol da sera», cioè nel crepuscolo, che non
è dí e non è notte, «Guardare uno», cioè alcuno, «altro»,
cioè alcuno altro, «sotto nuova luna», cioè essendo la luna
nuova, la quale, percioché poca luce puote ancora avere o dare,
non ne fa tanta dimostrazione quanto alla vera conoscenza
delle cose bisognerebbe; «E si», cioè e cosí, «ver’ noi aguzzavan
le ciglia. Come vecchio sartor fa nella oruna», dell’ago,
quando il vuole infilare. Questo avviene per difetto degli spiriti
visivi, li quali, o da grossezza o da altra cagione impediti,
quando non posson ben comprendere le cose opposite, ne stringono
ad aguzzar le ciglia, percioché in quello aguzzar le ciglia
ristrignamo in minor luogo la virtú visiva, e, cosí ristretta, diviene
piú acuta e piú forte al suo uficio; cosí dunque, dice, facevan
quelle anime per lo luogo nel quale era poca luce. «Cosí»,
come di sopra è dimostrato, «adocchiato», cioè riguardato,
«da cotal famiglia», quale era quella che quivi passava, «Fui
conosciuto da un», di loro, «che mi prese Per lo lembo»,
del vestimento (è il lembo la estrema parte del vestimento, dalla
parte inferiore), «e gridò», questo cotal che mi prese, dicendo:
_-«Qual maraviglia?»—(supple), è questa che io ti veggio qui.

«Ed io, quando ’l suo braccio a me distese», prendendomi,
«Gli occhi ficcai», cioè fiso mirai, «per lo cotto aspetto»,
cioè abrusciato dall’incendio, il quale continuamente cadea; «Si»
gli occhi ficcai, «che’l viso abrusciato», e però alquanto trasformato,
«non difese», cioè non tolse, «La conoscenza sua»,
cioè di lui, «al mio intelletto; E», perciò, «chinando la mano
alla sua faccia, Rispuosi:—Siete voi qui, ser Brunetto?»-quasi
parlando admirative.
«E quegli» (supple) pregò dicendo:—«O figliuol mio, non
ti dispiaccia», non ti sia grave, «Ser Brunetto Latino un poco
teco», cioè d’aver me alquanto teco.

Questo ser Brunetto Latino fu fiorentino, e fu assai valente
uomo in alcune delle liberali arti e in filosofia, ma la sua principal
facultá fu notaria, nella quale fu eccellente molto: e fece
di sé e di questa sua facultá si grande stima, che, avendo, in
un contratto fatto per lui, errato, e per quello essendo stato
accusato di falsitá, volle avanti esser condannato per falsario
che egli volesse confessare d’avere errato; e poi, per isdegno
partitosi di Firenze, e quivi lasciato in memoria di sé un libro
da lui composto, chiamato Il tesoretto, se n’andò a Parigi,
e quivi dimorò lungo tempo, e composevi un libro, il quale
è in volgar francesco, nel quale esso tratta di molte materie
spettanti alle liberali arti e alla filosofia morale e naturale, e
alla metafisica, il quale egli chiamò Il tesoro; e ultimamente
credo si morisse a Parigi. E, percioché mostra l’autore il conoscesse
per peccatore contro a natura, in questa parte il discrive,
dove gli altri pone che contro a natura bestialmente
adoperarono.

Séguita adunque il priego suo, il quale ancora nelle parole
superiori non era compiuto, e dice: «Ritorna indietro»; eragli
per avventura alquanto innanzi l’autore, e perciò il priega che
ritorni; «e lascia andar la traccia»,—di queste anime, le quali
tutte ti riguardano, le qual forse l’autore con piú studioso passo
seguiva per conoscerne alcuna, e per domandare degli altri che
a quella pena eran dannati.

«Io dissi lui:—Quanto posso ven preco», che noi siamo alquanto
insieme; «E se volete che con voi m’asseggia», cioè
ristea, «Faròl, se piace a costui», cioè a Virgilio, «ché va
seco», come con mia guida e maestro.

—«O figliuol—disse» ser Brunetto—«qual di questa greggia»,
cioè di questa brigata, «S’arresta punto, giace poi cent’anni
Senza arrostarsi, quando» (supple) avviene che «il foca il
feggia», cioè il ferisca. «Però va’ oltre: io ti verrò a’ panni»,
cioè appresso, «E poi», che io avrò alquanto ragionato teco,
«raggiugnerò la mia masnada», cioè questa brigata, con la
quale al presente sono, e «Che va piangendo i suoi eterni
danni»,—cioè il suo perpetuo tormento.

«Io non osava scender della strada», cioè dell’argine, «Per
andar par di lui»; e la ragione era, perché egli si sarebbe
cotto, se al pari di lui fosse disceso; «ma ’l capo chino Tenea»,
verso di lui, «com’», il tiene, «uom che riverente vada»,
appresso ad alcuno venerabile uomo.

«El cominciò:—Qual fortuna o destino»; vogliono alcuni
che «destino» sia alcuna cosa previsa e inevitabile; «Anzi l’ultimo
di», cioè anzi la morte, «quaggiú ti mena?» in inferno
tra noi, «E chi è questi che mostra ’l cammino?»—

Alla qual domanda l’autor risponde:—«Lassú di sopra in la
vita serena»,—cioè nel mondo, il quale è chiaro, per rispetto
a questo luogo, «Rispuos’io lui,—mi smarri’ in una valle».

Di questa valle è assai detto davanti nel primo canto del
presente libro, e perciò qui non bisogna di replicare. E qui notantemente
dice «mi smarri’», non dice mi «perde’», per darne
a sentire che le cose perdute non si ritruovan mai, ma le smarrite
si, quantunque simili sieno alle perdute, tanto quanto a
ritrovar si penano: e cosí coloro, li quali hanno perduta la diritta
via per malizia o per dannazion perpetua, mai piú in
quella non rientrano; coloro, che l’hanno smarrita per li peccati
commessi, avendo spazio di potersi pêentere e ravvedere, la
posson ritrovare e rientrare in quella e procedere avanti al
disiderato termine. E, percioché di questi cotali era l’autore,
che non era perduto ma smarrito nella selva, come di sopra
è detto, dice «mi smarrí’ in una valle».

E dice che vi si smarrí: «Avanti che l’etá mia fosse piena».

Mostrato è stato, nel primo canto di questo libro, gli anni
degli uomini stendersi infino al settantesimo, e che infino al
trentesimo quinto continuamente, o alla statura dell’uomo, o
alle forze corporali s’aggiugne, e perciò in quello tempo si dice
essere l’etá dell’uomo «piena». Dice adunque l’autore che esso,
avanti che egli a questa etá pervenisse, si smarrí in quella valle:
il che assai ben si comprende nel predetto canto, percioché
ivi mostra che, essendo alla etá piena pervenuto, si ravvedesse
d’avere smarrita la via diritta e ritornasse in quella.

«Pur iermattina le volsi le spalle», partendomi d’essa: e
qui dimostra esser giá stato un dí naturale in questo suo pellegrinaggio.

«Questi», del quale voi mi domandate chi egli è, «m’apparve,
ritornando», io, «in quella», valle, si come uomo spaventato
dalle tre bestie che davanti mi s’erano parate, «E riducemi
a ca’», cioè a casa; e ottimamente dice «e riducemi a
casa», per farne vedere qual sia la nostra casa, la quale è quella
donde noi siamo cittadini, e noi siamo tutti cittadini del cielo,
percioché in quello l’anime nostre, per le quali noi siamo uomini,
come altra volta è stato detto, furon create in cielo, e
però, mentre in questa vita stiamo, ci siamo si come pellegrini
e forestieri: e Virgilio, cioè la ragione, è quella la quale, quando
noi seguiamo i suoi consigli, ne rimena, mostrandoci il cammino
della veritá, alla nostra original casa. «Per questo calle»,—cioè
per questa via, la quale, come piú volte è stato mostrato,
è quella che ne fa i nostri errori conoscere e conduceci alla
chiarezza della veritá.

«Ed egli a me:—Se tu segui tua stella». Tocca in queste
parole l’autore l’opinione degli astrologhi, li quali sogliono talvolta
nella nativitá d’alcuni fare certe loro elevazioni, e per
quelle vedere qual sia la disposizion del cielo in quel punto che
colui nasce, per cui fanno la elevazione. E tra l’altre cose che
essi piú puntalmente riguardano, è l’ascendente, cioè il grado,
il quale nella nativitá predetta sale sopra l’orizzonte orientale
della regione; e, avuto questo grado, considerano qual de’ sette
pianeti è piú potente in esso; e quello che truovano essere di
piú potenzia in quello, quel dicono essere signore dell’ascendente
e significatore della nativitá. E secondo la natura di quel pianeto,
e la disposizion buona e malvagia, la quale allora v’ha nel cielo
per congiunzioni o per aspetti o per luogo, giudicano della
vita futura di colui, per cui la elevazione è stata fatta. E però
vuol qui l’autore mostrare che la sua stella, cioè il pianeto, il
quale fu significatore della sua nativitá, fosse tale e si disposta,
che essa avesse a significar di lui mirabili e gloriose cose, si
come eccellenzia di scienza e di fama e benivolenza di signori
e altre simili. E però séguita ser Brunetto, e dice: se tu séguiti
gli effetti della tua stella, cioè quello adoperando che essa mostra
che tu déi adoperare, senza storti da ciò per caso che t’avvegna,
tu «Non puoi fallire al glorioso porto», cioè di pervenire
in gloriosa fama. Il che assai bene gli è avvenuto, percioché
non solamente nella nostra cittá, ma per gran parte del mondo,
e nel cospetto di molti eccellenti uomini e grandissimi prencipi,
per questo suo libro egli è in maravigliosa grazia e in fama
quasi inestinguibile. E questo dice ser Brunetto dovergli avvenire:
«Se ben m’accorsi nella vita bella», cioè nella presente.

E puossi per queste parole comprendere ser Brunetto voler
dimostrare che esso fosse astrolago, e per quell’arte comprendesse
ne’ corpi superiori ciò che egli al presente gli dice; o
potrebbesi dire ser Brunetto, si come uomo accorto, aver compreso
in questa vita gli costumi e gli studi dell’autore esser
tali, che di lui si dovesse quello sperare che esso gli dice;
percioché, quando un valente uomo vede un giovane continuar
le scuole, perseverar negli studi, usare con gli uomini scienziati,
assai leggiermente puote estimare lui dover divenire eccellente
in iscienzia. Ma che questo gli venga dalle stelle, quantunque
Iddio abbia lor data assai di potenzia, nol credo; anzi credo
venga da grazia di Dio, il quale esso di sua propria liberalitá
concede a coloro, li quali, faticando e studiando, se ne fanno
degni.

«E s’io non fossi si per tempo», cioè cosí tosto, «morto»,
cioè di quella vita passato a questa, «Veggendo il cielo a te
cosí benigno», intorno alle cose pertinenti alla scienza e alla
fama, alla quale per la scienza si perviene. «Dato t’avrei all’opera
conforto», sollecitandoti e dimostrandoti di quelle cose,
le quali tu ancora per te non potevi cognoscere.

E, poi che ser Brunetto gli ha detto questo, accioché il conforti
al ben perseverare nel bene adoperare, ed egli si deduce
a dimostrargli quello che la fortuna gli apparecchia, cioè il suo
esilio; e accioché esso con minor noia ascolti quello che dir
gli dee; gli premette la cagione, mostrando quella essere tale,
che la ’ngiuria della fortuna, la quale gli s’apparecchia, non gli
avverá per suo difetto, come a molti avviene, ma per difetto
di coloro li quali gliele faranno. E dice: «Ma quello ’ngrato
popolo e maligno», il quale è oggi divenuto fiorentino; e chiamalo
«ingrato», per certe operazioni precedenti, da esso fatte
verso coloro li quali l’avevano servito e onorato, e quasi trattolo
di servitudine e di miseria; e percioché il popolo, secondo
il romano costume, è universalmente tutta la cittadinanza di
qualunque cittá, accioché di tutti i fiorentini non s’intenda
esser questa infamia d’ingratitudine, distingue, dicendo sé dire
di quel popolo maligno, «Che discese di Fiesole ab antico».

Fiesole, secondo che alcuni vogliono, è antichissima cittá,
e quella dicono essere stata edificata da non so quale Atalante
de’ discendenti di Iafet, figliuol di Noé, prima che altra cittá
d’Europa: la qual cosa creder non posso che vera sia; nondimeno
chi che si fosse l’edificatore, o quando, ella fu, secondo
cittá mediterranea, assai notabile. E, secondo che questi medesimi
dicono, avendo seguita la parte di Catellina, quando congiurò
contro alla salute publica di Roma, fu per li romani
disfatta, e parte de’ suoi cittadini ne vennero ad abitare in Firenze,
la quale per li romani in quegli medesimi tempi si fece
e fu abitata di romani: e cosí fu abitata primieramente di questi
due popoli, cioè di romani e di fiesolani. Poi vogliono che,
in processo di tempo, Firenze fosse disfatta da Attila flagello,
e la detta cittá di Fiesole reedificata, e cosí quegli fiesolani, che
in Firenze abitavano, essersi tornati ad abitare nell’antica lor
cittá. Poi susseguentemente, essendo imperadore Carlo magno,
affermano Firenze essere stata contro al piacere de’ fiesolani
reedificata, e abitata di romani e di quelle reliquie che per la
contrada si trovarono de’ discendenti di coloro, li quali, quando
da Attila fu disfatta, l’abitavano.

Appresso dicono essere state lunghe guerre e dannose tra’
fiesolani e’ fiorentini, le quali all’una parte e all’altra rincrescendo,
vennero a lunghissime triegue, e, come finivano, le
rinnovavano, e sicuramente usavano l’uno nella cittá dell’altro.
Sotto la qual sicurtá i fiorentini, non guardandosi di ció i fiesolani,
occuparono e presono Fiesole, fuori che la ròcca; e,
patteggiati si i fiesolani con loro di dovere abitare in Firenze,
e di due popoli divenire uno, fu Fiesole disfatta al tempo del
primo Arrigo imperadore; e i fiesolani tornati in Firenze, di
due segni comuni fecero uno, il quale ancora in Firenze si tiene
in un gran gonfalone bianco e vermiglio; e insieme raccomunarono
gli ufici publici, e con parentadi e con usanze, quanto
poterono, insieme s’unirono. Nondimeno mostra qui l’autore,
quella acerbezza antica e nimichevole animo esser sempre perseverata
di discendente in discendente de’ fiesolani, e ancora
stare; e per questo dice che quel popolo fiesolano, che in Firenze
venne ad abitare. «E tiene ancor del monte e del macigno»:
«del monte», in quanto rustico e salvatico, e «del
macigno», in quanto duro e non pieghevole ad alcuno liberale
e civil costume. E, dice, questo cotal popolo disceso di Fiesole,
«Ti si fará, per tuo ben far, nemico», si come quello al quale
è in odio la vertú e l’operazioni degne di laude; e, di questo
fartisi nimico, seguirá che tu sarai cacciato di Firenze. «Ed è
cagion», che tu da lor sia cacciato, per ciò «che tra li lazzi
sorbi, Si disconvien», cioè non è convenevole, «fruttar», cioè
fruttificare, «lo dolce fico». Vuol sotto questa metafora l’autore
intendere non esser convenevole che tra uomini rozzi, duri,
ingrati e di malvagia condizione, abiti e viva un uom valoroso,
di gentile animo e di grande eccellenzia.

[Lez. LVII]

Poi segue: «Vecchia fama nel mondo gli chiama orbi», cioè
ciechi. Della qual fama si dice esser cagione questo: che, andando
i pisani al conquisto dell’isola di Maiolica, la quale
tenevano i saracini, e a ciò andando con grandissimo navilio,
e per questo lasciando la lor cittá quasi vòta d’abitanti, non
parendo loro ben fatto, pensarono di lasciare la guardia di quella
al comun di Firenze, del quale essi erano a que’ tempi amicissimi.
E, di ciò richiestolo, e ottenuto quello che disideravano,
promisono, dove vittoriosi tornassero, di partire col detto comune
la preda che dell’acquisto recassono. E, avendo i fiorentini
con grandissima onestá servata la cittá, e i pisani tornando
vincitori, ne recarono due colonne di porfido vermiglio bellissimo,
e porti, di tempio o della cittá che fossero, di legno,
ma nobilissimamente lavorate: e di queste fecero due parti, che
posero dall’una parte le porti e dall’altra le due colonne coperte
di scarlatto, e diedero le prese a’ fiorentini, li quali, senza
troppo avanti guardare, presono le colonne. Le quali venutene
in Firenze, e spogliate di quella veste scarlatta, si trovarono
essere rotte, come oggi le veggiamo davanti alla porta di San
Giovanni. Or voglion dire alcuni che i pisani, essendo certi
che i fiorentini prenderebbono le colonne, accioché essi non
avesser netto cosí fatto guiderdone, quelle abbronzarono, e in
quello abbronzare, quelle esser cosí scoppiate, e, accioché i
fiorentini di ciò non s’ accorgessono, le vestirono di scarlatto:
e perciò, per questo poco accorgimento de’ fiorentini, esser loro
stato allora imposto questo sopranome, cioè ciechi, il quale
mai poi non ci cadde. Ma, quanto è a me, non va all’animo
questa essere stata la cagione, né quale altra si sia potuta essere
non so. Seguono, appresso, troppo piú disonesti cognomi:
e volesse Iddio che non si verificassero ne’ nostri costumi, piú
che si verifichi il sopradetto!

Dice adunque: «Gente avara, invidiosa e superba». I fiorentini
essere avarissimi appare ne’ lor processi. E, se ad altro
non apparisse, appare al male osservare delle nostre leggi, le
quali, ancora che con difficultá alcuna se ne ottenga, guardando
ciascuno che il suo consentimento ha a prestare a confermazion
di quella, non al comun bene, ma alla sua particularitá; se pur
si ferma, adoperando la innata cupiditá, della quale tutti siam
fieramente maculati, per li componitor medesimi di quella, con
astuzie diaboliche, si truova via e modo che il suo valore diventa
vano e frivolo, salvo se in alcuni men possenti non si
stendesse. Appresso, ne’ publici offici si fa prima la ragion del
guadagno che seguir ne dee a chi il prende, che della onorevole
e leale esecuzion di quello. Lascio stare le rivenderie, le
baratterie, le simonie e l’altre disonestá moventi da quella; e,
perché troppo sarebbe lungo il ragionamento, dell’usure, delle
falsitá, de’ tradimenti e di simili cose mi piace lasciare stare.
Sono, oltre a ciò, i fiorentini oltre ad ogni altra nazione invidiosi.
Il che si comprende ne’ nostri aspetti turbati, cambiati
e dispettosi, come o veggiamo o udiamo che alcuno abbia alcun
bene; e per contrario nella dissoluta letizia e festa, la qual facciamo
sentendo alcuno aver avuta la mala ventura o essere
per averla. Parsi ne’ nostri ragionamenti, ne’ quali noi biasimiamo,
danniamo e vituperiamo i costumi e l’opere laudevoli
di qualunque buono uomo, raccontiamo i vitupèri e le vergogne
e’ danni di ciascheduno; parsi nelle operazioni, nelle quali
noi siamo, troppo piú che nelle parole, nocevoli. Che piú? Superbissimi
uomini siamo, in ogni cosa ci pare esser degni di
dovere avanti ad ogni altro esser preposti, facendo di noi maravigliose
stime, non credendo che alcuno altro vaglia, sappia
o possa, se non noi. Andiamo con la testa levata, nel parlare
altieri e presuntuosi nelle ’mprese, e tanto di noi medesimi
ingannati, che sofferir non possiamo né pari né compagnone;
teneri piú che ’l vetro, per ogni piccola cosa ci turbiamo e
divegnam furiosi, e in tanta insania divegnamo, che noi ardiamo
di preporre le nostre forze a Dio, di bestemmiarlo e d’avvilirlo.
De’ quali vizi, esso permettendolo, non che da lui, ma
bene spesso da molto men possente che non siam noi, ci troviamo
sgannati.

Poi segue ser Brunetto ammaestrandolo, e dice: «Da’ lor
costumi fa’ che tu ti forbi», cioè ti servi immaculato. «La tua
fortuna», cioè il celeste corso, «tanto ben ti serba», in laudevole
fama, in sufficienza, in amicizie di grandi uomini. «Che
l’una parte e l’altra», cioè i fiesolani e’ fiorentini, «avranno
fame Di te», cioè disiderio, poi che cacciato t’avranno: «ma
lungi fia dal becco l’erba», cioè l’effetto dal disiderio, percioché
essi non ti riavranno mai. «Faccian le bestie fiesolane»,
cioè gli stolti uomini fiesolani, «strame Di lor medesme», cioè
rodan se medesimi con li loro malvagi pensieri e con le lor
malvagie operazioni, «e non tocchin la pianta», per roderla,
«S’alcuna surge ancor nellor letame», cioè nel luogo della loro
abitazione, la qual somiglia al letame, percioché di sopra l’ ha
chiamate bestie; «In cui riviva», cioè per buone operazioni
risurga, «la sementa santa, Di que’ roman che vi rimaser»;
volendo qui mostrare li romani, li quali vennero ad abitar
Firenze, essere stati quali furon quegli antichi, per le cui giuste
e laudevoli opere si ampliò e magnificò il romano imperio
(ma in ciò non sono io con l’autore d’una medesima opinione,
percioché infino a’ tempi de’ primi imperadori era Roma ripiena
della feccia di tutto il mondo, ed era dagl’imperadori preposta
a’ nobili uomini antichi, giá divenuti cattivi): «quando fu Fatto
il nido di malizia tanta»; e chiama qui Fiorenza «il nido di
malizia tanta», e questo non indecentemente, avendo riguardo
a’ vizi de’ quali ne mostra esser maculati.

—«Se fosse tutto pieno il mio dimando—Rispos’io lui,—voi
non sareste ancora. Dell’umana natura», la quale per eterna
legge ciò che nasce fa morire, «posto in bando», cioè di quella
vita cacciato, anzi sareste ancora vivo; e quinci gli dice la cagion
perché esso questo dimanderebbe, perciò «Che in la mente
m’è fitta», cioè con fermezza posta, «ed or m’accora», cioè
mi va al cuore, «La cara buona imagine paterna, Di voi»,
verso di me, «quando nel mondo», vivendo voi, «ad ora ad
ora. Mi mostravate come l’uom s’eterna», per lo bene e valorosamente
adoperare. E cosí mostra l’autore che da questo ser
Brunetto udisse filosofia, gli ammaestramenti della quale, si
come santi e buoni, insegnano altrui divenire eterno e per fama
e per gloria. «E quanto io l’abbo in grado», quello che giá
mi dimostraste, «mentr’io vivo, Convien che nella mia lingua
si scema», percioché sempre vi loderò, sempre vi commenderò.

«Ciò che narrate di mio corso», cioè della mia futura fortuna,
«scrivo», nella mia memoria, «E serbolo a chiosar con
altro testo», cioè a dichiarare con quelle cose insieme, le quali
gli avea predette Ciacco e messer Farinata, «A donna», cioè
a Beatrice, «che saprá, s’a lei arrivo», chiosare e dichiarare
e l’altre cose e quelle che dette m’avete. «Tanto vogl’io che
vi sia manifesto, Purché mia coscienza non mi garra», cioè
non mi riprenda, se per avventura alcuna ingiuria piú pazientemente
che il convenevole sostenessi, «Ch’alla fortuna», cioè
a’ casi sopravvegnenti, «come vuol, son presto», a ricevere e
a sostenere. «Non è nuova agli orecchi miei tale arra», cioè
tale annunzio, quale è quello il quale mi fate, percioché da
Ciacco e da messer Farinata m’è stato predetto: «Però giri
Fortuna la sua ruota», cioè faccia il suo uficio di permutare gli
onori e gli stati, «Come le piace, e ’l villan la sua marra».—Queste
parole dice per quello che ser Brunetto gli ha detto
de’ fiesolani, che contro a lui deono adoperare, li quali qui
discrive in persona di villani, cioè d’uomini non cittadini, ma
di villa; e in quanto dice «la sua marra», intende che essi
fiesolani, come piace loro, il lor malvagio esercizio adoperino,
come il villano adopera la marra.

«Lo mio maestro allora in su la gota», cioè in su la parte
«Destra, si volse indietro, e riguardommi. Poi disse:—Bene
ascolta», cioè non invano ascolta, «chi la nota»,—con effetto,
la parola la quale tu al presente dicesti (cioè «giri Fortuna come
le piace la sua rota», ecc.), volendo per questo confortarlo a
dover cosí fare, come esso dice di fare.

«Né per tanto di men», cioè perché Virgilio cosí dicesse,
«parlando vommi, Con ser Brunetto, e dimando chi sono Li
suoi compagni», co’ quali egli poco davanti andava, «piú noti»,
a lui, «e piú sommi», per fama.

«Ed egli a me:—Saper d’alcuno è buono». E fagli ser Brunetto
questa risposta alla domanda che l’autore fece, dicendo
«e piú sommi»; quasi voglia ser Brunetto dire (si come assai
bene appare appresso): se io ti volessi dire i piú sommi, sarebbe
troppo lungo, percioché tutti furono uomini di nome e
famosi. E, detto d’alcuno, «Degli altri fia laudevole tacerci».
Volendo forse per questo dire: egli v’ha si fatti uomini, che
lo ’nfamargli di cosí vituperevole peccato, come questo è, e per
lo qual dannati sono, potrebbe esser nocivo; e, se non per loro,
per coloro li quali di loro son rimasi. Comeché egli altra ragione
n’assegni, perché sia laudevole il tacersi, dicendo: «Ché
’l tempo», che conceduto m’è star teco, «saria corto», piccolo
o brieve, «a tanto suono», cioè a cosí lungo ragionare,
come, ragionando di costoro, si converrebbe fare. E, questo detto,
prima gli dice in generale chi essi sono, poi discende a nominarne
alcuno in particulare, e dice: «In somma», cioè su
brevitá, «sappi che tutti fûr cherci, E letterati grandi e di gran
fama, D’un peccato medesmo», cioè di sogdomia, «al mondo
lerci», cioè brutti.

Pare adunque, per queste parole, i cherici e gli scienziati
esser maculati di questo male. Il che puote avvenire l’aver piú
destro, e con minor biasimo, del mescolarsi in questa bruttura
col sesso mascolino che col femminino, [conciosiacosaché
l’usanza de’ giovani non paia disdicevole a qualunque onesto
uomo, ove quella delle femmine è abominevole molto]; e, per
questo comodo, questi cosí fatti uomini, cherici e letterati, piú
in quel peccato caggiono che per altro appetito non farebbono.

«Priscian sen va con quella turba grama», cioè dolente. Fu
Prisciano della cittá di Cesarea di Cappadocia, secondo che ad
alcuni piace, e grandissimo filosafo e sommo grammatico, il
quale, venuto a dimorare a Roma, ad istanzia di Giuliano apostata
compose in grammatica due notabili libri: nell’uno trattò
diffusamente e bene Delle parti dell’orazione, nell’altro sub brevitá
trattò Delle costruzioni. Non lessi mai né udi’ che esso di
tal peccato fosse peccatore, ma io estimo abbia qui voluto porre
lui, accioché per lui s’intendano coloro li quali la sua dottrina
insegnano; del qual male la maggior parte si crede che sia
maculata, percioché il piú hanno gli scolari giovani, e per l’etá
temorosi e ubbidienti, cosí a’ disonesti come agli onesti comandamenti
de’ lor maestri; e per questo comodo si crede che spesse
volte incappino in questa colpa.

«E Francesco d’Accorso anche vedervi», tra loro avresti
potuto, «S’avessi avuto di tal tigna brama», cioè disiderio.

Messer Francesco fu figliuolo di messer Accorso, amenduni
fiorentini, e amenduni grandissimi e famosi dottori in legge,
in tanto che messer Accorso chiosò tutto ’l Corpo di ragion civile,
e furon le sue chiose tanto accette, che elle si posono e sono e
ancora s’usano per chiose ordinarie nel Codice e negli altri libri
legali. E questo messer Francesco, mentre visse, sempre lesse ordinariamente
in Bologna, dove si crede che ultimamente morisse.



Appresso dice che ancora v’avrebbe potuto vedere «Colui
[potei], che dal servo de’ servi», cioè dal papa, il qual se medesimo
nelle sue lettere chiama «servo de’ servi di Dio». E questo
titolo primieramente per vera umiltá si pose san Gregorio primo,
essendo papa, conoscendo che a lui, e a ciascun che nella
sedia di san Piero siede, s’appartiene di ministrare e di servire
nelle cose spirituali agli amici e servi di Dio, quantunque menomi;
la qual cosa esso sollecitamente facea, predicando loro e
aprendo la dottrina evangelica, sí come nelle sue Omelie appare,
le quali sono le prediche sue, e il nome loro il dimostra:
percioché «omelia» non vuole altro dire, se non «sermone al
popolo». Come i successori suoi questo faccino, Dio ne sa la
veritá. Ma questo di cui qui l’autor dice, dice che «Fu trasmutato
d’Arno in Bacchiglione».

Dicesi costui essere stato un messer Andrea de’ Mozzi, vescovo
di Firenze, il quale e per questa miseria, nella quale
forse era disonesto peccatore, e per molte altre sue sciocchezze
che di lui si raccontano nel vulgo; per opera di messer Tommaso
de’ Mozzi, suo fratello, il quale era onorevole cavaliere
e grande nel cospetto del papa, per levar dinanzi dagli occhi
suoi e de’ suoi cittadini tanta abominazione, fu permutato dal
papa, di vescovo di Firenze, in vescovo di Vicenza. Il che l’autore
per due fiumi discrive, cioè per Arno, il quale è fiume,
come si vede, che passa per mezzo la cittá di Firenze, e per
Bacchiglione, il qual fiume corre lungo le mura di Vicenza: e
cosí per ciascun di questi fiumi intende quella cittá donde fu
trasmutato, e quella nella quale fu trasmutato. «Ove», cioè in
Vicenza, «lasciò», morendo, percioché in essa morí, «li mal
protesi nervi». Era questo vescovo sconciamente gottoso, in
quanto che, per difetto degli omori corrotti, tutti i nervi della
persona gli s’erano rattrappati, come in assai gottosi veggiamo,
e nelle mani e ne’ piedi; e cosí per questa parte del corpo,
cioè per li nervi, intende tutto il corpo, il quale morendo lasciò
in Vicenza. [Altri vogliono altramente sentire in questa parte,
volendo per quello vocabolo «protesi», non di tutti i nervi del
corpo intendere, ma di quegli solamente li quali appartengono
al membro virile; dicendo che «proteso» suona «innanzi teso»,
il quale innanzi tendere avviene in quegli nervi del viril membro,
che si protendono innanzi quando all’atto libidinoso si viene,
e perciò dicono essere dall’autore detti «mal protesi», percioché
contro alle naturali leggi malvagiamente gli protese.]

«Di piú direi, ma ’l venir», al pari di te, «e ’l sermone
Piú lungo esser non può»; e soggiugne la cagione, dicendo:
«peroch’io veggio, Lá», davanti a sé, «surger nuovo fummo»,
forse polverio, «dal sabbione. Gente vien, con la quale esser
non deggio».

[Appare per queste parole alcuna differenzia esser tra quegli
che contro a natura peccarono, poiché per diverse schiere son
tormentati, e non osa l’una schiera esser con l’altra; e senza
dubbio differenza ci è, percioché non solamente in una maniera
e con una sola spezie d’animali si commette. Commettesi adunque
questo peccato quando due d’un medesimo sesso a ciò si
convengono, sí come due uomini, e similmente quando due
femmine; il che sovente avviene, e, secondo che alcuni vogliono,
esse primieramente peccarono in questo vizio, e da lor poi divenne
agli uomini. Commettesi ancora quando l’uomo e la
femmina, eziandio la propria moglie col marito, meno che onestamente,
e secondo la ordinaria regola della natura e ancora
delle leggi canoniche, si congiungono insieme. Commettesi ancora
quando con alcuno animal bruto o l’uomo o la femmina
si pone; la qual cosa non solamente a Dio, ma ancora agli
scellerati uomini è abominevolissima. E però dobbiam credere
che, secondo che in questo piú e men gravemente si pecca, cosí
i peccatori dalla divina giustizia essere piú e men gravemente
puniti, e distintamente. E, percioché ser Brunetto vide venir
gente, o piú o meno peccatori che si fosser di lui, dice che con
loro esser non dee.]

E, dovendosi partire dall’autore, ultimamente gli dice: «Sieti
raccomandato il mio Tesoro», cioè il mio libro, il quale io
composi in lingua francesca, chiamato Tesoro: e questo vuole
gli sia raccomandato in trarlo innanzi, e in commendarlo e
onorarlo, estimando quello alla sua fama esser fatto nella
presente vita, che al suo libro si fa. E in questo possiam comprendere
quanta sia la dolcezza della fama, la quale, ancorché
in inferno siano dannati i peccatori, né sperino mai quassú
tornare, né d’inferno uscire, è pure da loro disiderata. E séguita
la cagione perché, dove dice: «Nel quale io vivo ancora»;
volendo per questo dire che, dove perduto fosse questo
libro o non avuto a prezzo, niun ricordo sarebbe di lui. E per
questo possiam vedere la fama essere una vita di molti secoli,
e, quasi, dalla presente, nella quale secondo il corpo poco si
vive, separata, e similmente dalla eterna, nella quale mai non
si muore. [E questo fa direttamente contro a molti, li quali
scioccamente dicono che la poesia non è facultá lucrativa: percioché
in questo dimostrano due loro grandissimi difetti, de’ quali
l’uno sta nello sciocco opinare che non sia guadagno altro che
quello che empie la borsa de’ denari; e l’altro sta nella dimostrazion
certissima che fanno, di non sentire che cosa sia la
dolcezza della fama. E perciò m’aggrada di rintuzzare alquanto
l’opinione asinina di questi cotali.]

[Empiono la borsa o la cassa l’arti meccaniche, le mercatanzie,
le leggi civili e le canoniche; ma queste, semplicemente al
guadagno adoperate, non posson prolungare, né prolungano un
dí la vita al guadagnatore, sí come quelle che dietro a sé non
lasciano alcuna ricordanza o fama laudevole del guadagnatore.
Ricerchinsi l’antiche istorie, ispieghinsi le moderne, scuotansi
le memorie degli uomini, e veggasi quello che di colui, il quale
ha atteso ad empiere l’arche d’oro e d’argento, si truova. Truovasi
di Mida, re di Frigia, con grandissimo suo vituperio; truovasi
di Serse, re di Persia, con molta sua ignominia; truovasi
di Marco Crasso, con perpetuo vituperio del nome suo: e questo
basti aver detto dell’antiche. Delle piú ricenti non so che si
truovi. Stati sono, per quel che si crede, nella nostra cittá di
gran ricchi uomini: ritruovisi, se egli si può, il nome d’alcuno
che giá è cento anni fosse ricco. Egli non ci se ne troverá
alcuno, e, se pure alcun se ne trovasse, o in vergogna di lui
si troverá, come degli antichi, o lui per le ricchezze non esser
principalmente ricordato. Per la qual cosa appare questi cotali
avere acquistata cosa che insieme col corpo e col nome loro
s’è morta e convertita in fummo, quasi non fosse stata.]

[Ma a veder resta quello che della poesia si guadagni, la
quale essi dicono non essere lucrativa, credendosi con questo
vituperarla e farla in perpetuo abominevole. La poesia, la qual
solamente a’ nobili ingegni se stessa concede, poiché con vigilante
studio è appresa, non dirizza l’appetito ad alcuna ricchezza,
anzi quelle, sí come pericoloso e disonesto peso, fugge
e rifiuta; e prestando diligente opera alle celestiali invenzioni
ed esquisite composizioni, in quelle con ogni sua potenzia, che
l’ha grandissima, si sforza di fare eterno il nome del suo divoto
componitore. E, se eterno far noi puote, gli dá almeno per
premio della sua fatica quella vita, della qual di sopra dicemmo,
lunga per molti secoli, rendendolo celebre e splendido appo
i valorosi uomini, sí come noi possiamo manifestissimamente
vedere e negli antichi e ancor ne’ moderni. E’ son passati oltre
a duemila secento anni che Museo, Lino e Orfeo vissero famosi
poeti; e, quantunque la lunghezza del tempo e la negligenzia degli
uomini abbiano le loro composizioni lasciate perire, non hanno
potuto per tutto ciò li loro nomi occultare né fare incogniti,
anzi in quella gloriosa chiarezza perseverano, che essi, mentre
corporalmente vivean, faceano. Omero, poverissimo uomo e di
nazione umilissima, fu da questa in tanta sublimitá elevato, ed
è sempre poi stato, che le piú notabili cittá di Grecia ebbero
della sua origine quistione: i re, gl’imperadori, e’ sommi prencipi
mondani hanno sempre il suo nome quasi quello d’una
deitá onorato, e infino a’ nostri dí persevera, con non piccola
ammirazione di chi vede e legge i suoi volumi, la gloria della
sua fama.]

[Io lascerò stare i fulgidi nomi d’Euripide, d’Eschilo, di Simonide,
di Sofocle e degli altri che fecioro nelle loro invenzioni
tutta Grecia maravigliare, e ancor fanno; e similmente Ennio
brundisino, Plauto sarsinate, Nevio, Terenzio, Orazio Flacco,
e gli altri latini poeti, li quali ancora nelle nostre memorie con
laudevole ricordazion vivono; per non dire del divin poeta Virgilio,
il cui ingegno fu di tanta eccellenzia, che, essendo egli
figliuolo d’un lutifigolo, con pari consentimento di tutto il senato
di Roma, il quale allora alle cose mondane soprastava, fu
di quella medesima laurea onorato che Ottavian Cesare, di tutto
il mondo imperadore. E di tanta eccellenzia furono e sono
l’opere da lui scritte, che non solamente ad ammirazion di sé,
e in favore della sua fama, li prencipi del suo secolo trassero,
ma esse hanno con seco insieme infino ne’ dí nostri fatta non
solamente venerabile Mantova, sua patria, ma un piccol campicello,
il quale i mantovani affermano che fu suo, e una villetta
chiamata Piectola, nella quale dicon che nacque, fatta degna di
tanta reverenzia, che pochi intendenti uomini sono che a Mantova
vadano, che quella quasi un santuario non visitino e onorino.]

[E, accioché io a’ nostri tempi divenga, non ha il nostro carissimo
cittadino e venerabile uomo, e mio maestro e padre,
messer Francesco Petrarca, con la dottrina poetica riempiuta
ogni parte, dove la lettera latina è conosciuta, della sua maravigliosa
e splendida fama, e messo il nome suo nelle bocche,
non dico de’ prencipi cristiani, li quali i piú sono oggi idioti,
ma de’ sommi pontefici, de’ gran maestri, e di qualunque altro
eccellente uomo in iscienzia? Non il presente nostro autore, la
luce del cui valore per alquanto tempo stata nascosa sotto la
caligine del volgar materno, è cominciato da grandissimi letterati
ad esser disiderato e ad aver caro? E quanti secoli crediam
noi che l’opere di costoro serbin loro nel futuro? Io spero
che allora perirá il nome loro, quando tutte l’altre cose mortali
periranno. Che dunque diranno questi nostri, che solamente
alloccano il denaio? Diranno che la poesia non sia lucrativa, la
quale dá per guadagno cotanti secoli a coloro che a lei con
sincero ingegno s’accostano, o diranno che pur l’arti meccaniche
sien quelle delle quali si guadagna? Vergogninsi questi
cotali di por la bocca alle cose celestiali da lor non conosciute,
e intorno a quelle s’avvolghino, le quali appena dalla bassezza
del loro ingegno son da loro conosciute! e negli orecchi ricevano
un verso del nostro venerabil messer Francesco Petrarca:


Artem quisque suam doceat, sus nulla Minervam.





Ora, come io ho detto de’ poeti, cosí intendo di qualunque
altro componitore in qualunque altra scienza o facultá, percioché
ciascuno meritamente nelle sue opere vive.] E questa è quella
vita nella quale ser Brunetto Latino dice che ancor vive, cioè
nella composizion del suo Tesoro, avendo per morte quella vita
nella quale vive lo spirito suo. Poi segue: «e piú non cheggio»;—quasi
dica: questo mi sará assai.

«Poi si rivolse»; detto questo, «e parve di coloro, Che
corrono a Verona ’l drappo verde Per la campagna». Secondo
che io ho inteso, i veronesi per antica usanza fanno in una
lor festa correre ad uomini ignudi un drappo verde, al qual
corso, per téma di vergogna, non si mette alcuno se velocissimo
corridor non si tiene; e, percioché, partendosi ser Brunetto
dall’autore, velocissimamente correa, l’assomiglia l’autore a
questi cotali che quel drappo verde corrono: e, accioché ancora
piú veloce il dimostri, dice: «e parve di costoro», cioè di quegli
che corrono, «Quegli che vince», essendo davanti a tutti gli
altri, «e non colui che perde», rimanendo addietro.

L’allegoria del presente canto, cioè, come la pena, scritta
per l’autore che a questi che peccarono contra natura è data,
si conformi con la colpa commessa, si dimostrerá nel diciassettesimo
canto, dove si dirá di tutta questa spezie de’ violenti.








CANTO DECIMOSESTO

[Lez. LVIII]

«Giá era il loco, ove s’udia il rimbombo». ecc. Continuasi
il presente canto al superiore, in questa guisa: noi dobbiamo
intendere che, partito ser Brunetto, l’autore e Virgilio
incontanente con piú veloce passo cominciarono a continuare
il lor cammino; il quale continuando, mostra l’autore, nel principio
del presente canto, loro esser pervenuti in quella parte,
dove il fiumicello, su per l’argine del quale andavano, cadeva
nell’ottavo cerchio dello ’nferno; e quindi séguita, discrivendo
quello che, in quella parte, dove pervennero, vedesse. E dividesi
il presente canto in nove parti: nella prima per alcun
segno dimostra il luogo dove venissero; nella seconda dice
come tre ombre, di lontano correndo verso loro, gli chiamavano;
nella terza dice come Virgilio gl’impone che aspetti tre ombre
le quali il venivan chiamando; nella quarta scrive chi questi
tre fossero; nella quinta dimostra quello che esso alle tre ombre
dicesse; nella sesta dimostra una domanda fatta da loro e la
sua risposta; nella settima pone un priego fattogli da loro e
la lor partita; nella ottava come, piú avanti procedendo, trovarono
la caduta di quel fiumicello; nella nona pone come, per
opera di Virgilio, la Fraude venisse alla riva, alla quale essi
erano pervenuti. E comincia la seconda quivi: «Quando tre
ombre»; la terza quivi: «Alle lor grida»; la quarta quivi:
«Ricominciâr, come noi»; la quinta quivi: «S’io fossi»; la
sesta quivi:—«Se lungamente»; la settima quivi:—«Se l’altre
volte»; la ottava quivi: «Io il seguiva»; la nona quivi: «Io
avea una».

Comincia adunque cosí: «Giá era il loco», al quale pervenuti
eravamo, «ove s’udia il rimbombo Dell’acqua», cioè
di quel fiumicello del quale ha detto di sopra; e chiamiam noi
«rimbombo» quel suono, il quale rendono le valli, d’alcun
suono che in esse si faccia; e questo rimbombo, perché l’acqua
di quel fiumicello «cadea nell’altro giro», cioè nel cerchio
ottavo dello ’nferno; il quale rimbombo, dice l’autore, era «Simile
a quel che l’arnie fanno rombo», cioè era simile a quel
rombo che l’arnie fanno, cioè gli alvei o i vasi ne’ quali le
pecchie fanno li lor fiari, il quale è un suon confuso, che simigliare
non si può ad alcun altro suono.

«Quando tre ombre». Qui comincia la seconda parte di
questo canto, nella qual, poi che l’autore ha discritto il luogo
dove pervenuti erano, dice come Virgilio gl’impose che aspettasse
tre ombre, le quali il venivan chiamando, e dice cosí:
«Quando tre ombre insieme si partîro, Correndo», verso loro,
«d’una turba», d’anime, «che passava», ivi vicino a loro,
«Sotto la pioggia dell’aspro martíro», cioè di quelle fiamme.
«Venían ver’ noi», correndo; «e ciascuna gridava:—Sóstati
tu, che all’abito ne sembri Essere alcun di nostra terra prava»,—cioè
di Firenze. E puossi in queste parole comprendere, in
quanto dicono che «all’abito ne sembri», che quasi ciascuna
cittá aveva un suo singular modo di vestire distinto e variato
da quello delle circunvicine; percioché ancora non eravam divenuti
inghilesi né tedeschi, come oggi agli abiti siamo.

«Aimè! che piaghe», cotture, come hanno quegli che con
le tenaglie roventi sono attanagliati, «vidi ne’ lor membri,
Ricenti e vecchie, dalle fiamme accese», fatte. «Ancor men
duol, pur ch’io me ne rimembri», cioè ricordi. Suole l’autore
nelle parti precedenti sempre mostrarsi passionato, quando vede
alcuna pena, della quale egli si sente maculato: non so se qui
si vuole che l’uomo intenda per questa compassione avuta di
costoro, che esso si confessi peccatore di questa scellerata colpa;
e però il lascio a considerare agli altri.

«Alle lor grida», le quali chiamando facevano, «il mio dottor
s’attese»; e, conosciutigli, «Volse il viso ver’ me, e:—Ora
aspetta,—Disse;—a costor si vuole esser cortese», cioè d’aspettargli
e d’udirgli. E in ciò mostra sentire costoro essere
uomini autorevoli e famosi, li quali, quantunque dannati sieno,
nondimeno quelle cose, che valorosamente operarono, gli fanno
degni d’alcuna onorificenza. E poi segue: «E se non fosse il
fuoco che saetta La natura del luogo», sí come la divina giustizia
vuole, «io dicerei che meglio stesse a te», andando loro
incontro, «ch’a lor la fretta»,—di correr verso di te.

«Ricominciâr, come noi ristemmo, ei», cioè essi, «L’antico
verso», cioè chiamandoci; «e, quando a noi fûr giunti, Fêro
una ruota di sé tutti e trei».

«Qual soleano i campion far nudi ed unti, Avvisando lor
presa e lor vantaggio». Usavano gli antichi, e massimamente
i greci, molti giuochi e di diverse maniere, e questi quasi
tutti facevano nelli lor teatri, accioché da’ circunstanti potessero
esser veduti; e quella parte del teatro, dove questi giuochi facevano,
chiamavan «palestra». E tra gli altri giuochi, usavano
il fare alle braccia, e questo giuoco si chiamava «lutta». E a
questi giuochi non venivano altri che giovani molto in ciò esperti,
e ancora forti e atanti delle persone, e chiamavansi «atlete», li
quali noi chiamiamo oggi «campioni»; e, per potere piú espeditamente
questo giuoco fare, si spogliavano ignudi, accioché i
vestimenti non fossero impedimento o vantaggio d’alcuna delle
parti; ed, oltre a questo, accioché piú apertamente apparisse
la virtú del piú forte, s’ugnevan tutti o d’olio o di sevo o di
sapone: la quale unzione rendeva grandissima difficultá al potersi
tenere, percioché ogni piccol guizzo, per opera dell’unzione,
traeva l’uno delle braccia all’altro; e cosí unti, avanti
che venissero al prendersi, si riguardavan per alcuno spazio,
per prendere, se prender si potesse, alcun vantaggio nella prima
presa. E questo è ciò che l’autore in questa comparazione vuol
dimostrare.

E poi, per compiere la comparazion, segue: «Prima che sien
tra lor battuti e punti». Parla qui l’autore metaphorice, percioché
a questo giuoco non interviene alcuna battitura o puntura
corporale, ma mentale puote intervenire, in quanto colui,
che ha il piggior del giuoco, è battuto e punto da vergogna.

Poi segue: «Cosí, rotando», volgevansi questi tre in modo
di ruota, per non istar fermi, e come che si volgessono, sempre
tenevano il viso vòlto verso l’autore e con lui parlavano; e
questo è quello che vuol dire: «ciascuna il visaggio Drizzava a
me; sí che ’n contrario il collo Faceva a’ piè continuo viaggio»;
in quanto il collo si torceva verso l’autore, ove i piedi talvolta
si volgevano, e secondo che il moto circulare richiedeva, verso
il sabbione.

E, cosí rotandosi, cominciò l’un di loro a dire all’autore:—«E
se miseria d’esto luogo sollo», cioè non tanto fermo,
percioché di sopra la rena, la quale è di sua natura rara, è malagevole
a fermare i piedi; «Rende in dispetto noi», facendoci
parere degni d’essere avuti poco a pregio, e per conseguente,
«e’ nostri prieghi,—Cominciò l’uno», di loro a dire, e, oltre
a ciò,—«il tristo aspetto e brollo», in quanto siamo dal continuo
fuoco cotti e disformati; ma, non ostante questa deformitá,
«La fama nostra», la qual di noi nel mondo lasciammo,
«il tuo animo pieghi», a compiacerne di questo, cioè «A dirne
chi tu se’, che i vivi piedi Cosí sicuro per lo ’nferno freghi»;
quasi voglia dire: percioché questo ne fa assai maravigliare.

E, accioché esso renda l’autore liberale a dover far quello
che addomanda, prima che la risposta abbia di ciò, che egli
addomanda, nomina i compagni suoi e sé, dicendo: «Questi,
l’orme di cui pestar mi vedi», dice di colui che davanti gli
andava, l’orme del quale conveniva a lui, che il seguiva correndo,
pestare, cioè scalpitare, «Tutto», cioè posto, «che nudo
e dipelato vada», percioché le fiamme, le quali cadevano accese,
gli avevano tutta arsa la barba e’ capelli, e però dice
«dipelato»; «Fu di grado maggior», di nobiltá di sangue e di
stato e d’operazioni, «che tu non credi», vedendolo cosí pelato
e cotto: «Nepote fu della buona Gualdrada», cioè figliuolo
del figliuolo di questa Gualdrada, e cosí fu nepote.

Questa Gualdrada, secondo che soleva il venerabile uomo
Coppo di Borghese Domenichi raccontare, al qual per certo
furono le notabili cose della nostra cittá notissime, fu figliuola
di messer Bellincion Berti de’ Ravignani, nostri antichi e nobili
cittadini: ed essendo per avventura in Firenze Otto quarto
imperadore, e quivi per farla piú lieta della sua presenza andato
alla festa di San Giovanni, avvenne che insieme con l’altre
donne cittadine, sí come nostra usanza è, la donna di messer
Berto venne alla chiesa, e menò seco questa sua figliuola, chiamata
Gualdrada, la quale era ancor pulcella. E postesi da una
parte con l’altre a sedere, percioché la fanciulla era di forma
e di statura bellissima, quasi tutti i circunstanti si rivolsero a
riguardarla, e tra gli altri lo ’mperadore, il quale, avendola
commendata molto e di bellezza e di costumi, domandò messer
Berto, il quale era davanti da lui, chi ella fosse. Al quale messer
Berto, sorridendo, rispose:—Ella è figliuola di tale uomo, che
mi darebbe il cuore di farlavi basciare, se vi piacesse.—Queste
parole intese la fanciulla, sí era vicina a colui che le dicea, e,
alquanto commossa della opinione che il padre aveva mostrata
d’aver di lei, che ella, quantunque egli volesse, si dovesse lasciar
basciare ad alcuno men che onestamente; levatasi in piede,
e riguardato alquanto il padre, e un poco per vergogna mutata
nel viso, disse:—Padre mio, non siate cosí cortese promettitore
della mia onestá, ché per certo, se forza non mi fia fatta,
non mi bascerá mai alcuno, se non colui il quale mi darete
per marito.—Lo ’mperadore, che ottimamente la ’ntese, commendò
maravigliosamente le parole e la fanciulla, affermando
seco medesimo queste parole non poter d’altra parte procedere
che da onestissimo e pudico cuore; e perciò subitamente
venne in pensiero di maritarla. E, fattosi venir davanti un nobil
giovane chiamato Guido Beisangue, che poi fu chiamato conte
Guido vecchio, il quale ancora non avea moglie, e lui confortò
e volle che la sposasse: e donògli in dote un grandissimo
territorio in Casentino e nell’Alpi, e di quello lo intitolò conte.
E questi poi di lei ebbe piú figliuoli, tra’ quali ebbe il padre
di colui di cui qui si ragiona, il quale volle che nominato fosse
Guido, percioché il primo suo figliuolo fu. E, percioché questa
Gualdrada fu valorosa e onorabile donna, la cognomina qui
l’autor «buona»; e perciò da lei dinomina il nipote, perché
per avventura estimò lei essere stata donna da molto piú che
il marito non fu uomo.

Appresso questo, dice l’autore il nome di questo nepote
della Gualdrada, dicendo: «Guido Guerra ebbe nome». Il sopranome
di questo Guido si crede venisse da un disiderio innato
d’arme, il quale si dice che era in lui, d’esser sempre in
opere di guerra. «Ed in sua vita Fece col senno assai e con
la spada».

Ragionasi che questo Guido Guerra fosse col re Carlo vecchio,
quando combatté col re Manfredi, e che con ottimi consigli, e
poi con la spada in mano, egli adoperasse molto in dare opera
alla vittoria, la quale ebbe il re Carlo; senzaché, in altre simili
vicende, sempre si portò, dovunque si trovò, valorosamente;
per la qual cosa la fama sua s’ampliò molto.

«L’altro, ch’appresso me la rena trita», cioè scalpita, «È
Tegghiaio Aldobrandi, la cui voce», cioè nominanza o fama,
«Nel mondo sú dovrebbe esser gradita», percioché furon l’opere
sue laudevoli.

Fu costui messer Tegghiaio Aldobrandi degli Adimari, cavaliere
di graride animo e d’operazion commendabili e di gran
sentimento in opera d’arme; e fu colui, il quale del tutto sconsigliò
il comun di Firenze che non uscisse fuori a campo, ad
andare sopra i sanesi; conoscendo, sí come ammaestratissimo
in opera di guerra, che danno e vergogna ne seguirebbe, se
contro al suo consiglio si facesse; dal quale non creduto né
voluto, ne seguí la sconfitta a Monte Aperti.

«Ed io, che posto son con loro in croce», cioè a questo
tormento, «Iacopo Rusticucci fui». Fu costui messer Iacopo
Rusticucci, il qual non fu di famosa famiglia, ma, essendo ricco
cavaliere, fu tanto ornato di belli costumi e pieno di grande
animo e di cortesia, che assai ben riempie’ dove, per men notabile
famiglia, pareva vòto.

«E certo La fiera moglie, piú ch’altro, mi nuoce», in ciò
che io sia dannato a questo tormento. Dicono alcuni che costui
ebbe per moglie una donna tanto ritrosa e tanto perversa, e
di sí nuovi costumi e maniere, come assai spesso ne veggiamo,
che in alcuno atto con lei non si poteva né stare né vivere;
per la qual cosa il detto messer Iacopo, partitosi da lei, stimolandolo
l’appetito carnale, egli si diede alla miseria di questo
vizio. [E questo si può credere che facesse, quella vergogna temendo,
che i cherici mostrano di temere, piú del biasimo degli
uomini curando che dell’ira di Dio; e per quello acquistò di
dovere nella perdizione eterna avere questo supplicio.]

[Non deono adunque gli uomini esser molto correnti a prender
moglie, anzi deono con molto avvedimento a ciò venire, percioché,
dove elle si deono prendere per aver figliuoli e consolazione
e riposo in casa, assai spesso avviene che, per lo strabocchevolmente
gittarsi a prender qualunque femmina, l’uomo
si reca in casa fuoco inestinguibile e battaglia senza triegua.
Recita san Geronimo in un libro, il quale egli compose Contro
a Gioviniano eretico, che Teofrasto, il qual fu solenne filosafo
e uditore d’Aristotile, compose un libro il qual si chiama De
nuptiis, e in parte di quello domanda se il savio uomo debba
prender moglie. E avvegnaché egli, a se medesimo rispondendo,
dicesse dove ella sia bella, ben costumata e nata d’onesti parenti,
e se esso fosse sano e ricco, il savio alcuna volta poterla
prendere; incontanente aggiunse che queste cose rade volte intervengono
tutte nelle nozze, e però il savio non dover prender
moglie; percioché essa innanzi all’altre cose impedisce lo studio
della filosofia, né è alcun che possa a’ libri e alla moglie servire.]

[Oltre a questo, è certo che molte cose sono opportune agli
usi delle donne, sí come sono i vestimenti preziosi, l’oro, le
gemme, le serve e gli arnesi delle camere. Appresso, dall’aver
moglie procede che tutte le notti si consumano in quistioni e
in garrire, dicendo ella:—Donna cotale va in publico piú onoratamente
di me, e la cotale è onorata da tutti, e io tapinella
tra’ ragunamenti delle femmine sono avuta in dispetto.—Appresso:—Perché
riguardavi tu la cotal nostra vicina? Perché
parlavi tu con la cotal serviziale? Tu vien’ dal mercato, che
m’hai tu recato?—E, quello che è gravissimo a sostenere, quegli
che hanno mogliere, non possono avere né amico né compagno,
percioché esse incontanente suspicano che l’amore, che il marito
porta ad alcuna altra persona che a loro, sia in odio di lei. E, ancora,
il nudrire quella che è povera è molto difficile cosa, e il
sostenere i modi e i costumi della ricca è gravissimo tormento.
E aggiugni alle cose predette che delle mogli non si può fare
alcuna elezione, ma tale chente la fortuna la ti manda, tale te la
conviene avere; e non prima che fatte le nozze, potrai discernere
se ella è bestiale, se ella è sozza, se ella è fetida, o se ella
ha altro vizio. Il cavallo, l’asino, il bue, il cane, e’ vilissimi
servi, e ancora i vestimenti e’ vasi e le sedie e gli orciuoli, si
provan prima, e provati si comperano; sola la moglie non è mostrata,
accioché ella non dispiaccia, prima che ella sia menata.]

[Oltre a questo, poiché menata è, sempre si convien riguardare
la faccia sua, e la sua bellezza è da lodare, accioché, se
alcuna altra se ne riguardasse, ella non estimi di dispiacere;
conviene che l’uomo la chiami sua donna, che egli giuri per
la salute sua, e che egli mostri di disiderare che essa sopravviva
a lui, e, oltre a ciò, piú che alcuna altra persona d’amare
il padre di lei, e qualunque altro parente o persona amata da
lei. E, se egli avviene, per mostrare che altri abbia in lei piena
fede, che alcuno le commetta tutto il reggimento e governo
della sua casa, è di necessitá che esso divenga servo di lei;
e, se per avventura il misero marito alcuna cosa riserverá nel
suo arbitrio, incontanente essa crederá e dirá che il marito non
si fidi di lei, e, dove forse alcuno amor portava al marito, incontanente
il convertirá in odio; e, se il marito non consentirá
tosto a’ piacer suoi, di presente ricorre a’ veleni o ad altre
spezie della morte sua. Esse, il piú, vanno cercando i consigli
delle vecchierelle maliose, degl’indovini, e, oltre a questi,
introducono i sarti, i ricamatori e gli ornatori de’ preziosi
vestimenti, li quali, se il misero marito lascia nella sua casa
entrare e usare, non è senza pericolo della pudicizia; e, se egli
vieterá che essi non v’entrino, incontanente la moglie si reputa
ingiuriata, in ciò che il marito mostra d’aver sospeccion
di lei. Ma che utilitá è la diligente guardia, conciosiacosaché
la non pudica moglie non si possa guardare, e la pudica non
bisogni? La necessitá è mal fedel guardiana della castitá; e
quella donna è veramente pudica, alla quale è stata copia di
poter peccare e non ha voluto. La bella donna leggiermente
è amata; la non bella leggiermente è disprezzata e avuta a vile,
e malagevolmente è guardata quella che molti amano, e molesta
cosa è a possedere quella la quale da tutti è disprezzata. Con
minor miseria si possiede quella la quale è riputata sozza, che
non si guarda quella la quale è riputata bella. Niuna cosa è
sicura, che sia da tutti i disidèri del popolo disiderata: percioché
alcuno, a doverla possedere, si sforza di dover piacere
con la sua bellezza, alcun altro col suo ingegno, e alcun con
la piacevolezza de’ lor costumi, e certi sono che con la loro
liberalitá la sollecitano; e alcuna volta è presa quella cosa la
quale d’ogni parte è combattuta.]

[E, se per avventura alcuni quella dicono da dovere esser
presa, e per la dispensazion della casa, e ancora per le consolazioni
che di lei si deono aspettar nelle infermitá, e similmente
per fuggire la sollicitudine della cura famigliare: tutte queste
cose fará molto meglio un fedel servo, il quale è ubbidiente alla
volontá del suo signore, che non fará la moglie, la quale allora
sé estima esser donna, quando fa contro alla volontá del marito;
e molto meglio possono stare e stanno dintorno all’uomo infermo
gli amici e’ servi domestici, obbligati per li benefici ricevuti, che
la moglie, la quale a noi imputi le sue lagrime, e la speranza della
ereditá, e, rimproverandoci la sua sollecitudine, l’anima di colui
ch’è infermo turbi infino alla disperazione. E, se egli avverrá
che essa infermi, fia di necessitá che con lei insieme sia infermo
il misero marito, e che esso mai dal letto, dove ella giacerá,
non si parta; e, s’egli avverrá che la moglie sia buona
e comportabile (la quale radissime volte si truova), piagnerá il
misero marito con lei insieme parturiente, e con lei dimorante
in pericolo sará tormentato. Il savio uomo non può esser solo,
percioché egli ha con seco tutti quegli che son buoni, o che
mai furono; ed ha l’animo libero, il quale in quella parte che
piú gli piace si trasporta, e lá dove egli non puote essere col
corpo, lá va col pensiero; e, se egli non potrá aver copia d’uomini,
egli parla con Domeneddio. Non è alcuna volta il savio
men solo che quando egli è solo.]

[Appresso, il menar moglie per aver figliuoli, o accioché ’l
nome nostro non muoia, o perché noi abbiamo alla nostra vecchiezza
alcuni aiuti e certi eredi, è stoltissima cosa. Che appartiene
egli a noi, partendoci della presente vita, che un altro
sia del nome nostro nominato? Conciosiacosaché ancora il
figliuolo non rifá il vocabolo del padre, e innumerabili popoli
sieno, li quali per quel medesimo modo sieno appellati. E che
aiuti son della tua vecchiezza, nutricare in casa tua coloro li
quali spesse volte prima di te muoiono, o sono di perversissimi
costumi, o, quando pervenuti saranno alla matura etá, paia
loro che tu muoia troppo tardi? Molto migliori e piú certi eredi
son gli amici e i propinqui, li quali tu t’avrai eletti, che non
son quegli li quali, o vogli tu o no, sarai costretto d’avere.]

[Cosí adunque Teofrasto confortò il savio uomo a prender
moglie. Per che assai manifestamente si può comprendere non
sottomettersi a piccol pericolo colui il quale a tôr moglie si
dispone: il che, oltre a ciò che da Teofrasto, possiam comprendere
per l’esemplo del misero messer Iacopo Rusticucci,
il quale, per la perversitá della sua, ne mostra essere incorso
nella dannazion perpetua. Guardinsi adunque, e con gran circunspezione
si pongan mente alle mani, coloro li quali a prenderne
alcuna si dispongono, percioché rade volte s’abbatte
l’uomo a Lucrezia e a Penelope o a simiglianti; percioché,
secondo che io ho a molti giá udito dire, cosí come elle paiono
il giorno nella via agnoli, cosí la notte nel letto son diavoli.]

[Lez. LIX]

Poi séguita l’autore: «S’io fossi stato»; dove comincia la
quinta parte del presente canto, nella quale, poi che ha dimostrato
chi queste tre ombre sieno e ’l priego loro, dimostra
quello che esso alle tre ombre dicesse. Dice adunque: «S’io
fossi stato dal fuoco coperto», che non mi fosse potuto cadere
addosso, «Gittato mi sarei», dell’argine, «tra lor di sotto, E
credo che ’l dottor l’avria sofferto», considerando che essi erano
uomini da dovere onorare. «Ma, perch’io mi sarei bruciato e
cotto», gittandomi tra loro, «Vinse paura», ritenendomi, «la
mia buona voglia, Che di loro abbracciar mi facea ghiotto»,
cioè disideroso.

«Poi cominciai:—Non dispetto», che io abbia di vedervi,
con tutto che voi siate cosí cotti e pelati, «ma doglia La vostra
condizion», ora cosí afflitta, «dentro mi fisse, Tanto, che tardi
tutta si dispoglia», cioè mai da me non si partirá. E questa
cotal doglia si fisse in me, «Tosto», cioè incontanente, «Che
questo mio signor mi disse Parole, per le quali io mi pensai,
Che qual voi siete, tal gente venisse», cioè degna d’onore. E
le parole, le quali dice che Virgilio gli disse, son quelle di sopra,
dove dice: «A costoro si vuole esser cortese», ecc.

Poi che l’autore ha detto questo, rispondendo a ciò che messer
Iacopo aveva detto («E se miseria d’esto luogo sollo», ecc.),
ed egli risponde alla domanda fatta da loro, nella quale il pregano
che dovesse lor dire se egli era della lor cittá, e dice:—«Di
vostra terra sono», cioè della cittá vostra, «e sembrami
L’ovra di voi» laudevole (non il peccato), «e gli onorati
nomi», percioché veduti non gli avea, ma uditi ricordare, «Con
affezion ritrassi ed ascoltai», da coloro li quali gli sapevano
e che ne ragionavano. E, detto questo, dice loro quello che
va per quel cammin facendo: «Lascio lo fèle», cioè l’amaritudine
del mondo, o piú tosto quella amaritudine che per li
peccati séguita a coloro che del peccare non si rimangono; la
qual cosa esso faceva, dolendosi delle sue colpe e andando
alla penitenza; e però segue: «e vo pe’ dolci pomi», della
beata vita, «Promessi a me per lo verace duca», cioè Virgilio
(quando gli disse nel primo canto: «Ond’io, per lo tuo me’,
penso e discerno», ecc.); «Ma fino al centro», della terra,
cioè infino al profondo dello ’nferno, «pria convien ch’io
torni»,—cioè discenda. La cagione perché ciò gli convenga
fare, è piú volte nelle cose precedenti stata mostrata.



—«Se lungamente». Qui comincia la sesta parte del presente
canto, nella quale, poi che l’autore ha dimostrato quel che a
lor rispondesse, ed egli scrive una domanda fattagli da loro e
la sua risposta, e dice:—«Se lungamente», cioè per molti anni,
«l’anima conduca Le membre tue», cioè ti servi in vita—«rispose
quegli allora», cioè messer Iacopo,—«E se la fama tua
dopo te luca»: per due cose lo scongiura, disiderate molto da’
mortali, e da dover piegare ciascuno a dover dire quello di che
domandato è; «Cortesia e valor»: «cortesia» par che consista
negli atti civili, cioè nel vivere insieme liberalmente e lietamente,
e fare onore a tutti secondo la possibilitá; «valore» par che riguardi
piú all’onore della republica, all’altezza delle ’mprese,
e ancora agli esercizi dell’arme, nelle quali costoro furono onorevoli
e magnifici cittadini; «di’ se dimora, Nella nostra cittá,
sí come suole», quando noi vivevamo, «O se del tutto se n’è
gita fuora», cioè partitasi, senza piú adoperarvisi coma solea.
E, detto questo, dice la cagione che il muove a dubitare e a
domandarne.

«Ché Guiglielmo Borsiere». Questi fu cavalier di corte,
uomo costumato molto e di laudevol maniera; ed era il suo
esercizio, e degli altri suoi pari, il trattar paci tra’ grandi e
gentili uomini, trattar matrimoni e parentadi, e talora con piacevoli
e oneste novelle recreare gli animi de’ faticati, e confortargli
alle cose onorevoli; il che i moderni non fanno, anzi,
quanto piú sono scellerati e spiacevoli e con brutte operazioni
e parole, piú piacciono e meglio son provveduti. Poi séguita:
«il qual si duole Con noi per poco», cioè per una medesima
colpa, quantunque non molto continuata da esso; ma l’aver
poche volte peccato, sol che nel peccato si muoia, non menoma
la pena; «e va lá co’ compagni», da’ quali noi ci partimmo
quando qui venimmo, «Assai ne cruccia con le sue parole»,—dicendone
che del tutto partita se n’è.

Soleva essere in Firenze questo costume, che quasi per ogni
contrada solevano insieme adunarsi quegli vicini, li quali per
costumi e per ricchezza poteano, e fare una lor brigata, vestirsi
insieme una volta o due l’anno, cavalcare per la terra insieme,
desinare e cenare insieme, non trasandando né nel modo del
convitare né nelle spese: e cosí ancora invitavan talvolta de’
lor vicini e degli onorevoli cittadini. E, se avveniva che alcun
gentiluomo venisse nella cittá, quella brigata si riputava da piú,
che prima il poteva trarre dell’albergo e piú onorevolmente
ricevere, E tra loro sempre si ragionava di cortesia e d’opere
leggiadre e laudevoli, E questo è quello di che costui domanda
se piú in Firenze s’usa, conciosiacosaché alli lor tempi
s’usasse, disiderando di saperlo dall’autore, comeché Guiglielmo
Borsiere, il qual visse sí lungamente, che mostra che
a’ suoi tempi quella usanza vedesse, e cosí ancora la vedesse
intralasciata.

E a questa domanda fa l’autore la seguente risposta:—«La
gente nuova, e i súbiti guadagni, Orgoglio e dismisura han
generata, Fiorenza, in te, sí che tu giá ten piagni.—Cosí
gridai con la faccia levata».

Dice adunque che «la nuova gente», intendendo per questa
coloro li quali, oltre agli antichi, divennero abitatori di Firenze;
e, sí come io estimo, esso dice questo per molti nuovi cittadini,
e massimamente per la famiglia de’ Cerchi, li quali poco davanti
a’ tempi dell’autore erano venuti del Pivier d’Acone ad
abitare in Firenze; e subitamente, per l’esser bene avventurati
in mercatanzie, erano divenuti ricchissimi, e da questo orgogliosi
e fuor di misura: e, percioché, come altra volta è stato
detto, erano salvatichetti, e poco con gli altri cittadini comunicavano,
e in questo avevano in parte ritratto indietro il buon
costume delle brigate; e, oltre a ciò, per la loro alterigia avevano
Firenze divisa, come davanti è stato mostrato, e avevanla
in sí fatta guisa divisa, che la cittá giá se ne dolea, in quanto
molti scandali e molti mali, e uccisioni e ferite e zuffe n’eran
seguite: la qual cosa l’autore, sí come colui al qual toccava,
turbato e col viso levato al cielo, quasi della pazienza di Dio
dolendosi, disse.

«E i tre», cioè quelle tre ombre, «che ciò inteser per risposta»,
fatta alla lor domanda, «Guatâr l’un l’altro, come al
ver si guata», cioè turbati, dando piena fede alle parole.



—«Se l’altre volte». Qui comincia la settima parte di questo
canto, nella quale, poi che l’autore ha risposto alla lor domanda,
ed egli pone un priego fattogli da loro, e la lor partita, dicendo:—«Se
l’altre volte», che tu rispondi altrui, «sí poco ti costa»,
come al presente hai fatto,—«Risposer tutti,—il satisfare altrui,
Felice te, che sí parli a tua posta! Però, se campi», cioè se esci,
«d’esti luoghi bui», cioè oscuri dello ’nferno, «E torni a riveder
le belle stelle», su nel mondo, «Quando ti gioverá»,
cioè diletterá, «dicere: io fui», in inferno, «Fa’ che di noi
alla gente favelle»,—non in dire come noi siam qui in eterno
supplicio per lo nostro peccato, ma come ne cale dell’onore
della nostra cittá, e duolci d’udire che cortesia o valor si sia
partita di quella.

«Indi rupper la ruota», cioè il cerchio che fatto avean di sé,
come di sopra è detto; e chiamala «ruota», percioché continuamente
si rotavano e volgeano; «e a fuggirsi», cioè in guisa
d’uomini che fuggissero a tornarsi alla loro schiera, «Ale sembiâr
le gambe loro snelle», cioè parve che volassero. «Un amen»,
questa dizione «amen», la qual si dice in brevissimo tempo,
«non saria potuto dirsi Tosto», da alcuno, «cosí», prestamente,
«com’ei furon spariti, Per che al maestro parve di partirsi»,
poi s’eran partiti essi.

«Io il seguiva». Qui comincia la parte ottava di questo
canto, nella quale, poi che l’autore ha dimostrato le tre ombre
essersi dipartite, dimostra come, piú avanti procedendo, trovarono
la caduta di quel fiumicello, e dice: «Io il seguiva, e
poco eravam iti», poi che quelle tre ombre si partiron da noi,
«Che il suon dell’acqua», la qual cadeva nell’ottavo cerchio
dello ’nferno, e però faceva suono, «n’era sí vicino, Che per
parlar», cioè per aver parlato, «saremmo appena uditi», l’un
l’altro. E, per dimostrare quanto era il suono che questo fiumicello
faceva cadendo, pone una comparazione d’una acqua
che cade discendendo dell’Alpi di San Benedetto, le quali si
trovano andando per lo cammin dritto da Firenze a Forlí.

«Come quel fiume, c’ha proprio cammino, Prima», che
alcun altro, «da monte Veso inver’ levante, Dalla sinistra costa
d’Appennino». Monte Veso è un monte nell’Alpi, la sopra il
Monferrato, e parte la Provenza dalla Italia, e di questo monte
Veso nasce il fiume chiamato il Po. Il quale in sé riceve molti
fiumi, li quali caggiono dell’Alpi dalla parte di ver’ ponente, e
d’Appennino di ver’ levante, e mette in mare per piú foci, e
tra l’altre per quella di Primaro, presso a Ravenna; e questa è
quella che è piú orientale. E il primo fiume, il quale nasce in
Appennino, senza mettere in Po, andando l’uomo da Po inver’
levante, è chiamato, la dove nasce, Acquacheta; poi, divenendo
al piano presso a Forlí in Romagna, cambia nome, ed è chiamato
Montone, percioché impetuosamente corre e passa allato
a Forlí, e di quindi discende a Ravenna, e lungo le mura d’essa
corre, e forse due miglia piú giú mette nel mare Adriatico; e
cosí è il primo che tiene «proprio cammino», appresso a quello
che scende di monte Veso. E dice l’autore che egli viene dalla
sinistra costa d’Appennino. Intorno alla qual cosa è da sapere
che Appennino è un monte, il quale alcuni vogliono che cominci
a questo monte Veso; altri dicono che egli comincia a Monaco,
nella riviera di Genova, e viensene costeggiando verso quel
monte ch’è chiamato Pietra Apuana, lasciandosi dalla sinistra
parte il Monferrato, e Torino e Vercelli, e dal destro tutta Lunigiana,
e parte della riviera di Genova; poi quivi, piegandosi alquanto,
si lascia alla sinistra Piagenza, Parma, Reggio e Modena,
e alla destra o di ver’ mezzodí, Luni, Lucca e Pistoia; quindi,
procedendo alla sinistra, si lascia Bologna e tutta la Romagna
e la Marca, e alla destra Firenze, Arezzo, Perugia, e tutto il
Patrimonio infino a Roma; poi, procedendo oltre, si lascia alla
sinistra Abruzzo, Terra di Bari, Puglia e Terra d’Otranto, e
dalla destra, Campagna, Terra di lavoro, il principato di Salerno
e parte della Calavria, infino al Fare; dalla sinistra similmente
ha parte di Calavria, venendo infino al Fare di Messina,
dove è tronco da Peloro, il quale è un monte in Cicilia, a fronte
al fine suo. Ora si chiama il lato destro di questo monte quello
il quale è volto inverso il mar Tireno, e quello che è volto verso
il mare Adriano è chiamato il sinistro; e questo, percioché,
movendosi dal suo principio dimostrato di sopra, e andando
per quello verso il levante, sempre porta la destra mano verso
il mar Tireno, e la sinistra verso il mare Adriano.

Dice adunque l’autore nello esemplo il quale induce, o comparazione
che dir la vogliamo: «come quel fiume», chiamato
Montone, «c’ha proprio cammino», peroché, avanti a questo,
alcuno che ne nasca dalla sinistra costa d’Appennino, non ha
alcuno altro proprio cammino, sí come quegli che tutti mettono,
come detto è di sopra, in Po, e cosí per lo cammino altrui, e
non per lo loro, corrono al mare; «Prima», che alcun altro,
«da monte Veso inver’ levante», cioè di quegli fiumi che,
poi che il Po ha messo in mare, «Dalla sinistra costa d’Appennino».
E vuolsi questa lettera cosí ordinare: «Come quel
fiume, c’ha prima proprio cammino da monte Veso inver’ levante
dalla sinistra costa d’Appennino, Che si chiama Acquacheta
suso», nel mondo, «avante Che si divalli giú nel basso
letto», cioè nel piano di Romagna, «Ed a Forlí di quel nome»,
Acquacheta, «è vacante», cioè privato, percioché non piú Acquacheta,
ma Montone è chiamato.

Forlí fu giá assai piú notabile terra che oggi non è, e chiamavasi
Forum Livii, percioché un consolo chiamato Livio,
al quale era toccata la Gallia cisalpina in provincia, quivi ordinò
la corte sua a dover tener ragione a quegli della provincia:
comeché essi dicano lor ciance d’una reina chiamata Livia,
la qual non si truova che fosse in rerum natura, e da quella
dicono essere stata prima edificata la cittá.

«Rimbomba lá sovra San Benedetto Dell’Alpe, per cadere
ad una scesa». Questo fiume chiamato Acquacheta nasce nelle
dette Alpi, in un luogo chiamato l’Eremo, e, discendendo a
guisa d’un fossato, giú cade non guari lontano al monisterio
di San Benedetto predetto, d’un balzo giuso; e in quel cadere
fa un gran romore, e massimamente quando a tempo piovoso
corre con piú acqua.

«Ove dovea per mille esser ricetto». Io fui giá lungamente
in dubbio di ciò che l’autore volesse in questo verso dire; poi,
per ventura trovatomi nel detto monisterio di San Benedetto insieme
con l’abate del luogo, ed egli mi disse che fu giá tenuto
ragionamento per quegli conti, li quali son signori di quella
Alpe, di volere assai presso di questo luogo, dove quest’acqua
cade, si come in luogo molto comodo agli abitanti, fare un
castello, e riducervi entro molte villate da torno di lor vassalli:
poi morí colui che questo, piú che alcun degli altri, metteva
innanzi, e cosí il ragionamento non ebbe effetto. E questo è
quello che l’autor dice: «Ove dovea per mille», cioè per molti,
«esser ricetto», cioè stanza e abitazione.

«Cosí giú d’una ripa discoscesa, Trovammo risonar quell’acqua
tinta», di quel fiumicello, e far si gran romore, «Sí
che ’n poca ora avria l’orecchia offesa», percioché ’l troppo romore,
a chi non è uso, offende e noia l’udire.

«Io avea una corda intorno cinta, E con essa pensai alcuna
volta», quando egli era smarrito nella valle, «Prender la lonza
alla pelle dipinta», quella bestia delle tre che ’l suo andare impediva.
«Poscia che l’ebbi da me tutta sciolta», cioè scinta,
«Si come ’l duca m’avea comandato», che io me la scignessi
e dessigliele, «Porsila a lui aggroppata ed avvolta. Ond’e’ si
volse ver’ lo destro lato. Ed alquanto di lungi dalla sponda»,
di quel fiumicello. «La gittò giú in quell’alto burrato», cioè
in quel fiume, il qual chiama «burrato» per lo avviluppamento
d’esso.

Per la qual cosa l’autor dice:—«Ei pur convien che novitá
risponda—Dicea fra me medesmo», veggendo quel che Virgilio
faceva,—«al nuovo cenno, Che ’l maestro con l’occhio si seconda»,
cioè segue: percioché Virgilio, gittata la corda, stava
atteso con l’occhio sopra l’acqua, e questo faceva piú credere
all’autore che novitá dovesse rispondere.

«Ahi quanto cauti gli uomini esser denno», cioè deono,
«Presso a color che non veggion pur l’opra», manifesta, «Ma
per entro il pensier miran col senno!» In queste parole assai
notabili, n’ammonisce l’autore e ricordane con quanto avvedimento
ci convenga stare appresso a’ savi uomini; conciosiacosaché
essi non solamente giudicano delle nostre affezioni per
le nostre evidenti opere, ma ancora con acuto e discreto pensiero
spesse volte s’accorgono de’ nostri disidèri. E queste
parole dice per quello che a Virgilio vede fare, il quale, per
avviso con un picciol cenno fatto con una corda, provocò a
venire in publico a sé quello che egli disiderava, cioè Gerione.

E questo nelle seguenti parole dimostra Virgilio all’autore, il
qual, seguendo, dice: «El disse a me:—Tosto verrá di sopra»,
a quest’acqua, «Ciò ch’io attendo, e», ciò, «che ’l tuo pensier
sogna», cioè non certo vede, «Tosto convien ch’al viso
tuo si scuopra», cioè si manifesti. E, percioché quello, che seguir
dee, pare all’autor medesimo una cosa incredibile, avanti
che a scriverlo pervenga, con parole escusatorie e ancora con
giuramento dimostra sé volentieri averlo trapassato senza dire,
se la materia l’avesse patito.

Dice adunque: «Sempre a quel ver c’ha faccia di menzogna»,
cioè che somiglia bugia, come fa quello che dir debbo,
«Dee l’uom chiuder le labbra, quanto el puote», cioè tacerlo,
«Peroché senza colpa», di cui che ’l dice, «fa vergogna», a
quel cotal che ’l dice; in quanto color, che l’odono, si fanno
beffe di lui, e dicono lui essere grandissimo bugiardo.

«Ma qui tacer non posso», che io non dica questo vero
che avrá faccia di menzogna; quasi voglia dire: se io potessi,
il tacerei; e appresso questo, con giuramento afferma quello
esser vero che esso dice che vide: «e per le note, Di questa
Commedia, lettor, ti giuro, S’elle non sien di lunga grazia
vôte». Il giuramento è in sustanza questo: se io non dico il
vero, che questo mio libro non duri lungamente nella grazia
delle genti. Il quale è molto maggior giuramento, quanto a
colui che il fa, che molti non stimano; percioché qualunque è
colui che in fatica si mette di comporre alcuna cosa, il primo
suo disiderio è di pervenire per quella composizione in fama
e in notizia delle genti; e, appresso, è che questa fama duri
lungamente, né maggior cruccio potrebbe avere che il poter
credere la sua gran fatica dover brieve tempo durare. Giura
adunque per questo, come detto è, e dice: «per le note di questa
Commedia». «Note» son certi segni in musica, li quali hanno
a dimostrare quando e quanto si debba la voce elevare e quando
depriemere, li quali vedendo i cantori e l’ammaestramento di
quegli seguitando, vengono ad una concordanza nel canto: e
cosí nella presente Commedia si posson dir «note» quelle parti
estreme de’ versi, le quali, misurate di certe sillabe e lettere, si
fanno intra se medesime consonanti, sí come qui di terzo in
terzo verso si vede. E chiama l’autor qui questo suo libro Commedia,
la quale è una spezie di poesia; e percioché d’essa nel
principio della presente opera fu pienamente trattato, non curo
qui di dirne piú avanti.

Poi l’autore, fatto il giuramento, dice quello che esso vide,
e continuandosi al giuramento precedente, dice: «Ch’io vidi per
quell’aer grosso», sí come pieno di vapor fetidi, li quali non
avevano onde svaporare di quel luogo, «e scuro», senza luce,
«Venir notando una figura in suso», per quel fiume, nel quale
Virgilio aveva gittata la corda; e dice che questa figura era
«Maravigliosa ad ogni cuor sicuro». Orribil cosa adunque doveva
essere ed era, sí come esso medesimo dimostra nel principio
del seguente canto. Appresso per una comparazion dimostra
come questa figura notando venisse susa, e dice: «Sí come
torna colui», cioè quel marinaio, «che va giuso», al fondo
del mare, «Talvolta a solver», cioè a sciogliere, «l’áncora»:
«l’áncora» è uno strumento di ferro, il quale dall’un de’ lati ha
piú rampiconi, e dall’altro ha un anello, per lo quale si lega
alla fune che il manda giú nel fondo del mare, e di quello il
ritira sú; «ch’aggrappa», cioè piglia, «O scoglio od altro che
nel mare è chiuso», cioè ascoso.

Usano i marinari quando vengono ne’ porti con li lor legni,
accioché il vento non li sospinga in terra, gittare in mare, nella
parte opposita alla terra, alcune ancore, e queste co’ rampiconi
loro si ficcano nel fondo del mare; ed essi poi quella sartia,
con la quale l’áncora è legata, legano alla nave, e cosí la nave
è ritenuta da poter discorrere in terra. Ora avvien talvolta
che, non trovando l’áncora fondo da potersi aggrappare, e il
vento movendo la nave, questa ancora seguendola, ara il fondo
tanto, che per ventura ella truova o scoglio o altro dove ella
s’appiglia; e, quando questo avviene, volendosi con lor legno
partire i naviganti, non è molto agevole a riaver l’ancora, come
sarebbe se semplicemente nella rena o nella terra del fondo del
mare fitta si fosse. Conviene adunque che alcuno insino laggiú
discenda, e sviluppila da’ luoghi ove avviluppata è, accioché
sÙ tirar si possa. Li quali poi, insú ritornando, fanno l’atto
il quale qui l’autor dice che faceva questa fiera, sú venendo
alla sommitá del fiume per lo segno fatto da Virgilio. E l’atto
di questo cotale dice che è: «Che ’nsu si stende», con le
braccia, dalla spessezza dell’acqua aiutato a ritirarsi insú, quel
facendo, «e da piè si rattrappa», cioè dalle parti del corpo
inferiori, le quali si raccolgono insú, e raccolte fierono la
spessezza dell’acqua, e quella gli presta aiuto a sospignerlo
in alto.

L’allegorie le quali in questo canto sono, cioè il supplicio di
quelle anime dannate, con le quali l’autor mostra che lungamente
parlasse, sono una medesima cosa con quella, la quale
è nel canto quindicesimo, precedente a questo, e ancora con
quella che è nel quattordicesimo; delle quali, percioché d’una
medesima qualitá sono con quella che ancora è a recitare, e
che è nel canto seguente, come altra volta di sopra è detto,
si riserva a dimostrare dove appresso della terza spezie di coloro
che a Dio e alle sue cose fanno violenza si tratterá: e
però qui non curo dirne alcuna cosa. Appresso, quello che nella
fine del presente canto si discrive della corda data a Virgilio
dall’autore, e dello animale che, per lo cenno da Virgilio fatto,
venne sopra ’l fiume, percioché ad un medesimo fine aspetta
con quella fiera della quale l’ autor tratta nel principio del seguente
canto, per non fare d’una medesima materia due diversi
sermoni, riserverò a dire dove di quella fiera diremo.









CANTO DECIMOSETTIMO

[Lez. LX]

—«Ecco la fiera con la coda aguzza», ecc. Il presente canto
si continua col precedente assai evidentemente, in quanto nella
fine del precedente ha dimostrato come, per lo segno fatto da
Virgilio, vedesse sotto l’acqua una figura, la qual notando veniva
insú, cioè verso la sommitá del fiume; e nel principio
di questo dimostra questa figura esser pervenuta a riva. E dividesi
il presente canto in tre parti: nella prima discrive la
forma della figura venuta; nella seconda dimostra l’afflizione
degli usurieri; nella terza dimostra come, salito sopra le spalle
di quella figura, insieme con Virgilio fosse passato, e trasportato
del settimo cerchio dello ’nferno nell’ottavo. La seconda
comincia quivi: «Quivi ’l maestro»; la terza quivi: «Ed io,
temendo».

Comincia adunque cosí:—«Ecco la fiera»; chiamala «fiera»
dal suo fiero e crudele effetto; «con la coda aguzza», cioè aguta
e pugnente piú che alcun ferro, «che passa i monti», cioè le
durissime e grandi cose, «e rompe i muri», della cittá e di
qualunque fortezza, «e l’armi» (supple) passa e rompe di qualunque
fortissimo e ardito cavaliere; «Ecco colei che tutto ’l
mondo appuzza»,—cioè corrompe e guasta col suo iniquo è
fraudolente adoperare. E dice «ecco» demonstrative, percioché,
allora quando Virgilio cominciò a parlare, giugneva questa fiera
sopra l’acqua del fiume dal lato loro.
«Si cominciò», come detto è, «lo mio duca a parlarmi».
Poi dice: «Ed accennolle», poi che cosí ebbe detto, «che venisse
a proda», cioè sopra la riva del fiume, «Vicino al fin
de’ passeggiati marmi». Pon qui la spezie per lo genere, cioè
«marmi» per «pietre»: è il marmo, come noi veggiamo, una
spezie di pietra bianchissima e forte. E dice «passeggiati marmi»,
percioché, passeggiando, eran venuti su per l’argine del fiume infin
quivi; il qual argine ha di sopra dimostrato che era divenuto
pietra: vuol dunque qui dire che Virgilio le fece cenno che ella
venisse insino al luogo dove essi, passeggiando, erano pervenuti.

«E quella sozza immagine di froda». Manifesta l’autore qui
di che cosa questa fiera fosse immagine, e dice che era «di
froda»: la qual froda che cosa sia si dimostrerá appresso. «Sen
venne», per lo cenno fattole da Virgilio, «ed arrivò», cioé
mise sopra la riva, «la testa e ’l busto», cioè il rimanente del
corpo; «Ma ’n su la riva non trasse la coda»; e cosí mostra
che quella si rimanesse coperta nell’acqua.

«La faccia sua», di questa fiera, «era faccia d’uom giusto,
Tanto benigna», mansueta e piacevole, «avea di fuor la pelle»,
cioè l’apparenza; «E d’un serpente» era «tutto l’altro fusto»,
della persona di questa fiera. «Due branche», cioè due
piedi artigliati, come veggiamo che a’ dragoni si dipingono,
«avea pelose infin l’ascelle», cioè infino sotto le ditella; «Lo
dosso e ’l petto ed amendue le coste», cioè tutto il corpo,
fuor che la testa e ’l collo e la coda, «Dipinte avea», ornate,
come naturalmente hanno molti animali, «di nodi», cioè di composti,
li quali parevano nodi, «e di rotelle», di figure ritonde.

«Con piú color sommesse e sopraposte», a variazion dell’ornamento,
«Non fer mai drappi tartari né turchi», li quali
di ciò sono ottimi maestri, si come noi possiam manifestamente
vedere ne’ drappi tartareschi, li quali veramente sono si artificiosamente
tessuti, che non è alcun dipintore che col pennello
gli sapesse fare simiglianti, non che piú belli.

Sono i tartari.....................
.............................








IV

ARGOMENTI

IN TERZA RIMA

ALLA “DIVINA COMMEDIA”

DI DANTE ALIGHIERI





ALL’INFERNO


«Nel mezzo del cammin di nostra vita»,

smarrito in una valle l’autore,

e la sua via da tre bestie impedita,

Virgilio, dei latin poeti onore,

5da Beatrice gli apparve mandato

liberator del periglioso errore.

Dal qual poi che aperto fu mostrato

a lui di sua venuta la cagione,

e ’l tramortito spirto suscitato,

10senza piú far del suo andar quistione,

dietro gli va, ed entra in una porta

ampia e spedita a tutte persone.

Adunque, entrati nell’aura morta,

l’anime triste vider di coloro

15che senza fama usâr la vita corta;

io dico de’ cattivi: eran costoro

da moscon punti, e senza alcuna posa

correndo givan, con pianto sonoro.

Quindi, venuti sopra la limosa

20riva d’un fiume, vide anime assai,

ciascuna di passar volenterosa.

A cui Caròn:—Per qui non passerai!—

di lontan grida; appresso, un gran baleno


gli toglie il viso e l’ascoltar de’ guai.

25Dal qual tornato in sé, di stupor pieno,

di lá da l’acqua in piú cocente affanno,

non per la via che l’anime teniéno,

si ritrovò; e quindi avanti vanno,

e pargoletti veggon senza luce

30pianger, per l’altrui colpa, eterno danno.

Dietro alle piante poi del savio duce

passa con altri quattro in un castello,

dove alcun raggio di chiarezza luce.

Quivi vede seder sovr’un pratello

35spiriti d’alta fama, senza pene,

fuor che d’alti sospiri, al parer d’ello.

Da questo loco discendendo, viene

dove Minós esamina gli entranti,

fier quanto a tanto officio si conviene.

40Quivi le strida sente e gli alti pianti

di quei che furon peccator carnali,

infestati da venti aspri e sonanti,

dove Francesca e Polo li lor mali

contano. E quindi Cerbero latrante

45vede sopra a’ gulosi, infra li quali

Ciacco conosce; e, procedendo avante,

truova Plutone, e’ prodighi e gli avari

vede giostrar con misero sembiante.

Che sia Fortuna e la cagion de’ vari

50suoi movimenti Virgilio gli schiude:

e, discendendo poi con passi rari,

truovan di Stige la nera palude,

la qual risurger vede di bollori,

da’ sospir mossi d’alme in essa nude,

55dove gli accidiosi peccatori,

e gl’iracundi, gorgogliando in quella,

fanno sentir li lor grevi dolori.

Sopra una fiamma poi doppia fiammella

subito vede, ed una di lontano


60surgere ancora e rispondere ad ella.

Quivi Flegias, adirato, il pantano

oltre gli passa, nel qual vede strazio

far di Filippo Argenti, e non invano.

E appena era di tal mirare sazio,

65ch’a piè della cittá di Dite giunti,

senza esser lor d’entrarvi dato spazio,

si vide, e quindi da disdegno punti

per la porta serrata lor nel petto

da li spiriti piú da Dio disiunti.

70E mentre quivi stavan con sospetto,

le tre Furie infernai sovra le mura

Tesifon, vider, Megera ed Aletto.

Appresso, acciò che l’orribil figura

del Gorgon non vedesse, il buon maestro

75gli occhi gli chiuse, e fennegli paura.

Di scender poi per lo cammin silvestro,

per cui la porta subito s’aprio,

mostra, e ’l passare a loro in quella, destro.

Quivi dolenti strida ed alte udio,

80che de’ sepolcri uscivano affocati,

de’ qual pieno era tutto il loco rio:

in quegli essere intese i trascutati

eresiarci, e tutti quelli ancora

ch ’a Epicuro dietro sono andati.

85Lì, ragionando, picciola dimora

con Farinata e con un altro face,

ch’alquanto a l’arca pareva di fora.

Disegna poi come lo ’nferno giace,

da indi in giú, distinto in tre cerchietti,

90e poi dimostra con ragion vivace

perché dentro alle mura i maladetti

spiriti sien di Due, e nel suo cerchio,

piú che color che ha di sopra detti.

Centauri truova poi sovr’al coperchio

95d’un’altra valle sovra Flegetonte,

nel qual chi fe’ al prossimo soverchio

bollir vede per tutto; e perché cónte

le vie salvagge, a passar la riviera

Nesso gli fa della sua groppa ponte.

100Oltre passati, in una selva fiera

di spirti, in bronchi noderosi e torti

mutati, entraron per via straniera.

Tutti se stessi i miseri avien morti,

che li piangean, divenuti bronconi;

105dove gli fe’ Pier delle Vigne accorti

delle dolenti lor condizioni

e delle sue; e nella selva stessa,

dopo gli uditi miseri sermoni,

da nere cagne un’anima rimessa

110vide sbranare, e seppe a tal martiro

dannato chi la sustanzia, commessa

all’util suo, biscazza. E quindi giro

piú giú, dove piovean fiamme di foco,

fuor della selva, sovra un sabbion diro;

115lá dove Campaneo, curante poco,

vider giacer sotto la pioggia grave

con piú molti arroganti; e ’n questo loco,

seguendo, mostra con rima soave

d’una statua, ch’ è di piú metalli,

120l’acqua cadere in quelle valli prave,

e quattro fiumi per piú intervalli

nel mondo occulto fare, infino al punto

piú basso assai che tutte l’altre valli.

Poi ser Brunetto abbrusciato e consunto

125sotto l’orribil pioggia correr vede,

col quale alquanto, parlando, congiunto,

di sua futura vita prende fede.

Poi, Guido Guerra e Tegghiaio Aldobrandi,

Iacopo Rusticucci, infino al piede

130di lui venuti, a’ lor nuovi dimandi

sodisfa presto; e quinci procedette


dove anime trovò con tasche grandi

sedere a collo, sotto le fiammette,

di loro alcuni a l’arme conoscendo

135stati usurieri, e per tre render sette.

Poi, sovra Gerion giú discendendo,

in Malebolge vene, ove i baratti

in diece vede, senza pro piangendo.

De’ quali i primi da dimòn son tratti

140con grandi scoreggiate per lo fondo,

scherniti e lassi, vilmente disfatti;

lá dove alcun ch’avea veduto al mondo

vi riconobbe, ch’era bolognese,

Venedico, e ruffiano; a cui secondo

145Iason venia, che tolse il ricco arnese

a’ colchi. E quindi Alesso Interminelli

in uno sterco vide assai palese

pianger le sue lusinghe; e quindi quelli

che sottosopra in terra son commessi

150per simonia; e li par che favelli

con un papa Nicola; ed, oltre ad essi,

travolti vede quei che con fatture

gabbarono non ch’altrui, ma se istessi.

Quindi discendon lá ove l’oscure

155pegole bollon chi baratteria

vivendo fece, e di quelle misture,

mentre che van con fiera compagnia

di diece diavol, parla un che fu tratto

da Graffiacan per la cottola via,

160sé navarrese dicendo e baratto;

quinci com’el fuggi delle lor mani

racconta chiaro, e de’ diavoli il fatto.

Sotto le cappe rance i pianti vani

degl’ipocriti poi racconta, e mostra

165Anna e ’l suo suocer nelli luoghi strani

crocifissi giacer. Poi, nella chiostra

di Malebolge seguente, brogliare


fra’ serpi vede della gente nostra,

quivi dannati per lo lor furare:

170Agnolo e ’l Cianfa ed altri e Vanni Fucci;

li quai mirabilmente trasformare,

dopo nuovi atti, parlamenti e crucci,

e d’uomo in serpe, e poi di serpe in uomo,

in guisa tal, che mai vista non fucci,

175discrive. E poi chi mal consiglio, comoda,

come Ulisse, in fiamme acceso andando,

vede riprender dattero per pomo.

Pria con Ulisse, e poscia ragionando

col conte Guido, passa; e, pervenuto

180su l’altra bolgia, vede gente andando

tutta tagliata sovente e minuto,

per lo peccato della scisma reo

da lor nel mondo falso in suso avuto.

Lì Maometto fesso discernéo,

185e quel Beltram che giá tenne Altaforte,

e Curio e ’l Mosca, e molti qual potéo.

Appresso vide piú misera sorte

degli alchimisti fracidi e rognosi,

u’ seppe da Capocchio l’agra morte,

190e Mirra e Gianni Schicchi e piú lebbrosi

vide, ed i falsator per fiera sete

ritruopichi fumare stando oziosi:

tra’ quali in quella inestricabil rete

vide Sinón, ed il maestro Adamo

195garrir con lui, come legger potete.

Quindi, lasciando l’uno e l’altro gramo,

dal mezzo in su gli figli della terra

uscir d’un pozzo vede, ed al richiamo

del gran poeta intramendue gli afferra

200Anteo, e lor sovr’al freddo Cocito

posa, nel quale in quattro parti serra

il ghiaccio i traditor: quivi ghermito

Sassol de’ Mascheron nella Caina,


e ’l Camiscion de’ Pazzi, ebbe sentito.

205oscia nell’Antenora, ivi vicina,

tra gli altri dolorosi vide il Bocca,

e di Gian Soldanier l’alma meschina,

ed altri molti, ch’ora a dir non tocca,

si come l’arcivescovo Ruggieri,

210ed il conte Ugolino, anima sciocca.

Piú oltre andando pe’ freddi sentieri,

spiriti truova nella Ptolomea

giacer riversi ne’ ghiacci severi.

Quivi, racconta, l’alma si vedea

215di Brancadoria e di frate Alberico,

che senza pro de’ frutti si dolea.

Appresso vede l’Avversario antico

nel centro fitto, e Iuda Scariotto,

e Cassio e Bruto, di Cesar nemico,

220nell’infima Iudecca star di sotto.

Quindi, pe’ velli del fiero animale

discendendo, e salendo, il duca dotto

lui di fuor tira da cotanto male

per un pertugio, onde le cose belle

225prima rivide, e per cotali scale

usciron quindi «a riveder le stelle».





AL PURGATORIO


«Per correr miglior acqua alza le vele»

qui lo autore, e, seguendo Virgilio,

pe’ dolci pomi sale e lascia il fiele.

Catón primier, fuor dell’eterno esilio,

5truovano e seco parlan, procedendo;

poi dánno effetto al suo santo consilio.

Su la marina vede, discendendo

nell’aurora, piú anime sante,

e ’l suo Casella, al cui canto attendendo,

10mentre l’anime nuove tutte quante

givan con lor, rimorsi da Catone,

fuggendo al monte ne girono avante.

Incerti quivi della regione,

truovan Manfredi ed altri, che moriro

15per colpa fuor di nostra comunione

col perder tempo, adequare il martiro

alla lor colpa; e quindi, ragionando,

del solar corso gli solve il desiro

l’alto poeta sedendosi, quando

20Belacqua vider per negghienza starsi;

e giá levati verso l’alto andando,

Bonconte ed altri molti incontro farsi

vider, li quali infino all’ultim’ora,

uccisi, a Dio penáro a ritornarsi.

25Quindi Sordel trovar sol far dimora,

il qual, poi che l’autor molto ha parlato

contro ad Italia, il gran Virgilio onora.

Poi mena loro in un vallone ornato

d’erbe e di fior, nel qual, cantando, addita,

30a Virgilio Sordello stando allato,

spiriti d’alta fama in questa vita,

tra’ quai discesi, il Gallo di Gallura

riceve l’autor; quindi, finita

del di la luce, vede dell’altura

35due angeli con due spade affocate

discender ad aver di costor cura.

Poscia, dormendo, con penne dorate

gli par che ’n alto un’aquila nel porti

d’infino al foco; quindi, alte levate

40le luci, spaventato, da’ conforti

fatto sicur di Virgilio, Lucia

gli mostra quivi loro avere scorti.

Del purgatorio gli addita la via,

dove venuti, qual fosse disegna

45la porta, e’ gradi onde a quel si salía,

chi fosse il portinaio, che veste tegna,

e quai fosser le chiavi, e che scrivesse

nella sua fronte, e che far si convegna

a chi passa lá dentro pone expresse.

50E quindi come en la prima cornice

dichiara con fatica si giugnesse;

ed intagliate in alta parte dice

di quella istorie d’umiltá verace:

poi spirti carchi dall’una pendice

55vede venir cantando, ed orar pace

per sé e per altrui, purgando quello

che ne’ mortal superbia sozzo face;

tra’ quali Umberto ed Odorisi, ad ello

appresso, e simil Provinzan Silvani

60piangendo vide sotto il fascio fello.

Oltre passando pe’ sentieri strani,

sotto le piante sue effigiati

vide gli altieri spiriti mondani.

Da uno splendido angiolo invitati

65piú leggier salgono al giron secondo,

perché li «P» l’autor trovò scemati.

Lí alte voci, mosse dal profondo

ardor di caritá, udir volanti

per l’aere puro del levato mondo;

70e poi che giunti furon piú avanti,

videro spirti cigliati sedere,

vestiti di ciliccio tutti quanti,

perché la invidia lor tolse il vedere:

Guido del Duca, Sapia e Rinieri

75da Calvol truova lí piangere, e vere

cose racconta di tutti i sentieri

onde Arno cade, e simil di Romagna;

quindi altri suon sentiron piú severi.

Ed oltre su salendo la montagna,

80da un altro angelo invitati foro,

parlando dell’orribile magagna

d’invidia, e dell’opposito, fra loro,

e, di sé tratto andando, vide cose

pacefiche in aspetto; né dimoro

85fe’ guari in quelle, che ’n caliginose

parti del monte entraron, dove l’ira

molti piangean con parole pietose.

Quivi gli mostra Marco quanto mira

nostra potenzia sia, e quanto possa

90di sua natura, e quanto dal ciel tira.

Appresso usciti dall’aria grossa,

imaginando vede crudi effetti

venuti in molti da ira commossa.

Quivi gl’invia un angel; per che, stretti

95alla grotta amendue, a non salire

dalla notte vegnente fur costretti.



Posti a sedere incominciaro a dire

insieme dell’amor del bene scemo,

che ’n quel giron s’empieva con martire,

100dove, sí come noi veder potemo,

distintamente Virgilio ragiona

come si scemi in uno ed altro estremo,

che sia amor, del quale ogni persona

tanto favella, e come nasca in noi.

105L’abate li di San Zen da Verona

con altri assai correndo vede poi

e con lui parla, e seguel nell’oscuro

tempo, con altri retro a’ passi suoi,

come sentendo si rifá maturo

110d’accidia l’acerbo. Indi ne mostra

come, dormendo in sul macigno duro,

qual fosse vide la nemica nostra,

e come da noi partasi, e, sdormito,

come venisse nella quinta chiostra,

115fattogli a ciò da uno angel lo ’nvito.

Quivi giacendo assai spiriti truova,

che d’avarizia piangon l’acquisito

in giú rivolti e, perch’el non sen mova

alcun, legati tutti; e quivi parla

120con un papa dal Fiesco; appresso pruova

l’onesta povertá, ed a lodarla

Ugo Ciappetta induce, i cui nepoti

nascer dimostra tutti atti a schifarla,

pien d’avarizia e d’ogni virtú vòti;

125e come poscia contro alla nequizia,

passato il dí, cantando, vi si noti.

Quindi, per tutto, novella letizia,

ed il monte tremare infino al basso

dimostra, mosso da vera giustizia.

130Qui truova Stazio non a lento passo

salire in su, al qual Virgilio chiede

della cagion del triemito del sasso.

la quale Stazio assegna; indi succede

al priego suo ancora a nominarsi.

135Quindi, com’uom ch’appena quel che vede

crede, dichiara Stazio avanti farsi

ad onorar Virgilio, e gli fa chiaro

lui, per contrario peccato agli scarsi,

aver per molti secoli l’amaro

140monte provato. E giá nel cerchio sesto,

parlando insieme, uno albero trovâro

donde una voce lor disse il modesto

gusto di molti; e, piú propinqui fatti,

chiaro s’avvider ch’ogni ramo in questo

145albero è vòlto in giú, e d’alto tratti

vider cader liquor di foglia in foglia,

e sotto ad esso spirti macri e ratti

vider venir piú che per altra soglia

dell’erto monte, e pure in sú la vista

150alli pomi tenean, che sí gl’invoglia.

Cosí andando infra la turba trista,

raffigurollo l’ombra di Forese:

con lui favella; e della gente mista

piú riconobbe, e, tra gli altri, il lucchese

155Bonagiunta Orbiccian; poi una voce

all’albero appressarsi lor difese.

Un angel quinci al martiro che cuoce

gl’invita, ed essi, per l’ora che tarda

era, ciascun n’andava sú veloce,

160mostrando Stazio a lui, se ben si guarda,

nostra generazione, e come l’ombra

prenda sembianza di corpo bugiarda,

e come sia da passione ingombra:

e, sí andando, pervennero al foco,

165prima che ’l santo monte facesse ombra;

lungo ’l qual trapassando per un poco

d’un sentieruolo udîr voci nemiche

al vizio di lussuria, ed in quel loco

piú anime conobbe, che ’mpudiche

170furon vivendo, e Guido Guinizelli

gli mostra Arnaldo in sí aspre fatiche.

Ma, poi che s’è dipartito da elli,

a trapassar lo foco i cari duci

confortan lui, ch’appena in mezzo a quelli

175il trapassò. Di quindi a l’alte luci

salir gl’invita uno angel che cantava,

pria s’ascondesser li raggi caduci.

Vede nel sonno poi Lia che s’ornava

di fior la testa, cantando parole

180nelle quali essa chi fosse mostrava.

Quindi levato nel levar del sole,

Virgilio di sé stesso il fa maestro,

sul monte giunti, e può far ciò che vuole.

Venuti adunque nel loco silvestro

185truova una selva, ed in quella si spazia

su per lo lito di Letè sinestro.

Vede una donna, che a lui di grazia

parla e con verissime ragioni:

del fiume il moto e dell’aura il sazia.

190Di quinci a vie piú alte ammirazioni

venuto, sette candelabri e molte

genti precedere un carro, i timoni

del qual traeva, con l’alie in sú vòlte,

un grifon d’oro, quanto uccel vedeasi,

195l’altro di carne, alle cui rote accolte

da ogni parte una danza moveasi

di certe donne, e nel mezzo Beatrice

del tratto carro splendida sedeasi.

Da cosí alta vista e sí felice

200percosso, da Virgilio con Istazio

esser lasciato lagrimando dice.

Appresso questo non per lungo spazio,

con agre riprension la donna il morde,

senza aver luogo a ricoprir mendazio;

205per che le sue virtú quasi concorde

li venner meno, e cadde, né sentisse

pria ch’alle sue orecchi, ad altro sorde,

pervenne:—Tiemmi;—onde, anzi ch’egli uscisse,

da una donna tratto per lo fiume,

210l’acqua convenne che egli inghiottisse.

Poi quattro donne, secondo il costume

di loro, il ricevettero, e menârlo

di Beatrice avanti al chiaro lume.

Qual gli paresse il suo viso, pensarlo

215ciascun che ’ntende può; poi la virtute

gli mancò qui a poter divisarlo.

I casi avversi appresso, e la salute

della Chiesa di Dio, sotto figmento

delle future come delle sute

220cose, disegna; poi il cominciamento

di Tigri e d’Eufrate vede in cima

del monte, e con Matelda va contento,

e con Istazio, ad Eunòe prima;

donde bagnato, e rimenato a quelle

225donne beate, finisce la rima,

«puro e disposto a salire alle stelle».





AL PARADISO


«La gloria di Colui che tutto move»

in questa parte mostra l’autore

a suo poder, qual ei la vide e dove.

Ed invocato d’Apollo l’ardore,

5di sé incerto, retro a Beatrice

pe’ raggi sen salí del suo splendore

nel primo ciel, lá, onde a ciascun dice,

men sofficiente, che retro a sua barca

piú non si metta fra ’l regno felice.

10E mentre avanti cantando travarca,

de’ segni della luna fa quistione

alla sua guida, e quella se ne scarca.

Poi c’ha udita la sua opinione,

e, premettendo alcuna esperienza,

15chiaro nel fa con aperta ragione,

Piccarda vede, e della sua essenza

nel primo cielo «per manco di voto»

con lei favella; e, della sua presenza

partita, Beatrice a lui divoto

20qual violenza il voto manco faccia

distingue ed apre; e simil gli fa noto

perché gli paia i cieli aprir le braccia

a diversi diversi, e come siéno

però presenti alla divina faccia;

25quindi, con viso ancora piú sereno,

se sodisfare a’ voti permutando

si possa o no, a lui dichiara appieno;

e nel ciel di Mercurio ragionando

veloci passan. Lí Giustiniano

30prima di sé sodisfá al dimando;

appresso, quanto lo ’mperio romano

sotto il segno dell’aquila facesse

gli mostra in parte, e poi a mano a mano,

parlando seco, volle ch’el sapesse

35Romeo in quella luce gloriarsi,

che fe’ quattro reine di contesse.

Induce poi Beatrice a dichiararsi,

«come giusta vendetta giustamente

fosse vengiata»; e quindi trasportarsi

40nel terzo ciel, veggendo piú lucente

la donna sua, s’avvide. Ivi con Carlo

Martel favella, il quale apertamente

gli solve ciò che ’l mosse a dimandarlo,

come di dolce seme nasca amaro;

45quindi Cunizza viene a visitarlo,

e del futuro alquanto gli fa chiaro

sovra i lombardi, e con Folco favella,

che gli mostra Raab. Indi montâro

nella spera del sole, onde una bella

50danza di molti spiriti beati

vede far festa, e nel girarsi snella;

de’ quai gli furon molti nominati

da Tommaso d’Aquin, che di Francesco

molto gli parla poi e dei suoi frati.

55Poi scrive un cerchio sovraggiugner fresco

a questo, e ’n quel parlar Bonaventura

da Bagnoreo del calagoresco

Domenico, nel qual fu tanta cura

della fé nostra e dell’orto divino,

60quanta mai fosse in altra creatura.

Poi rincomincia Tommaso d’Aquino

com’egli intenda: «Non surse il secondo»

di Salamone, e con chiaro latino

gliele dimostra, ed un lume giocondo

65l’accerta lor, piú lieti e piú lucenti,

come i lor corpi riavran del mondo.

Quindi nel quinto ciel di lucolenti

spiriti vede una mirabil croce,

della quale un de’ suoi primi parenti

70gli fa carezze, e con soave voce

gli si discuopre, e mostra quale stato

Fiorenza avesse, quando nel feroce

e labil mondo fu da pria creato;

quindi le schiatte piú di nome degne

75nomina tutte, da lui dimandato.

Poi gli fa chiare le parole pregne

di Farinata, e ’n purgatoro udite,

a lui mostrando del futuro insegne.

Appresso ancor con parole espedite

80gli nomina di quei santi fulgori

Iosuè, Iuda, Carlo e piú, scolpite

da lui nel nominar per gli splendori

cresciuti. E quindi nel Giove sen sale,

dove un’aquila fanno i santi ardori

85di sé mirabile e bella, la quale

gli solve il dubbio d’un che nato sia

su lito, senza udire o bene o male

di Dio, mostrando quel che di lui fia;

quindi Davit e Traiano e Rifeo

90gli mostra, ed altri en la sua luce dia.

Poi ’l chiarisce d’un dubbio che si feo

in lui, de’ due che appaion pagani

nel primo aspetto. Quindi uno scaleo,

salito nel Saturno, di sovrani

95lumi ripien discerne, onde altro scende

ed altro sale, e con Pier Damiani

ragiona lí; e qual quivi risplende

gli parla e noma piú contemplativi

quel Benedetto onde Casin dipende.

100Sal nell’ottavo del poscia di quivi,

e, nel segno de’ Gemini venuto,

le sette spere ed i corpi passivi

si vede sotto i piè. Poi conosciuto

Cefas, sua fede e suo creder confessa,

105da lui richesto, a lui tutto compiuto.

Con voce appresso lucolenta e spressa

al baron di Galizia la speranza

dice che è, e che spetta per essa;

indi venire a cosí alta danza

110Giovanni mostra, il qual del corpo morto

di lui di terra il cava d’ogni erranza.

Poi seguitando, al suo domando accorto,

che cosa sia la caritá, risponde,

e qual da lei gli proceda conforto.

115Appresso scrive come alle gioconde

luci s’aggiunse quel padre vetusto

che prima fu da Dio creato, e donde

tutti nascemmo, e per lo cui mal gusto

tutti moiamo: il qual del suo uscire

120laonde posto fu, e quanto giusto

in quello stesse, e quanto il gran desire

di quella gloria avesse, e la dimora

quanto fu lunga qui dopo ’l fallire

gli conta, ed altre cose. Indi colora,

125quasi infiammato, il vicaro di Dio

contr’a’ pastor che ci governano ora.

Poi come nel ciel nono sen salío

discrive, dove l’angelica festa

in nove cerchi vede e ’l suo disio;

130di lor natura lí gli manifesta

con sermon lungo assai mirabil cose,

e della turba che ne cadde mesta.

Poi vede le milizie gloriose

del nuovo e dell’antico Testamento,

135che bene ovrando a Dio si fêro spose

nel ciel piú alto sovra il fermamento,

dove ’l solio d’Enrico ancor vacante

discerne. E quivi lui, che stava attento

a riguardar le creature sante,

140lascia Beatrice, ed in loco di lei

Bernardo con lo sguardo il guida avante,

dove, poi c’ha orazione a lei,

cui seder vede dove la sortiro

gli merti suoi, gli è mostrata colei

145che sposa antica fu del primo viro,

Rachel, Sara, Rebecca e ’l gran Giovanni,

che pria il deserto, e poi provò il martíro.

Appresso poi in piú sublimi scanni

Francesco ed Agostino e Benedetto,

150e quei che trapassar ne’ teneri anni,

vede, de’ quali il dottor sopra detto,

dico Bernardo, ragionando ad ello,

caccia ogni dubbio fuor del suo concetto.

Quindi il santo grazioso e bello

155piú ch’altro di Maria gli mostra il viso,

e davanti da lei quel Gabriello

che ’l decreto recò di paradiso

della nostra salute, tanto lieto

che qui per non poter ben nol diviso:

160onesto l’uno e l’altro e mansueto.

Adamo e Pietro e poi il vangelista

Giovanni lí seder vede, ripleto

d’alta letizia, e quindi il gran legista

Moisé vede, e poi Lucia ed Anna;

165e punto fa alla gioiosa vista.

Appresso, acciò che la divina manna

discenda in lui, e faccial poderoso

a veder ciò per che ciascun s’affanna,

umile quanto può, nel grazioso

170cospetto della Madre d’ogni grazia,

insieme col dottor di lei focoso

orando, priega che la vista sazia

del primo Amor gli sia, e per lo lume,

che senza fine profondo si spazia,

175ficca degli occhi suoi il forte acume;

poi, disegnando quanto ne raccolse,

termine pone al suo alto volume,

mostrando come in quel tutto si volse

l’alto disio ed alle cose belle,

180e come ogni altro appetito gli tolse

«l’Amor che muove il sole e l’altre stelle».










V

RUBRICHE IN PROSA
ALLA «DIVINA COMMEDIA»



INFERNO

Comincia la prima parte della Cantica, overo Comedia, chiamata
Inferno, del chiarissimo poeta Dante Alighieri di Firenze,
e di quella prima parte il canto primo. Nel quale l’autore mostra
sé smarrito in una valle e impedito da tre bestie, e come
Virgilio, apparitogli, se gli offerse per duca a trarlo di quel luogo,
mostrandogli per qual via.

Comincia il canto secondo dello ’Nferno. Nel quale l’autore,
fatta la sua invocazione, muove un dubbio a Virgilio della sua
andata. Il quale Virgilio, mostrandogli chi ’l mosse, e come tre
benedette curan di lui nel cielo, gliel solve, e rassicuralo, ed entrano
in cammino.

Comincia il canto terzo dello ’Nferno. Nel quale l’autore mostra
come in quello entrasse e vedesse i cattivi piagnendo correr
forte, trafitti da vespe e da mosconi; e appresso come molte
anime s’adunavano alla riva d’Acheronte, le quali tutte Caron
passava, ma lui passar non volle.

Comincia il canto quarto dello ’Nferno. Nel quale l’autor mostra
come si ritrovò nel primo cerchio di quello; e quivi scrive
esser quegli che per difetto di battesimo son dannati, e dichiaragli
Virgilio come giá n’avea veduti trarre alquanti. Poi, venuti
loro incontro quattro poeti, con loro entrano in un castello, dove
nobili uomini d’arme, filosofi e valorose donne vede.

Comincia il canto quinto dello ’Nferno. Nel quale l’autore, discendendo
nel secondo cerchio, truova Minos, e appresso i peccatori
carnali da aspro vento percossi; e quivi con madonna Francesca
da Polenta parla, e ode come con Paolo de’ Malatesti si
congiugnesse per amore.



Comincia il canto sesto dello ’Nferno. Nel quale l’autor discende
nel terzo cerchio, nel quale sotto grave pioggia son tormentati i
gulosi. Quivi truova Cerbero, e parla con Ciacco, il quale gli predice
certe cose future a’ fiorentini divisi.

Comincia il canto settimo dello ’Nferno. Nel quale l’autore,
scendendo nel giron quarto, truova Plutone, e vede i prodighi e
gli avari incontro a sé volger grandissimi sassi; e Virgilio gli dimostra
che cosa è la Fortuna; e quindi, scendendo nel giron
quinto, vede la padule di Stige, e in quella ode esser tormentati
gl’iracundi e gli accidiosi.

Comincia il canto ottavo dello ’Nferno. Nel quale l’autor mostra
che, salito sopra la barca di Flegias, s’avventò alla banda di
quella Filippo Argenti, e come, sospinto da Virgilio nell’acqua,
fu straziato dagli altri spiriti; e appresso come, venuti alla porta
di Dite, fu da’ demòni serrata nel petto a Virgilio.

Comincia il canto nono dello ’Nferno. Nel quale, poi che Virgilio
ha detto che altra volta fece quel cammino, gli mostra le
tre Furie, e chiudegli gli occhi, accioché non vegga il Gorgone.
E appresso scrive come messo di Dio fece aprir la porta, ed essi
entraron dentro, e trovaro l’arche affocate degli eretici.

Comincia il canto decimo dello ’Nferno. Nel quale l’autor parla
con Farinata, il quale alcuna cosa gli predice, e solvegli alcun
dubbio.

Comincia il canto decimoprimo dello ’Nferno. Nel quale Virgilio
mostra, dal luogo dove è in giú, lo ’nferno esser distinto in
tre cerchi, e che gente si punisca in quegli, e assegna la ragione per
che quegli, che lasciati hanno, non son nella cittá di Dite racchiusi.

Comincia il canto decimosecondo dello ’Nferno. Nel quale mostra
l’autore come Virgilio facesse partire il minotauro, fattosi
loro incontro, e rendegli la ragione d’una grotta caduta; e come
truovano i centauri, e pervengono al fiume di Flegetone, nel
quale vede bollire rubatori e tiranni; e poi Nesso il porta dall’altra
parte.

Comincia il canto decimoterzo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
mostra esser puniti quegli che se medesimi uccidono, trasformati
in bronchi, di ciò parlando con Piero dalle Vigne, e appresso
coloro li quali giucarono e guastarono i lor beni, dicendo loro
essere sbranati da cagne nere.

Comincia il canto decimoquarto dello ’Nferno. Nel quale l’autor
mostra sé esser venuto sovra un sabbione ardente, sopra il
qual piovono continue fiamme, e dove si puniscono quegli che
violentamente hanno adoperato incontro a Dio e contro alla natura,
e avanti agli altri vede punir Campaneo. Poi gli dimostra
Virgilio come d’una statua di diversi metalli si creano tutti i
fiumi dello ’nferno.

Comincia il canto decimoquinto dello ’Nferno. Nel quale l’autore
di scrive il tormento de’ sogdomiti, e truova ser Brunetto Latino,
il quale gli predice alcuna cosa della sua futura vita.

Comincia il canto decimosesto dello ’Nferno. Nel quale l’autor
parla, in quel medesimo luogo che di sopra, con tre spiriti; poi,
data una corda a Virgilio, mostra come egli, con quella pescando,
facesse venir fuor Gerione.

Comincia il canto decimosettimo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
discrive la forma della fraude e il tormento degli usurieri, e
come, saliti sovra Gerione, passarono il fiume.

Comincia il canto decimottavo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
prima discrive come sia fatto Malebolge; e appresso mostra come
i ruffiani siano con iscuriate battuti da demòni; e ultimamente
come i lusinghieri piangano in uno sterco.

Comincia il canto decimonono dello ’Nferno. Nel quale l’autore,
disceso nella terza bolgia, dimostra qual sia il tormento de’
simoniaci, e parla con papa Niccola, il quale gli predice d’alcun
papa futuro simoniaco; e quindi esclama l’autore contro al detto
papa.

Comincia il canto vigesimo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
discende nella quarta bolgia, nella qual truova coloro li quali vollero
antivedere, fatturieri e maliosi, tutti travolti; e alcuna cosa
parla della origine di Mantova.

Comincia il canto vigesimoprimo dello ’Nferno. Nel quale l’autore,
venuto nella quinta bolgia, mostra come in una bogliente
pegola si puniscano i barattieri e come in quella è gittato un
lucchese; e come, volendo andare avanti, son dati loro dieci diavoli
in compagnia.

Comincia il canto vigesimosecondo dello ’Nferno. Nel quale
l’autor discrive come i dimòni presero con gli uncini un navarrese,
il quale, alcune cose raccontate, subito si gittò nella pegola;
per lo qual ripigliare i demòni, volando sopra la pece, s’impegolarono.

Comincia il canto vigesimoterzo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
scrive come, temendo de’ dimòni, li quali impacciati avean
lasciati, Virgilio il ne portò nella sesta bolgia, dove trovarono
gl’ipocriti, vestiti di cappe rance.

Comincia il canto vigesimoquarto dello ’Nferno. Nel quale
l’autore mostra come trapassasse nella settima bolgia, nella quale
trova i ladroni, tormentati variamente da serpi, tra’ quali primieramente
truova Vanni Fucci, il quale alcuna cosa gli predice.

Comincia il canto vigesimoquinto dello ’Nferno. Nel quale l’autore
nella sopradetta bolgia mostra come, veduto Caco, vide certi
fiorentini trasformarsi maravigliosamente in diverse forme.

Comincia il canto vigesimosesto dello ’Nferno. Nel quale mostra
l’autore come pervenne all’ottava bolgia, nella qual dice esser
puniti i frodolenti consiglieri in fiamme di fuoco; e qui vi ode da
Ulisse il fine suo.

Comincia il canto vigesimosettimo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
nella sopradetta bolgia discrive aver trovato il conte Guido
da Monte Feltro, a cui racconta lo stato di Romagna, e ode le
colpe sue.

Comincia il canto vigesimottavo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
dimostra nella nona bolgia con l’esser tutti tagliati punirsi
i scismatici; e quivi, riconosciutine molti, parla con Beltram dal
Bornio, e con certi altri.

Comincia il canto vigesimonono dello ’Nferno. Nel quale l’autore,
disceso nella decima bolgia, mostra primieramente come in
quella, essendo maculati di rogna e di scabbia, si puniscano gli
alchimisti; e quivi parla con Capocchio d’Arezzo; poi, piú avanti,
mostra con altre pene punirsi ogni falsario.

Comincia il canto trigesimo dello ’Nferno. Nel quale l’autore,
continuando nella predetta bolgia, ne nomina alquanti, e tra gli
altri maestro Adamo, discrivendo la riotta stata tra ’l maestro
Adamo e Simon greco in sua presenza.

Comincia il canto trigesimoprimo dello ’Nferno. Nel quale l’autore
dimostra sé esser pervenuto al pozzo dello abisso, e quello
essere intorniato di giganti, e sé con Virgilio essere da Anteo disposti
nel nono ed ultimo cerchio dello ’nferno.

Comincia il canto trigesimosecondo dello ’Nferno. Nel quale
l’autore, andando per la Caina, dove nel ghiaccio si puniscono
coloro che tradiscono i fratelli e’ congiunti, parlando con Camiscion
de’ Pazzi, n’ode piú nominare. E poi, procedendo nell’Antenora,
dove in simil pena si puniscon coloro che tradiscon le lor
cittá, truova Bocca degli Abati, il quale piú altri gli nomina dannati
in quel luogo; e ultimamente vede il conte Ugolino rodere la testa
di dietro all’arcivescovo Ruggieri.

Comincia il canto trigesimoterzo dello ’Nferno. Nel quale l’autore,
udita la ragione e ’l modo della morte del conte Ugolino,
procedendo nella Ptolomea, truova frate Alberigo, il quale gli dice
quivi cader l’anime, parendo qua sú ancora il corpo vivo.

Comincia il canto trigesimoquarto dello ’Nferno. Nel quale
l’autore passa nella Giudeca, e vede il Lucifero e Giuda Scariotto
e altri spiriti; e quindi, appigliatosi Virgilio a’ velli del Lucifero,
si cala e esce dello ’nferno; e, per luoghi vacui procedendo, perviene
a riveder le stelle.

Qui finisce la prima parte della Cantica, over Comedia, di
Dante Alighieri, chiamata Inferno.

PURGATORIO

Comincia la seconda parte della Cantica, overo Comedia, chiamata
Purgatorio, del chiarissimo poeta Dante Alighieri di Firenze.
E di quella seconda parte comincia il canto primo. Nel quale
l’autore, fatta la sua invocazione, discrive sotto qual parte del
cielo sia la regione dove arrivò; e quindi, trovato Catone uticense
e il suo cammin dimostratogli, ne va alla marina, dove Virgilio,
secondo il comandamento di Catone, gli lava il viso e cignelo
d’un giunco.

Comincia il canto secondo del Purgatoro. Nel quale l’autore
mostra come, essendo alla marina piú spiriti arrivati e smontati
in terra, tra essi riconobbe il Casella, ottimo cantatore, al canto
del quale mentre essi stavano tutti attenti, sopra venne Catone,
dal quale ripresi, tutti verso il monte cominciarono a fuggire.

Comincia il canto terzo del Purgatoro. Nel quale Virgilio
mostra perché egli come Dante non faccia ombra. Appresso, al
cominciar dell’erta, truovano il re Manfredi con piú altri, della
porta del purgatoro schiusi a tempo, percioché morirono scomunicati.

Comincia il canto quarto del Purgatoro. Nel quale Virgilio mostra
la ragione all’autore, per che quivi dal sole sieno feriti in su
l’ómero destro. Poi truova Belacqua con quegli che in sin lo stremo
indugiaron la penitenza.



Comincia il canto quinto del Purgatoro. Nel quale l’autor mostra
aver trovato Bonconte di Monte Feltro e altri assai, stati per
forza uccisi e indugiatisi ad pentere in fino a l’ultima ora.

Comincia il canto sesto del Purgatoro. Nel qual Virgilio solve
a l’autore un dubbio mossogli del pregare che gli spiriti faceano
che per lor si pregasse. Poi truovan Sordello da Mantova, e appresso
l’autore parla contro ad Italia; e ultimamente contro a
Fiorenza.

Comincia il canto settimo del Purgatoro. Nel quale l’autor mostra
come, poi s’ebber fatta festa insieme Virgilio e Sordello, che
Sordello gli menasse in un grembo del monte, dove vide Ridolfo
imperadore e piú altri magnifichi spiriti.

Comincia il canto ottavo del Purgatoro. Nel quale l’autor mostra
come due angeli discesero da cielo a guardia del luogo dove
erano; e appresso come truova giudice Nino e Currado marchese
Malespina, con li quali alquanto parla.

Comincia il canto nono del Purgatoro. Nel quale l’autor dimostra
come, adormentatosi, gli parve da una aquila esser portato
infino al fuoco; per che destatosi, si trovò presso alla porta del
purgatoro, dove, secondo che Virgilio gli dice, l’avea portato una
donna. E quindi dice sé essere andato alla detta porta, la quale
discrive come fatta sia, e similmente uno angelo che sopra quella
stava, e come gli scrivesse sette P nella fronte e dentro il mettesse.

Comincia il canto decimo del Purgatoro. Nel quale l’autore
dimostra che, entrato dentro a quello, vedesse intagliate nella
ripa del monte certe istorie d’umiltá, e poi vedesse anime chinate
sotto gravi pesi andare dintorno.

Comincia il canto decimoprimo del Purgatoro. Nel quale
l’autor mostra come, trovati spiriti che sotto gravi pesi purgavano
il peccato della superbia, parla con Uberto Aldobrandesco e
con Odorigi da Gobbio; e alquanto grida contro alla vanagloria
umana.

Comincia il canto decimosecondo del Purgatoro. Nel quale
l’autore dimostra l’abbattimento di molti superbi essergli apparito
scolpito nel pavimento; e appresso, invitati a salire nel secondo
girone da uno angelo, gli è uno de’ sette P levato dalla
fronte.

Comincia il canto decimoterzo del Purgatoro. Nel quale l’autore,
venuto nel secondo girone dove si purga il peccato della
’nvidia, ode certe voci, mosse da caritá; poi truova spiriti a sedere,
vestiti tutti di ciliccio e con gli occhi cigliati, tra’ quali Sapia
gli favella.

Comincia il canto decimoquarto del Purgatoro. Nel quale
l’autore nel predetto girone parla con Guido del Duca, il quale,
abbominata la valle d’Arno, predice alcune cose del nepote di
Rinier da Calvoli; e poi si duole di piú valenti uomini romagnuoli,
venuti meno; poi ode voci in detestazion della ’nvidia.

Comincia il canto decimoquinto del Purgatoro. Nel quale
l’autor mostra come, invitati da uno agnolo a salir nel terzo girone,
Virgilio gli solve un dubbio, natogli per parole di Guido
del Duca; poi mostra sé avere per vision vedute certe cose dimostranti
mansuetudine, e, nel giron pervenuti, dice cominciarsi
lor sopra un gran fummo.

Comincia il canto decimosesto del Purgatoro. Nel quale l’autor
mostra come, entrato nel fummo del terzo girone, dove si purga
il peccato dell’ira, truova Marco Lombardo, il quale ragiona con
lui del mondo ch’è guasto e della cagione.

Comincia il canto decimosettimo del Purgatoro. Nel quale
l’autor mostra come, vedute certe cose in visione, le quali sono
in detestazion dell’ira, Virgilio gli aperse che cosa è amore e di
quante spezie, essendo essi pervenuti nel quarto girone, dove si
purga l’amore del bene scemo.

Comincia il canto decimottavo del Purgatoro. Nel quale l’autore
mostra ancora come amore in noi si crea. E appresso ode
cose ad incitare la sollecitudine; e poi parla con l’abate di San
Zeno da Verona, e ultimamente ode cose in vitupèro della pigrizia.

Comincia il canto decimonono del Purgatoro. Nel quale l’autore
discrive una vision d’una femina contrafatta, veduta da lui;
e appresso come perviene nel quinto girone, ove si purga il peccato
dell’avarizia; e quivi truova peccatori a giacere vòlti in giú
e legati, e parla con un papa di que’ dal Fiesco.

Comincia il canto vigesimo del Purgatoro. Nel quale l’autore
mostra d’aver parlato tra gli avari con Ugo Ciappetta, il quale
gli dice come di lui son discesi li presenti reali di Francia, e, oltre
a ciò, alcune vituperevoli opere fatte e che far debbono, e, oltre
a ciò, gli mostra come il dí cantano laudevoli cose della povertá,
e la notte vituperevoli dell’avarizia; e ultimamente come sentí
tutto tremare il monte.



Comincia il canto vigesimoprimo del Purgatoro. Nel quale
l’autor mostra come Stazio, apparito tra loro, dice la cagion del
tremar del monte, e poi se medesimo manifesta, e conosce Virgilio.

Comincia il canto vigesimosecondo del Purgatoro. Nel quale
l’autore mostra come, venuti nel sesto girone, e andando Virgilio
e Stazio ragionando di varie cose, trovarono uno albero nella
strada, del quale sentîro certe voci venire verso loro, le quali
sonavano in laude della sobrietá.

Comincia il canto vigesimoterzo del Purgatoro. Nel quale
l’autore mostra purgarsi il vizio della gola; e, trovato Forese Donati,
ode da lui certe cose, e, tra l’altre, alcune cose future, contra
la disonestá delle donne fiorentine.

Comincia il canto vigesimoquarto del Purgatoro. Nel quale
l’autore, continuando il suo ragionar con Forese, ode nominare
piú altri spiriti che quivi erano, tra’ quali Bonagiunta Orbicciani
gli predice lui doversi innamorare in Lucca, e similmente Forese
il disfacimento d’alcun fiorentino. Poi truova un altro albero, e
ode cose in vitupèro della gola, e da uno agnolo sono inviati al
girone superiore.

Comincia il canto vigesimoquinto del Purgatoro. Nel quale
l’autore scrive come Stazio, per dichiarargli come si dimagri dove
non è uopo di nudrimento, gli disegna come generati siamo, e
come dopo la morte i nostri spiriti piglin corpo dell’aere. E
appresso dice l’autore come nel settimo giron pervennero, nel
quale in fiamme dice si purga il peccato della lussuria.

Comincia il canto vigesimosesto del Purgatoro. Nel quale
l’autore mostra nelle fiamme aver piú spiriti veduti, e tra gli
altri riconosciuto Guido Guinizelli e Arnaldo, e parlato con loro.

Comincia il canto vigesimosettimo del Purgatoro. Nel quale
l’autor mostra come, passato un fuoco, e veduta la notte una
visione, pervenne in su la sommitá del monte, dove Virgilio in
suo arbitrio rimise che quel facesse che piú gli aggradisse.

Comincia il canto vigesimottavo del Purgatoro. Nel quale
l’autore mostra come, pervenuto nel paradiso delle delizie, truova
il fiume di Letè; e, parlando con una donna che da l’altra parte
del fiume gli apparve, ode da lei la cagione che fa muovere le
frondi degli alberi di quel luogo; e mostragli l’origine di Letè e
d’Eunoè.

Comincia il canto vigesimonono del Purgatoro. Nel quale
l’autor disegna come venir vedesse il celestial triunfo.



Comincia il canto trigesimo del Purgatoro. Nel quale l’autore
dimostra come Beatrice sopra il triunfal carro gli apparí, e come,
essendo Virgilio partito, ella il chiamò per nome e gravemente
il riprese, mostrando poi alle sante creature, che dintorno al carro
erano, perché degno era di riprensione.

Comincia il canto trigesimoprimo del Purgatoro. Nel quale
l’autore distesamente discrive la grave riprension fattagli da Beatrice,
e il dolore che per quella sentí; e appresso come, fuor di
sé essendo e risentendosi, si trovò tirato dalla donna, che prima
trovata avea, nel fiume, e in quello da lei tuffato; e avendo dell’acqua
bevuta, fu dalle quattro donne presentato a Beatrice, e
come lei, levato dal viso il velo, apertamente vide.

Comincia il canto trigesimosecondo del Purgatoro. Nel quale
l’autore discrive come il triunfo celeste si volse a tornare indietro,
e come, ad un albero senza foglie smontata Beatrice del carro,
esso vi fu legato dal grifone; e appresso come s’addormentò, e,
svegliato, vide il grifone esser partito e Beatrice rimasa, la quale
gli fa rimirare il carro, sopra ’l quale per figura vede certe cose
alla Chiesa di Dio avvenute e che doveano avvenire.

Comincia il canto trigesimoterzo del Purgatoro. Nel quale l’autore
significa certe cose future a lui da Beatrice predette, e come,
da Matelda bagnato in Eunoè, puro tornò a Beatrice.

Qui finisce la seconda parte della Cantica, overo Commedia,
di Dante Alighieri, chiamata Purgatoro.

PARADISO

Comincia la terza parte della Cantica, overo Comedia, chiamata
Paradiso, del chiarissimo poeta Dante Alighieri di Firenze.
E di questa terza parte comincia il canto primo. Nel quale l’autore,
poi che dimostrato ha sommariamente quello che in essa intende
di trattare e fatta la sua invocazione, discrive come appresso a
Beatrice se ne salisse nel primo cielo, e come ella gli solvesse
un dubbio per lo suo veloce montare venutogli.

Comincia il canto secondo del Paradiso. Nel quale l’autore,
poi che a quegli che meno sofficienti sono alla presente considerazione
ha detto che si rimangano, dimostra la cagione de’ segni
bui, li quali nel corpo della luna veggiamo.



Comincia il canto terzo del Paradiso. Nel quale l’autore parla
con madonna Piccarda; e ella gli solve un dubbio, mostrandogli
ciascuna anima esser contenta nel luogo dove posta è in paradiso;
e poi gli mostra Costanza imperadrice.

Comincia il canto quarto del Paradiso. Nel quale Beatrice solve
il dubbio della doppia volontá e del tornar dell’anime alle stelle.

Comincia il canto quinto del Paradiso. Nel quale Beatrice dichiara
all’autore se per alcuna permutazione si può adempiere il
boto fatto. E quindi, saliti nel secondo cielo, vede l’autore molti
spiriti gloriosi, de’ quali uno, offertoglisi, domanda chi el sia.

Comincia il canto sesto del Paradiso. Nel quale Giustiniano
imperadore se medesimo manifesta all’autore, mostrando appresso
molte cose magnifiche fatte sotto il segno dell’aquila, e quanto
falli chi quello senza giustizia s’apropri; e ultimamente dice quivi
esser l’anima di Romeo.

Comincia il canto settimo del Paradiso. Nel quale Beatrice
chiarisce all’autore come giusta vendetta fosse giustamente vengiata;
e appresso perché a Dio, a rilevare l’umana generazione
dalla colpa del primo padre, piacque piú di dare se medesimo che
altro modo; e ultimamente perché gli elementi sieno corruttibili.

Comincia il canto ottavo del Paradiso. Nel quale l’autor mostra
come salisser nel terzo cielo; e quivi parla con Carlo Martello,
il quale gli dichiara come di dolce seme possa nascere
amaro frutto.

Comincia il canto nono del Paradiso. Nel quale l’autor discrive
come madonna Cuniza alcune cose gli predice contra i lombardi,
e appresso Folco contro a’ pastori della Chiesa.

Comincia il canto decimo del Paradiso. Nel quale l’autor discrive
come nel cielo del sole pervenissero, dove gli parla Tommaso
d’Aquino, e nominagli piú altri spiriti, li quali tutti furon
gran letterati; e tra gli altri gli nomina Alberto di Cologna, Salomone
e Boezio.

Comincia il canto decimoprimo del Paradiso. Nel quale Tommaso
d’Aquino mirabilmente commendando onora san Francesco.

Comincia il canto decimosecondo del Paradiso. Nel quale Bonaventura
da Bagnorea mirabilmente parla di san Domenico, e
nomina piú altri beati spiriti, li quali quivi dice gloriarsi.

Comincia il canto decimoterzo del Paradiso. Nel quale l’autore
mostra come san Tommaso d’Aquino gli chiarisse quello
che di Salamon detto avea: «non surse il secondo».



Comincia il canto decimoquarto del Paradiso. Nel quale primieramente
l’autore mostra come chiarito fosse come, dopo la
universal resurrezione, i santi avranno quello medesimo splendore
che al presente hanno, e forza visiva a riguardarlo; e appresso
come, nel quinto cielo salito, vide in quello una croce, e in quella
lampeggiar Cristo.

Comincia il canto decimoquinto del Paradiso. Nel quale l’autore
mostra come con festa ricevuto fosse da messer Cacciaguida,
suo antico, e come da lui udisse certe cose degli antichi costumi
fiorentini, e dove e a che tempo nascesse, e dove abitasse, e
poi morisse.

Comincia il canto decimosesto del Paradiso. Nel quale messer
Cacciaguida mostra all’autore quali fossero le piú notabili famiglie
di Firenze al suo tempo.

Comincia il canto decimo settimo del Paradiso. Nel quale messer
Cacciaguida, domandato, predice all’autore il suo futuro esilio,
e che per quello gli debba seguire; e confortalo a scrivere le cose
vedute e udite, a cui che elle si debbano parer gravi.

Comincia il canto decimottavo del Paradiso. Nel quale messer
Cacciaguida nomina piú famosi spiriti che in quello cielo son
gloriosi. E appresso l’autore, mostrato come nel sesto cielo salito
sia, discrive molti santi spiriti ne’ loro movimenti fare diverse
figure di lettere, e quelle finire in una M, e di quella farsi una
aquila.

Comincia il canto decimonono del Paradiso. Nel quale mostra
l’autor dalla sopradetta aquila essergli dichiarato quello che creder
[si de’] d’uno non battezzato e che mai di Cristo alcuna cosa non
udí ragionare, ma per ogni altra cosa è buono; e ultimamente
quello che contro a piú cristiani dicesse la predetta aquila.

Comincia il canto vigesimo del Paradiso. Nel quale l’autor
discrive come la detta aquila gli nominò alquanti degli spiriti
che in essa erano gloriosi; e appresso gli mostrò come Traiano
imperadore e Rifeo troiano, li quali da lei erano stati nominati,
non moriron pagani come esso stimava.

Comincia il canto vigesimoprimo del Paradiso. Nel quale l’autor
dimostra come, pervenuto nel settimo cielo, vide una scala
altissima, per la quale salivano e scendevano molti spiriti; de’
quali venne a lui Pietro Dammiano, il quale, ad alcuna sua domanda
avendo risposto, alcune cose dice contro a’ pastori della
Chiesa.



Comincia il canto vigesimosecondo del Paradiso. Nel quale
l’autore narra come parlò con san Benedetto, il quale piú altri
santi spiriti contemplativi gli nominò, e piú cose gli disse in vitupèro
de’ presenti religiosi; poi dietro a lui su per la scala se
ne salí nell’ottavo cielo; e quindi vòlto in giú, discrive quali vedesse
la terra e tutti gli altri cieli.

Comincia il canto vigesimoterzo del Paradiso. Nel quale l’autore
discrive come la celeste milizia mirabil festa facesse dintorno
alla Vergine Maria.

Comincia il canto vigesimoquarto del Paradiso. Nel quale l’autore,
con san Pietro parlando, mostra quello che è fede e quello
ch’ e’ crede.

Comincia il canto vigesimoquinto del Paradiso. Nel quale
l’autore scrive come, da sa’ Iacopo apostolo domandato, dice che
cosa è speranza; e appresso come, essendo sopravenuto san Giovanni
evangelista, ode da lui non essere in cielo alcuno altro col
proprio corpo che Cristo e la madre.

Comincia il canto vigesimosesto del Paradiso. Nel quale l’autore,
a domanda di san Giovanni evangelista, dice che cosa è
caritá; e appresso come, con Adam parlando, da lui ode quando
creato fosse, quanto vivesse, e dove.

Comincia il canto vigesimosettimo del Paradiso. Nel quale l’autore
primieramente racconta parole dette da san Piero contro alli moderni
pastori; e appresso discrive come pervenisse nel nono cielo.

Comincia il canto vigesimottavo del Paradiso. Nel quale
l’autore di scrive la gloriosa festa de’ nove cori degli angeli.

Comincia il canto vigesimonono del Paradiso. Nel quale Beatrice
dimostra all’autore l’ordine della creazione delle cose; e appresso
ragiona della natura angelica; e ultimamente parla contro
alla vanitá d’assai moderni predicatori.

Comincia il canto trigesimo del Paradiso. Nel quale l’autore
scrive sé esser salito nel decimo cielo; dove prima in forma d’un
fiume, poi in forma d’una rosa, vede la celeste corte, e in quella
la sedia d’Arrigo imperadore; del quale e di Clemente papa Beatrice
alcuna cosa gli predice.

Comincia il canto trigesimoprimo del Paradiso. Nel quale l’autore
dice come, in luogo di Beatrice, trovò san Bernardo, il quale
gli mostrò lei sedere nel luogo a’ suoi meriti sortito; ed egli le
fece orazione; poi, dicendogliel san Bernardo, volse gli occhi alla
letizia de’ gloriosi.



Comincia il canto trigesimosecondo del Paradiso. Nel quale
l’autor narra come san Bernardo gli mostrasse la Vergine Maria
e Eva e nominatamente piú altri santi uomini e donne, e la letizia
dell’agnolo Gabriello, e poi lui ad orare con seco, per grazia
impetrar, disponesse.

Comincia il canto trigesimoterzo del Paradiso. Nel quale discrive
l’autore l’orazione fatta da san Bernardo, e come con lo
sguardo penetrasse alla divina essenzia; e fa fine.

Qui finisce la terza e ultima parte della Cantica, overo Commedia,
di Dante Alighieri, chiamata Paradiso.









NOTA



I

Vita di Dante

Il testo è riveduto sul cod. 104. 6 della Biblioteca capitolare
di Toledo, il quale da tempo vien giudicato molto autorevolmente
di mano del Boccaccio (cfr. M. Barbi, Vita Nuova di Dante, 1907,
p. LIV sg. per la descrizione del cod., e p. CLXXI sg. per la dimostrazione
dell’autografia). Chi paragoni la presente edizione col
testo critico di Fr. Macrí-Leone, vedrá quante lezioni risultino
piú chiare e piú persuasive, in grazia appunto del codice toledano.

Un’accurata revisione della punteggiatura, favorita anch’essa
dal manoscritto, ha pure aiutato in piú punti a raggiungere una
piú esatta interpetrazione del pensiero dell’autore.

Si è mantenuto all’operetta il titolo tradizionale di Vita di
Dante. Il codice toledano offrirebbe però questo titolo piú analitico:
«De origine vita studiis et moribus clarissimi viri Dantis
Aligerii Florentini poëtae illustris et de operibus compositis ab
eodem»; e un’espressione del Comento (presente ediz., I, 118) condurrebbe
a intitolare l’operetta Trattatello in laude di Dante.

La suddivisione dei paragrafi è generalmente quella assegnata
dal citato codice.

Dei sottotitoli quelli che corrispondono alle partizioni adottate
nelle precedenti edizioni, sono riportati da queste o modificati; gli
altri son nuovi. Il Boccaccio non usò sottotitoli.

La grafia del ms. è stata rispettata fin quanto consentivano le
norme di questa collezione[1].





II

Redazioni compendiose della Vita di Dante

Il testo del cosí detto Secondo compendio è riveduto sul cod.
L. V. 176 della Biblioteca Chigiana, giudicato di mano del Boccaccio,
come quello toledano, e piú recente. A piè di pagina ho riportato
dalla eccellente edizione di E. Rostagno (La Vita di Dante,
testo del cosí detto Compendio attribuito a G. B., Bologna, Zanichelli,
1899) quei tratti che il cosí detto Primo compendio ha in
piú o di lezione diversa. Son trascurate soltanto leggerissime differenze
formali; sicché il lettore trova in questa edizione le due
redazioni, si può dire, integralmente. Ho curato, dov’era possibile,
che i capiversi agevolino i riscontri tra queste redazioni e la Vita.

Ho stampato queste Redazioni compendiose dopo la Vita, perché,
come si comprende dal titolo stesso che do loro, io preferisco
all’ipotesi, che fa di esse uno schema o traccia o primo getto
della Vita, l’altra che tende a dimostrarle stesura piú tarda, come
piú tardo sarebbe l’autografo chigiano, che contiene il Secondo
compendio, rispetto al toledano, che contiene la Vita[2].

Le differenze di contenuto, in quanto a sostanza biografica,
dati, giudizi e apprezzamenti sui casi e sull’opera di Dante, e le
novitá di distribuzione e di ordinamento della materia, non sono
trascurabili; ma non bastano a dare una fisonomia diversa al lavoro,
la quale si delinea assai nettamente per la omissione di
esclamazioni, interrogazioni, apostrofi, ripetizioni e simili luoghi
tipici di rettorica scolastica, che infiorano le pagine della Vita.
Per via di tale sfrondamento, che al Boccaccio non dovette costare
alcuna fatica, mentre lo stile lussureggiante della Vita ci richiama
ai romanzi giovanili, quello dei Compendi si riavvicina al Comento,
ch’è opera degli ultimi anni di lui.



III

Comento alla «Divina Commedia»

Il testo è riveduto sui quattro codici fiorentini Magliabechiani
II. IV. 58 (M1), II. I. 51 (M2)[3], VII. 1050 (S)[4] e Riccardiano
1053 (R)[5], tutti del principio del secolo decimoquinto. Non si
è tenuto conto del Magliab. VII. 805, che è una copia tratta da
R dall’erudito settecentesco Anton Maria Biscioni.

È materialmente sicuro che nessuno dei quattro codici è copia
dell’altro, perché le molte omissioni, che tutti presentano (e che
si spiegano quasi sempre pel ritorno della stessa parola a poche
righe di distanza nella stessa colonna), non hanno riscontro a
volta a volta negli altri tre.

M1 e R presentano una maggiore conformitá esteriore, perché
recano chiose a margine e numeri progressivi delle lezioni, che
mancano in M2 e S; ma l’insieme dell’analisi porta a credere
che sian tutti e quattro apografi di quel medesimo «originale», dal
quale M1 esplicitamente si afferma copiato a p. 71, e al quale si
riferisce M2 a c. 27 r, col. 2a, allo stesso proposito del precedente,
cioè per giustificare come la digressione sulla «fama» (pres. ediz.,
I, 215-217) non fosse stata copiata a suo posto[6].



Altre prove piú o meno esplicite[7] dan modo di constatare
che l’«originale» presentava frequenti aggiunte in calce o a margine
o forse in intere pagine intercalate, le quali aggiunte non
sempre conformemente i vari codici hanno inserito a loro posto,
e talun d’essi ha talvolta trascurato.

Son tutti maravigliosamente scorretti, nei nomi, nelle date,
nelle citazioni latine, che l’amanuense di M2, che sapeva poco di
grammatica, sopprime addirittura, o taglia, o riduce male in italiano.
La morfologia verbale e la fonetica son trattate individualmente
a capriccio. Eppure, nonostante ciò, l’assiduo, paziente e
accorto confronto dei quattro codici consente di ricostruire il testo
dell’«originale» con abbastanza genuinitá e fedeltá.

Senonché io mi sono dovuto persuadere che di tale «originale»
i «24 quaderni» e i «14 quadernetti», ne’ quali il B. lasciò, morendo,
la contrastata ereditá delle sue lezioni di Santo Stefano di
Badia, rappresentano una parte soltanto. Tutto il resto, che estensivamente
può sommare a poco meno che altrettanto, è sviluppo
di rimandi al proprio scritto biografico su Dante, che il B.
lasciò segnati sull’autografo, e di altri consimili e piú numerosi
rimandi alle proprie opere di erudizione, interpetrati con larghezza
eccedente il proposito e con intelligenza inadeguata; è svolgimento
di appunti e compimento di ragionamenti avviati; sono chiose teologiche
e di dottrina chiesastica, per le quali non pare che il B.
avesse né competenza né gusto; son tratti cavati da Eusebio, da
Giustino, dal lessico di Papia e da altri volumi in uso nelle scuole;
sono (e qui segnatamente è caduta in inganno la critica di questo
testo nostra e straniera) pagine ricavate da altri commentatori di
Dante, posteriori al Boccaccio.

Una somma di prove e di indizi giustifica ed avvalora questa
concezione: chiose duplicate e contrastanti; brani che si
inseriscono senza alcun legame, tolti i quali il filo del ragionamento
ripiglia; errori di traduzione letteralmente meccanica attraverso
le cattive e spesso farraginose riduzioni dal De genealogiis, De
casibus virorum illustrium, De claris mulieribus, De montibus,
silvis, fontibus; altri volgari errori di traduzione e fraintendimento
di testi quali l’Epistola a Can Grande, articoli dell’Elementarium
di Papia, ecc.; guasti dell’armonia della forma e alterazioni, scomposizione
e disorganizzazione del pensiero nelle pagine desunte
dallo scritto biografico su Dante[8]. Nel caso delle interferenze
con altri commentatori (che son poi il Buti, Filippo Villani e
l’Anonimo fiorentino), un’analisi stilistica non superlativamente
difficile, né, io credo, leggermente opinabile, porta a constatare
che vi mancano i modi e le forme del Boccaccio e vi si ritrovano
invece i modi e le forme di quegli altri scrittori, piú o meno alterate,
piú o meno peggiorate. Esempio tipico è quello del bravo
e onesto Da Buti, che nella pagina che cita dal Boccaccia sul
nome di Commedia (la qual pagina nel testo del proemio del Boccaccio,
quale ora è, non s’innesta grammaticalmente, ma emerge
per forma, per dottrina e per organismo di pensiero), rimane, come
doveva rimanere, inferiore al modello, mentre ragiona meglio e
in piú bei periodi nelle altre pagine che confrontano e che non
sono citate come desunte dal Boccaccio[9]. Filippo Villani trasse
dal De Genealogiis, com’egli attesta citandolo, molte pagine e le
ridusse ad uso di proemio al commento del primo canto dell’Inferno;
e queste, con altre sue pagine, si ritrovano nel Comento,
ch’egli non cita, e ch’è legittimo sospettare che non abbia conosciuto
mai direttamente, perché niente ne imparò. Le lezioni
errate dell’Epistola a Can Grande, che sono nel suo scritto[10], si
ritrovan pure nel Comento, con altri errori di versione che, se dovessero
essere imputati al Boccaccio, porterebbero a questa conclusione:
ch’egli, traducendo in italiano, non s’accorgeva di dire
spropositatamente pensieri consacrati in chiara dizione latina nella
sua maggior opera di cultura. Le pagine che raffrontano tra il
proemio dell’Anonimo (ch’è, si noti, uno scritto «composito»
nettamente diviso in due parti) e quello del Boccaccio, sono, direi,
senza stile, le une e le altre; potrá cercarsi se quelle raffazzonature
(come la storia di «guelfo e ghibellino» a pp. 51-53 del III vol.)
derivino da una fonte comune ad entrambi i testi.—Esaminando
sui codici quei tratti che per un motivo o per l’altro dánno piú
grave ragione di sospetto, si trova che le aggiunte materialmente
comprovate e riconosciute per dichiarazioni esplicite (vedi sopra)
O per via di confronti (omissioni e spostamenti) vi corrispondono
tutte: e ciò vorrá dire che nell’originale quei tratti non s’inserivano
nel testo; e dove manchi la prova materiale dell’aggiunta, si trova
d’ordinario che quei tratti son piú scorretti, con varianti piú frequenti,
con una fonetica e una morfologia piú del consueto irriducibili:
la qual cosa stará a significare o un’altra mano di scrittura
nell’originale o per lo meno una scrittura che riusciva per qualsivoglia
cagione (perché piú minuta, o piú trascurata, o interposta)
meno nitida.

Sulla scorta di tal somma di prove e di indizii, scartate altre
ipotesi, io mi son formata la convinzione che allo stato presente
del testo del Comento si sia arrivati attraverso due momenti costitutivi
ben distinti:



1o Autografo del Boccaccio, tal quale è presumibile che fosse
nella sua prima stesura, con le inevitabili correzioni, sostituzioni
ed aggiunte interlineari o a margine o in calce di uno scritto di
primo getto; e inoltre con molti rimandi ad altri scritti, specialmente
propri, con pensieri e ragionamenti svolti soltanto parzialmente
o accennati per tracce e sommari, dato che lo scopo era
di preparazione a pubbliche lezioni;

2o Integrazione del materiale di detto autografo (che s’è poi
risoluta in rimaneggiamento di molte parti, con grande accrescimento
di mole), eseguita con le qualitá di un ecclesiastico maestro
di scuola, non privo di cultura, ma scarso d’ingegno: un
letterato mediocre. Potrá o no dimostrarsi che costui fosse quello
stesso frate, di cui è fatto il nome nella rubrica iniziale di R:
«Esposizioni sopra a Dante per lo egregio dottore maestro Grazia
dell’ordine di santo Francesco»[11]. Potrá discutersi se le sue intenzioni
siano state oneste (e pur non commendabili!), quali io le
credo, giudicando il suo lavoro un esercizio letterario svolto con
assiduitá, con ritorni, forse in relazione con la sua professione
d’insegnante. Difatti, quant’è alle sue intenzioni, se nel testo del
Comento, qual è venuto a risultare dopo il rifacimento, si ritrovano
noti ricordi personali del certaldese, che non è ammissibile che
questi sia tornato a redigere in quella forma (avendoli altrove
espressi nello stile suo proprio); ci son pure altri ricordi personali
che non possono essere del Boccaccio, né a lui da un falsario,
che non fosse del tutto sciocco o dimentico, attribuiti. A p. 78
del vol. II di questa edizione si legge: «E se io ho il vero inteso,
percioché in que’ tempi io non era, io odo che in questa
cittá avvenne a molti nell’anno pestifero del milletrecentoquarantotto
che, essendo soprapresi gli uomini dalla peste e vicini alla
morte, ne furon piú e piú, li quali de’ loro amici, chi uno e chi
due e chi piú ne chiamò, dicendo:—Vienne, tale e tale—de’
quali chiamati e nominati, assai, secondo l’ordine tenuto dal chiamatore,
s’eran morti e andatine appresso al chiamatore». Or qui
scelga pure il lettore tra la lezione «non era» e quella «non
c’era», ammesse entrambi dai codici[12]; spieghi come vuole lo
strano errore, per cui, invece di 1348, vi si legge 1340: in definitiva
dovrá pur consentire che un falsario consapevole non poteva
far dire al Boccaccio di non essere ancor nato l’anno della peste,
ovvero di non essersi trovato in Firenze, in contrasto con la replicata
affermazione del Decameron di aver visto «con i suoi occhi»
quel che vi avvenne in quell’anno[13]. Tal prova par che
basti a scagionare maestro Grazia, o chi altri sia, dall’accusa di
aver falsato il Boccaccio per trarre in inganno il lettore[14]. Costui,
anche se nato dopo l’anno della peste[15], poteva essere un
uomo maturo sulla fine del ’300 e i primi del ’400, cioè subito
dopo Filippo Villani e l’Anonimo, quando è presumibile che al
manoscritto del Boccaccio toccasse la non lieta sorte di un revisore
e rifacitore.

Il manoscritto, ch’egli lasciò, sarebbe da ravvisare in quello
che Lorenzo Ubaldini[16] dice che «era giá in potere di Lorenzo
Guidetti mentovato nel suo poema dall’Ariosto», e ch’egli qualifica
per l’originale del Boccaccio. Giacché, se il Riccardiano
1053, che porta lo stemma dei Gherardi, è parte della copia del
ms. Guidetti, che l’Ubaldini stesso dice posseduta da un altro
fiorentino, Lottieri Gherardi, e questa copia dá il testo integrato,
se ne deve concludere che il ms. Guidetti, insieme con l’autografo
del Boccaccio, conteneva l’autografo di maestro Grazia, e cioè
che tutto il lavorio dell’integratore venne fatto direttamente sull’originale
boccaccesco. In tal caso il codice riccardiano, come
gli altri tre codici fiorentini, sarebbero tutti apografi dell’originale
boccaccesco e del suo rifacitore allo stesso tempo.

L’esame ch’io ne ho fatto non esclude questa conclusione,



salvo la difficoltá materiale di frapporre e sovrapporre tanta scrittura
a pagine scritte, senza pensare a fogli qua e lá intercalati.
Sia chiaro tuttavia che anche se l’«originale» dei codici fiorentini
non conteneva l’autografo del Boccaccio, ma una trascrizione, e
anche se questa trascrizione fosse giá adattata alle esigenze del rifacimento
e conglobata con esso, i criteri da seguire per la condotta
di un’edizione del Comento permarrebbero in sostanza gli stessi.

Tornando dunque alla presente edizione, essa, prima di ogni
altra cosa, riproduce il testo qual è nei detti codici fiorentini,
cioè il testo integrato. L’ultima edizione, quella del Milanesi (Le
Monnier, 1863), sebbene sia molto migliore delle due precedenti
(Napoli, Ciccarelli, 1724, con la falsa data di Firenze, e Moutier,
1831-2), e sia condotta sugli stessi codici, sui quali è condotta la
presente, non è degna di un’opera che porta il nome del Boccaccio,
come gli studiosi non ignorano. Vi si trovano pagine
infedelmente trascritte, con omissioni, con parole fraintese, finanche
con periodi che dánno un senso opposto a quello che devono
avere. Altre e piú numerose pagine appaiono appena trascritte
anziché interpetrate. L’interpunzione è quanto mai disordinata.
Il lettore, che vorrá esaminare parallelamente l’ediz. Milanesi e
la presente, di fronte a moltissimi tratti, si domanderá se non
siano cosa nuova.

Il Milanesi divise il Comento in 60 lezioni; le edizioni precedenti
dividevano invece il testo in capitoli, secondo la successione
dei canti, e la piú parte dei capitoli in due parti, del senso
letterale e del senso allegorico.

Non vi può essere dubbio che l’intenzione dell’autore, come
la vera fisonomia del suo lavoro, è meglio rispettata dalle edizioni
del Ciccarelli e del Moutier, sulla fede dei codici. Difatti
M1, S e R segnano in modo evidente la divisione e suddivisione
per capitoli, lasciando spazi in bianco e venendo a capo pagina,
interponendo rubriche o segnandole o ripetendole a margine e
dando rilievo alle iniziali. M2 si contenta del capoverso e delle
rubriche, che però sono omesse talvolta[17].



Invece le note a margine, che segnano il numero progressivo
delle lezioni, sono riferite soltanto da M1 e R; ma talune mancano,
altre non si corrispondono tra i due codici. In M1 mancano i numeri
2, 7, 12, è ripetuto il 23 in luogo del 24, mancano 44, 45,
51, 52; in R, per la parte del testo ch’esso contiene, mancano 23,
24, 26, 27, 29, 33-35, 45, 51, 53, 60; non si corrispondono i numeri
25 e 30. Dunque il Milanesi, dividendo in lezioni il Comento del
Boccaccio, fece cosa arbitraria, in quanto i codici non offrono gli
elementi necessari e sufficienti. Peggio ancora, diversi dei suoi inizi
non corrispondono con quelli segnati dai codici: p. es. l’inizio della
lezione 43 dovrebbe esser segnato in corrispondenza al verso «La
frode ond’ogni coscienza è morsa», sulla fede di ambedue i codici;
e l’inizio della lezione 44 dove comincia la 43, sulla fede di R.
D’altra parte, se si riflette che la materia del commento è organicamente
distribuita tra la lettera e l’allegoria dei vari canti, la
divisione in lezioni, anche nell’ipotesi che l’abbia segnata il Boccaccio,
sarebbe da giudicare occasionale e secondaria; rammenterebbe
quanta materia riuscí a svolgere il B. di giorno in giorno,
non giá rappresenterebbe il piano dell’opera; anzi proverebbe
che la stesura in iscritto riuscí piú volte diversa dalla lezione parlata,
dovendosi giustificare la sproporzione ch’è tra lezioni di
poche pagine ed altre che non finiscon mai. E sarebbe, per giunta,
piú d’una volta assai poco felice.

Insieme con l’edizione del testo del Comento, quale è dato
dai codici, io ho voluto tentare di ricuperare il testo vero del Boccaccio,
liberandolo dalle sovrapposizioni subite; e ciò col distinguere
per mezzo di semplici[18] quei tratti che, alla prova dei
codici, dei raffronti e dello stile, non giudico genuini. Parlo di
tentativo, perché, all’atto pratico, questo lavoro di eliminazione,
ovvio in alcuni casi, riesce in molti altri estremamente difficile e
non dá (né, con gli elementi di cui disponiamo, potrebbe darla)



la piena soddisfazione della certezza. Tra le altre difficoltá c’è
questa: che, quando le aggiunte non sono semplicemente giustaposte,
ma conglobate, ne restano mal sicuri i limiti, o sfuggono
addirittura all’attenzione, o possono soltanto ingenerare dubbi irresolubili.
E nel caso di riduzioni e rifacimenti da altre opere sue, in
che guisa fissare il punto dove la penna e la foga e il tempo e la
disposizione di spirito han tratto il Boccaccio a segnare un «et
caetera»? Niente esclude che ci siano nel Comento pagine rifatte o
tradotte direttamente dal Boccaccio, accanto a pagine né tradotte
né rifatte da lui stesso. E si deve pure ammettere che brani che
conservano la fisonomia di aggiunte, tali fossero realmente nell’autografo
del Boccaccia e di suo pugno. Delle numerose biografie,
quelle intorno a nomi mitologici, che sono le piú frequenti e le piú
sviluppate, provengono per la maggior parte dal De Genealogiis;
le bibliche è raro che presentino garanzie di stile, e forse ho errato
per eccesso di prudenza espungendone dal gruppo che se ne legge
nel IV Canto (Adamo, Abel, Noé, Moisé ecc.) solamente la prima,
sulla base dei raffronti col De claris mulieribus (§ De Eva); e cosí
pure le altre biografie, di letterati, di principi, di grandi peccatori,
ecc. lasciano spesso molti dubbi o nell’insieme o nelle parti.
I miei dubbi irresoluti si estendono oltre: p. es., le chiose svolgenti
l’idea che Dante mostri compassione dei dannati quando lo rimorde
coscienza di essere incorso negli stessi falli, trovo che sono
tutte rescindibili: e, messe insieme, dánno una fisonomia morale
dell’Alighieri ben diversa da quella ch’è delineata nella Vita.

Tra le conclusioni piú certe, che dall’eseguito processo di eliminazione
si possono trarre, c’è questa: che il Boccaccio non dettò
un proemio al suo Comento. Sicuramente sue sono soltanto le
pagine sul nome di Comedia; forse è suo anche il primo periodo,
1’«esordio». Il rimanente è accozzato da altri commenti e da altre
opere boccaccesche. La mancanza del proemio si spiega pensando
che il Boccaccio abbia desunto le prime lezioni dal proprio scritto
biografico su Dante, e che, se volle discorrere della concezione
pagana dell’inferno e offrirne il quadro mitologico e poetico,
si servisse del De Genealogiis. Se tracciò appunti per riordinare
e disporre a modo di lezioni siffatta materia, ch’egli possedeva
da gran signore, tali appunti non paiono ormai ricuperabili attraverso
il proemio composito di maestro Grazia[19].



Cosí il testo del Boccaccio, sgombro del proemio non suo e
liberato da ìntromissioni e sovrapposizioni, ripiglia parte del decoro
che dovette avere, dettato da tanto maestro; molti ragionamenti
riannodano le fila spezzate; l’eloquenza fluisce con meno
sbalzi ed intoppi; il pensiero e la cultura dell’opera si risollevano
all’altezza del nome ch’essa porta.

IV

Gli Argomenti in terza rima alla «Divina Commedia»
di Dante Alighieri

I tre capitoli o ternari «ne’ quali il Boccaccio in forma poco
o punto poetica, ma sempre chiara e fedele al soggetto, e qua
e lá efficacemente sintetica, riassunse, o piuttosto stipò, la contenenza
delle tre cantiche dantesche»[20] si leggono autografi nel
giá ricordato codice Toledano, nel Chigiano L. VI. 213 e nel Riccardiano
1035, che sono stati tenuti presenti nella revisione del
testo per questa edizione.

Nel primo degli anzidetti codici la intitolazione è latina: Argumentum
super tota prima parte Comediae Dantis Aligherii Florentini,
cui titulus est Infernus, ecc.; negli altri due è volgare:
Brieve raccoglimento di ciò che in sé superficialmente contiene la
lettera de la prima parte de la Cantica overo Comedia di Dante
Alighieri di Firenze di Giovanni Boccaccio, ecc.[21].

V

Le Rubriche in prosa alla «Divina Commedia»
di Dante Alighieri

Si leggono autografe nel codice Chigiano L. VI. 213, dove
sono distribuite in testa ai singoli canti, copiati dal Boccaccio
con grande accuratezza. Nel cod. giá Barberiniano 2191 ed ora
Vaticano Barber. lat. 4071, della fine del sec. XIV, si leggono
tutte di séguito, con la soscrizione «Iohannes Boccacci de Certaldo
Florentinus opus fecit»; e di séguito si leggevano in quel ms.
del Cinquecento, donde furono pubblicate, molto scorrette, nel
1843 a Venezia per la prima volta[22].

Queste rubriche dovettero godere assai per tempo buona riputazione,
se si pensò di trascriverle riunite come in un’operetta
a sé, staccandole dai canti ai quali dovevano andar congiunte.
Esse «potranno parere a chi non ne conosce altre delle
antiche, una povera cosa, e certo non sono, né possono essere,
capilavori d’arte; ma a chiunque abbia presenti quelle che di



solito si leggono negli antichi codici della Commedia parranno
di tanto superiori ad esse, di quanto, poniamo, la struttura dell’ottava
boccaccesca supera quella dell’ottava dei cantastorie popolari.
È manifesto l’intendimento, e notevole l’abilitá, di compendiare
e condensare con esattezza e chiarezza il contenuto
sostanziale di ogni canto; e, d’altra parte, la espressione rivela
assai spesso un particolare studio dell’eleganza; tutti pregi che
mancano alle altre rubriche dantesche di quei tempi, poco degne
davvero di Dante e del suo poema[23]».

Con la Vita e le Redazioni compendiose, col Comento, gli Argomenti
in terza rima e le Rubriche in prosa vengono a raccogliersi
per la prima volta in un sol corpo tutti gli scritti che il
Boccaccio compose intorno alle vicende e alle opere del suo grande
concittadino. Tale raccolta non sarebbe stata possibile senza gli
studi precedenti del Rostagno, del Barbi e del Vandelli, giá additati
in questa Nota: qui ripeto i nomi di quegli insigni studiosi,
perché vada ad essi il merito che loro compete. In particolare
esprimo la mia riconoscenza a Giuseppe Vandelli per la cordiale
larghezza con cui egli ha messo a profitto di questa edizione la sua
competenza e la sua singolare preparazione sui testi boccacceschi
intorno a Dante, de’ quali sono stati riconosciuti gli autografi.
Pel testo del Comento, che questa edizione presenta in modo affatto
nuovo e insospettato finora (con la necessaria conseguenza
che la critica spesa attorno a quest’opera debba essere in parte
rivista), mi è giovato «ad ora ad ora» manifestare le mie idee
a Pio Rajna, a Francesco Torraca, ad Ernesto Giacomo Parodi,
a Francesco Flamini, ad Achille Pellizzari, a Benedetto Croce, Cl.
Paolo Savj-Lopez e ad altri maestri ed amici; ma ciò sia detto
senza preoccupare o prevenire il loro giudizio, che, al pari di
quello di ogni altro studioso, potrá esser definitivo soltanto sull’esame
del lavoro compiuto. Fausto Nicolini, tra gli altri carichi,
si è assunto quello di rivedere e rettificare la grafia e l’interpunzione;
e la fatica della correzione delle bozze l’ha divisa molte
volte con me, come cura familiare, Bianca Guerri Marcolongo,
che ha pure collaborato alla compilazione dell’Indice dei nomi,
nel quale, in servigio degli studiosi, ho voluto riportare le citazioni
degli autori, numerosissime nel testo del Comento (ma desunte
per lo piú, in ispecie quelle dei classici, dal De Genealogiis
e dalle altre opere boccaccesche di erudizione), sulla guida fidata
di Paget Toymbee[24].

Devo aggiungere che questo lavoro, per il quale non ho risparmiato
fatiche, è stato eseguito in condizioni assai sfavorevoli.
Troncato allo scoppio della guerra, fu ripreso durante una lunga
convalescenza, e condotto a termine tra il campo e la caserma,
spesso senza alcun sussidio di libri, senza i miei appunti. E in
questo tempo perdetti te, o Madre, che mi chiamavi al tuo capezzale
nel giorno stesso in cui io, spezzato il braccio e passato
il petto da parte a parte tra i reticolati sopra Polazzo, parvi dovere,
secondo la legge di natura, soccombere, e pur prolungasti
le tue dure sofferenze sino a che non giunsi a raccogliere l’ultimo
bacio sulle tue labbra benedicenti. E perdetti anche te, o Pietro,
su cui l’agra morte sorvolò tante volte al San Marco di Gorizia,
per abbatterti contro le onde dell’Egeo, rigide d’inverno, dal
Minas infausto; te, o Fratello, di cui quattro bimbi aspettano
ancora le conosciute carezze. Nella memoria vostra, o Madre, o
Fratello, do termine a queste pagine, di cui nessuna s’è chiusa
senza un pensiero per Voi.








INDICE DEI NOMI VOLUME III

Abate di San Zeno, 246, 265.

Abati (degli) Bocca, 59, 241, 262.

Accorso (Accursio) (d’) Francesco, 203.

Acheronte, 175, 186, 259.

Acquacheta, fiume, 225.

Adamo, 254, 270.

—(maestro), 240, 262.

Adimari, vedi Aldobrandi.

Adrasto, 169.

Adriana (Arianna), 90.

Adriano V, papa (del Fiesco), 246, 265.

(Epistola di san Girolamo a sant’Agostino)

194 (De civitate Dei, XVI. 2);

Alberico (frate), 241, 263.

Aldobrandeschi Umberto, 244, 264.

Aldobrandi Tegghiaio degli Adimari, 216, 238.

Alessandro di Macedonia, 102, 165.

Aletto, 10.

Anastasio, papa, 68.

Anna, sommo sacerdote, 239.

Antenora, 241, 262.

Apocalissi, 185.

Appennino, 225 sg.

Apuleio di Madaura, 17 (Cosmographia).

Arbia, 58.

Argenti Filippo de’ Cavicciuli, 237, 260.

Aristotile, 13;

Ethica, 79 bis;

Fisica, 82.

Arli (Arles), cittá di Provenza, 20.

Arnaldo, vedi Daniello.

Arpie, 132.

Arrigo VII di Lussemburgo, imperatore, 255, 270.

—d’Inghilterra, 111.

Atti degli Apostoli, vedi Apostoli.

Attila, 113 sg., 152 sg.

Beatrice, 65, 201, 235, 248, 251 sg., 267 sg.

Beisangue Guido, detto Guido vecchio, 215.

Belacqua, 243, 263.

Beltram di Altaforte (dal Bornio), 240, 262.

Bernardo (san), 255, 270.

Berti Bellincione, de’ Ravignani, 215.

Bocca, vedi Abati.

Bonaventura (san) da Bagnorea, 252, 268.

—Bondelmonte, 53.

—famiglia de’, 53.

Bonconte di Montefeltro, 243.

Borsiere Guglielmo, 222.

Brancadoria, 241.

Brenta, fiume, 191.

brigata spendereccia senese, 148.

Bruggia (Bruges), 190.

Bruto Marco Giunio, 241.

Cacciaguida, 253, 268.

Caco, 262.

Caina, 240, 262.

Calvoli (da) Rinieri, 245, 265.

Caorsa, 74 sg.

Capaneo, 169 sg., 238, 261.

Capocchio, 240, 262.

Carlo IV, imperatore, 52.

Caronte, 235, 259.

Casella, 243, 263.

Cassio, 241.

Catone uticense, 156, 161 sg., 243, 263.

Cavalcanti Guido, 56.

—Cavalcante (de’), 55 sg.

Cecina, fiume, 130 sg.

Cefas, vedi Pietro (san).

Celeno, vedi arpie.

Celestino V, vedi Morrone (Piero del).

centauri, 123 sg.

Chiarentana, 191.

Ciacco, 236, 260.

Ciampolo navarrese, 261.

Ciappetta (Capeto) Ugo, 246, 265.

Cicerone, vedi Tullio.

Claudiano, 31 (De laudibus Stiliconis).

Clemente V, papa, 270.

Cocito, 176, 187, 240.

Comedia, 228 sg.

Coppo di Borghese Domenichi, 215.

Cornelio Nepote, vedi Nepote Cornelio.

Corneto, 130 sg.

Corneto (da) Rinieri, 119.

Costanza, imperatrice, 268.

Creta, 172, 179 sg.

Cureti, 173.

Curzio Quinto, 165.

Damiani Piero (san), 253, 270.

Damocle, 106.

Daniello Arnaldo, 248, 266.

Daniello, profeta, 182.

Democrito, 94.

Didone, II, 119 sg.

Dionisio il vecchio, 104 sg.

Dionisio il giovane, 107 sg.

Dite, 27 sg., 237, 260.

Donati, Forese, 247, 266.

—Piccarda, 251, 268.

Duca (del) Guido, 245, 265.

Elsa, fiume, 171.

Empoli, 60.

Ennio, 207.

Epicuro, 45.

Erine (Erinni), 10, 29 sg., 237, 260.

Eritone, 6 sg.

Eschilo, 207.

Este (da) Opizzo, 110.

Eteocle, 169.

Eunoè, 249, 266.

Euripide, 207.

Europa, regione, 179 sg.

Eusebio (Liber temporum), 7.

Evemero (Istoria sacra), 172, 173.

Ferecide, 156.

Fiesole, 197 sg.

Flegetonte, 175 sg., 187, 237, 260.

Flegias, 237, 260.

Flegra, 167.

Folco da Marsiglia, 252, 268.

Folo, centauro, 99.

Forlí, 226.

Fotino, 68.

Francesca da Rimini, 236, 259.

Fucci Vanni, 240, 262.

Fulgenzio, 17 (Myth.), 33, 37.

Furie, vedi Erinni.

Gaetani Benedetto, vedi Bonifacio VIII.

Genesi, 74 (XIX. 1-25), 83, 183.

Gerione, 239, 261.

Geronimo, vedi Girolamo.

Gherardesca (della) Ugolino, 241, 263.

Ghibellino, 52.

Giacomo da Sant’Andrea di Padova, 149.

Gianfigliazzi Luigi, 52.

Giasone, 239.

Gibilterra, 163.

Giordano, conte, 59.

Giovanni (san) evangelista, 254, 270. Vedi Apocalissi e Evangelio.

Giovenale, 172 (Sat., VI. 1-2).

Girolamo (san), 217 (Adversus Iovinianum).

Giuda Scariotto, 241, 263.

Giudecca, 241, 263.

Giulia, figliuola di Giulio Cesare,

Giunone, 123 sg.

Giustiniano, 252, 268.

Giustino, 21 (XXXII, 3),

102-4 (IX. 6. 7; XI. 6. 7. 8. 11; XII. 9. 10. 13. 14). 104 (XXXI. 1),

105 (XX, 1, 2, 3, 5),

107 (XXI, 1-5),

116, (XVII, 3),

117 (XXV, 3, 5).

Gorgone, 10 sg., 35 sg., 204 (Omelie).

Gualdrada, 215.

Guelfo, 52.

Guerra Guido, 216, 238.

Guglielmo d’Inghilterra, 165.

Guglielmo d’Oringa, 22.

Guinizzelli Guido, 248, 266.

Guzzante, cittá (Wissand), 190.

Iacopo (san), 254 (barone di Galizia).

Ida, monte di Creta, 173.

India, 165.

Innocenzo papa, 54.

Interminelli Alessio, lucchese, 239, 261.

Iosafá, 45.

Issione, 123 sg.

Istoria sacra, vedi Evemero.

Italia, 21.

Lamberti (de’) Mosca, 240.

Lano di Siena, 148.

Latino Brunetto, 192 sg.

(Tesoretto, Tesoro), 205, 238, 261.

Lattanzio, 99.

Leon tessalo, vedi Pilato.

Letè, 175 sg., 248, 266.

Lia, 248.

Lino, 207.

Livio Tito, 103 (IX. 16. 17. 18),

191 (I, 1).

Lucano, 6 (VI. 507-9),

30 (VI, 732-4),

36 (IX, 624-6).

maestro delle sentenze, vedi Pietro Lombardo.

Maiolica (Maiorca), 198.

—Paolo, 236, 259.

Malespina Currado, 264.

Manfredi, 54, 58 sg., 243, 263.

Maometto, 240.

Marco lombardo, 245, 265.

Maria, 255, 270.

Marte, 150 sg.

Martello Carlo, 252, 268.

Mascheron (de’) Sassol, 240.

Matelda, 249, 267.

Matilde, contessa di Toscana, 52 sg.

Mausolo, re di Caria, 24.

Medusa, vedi Gorgone.

Megera, 10.

Mela Pomponio, 20 (II. 5. §§ 79. 80),

35 (III, 9, § 99), 163 (I, 6, § 32).

Minos,236, 259.

Minotauro, 89 sg.; 122 sg.

Monforte (di) Guido, 111.

Monte Aperti, 54, 59.

Montefeltro (da) Guido, 240, 262.

—Bonconte, 243, 264.

Montone, vedi Acquacheta.

Morruello, vedi Malespina.

Mozzi (de’) Andrea, 204.

—Tommaso, 204.

Musatto padovano (Ecerinis), 109.

Nesso, 97 sg., 260.

Nevio, 207.

Nicola papa, 239, 261.

Oderisi da Gobbio, 244, 264.

Omero,207.

Orazio, 17, vv. 7-8);

207.

Orbicciani Bonagiunta, 247, 266.

Orfeo, 207.

Otto IV, imperatore, 215.

Ovidio, 17, (Metam., XV. 807-14),

30 (Metam. VI. 430),

31 (Metam. IV. 484-5, attribuiti nel testo a Virgilio),

139 (Metam. II. 761-4. 768-72. 775-82).

Padova, 191.

Paolo (san), 113-5 (Hist. Rom. XIV. §§ 1-13).

Paradiso (cantica), 16, 51, 145,

Pasife, 90, 120.

Pazzi (de’) Rinieri, 119.

—Camiscion, 240, 262.

—Iacopo del Vacca, 59.

Persio, 66, 69-70).

Petrarca Francesco, 208.

Pietro (san), 254, 270.

Piettola, 208.

Pirro, figlio di Achille, 115.

Pirro, re dell’Epiro, 116.

Platone, 156.

Plauto, 207.

Plinio, 21 (Hist. nat., 5),

24-25 (Hist. nat. XXXVI. 4; non citato nel testo).

Pola, 21.

Polinice, 169.

Prisciano, 203,16.

Proserpina, 10.

Proverbi, vedi Salomone.

Ptolomea, 241, 263.

Purgatorio (cantica), 52, 162.

Quarnaro, 21.

Rea, 173.

Ridolfo, imperatore, 264.

Rifeo, 253, 269.

Rodano, 20.

206 sg.; 182 sg.

Romano (da) Azzolino, 109.

—Cunizza, 252, 268.

Romeo, 252, 268.

Rusticucci Iacopo, 216, 238.

Salmista, 39 (Ps., CXVIII, 37).

Salomone, 39 (Eccles., I, 2).

Samuele, 7.

San Benedetto (monastero di) dell’Alpe, 224 sg.

Sapia, 245, 265.

Sarno, fiume, 171.

Schicchi Gianni, 240.

Seneca, 16 (Oedipus, II. 178), 70.

Sereno, 36.

Servio, 36-37 (Sup. Aen., VI. 289, non citato nel testo),

99 (Sup. Georg., 93),

126 (Sup. Georg., 115).

Sesto Pompeo, 117 sg.

Siena, 58 sg.

Silvani Provenzano, 244.

Simonide poeta, 207.

Sinone, 240, 262.

Sofocle, 207.

Sogdoma, 79 sg.

Soldanieri Gianni, 241.

Sordello, 244, 264.

Stazio, 31 (Theb., I. 106-9),

169 (Theb., I, X),

246 sg., 266.

Stige, 176, 186, 236, 260.

Strofade, isole, 132.

Tamigi, 110.

Teodonzio, 16, 18, 29, 31, 35, 37, 98.

Teofrasto (De nuptiis), 217, 220.

Teognide, antichissimo istoriografo, 36.

Terenzio, 207.

Teseo, 10 sg.

Tesifone, 10.

Titani, 168.

Tommaso d’Aquino, 252 sg., 268.

Toppo (Pieve al), 148.

Toscana, 47 sg.

Traiano, imperatore, 253, 269.

Trento, 88.

Tullio Cicerone, 16 (De nat, deor. 17),

18 (De nat. deor. 17),

61 (Div., I. 23),

104 sg. (Tusc., V, 20),

157 (Somnium Scipionis).

Ubaldini (degli) Ottaviano, cardinale, 64.

—Ruggieri, arcivescovo, 241.

Uberti Farinata, 49 sg., 237, 260.

Ulisse, 240, 262.

Umberto, vedi Aldobrandeschi.

Valerio Massimo, 106 (I. 1 ext. 3),

156 (II, 6, § 7).

Venedico, 239.

Vigne (dalle) Piero, 136 sg., 238, 260.

Villani Giovanni, 54, 59, 60 (Cron., VI. 77. 78. 81. non cit.),

109 (Cron., VI, 72),

111 (Cron., VII, 39, non cit.),

114 (Cron., II, 1, non cit.),

151 (Cron., I, 42),

153 (Cron., II, 1),

154 (Cron., 1),

197 (Cron., I, 31 sg., non cit.),

198 (Cron., IV, 31, non cit.).

Virgilio, 191, 207 sg., 236.

Eneide, I, 112 (II,689-91),

120 (VI, 106),

123 (VI, 237-42),

124 (VI, 126),

125 (VI, 577-8, 269, 273, 671),

131 (VII, 810-11),

151 (I, 544-5),

154 (XI, 539 sg.),

156 (XII, 930 sg.),

184 (III, 56-7),

197 (I, 1, 8),

204-5 (VI,1 sg.),

208 (VI, 127-31; 756-7),

215 (VI, 174, 234, I, 52),

239 (VI, 261),

251 (VI, 298-9),

253;

29 (XII, 845-7),

30 (XII, 849-52; VII, 346-8; XII, 869-70, 875-6),

31 (VII, 325-9, 335-8),

93 (IV, 106),

116 (III, 294-7),

145 (I, 278-9),

168 (VIII, 425).

Georgica, I, 139;

145 (II, 495-6, 498).

Egloghe, II, 10 (IV, 7).

Culice, II, 33.

Visconti Nino (Gallo di Gallura), 244, 264.

Vita nova, 56.

Viterbo, 110 sg.





INDICE DEI NOMI

Abacuc, profeta, II, 262 (Hab., II, 6, 9).

Abate di San Zeno, III, 246, 265.

Abati (degli) Bocca, III, 59, 241, 262.

Abele, II, 15.

Abramo, II, 17.

Accorso (Accursio) (d’) Francesco, III, 203.

Acheronte, I, 120, 250; III, 175, 186, 259.

Achille, II, 130 sg.

Acquacheta, fiume, III, 225.

Acquasparta (d’) Matteo, cardinale, II, 173 sg.

Adamo, I, 119; II, 12; III, 254, 270.

—(maestro), III, 240, 262.

Adimari, vedi Aldobrandi.

Adone, I, 180.

Adrasto, III, 169.

Adriana (Arianna), III, 90.

Adriano V, papa (del Fiesco), III, 246, 265.

Agostino (sant’), I, 146, 147

(Epistola di san Girolamo a sant’Agostino)

194 (De civitate Dei, XVI. 2); II, 10 (Sermone della nativitá di Cristo),

61 (Civ. Dei, VIII 14),

66 (Civ. Dei, IV),

72 (Civ. Dei, VIII 2),

113 (Civ. Dei, V 8 9),

242; III, 19 (Civ. Dei, V 8 9),

23 (De haeresibus).

Alberico (frate), III, 241, 263.

Alberigo (Poètria), II, 221.

Alberto magno, II, 21.

Aldighieri di Ferrara, I, 7, 69.

—figlio di Cacciaguida, I, 7, 69.

Aldobrandeschi Umberto, III, 244, 264.

Aldobrandi Tegghiaio degli Adimari, II, 179 sg.; III, 216, 238.

Alessandro di Macedonia, I, 105; III, 102, 165.

Aletto, III, 10.

Alí, commentatore di Tolomeo (Comento del Quadripartito),

II, 140.

Alighieri, padre di Dante, I, 7, II, 69, 72.

—Dante, I, 4, 5, 8, e passim; II, 262.

—Gemma, moglie di Dante, II, 262.

—Iacopo, I, 52, 97.

—Piero, I, 52, 97.

Amos, profeta, I, 182 (Amos, III, 8).

Anassagora, II, 71.

Anassalide, uditore di Platone, II, 66.

Anassimandro lampsaceno, I, 201.

Anastasio, papa, III, 68.

Anna, sommo sacerdote, III, 239.

Anselmo, arcivescovo di Canterbury (De imagine mundi), II, 41.


Antenora, III, 241, 262.

Anteo, I, 179; III, 240, 262.

Antioco, re d’Asia e di Siria, I, 182.

Apocalissi, I, 125 (XI, 7; IX, I, 2), 160, 169 (II, 7; III, 12);

II, 202, 233, 235 (XVIII, 21); III, 185.

Apollodoro, grammatico, II, 29.

Apostoli (Atti degli), I, 147, 148 (Act. ap., IX, 5;

XXVI, 14).

Appennino, III, 225 sg.

Apuleio di Madaura, II, 62 (De Deo Socratis liber);

III, 17 (Cosmographia).

Arbia, III, 58.

Archiloco di Paro, II, 29.

Argenti Filippo de’ Cavicciuli, II, 276; III, 237, 260.

Aristarco di Samotracia, grammatico, II, 28.

Aristotile, I, 43, 75, 92, 105, 142, 200; II, 59 sg. (vita e opere),

66, 86, 186, 212, 241, 244; III, 13;

Ethica, I, 117, 181, 211, 222; II, 21, 209, 243, 250, 257, 271;

III, 79 bis;

Meteora, I, 242, 256; II, 4, 114;

Politica, II, 108;

De anima, II, 141;

Fisica, III, 82.

Arli (Arles), cittá di Provenza, III, 20.

Arnaldo, vedi Daniello.

Arno, I, 171.

Arpie, III, 132.

Arrigo VII di Lussemburgo, imperatore, I, 22, 54, 79, 80, 100;

III, 255, 270.

—d’Inghilterra, III, 111.

Ascanio (Iulio), I, 204.

Asclepiade, filosofo, II, 68.

Aspidopia, vedi Esiodo.

Astiage, II, 177, 214.

Atalante, edificatore di Fiesole, II, 40·

—re di Mauritania, II, 40.

Atti degli Apostoli, vedi Apostoli.

Attila, I, 6, 68; III, 113 sg., 152 sg.

Augusto, I, 31, 139, 140, 205, 207.

Aulo Gellio, II, 62 (Noctes Atticae, II, 1), 63 (N. A., I, 17),

70 (N. A., II, 18).

Averno (lago d’), I, 123, 125.

Averrois, II, 61, 86.

Avicenna, II, 85.

Beatrice, I, 11, 13, 15, 48, 72 sg., 75, 81, 95, 118, 213 sg.;

III, 65, 201, 235, 248, 251 sg., 267 sg.

Beisangue Guido, detto Guido vecchio, III, 215.

Belacqua, III, 243, 263.

Beltram di Altaforte (dal Bornio), III, 240, 262.

Bernardo (san), III, 255, 270.

Bernardo Silvestre, autore del Megacosmo e del Microcosmo,

I, 233.

Bersabé, I, 48.

Berti Bellincione, de’ Ravignani, III, 215.

Bianchi (setta dei), II, 171.

Bocca, vedi Abati.

Boezio, I, 141 (De consolatione philosophiae, I, pr. 1),

148 (Cons., I, pr. 1); II, 72 (De musica),

84 (De geometria),

113 (Cons., IV, pr. 6),

144, 215 (Cons., II, pr. 1),

237 (Cons., II, met. 5).

Bologna, I, 9, 22, 26, 71, 79.

Bonaventura (san) da Bagnorea, III, 252, 268.

—Bondelmonte, III, 53.

—famiglia de’, III, 53.

Bonconte di Montefeltro, III, 243.

Bonifazio VIII, papa, I, 46, 94, 246 sg.; II, 173.

Borsiere Guglielmo, III, 222.

Brancadoria, III, 241.

Brandizio (Brindisi), I, 31.

Brenta, fiume, III, 191.


Brescia, I, 22, 79.

brigata spendereccia senese, III, 148.

Bruggia (Bruges), III, 190.

Bruto Caio Giunio, II, 54.

Bruto Marco Giunio, II, 7; III, 241.

Cacciaguida, I, 7, 69; III, 253, 268.

Caco, III, 262.

Cadmo, re di Tebe, I, 202.

Caina, II, 143; III, 240, 262.

Caino, II, 15.

Calano d’India, II, 178.

Calcidio, II, 62 (Sopra il primo libro del «Timeo» di Platone).

Callimaco, biografo d’Omero, II, 24, 25, 27.

Calvoli (da) Rinieri, III, 245, 265.

Camilla, I, 154; II, 50.

Camillo, I, 21, 29.

Cancellieri di Pistoia, II, 171.

Caorsa, III, 74 sg.

Capaneo, I, 182; III, 169 sg., 238, 261.

Capocchio, III, 240, 262.

Cariddi, II, 203 sg.

Carlo di Valois, I, 46; II, 173 sg.

Carlo magno, I, 6, 69.

Carlo IV, imperatore, III, 52.

Caronte, I, 120, 251, 261; III, 235, 259.

Casella, III, 243, 263.

Casentino, I, 22, 74, 79.

Cassio, II, 7; III, 241.

Catellina (Catilina), I, 179.

Catone uticense, III, 156, 161 sg., 243, 263.

Cavalcanti Guido, II, 174; III, 56.

—Cavalcante (de’), III, 55 sg.

Cecina, fiume, III, 130 sg.

Cefas, vedi Pietro (san).

Celeno, vedi arpie.

Celestino V, vedi Morrone (Piero del).

centauri, III, 123 sg.

Cerbero, I, 120; II, 166 sg., 193 sg., 231 sg., 260.

Cerchi (dei) famiglia, II, 170, 213; III, 223.

—Vieri, II, 171 sg., 262.

—Ricovero, II, 172.

Cesare, I, 140, 205, 207; II, 46 sg., 87.

Chiarentana, III, 191.

Chiassi (pineta di), I, 128.

Chirone, III, 96, 98 sg.

Ciacco, II, 170, 264 sg.; III, 236, 260.

Ciampolo navarrese, III, 261.

Ciappetta (Capeto) Ugo, III, 246, 265.

Cicerone, vedi Tullio.

Claudiano, I, 29; III, 31 (De laudibus Stiliconis).

Clearco, uditore di Platone, II, 66.

Clemente V, papa, I, 22; III, 270.

Cleopatra, I, 179; II, 124 sg.

Cocito, III, 176, 187, 240.

Comedia, I, 33, 49, 52, 53, 54, 60, 61, 62, 96, 98, 99, 105, 106, 111,

113, 118, 173; III, 228 sg.

Convivio, I, 55, 100.

Coppo di Borghese Domenichi, II, 276; III, 215.

Coriolano, I, 21.

Corito, re di Corito (Corneto), marito di Elettra, II, 41.

Cornelio Nepote, vedi Nepote Cornelio.

Corneto, III, 130 sg.

Corneto (da) Rinieri, III, 119.

Corniglia (Cornelia), II, 58.

Corvara (frate Pietro da), antipapa, I, 55.

Costantino, imperatore, I, 170, 207.

Costanza, imperatrice, III, 268.

Crasso, I, 185.

Creso, II, 214.


Creta, III, 172, 179 sg.

Crisippo, filosofo stoico, I, 251.

Cureti, III, 173.

Curzio Quinto, II, 26; III, 165.

Dalila, I, 179.

Damiani Piero (san), III, 253, 270.

Damocle, III, 106.

Danaidi, I, 122.

Daniello Arnaldo, III, 248, 266.

Daniello, profeta, I, 42, 91; III, 182.

Danne (Dafne), I, 44, 93.

David, I, 48; II, 18 e vedi Salmista.

Democrito, II, 67; III, 94.

Didone, I, 178, 180; II, 119 sg.

Diogene, II, 69 sg.

Dionisio areopagita (Della celeste gerarchia), I, 147.

Dionisio il vecchio, III, 104 sg.

Dionisio il giovane, III, 107 sg.

Dioscoride, II, 74.

Dite, I, 41, 125; III, 27 sg., 237, 260.

Donati, famiglia de’, II, 170, 213.

—Corso, II, 171.

—Forese, III, 247, 266.

—Piccarda, III, 251, 268.

Duca (del) Guido, III, 245, 265.

Eaco, I, 120. Ecclesiaste, vedi Salomone. Ecclesiastico;

II, 242 (Ecclesiasticus, X 9).

Elena, I, 179; II, 127 sg.

Elettra, II, 40.

Elisei, famiglia degli, I, 7, 69.

Eliso, I, 41. Eloquentia (de) vulgari, I, 55, 100.

Elsa, fiume, III, 171.

Empedocles, II, 72.

Empoli, III, 60.

Enea, I, 151, 204, 206, 208; II, 44, 87.

Ennio, III, 207.

Epicuro, III, 45.

Epimenide, poeta, I, 147.

Eraclito, II, 73.

Eratostene, II, 28.

Ercole, I, 41, 48, 89, 120; II, 97.

Erine (Erinni), III, 10, 29 sg., 237, 260.

Eritone, III, 6 sg.

Ermolao, tiranno di Atene, II, 27.

Erode, I, 48.

Esaú, I, 249.

Eschilo, III, 207.

Esiodo (Aspidopia), I, 53.

Esodo, I, 90

(Exod., XIV 22), 235

(Exod., XV 5, dal testo attribuito al Salmista).

Este (da) Opizzo, III, 110.

Eteocle, III, 169.

Ettore, I, 30; II, 43.

Euclide, I, 144; II, 83.

Euforbo, istoriografo, II, 29.

Eunoè, III, 249, 266.

Eurialo, I, 155.

Euripide, III, 207.

Europa, amata da Giove, I, 48.

Europa, regione, III, 179 sg.

Eusebio (Liber temporum), I, 139, 207, 261; II, 9, 29, 30, 32,

33, 43, 54, 71, 72, 77, 95, 109, 123, 201, 268; III, 7.

Eussimene (Anassimene), I, 201 (Thelegumenon).

Evangelio, I, 122 (Luc., XVI 19-31), 168,

(Ioh., XIV 6), 169,

(Math., X 22; XX 6), I, 175,

(Ioh., I 29), 230,

(Math., VII 7), 257,

(Math., VII 13); II, 9,

(Ioh., XII 5), 37,

(Ioh., XIII 13 14), 90,

(Math., XXVIII 19; Ioh., I, 33; Luc., XII 50;

Marc., XVI 16; Ioh., III 5; Math., XX 23), 183,

(Math., XIX 24), 191,

(Luc., XVI 19-31), 242,

(Luc., XV 22), 252 (vedi Paolo, ad Hebr.); III, 32.


Evemero (Istoria sacra), III, 172, 173.

Ezechia re, I, 170.

Ezechiel, I, 42, 91; II, 235 (Ezech., XI 19).

Fabrizio, I, 29.

Faggiuola (della) signori, I, 79.

—Uguccione, I, 54, 99.

Falacro, filosofo, II, 25.

Fama, divinitá mitologica, I, 215 sg.

Faro di Messina, II, 203.

Febo, I, 44, 93.

Federico II, imperatore, I, 7, 8, 69, 70; III, 53 sg., 62 sg.

Federigo III, re di Sicilia, I, 54, 100.

Ferecide, III, 156.

Fiandra, II, 259.

Fiesole, III, 197 sg.

Filippo, re di Francia, I, 46.

Fillide, I, 180.

Filocoro, II, 29.

Filosofia (Della), opera di Clearco e Anassalide, II, 66.

Firenze, I, 6, 22, 27, 47, 69; II, 172 e passim.

Flegetonte, III, 175 sg., 187, 237, 260.

Flegias, II, 267 sg., 283; III, 237, 260.

Flegra, III, 167.

Folco da Marsiglia, III, 252, 268.

Folo, centauro, III, 99.

Forlí, III, 226.

Fotino, III, 68.

Francesca da Rimini, II, 137 sg.; III, 236, 259.

Frangiapani (famiglia de’), I, 6, 69.

—Eliseo, I, 6, 69.

Frescobaldi (Dino di m. Lambertuccio),

I, 50, 96; II, 263, 265.

Fucci Vanni, III, 240, 262.

Fulgenzio, I, 121, 146 (Mythologiae), 200 (Myth.), 201;

II, 230; III, 17 (Myth.), 33, 37.

Furie, vedi Erinni.

Gaetani Benedetto, vedi Bonifacio

VIII.

Gaio Antonio, I, 179.

Galeotto, II, 145.

Galieno, I, 144; II, 85.

Gallia, I, 6, 22.

Genesi, I, 210 (XLIX, 27), 244 (XXV, 29-34), 261 (I, 3-4);

II, 12 (I, 27), 15 (IV, 2-8), 19 (XXXII, 1-32), 176 (I, 26),

190 (III), 233 (III, 1, 14); III, 74 (XIX, 1-25), 83, 183.

Geremia, profeta, I, 89; II, 92 (VIII, 7), 192.

Gerione, III, 239, 261.

Geronimo, vedi Girolamo.

Gherardesca (della) Ugolino, III, 241, 263.

Ghibellino, III, 52.

Giacomo da Sant’Andrea di Padova, III, 149.

Giandonati Arrigo, II, 179.

Gianfigliazzi Luigi, III, 52.

Giardino (Piero di m.), I, 52, 97, 128.

Giasone, I, 178; III, 239.

Gibilterra, III, 163.

Giordano, conte, III, 59.

Giovanni (san) evangelista, I, 91; III, 254, 270. Vedi Apocalissi e

Evangelio.

Giovanni XXII, papa, I, 55, 100.

Giove, I, 37, 40, 86, 112; III, 167, 173.

Giovenale, I, 29, 145, 168 (Sat., X,349-50);

II, 34, 67 (Sat., X, 33-35),

215 (Sat.,

X, 365-6), 219 (Sat.,

X, 365-6), 243 (Sat., XIV, 135-7);

III, 172 (Sat., VI, 1-2).

Girolamo (san), I, 141 (a Damaso papa De filio prodigo),

145 (Def. pr.),

146 (De f. pr.),

147 (QuaestionesHebraicae),

194 (Praefatio in Apocalypsim);


II, 60 (Praefatio in librum II Chronicorum Eusebii),

62 (Epist. XXXV e Praefatio in Bibliam),

83 (Liber virorum illustrium),

85 (Quaest. Hebr.),

238 (Epist. ad Rusticum);

III, 217 (Adversus Iovinianum).

Giuda Scariotto, III, 241, 263.

Giudecca, III, 241, 263.

Giugurta, I, 182.

Giulia, figliuola di Giulio Cesare,

II, 58.

Giunone, I, 40; III, 123 sg.

Giustiniano, II, 28; III, 252, 268.

Giustino (Historia), I, 167 (III, 2);

II, 51 (II, 4),

52 (XLIII, 1),

63 (II, 10);

III, 21 (XXXII, 3),

102-4 (IX, 6, 7; XI, 6, 7, 8, 11; XII, 9, 10, 13, 14), 104 (XXXI, 1),

105 (XX, 1, 2, 3, 5),

107 (XXI, 1-5),

116, (XVII, 3),

117 (XXV, 3, 5).

Golia, I, 182.

Gorgone, III, 10 sg., 35 sg.

Gregorio (san) papa, I, 39, 88,

163 (proemio de’ Morali), 232;

II, 225 (Innario);

III, 204 (Omelie).

Gualdrada, III, 215.

Guelfo, III, 52.

Guerra Guido, III, 216, 238.

Guglielmo d’Inghilterra, III, 165.

Guglielmo d’Oringa, III, 22.

Guinizzelli Guido, III, 248, 266.

Guzzante, cittá (Wissand), III, 190.

Iacopo (san), II, 242 (Epist., V, 1);

III, 254 (barone di Galizia).

Ida, monte di Creta, III, 173.

Ierusalem, I, 89, 171.

Iezzabel, I, 182.

India, III, 165.

Inferno (cantica), I, 33, 50, 54, 99, 119 sg.

Innocenzo III, papa, III, 54.

Interminelli Alessio, lucchese, III, 239, 261.

Iob, I, 160; II, 192 (VI, 6; XV, 16).

Iole, I, 48.

Iosafá, III, 45.

Ippocrate, I, 144; II, 84.

Isaac, II, 19.

Isaia, profeta, I, 42, 119 (V, 14),

172, 175 (XI, 2-3); II, 96 (XL, 13),

192 (XXIV, 9).

Isidoro (Etymologiae), I, 198, 199.

Isopo, II, 243.

Israel (Iacob), II, 18.

Issione, I, 121; III, 123 sg.

Istoria sacra, vedi Evemero.

Istorie scolastiche di Pietro Comestor, II, 65.

Italia, I, 14, 22, 117, 154; III, 21.

Lamberti (de’) Mosca, II, 179; III, 240.

Lancellotto, II, 144.

Lano di Siena, III, 148.

Latino Brunetto, I, 117; III, 192 sg.

(Tesoretto, Tesoro), 205, 238, 261.

Latino, re dei laurenti, II, 52.

Lattanzio, II, 74, 76 (Divinarum institutionum, I, 23),

201 (Div. inst., I, 11), 267; III, 99.

Leon tessalo, vedi Pilato.

Lavina, figlia di Latino, II, 54.

Leontonio, ateniese, protettore di

Omero, II, 27.

Letè, III, 175 sg., 248, 266.

Lia, III, 248.

Libia, I, 14; III, 163.

Licaone, I, 41, 89.

Licurgo, I, 167.

Lino, II, 78; III, 207.

Linterno, I, 30.

Livio Tito, I, 171;

II, 45 (Hist., XL, 4);

III, 103 (IX, 16, 17, 18),

191 (I, 1).

Lodovico di Baviera, imperatore, I, 55, 100.

Lombardia, I, 46, 79, 137 sg.

Lucano, II, 25, 33,


57 (Pharsalia, II, 326 sg.),

87;

III, 6 (VI, 507-9),

30 (VI, 732-4),

36 (IX, 624-6).

Lucca, I, 74.

Lucia, I, 220 sg.; III, 244.

Lucrezia, II, 55, 87.

Luna, I, 37, 86.

Lunigiana, I, 22, 79.

Maccabeo Giuda, I, 105.

Macrobio, I, 121 (Liber saturnaliorum),

160 (Comm. in Somnium SciPionis, I, 2),

200 (Somn., II, 3);

II, 124 (Saturn., V, 17).

maestro delle sentenze, vedi Pietro Lombardo.

Magna (Allemagna), I, 22.

Maiolica (Maiorca), III, 198.

Malatesti Gianciotto, II, 137 sg.

—Paolo, II, 137 sg.; III, 236, 259.

Malespina Morruello, I, 22, 51, 54, 79, 96, 99; II, 263.

—Currado, III, 264.

Manfredi, III, 54, 58 sg., 243, 263.

Mantova, I, 28, 138; III, 261.

Maometto, II, 277; III, 240.

Marco lombardo, III, 245, 265.

Maria, III, 255, 270.

Marte, III, 150 sg.

Marcello Marco, console, I, 218.

Martello Carlo, III, 252, 268.

Marzia, moglie di Catone, II, 57.

Mascheron (de’) Sassol, III, 240.

Matelda, III, 249, 267.

Matilde, contessa di Toscana, III, 52 sg.

Mausolo, re di Caria, III, 24.

Medusa, vedi Gorgone.

Megera, III, 10.

Mela Pomponio, I, 124 (Chorographia, I, 19, § 103),

151 (I, 18, § 93);

II, 71 (I, 17, § 86);

III, 20 (II, 5, §§ 79, 80),

35 (III, 9, § 99), 163 (I, 6, § 32).

Melchisedech, I, 103.

Menandro, I, 147.

Metabo, I, 143.

Mida, I, 185.

Minos, I, 120; II, 106, 147 sg.; III, 236, 259.

Minotauro, III, 89 sg.; 122 sg.

Moisé, I, 40, 89; II, 16.

Monarchia (De monarchia), I, 54.

Monforte (di) Guido, III, 111.

Monte Aperti, III, 54, 59.

Montefeltro (da) Guido, III, 240, 262.

—Bonconte, III, 243, 264.

Montone, vedi Acquacheta.

Morrone (del) Piero, I, 246 sg.

Morruello, vedi Malespina.

Mozzi (de’) Andrea, III, 204.

—Tommaso, III, 204.

Musatto padovano (Ecerinis), III, 109.

Muse, I, 198 sg.

Museo, II, 77; III, 207.

Nabucodonosor, 40, 89, 182.

Napoli, I, 31, 139.

Narsete, I, 138.

Nepote Cornelio, II, 29.

Neri (setta dei), II, 171.

Nerone (Troica), II, 133.

Nesso, III, 97 sg., 260.

Nestore, I, 28.

Nettuno, I, 41.

Nevio, III, 207.

Niccolaio, pastore di Smirna, I, 28.

Niccolaio di Tamech (Sopra il Tito Livio), I, 171.

Nicola III, papa, III, 239, 261.

Nino, II, 117 sg.

Niso, I, 155.

Noé, II, 15.

Numeri, II, 233 (XXI, 6-9).

Oderisi da Gobbio, III, 244, 264.

Omero, I, 24, 28, 31, 123 (Od., XI, 1-20),

197 (Od., I, 1-2),

203;


II, 24 sg., 43, 127 (Il., XXIV, 765-7),

130(Od., IV, 1-18; Il., II, 683),

161 (Il., XIV, 214-17);

III, 207.

Orazio, I, 9, 29, 145, 147, 198 (Ad Pisones, 141-2);

II, 29 sg., 34,

53 (Carm., III, 17, vv. 7-8);

III, 207.

Orbicciani Bonagiunta, III, 247, 266.

Orbino, I, 22, 79.

Orfeo, II, 74 sg.; III, 207.

Origene, I, 264.

Osea profeta, I, 174 (VI, 1).

Ottaviano, vedi Augusto.

Otto IV, imperatore, III, 215.

Ovidio, I, 9, 29, 31, 197 (Metam., I, 1-3);

II, 4 (Metam., XI, 623-5),

30 (Tristia, X, 3-4, 26, 21-22),

31 (opere),

32 (Tristia, II, 207, 103, 108),

40 (Fasti, IV, 169-78),

75 (Metam., X, 78-85),

86,

108 (Metam., VIII, 166-75),

134, 229 (Metam., V, 346 sg.);

III, 17, (Metam., XV, 807-14),

30 (Metam., VI, 430),

31 (Metam., IV, 484-5, attribuiti nel testo a Virgilio),

139 (Metam., II, 761-4, 768-72, 775-82).

Padova, I, 22, 72; III, 191.

Palamede, I, 202.

Pantasilea, II, 50.

Paolo (san), I, 147 (I Cor., XV, 33;Tit., I, 12),

165 (Rom., XIII, 11; Ephes., V, 14),

169 (I Cor., XV, 10; Ephes., V, 8),

170 (Tit., III, 5),

186 (Gal., V, 17),

205 (I Cor., X, 11),

209 (II Cor., XII, 4),

210;

II, 82 (lettere a Seneca),

90 (I Cor., X, 1-2),

92 (I Cor., XIV, 38),

99 (I Tim., I, 13; II Tim., IV, 4;

I Cor., XIV, 38), 192 (Ephes., V, 18),

238 (Ephes., V, 5).

Paolo Diacono, I, 137 sg. (Hist. Lang., I, §§ 1-2;

II, §§ 5, 10);

III, 113-5 (Hist. Rom., XIV, §§ 1-13).

Papia, lessicografo, I, 200; II, 73; III, 23, 100.

Paradiso (cantica), I, 54, 99, 118, 119, 159, 161, 214;

II, 208; III, 16, 51, 145,

Parche, II, 219; III, 16 sg.

Pargoletta, I, 74.

Parigi, I, 9, 22, 35, 71, 79, 84, 117.

Paris, I, 48, 132 sg.

Pasife, II, 107; III, 90, 120.

Pazzi (de’) Rinieri, III, 119.

—Camiscion, III, 240, 262.

—Iacopo del Vacca, III, 59.

Perini Dino, II, 264.

Persio, I, 147; II, 34, 242 (Sat., III, 66, 69-70).

Petrarca Francesco, I, 142 (Epistola al fratello Gherardo),

143 (Bucolica),

145, 178 (Africa, I, 1-2); II, 61; III, 208.

Pierie, I, 27, 82.

Pietro Lombardo (maestro delle sentenze), I, 169, 243.

Pietro (san), III, 254, 270.

Piettola, I, 31; III, 208.

Pilato Leone (Leonzio Pilato), II, 24, 77, 232, 201, 227.

Pirro, figlio di Achille, III, 115.

Pirro, re dell’Epiro, III, 116.

Pisa, I, 54, 99.

Pisandro, fisico, I, 201.

Pitagora, I, 200, 202.

Platone, I, 75, 111 (Timeo),

141, 144 (Republica),

148;

II, 66 sg.;

III, 156.

Plauto, I, 116, 177 (Cistellaria, a. II, sc. I, 1-12);

II, 34; III, 207.

Pleiadi, II, 40 sg.

Plinio, II, 48 (Hist. nat., VII, 25),

85 (Hist. nat., XXIX, 2);

III, 21 (Hist. nat., III, 5),

24-25 (Hist. nat., XXXVI, 4; non citato nel testo).

Plutone, I, 41; II, 201, 227 sg.; III, 236, 260.


Po, II, 139.

Poggetto (del) Beltrando, cardinale, I, 55, 100.

Poggi Leone, II, 262.

—Andrea, II, 262 sg.

Pola, III, 21.

Polenta (da) Francesca, vedi Francesca da Rimini.

—Guido Novello, I, 23, 25, 27, 80, 82, 100.

—Ostagio, I, 55.

Polinice, III, 169.

Portinari Beatrice, vedi Beatrice.

—Folco, I, 9, 10, 72.

Priamo, I, 30.

Prisciano, III, 203.

Pronapide, I, 196, 250 (Protocosmos);

II, 25; III, 16.

Proserpina, III, 10.

Proverbi, vedi Salomone.

Ptolomea, III, 241, 263.

Publicola, I, 29.

Purgatorio (cantica), I, 54, 99, 118, 137, 158, 190, 219;

II, 169, 200, 208; III, 52, 162.

Quarnaro, III, 21.

Rabano Mauro, II, 74 (Liber originum, XVIII, 4),

76 (Orig., XVIII, 4),

84 (Orig., XVIII, 5),

85 (Orig., XVIII, 5),

232.

Rachele, II, 19.

Radamanto, I, 120.

Ravenna, I, 23, 24, 25, 27, 31, 32, 79, 82, 117.

Rea, III, 173.

Ridolfo, imperatore, III, 264.

Rifeo, III, 253, 269.

Roboam, I, 182.

Rodano, III, 20.

Rodopei, monti, I, 14.

Roma, I, 6, 23, 30, 46, 54, 69, 100,

206 sg.; III, 182 sg.

Romagna, I, 23, 26, 47, 80.

Romano (da) Azzolino, III, 109.

—Cunizza, III, 252, 268.

Romeo, III, 252, 268.

Rusticucci Iacopo, II, 179; III, 216, 238.

Rutilio, I, 21.

Saladino, II, 59.

Salmista, I, 120 (Ps., CXIV, 3; LIV, 16),

122 (Ps., VI, 6),

128 (Ps., LXXXIX, 9-10),

165 (Ps., CXXVI. 2),

168 (Ps., I, 1; CXVIII, 29; CXVIII, 1; CIX, 7),

169 (Ps., XXII, 6; LXXX, 8),

170 (Ps., XXXII, 9; L),

174 (Ps., v, 5),

175 (Ps., XVIII, 4-5; CXX, 1),

227 (Ps., V, 9),

235 (Ps., XXIII, 3-4),

263 (Ps. XXXII, 9);

II, 92 (Ps. XXXV, 4),

97 (Ps., XVIII, 4-5),

99 (Ps., LVII, 5-6),

184 (Ps., VIII, 8-9),

234 (Ps., CXVII, 22),

272 (Ps., IV., 5);

III, 39 (Ps., CXVIII, 37).

Salomone, I, 48;

II, 192 (Prov., XX, 1),

272 (Ecclesiastes, I, 18);

III, 39 (Eccles., I, 2).

Salvatico, conte, I, 22, 79.

Samuele, III, 7.

San Benedetto (monastero di) dell’Alpe, III, 224 sg.

San Giovanni (battistero di), I, 35, 94.

Santa Lucia di Napoli, II, 221.

Sapia, III, 245, 265.

Sapienza (Liber sapientiae), I, 198; II, 192.

Sardanapalo, I, 180.

Sarno, fiume, III, 171.

Saturno, I, 37, 40, 86, 89.

Scala (della) Alberto, I, 22.

—Cane, I, 51, 53, 54, 57, 98, 100.

Schicchi Gianni, III, 240.

Scipione, I, 30, 105.

Semiramis, II, 117 sg.

Seneca, I, 123 (Hercules furens, III, 813-14);


II, 4 (Herc. fur., IV, 1065-77),

33-34,

64 (Epist. ad Lucilium, VI),

67 (Epist. ad Luc., LXI),

69 (De beneficiis, I, 4),

70 (De ira, III, 38),

78 sg., 87,

140 (Hippolytus, I, 294-301),

192, (Epist. ad Luc., XXIV),

223 (De sacris Aegyptiorum),

229 (Herc. fur., III, 782-8),

239 (Epist. ad Luc., IV),

242 (Epist. ad Luc., XVII),

274 (Thyestes, II, 344 sg.);

III, 16 (Oedipus, II, 178), 70.

Sereno, III, 36.

Servio, I, 137, 150, 261;

II, 45 (Sup. Aen., I, 386; II, 801),

53 (Sup. Aen., XII, 164),

54 (Sup. Aen., VIII, 51; VI, 760),

133 (Sup. Aen., V, 370),

267;

III, 36-37 (Sup. Aen., VI, 289, non citato nel testo),

99 (Sup. Georg., III, 93),

126 (Sup. Georg., III, 115).

Sesto Pompeo, III, 117 sg.

Sibilla, I, 123.

Siena, I, 35; III, 58 sg.

Silvani Provenzano, III, 244.

Silvestro (san), papa, I, 208.

Silvio, figlio di Enea e di Lavinia, I, 204.

simbolo, I, 248.

Simonide poeta, II, 177; III, 207.

Simon mago, I, 182.

Sinone, III, 240, 262.

Socrate, I, 75; II, 61 sg.

Sofocle, III, 207.

Sogdoma, III, 79 sg.

Soldanieri Gianni, III, 241.

Solino, II, 76 (De mirabilibus mundi, X, 8),

126-27 (De mir. mundi,

XXVII, 31, 41 (non citato nel testo).

Solone, I, 3, 4, 43, 67, 103, 105.

Sordello, III, 244, 264.

Speusippo, nipote di Platone, II, 66.

Spurima, giovane romano, II, 153.

Stazio, I, 9, 123 (Thebais, I, 94-6),

158;

II, 76 (Theb., V, 344, 435),

228 (Theb., VIII, 21-6),

254 (Theb., VIII, 739 sg.);

III, 31 (Theb., I, 106-9),

169 (Theb., I, X),

246 sg., 266.

Stige, II, 211; III, 176, 186, 236, 260.

Strofade, isole, III, 132.

Svetonio, I, 140 (Vitae duodecim Caesarum, II, § 1 non citato nel testo),

207 (Vit., II, §§ 1-4);

II, 46 (Vit., I, § 13),

48-9 (Vit., I, §§ 56, 51, 49, 51, non citato nel testo).

Tacito, Cornelio, II, 34 (Annales, XV, 56, 57; XV, 69, 70),

80 sg. (Ann., XII, I, 8; XIII, 2; XII, 67, 68; XIII, 16;

XIV, 8, 63, 64, 60, 51; XIII, 2; XIV, 53-56, 65; XV, 60-65).

Tale (Talete), II, 71.

Tamigi, III, 110.

Tantalo, I, 121, 185.

Teodonzio, II, 76; III, 16, 18, 29, 31, 35, 37, 98.

Teofrasto (De nuptiis), III, 217, 220.

Teognide, antichissimo istoriografo, III, 36.

Terenzio, I, 116, 148; II, 34, 163; III, 207.

Tertullio, II, 65.

Teseo, III, 10 sg.

Tesifone, III, 10.

Titani, III, 168.

Tizio, I, 121.

Tolomeo astronomo, I, 144; II, 84.

Tommaso d’Aquino, III, 252 sg., 268.

Toppo (Pieve al), III, 148.

Torquato, I, 29.

Tosa (della) Pino, cav. fiorentino, I, 55, 100.

Toscana, I, 21, 22, 46, 79; III, 47 sg.

Tosinghi, II, 213.


Traiano, imperatore, III, 253, 269.

Trento, III, 88.

Tristano, II, 134 sg.

Trogo Pompeo, II, 51.

Tullio Cicerone, II, 28 (Tusculanae quaestiones, I, 39),

48 (Brutus, § 72),

62, (Tusc., II),

64 (De senectute, § 5),

68 (Tusc., V, 39),

71 (Tusc., I, 43),

77 sg.,

128 (De inventione, II, 1),

132 (De divinatione, I, 21),

140 (De natura deorum, III, 23),

177 sg. (Div., I, 27, 30),

232 (In Verrem, IV, 50),

239 (De officiis, III, 5),

242 (Off., I, 20);

III, 16 (De nat, deor., III, 17),

18 (De nat. deor., III, 17),

61 (Div., I, 23),

104 sg. (Tusc., V, 20),

157 (Somnium Scipionis).

Turno, I, 156.

Ubaldini (degli) Ottaviano, cardinale, III, 64.

—Ruggieri, arcivescovo, III, 241.

Uberti Farinata, II, 179 sg.; III, 49 sg., 237, 260.

Uguccione di Pisa, lessicografo, I, 125.

Ulisse, III, 240, 262.

Umberto, vedi Aldobrandeschi.

Urbano IV, papa, I, 8, 70.

Valerio Massimo, I, 218 (Memorab., I, 1, § 8);

II, 58 (IV, 6, § 4, non citato nel testo),

61 (III, 4 ext. 1),

62 (VII, 2 ext. 1),

69 (IV, 3 ext. 4),

73 (III, 3 ext. 2, non cit.),

74 (III, 3 ext. 3),

83 (VIII, 12 ext. 1),

117 (IX, 3 ext. 4, non cit.),

153 (IV, 5 ext. 1, non cit.);

177 (I, 7 ext. 3; I, 5, non cit.);

III, 106 (I, 1 ext. 3),

156 (II, 6, § 7).

Varrone (De origine linguae Latinae), II, 53.

Vecchio Testamento, I, 160.

Venedico, III, 239.

Verona, I, 22, 33, 79, 83; II, 262.

Vigne (dalle) Piero, III, 136 sg.,238, 260.

Villani Giovanni, I, 246 sg. (Cronica, VIII, 5, non

citato nel testo);

II, 173 (Cron., VIII, 39 sg.);

III, 54, 59, 60 (Cron., VI, 77, 78, 81, non cit.),

109 (Cron., VI, 72),

111 (Cron., VII, 39, non cit.),

114 (Cron., II, 1, non cit.),

151 (Cron., I, 42),

153 (Cron., II, 1),

154 (Cron., III, 1),

197 (Cron., I, 31 sg., non cit.),

198 (Cron., IV, 31, non cit.).

Virgilio, I, 9, 24, 29, 31, 54, 99, 105, 126,

137 (vita), 150 (opere),

203;

III, 191, 207 sg., 236.

Eneide, I, 112 (II, 689-91),

120 (VI, 106),

123 (VI, 237-42),

124 (VI, 126),

125 (VI, 577-8, 269, 273, 671),

131 (VII, 810-11),

151 (I, 544-5),

154 (XI, 539 sg.),

156 (XII, 930 sg.),

184 (III, 56-7),

197 (I, 1, 8),

204-5 (VI, 1 sg.),

208 (VI, 127-31; 756-7),

215 (VI, 174), 234 (I, 52),

239 (VI, 261),

251 (VI, 298-9),

253;

II, 37 (I, 378),

39 (VI, 753-5),

46 (IV, 615-21; X, 606 sg.),

52 (VII, 45-8),

53 (XII, 164),

109 (VI, 422-3),

134 (X, 92),

142 (VI, 472-4),

168 (VI, 417-23)

169, 221 (VI, 323-4),

223, 228 (V, 548-9),

230 (VI, 563),

242 (III, 56-7),

268 (VI, 218-20, 412-14),

278 (VI, 552-8);

III, 29 (XII, 845-7),

30 (XII, 849-52; VII, 346-8; XII, 869-70, 875-6),

31 (VII, 325-9, 335-8),

93 (IV, 106),

116 (III, 294-7),

145 (I, 278-9),

168 (VIII, 425).

Georgica, I, 139;

II, 75 (IV, 126-527);

III, 145 (II, 495-6, 498).

Egloghe, II, 10 (IV, 7).

Culice, I, I, 33.


Virgilio (del) Giovanni, I, 26, 55, 82, 100.

Visconti Nino (Gallo di Gallura), III, 244, 264.

visioni di profeti, I, 160.

Vita nova, I, 12, 56, 73, 95, 100, 214; III, 56.

Viterbo, III, 110 sg.

Vitis (de) philosophorum (Libellus de vita et moribus philosophorum), II, 61.

Xerse, I, 103.

Zenobia, regina di Palmira, II, 153.

Zenofane eracleopolita, I, 201.

Zenone, II, 73 sg.

Zoroaste, re dei batriani, inventore dell’arte magica, II, 68.

FINE DEL TERZO ED ULTIMO VOLUME.








INDICE

——



	Canto nono:



	I.
	Senso letterale
	p.
	3



	II.
	Senso allegorico
	»
	27



	Canto decimo
	»
	43



	Canto decimoprimo
	»
	67



	Canto decimosecondo:



	I.
	Senso letterale
	»
	87



	II.
	Senso allegorico
	»
	120



	Canto decimoterzo:



	I.
	Senso letterale
	»
	129



	II.
	Senso allegorico
	»
	155



	Canto decimoquarto:



	I.
	Senso letterale
	»
	159



	II.
	Senso allegorico
	»
	178



	Canto decimoquinto
	»
	189



	Canto decimosesto
	»
	211



	Canto decimosettimo
	»
	231



	IV



	ARGOMENTI IN TERZA RIMA ALLA «DIVINA COMMEDIA»



	All’Inferno
	p.
	235



	Al Purgatorio
	»
	243



	Al Paradiso
	»
	251



	V



	RUBRICHE IN PROSA ALLA «DIVINA COMMEDIA»



	Inferno
	p.
	259



	Purgatorio
	»
	263



	Paradiso
	»
	267



	Nota
	»
	273



	Indice dei nomi
	»
	291










FOOTNOTES:


[1]
Le rarissime [], che s’incontrano nel testo della Vita di Dante, colmano
omissioni del ms. A p. 9 la parola «tratto» doveva essere intromessa, com’è suggerito
dalla corrispondenza col Compendio (p. 70); invece l’aggiunta «ordinar»,
mantenuta dalle precedenti edizioni a p. 36, senza corrispondenza con p. 85, è forse
arbitraria.

[2]
Si vedano la prefazione del Rostagno all’edizione sopra citata e lo studio di
M. Barbi, Qual’è la seconda redazione del«Trattatello» in laude di Dante (1913).
Cfr. G. L. Passerini, nella prefazione a Le vite di Dante, Firenze, Sansoni, 1917,
alcune mie pagine di recensione nella Rassegna bibliografica, a. XXV (1917), n. 3,
e altre di G. Vandelli, in Bollettino della Societá dantesca italiana, N. S., vol. XXIV,
fasc. 4 (dec. 1917).

[3]
In questo codice sono rimaste in bianco parte della seconda col. di c. 81 r
e le cc. 82-83. La lacuna va dalle parole «I cittadin, cioè i fiorentini, della cittá
partita, peroché in que’ tempi Firenze», alle parole «Vuolsi questa lettera intendere
interrogative e con questo ordine: Ahi giustizia di Dio, chi stipa», cioè da
p. 171 a p. 203 del II vol. di questa edizione; inoltre il detto codice si tronca alle
parole «la cittá giá se ne dolea in quanto molti scandali e molti mali e uccisioni»,
in corrispondenza di p. 23, vol. III.

[4]
Da questo codice è stata asportata la c. 172, sicché esso presenta una lacuna
tra le parole «È il Quarnaro un seno di mare il qual nasce del mare Adriano e va
verso tramontana e quivi divide Italia dalla Schiavonia e chiamasi», in corrispondenza
di p. 21, vol. III, e le parole «e quinci viene arcano, la cosa segreta», in
corrispondenza di p. 24, vol. III.

[5]
Questo bel codice incomincia con le parole: «Galeotto fu il libro e chi lo
scrisse. Scrivesi ne’ predetti romanzi che un prencipe» in corrispondenza di p. 145,
vol. II. Probabilmente era diviso in due parti, delle quali la prima è andata
perduta.

[6]
R, a c. 20 v., alle parole «e ’l Mosca, perché fu scismatico, nel... canto»
(pres. ediz., II, 180), omette fra «nel» e «canto» il numero che dovrebbe leggervisi,
riempiendo lo spazio con un «nol dice», della medesima mano, in piú minuta scrittura;
in S la stessa lacuna non è colmata; ed essa doveva trovarsi «nell’originale»
di M1, perché in quest’ultimo codice, a p. 235, il numero del canto apparisce scritto
posteriormente alla riga e costretto a stento nello spazio lasciato prima in bianco.
M2 in questo caso non offre riscontri, perché il passo cade nella lunga lacuna segnalata
di sopra.

[7]
Segnalo le seguenti, delle quali ho voluto lasciar traccia in questa edizione:
I, 126-7 «Questo soluto, ne resta venire, ecc., ut supra.—Resta a venire all’ordine
della lettura...»; ib., p. 159 «si possono due ragioni dimostrare...», cui pur s’aggiunge
una terza ragione a p. 161.

[8]
È giusto ch’io rammenti che, pur non avendo affacciato neanche io alcun
sospetto sulla genuinitá del Comento in ciascuna sua parte, ebbi però giá, dal solo
esame stilistico, a rilevare che piú e piú tratti di quest’opera, e in sé e al confronto
delle pagine o proprie o altrui, dalle quali il B. li avrebbe derivati, appariscono
indegni del grande scrittore. Cfr. pp. 7, 9, 25-6 con la n. 2, del mio scritto Caratteri
e forma del Comento di G B. sopra la Commedia di D. (Barga, 1913). Allora era
il disagio dello studioso in cerca dei veri dati del suo problema: la prima stesura,
la fretta, «la vecchiaia, che, se pur lascia valido il tronco, ne sfronda il verde» (ib.,
p. 10), erano un’impostazione provvisoria. I veri dati e la risoluzione si son presentati
dopo a mano a mano, attraverso l’esame dei codici e la susseguente ripresa
in esame del testo. Allo scritto cit., p. 4, n. 2, rimando per la bibliografia sul Comento:
aggiungasi O. Bacci, Il B. lettore di Dante, Firenze, Sansoni, 1913.

[9]
Il fatto che il Buti avesse saccheggiato il proemio del Boccaccio, trasportandone
nel suo tanta parte, non poteva non essere rilevato con meraviglia. Silvestro Centofanti,
nella introduzione alla diligente edizione di Crescentino Giannini, s’ingegnò
di scagionare il buon frate, ricorrendo per extrema ratio all’«uso dei tempi». Ma
la veritá è che l’uso dei tempi, per certo piú accondiscendente dell’uso nostro, non
basta a spiegare un plagio che sviluppa tutto un sistema di idee, e che non ha riscontro
nel séguito dell’opera, ove e il Boccaccio e Guido da Pisa e altri, quando
accade che sian fonte dell’idea, non porgono insieme con essa l’espressione, e inoltre
vengon citati, proprio come è citato il Boccaccio per il nome di Commedia, ch’è
pagina sua (e cfr., nel séguito del testo, gli altri pochi rimandi che il Buti fa al
certaldese). S’aggiunga che un’introduzione scolastica sviluppata su di uno schema
che, ognuno che ne sappia, può riconoscere tradizionale, s’addice bene al Buti, maestro
di grammatica, lettore nello Studio di Pisa, qualificato a ragione «il grammatico»
tra gli antichi commentatori di Dante (C. Hegel, Ueber den historischen Werth
der älteren Dante-Commentare, p. 54); al Boccaccio, scrittore grande e originale, no.

[10]
Cfr. «poliseno» (è però lezione che ha riscontro nelle stampe del De Genealogiis);
cfr. «iustitia praemiandi et puniendi».

[11]
La rubrica è di altra mamo, ed è posteriore, ma del sec. XV.

[12]
M1 e S leggono «non era» (M1 è stato poi corretto da mano piú recente); R
legge «non c’era»; in M2 il passo cade nella lacuna segnalata di sopra.

[13]
In corrispondenza del passo sopra citato (singolarmente notevole per la questione
di cronologia boccaccesca che vi è stata riconnessa), i codd. R (c. 19 r.) e
M1 (p. 232), oltre a riportare a margine alcuni versi del IV della Georgica (219-227),
recano, pure a margine, questo appunto o traccia, che nel testo non ha avuto
sviluppo conforme: «Estimò Platone essere in ciascuna anima di qualunque animale
alcuna parte di divina mente, il che appare nell’api—nelle formiche—nel
cavallo d’Alessandro—ne’ leofanti—ne’ leoni—negli uomini». Il materiale delle pagine
di cui fa parte il tratto sulla peste di Firenze è desunto dal De casibus (§ De
Astiage, § Pauca de somniis).

[14]
Un altro ricordo personale del frate par quello del vol. III, 226 sg., circa il
monastero di San Benedetto dell’Alpe. La medesima spiegazione, obbiettivamente
esposta, si legge in Benvenuto da Imola.

[15]
Una annotazione di A. M. Salvini nel cod. R, in corrispondenza all’anno
della peste, dice: «questo commentatore fiorí dopo la peste del 1348».

[16]
Citato dal De Batines.

[17]
Quali queste rubriche fossero originalmente, non è perspicuo. M1 scrive:
«Capitolo primo della prima cantica della Commedia di Dante Alinghieri» (ma è
d’altra mano che il testo); «Allegorie del cap.o primo dello ’nferno (corretto «della
prima cantica») della Commedia di Dante Alinghieri»; «Cap.o IIo della prima cantica
della Commedia di Dante» (d’altra mano), e a margine «Canto IIo» (della mano del
testo); «Allegorie del IIo cap.o della Commedia di Dante (d’altra mano); «Cap. IIIo»
(sulla linea e a margine); «Allegorie del IIIo cap.o»; e cosí di séguito, generalmente
in quest’ultima forma.

S’ha per ogni capitolo una di queste intestazioni: «Capitolo» (o «Canto»), «senso
litterale», «senso allegorico», «senso morale», «secondo la lettera», «allegorico»,
«litterale»; una volta sola, e questa a margine: «Primo cap.o secundum litteram».

R scrive «Canto VI», «Canto VII» ecc., d’ordinario ripetendo quando incomincia
il commento allegorico.

[18]
Ho tuttavia riprodotta a margine la numerazione delle lezioni giá adottata
dal Milanesi per agevolare i riscontri.

[19]
In complesso io penso di avere espunto dal Comento meno di quel che si
debba; ma ciò non toglie che qualche tratto da me espunto non sia negato a torto
al Boccaccio, specialmente negli inizi delle singole trattazioni. Giudichi caso per
caso lo studioso; al quale, in mancanza della dimostrazione analitica a corredo
del testo (il tipo della edizione non la ammetteva, ma potrá essere eseguita a parte),
non dispiacerá ch’io gli tracci una guida sommaria per altre poche pagine oltre
il proemio. Le prime, a mio giudizio, sono anch’esse contaminate con i commenti
che il rifacitore si trovava fra mano per la compilazione del proemio. Poi le
chiare pagine parafrastiche del Boccaccio finalmente compariscono, con poche
intromesse piú o men bene riconoscibili (quella, ad es., su Virgilio mago, sproporzionata,
se non estranea, al proposito, e affatto nuova nella concezione boccaccesca
di Virgilio altrimenti nota), finché la parola «poeta» offre al rifacitore il
destro di interpolare, raffazzonandole, piú pagine, della Vita e del De Genealogiis.
Quindi ripigliano le pagine autentiche, con altre varie intromesse, sino alla seconda
parte del commento di questo I canto, dov’è spiegato il senso allegorico; nella
qual parte io credo che non si possa dubitare che la impostazione del discorso è
del Boccaccio; ma si potrá dubitare se fosse meglio rescindere dall’inizio dello
svolgimento delle idee generali sull’allegoria («In risponsione della qual cosa si
possono due ragioni dimostrare..», I, 159) sino all’inizio della spiegazione del
canto (I, 164), o tagliar via soltanto quella «terza ragione», che i codici provano
non essere stata in una prima stesura, insieme con quel tratto sui quattro sensi, che
l’analisi interna e il confronto col Boccaccio autentico (De Genealogiis, l. I, cap. IV)
non consentono di giudicar genuino. E cosí di séguito.

[20]
Cfr G. Vandelli e L. Casali, Per le nozze di Teresa Bertoldi con Umberto
Monico, Firenze, 1913, p. 17. In questo opuscolo è pubblicato di sul codice
Toledano il capitolo relativo alla prima cantica.

[21]
La piú recente ristampa dei tre capitoli è stata quella curata da Giuseppe
Gigli, in Antologia delle opere minori di G. B., Firenze, Sansoni, 1907, pp. 301-320.

[22]
Rubriche della Commedia di Dante Alighieri scritte in prosa, e breve raccoglimento
in terzine di quanto si contiene nella stessa Commedia. Edite da G. Comello
con introduzione di E. Cicogna e note di G. Veludo, Venezia, tip. Cecchini e
C., 1843, 8o, pp. 72 (per nozze Milan Massari-Comello).—L’opuscolo, sotto il titolo
Rubriche e breve raccoglimento della Commedia di Dante: scritture attribuite a G. B.,
fu ristampato a cura di L. Pizzo con prefazioni di E. Cicogna e osservazioni di
G. Veludo (Venezia, tip. Merlo, 1859, 16o, pp. 80).

[23]
G. Vandelli, Rubriche dantesche pubblicate di su l’autografo chigiano,
Firenze, Landi, 1908, 8o, pp. 31 (Nozze Corsini Ricasoli Firidolfi). Vedasi quivi
per l’autografia del cod. Chigiano.

[24]
Index of authors quoted by Boccaccio in his «Comento sopra la Commedia»:
a contribution to the study of the sources of the Commentary, in Miscellanea storica
della Valdelsa, a. XXI, fasc. 2-3, n. 60-61 (settembre 1913).









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL COMENTO ALLA DIVINA COMMEDIA, E GLI ALTRI SCRITTI INTORNO A DANTE, VOL. 3 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2724949457613834946_ill-004.jpg





OEBPS/2724949457613834946_cover.jpg
GIOVANN BUCCACEI

1L COMENTO ALLA DIVINA COMMEDIA
E LU ALTRI SCRITT] INTORNO 4 DANTE

DOMENICO GUERRI

VO TERZO






