
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of Die Reden Gotamo Buddhos. Mittlere Sammlung, dritter Band

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Die Reden Gotamo Buddhos. Mittlere Sammlung, dritter Band


Translator: Karl Eugen Neumann



Release date: May 24, 2015 [eBook #49044]

                Most recently updated: October 24, 2024


Language: German


Credits: Produced by Norbert H. Langkau, Reiner Ruf, and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE REDEN GOTAMO BUDDHOS. MITTLERE SAMMLUNG, DRITTER BAND ***










Original-Buchumschlag


Anmerkungen zur Transkription

In diesem Text werden fortlaufend Seitenzahlen
aus einem anderen Werk angegeben. Diese
Verweise werden hier, fettgedruckt in geschweiften Klammern,

am linken Rand außerhalb
innerhalb

des laufenden Textes wiedergegeben.

Die in der Originalversion gesperrt gedruckten
Passagen werden in der vorliegenden Version mit Hilfe serifenloser
Schrift in normaler Laufweite dargestellt.

Weitere Anmerkungen finden sich am Ende des Textes.




DIE REDEN

GOTAMO BUDDHOS

AUS DER MITTLEREN

SAMMLUNG MAJJHIMANIKĀYO

DES PĀLI-KANONS

ZUM ERSTEN MAL ÜBERSETZT

VON

KARL EUGEN NEUMANN

ZWEITE AUFLAGE

DRITTER BAND

OBERES HALBHUNDERT



MÜNCHEN 1921 * R. PIPER & CO.


ALLE RECHTE VORBEHALTEN

COPYRIGHT 1921

BY R. PIPER & CO. / G. M. B. H. / MÜNCHEN






INHALT



	
      Seite
    



	
      VORREDE
    
	
IX




	






	
DIE MITTLERE SAMMLUNG DER
      REDEN GOTAMO BUDDHOS




	






	
      DRITTER BAND
    



	
      OBERES HALBHUNDERT
    



	






	
      ELFTER THEIL
    



	
      BUCH DER GÖTTERLACHE
    



	
      101.
    
	
      Rede:
    
	
      Vor der Götterlache
    
	
3




	
      102.
    
	
      „
    
	
      Die Fünf und die Drei
    
	
23




	
      103.
    
	
      „
    
	
      Vielleicht
    
	
34




	
      104.
    
	
      „
    
	
      Vor Sāmagāmo
    
	
41




	
      105.
    
	
      „
    
	
      Sunakkhatto
    
	
54




	
      106.
    
	
      „
    
	
      Zur Unverstörung
    
	
68




	
      107.
    
	
      „
    
	
      Rechner Moggallāno
    
	
74




	
      108.
    
	
      „
    
	
      Meier Moggallāno
    
	
83




	
      109.
    
	
      „
    
	
      Vollmond (I)
    
	
95




	
      110.
    
	
      „
    
	
      Vollmond (II)
    
	
102




	







	
      ZWÖLFTER THEIL
    



	
      BUCH DER REIHE
    



	
      111.
    
	
      Rede:
    
	
      Die Reihe
    
	
111




	
      112.
    
	
      „
    
	
      Sechs erläutern
    
	
118




	
      113.
    
	
      „
    
	
      Ein guter Mensch
    
	
129




	
      114.
    
	
      „
    
	
      Zu betreiben und nicht zu betreiben
    
	
145




	
      115.
    
	
      „
    
	
      Viel der Artungen
    
	
161




	
      116.
    
	
      „
    
	
      Am Seherschlunde
    
	
170




	
      117.
    
	
      „
    
	
      Vierzigmächtig
    
	
173




	
      118.
    
	
      „
    
	
      Bedachtsame Ein- und Ausathmung
    
	
182




	
      119.
    
	
      „
    
	
      Einsicht in den Körper
    
	
195




	
      120.
    
	
      „
    
	
      Unterschiedliche Wiederkehr
    
	
209




	






	
      DREIZEHNTER THEIL
    



	
      BUCH DER ARMUTH
    



	
      121.
    
	
      Rede:
    
	
      Armuth (I)
    
	
219




	
      122.
    
	
      „
    
	
      Armuth (II)
    
	
227




	
      123.
    
	
      „
    
	
      Erstaunliche, außerordentliche Eigenschaften
    
	
239




	
      124.
    
	
      „
    
	
      Bakkulo
    
	
251




	
      125.
    
	
      „
    
	
      Rang der Gebändigten
    
	
256




	
      126.
    
	
      „
    
	
      Bhūmijo
    
	
271




	
      127.
    
	
      „
    
	
      Anuruddho
    
	
279




	
      128.
    
	
      „
    
	
      Verschlackung
    
	
290




	
      129.
    
	
      „
    
	
      Der Thor und der Weise
    
	
308




	
      130.
    
	
      „
    
	
      Die Götterboten
    
	
324




	







	
      VIERZEHNTER THEIL
    



	
      BUCH DER ABZEICHEN
    



	
      131.
    
	
      Rede:
    
	
      Glücksäligeinsam
    
	
341




	
      132.
    
	
      „
    
	
      Glücksäligeinsam — Ānando —
    
	
345




	
      133.
    
	
      „
    
	
      Glücksäligeinsam — Kaccāno —
    
	
350




	
      134.
    
	
      „
    
	
      Lomasakaṉgiyo
    
	
359




	
      135.
    
	
      „
    
	
      Kennzeichnung der Werke (I)
    
	
362




	
      136.
    
	
      „
    
	
      Kennzeichnung der Werke (II)
    
	
372




	
      137.
    
	
      „
    
	
      Sechsfachen Gebietes Abzeichen
    
	
384




	
      138.
    
	
      „
    
	
      Des Stämpels Abzeichen
    
	
395




	
      139.
    
	
      „
    
	
      Streitlose Abzeichen
    
	
407




	
      140.
    
	
      „
    
	
      Sechsfacher Artung Abzeichen
    
	
418




	
      141.
    
	
      „
    
	
      Der Wahrheit Abzeichen
    
	
433




	
      142.
    
	
      „
    
	
      Lautere Spende
    
	
440




	






	
      FÜNFZEHNTER THEIL
    



	
      BUCH DES SECHSFACHEN GEBIETES
    



	
      143.
    
	
      Rede:
    
	
      Anāthapiṇḍiko
    
	
449




	
      144.
    
	
      „
    
	
      Channo
    
	
459




	
      145.
    
	
      „
    
	
      Puṇṇo
    
	
464




	
      146.
    
	
      „
    
	
      Nandako
    
	
469




	
      147.
    
	
      „
    
	
      Rāhulo
    
	
480




	
      148.
    
	
      „
    
	
      Sechsfache Sechsheit
    
	
485




	
      149.
    
	
      „
    
	
      Mächtige Abzeichen
    
	
497




	
      150.
    
	
      „
    
	
      Die Nagaravinder
    
	
503




	
      151.
    
	
      „
    
	
      Almosenläuterung
    
	
509




	
      152.
    
	
      „
    
	
      Sinnesgewalt
    
	
516




	







	
      ANMERKUNGEN
    
	
525




	
      NACHWEISE. Vom Herausgeber
    
	
615




	
      REGISTER
    
	
621




	





Zur Aussprache Seite VIII des ersten Bandes.

Die Zahlen am Rande geben die Seiten des siamesischen Textes an.






VORREDE

Der dritte Band der Mittleren Sammlung ergänzt in mehrfacher Hinsicht
die ersten beiden, und diese ihn. Er bestätigt zunächst noch genauer
was in den früheren Vorreden über die Ordenszucht gesagt worden:
dass nämlich eine solche ursprünglich nicht als eigener Kanon
zusammengefasst sondern in den Reden inbegriffen war; Ansprachen wie
z. B. die hundertdritte und hundertvierte lösen wohl jeden billigen
Zweifel. Freilich wird man eine Aufzählung der einzelnen Punkte
vermissen: aber die war, etwa nach dem Muster der siebenundzwanzigsten
oder einundfünfzigsten Rede u. a. m., als ekantaparipuṇṇam
ekantaparisuddhaṃ saṉkhalikhitam brahmacariyam längst gegeben
und allbekannte Basis, bedurfte keiner weiteren Entwickelung.

Ferner mag bemerkt sein, wie gerade in das Obere Halbhundert manche
feinere geistige Beobachtungen und Erläuterungen aufgenommen wurden,
namentlich in die letzten beiden Dekaden: als ob die alten Ordner der
Texte das Zartere und zugleich gern Schwierigere erst gegen Ende hätten
darbieten wollen, nachdem man eine gute Vorschule bereits durchgemacht
hatte. In diesem Sinne könnte man vielleicht mit einiger Berechtigung
sagen, die drei Bände der Mittleren Sammlung stellten der Reihe nach
vinayo, suttam und abhidhammo dar: indem das Untere Halbhundert
Mūlapaṇṇāsam gleichsam den Grund legt, das Mittlere
Halbhundert Majjhimapaṇṇāsam, meist in Zwiegesprächen, die
Säulen emporführt, das Obere Halbhundert Uparipaṇṇāsam
endlich die Kuppel aufsetzt. Doch darf man so eine mehr bildlich und
schematisch geplante Eintheilung nicht zu ernst nehmen: weil, wie oft
betont, jede der Reden als für sich bestehendes Ganze sich giebt; was
die Ordner sehr wohl erkannt und daher einen systematischen Aufbau
nicht beabsichtigt haben.

Es wäre lohnend nun auf wichtigere Einzelheiten von Form und Gehalt
auch dieser letzten fünf Bücher näher einzugehn: etwa auf die
vedischen Grundlagen, wie sie z. B. in der hundertzwanzigsten und
hundertvierzigsten Rede offen zutage treten; oder auf die unverkennbare
geistige Verwandtschaft mit dem ewigen Griechenthume; oder auf die
zahlreichen Urbilder zu unseren eigenen Kunstwerken aus tüchtiger
Zeit, dann zur transscendentalen Philosophie, also recht eigentlich
zu Schopenhauer, dessen Gedanken in den Hauptzügen wirklich erst
die letzte Vollendung erfahren, e. g. in der Lehre vom vollkommenen
Wohlbefinden bei Lebzeiten, und wieder über den klassischen Selbstmord,
hundertvierzigste Rede, passim, bez. hundertvierundvierzigste
in fine; oder auf die so tiefe Einmüthigkeit mit unseren besten
Illuministen, die keine Mystiker sind, insbesondere mit San Francesco
und Meister Eckhart, wie etwa im hundertfünfundvierzigsten Gespräch;
oder auf den donquijoteschen Humor gar mancher Gleichnisse,
wie zumal im hundertsechsundzwanzigsten Bericht; oder auch auf
nebensächliche Ergebnisse, wie z. Th. die geschichtliche Ableitung der
Christologie aus dem hundertdreiundzwanzigsten, der Thebais aus dem
hundertvierundzwanzigsten Stücke, ferner auf beiläufig entdeckbare
S̀ruti-Spuren im Lao: alles Dinge von ziemlichem Gewichte zwar,
deren Fächsung aber dem bloßen Uebersetzer kaum zukommen, vielmehr den
Berufenen als reiche Mahd hinterlassen bleiben kann. Sind doch über die
Blüthe und Frucht einiger Jahrzehnte nahezu dritthalb Jahrtausende
des Verfalls, der Zerstörung und üppig aufschießender Verwilderung
dahingegangen bis aus dem Schutte die verborgen fortkeimenden
ungewöhnlichen Gedanken unserer Texte nach und nach wieder dem
entgegenreifenden Verständnisse erschlossen werden. Dieses Verständniss
leise fördern und anbauen und nur gelegentlich obenhin, wie von den
Trümmern der Zinne, auch auf historische Kuriositäten, Paritäten,
Quidditäten etc. herabdeuten wird noch lange Zeiten hindurch der
bescheidene Zweck philologischer Arbeit sein.

Nicht als ob es gälte späterhin Sendboten heranzubilden, den Erdball
rings zu bekehren und, wenn es hoch kommt, noch ein paar Planeten dazu.
Es müsste ja für die meisten empfindsamen Gemüther eine arge Aussicht
sein, wenn this goodly frame, the earth, wie Hamlet bewundernd sagt,
veröden und — o Graus — aussterben, etwa in ein far niente der
Ewigkeit, um einen Ausdruck Jean Pauls zu gebrauchen, einmünden sollte,
so da alle Menschen veritable Buddhisten, d. h. leibhaftige Heilige
würden: ein schnackischer Angstschrei, den man hin und wieder, nicht
in Indien, vernimmt; oder wie unser Poeta poetarum mit lächelndem Auge
spricht:




If all were minded so, the times should cease,

And threescore years would make the world away.







Davor brauchen wir, verehrte Anwesende, keine Furcht zu haben. Die
buddhistische Lehre wird ihrer außerordentlichen Dichte wegen in
Wirklichkeit immer doch nur einer kleinen Schaar, immer nur einem oder
dem anderen abseit gegründeten, ungeselligen, beharrlichen Erzgrübler
nicht undurchdringlich erscheinen, nicht lästig und beschwerlich
fallen. Die Hunderte und die Tausende werden sich nach wie vor zu
eigener und fremder Aufklärung mit den astralen Weltproblemen
weiter beschäftigen, die himmlischen Progressionen zu berechnen
suchen, das Ewige und das Zeitliche trennen und versöhnen, Freiheit
und Nothwendigkeit scheiden und verbinden, Geheimwissenschaft und
Gemeinnützigkeit enträthseln und verhäkeln, ganze Realität und halbe
Evolution oder umgekehrte Ethik und Aesthetik sowie Kulturpragmatik
und Religionsphilosophie sub specie professoritatis und verwandte
allerangelegentlichste Fragen, sabbasāmukkaṃsikā pañhā,
behandeln und festzustellen hoffen »Dies nur ist Wahrheit, Unsinn
anderes«, wie eben die gewöhnlichen Meister und Altmeister, Büßer und
Pilger, Asketen und Priester schon zu Gotamos Zeiten je nach ihrer Art
behauptet, gelehrt, bewiesen, erläutert und ausgelegt haben; von den
Hunderttausenden nicht zu reden, denen die heiligen Fußspuren, Knochen,
Zähne, Nägel, Hostien, Fetische, Inkarnationen, Folklorisierungen
u. s. w. ungekränkt überlassen seien: und auch nicht von den Dutzenden,
denen Abrakadabrahuitzilopochtligelehrsamkeit und Beckmesserpoesie,
oder blaublumige Düfte und faselnde Flöten schon genügen. An einzelne
Wenige aber, die mit den mehr oder minder spröden oder mürben Allotria
nicht recht umzugehn wissen, denen unsere eigenartige Dichte allmälig
ohne Beschwer vertrauter wird, sogar anziehend, einladend, wie beim
gediegenen Golde von selbst verständlich erscheint, oder wie dem Grafen
Russel seine dreißig Jahre inniger Lauterkeit an den höchsten Gipfeln
der Pyrenæen, ist heute wie einst ein oft wiederholter Nachhall im
vorletzten Buche, der Spruch vom »Stillen Denker« gerichtet.

Wien, Anfang April 1901.

KARL EUGEN NEUMANN.






ELFTER THEIL


BUCH DER GÖTTERLACHE





101.

Elfter Theil

Erste Rede

VOR DER GÖTTERLACHE

{1} Das hab’ ich gehört.
Zu einer Zeit weilte der Erhabene im Lande der Sakker, bei der
Götterlache[1], wie eine Burg im Gebiete der Sakker heißt. Dort
nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Es giebt, ihr Mönche, manche Asketen und Priester, die sagen und
lehren: ›Was immer auch ein Mensch empfindet, sei es Wohl, oder Wehe,
oder weder Wehe noch Wohl, all das ist vorhergewirkt[2]: so findet
durch Büßung und Tilgung alter und Vermeidung neuer Thaten ferner
kein Zufluss mehr statt; weil ferner kein Zufluss mehr stattfindet,
kommt es zur Thatenversiegung, durch die Thatenversiegung zur
Leidenversiegung, durch die Leidenversiegung zur Gefühlversiegung,
und mit der Gefühlversiegung wird alles Leid überstanden sein.‹ Das
behaupten, ihr Mönche, die Freien Brüder. {2} Auf diese Behauptung,
ihr Mönche, trat ich zu den Freien Brüdern heran und sprach also:
›Wirklich denn, liebe Freie Brüder, habt ihr die Meinung, habt ihr
die Ansicht: ‚Was immer auch ein Mensch empfindet, sei es Wohl, oder
Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, all das ist vorhergewirkt: so findet
durch Büßung und Tilgung alter und Vermeidung neuer Thaten ferner kein
Zufluss mehr statt; weil ferner kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es
zur Thatenversiegung, durch die Thatenversiegung zur Leidenversiegung,
durch die Leidenversiegung zur Gefühlversiegung, und mit der
Gefühlversiegung wird alles Leid überstanden sein‘?‹ Da mir nun,
Mönche, die Freien Brüder diese Frage mit ›Ja‹ beantworteten, sagt’ ich
ferner zu ihnen: ›So wisset ihr wohl, liebe Freie Brüder: ‚Wir sind
schon ehedem gewesen, nicht sind wir nicht gewesen‘?‹

›Wir wissen’s nicht, Bruder.‹

›Oder wisset ihr wohl, liebe Freie Brüder: ‚Wir haben schon ehedem
Böses gethan, wir sind nicht schuldlos geblieben‘?‹

›Wir wissen’s nicht, Bruder.‹

›Oder wisset ihr wohl, liebe Freie Brüder: ‚Diese und jene böse That
haben wir begangen‘?‹

›Wir wissen’s nicht, Bruder.‹

›Oder wisset ihr etwa, liebe Freie Brüder: ‚Ein Stück Leiden ist
überstanden, ein anderes noch zu überstehn; ist aber ein Stück Leiden
überstanden, so wird alles Leid überstanden werden‘?‹

›Wir wissen’s nicht, Bruder.‹

›Oder wisset ihr vielleicht, liebe Freie Brüder, wie man noch bei
Lebzeiten das Falsche verleugnen und das Rechte gewinnen kann?‹

›Wir wissen’s nicht, Bruder.‹

{3} ›So gesteht ihr, liebe Freie Brüder, ihr wisst nicht ‚Wir sind
schon ehedem gewesen, nicht sind wir nicht gewesen‘, wisst nicht ‚Wir
haben schon ehedem Böses gethan, wir sind nicht schuldlos geblieben‘,
wisst nicht ‚Diese und jene böse That haben wir begangen‘, wisst nicht
‚Ein Stück Leiden ist überstanden, ein anderes noch zu überstehn; ist
aber ein Stück Leiden überstanden, so wird alles Leid überstanden
werden‘, wisst nicht, wie man noch bei Lebzeiten das Falsche verleugnen
und das Rechte gewinnen kann: ist es also, kann es den ehrwürdigen
Freien Brüdern nicht geziemen zu erklären ‚Was immer auch ein Mensch
empfindet, sei es Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, all
das ist vorhergewirkt: so findet durch Büßung und Tilgung alter und
Vermeidung neuer Thaten ferner kein Zufluss mehr statt; weil ferner
kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur Thatenversiegung, durch
die Thatenversiegung zur Leidenversiegung, durch die Leidenversiegung
zur Gefühlversiegung, und mit der Gefühlversiegung wird alles Leid
überstanden sein‘. Wenn ihr freilich, liebe Freie Brüder, wüsstet ‚Wir
sind schon ehedem gewesen, nicht sind wir nicht gewesen‘, wüsstet ‚Wir
haben schon ehedem Böses gethan, wir sind nicht schuldlos geblieben‘,
wüsstet ‚Diese und jene böse That haben wir begangen‘, wüsstet ‚Ein
Stück Leiden ist überstanden, ein anderes noch zu überstehn; ist
aber ein Stück Leiden überstanden, so wird alles Leid überstanden
werden‘, wüsstet, wie man noch bei Lebzeiten das Falsche verleugnen
und das Rechte gewinnen kann: wär’ es also, könnt’ es den ehrwürdigen
Freien Brüdern geziemen zu erklären {4} ‚Was immer auch ein Mensch
empfindet, sei es Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, all
das ist vorhergewirkt: so findet durch Büßung und Tilgung alter und
Vermeidung neuer Thaten ferner kein Zufluss mehr statt; weil ferner
kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur Thatenversiegung, durch
die Thatenversiegung zur Leidenversiegung, durch die Leidenversiegung
zur Gefühlversiegung, und mit der Gefühlversiegung wird alles Leid
überstanden sein‘.

›Gleichwie etwa, liebe Freie Brüder, wenn ein Mann von einem Pfeile
getroffen wäre, dessen Spitze mit Gift bestrichen wurde[3]: da empfände
er durch die Schärfe des Pfeiles schmerzliche, brennende, stechende
Gefühle. Und seine Freunde, Genossen, Verwandte, Gevattern bestellten
ihm einen heilkundigen Arzt, und der heilkundige Arzt schnitte ihm
mit einem Messer die Mündung der Wunde auf: da empfände er durch
das Aufschneiden der Mündung der Wunde mit dem Messer schmerzliche,
brennende, stechende Gefühle. Und der heilkundige Arzt suchte mit einer
Sonde bei ihm nach der Spitze: da empfände er durch das Suchen der
Spitze mit der Sonde schmerzliche, brennende, stechende Gefühle. Und
der heilkundige Arzt zöge ihm die Spitze heraus: da empfände er durch
das Herausziehn der Spitze schmerzliche, brennende, stechende Gefühle.
Und der heilkundige Arzt senkte ihm Gegengift und einen glühenden Stahl
in die Wunde: da empfände er durch das Gegengift und den glühenden
Stahl in der Wunde schmerzliche, brennende, stechende Gefühle. Und nach
einiger Zeit wüchse die Wunde zu und vernarbte, und er wäre genesen,
fühlte sich wohl, unabhängig, selbständig, könnte gehn wohin er wollte.
Da gedächte er: {5} ‚Ich war früher von einem Pfeile getroffen worden,
dessen Spitze mit Gift bestrichen: da empfand ich durch die
Schärfe des Pfeiles schmerzliche, brennende, stechende Gefühle. Und
meine Freunde, Genossen, Verwandte, Gevattern bestellten mir einen
heilkundigen Arzt, und der heilkundige Arzt schnitt mir mit einem
Messer die Mündung der Wunde auf: da empfand ich durch das Aufschneiden
der Mündung der Wunde mit dem Messer schmerzliche, brennende, stechende
Gefühle. Und der heilkundige Arzt suchte mit einer Sonde bei mir nach
der Spitze: da empfand ich durch das Suchen der Spitze mit der Sonde
schmerzliche, brennende, stechende Gefühle. Und der heilkundige Arzt
zog mir die Spitze heraus: da empfand ich durch das Herausziehn der
Spitze schmerzliche, brennende, stechende Gefühle. Und der heilkundige
Arzt senkte mir Gegengift und einen glühenden Stahl in die Wunde:
da empfand ich durch das Gegengift und den glühenden Stahl in der
Wunde schmerzliche, brennende, stechende Gefühle. Jetzt aber ist die
Wunde zugewachsen und vernarbt, und ich bin genesen, fühle mich wohl,
unabhängig, selbständig, kann gehn wohin ich will‘:

›Ebenso nun auch, liebe Freie Brüder, wenn ihr wüsstet ‚Wir sind
schon ehedem gewesen, nicht sind wir nicht gewesen‘, wüsstet ‚Wir
haben schon ehedem Böses gethan, wir sind nicht schuldlos geblieben‘,
wüsstet ‚Diese und jene böse That haben wir begangen‘, wüsstet ‚Ein
Stück Leiden ist überstanden, ein anderes noch zu überstehn; ist aber
ein Stück Leiden überstanden, so wird alles Leid überstanden werden‘,
wüsstet, wie man noch bei Lebzeiten das Falsche verleugnen und das
Rechte gewinnen kann: wär’ es also, könnt’ es den ehrwürdigen Freien
Brüdern geziemen zu erklären ‚Was immer auch ein Mensch empfindet,
sei es Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, all das ist
vorhergewirkt: so {6} findet durch Büßung und Tilgung alter und Vermeidung
neuer Thaten ferner kein Zufluss mehr statt; weil ferner kein
Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur Thatenversiegung, durch die
Thatenversiegung zur Leidenversiegung, durch die Leidenversiegung
zur Gefühlversiegung, und mit der Gefühlversiegung wird alles Leid
überstanden sein.‘ Weil ihr nun aber, liebe Freie Brüder, nicht wisst
‚Wir sind schon ehedem gewesen, nicht sind wir nicht gewesen‘, nicht
wisst ‚Wir haben schon ehedem Böses gethan, wir sind nicht schuldlos
geblieben‘, nicht wisst ‚Diese und jene böse That haben wir begangen‘,
nicht wisst ‚Ein Stück Leiden ist überstanden, ein anderes noch zu
überstehn; ist aber ein Stück Leiden überstanden, so wird alles Leid
überstanden werden‘, nicht wisst, wie man noch bei Lebzeiten das
Falsche verleugnen und das Rechte gewinnen kann: darum kann es den
ehrwürdigen Freien Brüdern nicht geziemen zu erklären ‚Was immer auch
ein Mensch empfindet, sei es Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch
Wohl, all das ist vorhergewirkt: so findet durch Büßung und Tilgung
alter und Vermeidung neuer Thaten ferner kein Zufluss mehr statt; weil
ferner kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur Thatenversiegung,
durch die Thatenversiegung zur Leidenversiegung, durch die
Leidenversiegung zur Gefühlversiegung, und mit der Gefühlversiegung
wird alles Leid überstanden sein‘.‹

»Also angeredet, ihr Mönche, sprachen die Freien Brüder zu mir:

›Der Freie Bruder Nāthaputto, Lieber, weiß alles, versteht alles,
bekennt unbeschränkte Wissensklarheit: ‚Ob ich geh’ oder stehe,
schlaf’ oder wache, jederzeit hab’ ich die gesammte Wissensklarheit
gegenwärtig.‘ Und er sagt: ‚Ihr habt da, Freie Brüder, ehedem Böses
gethan; das büßt ihr durch diese bittere Schmerzensaskese ab. Denn
weil ihr jetzt in dieser Zeit Thaten, Worte und Gedanken bezwinget,
lasset ihr Böses ferner nicht mehr aufkommen. So findet durch Büßung
und Tilgung alter und Vermeidung neuer Thaten ferner kein Zufluss mehr
statt; {7} weil ferner kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur
Thatenversiegung, durch die Thatenversiegung zur Leidenversiegung,
durch die Leidenversiegung zur Gefühlversiegung, und mit der
Gefühlversiegung wird alles Leid überstanden sein.‘ Das aber leuchtet
uns ein, und wir billigen es und geben uns damit zufrieden.‹

»Auf diese Worte, ihr Mönche, sagte ich zu den Freien Brüdern:

›Fünf Dinge giebt es, liebe Freie Brüder, die schon im Leben zweierlei
Ausgang haben: welche fünf? Vertrauen, Hingabe, Hörensagen, prüfendes
Urtheil, geduldig Einsicht nehmen. Das sind, liebe Freie Brüder, fünf
Dinge, die schon im Leben zweierlei Ausgang haben. Was haben nun die
ehrwürdigen Freien Brüder bisher für Vertrauen zum Meister gehabt, was
für Hingabe, was haben sie gehört, was prüfend beurtheilt, wie geduldig
Einsicht genommen?‹

»Auf diese Frage, ihr Mönche, konnte ich von den Freien Brüdern
keinerlei entsprechende Antwort erhalten, und ferner nun sprach ich,
ihr Mönche, zu den Freien Brüdern also:

›Was meint ihr wohl, liebe Freie Brüder: zu einer Zeit wo ihr euch
heftig anstrengt, heftig abmüht, kommen euch zu einer solchen Zeit
heftige, schmerzliche, brennende, stechende Gefühle an? Und wieder zu
einer Zeit wo ihr euch nicht heftig anstrengt, nicht heftig abmüht,
kommen euch zu einer solchen Zeit keine heftigen, schmerzlichen,
brennenden, stechenden Gefühle an?‹

›Zu einer Zeit, Bruder Gotamo, wo wir uns heftig anstrengen, heftig
abmühen, zu einer solchen Zeit kommen uns heftige, schmerzliche,
brennende, stechende Gefühle an: und wieder zu einer Zeit wo wir uns
nicht heftig anstrengen, nicht heftig abmühen, zu einer solchen Zeit
kommen uns keine heftigen, schmerzlichen, brennenden, stechenden
Gefühle an.‹

›So gesteht ihr, liebe Freie Brüder: zu einer Zeit wo ihr euch heftig
anstrengt, heftig abmüht, zu einer solchen Zeit kommen euch heftige,
schmerzliche, brennende, stechende Gefühle an: und wieder zu einer
Zeit wo ihr euch nicht heftig anstrengt, nicht heftig abmüht, zu einer
solchen Zeit kommen euch keine heftigen, schmerzlichen, brennenden,
stechenden Gefühle an; ist es also, kann es da den ehrwürdigen
Freien Brüdern geziemen zu erklären ‚Was immer auch ein Mensch
empfindet, sei es Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, all
das ist vorhergewirkt: so findet durch Büßung und Tilgung alter und
Vermeidung neuer Thaten ferner kein Zufluss mehr statt; weil ferner
kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur Thatenversiegung, durch
die Thatenversiegung zur Leidenversiegung, durch die Leidenversiegung
zur Gefühlversiegung, und mit der Gefühlversiegung wird alles Leid
überstanden sein‘? Wenn da, liebe Freie Brüder, zu einer Zeit wo
ihr euch heftig anstrengt, heftig abmüht, zu einer solchen Zeit die
heftigen, schmerzlichen, brennenden, stechenden Gefühle eben aufhörten:
und wieder zu einer Zeit wo ihr euch nicht heftig anstrengt, nicht
heftig abmüht, zu einer solchen Zeit die heftigen, schmerzlichen,
brennenden, stechenden Gefühle eben nicht aufhörten; wär’ es also,
könnt’ es den ehrwürdigen Freien Brüdern geziemen zu erklären ‚Was
immer auch ein Mensch empfindet, sei es Wohl, oder Wehe, oder weder
Wehe noch Wohl, all das ist vorhergewirkt: so findet durch Büßung
und Tilgung alter und Vermeidung neuer Thaten ferner kein Zufluss
mehr statt; weil ferner kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur
Thatenversiegung, durch die Thatenversiegung zur Leidenversiegung,
durch die Leidenversiegung zur Gefühlversiegung, {9} und mit der
Gefühlversiegung wird alles Leid überstanden sein.‘ Weil nun
aber, liebe Freie Brüder, zu einer Zeit wo ihr euch heftig anstrengt,
heftig abmüht, zu einer solchen Zeit euch heftige, schmerzliche,
brennende, stechende Gefühle ankommen: und wieder zu einer Zeit wo ihr
euch nicht heftig anstrengt, nicht heftig abmüht, zu einer solchen Zeit
euch keine heftigen, schmerzlichen, brennenden, stechenden Gefühle
ankommen, so bringt ihr da, während euch eben heftige, schmerzliche,
brennende, stechende Gefühle ankommen, ohne es zu wissen, ohne es
einzusehn, unsinnig die Behauptung vor ‚Was immer auch ein Mensch
empfindet, sei es Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, all
das ist vorhergewirkt: so findet durch Büßung und Tilgung alter und
Vermeidung neuer Thaten ferner kein Zufluss mehr statt; weil ferner
kein Zufluss mehr stattfindet, kommt es zur Thatenversiegung, durch
die Thatenversiegung zur Leidenversiegung, durch die Leidenversiegung
zur Gefühlversiegung, und mit der Gefühlversiegung wird alles Leid
überstanden sein.‘‹

»Auch auf diese Worte, ihr Mönche, konnte ich von den Freien Brüdern
keinerlei entsprechende Antwort erhalten, und ferner nun sprach ich,
ihr Mönche, zu den Freien Brüdern also:

›Was meint ihr wohl, liebe Freie Brüder: dass da eine That, die als
diesseitig empfunden wird, durch eifrige Anstrengung als jenseitig
empfunden werden soll, kann so etwas gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Und wieder, dass da eine That, die als jenseitig empfunden wird, durch
eifrige Anstrengung als diesseitig empfunden werden soll, kann so etwas
gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Was meint ihr wohl, liebe Freie Brüder: dass da eine That, {10} die als
Wohl empfunden wird, durch eifrige Anstrengung als Wehe
empfunden werden soll, kann so etwas gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Und wieder, dass da eine That, die als Wehe empfunden wird, durch
eifrige Anstrengung als Wohl empfunden werden soll, kann so etwas
gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Was meint ihr wohl, liebe Freie Brüder: dass da eine That, die als
ausgereift empfunden wird, durch eifrige Anstrengung als unausgereift
empfunden werden soll, kann so etwas gelingen?‹



›Das nicht, o Bruder!‹

›Und wieder, dass da eine That, die als unausgereift empfunden wird,
durch eifrige Anstrengung als ausgereift empfunden werden soll, kann so
etwas gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Was meint ihr wohl, liebe Freie Brüder: dass da eine That, die als
sehr schmerzlich empfunden wird, durch eifrige Anstrengung als wenig
schmerzlich empfunden werden soll, kann so etwas gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Und wieder, dass da eine That, die als wenig schmerzlich empfunden
wird, durch eifrige Anstrengung als sehr schmerzlich empfunden werden
soll, kann so etwas gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Was meint ihr wohl, liebe Freie Brüder: dass da eine That, die
empfunden wird, durch eifrige Anstrengung nicht empfunden werden soll,
kann so etwas gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›Und wieder, dass da eine That, die nicht empfunden wird, durch eifrige
Anstrengung empfunden werden soll, kann so etwas gelingen?‹

›Das nicht, o Bruder!‹

›So gesteht ihr, liebe Freie Brüder, dass da eine That, die als
diesseitig empfunden wird, durch eifrige Anstrengung als jenseitig
empfunden werden soll, das kann nicht gelingen; und dass da eine
That, die als jenseitig empfunden wird, durch eifrige Anstrengung als
diesseitig empfunden werden soll, das kann nicht gelingen; dass da
eine That, die als Wohl empfunden wird, durch eifrige Anstrengung
als Wehe empfunden werden soll, das kann nicht gelingen; und dass da
eine That, die als Wehe empfunden wird, {11} durch eifrige Anstrengung
als Wohl empfunden werden soll, das kann nicht gelingen;
dass da eine That, die als ausgereift empfunden wird, durch eifrige
Anstrengung als unausgereift empfunden werden soll, das kann nicht
gelingen; und dass da eine That, die als unausgereift empfunden wird,
durch eifrige Anstrengung als ausgereift empfunden werden soll, das
kann nicht gelingen; dass da eine That, die als sehr schmerzlich
empfunden wird, durch eifrige Anstrengung als wenig schmerzlich
empfunden werden soll, das kann nicht gelingen; und dass da eine That,
die als wenig schmerzlich empfunden wird, durch eifrige Anstrengung
als sehr schmerzlich empfunden werden soll, das kann nicht gelingen;
dass da eine That, die empfunden wird, durch eifrige Anstrengung nicht
empfunden werden soll, das kann nicht gelingen; und dass da eine That,
die nicht empfunden wird, durch eifrige Anstrengung empfunden werden
soll, das kann nicht gelingen. Ist es also, ist der ehrwürdigen Freien
Brüder Anstrengung fruchtlos, fruchtlos die Mühe.‹

»Solche Sprache führen, ihr Mönche, die Freien Brüder. Bei solcher
Sprache der Freien Brüder, ihr Mönche, erweisen sich zehn entsprechende
Begriffe ihrer Annahme nach als unrecht.

»Wenn, ihr Mönche, die Wesen durch vorhergewirktes Werk Wohl und
Wehe erfahren, dann, ihr Mönche, haben die Freien Brüder ehedem
Missethat gethan, da sie jetzt so schmerzliche, brennende, stechende
Gefühle erfahren. Wenn, ihr Mönche, die Wesen durch die Schaffung
eines Schöpfers Wohl und Wehe erfahren, dann, ihr Mönche, sind die
Freien Brüder von einem bösen Schöpfer geschaffen, da sie jetzt so
schmerzliche, brennende, stechende Gefühle erfahren. Wenn, ihr Mönche,
die Wesen durch Fügung des Zufalls Wohl und Wehe erfahren, dann, ihr
Mönche, haben die Freien Brüder einen schlimmen Zufall getroffen, da
sie jetzt so schmerzliche, brennende, stechende Gefühle erfahren. Wenn,
ihr Mönche, die Wesen ihrer Geburt nach Wohl und Wehe erfahren, {12} dann,
ihr Mönche, sind die Freien Brüder von übler Geburt, da sie
jetzt so schmerzliche, brennende, stechende Gefühle erfahren. Wenn, ihr
Mönche, die Wesen durch ihre Anstrengung hier im Leben Wohl und Wehe
erfahren, dann, ihr Mönche, ist die Anstrengung der Freien Brüder hier
im Leben misslungen, da sie jetzt so schmerzliche, brennende, stechende
Gefühle erfahren. Ob nun, ihr Mönche, die Wesen durch vorhergewirktes
Werk Wohl und Wehe erfahren oder nicht: die Freien Brüder haben
unrecht. Ob nun, ihr Mönche, die Wesen durch die Schaffung eines
Schöpfers Wohl und Wehe erfahren oder nicht: die Freien Brüder haben
unrecht. Ob nun, ihr Mönche, die Wesen durch Fügung des Zufalls Wohl
und Wehe erfahren oder nicht: die Freien Brüder haben unrecht. Ob nun,
ihr Mönche, die Wesen ihrer Geburt nach Wohl und Wehe erfahren oder
nicht: die Freien Brüder haben unrecht. Ob nun, ihr Mönche, die Wesen
durch ihre Anstrengung hier im Leben Wohl und Wehe erfahren oder nicht:
die Freien Brüder haben unrecht.

»Solche Sprache führen, ihr Mönche, die Freien Brüder. Bei solcher
Sprache der Freien Brüder, ihr Mönche, erweisen sich diese zehn
entsprechenden Begriffe ihrer Annahme nach als unrecht. So aber ist,
ihr Mönche, die Anstrengung fruchtlos, fruchtlos die Mühe.

»Wie aber ist, ihr Mönche, die Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die
Mühe? {13} Da lässt, ihr Mönche, ein Mönch sein unüberwältigtes
Gemüth eben nicht von Leiden überwältigen, und ein wahrhaftes
Wohlbefinden verleugnet er nicht, und er bleibt bei diesem Wohlbefinden
unverstört. Er gedenkt bei sich: ›Indem ich mir jener Leidensursache
Vorstellung gegenwärtig halte, wird durch der Vorstellung Gegenwart
die Liebe verwunden; indem ich wieder betrachtend die Betrachtung über
jene Leidensursache in mir vollende, wird die Liebe verwunden.‹ So
hält er sich denn, wo er beim Gegenwärtighalten der Vorstellung einer
Leidensursache durch der Vorstellung Gegenwart die Liebe verwindet,
die Vorstellung da gegenwärtig; und wo er wieder betrachtend, die
Betrachtung über eine Leidensursache vollendend die Liebe verwindet, da
vollendet er die Betrachtung. Weil er dieser und jener Leidensursache
Vorstellung sich gegenwärtig hält und durch der Vorstellung Gegenwart
die Liebe verwindet, hat er erst also dieses Leiden überstanden; weil
er betrachtend, die Betrachtung über diese und jene Leidensursache
vollendend die Liebe verwindet, hat er dann also dieses Leiden
überstanden.

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn ein Mann in eine Frau verliebt, ihr
innig zugethan wäre, sie heftig verlangte, heftig ersehnte. Und er
sähe die Frau mit einem anderen Manne stehn und reden und scherzen und
lachen. Was meint ihr wohl, Mönche: würde da etwa dem Manne, der jene
Frau mit einem anderen Manne stehn und reden und scherzen und lachen
sehn hätte, Wehe und Jammer, Schmerz, Gram und Verzweiflung aufsteigen?«

»Freilich, o Herr!«

»Und warum das?«

»Der Mann, o Herr, ist ja in jene Frau verliebt, ihr innig zugethan,
verlangt sie heftig, ersehnt sie heftig: hat er nun die Frau mit einem
anderen Manne stehn und reden und scherzen und lachen sehn, {14} so steigt
ihm darüber Wehe und Jammer, Schmerz, Gram und Verzweiflung
auf.«

»Aber der Mann, ihr Mönche, gedächte bei sich: ›Ich bin in jene Frau
verliebt, ihr innig zugethan, verlange sie heftig, ersehne sie heftig.
Und weil ich jene Frau mit einem anderen Manne stehn und reden und
scherzen und lachen sehn habe, steigt mir Wehe und Jammer, Schmerz,
Gram und Verzweiflung auf. Wie, wenn ich nun was da in mir Verlangen
und Liebe zu jener Frau ist verleugnete?‹ Und was da Verlangen und
Liebe zu jener Frau ist, das verleugnete er. Und er sähe die Frau nach
einiger Zeit mit einem anderen Manne stehn und reden und scherzen und
lachen. Was meint ihr wohl, Mönche: würde da etwa dem Manne, der jene
Frau mit einem anderen Manne stehn und reden und scherzen und lachen
sehn hätte, Wehe und Jammer, Schmerz, Gram und Verzweiflung aufsteigen?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Der Mann, o Herr, ist ja in jene Frau nicht mehr verliebt: hat er
nun die Frau mit einem anderen Manne stehn und reden und scherzen
und lachen sehn, so steigt ihm darüber nicht mehr Wehe und Jammer,
Schmerz, Gram und Verzweiflung auf.«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, lässt ein Mönch sein unüberwältigtes
Gemüth eben nicht von Leiden überwältigen, und ein wahrhaftes
Wohlbefinden verleugnet er nicht, und er bleibt bei diesem Wohlbefinden
unverstört. Er gedenkt bei sich: ›Indem ich mir jener Leidensursache
Vorstellung gegenwärtig halte, wird durch der Vorstellung Gegenwart die
Liebe verwunden; indem ich wieder betrachtend die Betrachtung über jene
Leidensursache in mir vollende, {15} wird die Liebe verwunden.‹ So
hält er sich denn, wo er beim Gegenwärtighalten der Vorstellung einer
Leidensursache durch der Vorstellung Gegenwart die Liebe verwindet,
die Vorstellung da gegenwärtig; und wo er wieder betrachtend, die
Betrachtung über eine Leidensursache vollendend die Liebe verwindet, da
vollendet er die Betrachtung. Weil er dieser und jener Leidensursache
Vorstellung sich gegenwärtig hält und durch der Vorstellung Gegenwart
die Liebe verwindet, hat er erst also dieses Leiden überstanden; weil
er betrachtend, die Betrachtung über diese und jene Leidensursache
vollendend die Liebe verwindet, hat er dann also dieses Leiden
überstanden. Und so ist, ihr Mönche, die Anstrengung fruchtbar,
fruchtbar die Mühe.

»Weiter sodann, ihr Mönche, überlegt der Mönch also: ›Bin ich da froh
zufrieden, so mehren sich mir die unheilsamen Dinge und mindern sich
die heilsamen; halt’ ich mir aber das Leiden gegenwärtig, so mindern
sich mir die unheilsamen Dinge und mehren sich die heilsamen. Wie,
wenn ich mir nun das Leiden gegenwärtig hielte?‹ Und er hält sich das
Leiden gegenwärtig. Und indem er sich das Leiden gegenwärtig hält,
mindern sich ihm die unheilsamen Dinge und mehren sich die heilsamen.
Und späterhin hält er sich das Leiden nicht mehr gegenwärtig. Und warum
nicht? Warum da, ihr Mönche, der Mönch sich das Leiden gegenwärtig
halten mochte, diesen Zweck hat er erreicht: darum hält er sich
späterhin das Leiden nicht mehr gegenwärtig.

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, ein Pfeilschmidt die Pfeilspitze zwischen
zwei Flammen anglühen und durchglühen lässt und gerade macht zum
Gebrauche; nachdem nun, ihr Mönche, der Pfeilschmidt die Pfeilspitze
{16} zwischen zwei Flammen hat anglühen und durchglühen lassen und
zum Gebrauche gerade gemacht, so thut er es späterhin nicht mehr: und
warum nicht? Warum da, ihr Mönche, der Pfeilschmidt die Pfeilspitze
zwischen zwei Flammen mochte anglühen und durchglühen lassen und gerade
machen zum Gebrauche, diesen Zweck hat er erreicht: darum thut er es
späterhin nicht mehr. Ebenso nun auch, ihr Mönche, überlegt der Mönch
also: ›Bin ich da froh zufrieden, so mehren sich mir die unheilsamen
Dinge und mindern sich die heilsamen; halt’ ich mir aber das Leiden
gegenwärtig, so mindern sich mir die unheilsamen Dinge und mehren sich
die heilsamen. Wie, wenn ich mir nun das Leiden gegenwärtig hielte?‹
Und er hält sich das Leiden gegenwärtig. Und indem er sich das Leiden
gegenwärtig hält, mindern sich ihm die unheilsamen Dinge und mehren
sich die heilsamen. Und späterhin hält er sich das Leiden nicht mehr
gegenwärtig. Und warum nicht? Warum da, ihr Mönche, der Mönch sich das
Leiden gegenwärtig halten mochte, diesen Zweck hat er erreicht: darum
hält er sich späterhin das Leiden nicht mehr gegenwärtig. Und so ist,
ihr Mönche, die Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

{21} »Weiter sodann, ihr Mönche[4]: der Mönch weilt, gar fern
von Begierden, fern von unheilsamen Dingen, in sinnend gedenkender
ruhegeborener säliger Heiterkeit, in der Weihe der ersten Schauung. Und
so ist, ihr Mönche, die Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

»Weiter sodann, ihr Mönche: nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens
gewinnt der Mönch die innere Meeresstille, die Einheit des Gemüthes,
die von sinnen, von gedenken freie, in der Einigung geborene sälige
Heiterkeit, die Weihe der zweiten Schauung. Und so ist, ihr Mönche, die
Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

»Weiter sodann, ihr Mönche: in heiterer Ruhe verweilt der Mönch
gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er im
Körper, von dem die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt
beglückt‹;[5] so gewinnt er die Weihe der dritten Schauung. Und so ist,
ihr Mönche, die Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

»Weiter sodann, ihr Mönche: nach Verwerfung der Freuden und Leiden,
nach Vernichtung des einstigen Frohsinns und Trübsinns erreicht der
Mönch die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig einsichtigen
vollkommenen Reine, die vierte Schauung. Und so ist, ihr Mönche, die
Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

»Solchen Gemüthes, innig, geläutert, gesäubert, gediegen,
schlackengeklärt, geschmeidig, biegsam, fest, unversehrbar, richtet
er das Gemüth auf die erinnernde Erkenntniss früherer Daseinsformen.
{22} So kann er sich an manche verschiedene frühere Daseinsform
erinnern, als wie an ein Leben, dann an zwei Leben, und so weiter, mit
je den eigenthümlichen Merkmalen, mit je den eigenartigen Beziehungen.
Und so ist, ihr Mönche, die Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

»Solchen Gemüthes, innig, geläutert, gesäubert, gediegen,
schlackengeklärt, geschmeidig, biegsam, fest, unversehrbar, richtet
er das Gemüth auf die Erkenntniss des Verschwindens-Erscheinens
der Wesen. So kann er mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten,
über menschliche Gränzen hinausreichenden, die Wesen dahinschwinden
und wiedererscheinen sehn, gemeine und edle, schöne und unschöne,
glückliche und unglückliche, er kann erkennen, wie die Wesen je nach
den Thaten wiederkehren. {23} Und so ist, ihr Mönche, die Anstrengung
fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

»Solchen Gemüthes, innig, geläutert, gesäubert, gediegen,
schlackengeklärt, geschmeidig, biegsam, fest, unversehrbar, richtet
er das Gemüth auf die Erkenntniss der Wahnversiegung. ›Das ist das
Leiden‹ erkennt er der Wahrheit gemäß. ›Das ist die Leidensentwicklung‹
erkennt er der Wahrheit gemäß. ›Das ist die Leidensauflösung‹ erkennt
er der Wahrheit gemäß. ›Das ist der zur Leidensauflösung führende
Pfad‹ erkennt er der Wahrheit gemäß. ›Das ist der Wahn‹ erkennt er
der Wahrheit gemäß. ›Das ist die Wahnentwicklung‹ erkennt er der
Wahrheit gemäß. ›Das ist die Wahnauflösung‹ erkennt er der Wahrheit
gemäß. ›Das ist der zur Wahnauflösung führende Pfad‹ erkennt er der
Wahrheit gemäß. Also erkennend, also sehend wird da sein Gemüth erlöst
vom Wunscheswahn, erlöst vom Daseinswahn, erlöst vom Nichtwissenswahn.
›Im Erlösten ist die Erlösung‹, diese Erkenntniss geht auf. ›Versiegt
ist die Geburt, {24} vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk,
nicht mehr ist diese Welt‹ versteht er da. So aber ist, ihr Mönche, die
Anstrengung fruchtbar, fruchtbar die Mühe.

»Solche Sprache führt, ihr Mönche, der Vollendete. Bei solcher Sprache
des Vollendeten, ihr Mönche, erweisen sich zehn entsprechende Begriffe
als recht.

»Wenn, ihr Mönche, die Wesen durch vorhergewirktes Werk Wohl und Wehe
erfahren, dann, ihr Mönche, hat der Vollendete ehedem gute That gethan,
da er jetzt so wahnlose Wohlgefühle erfährt. Wenn, ihr Mönche, die
Wesen durch die Schaffung eines Schöpfers Wohl und Wehe erfahren, dann,
ihr Mönche, ist der Vollendete von einem gütigen Schöpfer geschaffen,
da er jetzt so wahnlose Wohlgefühle erfährt. Wenn, ihr Mönche, die
Wesen durch Fügung des Zufalls Wohl und Wehe erfahren, dann, ihr
Mönche, hat der Vollendete einen glücklichen Zufall getroffen, da er
jetzt so wahnlose Wohlgefühle erfährt. Wenn, ihr Mönche, die Wesen
ihrer Geburt nach Wohl und Wehe erfahren, dann, ihr Mönche, ist der
Vollendete von günstiger Geburt, da er jetzt so wahnlose Wohlgefühle
erfährt. Wenn, ihr Mönche, die Wesen durch ihre Anstrengung hier im
Leben Wohl und Wehe erfahren, dann, ihr Mönche, ist die Anstrengung des
Vollendeten hier im Leben gelungen, da er jetzt so wahnlose Wohlgefühle
erfährt. Ob nun, ihr Mönche, die Wesen durch vorhergewirktes Werk
Wohl und Wehe erfahren oder nicht: der Vollendete hat recht. Ob nun,
ihr Mönche, die Wesen durch die Schaffung eines Schöpfers Wohl und
Wehe erfahren oder nicht: {25} der Vollendete hat recht. Ob nun,
ihr Mönche, die Wesen durch Fügung des Zufalls Wohl und Wehe erfahren
oder nicht: der Vollendete hat recht. Ob nun, ihr Mönche, die Wesen
ihrer Geburt nach Wohl und Wehe erfahren oder nicht: der Vollendete hat
recht. Ob nun, ihr Mönche, die Wesen durch ihre Anstrengung hier im
Leben Wohl und Wehe erfahren oder nicht: der Vollendete hat recht.

»Solche Sprache führt, ihr Mönche, der Vollendete. Bei solcher Sprache
des Vollendeten, ihr Mönche, erweisen sich diese zehn entsprechenden
Begriffe als recht.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[5]



102.

Elfter Theil

Zweite Rede

DIE FÜNF UND DIE DREI

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:



»Es giebt, ihr Mönche, einige Asketen und Priester, die der Zukunft
anhängen, der Zukunft nachsinnen, {26} über die Zukunft mancherlei
Glaubenslehren verkünden. ›Bewusst ist die Seele, genesen
nach dem Tode‹: das verkünden die einen. ›Unbewusst ist die Seele,
genesen nach dem Tode‹: das verkünden die anderen. ›Weder bewusst
noch unbewusst ist die Seele, genesen nach dem Tode‹: das verkünden
die einen. Des lebendigen Leibes Auflösung, Zerstörung, Vernichtung
verkünden wiederum andere und das höchste Glück bei Lebzeiten. Dass die
Seele zwar beharre, genesen nach dem Tode, der lebendige Leib aber der
Auflösung, Zerstörung, Vernichtung erliege, verkünden wiederum andere
und das höchste Glück bei Lebzeiten. So verhalten sich hier die Fünf
zu den Dreien wie sich die Drei zu den Fünfen verhalten: das ist die
Darstellung der Fünf und der Drei.

»Die Asketen und Priester nun, ihr Mönche, welche die Seele als
bewusst darstellen, genesen nach dem Tode, diese lieben Asketen und
Priester sagen von ihr aus, dass sie formhaft sei, oder formlos; dass
sie formhaft und formlos sei, oder weder formhaft noch formlos; dass
ihr Bewusstsein einfach sei, oder manigfach; dass ihr Bewusstsein
beschränkt sei, {27} oder unermesslich, genesen nach dem Tode.
Da gehn denn ihrer einige über alle Bewusstbarkeit hinaus und
verkünden unermessliche Unverstörung. Aber es erkennt, ihr Mönche,
der Vollendete: ›Wenn diese lieben Asketen und Priester die Seele
also als bewusst darstellen, genesen nach dem Tode, und ihnen nun ein
Bewusstsein dabei als geläutert, als das beste, herrlichste und höchste
gilt, sei es formhaft oder formlos, sei es einfach oder manigfach:
‚Nichts ist
da‘ so verkünden dann andere das Reich des Nichtdaseins
als unermessliche Unverstörung. {28} Aber das ist unterschiedlich,
schwerfällig; und es giebt doch eine Auflösung der Unterscheidungen,
das giebt es‹: in solcher Gewissheit, eingedenk dieser Entrinnung, geht
der Vollendete darüber hinaus.

»Die Asketen und Priester nun, ihr Mönche, welche die Seele als
unbewusst darstellen, genesen nach dem Tode, diese lieben Asketen
und Priester sagen von ihr aus, dass sie formhaft sei, oder formlos;
dass sie formhaft und formlos sei, oder weder formhaft noch formlos,
genesen nach dem Tode. Den Asketen und Priestern nun, ihr Mönche,
welche die Seele als bewusst darstellen, genesen nach dem Tode, denen
widersprechen diese: und warum das? ‚Bewusst sein ist siech sein,
bewusst sein ist bresthaft sein, bewusst sein ist schmerzhaft sein:
das ist die Ruhe, das ist das Ziel, jenes unbewusst sein.‘ Aber es
erkennt, ihr Mönche, der Vollendete: {29} ›Wenn diese lieben Asketen und
Priester die Seele also als unbewusst darstellen, genesen nach
dem Tode, und es wollte da nun, ihr Mönche, irgend einer von ihnen
behaupten, ‚Ich werde jenseit der Form, jenseit des Gefühls, jenseit
der Wahrnehmung, jenseit der Unterscheidungen, jenseit des Bewusstseins
ein Kommen und Gehn, ein Verschwinden und Erscheinen, ein Wachsthum,
eine Entwickelung, eine Entfaltung beweisen‘, so ist das unmöglich.
Aber das ist unterschiedlich, schwerfällig; und es giebt doch eine
Auflösung der Unterscheidungen, das giebt es‹: in solcher Gewissheit,
eingedenk dieser Entrinnung, geht der Vollendete darüber hinaus.



»Die Asketen und Priester nun, ihr Mönche, welche die Seele als weder
bewusst noch unbewusst darstellen, genesen nach dem Tode, diese lieben
Asketen und Priester sagen von ihr aus, dass sie formhaft sei, oder
formlos; dass sie formhaft und formlos sei, oder weder formhaft noch
formlos, genesen nach dem Tode. Den Asketen und Priestern nun, ihr
Mönche, welche die Seele als bewusst darstellen, genesen nach dem Tode,
denen widersprechen diese; und auch den lieben Asketen und Priestern,
welche die Seele als unbewusst darstellen, genesen nach dem Tode,
widersprechen sie: {30} und warum das? ‚Bewusst sein ist siech
sein, bewusst sein ist bresthaft sein, bewusst sein ist schmerzhaft
sein; unbewusst sein ist unsinnig sein: das ist die Ruhe, das ist
das Ziel, jenes weder bewusst noch unbewusst sein.‘ Aber es erkennt,
ihr Mönche, der Vollendete: ›Wenn diese lieben Asketen und Priester
die Seele also als weder bewusst noch unbewusst darstellen, genesen
nach dem Tode, und es sagen nun, ihr Mönche, dergleichen Asketen und
Priester, dass man da irgend noch durch Unterscheidung des Sichtbaren,
Hörbaren, Denkbaren, Bewusstbaren jenes Ziel erreichen könne, so muss
das eben, ihr Mönche, als eine Vereitelung gelten um jenes Ziel zu
erreichen: denn es erscheint nun, ihr Mönche, jenes Ziel nicht sowohl
durch Eingehn in Unterscheidung erreichbar als vielmehr durch Eingehn
in Ueberunterscheidung. Aber das ist unterschiedlich, schwerfällig; und
es giebt doch eine Auflösung der Unterscheidungen, das giebt es‹: in
solcher Gewissheit, eingedenk dieser Entrinnung, geht der Vollendete
darüber hinaus.



{31} »Da finden sich nun, ihr Mönche, Asketen und Priester, die des
lebendigen Leibes Auflösung, Zerstörung, Vernichtung darstellen, und
denen, ihr Mönche, widersprechen nun die Asketen und Priester, die
da behaupten, die Seele sei bewusst, genesen nach dem Tode; und auch
manche liebe Asketen und Priester, die da behaupten, die Seele sei
unbewusst, genesen nach dem Tode, widersprechen ihnen; und auch manche
liebe Asketen und Priester, die da behaupten, die Seele sei weder
bewusst noch unbewusst, genesen nach dem Tode, widersprechen ihnen:
und warum das? Alle diese lieben Asketen und Priester halten sich an
ein Drüben, hängen eben dem Glauben an: ‚So werden wir nach dem Tode
sein, so werden wir nach dem Tode sein!‘ Gleichwie etwa ein Händler
auf Handel ausgeht: ‚Dort werd’ ich das erlangen, dafür werd’ ich dies
bekommen!‘: ebenso erscheinen mir da diese lieben Asketen und Priester
wie die Händler: ‚So werden wir nach dem Tode sein, so werden wir nach
dem Tode sein!‘[6] Aber es erkennt, ihr Mönche, der Vollendete: ›Wenn
jene lieben Asketen und Priester des lebendigen Leibes Auflösung,
Zerstörung, Vernichtung darstellen, so laufen sie aus Angst vor dem
Dasein, aus Abscheu vor dem Dasein eben um das Dasein herum, drehn sich
herum. Gleichwie etwa ein Kettenhund[7], an einen festen Pfahl oder
Pfosten gefesselt, um eben diesen Pfahl oder Pfosten herumläuft, sich
herumdreht, ebenso nun auch laufen jene lieben Asketen und Priester
aus Angst vor dem Dasein, aus Abscheu vor dem Dasein eben um das
Dasein herum, drehn sich herum. {32} Aber das ist unterschiedlich,
schwerfällig; und es giebt doch eine Auflösung der Unterscheidungen,
das giebt es‹: in solcher Gewissheit, eingedenk dieser Entrinnung, geht
der Vollendete darüber hinaus.

»Wenn da, ihr Mönche, Asketen oder Priester der Zukunft anhängen,
der Zukunft nachsinnen, über die Zukunft mancherlei Glaubenslehren
aufstellen, so stellen alle solche eben diese fünf Bereiche dar, oder
eines derselben.

»Es giebt, ihr Mönche, manche Asketen und Priester, die der
Vergangenheit anhängen, der Vergangenheit nachsinnen, über die
Vergangenheit mancherlei Glaubenslehren aufstellen, als wie ›Ewig ist
Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden
die einen. ›Zeitlich ist Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn
anderes‹: das verkünden die anderen. ›Ewig und zeitlich ist Seele
und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden die
einen. ›Weder ewig noch zeitlich ist Seele und Welt; dies nur ist
Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden die anderen. ›Endlich ist
Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden
die einen. ›Unendlich ist Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn
anderes‹: das verkünden die anderen. ›Endlich und unendlich ist Seele
und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden die
einen. ›Weder endlich noch unendlich ist Seele und Welt; dies nur ist
Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden die anderen. {33} ›Einfach bewusst
ist Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das
verkünden die einen. ›Manigfach bewusst ist Seele und Welt; dies nur
ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden die anderen. ›Beschränkt
bewusst ist Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹:
das verkünden die einen. ›Unermesslich bewusst ist Seele und Welt; dies
nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden die anderen. ›Einzig
freudvoll ist Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹:
das verkünden die einen. ›Einzig leidvoll ist Seele und Welt; dies nur
ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden die anderen. ›Freudvoll
und leidvoll ist Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn
anderes‹: das verkünden die einen. ›Weder freudvoll noch leidvoll ist
Seele und Welt; dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹: das verkünden
die anderen.

»Dass nun, ihr Mönche, diese Asketen und Priester, die solches
meinen, solches glauben, etwa auch ohne Zutrauen, ohne Hingabe,
ohne Hörensagen, ohne prüfendes Urtheil, ohne geduldig Einsicht zu
nehmen eben selber die Erkenntniss erlangten, die geläuterte, die
geklärte: das ist unmöglich. Ermangeln sie aber selber, ihr Mönche,
der Erkenntniss, der geläuterten, der geklärten, so kann diesen
lieben Asketen und Priestern was sie auch hier an einiger Erkenntniss
etwa irgend erringen mögen doch nur als Anhangen gelten. ›Aber das
ist unterschiedlich, schwerfällig; und es giebt doch eine Auflösung
der Unterscheidungen, das giebt es‹: {34} in solcher Gewissheit,
eingedenk dieser Entrinnung, geht der Vollendete darüber hinaus.

{35} »Da hat, ihr Mönche, irgend ein Asket oder Priester das
Erforschen der Vergangenheit aufgegeben, das Erforschen der Zukunft
aufgegeben, hat gänzlich die Bande des Begehrens abgestreift und weilt
in der Weihe einsamer Freude: ‚Das ist die Ruhe, das ist das Ziel,
dass ich da in der Weihe einsamer Freude weile.‘ Und diese einsame
Freude vergeht ihm, und wann ihm die einsame Freude vergeht erhebt
sich Trübsinn, und wann ihm der Trübsinn vergeht erhebt sich einsame
Freude. Gleichwie etwa einen, ihr Mönche, den der Schatten verlässt die
Sonne ankommt, und den die Sonne verlässt der Schatten ankommt: ebenso
nun auch, ihr Mönche, erhebt sich wann die einsame Freude vergeht
Trübsinn, und erhebt sich wann der Trübsinn vergeht einsame Freude.
Aber es erkennt, ihr Mönche, der Vollendete: ›Dieser liebe Asket oder
Priester hat das Erforschen der Vergangenheit aufgegeben, hat das
Erforschen der Zukunft aufgegeben, hat gänzlich die Bande des Begehrens
abgestreift und weilt in der Weihe einsamer Freude: ‚Das ist die Ruhe,
das ist das Ziel, dass ich da in der Weihe einsamer Freude weile.‘
Und diese einsame Freude vergeht ihm, und wann ihm die einsame Freude
vergeht erhebt sich Trübsinn, und wann ihm der Trübsinn vergeht erhebt
sich einsame Freude. Aber das ist unterschiedlich, schwerfällig; und
es giebt doch eine Auflösung der Unterscheidungen, das giebt es‹: in
solcher Gewissheit, eingedenk dieser Entrinnung, geht der Vollendete
darüber hinaus.

»Da hat nun, ihr Mönche, irgend ein Asket oder Priester das Erforschen
der Vergangenheit aufgegeben, das Erforschen der Zukunft aufgegeben,
hat gänzlich die Bande des Begehrens abgestreift, hat die einsame
Freude überwunden und weilt in der Weihe überweltlichen Wohles:
{36} ‚Das ist die Ruhe, das ist das Ziel, dass ich da in der
Weihe überweltlichen Wohles weile.‘ Und dieses überweltliche Wohl
vergeht ihm, und wann ihm das überweltliche Wohl vergeht erhebt
sich einsame Freude, und wann ihm die einsame Freude vergeht erhebt
sich überweltliches Wohl. Gleichwie etwa einen, ihr Mönche, den der
Schatten verlässt die Sonne ankommt, und den die Sonne verlässt der
Schatten ankommt: ebenso nun auch, ihr Mönche, erhebt sich wann das
überweltliche Wohl vergeht einsame Freude, und erhebt sich wann die
einsame Freude vergeht überweltliches Wohl. Aber es erkennt, ihr
Mönche, der Vollendete: ›Dieser liebe Asket oder Priester hat das
Erforschen der Vergangenheit aufgegeben, hat das Erforschen der Zukunft
aufgegeben, hat gänzlich die Bande des Begehrens abgestreift, hat
die einsame Freude überwunden und weilt in der Weihe überweltlichen
Wohles: ‚Das ist die Ruhe, das ist das Ziel, dass ich da in der
Weihe überweltlichen Wohles weile.‘ Und dieses überweltliche Wohl
vergeht ihm, und wann ihm das überweltliche Wohl vergeht erhebt sich
einsame Freude, und wann ihm die einsame Freude vergeht erhebt sich
überweltliches Wohl. Aber das ist unterschiedlich, schwerfällig; und
es giebt doch eine Auflösung der Unterscheidungen, das giebt es‹: in
solcher Gewissheit, eingedenk dieser Entrinnung, geht der Vollendete
darüber hinaus.

»Da hat, ihr Mönche, irgend ein Asket oder Priester das Erforschen der
Vergangenheit aufgegeben, das Erforschen der Zukunft aufgegeben, hat
gänzlich die Bande des Begehrens abgestreift, hat die einsame Freude
überwunden, hat das überweltliche Wohl überwunden und weilt in der
Weihe leidlosen, freudlosen Gefühles: ‚Das ist die Ruhe, {37} das ist das
Ziel, dass ich da in der Weihe leidlosen, freudlosen Gefühles
weile.‘ Und dieses leidlose, freudlose Gefühl vergeht ihm, und wann ihm
das leidlose, freudlose Gefühl vergeht erhebt sich überweltliches Wohl,
und wann ihm das überweltliche Wohl vergeht erhebt sich leidloses,
freudloses Gefühl. Gleichwie etwa einen, ihr Mönche, den der Schatten
verlässt die Sonne ankommt, und den die Sonne verlässt der Schatten
ankommt: ebenso nun auch, ihr Mönche, erhebt sich wann das leidlose,
freudlose Gefühl vergeht überweltliches Wohl, und erhebt sich wann
das überweltliche Wohl vergeht leidloses, freudloses Gefühl. Aber es
erkennt, ihr Mönche, der Vollendete: ›Dieser liebe Asket oder Priester
hat das Erforschen der Vergangenheit aufgegeben, hat das Erforschen der
Zukunft aufgegeben, hat gänzlich die Bande des Begehrens abgestreift,
hat die einsame Freude überwunden, hat das überweltliche Wohl
überwunden und weilt in der Weihe leidlosen, freudlosen Gefühles: ‚Das
ist die Ruhe, das ist das Ziel, dass ich da in der Weihe leidlosen,
freudlosen Gefühles weile.‘ Und dieses leidlose, freudlose Gefühl
vergeht ihm, und wann ihm das leidlose, freudlose Gefühl vergeht erhebt
sich überweltliches Wohl, und wann ihm das überweltliche Wohl vergeht
erhebt sich leidloses, freudloses Gefühl. Aber das ist unterschiedlich,
schwerfällig; und es giebt doch eine Auflösung der Unterscheidungen,
das giebt es‹: in solcher Gewissheit, eingedenk dieser Entrinnung, geht
der Vollendete darüber hinaus.

»Da hat nun, ihr Mönche, irgend ein Asket oder Priester das Erforschen
der Vergangenheit aufgegeben, das Erforschen der Zukunft aufgegeben,
hat gänzlich die Bande des Begehrens abgestreift, hat die einsame
Freude überwunden, {38} hat das überweltliche Wohl überwunden,
hat das leidlose, freudlose Gefühl überwunden und ‚Verglommen bin
ich, erloschen bin ich, ohne Anhangen in mir‘ merkt er bei sich. Aber
es erkennt, ihr Mönche, der Vollendete: ›Dieser liebe Asket oder
Priester hat das Erforschen der Vergangenheit aufgegeben, hat das
Erforschen der Zukunft aufgegeben, hat gänzlich die Bande des Begehrens
abgestreift, hat die einsame Freude überwunden, hat das überweltliche
Wohl überwunden, hat das leidlose, freudlose Gefühl überwunden und
‚Verglommen bin ich, erloschen bin ich, ohne Anhangen in mir‘ merkt
er bei sich. Freilich hat dieser Ehrwürdige von dem Pfade gesprochen,
der zur Erlöschung eben hinleitet.[8] Und da ist denn dieser liebe
Asket oder Priester der Erforschung der Vergangenheit doch etwa
anhänglich angehangen, der Erforschung der Zukunft doch etwa anhänglich
angehangen, den Banden des Begehrens doch etwa anhänglich angehangen,
der einsamen Freude doch etwa anhänglich angehangen, dem überweltlichen
Wohle doch etwa anhänglich angehangen, dem leidlosen, freudlosen
Gefühle doch etwa anhänglich angehangen: und dass nun dieser Ehrwürdige
‚Verglommen bin ich, erloschen bin ich, ohne Anhangen in mir‘ bei sich
merkt, das eben kann diesem lieben Asketen oder Priester als Anhangen
gelten. Aber das ist unterschiedlich, schwerfällig; und es giebt
doch eine Auflösung der Unterscheidungen, das giebt es‹: in solcher
Gewissheit, eingedenk dieser Entrinnung, geht der Vollendete darüber
hinaus.

»Da hat nun, ihr Mönche, der Vollendete den unvergleichlichen höchsten
Friedenspfad auferschlossen, das heißt der sechs Sinnesgebiete Aufgang
und Untergang, Labsal und Elend und Ueberwindung der Wahrheit gemäß
verstehn und ohne Anhangen ledig sein.

{39} »So hat denn, ihr Mönche, der Vollendete den unvergleichlichen
höchsten Friedenspfad auferschlossen, das heißt der sechs Sinnesgebiete
Aufgang und Untergang, Labsal und Elend und Ueberwindung der Wahrheit
gemäß verstehn und ohne Anhangen ledig sein.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[9]



103.

Elfter Theil

Dritte Rede

VIELLEICHT

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene zu
Kusinārā, bei Gabenhain, im Waldgehölze. Dort nun wandte sich der
Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« — »Erlauchter!« antworteten da
jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der Erhabene sprach also:

»Vielleicht, ihr Mönche, meint ihr von mir: ›Um der Kleidung willen
legt der Asket Gotamo die Lehre dar, um der Almosenbissen willen legt
der Asket Gotamo die Lehre dar, um des Obdachs willen legt der Asket
Gotamo die Lehre dar, um dieser und anderer Dinge willen legt der Asket
Gotamo die Lehre dar‹?«



»Nicht doch, o Herr, meinen wir vom Erhabenen: ›Um der Kleidung willen
legt der Asket Gotamo die Lehre dar, um der Almosenbissen willen legt
der Asket Gotamo die Lehre dar, um des Obdachs willen legt der Asket
Gotamo die Lehre dar, um dieser und anderer Dinge willen legt der Asket
Gotamo die Lehre dar.‹«

{40} »Wenn ihr denn, Mönche, von mir das nicht meint, was also meint
ihr wohl, Mönche, von mir?«

»Das meinen wir, o Herr, vom Erhabenen: mitleidig ist der Erhabene,
wohlwollend, von Mitleid bewogen legt er die Lehre dar.«

»Meint ihr nun, Mönche, das von mir, dann habt ihr da, Mönche, was ich
euch unterweisend oftmals[10] gezeigt habe, und zwar die vier Pfeiler
der Einsicht, die vier gewaltigen Kämpfe, die vier Machtgebiete, die
fünf Fähigkeiten, die fünf Vermögen, die sieben Erweckungen, den
heiligen achtfältigen Weg eben alle in Eintracht, verträglich, ohne
Hader hier eifrig zu üben.

»Und während ihr euch, Mönche, in Eintracht, verträglich, ohne Hader
eifrig übt, seien zwei Mönche über die Lehre verschiedener Meinung.
Wenn ihr da nun merken solltet, ›Diese Ehrwürdigen denken anders über
den Sinn und anders über das Wort‹, so hättet ihr einen Mönch, der euch
zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu sagen: ›Die Ehrwürdigen
denken anders über den Sinn und anders über das Wort; das mögt ihr
Ehrwürdigen eben daran erkennen, wie es dem Sinne nach anders ist und
dem Worte nach, auf dass ihr Ehrwürdigen nicht in Hader gerathet.‹
Und auch bei den anderen, gegenüberstehenden Mönchen hättet ihr einen
Mönch, der euch zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu sagen:
›Die Ehrwürdigen denken anders über den Sinn und anders über das
Wort; das mögt ihr Ehrwürdigen eben daran erkennen, wie es dem Sinne
nach anders ist und dem Worte nach, auf dass ihr Ehrwürdigen nicht in
Hader gerathet.‹ So hat man falsch Verstandenes als falsch verstanden
festzustellen, und {41} hat man falsch Verstandenes als falsch verstanden
festgestellt, was Lehre ist und was Zucht ist vorzutragen.

»Wenn ihr da nun merken solltet, ›Diese Ehrwürdigen denken wohl dem
Sinne nach anders, dem Worte nach sind sie einig‹, so hättet ihr
einen Mönch, der euch zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu
sagen: ›Die Ehrwürdigen denken wohl dem Sinne nach anders, dem Worte
nach sind sie einig; das mögt ihr Ehrwürdigen eben daran erkennen,
wie es wohl dem Sinne nach anders, dem Worte nach das selbe ist,
auf dass ihr Ehrwürdigen nicht in Hader gerathet.‹ Und auch bei den
anderen, gegenüberstehenden Mönchen hättet ihr einen Mönch, der euch
zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu sagen: ›Die Ehrwürdigen
denken wohl dem Sinne nach anders, dem Worte nach sind sie einig; das
mögt ihr Ehrwürdigen eben daran erkennen, wie es wohl dem Sinne nach
anders, dem Worte nach das selbe ist, auf dass ihr Ehrwürdigen nicht in
Hader gerathet.‹ So hat man falsch Verstandenes als falsch verstanden
festzustellen, recht Verstandenes als recht verstanden festzustellen,
und hat man falsch Verstandenes als falsch verstanden festgestellt,
recht Verstandenes als recht verstanden festgestellt, was Lehre ist und
was Zucht ist vorzutragen.



»Wenn ihr da nun merken solltet, ›Diese Ehrwürdigen sind wohl dem
Sinne nach einig, dem Worte nach auseinander‹, so hättet ihr einen
Mönch, der euch zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu
sagen: ›Die Ehrwürdigen sind wohl dem Sinne nach einig, dem Worte
nach auseinander; das mögt ihr Ehrwürdigen eben daran erkennen, wie
es wohl dem Sinne nach das selbe, dem Worte nach anders ist: aber
daran ist wenig gelegen, an dem Worte, {42} auf dass ihr Ehrwürdigen nicht
um Kleinlichkeiten in Hader gerathet.‹ Und auch bei den
anderen, gegenüberstehenden Mönchen hättet ihr einen Mönch, der euch
zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu sagen: ›Die Ehrwürdigen
sind wohl dem Sinne nach einig, dem Worte nach auseinander; das mögt
ihr Ehrwürdigen eben daran erkennen, wie es wohl dem Sinne nach das
selbe, dem Worte nach anders ist: aber daran ist wenig gelegen, an
dem Worte, auf dass ihr Ehrwürdigen nicht um Kleinlichkeiten in
Hader gerathet.‹ So hat man recht Verstandenes als recht verstanden
festzustellen, falsch Verstandenes als falsch verstanden festzustellen,
und hat man recht Verstandenes als recht verstanden festgestellt,
falsch Verstandenes als falsch verstanden festgestellt, was Lehre ist
und was Zucht ist vorzutragen.

»Wenn ihr da nun merken solltet, ›Diese Ehrwürdigen sind dem Sinne nach
einig und dem Worte nach einig‹, so hättet ihr einen Mönch, der euch
zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu sagen: ›Die Ehrwürdigen
sind dem Sinne nach einig und dem Worte nach einig; das mögt ihr
Ehrwürdigen eben daran erkennen, wie es dem Sinne nach das selbe ist
und dem Worte nach, auf dass ihr Ehrwürdigen nicht in Hader gerathet.‹
Und auch bei den anderen, gegenüberstehenden Mönchen hättet ihr einen
Mönch, der euch zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu sagen:
›Die Ehrwürdigen sind dem Sinne nach einig und dem Worte nach einig;
das mögt ihr Ehrwürdigen eben daran erkennen, wie es dem Sinne nach
das selbe ist und dem Worte nach, auf dass ihr Ehrwürdigen nicht in
Hader gerathet.‹ So hat man recht Verstandenes als recht verstanden
festzustellen, {43} und hat man recht Verstandenes als recht
verstanden festgestellt, was Lehre ist und was Zucht ist vorzutragen.

»Und während ihr euch, Mönche, in Eintracht, verträglich, ohne
Hader eifrig übt, habe da ein Mönch gefehlt, habe sich vergangen.
Da soll man, ihr Mönche, mit der Ermahnung nicht zaudern, soll auf
den Mann sein Augenmerk richten: ›Das wird mir keine Plage bereiten
und dem Nächsten keinen Anstoß: denn dieser Mann ist nicht zornig,
nicht feindsälig, nicht schwach von Begriffen, lässt sich leicht
zurechtweisen, und ich kann ihn vom Unrechten abbringen und im Rechten
bestärken‹: verhält es sich also, ihr Mönche, dann ist Ansprache
schicklich.

»Verhält es sich ferner, ihr Mönche, also: ›Das wird zwar mir keine
Plage, aber dem Nächsten Anstoß bereiten: denn dieser Mann ist
zornig, feindsälig, schwach von Begriffen, doch lässt er sich leicht
zurechtweisen, und ich kann ihn vom Unrechten abbringen und im Rechten
bestärken; und so ist wenig daran gelegen, am Anstoß des Nächsten,
sondern vielmehr eben daran, dass ich ihn vom Unrechten abbringen und
im Rechten bestärken kann‹: verhält es sich also, ihr Mönche, dann ist
Ansprache schicklich.

»Verhält es sich ferner, ihr Mönche, also: ›Das wird mir zwar Plage
bereiten, aber keinen Anstoß dem Nächsten: denn dieser Mann ist nicht
zornig, nicht feindsälig, nicht schwach von Begriffen, doch lässt er
sich schwer zurechtweisen, aber ich kann ihn vom Unrechten abbringen
und im Rechten bestärken; und so ist wenig daran gelegen, an meiner
Plage, sondern vielmehr eben daran, dass ich ihn vom Unrechten
abbringen und im Rechten bestärken kann‹: {44} verhält es sich also, ihr
Mönche, dann ist Ansprache schicklich.

»Verhält es sich ferner, ihr Mönche, also: ›Das wird mir Plage bereiten
und Anstoß dem Nächsten: denn dieser Mann ist zornig, feindsälig,
schwach von Begriffen, lässt sich schwer zurechtweisen, doch kann ich
ihn vom Unrechten abbringen und im Rechten bestärken; und so ist wenig
daran gelegen, an meiner Plage und am Anstoß des Nächsten, sondern
vielmehr eben daran, dass ich ihn vom Unrechten abbringen und im
Rechten bestärken kann‹: verhält es sich also, ihr Mönche, dann ist
Ansprache schicklich.

»Verhält es sich ferner, ihr Mönche, also: ›Das wird mir Plage bereiten
und Anstoß dem Nächsten: denn dieser Mann ist zornig, feindsälig,
schwach von Begriffen, lässt sich schwer zurechtweisen, und ich kann
ihn vom Unrechten nicht abbringen und im Rechten bestärken‹: bei einem
solchen Manne, ihr Mönche, darf man den Gleichmuth nicht außeracht
lassen.

»Und während ihr euch, Mönche, in Eintracht, verträglich, ohne Hader
eifrig übt, habe sich unter euch unterschiedliche Rede erhoben,
eigensinniges Behaupten[11], geistiges Erstarren, Misstrauen,
Verdrossenheit. Da hättet ihr bei den einen gegenüberstehenden
Mönchen einen Mönch, der euch zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen
und ihm zu sagen: ›Während wir, Bruder, in Eintracht, verträglich,
ohne Hader eifrig uns übten, hat sich unter uns unterschiedliche Rede
erhoben, eigensinniges Behaupten, geistiges Erstarren, Misstrauen,
Verdrossenheit: das prüfe der Asket, um es abzuweisen.‹ Rechten
Bescheid, ihr Mönche, würde der Mönch also geben: {45} ›Wenn wir, Brüder,
in Eintracht, verträglich, ohne Hader eifrig uns übten, und
es hat sich unter uns unterschiedliche Rede erhoben, eigensinniges
Behaupten, geistiges Erstarren, Misstrauen, Verdrossenheit, so prüfe
das der Asket, um es abzuweisen.‹ — ›Doch kann man, Bruder, ohne
davon zu lassen, die Erlöschung verwirklichen?‹ Rechten Bescheid, ihr
Mönche, würde der Mönch also geben: ›Man kann, Brüder, ohne davon
zu lassen, nicht die Erlöschung verwirklichen.‹ Und auch bei den
anderen gegenüberstehenden Mönchen hättet ihr einen Mönch, der euch
zutraulicher bedäuchte, aufzusuchen und ihm zu sagen: ›Während wir,
Bruder, in Eintracht, verträglich, ohne Hader eifrig uns übten, hat
sich unter uns unterschiedliche Rede erhoben, eigensinniges Behaupten,
geistiges Erstarren, Misstrauen, Verdrossenheit: das prüfe der Asket,
um es abzuweisen.‹ Rechten Bescheid, ihr Mönche, würde der Mönch
also geben: ›Wenn wir, Brüder, in Eintracht, verträglich, ohne Hader
eifrig uns übten, und es hat sich unter uns unterschiedliche Rede
erhoben, eigensinniges Behaupten, geistiges Erstarren, Misstrauen,
Verdrossenheit, so prüfe das der Asket, um es abzuweisen.‹ — ›Doch
kann man, Bruder, ohne davon zu lassen, die Erlöschung verwirklichen?‹
Rechten Bescheid, ihr Mönche, würde der Mönch also geben: ›Man kann,
Brüder, ohne davon zu lassen, nicht die Erlöschung verwirklichen.‹

»Wenn nun, ihr Mönche, die anderen diesen Mönch fragten: ›Hat wohl
der Ehrwürdige jene Mönche vom Unrechten abgebracht und im Rechten
bestärkt?‹, so würde, ihr Mönche, der Mönch rechten Bescheid also
geben: {46} ›Ich war da, Brüder, zum Erhabenen gegangen, und
der Erhabene hat mir die Lehre dargelegt; und da ich nun die Lehre
vernommen, hab’ ich sie jenen Mönchen vorgetragen: auf diese Lehre
haben die Mönche gehorcht und sind vom Unrechten abgekommen, im Rechten
erstarkt.‹ Also bescheidend, ihr Mönche, hebt ein Mönch weder sich
selber hervor, noch setzt er den Nächsten herab, und er redet der
Lehre gemäß, so dass sich kein entsprechender Folgesatz als ungehörig
erweisen kann.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[12]



104.

Elfter Theil

Vierte Rede

VOR SĀMAGĀMO

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene im Lande der
Sakker, bei Sāmagāmo.[13]



Um diese Zeit nun war der Freie Bruder Nāthaputto zu Pāvā
eben erst gestorben. Nach dessen Tode zerfielen die Freien Brüder,
entzweiten sich, Zank und Streit brach aus unter ihnen, sie haderten
mit einander und scharfe Wortgefechte fanden statt: ›Nicht du kennst
diese Lehre und Ordnung: ich kenne diese Lehre und Ordnung! Was wirst
du diese Lehre und Ordnung verstehn? Auf falscher Fährte bist du:
ich bin auf rechter Fährte. Mir ist’s gelungen: dir misslungen. Was
vorher zu sagen ist hast du nachher gesagt: was nachher zu sagen ist
hast du vorher gesagt. Deine Behauptung ist umgestürzt, dein Wort dir
entwunden worden: gebändigt bist du, gieb deine Rede verloren, oder
widersteh’ wenn du kannst!‹: so trat einer dem anderen entgegen.
{47} Wie ein Mörder schien sich fast
jeder von den Freien Brüdern, den Nachfolgern Nāthaputtos, zu
gebärden. Die aber da dem Freien Bruder Nāthaputto als Anhänger
zugethan waren, im Hause lebend, weiß gekleidet, die schienen vor
den Freien Brüdern, den Nachfolgern Nāthaputtos, Unbehagen,
Missfallen, Widerwillen zu empfinden, wie das eintritt bei einer
schlechtverkündeten Heilsordnung, bei einer schlechtdargelegten,
abstoßenden, Unruhe schaffenden, die kein vollkommen Erwachter
kundgethan hat, deren Kuppel geborsten ist, die keine Zuflucht
gewährt.[14]

Da nun begab sich Cundo, ein Asketenlehrling, der die Regenzeit in
Pāvā zugebracht hatte, nach Sāmagāmo, dorthin wo der
ehrwürdige Ānando weilte. Dort angelangt begrüßte er den ehrwürdigen
Ānando höflich und setzte sich zur Seite nieder. Zur Seite sitzend
sprach nun Cundo der Asketenlehrling zum ehrwürdigen Ānando also:



»Der Freie Bruder, o Herr, Nāthaputto ist zu Pāvā vor
kurzem gestorben. Nach dessen Tode sind die Freien Brüder zerfallen,
haben sich entzweit, Zank und Streit ist unter ihnen ausgebrochen,
sie hadern mit einander und scharfe Wortgefechte finden statt. Wie
ein Mörder scheint sich fast jeder von den Freien Brüdern, den
Nachfolgern Nāthaputtos, zu gebärden. Die aber da dem Freien
Bruder Nāthaputto als Anhänger zugethan sind, im Hause lebend,
weiß gekleidet, die scheinen vor den Freien Brüdern, den Nachfolgern
Nāthaputtos, Unbehagen, Missfallen, Widerwillen zu empfinden,
wie das eintritt bei einer schlechtverkündeten Heilsordnung, bei
einer schlechtdargelegten, abstoßenden, Unruhe schaffenden, die kein
vollkommen Erwachter kundgethan hat, deren Kuppel geborsten ist, die
keine Zuflucht gewährt.«

Auf diese Worte wandte sich der ehrwürdige Ānando also an Cundo den
Asketenlehrling:

»Es ist, Bruder Cundo, dieser Mittheilung halber gerathen, den
Erhabenen aufzusuchen. Wir wollen, Bruder Cundo, zum Erhabenen hingehn
und davon berichten.«

»Gern, o Herr!« sagte da Cundo der Asketenlehrling, dem ehrwürdigen
Ānando zustimmend.

Und der ehrwürdige Ānando begab sich nun mit Cundo dem
Asketenlehrling zum Erhabenen hin. Dort angelangt begrüßten sie den
Erhabenen ehrerbietig und setzten sich zur Seite nieder. Zur Seite
sitzend sprach nun der ehrwürdige Ānando also zum Erhabenen:

»Dieser Cundo, der Asketenlehrling, o Herr, hat erzählt: {48} ›Der Freie
Bruder, o Herr, Nāthaputto ist zu Pāvā vor kurzem
gestorben. Nach dessen Tode sind die Freien Brüder zerfallen, haben
sich entzweit, Zank und Streit ist unter ihnen ausgebrochen, sie
hadern mit einander und scharfe Wortgefechte finden statt. Wie
ein Mörder scheint sich fast jeder von den Freien Brüdern, den
Nachfolgern Nāthaputtos, zu gebärden. Die aber da dem Freien
Bruder Nāthaputto als Anhänger zugethan sind, im Hause lebend,
weiß gekleidet, die scheinen vor den Freien Brüdern, den Nachfolgern
Nāthaputtos, Unbehagen, Missfallen, Widerwillen zu empfinden,
wie das eintritt bei einer schlechtverkündeten Heilsordnung, bei
einer schlechtdargelegten, abstoßenden, Unruhe schaffenden, die kein
vollkommen Erwachter kundgethan hat, deren Kuppel geborsten ist, die
keine Zuflucht gewährt.‹ Da ist mir, o Herr, der Gedanke gekommen: ›O
dass nicht etwa nach des Erhabenen Hingang unter den Jüngern Hader
entstehe: dieser Hader gereichte gar vielen zum Unheil und Unglücke,
gar vielen zum Verderben, zum Unheil und Leiden für Götter und
Menschen‹.«

»Was bedünkt dich, Ānando: was ich euch unterweisend oftmals gezeigt
habe, und zwar die vier Pfeiler der Einsicht, die vier gewaltigen
Kämpfe, die vier Machtgebiete, die fünf Fähigkeiten, die fünf Vermögen,
die sieben Erweckungen, den heiligen achtfältigen Weg, kennst du da
wohl, Ānando, auch nur zwei Mönche, die verschiedener Meinung sind?«

»Was da, o Herr, der Erhabene unterweisend oftmals gezeigt hat, und
zwar die vier Pfeiler der Einsicht, die vier gewaltigen Kämpfe, die
vier Machtgebiete, die fünf Fähigkeiten, die fünf Vermögen, die sieben
Erweckungen, den heiligen achtfältigen Weg, da kenne ich auch nicht
zwei Mönche, die verschiedener Meinung sind. Es giebt aber etliche, o
Herr, die sich so stellen, als ob sie dem Erhabenen ergeben wären[15],
und die nach des Erhabenen Hingang unter den Jüngern Hader anstiften
möchten, sei es um der Lebensnothdurft, sei es um der Ordensregel
willen: dieser Hader gereichte gar vielen zum Unheil und Unglücke, gar
vielen zum Verderben, zum Unheil und Leiden für Götter und Menschen.«

{49} »Wenig läge daran, Ānando, am Hader um die Lebensnothdurft
oder um die Ordensregel: doch um den Weg, Ānando, oder den Pfad,
wenn darum unter den Jüngern Hader entstehn sollte, so gereichte
solcher Hader gar vielen zum Unheil und Unglücke, gar vielen zum
Verderben, zum Unheil und Leiden für Götter und Menschen.

»Sechs giebt es, Ānando, der Wurzeln des Haders: und welche sechs?
Da ist, Ānando, ein Mönch zornig und feindsälig. Ein Mönch,
Ānando, der zornig und feindsälig ist, der hat vor dem Meister
keine Achtung, keine Ergebung, hat vor der Lehre keine Achtung, keine
Ergebung, hat vor den Jüngern keine Achtung, keine Ergebung, und der
Regel kommt er nicht vollkommen nach. Ein Mönch, Ānando, der vor
dem Meister, vor der Lehre, vor den Jüngern keine Achtung hat, keine
Ergebung, und der Regel nicht vollkommen nachkommt, der stiftet unter
den Jüngern Hader an. Gereicht dieser Hader gar vielen zum Unheil und
Unglücke, gar vielen zum Verderben, zum Unheil und Leiden für Götter
und Menschen, und ihr nehmt nun, Ānando, eines solchen Haders
Wurzel in euch oder außer euch wahr, so mögt ihr, Ānando, darauf
hinarbeiten, die Wurzel eben dieses üblen Haders auszujäten. Nehmt ihr
nun, Ānando, eines solchen Haders Wurzel in euch oder außer euch
nicht wahr, so mögt ihr, Ānando, darauf bedacht sein, die Wurzel
eben dieses üblen Haders künftighin nicht erwachsen zu lassen. Also
jätet man die Wurzel dieses üblen Haders aus, {50} also lässt man die Wurzel
dieses üblen Haders künftighin nicht erwachsen.

»Weiter sodann, Ānando: ein Mönch ist häuchlerisch und neidisch,
er ist eifernd und selbstsüchtig, er ist listig und gleißnerisch,
er ist boshaft und falsch, er hat nur für das vor Augen Liegende
Sinn, greift mit beiden Händen zu, lässt sich schwer abweisen. Ein
solcher Mönch, Ānando, der hat vor dem Meister keine Achtung, keine
Ergebung, hat vor der Lehre keine Achtung, keine Ergebung, hat vor den
Jüngern keine Achtung, keine Ergebung, und der Regel kommt er nicht
vollkommen nach. Ein Mönch, Ānando, der vor dem Meister, vor der
Lehre, vor den Jüngern keine Achtung hat, keine Ergebung, und der Regel
nicht vollkommen nachkommt, der stiftet unter den Jüngern Hader an.
Gereicht dieser Hader gar vielen zum Unheil und Unglücke, gar vielen
zum Verderben, zum Unheil und Leiden für Götter und Menschen, und ihr
nehmt nun, Ānando, eines solchen Haders Wurzel in euch oder außer
euch wahr, so mögt ihr, Ānando, darauf hinarbeiten, die Wurzel
eben dieses üblen Haders auszujäten. Nehmt ihr nun, Ānando, eines
solchen Haders Wurzel in euch oder außer euch nicht wahr, so mögt
ihr, Ānando, darauf bedacht sein, die Wurzel eben dieses üblen
Haders künftighin nicht erwachsen zu lassen. Also jätet man die Wurzel
dieses üblen Haders aus, also lässt man die Wurzel dieses üblen Haders
künftighin nicht erwachsen. Das sind, Ānando, die sechs Wurzeln des
Haders.

{51} »Vier Arten giebt es, Ānando, der Streitigkeiten: und
welche vier? Wegen Haders, wegen Tadels, wegen Schuld, wegen Sühne.
Das sind, Ānando, vier Arten von Streitigkeiten. Und sieben der
Mittel giebt es, Ānando, um Streitigkeiten aufzulösen, um da manche
aufgestiegenen Streitigkeiten aufzulösen, zu schlichten: Abweisung
durch Gegenüberstellen, die Mehrheit, Abweisung durch Erinnern,
Abweisung durch Entblöden, Annahme des Geständnisses, die schlimmere
Weise, Gras darüber streuen.

»Wie aber wird, Ānando, durch Gegenüberstellen abgewiesen? Da
hadern, Ānando, die Mönche: ›So ist die Lehre‹, ›So ist die Lehre
nicht‹, ›So ist die Zucht‹, ›So ist die Zucht nicht‹. Da haben denn,
Ānando, eben alle diese Mönche in Eintracht zusammenzukommen und,
zusammengekommen, die Richtschnur der Lehre gemeinsam zu ziehn: und
haben sie die Richtschnur der Lehre gemeinsam gezogen, wie sie da
übereinstimmt, danach diese Streitigkeit zu schlichten. Also wird,
Ānando, durch Gegenüberstellen abgewiesen, und also werden da gar
manche Streitigkeiten geschlichtet, eben durch Gegenüberstellen.

»Wie aber kommt, Ānando, die Mehrheit zustande? Wenn nun, Ānando,
diese Mönche die Streitigkeit an ihrem Orte nicht zu schlichten
vermögen, so haben, Ānando, diese Mönche einen Ort aufzusuchen
wo mehr der Mönche verweilen, und dort eben alle in Eintracht
zusammenzukommen und, zusammengekommen, die Richtschnur der Lehre
gemeinsam zu ziehn: und haben sie die Richtschnur der Lehre gemeinsam
gezogen, wie sie da übereinstimmt, danach diese Streitigkeit zu
schlichten. Also kommt, Ānando, die Mehrheit zustande, und also
werden da gar manche Streitigkeiten geschlichtet, eben durch die
Mehrheit.

{52} »Wie aber wird, Ānando, durch Erinnern abgewiesen? Da
ermahnen, Ānando, die Mönche einen Mönch einer so gewichtigen
Schuld wegen, dass Ausschließung folgen oder drohen muss: ›Erinnert
sich der Ehrwürdige, eine so gewichtige Schuld begangen zu haben,
dass Ausschließung folgen oder drohen muss?‹ Er aber sagt: ›Nein,
Brüder, ich erinnere mich nicht, eine so gewichtige Schuld begangen
zu haben, dass Ausschließung folgen oder drohen muss.‹ Einen solchen
Mönch, Ānando, hat man also durch Erinnern abzuweisen. Also wird,
Ānando, durch Erinnern abgewiesen, und also werden da gar manche
Streitigkeiten geschlichtet, eben durch Erinnern.

»Wie aber wird, Ānando, durch Entblöden abgewiesen? Da ermahnen,
Ānando, die Mönche einen Mönch einer so gewichtigen Schuld
wegen, dass Ausschließung folgen oder drohen muss: ›Erinnert sich
der Ehrwürdige, eine so gewichtige Schuld begangen zu haben, dass
Ausschließung folgen oder drohen muss?‹ Er aber sagt: ›Nein, Brüder,
ich erinnere mich nicht, eine so gewichtige Schuld begangen zu haben,
dass Ausschließung folgen oder drohen muss.‹ Und da er es nicht
zugiebt, wird er überführt: ›Sieh’ doch, Ehrwürdiger, besinne dich nur
genau, ob du dich nicht erinnerst, eine so gewichtige Schuld begangen
zu haben, dass Ausschließung folgen oder drohen muss?‹ Und er sagt:
›Ich war, Brüder, in Irrsinn gerathen, hatte den Verstand verloren,
als Irrsinniger hab’ ich viel begangen, was Asketen nicht ziemt, habe
wirr gesprochen: ich erinnere mich dessen nicht, blöde hab’ ich es
gethan.‹ Einen solchen Mönch, Ānando, hat man also durch Entblöden
abzuweisen. Also wird, Ānando, durch Entblöden abgewiesen, und also
werden da gar manche Streitigkeiten geschlichtet, {53} eben durch
Entblöden.

»Wie aber wird, Ānando, das Geständniss angenommen? Da erinnert
sich, Ānando, ein Mönch, ermahnt oder nicht ermahnt, einer Schuld,
er deckt sie auf, legt sie dar. Ein solcher Mönch, Ānando, hat einen
älteren Mönch aufzusuchen, den Mantel um die eine Schulter zu schlagen,
sich zu verneigen, auf der Erde niederzusitzen, die Hände zu falten
und also zu reden: ›Ich habe, o Herr, eine derartige Schuld begangen:
das geb’ ich zu erkennen.‹ Und jener sagt: ›Siehst du es ein?‹ — ›Ich
seh’ es ein.‹ — ›Willst du künftighin dich hüten?‹ — ›Ich werde mich
hüten.‹ Also wird, Ānando, das Geständniss angenommen, und also
werden da gar manche Streitigkeiten geschlichtet, eben durch Annahme
des Geständnisses.

»Was aber ist, Ānando, die schlimmere Weise? Da ermahnen, Ānando,
die Mönche einen Mönch einer so gewichtigen Schuld wegen, dass
Ausschließung folgen oder drohen muss: ›Erinnert sich der Ehrwürdige,
eine so gewichtige Schuld begangen zu haben, dass Ausschließung folgen
oder drohen muss?‹ Er aber sagt: ›Nein, Brüder, ich erinnere mich
nicht, eine so gewichtige Schuld begangen zu haben, dass Ausschließung
folgen oder drohen muss.‹ Und da er es nicht zugiebt, wird er
überführt: ›Sieh’ doch, Ehrwürdiger, besinne dich nur genau, ob du dich
nicht erinnerst, eine so gewichtige Schuld begangen zu haben, dass
Ausschließung folgen oder drohen muss?‹ Er aber sagt: ›Nein, Brüder,
ich erinnere mich nicht, eine so gewichtige Schuld begangen zu haben,
dass Ausschließung folgen oder drohen muss: doch erinnere ich mich,
{54} Brüder, eine ganz belanglose Schuld begangen zu haben.‹ Und
da er es nicht zugiebt, wird er überführt: ›Sieh’ doch, Ehrwürdiger,
besinne dich nur genau, ob du dich nicht erinnerst, eine so gewichtige
Schuld begangen zu haben, dass Ausschließung folgen oder drohen muss?‹
Er aber sagt: ›Ich mochte ja doch, Brüder, diese belanglose Schuld,
die ich begangen, ohne gefragt zu sein bekennen: wie werd’ ich da eine
so gewichtige Schuld, deren Begehn von Ausschließung gefolgt oder
bedroht sein muss, wo man mich fragt, nicht bekennen?‹ Und jener sagt:
›Du würdest wohl, Bruder, die Begehung dieser belanglosen Schuld ohne
gefragt zu sein nicht bekannt haben: wie hättest du erst die Begehung
einer so gewichtigen Schuld, dass Ausschließung folgen oder drohen
muss, ohne gefragt zu sein bekennen mögen? Sieh’ doch, Ehrwürdiger,
besinne dich nur genau, ob du dich nicht erinnerst, eine solche Schuld
begangen zu haben?‹ Und er sagt: ›Ich erinnere mich, Brüder, eine so
gewichtige Schuld begangen zu haben, dass Ausschließung folgen oder
drohen muss: zum Spaaße hab’ ich gesagt, zum Spotte hab’ ich gesagt
‚Ich erinnere mich nicht daran‘.‹ Das ist, Ānando, die schlimmere
Weise, und also werden da gar manche Streitigkeiten geschlichtet, eben
auf die schlimmere Weise.



»Wie aber wird, Ānando, Gras darüber gestreut? Da ist, Ānando,
unter den Mönchen Zank und Streit ausgebrochen, sie sind in Hader
gerathen und haben viel begangen, was Asketen nicht ziemt, haben wirr
gesprochen. Da haben denn, Ānando, eben alle die Mönche in Eintracht
zusammenzukommen; und sind sie zusammengekommen, so soll auf der einen
Seite der Mönche ein erfahrenerer Mönch aufstehn, den Mantel um die
eine Schulter schlagen, {55} die Hände emporheben und die Jünger
einladen: ›Hören möge mich die werthe Jüngerschaft: es ist da unter uns
Zank und Streit ausgebrochen, wir sind in Hader gerathen und haben viel
begangen, was Asketen nicht ziemt, haben wirr gesprochen. Wenn es der
Jüngerschaft angemessen erscheint, so will ich eben dieser Ehrwürdigen
Schuld wie auch meine eigene Schuld, eben diesen Ehrwürdigen zum
Heile wie auch mir zum Heile, inmitten der Jünger bekanntgeben, um
Gras darüber zu streuen; doch ist es kein grobes Vergehn, ist kein
häuslicher Vorgang.‹[16] Und auch auf der anderen Seite der Mönche
soll ein erfahrenerer Mönch aufstehn, den Mantel um die eine Schulter
schlagen, die Hände emporheben und die Jünger einladen: ›Hören möge
mich die werthe Jüngerschaft: es ist da unter uns Zank und Streit
ausgebrochen, wir sind in Hader gerathen und haben viel begangen, was
Asketen nicht ziemt, haben wirr gesprochen. Wenn es der Jüngerschaft
angemessen erscheint, so will ich eben dieser Ehrwürdigen Schuld wie
auch meine eigene Schuld, eben diesen Ehrwürdigen zum Heile wie auch
mir zum Heile, inmitten der Jünger bekanntgeben, um Gras darüber
zu streuen; doch ist es kein grobes Vergehn, ist kein häuslicher
Vorgang.‹ Also wird, Ānando, Gras darüber gestreut, und also werden
da gar manche Streitigkeiten geschlichtet, eben durch Gras darüber
streuen.

»Sechs Dinge giebt es, Ānando, nicht zu vergessende, hoch und
hehr gehaltene, die zum allgemeinen Verträgniss, zum Frieden, zur
Eintracht führen: und welche sind das? Da dient, Ānando, ein Mönch
seinen Ordensbrüdern mit liebevoller That, so offen als verborgen.
Das ist eines der nicht zu vergessenden, {56} hoch und hehr gehaltenen
Dinge, das zum allgemeinen Verträgniss, zum Frieden, zur
Eintracht führt. Weiter sodann, Ānando: der Mönch dient seinen
Ordensbrüdern mit liebevollem Worte, so offen als verborgen. Auch
das ist eines der nicht zu vergessenden, hoch und hehr gehaltenen
Dinge, das zum allgemeinen Verträgniss, zum Frieden, zur Eintracht
führt. Weiter sodann, Ānando: der Mönch dient seinen Ordensbrüdern
mit liebevollem Herzen, so offen als verborgen. Auch das ist eines
der nicht zu vergessenden, hoch und hehr gehaltenen Dinge, das zum
allgemeinen Verträgniss, zum Frieden, zur Eintracht führt. Weiter
sodann, Ānando: wenn der Mönch Gaben empfängt, Ordenspenden, so
theilt er sie nicht nach Belieben, sondern bis auf die Brocken in
meiner Almosenschaale nach dem Maaße der bewährten Brüder des Ordens.
Auch das ist eines der nicht zu vergessenden, hoch und hehr gehaltenen
Dinge, das zum allgemeinen Verträgniss, zum Frieden, zur Eintracht
führt. Weiter sodann, Ānando: der Mönch bewahrt die Ordenspflichten,
ungebrochen, unverletzt, ungemustert, ungesprenkelt, aus freiem
Entschlusse, als von Verständigen gepriesen, nicht angetastet,
zur Vertiefung tauglich, er übt diese Pflichten gleich seinen
Ordensbrüdern, so offen als verborgen. Auch das ist eines der nicht
zu vergessenden, hoch und hehr gehaltenen Dinge, das zum allgemeinen
Verträgniss, zum Frieden, zur Eintracht führt. Weiter sodann,
Ānando: der Mönch hat jene Ansicht, die heilige, ausreichende,
die dem Grübler zur gänzlichen Leidensversiegung ausreicht, jene
Ansicht hat er mit seinen Ordensbrüdern gemeinsam bewahrt, so offen
als verborgen. Auch das ist eines der nicht zu vergessenden, hoch und
hehr gehaltenen Dinge, das zum allgemeinen Verträgniss, zum Frieden,
zur Eintracht führt. Das aber sind, Ānando, {57} die sechs Dinge, nicht
zu vergessende, hoch und hehr gehaltene, die zum allgemeinen
Verträgniss, zum Frieden, zur Eintracht führen.

»Und wenn ihr, Ānando, diese sechs nicht zu vergessenden Dinge
treulich bewahren wollt, wisst ihr dann, Ānando, von einer
Redeweise, ob fein oder gemein, die ihr nicht zu ertragen vermöchtet?«.

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Darum also, Ānando, mögt ihr diese sechs nicht zu vergessenden
Dinge treulich bewahren: das wird euch lange zum Wohle, zum Heile
gereichen.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Ānando über das Wort des Erhabenen.[17]





105.

Elfter Theil

Fünfte Rede

SUNAKKHATTO

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Vesālī, im Großen Walde, in der Halle der Einsiedelei.

Um diese Zeit nun war von gar manchem Mönche vor dem Erhabenen die
Gewissheit verkündet worden: ‚›Versiegt ist die Geburt, vollendet das
Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist diese Welt‹ versteh’ ich
da.‘

Es hörte aber Sunakkhatto, der junge Licchavier, reden: »Gar mancher
Mönch soll vor dem Erhabenen die Gewissheit kundgethan haben:
‚›Versiegt ist die Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk,
nicht mehr ist diese Welt‹ versteh’ ich da.‘«

Da begab sich denn Sunakkhatto der junge Licchavier dorthin wo der
Erhabene weilte, begrüßte den Erhabenen ehrerbietig und setzte sich
seitwärts nieder. {58} Seitwärts sitzend sprach nun Sunakkhatto der junge
Licchavier zum Erhabenen also:

»Reden hab’ ich hören, o Herr: »Gar mancher Mönch, sagt man, hat vor
dem Erhabenen die Gewissheit kundgethan: ‚›Versiegt ist die Geburt,
vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist diese
Welt‹ versteh’ ich da.‘« Die Mönche, o Herr, die da solches vor dem
Erhabenen ausgesagt, haben wohl diese, o Herr, nur eben die Gewissheit
kundgemacht, oder giebt es auch einige Mönche, die es mit Dünkel
gethan?«



»Die Mönche, Sunakkhatto, die vor mir die Gewissheit verkündet haben:
‚›Versiegt ist die Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk,
nicht mehr ist diese Welt‹ versteh’ ich da‘: unter diesen sind manche
Mönche, die eben nur die Gewissheit kundgemacht, und sind wieder manche
Mönche, die es auch mit Dünkel gethan. Wenn da, Sunakkhatto, Mönche
eben nur die Gewissheit kundgemacht haben, so gilt ihnen das eben
dafür; und wiederum wenn da Mönche es mit Dünkel gethan, so gedenkt,
Sunakkhatto, der Vollendete: ›Wahrheit will ich sie weisen.‹ Und wenn
da nun, Sunakkhatto, der Vollendete also gedenkt ›Wahrheit will ich
sie weisen‹, so kommen da wieder gar manche eitle Menschen heran und
richten sich Fragen zurecht und legen sie dem Vollendeten vor. Und weil
nun, Sunakkhatto, der Vollendete also gedenkt ›Wahrheit will ich sie
weisen‹, so ist das gar manchem ungelegen.«

»Da ist es, Erhabener, Zeit, da ist es, Willkommener, Zeit, dass der
Erhabene die Wahrheit weise: {59} des Erhabenen Wort werden die
Mönche bewahren.«

»Wohlan denn, Sunakkhatto, so höre und achte wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« erwiderte da aufmerksam Sunakkhatto der junge
Licchavier dem Erhabenen. Der Erhabene sprach also:

»Fünf Begehrungen, Sunakkhatto, giebt es: welche fünf? Die durch das
Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen, die ersehnten, geliebten,
entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden, reizenden;
die durch das Gehör ins Bewusstsein tretenden Töne, die ersehnten,
geliebten, entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden,
reizenden; die durch den Geruch ins Bewusstsein tretenden Düfte,
die ersehnten, geliebten, entzückenden, angenehmen, dem Begehren
entsprechenden, reizenden; die durch den Geschmack ins Bewusstsein
tretenden Säfte, die ersehnten, geliebten, entzückenden, angenehmen,
dem Begehren entsprechenden, reizenden; die durch das Getast
ins Bewusstsein tretenden Tastungen, die ersehnten, geliebten,
entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden, reizenden. Das
sind, Sunakkhatto, die fünf Begehrungen.

»Wohl findet sich, Sunakkhatto, der Fall, dass da irgend ein Mensch
vom Köder der Welt angezogen sei. Einem Menschen, Sunakkhatto, der
vom Köder der Welt angezogen ist, kommt eben ein demgemäßes Gespräch
gelegen, und was sich darauf bezieht überlegt und erwägt er, geht mit
dem Manne um, befreundet sich mit ihm; und wird etwa ein Gespräch über
Unverstörung geführt, so horcht er nicht auf, leiht kein Gehör, wendet
sein Herz der Kunde nicht zu, geht mit dem Manne nicht um, befreundet
sich nicht mit ihm. Gleichwie etwa, Sunakkhatto, wenn da ein Mann von
seinem Dorfe oder seiner Stadt seit langem verreist wäre; und er träfe
einen anderen Mann, von dort vor kurzem fortgegangen, und fragte ihn
um den Zustand, um die Wohlfahrt und das Gedeihen jenes Dorfes oder
jener Stadt, und der Mann rühmte ihm den Zustand, die Wohlfahrt und
das Gedeihen jenes Dorfes oder jener Stadt; was bedünkt dich nun,
Sunakkhatto: {60} würde da wohl jener Mann auf ihn horchen, ihm
Gehör leihen, der Kunde sein Herz zuwenden, mit dem Manne umgehn, mit
ihm sich befreunden?«



»Gewiss, o Herr!«

»Ebenso nun auch, Sunakkhatto, findet sich wohl der Fall, dass da
irgend ein Mensch vom Köder der Welt angezogen sei. Einem Menschen,
Sunakkhatto, der vom Köder der Welt angezogen ist, kommt eben ein
demgemäßes Gespräch gelegen, und was sich darauf bezieht überlegt und
erwägt er, geht mit dem Manne um, befreundet sich mit ihm; und wird
etwa ein Gespräch über Unverstörung geführt, so horcht er nicht auf,
leiht kein Gehör, wendet sein Herz der Kunde nicht zu, geht mit dem
Manne nicht um, befreundet sich nicht mit ihm. Bei dem wäre zu merken:
Ein Mensch, vom Köder der Welt angezogen.

»Wohl findet sich, Sunakkhatto, der Fall, dass da irgend ein Mensch
von Unverstörung angezogen sei. Einem Menschen, Sunakkhatto, der
von Unverstörung angezogen ist, kommt eben ein demgemäßes Gespräch
gelegen, und was sich darauf bezieht überlegt und erwägt er, geht mit
dem Manne um, befreundet sich mit ihm; und wird etwa ein Gespräch über
weltlichen Köder geführt, so horcht er nicht auf, leiht kein Gehör,
wendet sein Herz der Kunde nicht zu, geht mit dem Manne nicht um,
befreundet sich nicht mit ihm. Gleichwie etwa, Sunakkhatto, ein welkes
Blatt, vom Stängel abgefallen, nicht mehr ergrünen kann, ebenso nun
auch, Sunakkhatto, ist von einem Menschen, angezogen von Unverstörung,
{61} was Fessel weltlichen Köders war abgefallen. Bei dem wäre zu
merken: Ein Mensch, der da losgelöst ist von der Fessel weltlichen
Köders, von Unverstörung angezogen.

»Wohl findet sich, Sunakkhatto, der Fall, dass da irgend ein Mensch
vom Reiche des Nichtdaseins angezogen sei. Einem Menschen, Sunakkhatto,
der vom Reich des Nichtdaseins angezogen ist, kommt eben ein demgemäßes
Gespräch gelegen, und was sich darauf bezieht überlegt und erwägt er,
geht mit dem Manne um, befreundet sich mit ihm; und wird etwa ein
Gespräch über Unverstörung geführt, so horcht er nicht auf, leiht kein
Gehör, wendet sein Herz der Kunde nicht zu, geht mit dem Manne nicht
um, befreundet sich nicht mit ihm. Gleichwie etwa, Sunakkhatto, ein
Steinblock, entzwei gespalten, sich nicht mehr zusammenfügen lässt,
ebenso nun auch, Sunakkhatto, ist bei einem Menschen, angezogen vom
Reich des Nichtdaseins, was Fessel der Unverstörung war gespalten. Bei
dem wäre zu merken: Ein Mensch, der da losgelöst ist von der Fessel der
Unverstörung, vom Reich des Nichtdaseins angezogen.[18]

»Wohl findet sich, Sunakkhatto, der Fall, dass da irgend ein Mensch
von der Gränze möglicher Wahrnehmung angezogen sei. Einem Menschen,
Sunakkhatto, der von der Gränze möglicher Wahrnehmung angezogen ist,
kommt eben ein demgemäßes Gespräch gelegen, und was sich darauf
bezieht überlegt und erwägt er, geht mit dem Manne um, befreundet sich
mit ihm; und wird etwa ein Gespräch über das Reich des Nichtdaseins
geführt, so horcht er nicht auf, leiht kein Gehör, wendet sein Herz
der Kunde nicht zu, geht mit dem Manne nicht um, befreundet sich nicht
mit ihm. {62} Gleichwie etwa, Sunakkhatto, wenn ein Mann, an einer
einladenden Schüssel gesättigt, diese von sich schöbe; was bedünkt dich
nun, Sunakkhatto: würde da wohl dem Manne wiederum Esslust nach dem
Gerichte kommen?«



»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Jenes Gericht, o Herr, würde ihm ja nunmehr widerstehn.«

»Ebenso nun auch, Sunakkhatto, ist von einem Menschen, angezogen
von der Gränze möglicher Wahrnehmung, was Fessel vom Reiche des
Nichtdaseins war abgethan. Bei dem wäre zu merken: Ein Mensch, der
da losgelöst ist von der Fessel vom Reiche des Nichtdaseins, von der
Gränze möglicher Wahrnehmung angezogen.

»Wohl findet sich, Sunakkhatto, der Fall, dass da irgend ein Mensch
von vollkommener Wahnerlöschung angezogen sei. Einem Menschen,
Sunakkhatto, der von vollkommener Wahnerlöschung angezogen ist, kommt
eben ein demgemäßes Gespräch gelegen, und was sich darauf bezieht
überlegt und erwägt er, geht mit dem Manne um, befreundet sich mit
ihm; und wird etwa ein Gespräch über die Gränze möglicher Wahrnehmung
geführt, so horcht er nicht auf, leiht kein Gehör, wendet sein Herz
der Kunde nicht zu, geht mit dem Manne nicht um, befreundet sich
nicht mit ihm. Gleichwie etwa, Sunakkhatto, eine Palme, der man die
Krone abgeschnitten hat, nicht wieder emporwachsen kann, ebenso nun
auch, Sunakkhatto, ist bei einem Menschen, angezogen von vollkommener
Wahnerlöschung, was Fessel der Gränze möglicher Wahrnehmung war
abgehauen, an der Wurzel abgeschnitten, einem Palmstumpf gleichgemacht,
so dass es nicht mehr keimen, nicht mehr sich entwickeln kann. Bei
dem wäre zu merken: Ein Mensch, der da losgelöst ist von der Fessel
der Gränze möglicher Wahrnehmung, von vollkommener Wahnerlöschung
angezogen.

{63} »Wohl findet sich, Sunakkhatto, der Fall, dass da irgend ein
Mönch bei sich gedenke: ›‚Durst‘, hat der Asket gesagt, ‚ist der
Pfeil, Nichtwissen die Giftsalbe, Willensgier und -hass reißen auf‘;
diesen durstigen Pfeil hab’ ich entfernt, weggebracht die Giftsalbe
aus Nichtwissen, vollkommene Wahnerlöschung hat mich angezogen‹: also
bedünke ihn dünkendes Heil. Und was einem vollkommener Wahnerlöschung
Ergebenen nicht bekommt, das erlaubte er sich: erlaubte sich mit dem
Gesichte zu sehn was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem Gehöre zu
hören was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem Geruche zu riechen
was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem Geschmacke zu schmecken
was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem Getaste zu tasten was
ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem Gedenken zu denken was ihm
nicht bekommt. Und weil er sich erlaubt hat mit dem Gesichte zu sehn
was ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Gehöre zu hören was
ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Geruche zu riechen was ihm
nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Geschmacke zu schmecken was
ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Getaste zu tasten was ihm
nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Gedenken zu denken was ihm
nicht bekommt, kann Gier sein Herz anschwellen lassen, kann er mit
giergeschwelltem Herzen dem Tode entgegengehn oder tödtlichem Schmerze.

»Gleichwie etwa, Sunakkhatto, wenn ein Mann von einem Pfeile getroffen
wäre, dessen Spitze mit Gift bestrichen wurde, und seine Freunde,
Genossen, Verwandte, Gevattern bestellten ihm einen heilkundigen Arzt,
und der heilkundige Arzt schnitte ihm mit einem Messer die Mündung der
Wunde auf, dann suchte er mit einer Sonde nach der Spitze, und nachdem
er diese gefunden, zöge er sie heraus, brächte die Giftsalbe weg, nicht
ohne Ueberrest, wohl wissend[19], es sei noch ein Rest geblieben, und
er spräche also: {64} ›Lieber Mann, herausgezogen ist dir der Pfeil,
weggebracht die giftige Salbe, nicht ohne Ueberrest, und da kann dir
noch Gefahr drohen. Nur was dir bekommt an Nahrung darfst du genießen,
auf dass nicht durch den Genuss von Nahrung, die dir nicht bekommt,
die Wunde eiterig werde. Von Zeit zu Zeit magst du die Wunde waschen,
von Zeit zu Zeit die Mündung der Wunde salben, auf dass nicht, so du
es versäumst, die Mündung der Wunde mit Blut und Eiter sich anfülle.
Wolle nicht bei Wind und Sonnengluth ausgehn, auf dass dir dabei nicht
Staub und Hitze die Mündung der Wunde entzünden. Gieb wohl acht,
lieber Mann, auf die Wunde, behandle sie recht.‹ Er aber gedächte:
›Herausgezogen ist mir der Pfeil, weggebracht die giftige Salbe, nicht
ohne Ueberrest, aber da kann mir keine Gefahr mehr drohen.‹ Und was
ihm eben nicht bekommt an Nahrung genösse er, und durch den Genuss von
Nahrung, die ihm nicht bekommt, würde die Wunde eiterig. Nicht wüsche
er von Zeit zu Zeit die Wunde, nicht salbte er von Zeit zu Zeit ihre
Mündung, so dass sie sich mit Blut und Eiter anfüllte. Bei Wind und
Sonnengluth ginge er aus, so dass ihm dabei Staub und Hitze die Mündung
der Wunde entzündeten. Er gäbe nicht acht auf die Wunde, behandelte sie
nicht recht. Und weil er eben solches gethan, was ihm nicht bekommt,
mit dem unlauteren, nicht weggebrachten Ueberreste von der Giftsalbe,
würde die Wunde doppelt sich weiterentwickeln, und mit ihrer weiteren
Entwickelung {65} ginge er dem Tode entgegen oder tödtlichem
Schmerze:

»Ebenso nun auch, Sunakkhatto, findet sich wohl der Fall, dass da
irgend ein Mönch bei sich gedenke: ›‚Durst‘, hat der Asket gesagt,
‚ist der Pfeil, Nichtwissen die Giftsalbe, Willensgier und -hass
reißen auf‘; diesen durstigen Pfeil hab’ ich entfernt, weggebracht
die Giftsalbe aus Nichtwissen, vollkommene Wahnerlöschung hat mich
angezogen‹: also bedünke ihn dünkendes Heil. Und was einem vollkommener
Wahnerlöschung Ergebenen nicht bekommt, das erlaubte er sich: erlaubte
sich mit dem Gesichte zu sehn was ihm nicht bekommt, erlaubte sich
mit dem Gehöre zu hören was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit
dem Geruche zu riechen was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem
Geschmacke zu schmecken was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem
Getaste zu tasten was ihm nicht bekommt, erlaubte sich mit dem Gedenken
zu denken was ihm nicht bekommt. Und weil er sich erlaubt hat mit dem
Gesichte zu sehn was ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Gehöre
zu hören was ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Geruche zu
riechen was ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Geschmacke
zu schmecken was ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Getaste
zu tasten was ihm nicht bekommt, sich erlaubt hat mit dem Gedenken
zu denken was ihm nicht bekommt, kann Gier sein Herz anschwellen
lassen, kann er mit giergeschwelltem Herzen dem Tode entgegengehn
oder tödtlichem Schmerze. Tod aber heißt es, Sunakkhatto, im Orden
des Heiligen, wenn einer die Askese aufgiebt und zur Gewohnheit
zurückkehrt: tödtlicher Schmerz aber, Sunakkhatto, heißt es, wenn einer
irgend ein unsauberes Vergehn verübt.[20]

»Wohl findet sich, Sunakkhatto, der Fall, dass da irgend ein Mönch
bei sich gedenke: ›‚Durst‘, hat der Asket gesagt, {66} ‚ist der Pfeil,
Nichtwissen die Giftsalbe, Willensgier und -hass reißen auf‘;
diesen durstigen Pfeil hab’ ich entfernt, weggebracht die Giftsalbe
aus Nichtwissen, vollkommene Wahnerlöschung hat mich angezogen.‹
Vollkommener Wahnerlöschung einzig ergeben erlaubte er sich nicht was
einem vollkommener Wahnerlöschung Ergebenen nicht bekommt, erlaubte
sich nicht mit dem Gesichte zu sehn was ihm nicht bekommt, erlaubte
sich nicht mit dem Gehöre zu hören was ihm nicht bekommt, erlaubte
sich nicht mit dem Geruche zu riechen was ihm nicht bekommt, erlaubte
sich nicht mit dem Geschmacke zu schmecken was ihm nicht bekommt,
erlaubte sich nicht mit dem Getaste zu tasten was ihm nicht bekommt,
erlaubte sich nicht mit dem Gedenken zu denken was ihm nicht bekommt.
Und weil er sich nicht erlaubt hat mit dem Gesichte zu sehn was ihm
nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem Gehöre zu hören was
ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem Geruche zu riechen
was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem Geschmacke
zu schmecken was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem
Getaste zu tasten was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem
Gedenken zu denken was ihm nicht bekommt, kann Gier sein Herz nicht
anschwellen lassen, braucht er nicht mit giergeschwelltem Herzen dem
Tode entgegenzugehn oder tödtlichem Schmerze.

»Gleichwie etwa, Sunakkhatto, wenn ein Mann von einem Pfeile getroffen
wäre, dessen Spitze mit Gift bestrichen wurde, und seine Freunde,
Genossen, Verwandte, Gevattern bestellten ihm einen heilkundigen Arzt,
und der heilkundige Arzt schnitte ihm mit einem Messer die Mündung
der Wunde auf, dann suchte er mit einer Sonde nach der Spitze, und
nachdem er diese gefunden, zöge er sie heraus, brächte die Giftsalbe
weg, ohne Ueberrest, wohl wissend, es sei kein Rest mehr geblieben,
und er spräche also: ›Lieber Mann, herausgezogen ist dir der Pfeil,
weggebracht die giftige Salbe, ohne Ueberrest, und da kann dir keine
Gefahr mehr drohen. {67} Doch magst du eben was dir bekommt an Nahrung
genießen, auf dass nicht durch den Genuss von Nahrung, die dir
nicht bekommt, die Wunde eiterig werde. Von Zeit zu Zeit magst du die
Wunde waschen, von Zeit zu Zeit die Mündung der Wunde salben, auf dass
nicht, so du es versäumst, die Mündung der Wunde mit Blut und Eiter
sich anfülle. Wolle nicht bei Wind und Sonnengluth ausgehn, auf dass
dir dabei nicht Staub und Hitze die Mündung der Wunde entzünden. Gieb
wohl acht, lieber Mann, auf die Wunde, behandle sie recht.‹ Und er
gedächte: ›Herausgezogen ist mir der Pfeil, weggebracht die giftige
Salbe, ohne Ueberrest, aber es kann mir noch Gefahr drohen.‹[21]
Und was ihm eben bekommt an Nahrung genösse er, und weil er Nahrung
genösse, die ihm bekommt, würde die Wunde nicht eiterig. Von Zeit zu
Zeit wüsche er die Wunde, von Zeit zu Zeit salbte er ihre Mündung,
so dass sie sich nicht mit Blut und Eiter anfüllte. Bei Wind und
Sonnengluth ging’ er nicht aus, so dass ihm Staub und Hitze die Wunde
nicht entzündeten. Er gäbe acht auf die Wunde, behandelte sie recht.
Und weil er eben solches gethan, was ihm bekommt, ohne unlauteren, ohne
irgendwelchen Ueberrest von der Giftsalbe, würde die Wunde doppelt
schnell heilen, wüchse zu und vernarbte, so dass er weder dem Tode
entgegenginge noch tödtlichem Schmerze:

»Ebenso nun auch, Sunakkhatto, findet sich wohl der Fall, dass da
irgend ein Mönch bei sich gedenke: ›‚Durst‘, hat der Asket gesagt, {68} ‚ist
der Pfeil, Nichtwissen die Giftsalbe, Willensgier und -hass
reißen auf‘; diesen durstigen Pfeil hab’ ich entfernt, weggebracht
die Giftsalbe aus Nichtwissen, vollkommene Wahnerlöschung hat mich
angezogen.‹ Vollkommener Wahnerlöschung einzig ergeben erlaubte er
sich nicht was einem vollkommener Wahnerlöschung Ergebenen nicht
bekommt: erlaubte sich nicht mit dem Gesichte zu sehn was ihm nicht
bekommt, erlaubte sich nicht mit dem Gehöre zu hören was ihm nicht
bekommt, erlaubte sich nicht mit dem Geruche zu riechen was ihm nicht
bekommt, erlaubte sich nicht mit dem Geschmacke zu schmecken was ihm
nicht bekommt, erlaubte sich nicht mit dem Getaste zu tasten was ihm
nicht bekommt, erlaubte sich nicht mit dem Gedenken zu denken was ihm
nicht bekommt. Und weil er sich nicht erlaubt hat mit dem Gesichte zu
sehn was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem Gehöre zu
hören was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem Geruche
zu riechen was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat mit dem
Geschmacke zu schmecken was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat
mit dem Getaste zu tasten was ihm nicht bekommt, sich nicht erlaubt hat
mit dem Gedenken zu denken was ihm nicht bekommt, kann Gier sein Herz
nicht anschwellen lassen, braucht er nicht mit giergeschwelltem Herzen
dem Tode entgegenzugehn oder tödtlichem Schmerze.

»Ein Gleichniss habe ich da, Sunakkhatto, gegeben, um den Sinn zu
erklären. Das aber ist nun der Sinn. Die Wunde: das ist, Sunakkhatto,
eine Bezeichnung der sechs inneren Gebiete.[22] Die Giftsalbe: das
ist, Sunakkhatto, eine Bezeichnung des Nichtwissens. Der Pfeil: das
ist, Sunakkhatto, eine Bezeichnung des Durstes. Die Sonde: das ist,
Sunakkhatto, eine Bezeichnung der Einsicht. Das Messer: das ist,
Sunakkhatto, eine Bezeichnung der heiligen Weisheit. Der heilkundige
Arzt: das ist, Sunakkhatto, eine Bezeichnung des Vollendeten, des
Heiligen, vollkommen Erwachten.

»Dass nun, Sunakkhatto, ein Mönch, der vor den {69} sechs Sinnesgebieten
sich hütet und ›Anhaften ist des Leidens Wurzel‹ entdeckt hat,
der ohne anzuhaften im Zergehn des Anhaftens erlöst ist, den Körper
etwa dem Anhaften annähern, das Herz etwa anhangen ließe: ein solcher
Fall findet sich nicht.

»Gleichwie etwa, Sunakkhatto, wenn man eine Trinkschaale da hätte,
mit schönem, duftendem, wohlschmeckendem Inhalte, aber mit Gift
versetzt, und es käme ein Mann herbei, der leben, nicht sterben will,
der Wohlsein wünscht und Wehe verabscheut; was bedünkt dich nun,
Sunakkhatto: würde da wohl der Mann den Trinkbecher leeren, von dem er
wüsste: ›Hab’ ich das getrunken, so muss ich sterben oder tödtlichen
Schmerz erleiden‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Ebenso nun auch, Sunakkhatto: dass da ein Mönch, der vor den sechs
Sinnesgebieten sich hütet und ›Anhaften ist des Leidens Wurzel‹
entdeckt hat, der ohne anzuhaften im Zergehn des Anhaftens erlöst ist,
den Körper etwa dem Anhaften annähern, das Herz etwa anhangen ließe:
ein solcher Fall findet sich nicht.

»Gleichwie etwa, Sunakkhatto, wenn da eine Giftschlange wäre, giftig
fauchend, und es käme ein Mann herbei, der leben, nicht sterben will,
der Wohlsein wünscht und Wehe verabscheut; was bedünkt dich nun,
Sunakkhatto: würde da wohl der Mann nach der Giftschlange, der giftig
fauchenden, Hand oder Daumen ausstrecken, wo er wüsste: ›Hat mich diese
gebissen, so muss ich sterben oder tödtlichen Schmerz erleiden‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Ebenso nun auch, Sunakkhatto: dass da ein Mönch, der vor den sechs
Sinnesgebieten sich hütet und ›Anhaften ist des Leidens Wurzel‹
entdeckt hat, der ohne anzuhaften im Zergehn des Anhaftens erlöst ist,
den Körper etwa dem Anhaften annähern, das Herz etwa anhangen ließe:
ein solcher Fall findet sich nicht.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich Sunakkhatto der junge
Licchavier über das Wort des Erhabenen.[23]





106.

Elfter Theil

Sechste Rede

ZUR UNVERSTÖRUNG

{70} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene
im Kurū-Lande, bei einer Stadt der Kurūner Namens
Kammāsadammam.[24] Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche:
»Ihr Mönche!« — »Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen
aufmerksam. Der Erhabene sprach also:

»‚Vergänglich, ihr Mönche, sind die Begierden, leer und falsch und
eitel‘: trügerisch ist, ihr Mönche, solche Rede aus Thorenmund.
Begierden nach diesseit gerichtet, Begierden nach jenseit gerichtet,
Begierden im Diesseit ersehnt, Begierden im Jenseit ersehnt: beides
ist es Todesgebiet, ist des Todes Bereich, ist des Todes Futterplatz,
ist des Todes Weideland. Da gehn denn diese schlechten, unheilsamen
Gesinnungen, als wie Verlangen, als wie Verabscheuen, als wie
Verwünschen, hervor; und diese gereichen dem heiligen Jünger, der hier
eifrig sich übt, zur Gefahr.

»Aber, ihr Mönche, der heilige Jünger überlegt bei sich: ›Begierden
nach diesseit gerichtet, Begierden nach jenseit gerichtet, Begierden
im Diesseit ersehnt, Begierden im Jenseit ersehnt: beides ist es
Todesgebiet, ist des Todes Bereich, ist des Todes Futterplatz, ist
des Todes Weideland. Da gehn denn diese schlechten, unheilsamen
Gesinnungen, als wie Verlangen, als wie Verabscheuen, als wie
Verwünschen, hervor; und diese gereichen dem heiligen Jünger, der
hier eifrig sich übt, zur Gefahr. Wie, wenn ich nun mit weitem,
tiefem Gemüthe verweilte und hätte die Welt überwunden, über ihr
stehend im Geiste? {71} Denn verweil’ ich mit weitem, tiefem
Gemüthe und habe die Welt überwunden, über ihr stehend im Geiste, so
können die schlechten, unheilsamen Gesinnungen, als wie Verlangen,
als wie Verabscheuen, als wie Verwünschen, nicht mehr bestehn; und
weil sie fehlen, wird mein Herz unbegränzt sein, unbeschränkt, wohl
ausgebildet.‹ Und wie er da weiter vorschreitet, emsig also ausharrt
in der Uebung, wird das Herz gestillt; ist Stille geworden, so erlangt
er in dieser Zeit die Unverstörung, oder er wird von der Weisheit
angezogen. Bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, mag es wohl
sein, dass ihn das vorwiegende Bewusstsein der Unverstörung zukehre.
Das wird, ihr Mönche, die erste Stufe zur Unverstörung genannt.

»Weiter sodann, ihr Mönche, überlegt der heilige Jünger bei sich:
›Begierden nach diesseit gerichtet, Begierden nach jenseit gerichtet,
Begierden im Diesseit ersehnt, Begierden im Jenseit ersehnt: was irgend
Form hat, die vier Hauptstoffe und was durch die vier Hauptstoffe
besteht, es ist alles Form.‹[25] Und wie er da weiter vorschreitet,
emsig also ausharrt in der Uebung, wird das Herz gestillt; ist Stille
geworden, so erlangt er in dieser Zeit die Unverstörung, oder er
wird von der Weisheit angezogen. Bei der Auflösung des Körpers, nach
dem Tode, mag es wohl sein, dass ihn das vorwiegende Bewusstsein der
Unverstörung zukehre. Das wird, ihr Mönche, die zweite Stufe zur
Unverstörung genannt.

»Weiter sodann, ihr Mönche, überlegt der heilige Jünger bei sich:
›Begierden nach diesseit gerichtet, Begierden nach jenseit gerichtet,
Begierden im Diesseit ersehnt, Begierden im Jenseit ersehnt, Formen
nach diesseit gerichtet, Formen nach jenseit gerichtet, Formen im
Diesseit ersehnt, Formen im Jenseit ersehnt: beides ist es vergänglich.
{72} Was vergänglich ist lohnt nicht der Liebe, lohnt nicht der
Freude, lohnt nicht der Neigung.‹ Und wie er da weiter vorschreitet,
emsig also ausharrt in der Uebung, wird das Herz gestillt; ist Stille
geworden, so erlangt er in dieser Zeit die Unverstörung, oder er
wird von der Weisheit angezogen. Bei der Auflösung des Körpers, nach
dem Tode, mag es wohl sein, dass ihn das vorwiegende Bewusstsein der
Unverstörung zukehre. Das wird, ihr Mönche, die dritte Stufe zur
Unverstörung genannt.

»Weiter sodann, ihr Mönche, überlegt der heilige Jünger bei sich:
›Begierden nach diesseit gerichtet, Begierden nach jenseit gerichtet,
Begierden im Diesseit ersehnt, Begierden im Jenseit ersehnt, Formen
nach diesseit gerichtet, Formen nach jenseit gerichtet, Formen im
Diesseit ersehnt, Formen im Jenseit ersehnt, und Unverstörung ersehnen:
es ist alles Ersehnen. Wo dieses ohne Ueberrest aufgeht: das ist die
Ruhe, das ist das Ziel, jenes Reich des Nichtdaseins.‹ Und wie er da
weiter vorschreitet, emsig also ausharrt in der Uebung, wird das Herz
gestillt; ist Stille geworden, so erlangt er in dieser Zeit das Reich
des Nichtdaseins, oder er wird von der Weisheit angezogen. Bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, mag es wohl sein, dass ihn das
vorwiegende Bewusstsein dem Reich des Nichtdaseins zukehre. Das wird,
ihr Mönche, die erste Stufe zum Reich des Nichtdaseins genannt.



»Weiter sodann, ihr Mönche, begiebt sich der heilige Jünger in den Wald
oder unter einen großen Baum oder in eine leere Klause und überlegt
bei sich: ›Leer ist es an sich und in sich.‹ {73} Und wie er da weiter
vorschreitet, emsig also ausharrt in der Uebung, wird das Herz
gestillt; ist Stille geworden, so erlangt er in dieser Zeit das Reich
des Nichtdaseins, oder er wird von der Weisheit angezogen. Bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, mag es wohl sein, dass ihn das
vorwiegende Bewusstsein dem Reich des Nichtdaseins zukehre. Das wird,
ihr Mönche, die zweite Stufe zum Reich des Nichtdaseins genannt.

»Weiter sodann, ihr Mönche, überlegt der heilige Jünger bei sich:
›Nicht gehör’ ich irgend wo irgend wem irgend zu, noch gehört mir
irgend wo irgend was an: da giebt es nichts.‹[26] Und wie er da
weiter vorschreitet, emsig also ausharrt in der Uebung, wird das Herz
gestillt; ist Stille geworden, so erlangt er in dieser Zeit das Reich
des Nichtdaseins, oder er wird von der Weisheit angezogen. Bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, mag es wohl sein, dass ihn das
vorwiegende Bewusstsein dem Reich des Nichtdaseins zukehre. Das wird,
ihr Mönche, die dritte Stufe zum Reich des Nichtdaseins genannt.

»Weiter sodann, ihr Mönche, überlegt der heilige Jünger bei sich:
›Begierden nach diesseit gerichtet, Begierden nach jenseit gerichtet,
Begierden im Diesseit ersehnt, Begierden im Jenseit ersehnt, Formen
nach diesseit gerichtet, Formen nach jenseit gerichtet, Formen im
Diesseit ersehnt, Formen im Jenseit ersehnt, und Unverstörung ersehnen,
und das Reich des Nichtdaseins ersehnen: es ist alles Ersehnen.
Wo dieses ohne Ueberrest aufgeht: das ist die Ruhe, das ist das
Ziel, jene Gränze möglicher Wahrnehmung.‹ {74} Und wie er da weiter
vorschreitet, emsig also ausharrt in der Uebung, wird das Herz
gestillt; ist Stille geworden, so erlangt er in dieser Zeit die Gränze
möglicher Wahrnehmung, oder er wird von der Weisheit angezogen. Bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, mag es wohl sein, dass ihn das
vorwiegende Bewusstsein der Gränze möglicher Wahrnehmung zukehre. Das
wird, ihr Mönche, Stufe zur Gränze möglicher Wahrnehmung genannt.«

Nach diesen Worten wandte sich der ehrwürdige Ānando also an den
Erhabenen:

»Da ist, o Herr, ein Mönch also vorgeschritten: ›Nicht sein und nicht
mir sein, nicht werden, nicht mir werden soll was ist, was war: ich
lasse es fahren‹: also gewinnt er Gleichmuth. Kann nun wohl ein solcher
Mönch, o Herr, vom Wahne erlöschen, oder kann er es nicht?«

»Gar mancher Mönch, Ānando, kann da vom Wahne erlöschen, gar mancher
Mönch kann es da nicht.«

»Was ist nun, o Herr, der Anlass, was ist der Grund, dass da gar
mancher Mönch vom Wahne erlöschen kann, gar mancher Mönch es da nicht
kann?«

»Da ist, Ānando, ein Mönch also vorgeschritten: ›Nicht sein und
nicht mir sein, nicht werden, nicht mir werden soll was ist, was war:
ich lasse es fahren‹: also gewinnt er Gleichmuth. Diesem Gleichmuth ist
er in Liebe und Freude und Neigung zugethan. Weil er diesem Gleichmuth
in Liebe und Freude und Neigung zugethan ist, wird das Bewusstsein
daran gewohnt, hangt daran. Hangt er an, Ānando, kann der Mönch
nicht vom Wahne erlöschen.«

»Wo aber ist, o Herr, ein solcher Mönch anhänglich angehangen?«

»An der Gränze, Ānando, möglicher Wahrnehmung.«

»Das beste Anhangen, sagt man, o Herr, sei es, wo {75} ein solcher Mönch
anhänglich anhangt.«

»Das beste Anhangen ist es, Ānando, wo ein solcher Mönch
anhänglich anhangt. Bestes Anhangen ist ja geheißen, Ānando, jene
Gränze möglicher Wahrnehmung. — Da ist, Ānando, ein Mönch also
vorgeschritten: ›Nicht sein und nicht mir sein, nicht werden, nicht mir
werden soll was ist, was war: ich lasse es fahren‹: also gewinnt er
Gleichmuth. Diesem Gleichmuth ist er in keiner Liebe, keiner Freude,
keiner Neigung zugethan. Weil er diesem Gleichmuth in keiner Liebe,
keiner Freude, keiner Neigung zugethan ist, wird das Bewusstsein nicht
daran gewohnt, hangt nicht daran. Hangt er nicht an, Ānando, kann
der Mönch vom Wahne erlöschen.«

»Erstaunlich, o Herr, außerordentlich ist es, o Herr: von Staffel zu
Staffel, merkt man, hat uns, o Herr, der Erhabene das Entkommen aus
dem Fluthbereiche dargestellt. — Was aber ist, o Herr, die heilige
Freiheit?«

»Da überlegt, Ānando, der heilige Jünger bei sich: ›Begierden nach
diesseit gerichtet, Begierden nach jenseit gerichtet, Begierden im
Diesseit ersehnt, Begierden im Jenseit ersehnt, Formen nach diesseit
gerichtet, Formen nach jenseit gerichtet, Formen im Diesseit ersehnt,
Formen im Jenseit ersehnt, und Unverstörung ersehnen, und das Reich des
Nichtdaseins ersehnen, und die Gränze möglicher Wahrnehmung ersehnen:
das ist Dasein; so weit Dasein reicht ist ewige Art jene hanglose
Herzensfreiheit.

»Und so hab’ ich, Ānando, die Stufen zur Unverstörung gezeigt,
die Stufen zum Reich des Nichtdaseins gezeigt, die Stufe zur Gränze
möglicher Wahrnehmung gezeigt, von Staffel zu Staffel das Entkommen
aus dem Fluthbereiche gezeigt, die heilige Freiheit gezeigt. {76}Was
ein Meister, Ānando, den Jüngern aus Liebe und Theilnahme,
von Mitleid bewogen, schuldet, das habt ihr von mir empfangen. Da
laden, Ānando, Bäume ein, und dort leere Klausen. Wirket Schauung,
Ānando, auf dass ihr nicht lässig werdet, später nicht Reue
empfindet: das haltet als unser Gebot.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Ānando über das Wort des Erhabenen.[27]



107.

Elfter Theil

Siebente Rede

RECHNER MOGGALLĀNO

{77} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Osthaine, auf der Terrasse Mutter Migāros.

Da nun begab sich ein Priester, Rechner Moggallāno, dorthin wo der
Erhabene weilte, tauschte höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige
Worte mit dem Erhabenen und setzte sich zur Seite nieder. Zur Seite
sitzend sprach nun Rechner Moggallāno der Priester zum Erhabenen
also:

»Gleichwie man da, o Gotamo, bei dieser Terrasse Mutter Migāros den
allmäligen Ansatz, den allmäligen Fortschritt, den allmäligen Aufstieg
erkennen kann, und zwar von der untersten Treppenstufe an, kann man
gewiss auch, o Gotamo, bei unseren Priestern den allmäligen Ansatz, den
allmäligen Fortschritt, den allmäligen Aufstieg erkennen, und zwar bei
der Andacht; kann man gewiss auch, o Gotamo, bei unseren Bogenschützen
den allmäligen Ansatz, den allmäligen Fortschritt, den allmäligen
Aufstieg erkennen, und zwar beim Schießen; kann man gewiss auch, o
Gotamo, bei uns Rechnern, die wir von der Rechenkunst leben, den
allmäligen Ansatz, den allmäligen Fortschritt, den allmäligen Aufstieg
erkennen, und zwar beim Zählen. Denn haben wir, o Gotamo, Schüler
angenommen, so lassen wir zuerst zählen: ›Eins, die Einheit, zwei, die
Zweiheit, drei, die Dreiheit, vier, die Vierheit, fünf, die Fünfheit,
sechs, die Sechsheit, sieben, die Siebenheit, acht, die Achtheit, neun,
die Neunheit, zehn, die Zehnheit‹, so lassen wir, o Gotamo, bis hundert
zählen. Ist es nun möglich, o Gotamo, auch in dieser Lehre und Ordnung
etwa ebenso einen allmäligen Ansatz, einen allmäligen Fortschritt,
einen allmäligen Aufstieg nachzuweisen?«

»Es ist möglich, Priester, auch in dieser Lehre und Ordnung einen
allmäligen Ansatz, einen allmäligen Fortschritt, einen allmäligen
Aufstieg nachzuweisen. {78} Gleichwie etwa, Priester, ein gewandter
Rossebändiger, wann er ein schönes edles Ross erhalten hat, eben erst
am Gebisse Uebungen ausführen lässt und es dann weiteren Uebungen
zuführt, ebenso nun auch, Priester, weist der Vollendete, wann er einen
Menschen zur Bändigung erhalten hat, erst also zurecht: ›Willkommen,
du Mönch, sei tugendhaft, in reiner Zucht richtig gezügelt bleibe
lauter im Handel und Wandel: vor geringstem Fehl auf der Hut kämpfe
beharrlich weiter, Schritt um Schritt.‹ Sobald nun, Priester, der Mönch
tugendhaft ist, in reiner Zucht richtig gezügelt lauter im Handel und
Wandel bleibt, vor geringstem Fehl auf der Hut beharrlich weiterkämpft,
Schritt um Schritt, dann weist ihn der Vollendete weiter zurecht:
›Willkommen, du Mönch, die Thore der Sinne lasse dich hüten: hast du
mit dem Gesichte eine Form erblickt, so magst du keine Neigung fassen,
keine Absicht fassen; da Begierde und Missmuth, böse und schlechte
Gedanken gar bald den überwältigen, der unbewachten Gesichtes verweilt,
befleißige dich dieser Bewachung, hüte das Gesicht, wache eifrig über
das Gesicht. Hast du mit dem Gehöre einen Ton gehört — hast du mit
dem Geruche einen Duft gerochen — hast du mit dem Geschmacke einen
Saft geschmeckt — hast du mit dem Getaste eine Tastung getastet —
hast du mit dem Gedenken ein Ding erkannt, so magst du keine Neigung
fassen, keine Absicht fassen; da Begierde und Missmuth, böse und
schlechte Gedanken gar bald den überwältigen, der unbewachten Gedenkens
verweilt, befleißige dich dieser Bewachung, hüte das Gedenken, wache
eifrig über das Gedenken.‹ Sobald nun, Priester, der Mönch die Thore
der Sinne behütet hält, dann weist ihn der Vollendete weiter zurecht:
{79} ›Willkommen, du Mönch, beim Essen wisse Maaß zu halten,
gründlich besonnen wolle die Nahrung einnehmen, nicht etwa zur
Letzung und Ergetzung, nicht zur Schmuckheit und Zier, sondern nur
um diesen Körper zu erhalten, zu fristen, um Schaden zu verhüten, um
ein heiliges Leben führen zu können: ‚So werd’ ich das frühere Gefühl
abtödten und ein neues Gefühl nicht aufkommen lassen, und ich werde
ein Fortkommen haben, ohne Tadel bestehn, mich wohl befinden.‘[28]
Sobald nun, Priester, der Mönch beim Essen Maaß zu halten weiß, dann
weist ihn der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen, du Mönch, der
Wachsamkeit weihe dich: bei Tage sollst du gehend und sitzend das
Gemüth von trübenden Dingen läutern; in den ersten Stunden der Nacht
gehend und sitzend das Gemüth von trübenden Dingen läutern; in den
mittleren Stunden der Nacht magst du auf die rechte Seite wie der
Löwe dich hinlegen, einen Fuß über dem anderen, gesammelten Sinnes,
der Zeit des Aufstehns gedenkend; sollst in den letzten Stunden der
Nacht, wieder aufgestanden, gehend und sitzend das Gemüth von trübenden
Dingen läutern.‹ Sobald nun, Priester, der Mönch sich der Wachsamkeit
geweiht hat, dann weist ihn der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen,
du Mönch, mit klarem Bewusstsein wolle dich wappnen: klar bewusst
beim Kommen und Gehn, klar bewusst beim Hinblicken und Wegblicken,
klar bewusst beim Neigen und Erheben, klar bewusst beim Tragen des
Gewandes und der Almosenschaale des Ordens, klar bewusst beim Essen und
Trinken, Kauen und Schmecken, klar bewusst beim Entleeren von Koth und
Harn, klar bewusst beim Gehn und Stehn und Sitzen, beim Einschlafen
und Erwachen, beim Sprechen und Schweigen.‹ Sobald nun, Priester,
der Mönch sich mit klarem Bewusstsein gewappnet hat, dann weist ihn
der Vollendete weiter zurecht: {80} ›Willkommen, du Mönch, suche
einen abgelegenen Ruheplatz auf, einen Hain, den Fuß eines Baumes,
eine Felsengrotte, eine Bergesgruft, einen Friedhof, die Waldesmitte,
ein Streulager in der offenen Ebene.‹ Und er sucht einen abgelegenen
Ruheplatz auf, einen Hain, den Fuß eines Baumes, eine Felsengrotte,
eine Bergesgruft, einen Friedhof, die Waldesmitte, ein Streulager
in der offenen Ebene. Nach dem Mahle, wenn er vom Almosengange
zurückgekehrt ist, setzt er sich mit verschränkten Beinen nieder, den
Körper gerade aufgerichtet, und pflegt der Einsicht. Er hat weltliche
Begierde verworfen und verweilt begierdelosen Gemüthes, von Begierde
läutert er sein Herz. Gehässigkeit hat er verworfen, hasslosen Gemüthes
verweilt er, voll Liebe und Mitleid zu allen lebenden Wesen läutert er
sein Herz von Gehässigkeit. Matte Müde hat er verworfen, von matter
Müde ist er frei; das Licht liebend, einsichtig, klar bewusst, läutert
er sein Herz von matter Müde. Stolzen Unmuth hat er verworfen, er ist
frei von Stolz; innig beruhigten Gemüthes läutert er sein Herz von
stolzem Unmuth. Das Schwanken hat er verworfen, der Ungewissheit ist er
entronnen; er zweifelt nicht am Guten, vom Schwanken läutert er sein
Herz. Er hat nun diese fünf Hemmungen aufgehoben, hat die Schlacken des
Gemüthes kennen gelernt, die lähmenden; gar fern von Begierden, fern
von unheilsamen Dingen lebt er in sinnend gedenkender ruhegeborener
säliger Heiterkeit, in der Weihe der ersten Schauung. Nach Vollendung
des Sinnens und Gedenkens gewinnt er die innere Meeresstille, die
Einheit des Gemüthes, die von sinnen, von gedenken freie, in der
Einigung geborene sälige Heiterkeit, die Weihe der zweiten Schauung.
In heiterer Ruhe verweilt er gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst,
ein Glück empfindet er im Körper, von dem die Heiligen sagen: ›Der
gleichmüthig Einsichtige lebt beglückt‹; so gewinnt er die Weihe
der dritten Schauung. Nach Verwerfung der Freuden und Leiden, nach
Vernichtung des einstigen Frohsinns und Trübsinns erreicht er die Weihe
der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig einsichtigen vollkommenen
Reine, die vierte Schauung. — Die da nun, Priester, kämpfende Mönche
sind, {81} mit streitendem Busen die unvergleichliche Sicherheit
zu erringen trachten, denen gilt bei mir diese also gegebene Weisung;
die aber da als Mönche heilig geworden sind, Wahnversieger, Endiger,
die das Werk gewirkt, die Last abgelegt, das Heil sich errungen, die
Daseinsfesseln vernichtet, sich durch vollkommene Erkenntniss erlöst
haben, denen taugen diese Dinge um säliger Gegenwart zu genießen, bei
klarem Bewusstsein.«

Nach dieser Rede wandte sich Rechner Moggallāno der Priester also an
den Erhabenen:

»Können nun aber des Herrn Gotamo Jünger, von Herrn Gotamo also
belehrt, also gewiesen, eben alle die unbezweifelbar sichere
Wahnerlöschung gewinnen, oder können es einige nicht?«

»Einige freilich, Priester, meiner Jünger, von mir also belehrt, also
gewiesen, können die unbezweifelbar sichere Wahnerlöschung gewinnen,
andere können es nicht.«

»Was ist wohl, o Gotamo, der Anlass, was ist der Grund, dass, wo es
doch eine Wahnerlöschung giebt, wo ein Weg dahin führt, wo Herr Gotamo
als Lenker da ist, dann einige freilich der Jünger des Herrn Gotamo,
von Herrn Gotamo also belehrt, also gewiesen, die unbezweifelbar
sichere Wahnerlöschung gewinnen können, und andere es nicht können?«

»Da will ich dir nun, Priester, eben hierüber eine Frage stellen: wie
es dir gutdünkt magst du sie beantworten. Was meinst du wohl, Priester:
kennst du den Weg, der nach Rājagaham führt?«

»Gewiss, Herr, ich kenne den Weg, der nach Rājagaham führt.«

»Was meinst du wohl, Priester: es käme da ein Mann herbei, {82} der nach
Rājagaham gehn wollte, und er träte zu dir heran und spräche
also: ›Ich möchte, o Herr, nach Rājagaham gehn, bezeichne mir doch
den Weg dahin.‹ Und du würdest ihm sagen: ›Komm’, lieber Mann, das
ist der Weg nach Rājagaham. Da geh’ eine Weile weiter, und bist du
da eine Weile weitergegangen, so wirst du ein gewisses Dorf sehn. Da
geh’ eine Weile weiter, und bist du da eine Weile weitergegangen, so
wirst du eine gewisse Burg sehn. Da geh’ eine Weile weiter, und bist
du da eine Weile weitergegangen, so wirst du einen schönen Garten,
einen freundlichen Hain, eine heitere Landschaft, einen lichten Weiher
vor Rājagaham erblicken.‹ Und er schlüge, von dir also belehrt,
also gewiesen, einen Seitenweg ein und schritte umgekehrt weiter.
Aber ein anderer Mann käme herbei, der nach Rājagaham gehn wollte,
und er träte zu dir heran und spräche also: ›Ich möchte, o Herr, nach
Rājagaham gehn, bezeichne mir doch den Weg dahin.‹ Und du würdest
ihm sagen: ›Komm’, lieber Mann, das ist der Weg nach Rājagaham. Da
geh’ eine Weile weiter, und bist du da eine Weile weitergegangen, so
wirst du ein gewisses Dorf sehn. Da geh’ eine Weile weiter, und bist du
da eine Weile weitergegangen, so wirst du eine gewisse Burg sehn. Da
geh’ eine Weile weiter, und bist du da eine Weile weitergegangen, so
wirst du einen schönen Garten, einen freundlichen Hain, eine heitere
Landschaft, einen lichten Weiher vor Rājagaham erblicken.‹ Und er
langte, von dir also belehrt, also gewiesen, unversehrt in Rājagaham
an. Was ist nun, Priester, der Anlass, was ist der Grund, dass, wo es
doch ein Rājagaham giebt, wo ein Weg dahin führt, wo du als Lenker
da bist, gleichwohl der eine Mann, von dir also belehrt, also gewiesen,
einen Seitenweg einschlagen und umgekehrt weiterschreiten mochte, und
der andere unversehrt {83} nach Rājagaham gelangen?«

»Das kann ich, o Gotamo, hierbei thun: Wegweiser bin ich, o Gotamo!«

»Ebenso nun auch, Priester, giebt es zwar eine Wahnerlöschung, führt
ein Weg dahin, bin ich als Lenker da, und doch können einige freilich
meiner Jünger, von mir also belehrt, also gewiesen, die unbezweifelbar
sichere Wahnerlöschung gewinnen, und können andere es nicht. Das kann
ich, Priester, hierbei thun: Wegweiser ist, Priester, der Vollendete.«

Auf diese Worte sagte nun Rechner Moggallāno der Priester zum
Erhabenen:

»Es giebt da, o Gotamo, Leute, die unwillig, aus Nothdurft, nicht
aus Zuversicht vom Hause fort in die Hauslosigkeit gezogen sind,
Häuchler, Gleißner, Scheinheilige, aufgeblasene Windbeutel[29],
geschäftige Schwätzer und Plauderer, schlechte Hüter der Sinnesthore,
ohne Rückhalt beim Mahle, der Wachsamkeit abgeneigt, gleichgültig
gegen das Asketenthum, lässig in der Ordenspflicht, anspruchsvoll,
aufdringlich, vor allem Gesellschaft suchend, Einsamkeit als lästige
Last fliehend, matte, schwache Herzen, verworrene, unklare Köpfe,
unbeständige, zerstreute Geister, Beschränkte und Stumpfe: mit diesen
hat Herr Gotamo keine Gemeinschaft. Es giebt aber auch edle Söhne, die
aus Zuversicht vom Hause fort in die Hauslosigkeit gezogen sind, keine
Häuchler, keine Gleißner, keine Scheinheiligen, keine aufgeblasenen
Windbeutel, keine geschäftigen Schwätzer und Plauderer, strenge Hüter
der Sinnesthore,[30] mäßig beim Mahle, der Wachsamkeit ergeben, dem
Asketenthum zugethan, eifrig in der Ordenspflicht, anspruchslos,
nicht aufdringlich, vor allem Einsamkeit suchend, Gesellschaft als
lästige Last fliehend, muthige, starke Herzen, einsichtige, klare
Köpfe, beständige, einige Geister, Weise und Witzige: {84} mit diesen
hat Herr Gotamo Gemeinschaft. — Gleichwie etwa, o Gotamo,
unter den Wurzeldüften der schwarze Rosenlauch in seiner Art als
vorzüglichster gilt, unter den Kernholzdüften der rothe Sandel in
seiner Art als vorzüglichster gilt, unter den Blumendüften der weiße
Jasmin in seiner Art als vorzüglichster gilt, ebenso nun auch ist des
Herrn Gotamo Belehrung die beste in heutiger Zeit. — Vortrefflich,
o Gotamo, vortrefflich, o Gotamo! Gleichwie etwa, o Gotamo, wenn man
Umgestürztes aufstellte, oder Verdecktes enthüllte, oder Verirrten
den Weg wiese, oder Licht in die Finsterniss brächte: ›Wer Augen hat
wird die Dinge sehn[31]: ebenso auch hat Herr Gotamo die Lehre gar
vielfach beleuchtet. Und so nehm’ ich bei Herrn Gotamo Zuflucht, bei
der Lehre und bei der Jüngerschaft: als Anhänger möge mich Herr Gotamo
betrachten, von heute an zeitlebens getreu.«[32]



108.

Elfter Theil

Achte Rede

MEIER MOGGALLĀNO

{85} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der ehrwürdige
Ānando bei Rājagaham, im Bambusparke, am Hügel der Eichhörnchen,
nicht lange nachdem der Erhabene erloschen war.

Um diese Zeit nun ließ der König von Magadhā, Ajātasattu, der
Sohn der Videherin, Rājagaham befestigen, aus Besorgniss vor König
Pajjoto.

Und der ehrwürdige Ānando, zeitig gerüstet, mit Mantel und Schaale
versehn, machte sich auf den Almosengang nach Rājagaham. Und es
gedachte der ehrwürdige Ānando: ›Allzu früh ist’s noch, in der
Stadt um Almosen zu stehn; wie, wenn ich nun die Wirthschaft Meier
Moggallāno des Priesters aufsuchte, mich zu Meier Moggallāno
dem Priester hinbegäbe?‹ Und der ehrwürdige Ānando suchte die
Wirthschaft Meier Moggallāno des Priesters auf, begab sich zu Meier
Moggallāno dem Priester hin. Da sah Meier Moggallāno der Priester
den ehrwürdigen Ānando von ferne herankommen, und als er den
ehrwürdigen Ānando gesehn sprach er also zu ihm:

»Es komme Herr Ānando, gegrüßt sei Herr Ānando! Lange schon hat
Herr Ānando hoffen lassen, mich einmal hier zu besuchen. Möge sich
Herr Ānando setzen: dieser Sitz ist bereit.«

Es setzte sich der ehrwürdige Ānando auf den angebotenen Sitz. Meier
Moggallāno aber, der Priester, nahm einen von den niederen Stühlen
zur Hand und setzte sich zur Seite. Zur Seite sitzend wandte sich nun
Meier Moggallāno der Priester an den ehrwürdigen Ānando also:

»Giebt es wohl, Herr Ānando, auch nur einen Mönch {86} ganz und gar
überall mit all den Eigenschaften begabt, mit welchen der Herr
Gotamo begabt war, der Heilige, vollkommen Erwachte?«

»Nicht giebt es, Priester, auch nur einen Mönch ganz und gar überall
mit all den Eigenschaften begabt, mit welchen der Erhabene begabt war,
der Heilige, vollkommen Erwachte. Denn Er, Priester, der Erhabene, ist
des unentdeckten Weges Entdecker, des unerschaffenen Weges Erschaffer,
des unerklärten Weges Erklärer, der Wegeswisser, der Wegeskenner, der
Wegeskundige: auf dem Weg aber folgen sie jetzt nach, die Jünger,
später nachgekommen.«

Kaum jedoch hatte diese Unterredung des ehrwürdigen Ānando mit
Meier Moggallāno dem Priester begonnen, da kam Vassakāro der
Priester, ein Māgadher Marschall, der zu Rājagaham Rüstungen
ausgerichtet, zu Meier Moggallāno des Priesters Wirthschaft heran,
dorthin wo der ehrwürdige Ānando weilte. Dort angelangt wechselte er
höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige Worte mit dem ehrwürdigen
Ānando und setzte sich zur Seite nieder. Zur Seite sitzend wandte
sich nun Vassakāro der Priester, der Māgadher Marschall, an den
ehrwürdigen Ānando also:

»Zu welchem Gespräche, Herr Ānando, seid ihr jetzt hier
zusammengekommen, und wobei habt ihr euch eben unterbrochen?«

»Da hat mich, Priester, Meier Moggallāno der Priester gefragt:
›Giebt es wohl, Herr Ānando, auch nur einen Mönch ganz und gar
überall mit all den Eigenschaften begabt, mit welchen der Herr Gotamo
begabt war, der Heilige, vollkommen Erwachte?‹ Auf diese Frage,
Priester, hab’ ich Meier Moggallāno dem Priester geantwortet: {87} ›Nicht
giebt es, Priester, auch nur einen Mönch ganz und gar überall
mit all den Eigenschaften begabt, mit welchen der Erhabene begabt war,
der Heilige, vollkommen Erwachte. Denn Er, Priester, der Erhabene, ist
des unentdeckten Weges Entdecker, des unerschaffenen Weges Erschaffer,
des unerklärten Weges Erklärer, der Wegeswisser, der Wegeskenner, der
Wegeskundige: auf dem Weg aber folgen sie jetzt nach, die Jünger,
später nachgekommen.‹ Das war, Priester, das Gespräch zwischen mir und
Meier Moggallāno dem Priester, das wir unterbrachen als du ankamst.«

»Ist nun wohl, Herr Ānando, etwa einer der Mönche von Ihm, dem Herrn
Gotamo, eingesetzt worden, ›Der soll nach meinem Tode euere Zuflucht
sein‹, an den ihr jetzt euch wenden mögt?«

»Nicht ist, Priester, etwa einer der Mönche von Ihm, dem Erhabenen,
dem Kenner, dem Seher, dem Heiligen, vollkommen Erwachten, eingesetzt
worden, ›Der soll nach meinem Tode euere Zuflucht sein‹, an den wir
jetzt uns wenden mögen.«

»Doch ist wohl, Herr Ānando, etwa einer der Mönche von den Brüdern
erwählt, von der Mehrheit der Ordensältesten eingesetzt worden, ›Der
soll nach des Erhabenen Tode unsere Zuflucht sein‹, an den ihr jetzt
euch wenden mögt?«

»Nicht ist, Priester, etwa einer der Mönche von den Brüdern erwählt,
von der Mehrheit der Ordensältesten eingesetzt worden, ›Der soll nach
des Erhabenen Tode unsere Zuflucht sein‹, an den wir jetzt uns wenden
mögen.«

»So aber ohne Zuflucht, Herr Ānando, wie kann da einträchtige Lehre
bestehn?«[33]

»Nicht sind wir, Priester, ohne Zuflucht, wir haben sie, Priester, {88} die
Zuflucht, die Lehre ist unsere Zuflucht.«

»Einer solchen Rede Sinn, Herr Ānando, wie soll der wohl ausgelegt
werden?«[34]

»Es ist, Priester, von Ihm, dem Erhabenen, dem Kenner, dem Seher, dem
Heiligen, vollkommen Erwachten, den Mönchen ein Regelmaaß angegeben,
die reine Zucht dargestellt worden. Nun kommen wir alle halben Monat,
soviel unser, bis auf drei herab, im Umkreise je eines Dorfes wohnen,
ebenda zusammen; und sind wir zusammengekommen, so fordern wir den,
an dem die Reihe ist, auf. Der hält den Vortrag: und hat ein Mönch
gefehlt, hat er sich vergangen, so wird er von uns der Lehre gemäß,
der Weisung gemäß behandelt. Nicht aber, heißt es, behandeln uns die
Brüder: {89} die Lehre behandelt uns.«

»Doch ist wohl, Herr Ānando, irgend ein Mönch da, den ihr jetzt
werthhaltet, hochschätzt, achtet und ehrt, und dem ihr also zugethan
seid?«

»Es ist wohl, Priester, irgend ein Mönch da, den wir jetzt werthhalten,
hochschätzen, achten und ehren, und dem wir also zugethan sind.«

»Auf meine Frage ‚Ist nun wohl, Herr Ānando, etwa einer der Mönche
von Ihm, dem Herrn Gotamo, eingesetzt worden, ›Der soll nach meinem
Tode euere Zuflucht sein‹, an den ihr jetzt euch wenden mögt‘, hast du
geantwortet ‚Nicht ist, Priester, etwa einer der Mönche von Ihm, dem
Erhabenen, dem Kenner, dem Seher, dem Heiligen, vollkommen Erwachten,
eingesetzt worden, ›Der soll nach meinem Tode euere Zuflucht sein‹,
an den wir jetzt uns wenden mögen‘; auf meine Frage ‚Doch ist wohl,
Herr Ānando, etwa einer der Mönche von den Brüdern erwählt, von
der Mehrheit der Ordensältesten eingesetzt worden, ›Der soll nach des
Erhabenen Tode unsere Zuflucht sein‹, an den ihr jetzt euch wenden
mögt‘, hast du geantwortet ‚Nicht ist, Priester, etwa einer der Mönche
von den Brüdern erwählt, von der Mehrheit der Ordensältesten eingesetzt
worden, ›Der soll nach des Erhabenen Tode unsere Zuflucht sein‹, an
den wir jetzt uns wenden mögen‘; auf meine Frage ‚Doch ist wohl, Herr
Ānando, irgend ein Mönch da, den ihr jetzt werthhaltet, hochschätzt,
achtet und ehrt, und dem ihr also zugethan seid‘, hast du geantwortet
{90} ‚Es ist wohl, Priester, irgend ein Mönch da, den wir jetzt
werthhalten, hochschätzen, achten und ehren, und dem wir also zugethan
sind‘: einer solchen Rede Sinn, Herr Ānando, wie soll der nun
ausgelegt werden?«

»Es sind, Priester, von Ihm, dem Erhabenen, dem Kenner, dem Seher, dem
Heiligen, vollkommen Erwachten, zehn huldreiche Eigenschaften angegeben
worden; bei wem von uns diese sich finden, den halten wir jetzt werth,
schätzen ihn hoch, achten und ehren ihn, sind ihm also zugethan: was
für zehn Eigenschaften? Da ist, Priester, ein Mönch tugendhaft, in
reiner Zucht richtig gezügelt bleibt er lauter im Handel und Wandel:
vor geringstem Fehl auf der Hut kämpft er beharrlich weiter, Schritt
um Schritt. Viel hat er gehört, ist Behälter des Wortes, Hort des
Wortes der Lehre[35]; und was da am Anfang begütigt, in der Mitte
begütigt, am Ende begütigt und sinn- und wortgetreu das vollkommen
geläuterte, geklärte Asketenthum überliefert: das kennt er, behält
er, beherrscht er mit der Rede, bewahrt es im Gedächtniss, hat es
von Grund aus verstanden. Zufrieden ist er mit Mantel und Schaale,
Obdach und Arzenei für den Fall einer Krankheit. Die vier Schauungen,
die das Herz erquicken, schon im Leben besäligen, die kann er nach
Wunsch gewinnen, in ihrer Fülle und Weite. Er mag auf manigfaltige
Weise Machtentfaltung an sich erfahren: als nur einer etwa vielfach
zu werden, und vielfach geworden wieder einer zu sein, und so weiter,
sogar bis zu {91} den Brahmawelten den Körper in seiner Gewalt zu
haben. Mit dem himmlischen Gehör, dem geläuterten, über menschliche
Gränzen hinausreichenden, kann er beide Arten der Töne hören, die
himmlischen und die irdischen, die fernen und die nahen.[36] Der
anderen Wesen, der anderen Personen Herz kann er im Herzen schauen
und erkennen, das begehrliche Herz als begehrlich und das begehrlose
Herz als begehrlos, das gehässige Herz als gehässig und das hasslose
Herz als hasslos, das irrende Herz als irrend und das irrlose Herz
als irrlos, das gesammelte Herz als gesammelt und das zerstreute
Herz als zerstreut, das hochstrebende Herz als hochstrebend und das
niedrig gesinnte Herz als niedrig gesinnt, das edle Herz als edel
und das gemeine Herz als gemein, das beruhigte Herz als beruhigt und
das ruhelose Herz als ruhelos, das erlöste Herz als erlöst und das
gefesselte Herz als gefesselt.[37] An manche verschiedene frühere
Daseinsform erinnert er sich: als wie an ein Leben, {92} dann an zwei
Leben, dann an drei Leben, dann an vier Leben, dann an fünf
Leben, dann an zehn Leben, dann an zwanzig Leben, dann an dreißig
Leben, dann an vierzig Leben, dann an fünfzig Leben, dann an hundert
Leben, dann an tausend Leben, dann an hunderttausend Leben, dann an
die Zeiten während mancher Weltenentstehungen, dann an die Zeiten
während mancher Weltenvergehungen, dann an die Zeiten während mancher
Weltenentstehungen-Weltenvergehungen; ›Dort war ich, jenen Namen hatte
ich, jener Familie gehörte ich an, das war mein Stand, das mein Beruf,
solches Wohl und Wehe habe ich erfahren, so war mein Lebensende; dort
verschieden trat ich anderswo wieder ins Dasein: da war ich nun,
diesen Namen hatte ich, dieser Familie gehörte ich an, dies war mein
Stand, dies mein Beruf, solches Wohl und Wehe habe ich erfahren, so
war mein Lebensende; da verschieden trat ich hier wieder ins Dasein‹:
so erinnert er sich mancher verschiedenen früheren Daseinsform, mit je
den eigenthümlichen Merkmalen, mit je den eigenartigen Beziehungen.
Mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten, über menschliche
Gränzen hinausreichenden, sieht er die Wesen dahinschwinden und
wiedererscheinen, gemeine und edle, schöne und unschöne, glückliche und
unglückliche, er erkennt wie die Wesen je nach den Thaten wiederkehren:
›Diese lieben Wesen sind freilich in Thaten dem Schlechten zugethan, in
Worten dem Schlechten zugethan, in Gedanken dem Schlechten zugethan,
tadeln Heiliges, achten Verkehrtes, thun Verkehrtes; bei der Auflösung
des Leibes, nach dem Tode, gelangen sie auf den Abweg, auf schlechte
Fährte, zur Tiefe hinab, in untere Welt. Jene lieben Wesen sind
aber in Thaten dem Guten zugethan, in Worten dem Guten zugethan, in
Gedanken dem Guten zugethan, tadeln nicht Heiliges, achten Rechtes,
thun Rechtes; bei der Auflösung des Leibes, nach dem Tode, gelangen
sie auf gute Fährte, in sälige Welt‹: so sieht er mit dem himmlischen
Auge, dem geläuterten, über menschliche Gränzen hinausreichenden, die
Wesen dahinschwinden und wiedererscheinen, gemeine und edle, schöne und
unschöne, glückliche und unglückliche, erkennt wie die Wesen je nach
den Thaten wiederkehren.[38] Er hat den Wahn versiegt und die wahnlose
Gemütherlösung, Weisheiterlösung noch bei Lebzeiten sich offenbar
gemacht, verwirklicht und errungen. — Das sind, Priester, zehn
huldreiche Eigenschaften, die Er, der Erhabene, der Kenner, der Seher,
der Heilige, vollkommen Erwachte angegeben hat; bei wem von uns diese
sich finden, den halten wir jetzt werth, schätzen ihn hoch, achten und
ehren ihn, sind ihm also zugethan.«

Nach dieser Rede wandte sich Vassakāro der Priester, der Māgadher
Marschall, an Upanando den Feldherrn und sagte:



{93} »Was meinst du wohl, Feldherr: ob da nun diese Würdigen
den werthhalten, der werthzuhalten ist, den hochschätzen, der
hochzuschätzen ist, den achten, der zu achten ist, den ehren, der zu
ehren ist?«

»Will’s meinen, dass diese Würdigen den werthhalten, der werthzuhalten
ist, den hochschätzen, der hochzuschätzen ist, den achten, der zu
achten ist, den ehren, der zu ehren ist: denn so diese Würdigen einen
solchen nicht werthhielten, hochschätzten, achteten und ehrten, wen
doch sollten sie dann werthhalten, hochschätzen, achten und ehren und
ihm also zugethan sein?«

Und nun wandte sich Vassakāro der Priester, der Māgadher
Marschall, also an den ehrwürdigen Ānando:

»Wo hat wohl Herr Ānando gegenwärtig seinen Aufenthalt?«

»Im Bambusparke, Priester, hab’ ich gegenwärtig meinen Aufenthalt.«

»Und kann einem auch, Herr Ānando, der Bambuspark schon gefallen,
der lärmentrückt, lärmverloren, von den Leuten gemieden ist, wo man
einsam bleiben und nachdenken mag?«

»Will’s meinen, Priester, dass einem der Bambuspark schon gefallen
kann, der lärmentrückt, lärmverloren, von den Leuten gemieden ist, wo
man einsam bleiben und nachdenken mag, wie das eueren Feldhütern und
Hirten eignet.«

»Will’s meinen, Herr Ānando, dass einem der Bambuspark schon
gefallen kann, der lärmentrückt, lärmverloren, von den Leuten gemieden
ist, wo man einsam bleiben und nachdenken mag, wie das euch Schauung
liebenden und Schauung übenden eignet: denn Schauung ja liebt ihr
und Schauung übt ihr. — Eines Tages, Herr Ānando, weilte Er, der
Herr Gotamo, dort bei Vesālī, im Großen Walde, in der Halle der
Einsiedelei. Und ich begab mich, Herr Ānando, nach dem Großen Walde,
zur Halle der Einsiedelei, dorthin wo ich den Herrn Gotamo antraf. Da
führte nun Er, der Herr Gotamo, auf mancherlei Weise Gespräche über
die Schauung: {94} denn Schauung ja liebte Er, der Herr Gotamo, und
Schauung übte Er, und eben alle Schauung pflegte Er, der Herr Gotamo,
zu preisen.«

»Nicht hat, Priester, Er, der Erhabene, alle Schauung gepriesen, und
nicht hat Er, der Erhabene, alle Schauung verwiesen. Was für Schauung
hat aber, Priester, Er, der Erhabene, nicht gepriesen? Da hat einer,
Priester, sein Gemüth von Wunschbegier umspinnen, von Wunschbegier
umziehen lassen; und wie man der aufgestiegenen Wunschbegier entgehn
könne, daran denkt er nicht der Wahrheit gemäß, macht vielmehr
die Wunschbegier zum Wesen und schaut und schaut hin und schaut
her und schaut um. Er hat sein Gemüth von Gehässigkeit umspinnen,
von Gehässigkeit umziehen lassen; und wie man der aufgestiegenen
Gehässigkeit entgehn könne, daran denkt er nicht der Wahrheit gemäß,
macht vielmehr die Gehässigkeit zum Wesen und schaut und schaut hin und
schaut her und schaut um. Er hat sein Gemüth von matter Müde umspinnen,
von matter Müde umziehen lassen; und wie man der aufgestiegenen matten
Müde entgehn könne, daran denkt er nicht der Wahrheit gemäß, macht
vielmehr die matte Müde zum Wesen und schaut und schaut hin und schaut
her und schaut um. Er hat sein Gemüth von stolzem Unmuth umspinnen,
von stolzem Unmuth umziehen lassen; und wie man dem aufgestiegenen
stolzen Unmuth entgehn könne, daran denkt er nicht der Wahrheit gemäß,
macht vielmehr den stolzen Unmuth zum Wesen und schaut und schaut hin
und schaut her und schaut um. Er hat sein Gemüth von sorgendem Zweifel
umspinnen, von sorgendem Zweifel umziehen lassen; und wie man dem
aufgestiegenen sorgenden Zweifel entgehn könne, daran denkt er nicht
der Wahrheit gemäß, macht vielmehr den sorgenden Zweifel zum Wesen und
schaut und schaut hin und schaut her und schaut um. Solche Schauung
hat, Priester, {95} Er, der Erhabene, nicht gepriesen. Was für
Schauung hat aber, Priester, Er, der Erhabene, gepriesen? Da weilt,
Priester, ein Mönch, gar fern von Begierden, fern von unheilsamen
Dingen, in sinnend gedenkender ruhegeborener säliger Heiterkeit, in der
Weihe der ersten Schauung. Nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens
erwirkt er die innere Meeresstille, die Einheit des Gemüthes, die von
sinnen, von gedenken freie, in der Einigung geborene sälige Heiterkeit,
die Weihe der zweiten Schauung. In heiterer Ruhe weilt er gleichmüthig,
einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er im Körper, von dem
die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt beglückt‹;
so erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Nach Verwerfung der
Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen Frohsinns und
Trübsinns erwirkt er die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig
einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung. Solche Schauung
hat, Priester, Er, der Erhabene, gepriesen.«

»Verweisliche Schauung hat also, Herr Ānando, Er, der Herr Gotamo,
verwiesen, preisliche gepriesen. — Wohlan denn, Herr Ānando,
jetzt wollen wir aufbrechen[39]: manche Pflicht wartet unser, manche
Obliegenheit.«

»Wie es dir nun, Priester, belieben mag.«

Und Vassakāro der Priester, der Māgadher Marschall, durch des
ehrwürdigen Ānando Rede erfreut und befriedigt, stand von seinem
Sitze auf und entfernte sich. Da wandte sich denn Meier Moggallāno
der Priester, bald nachdem Vassakāro der Priester, der Māgadher
Marschall, gegangen, also an den ehrwürdigen Ānando:

»Was wir aber Herrn Ānando gefragt hatten, das hat uns Herr
Ānando nicht zu Ende erklärt.«

»Haben wir denn, Priester, dir nicht gesagt: ›Nicht giebt es, Priester,
auch nur einen Mönch ganz und gar überall mit all den Eigenschaften
begabt, mit welchen der Erhabene begabt war, der Heilige, vollkommen
Erwachte. Denn Er, Priester, der Erhabene, ist des unentdeckten Weges
Entdecker, des unerschaffenen Weges Erschaffer, des unerklärten
Weges Erklärer, der Wegeswisser, der Wegeskenner, der Wegeskundige:
{96} auf dem Weg aber folgen sie jetzt nach, die Jünger, später
nachgekommen‹.«[40]





109.

Elfter Theil

Neunte Rede

VOLLMOND

– I –

{97} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Osthaine, auf Mutter Migāros Terrasse.

Um diese Zeit nun hatte der Erhabene — es war ein Feiertag, im
halben Monat, in der voll aufgegangenen Mondnacht — inmitten der
Mönchgemeinde unter freiem Himmel Platz genommen.

Da stand nun einer der Mönche auf, schlug den Mantel um die eine
Schulter, verneigte sich ehrerbietig vor dem Erhabenen und sprach also:

»Darf ich, o Herr, den Erhabenen über irgend etwas befragen, wenn mir
der Erhabene der Frage Beantwortung gewähren will?«

»Wohlan denn, o Mönch, setze dich auf deinen Platz und frage nach
Belieben.«

Und jener Mönch setzte sich auf seinen Platz und sprach also zum
Erhabenen:

»Sind das, o Herr, die fünf Stücke des Anhangens, als da ist ein Stück
Anhangen an der Form, ein Stück Anhangen am Gefühl, ein Stück Anhangen
an der Wahrnehmung, ein Stück Anhangen an der Unterscheidung, ein Stück
Anhangen am Bewusstsein?«

»Das sind, Mönch, die fünf Stücke des Anhangens.«

»Gut, o Herr!« sagte da jener Mönch, erfreut und befriedigt durch des
Erhabenen Rede, und stellte nun eine fernere Frage:



»Und diese fünf Stücke des Anhangens, o Herr, wo wurzeln die?«

»Diese fünf Stücke des Anhangens, Mönch, wurzeln im Willen.«

{98} »Ist nun, o Herr, Anhangen und die fünf Stücke des Anhangens
ein und dasselbe, oder giebt es ein Anhangen außer den fünf Stücken des
Anhangens?«

»Nicht ist, Mönch, Anhangen und die fünf Stücke des Anhangens ein
und dasselbe, doch giebt es kein Anhangen außer den fünf Stücken
des Anhangens: was da, Mönch, bei den fünf Stücken des Anhangens
Willensreiz ist, das ist dabei Anhangen.«

»Und kann, o Herr, bei den fünf Stücken des Anhangens eine
Verschiedenheit des Willensreizes bestehn?«

»Kann sein, Mönch«, sagte der Erhabene. »Da hat einer, Mönch, den
Wunsch: ›So sei meine künftige Form, so sei mein künftiges Gefühl, so
sei meine künftige Wahrnehmung, so sei meine künftige Unterscheidung,
so sei mein künftiges Bewusstsein.‹ So kann, Mönch, bei den fünf
Stücken des Anhangens eine Verschiedenheit des Willensreizes bestehn.«

»Inwiefern aber, o Herr, kommt den Stücken die Bezeichnung Stücke zu?«

»Was es auch, Mönch, an Form giebt, vergangene, zukünftige,
gegenwärtige, eigene oder fremde, grobe oder feine, gemeine oder edle,
ferne oder nahe, ist ein Stück Form; was es auch an Gefühl giebt,
vergangenes, zukünftiges, gegenwärtiges, eigenes oder fremdes, grobes
oder feines, gemeines oder edles, fernes oder nahes, ist ein Stück
Gefühl; was es auch an Wahrnehmung giebt, vergangene, zukünftige,
gegenwärtige, eigene oder fremde, grobe oder feine, gemeine oder
edle, ferne oder nahe, ist ein Stück Wahrnehmung; was es auch an
Unterscheidungen giebt, vergangene, zukünftige, gegenwärtige, eigene
oder fremde, grobe oder feine, gemeine oder edle, ferne oder nahe,
ist ein Stück Unterscheidung; was es auch an Bewusstsein giebt,
vergangenes, zukünftiges, gegenwärtiges, eigenes oder fremdes, grobes
oder feines, gemeines oder edles, fernes oder nahes, ist ein Stück
Bewusstsein. Insofern, Mönch, kommt den Stücken die Bezeichnung Stücke
zu.«

»Was ist nun, o Herr, der Anlass, was ist der Grund, dass ein Stück
Form erscheinen kann, was ist der Anlass, was ist der Grund, dass ein
Stück Gefühl erscheinen kann, was ist der Anlass, was ist der Grund,
dass ein Stück Wahrnehmung erscheinen kann, was ist der Anlass, was
ist der Grund, dass ein Stück Unterscheidung erscheinen kann, {99} was ist
der Anlass, was ist der Grund, dass ein Stück Bewusstsein
erscheinen kann?«

»Die vier Hauptstoffe, Mönch, sind der Anlass, die vier Hauptstoffe
sind der Grund, dass ein Stück Form erscheinen kann, Berührung ist
der Anlass, Berührung ist der Grund, dass ein Stück Gefühl erscheinen
kann, Berührung ist der Anlass, Berührung ist der Grund, dass ein Stück
Wahrnehmung erscheinen kann, Berührung ist der Anlass, Berührung ist
der Grund, dass ein Stück Unterscheidung erscheinen kann, Bild und
Begriff ist, Mönch, der Anlass, Bild und Begriff ist der Grund, dass
ein Stück Bewusstsein erscheinen kann.«

»Wie aber kann, o Herr, der Glaube an Persönlichkeit aufkommen?«



»Da hat einer, Mönch, nichts erfahren, ist ein gewöhnlicher Mensch,
ohne Sinn für das Heilige, der heiligen Lehre unkundig, der heiligen
Lehre unzugänglich, ohne Sinn für das Edle, der Lehre der Edlen
unkundig, der Lehre der Edlen unzugänglich und betrachtet die Form als
sich selbst, oder sich selbst als formähnlich, oder in sich selbst
die Form, oder in der Form sich selbst; er betrachtet das Gefühl, die
Wahrnehmung, die Unterscheidungen, das Bewusstsein als sich selbst,
oder sich selbst als diesen ähnlich, oder in sich selbst diese, oder
in diesen sich selbst. So kann, Mönch, der Glaube an Persönlichkeit
aufkommen.«

»Und wie kann, o Herr, der Glaube an Persönlichkeit nicht aufkommen?«

»Da hat einer, Mönch, als erfahrener heiliger Jünger das Heilige
gemerkt, {100} ist der heiligen Lehre kundig, der heiligen Lehre
wohlzugänglich, hat das Edle gemerkt, ist der Lehre der Edlen kundig,
der Lehre der Edlen wohlzugänglich und betrachtet die Form nicht als
sich selbst, noch sich selbst als formähnlich, noch in sich selbst
die Form, noch in der Form sich selbst; er betrachtet das Gefühl, die
Wahrnehmung, die Unterscheidungen, das Bewusstsein nicht als sich
selbst, noch sich selbst als diesen ähnlich, noch in sich selbst
diese, noch in diesen sich selbst. So kann, Mönch, der Glaube an
Persönlichkeit nicht aufkommen.«

»Was ist nun, o Herr, bei der Form Labsal, was Elend, und was
Ueberwindung? Was ist beim Gefühl, bei der Wahrnehmung, bei den
Unterscheidungen, beim Bewusstsein Labsal, was Elend, und was
Ueberwindung?«



»Was da, Mönch, Wohl und Erwünschtes der Form gemäß geht, ist bei
der Form Labsal; was als Form vergänglich ist, wehe, wandelbar, ist
bei der Form Elend; was bei der Form Verneinung des Willensreizes
ist, Verleugnung des Willensreizes, ist bei der Form Ueberwindung.
Was da, Mönch, Wohl und Erwünschtes dem Gefühle, {101} der Wahrnehmung,
den Unterscheidungen, dem Bewusstsein gemäß geht, ist
dabei Labsal; was als Gefühl, als Wahrnehmung, als Unterscheidung,
als Bewusstsein vergänglich ist, wehe, wandelbar, ist dabei Elend;
was beim Gefühle, bei der Wahrnehmung, bei den Unterscheidungen,
beim Bewusstsein Verneinung des Willensreizes ist, Verleugnung des
Willensreizes, ist dabei Ueberwindung.«

»Wie aber können, o Herr, einen Wissenden, wie einen Sehenden, bei
allen äußeren Eindrücken auf diesen mit Bewusstsein behafteten Körper
da, der Ichheit und Meinheit Dünkelanwandlungen nicht ankommen?«

»Was es auch, Mönch, für eine Form sei, vergangene, zukünftige,
gegenwärtige, eigene oder fremde, grobe oder feine, gemeine oder edle,
ferne oder nahe: alle Form ist, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener
Weisheit also angesehn: ›Das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das
ist nicht mein Selbst.‹ Was es auch für ein Gefühl, was es auch für
eine Wahrnehmung, was es auch für eine Unterscheidung, was es auch für
ein Bewusstsein sei, vergangenes, zukünftiges, gegenwärtiges, eigenes
oder fremdes, grobes oder feines, gemeines oder edles, fernes oder
nahes: alles Gefühl, alle Wahrnehmung, {102} alle Unterscheidung, alles
Bewusstsein ist, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit
also angesehn: ›Das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht
mein Selbst.‹ So können, Mönch, einen Wissenden, so einen Sehenden, bei
allen äußeren Eindrücken auf diesen mit Bewusstsein behafteten Körper
da, der Ichheit und Meinheit Dünkelanwandlungen nicht ankommen.«

Da stieg nun einem der Mönche folgender Gedanke im Geiste auf: ›So wäre
denn also die Form ohne Selbst, das Gefühl ohne Selbst, die Wahrnehmung
ohne Selbst, die Unterscheidung ohne Selbst, das Bewusstsein ohne
Selbst, und ohne Selbst gethane Thaten sollten zur Thäterschaft
gereichen?‹ Und der Erhabene, den Gedanken jenes Mönches im Geiste
geistig gewahrend, wandte sich an die Mönche:

»Es mag wohl sein, ihr Mönche, dass da irgend ein eitler Mensch aus
Unwissen, in Unwissenheit gerathen, vom Durst im Geiste überwältigt,
die Weisung des Meisters überbieten zu müssen vermeine: ›So wäre denn
also die Form ohne Selbst, das Gefühl ohne Selbst, die Wahrnehmung
ohne Selbst, die Unterscheidung ohne Selbst, das Bewusstsein ohne
Selbst, und ohne Selbst gethane Thaten sollten zur Thäterschaft
gereichen?‹, fragt er. Unterwiesen seid ihr, Mönche, von mir bei
solchen und ähnlichen Fragen. Was meint ihr wohl, Mönche: ist die Form
unvergänglich oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«



»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meint ihr wohl, Mönche: ist das Gefühl, die Wahrnehmung,
{103} die Unterscheidung, das Bewusstsein unvergänglich oder
vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Darum also, ihr Mönche: was es auch für eine Form sei, vergangene,
zukünftige, gegenwärtige, eigene oder fremde, grobe oder feine, gemeine
oder edle, ferne oder nahe: alle Form ist, der Wahrheit gemäß, mit
vollkommener Weisheit also anzusehn: ›Das gehört mir nicht, das bin ich
nicht, das ist nicht mein Selbst.‹ Was es auch für ein Gefühl, was es
auch für eine Wahrnehmung, was es auch für eine Unterscheidung, was es
auch für ein Bewusstsein sei, vergangenes, zukünftiges, gegenwärtiges,
eigenes oder fremdes, grobes oder feines, gemeines oder edles, fernes
oder nahes: alles Gefühl, alle Wahrnehmung, alle Unterscheidung, alles
Bewusstsein ist, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit also
anzusehn: ›Das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein
Selbst.‹ In solchem Anblick, ihr Mönche, wird der erfahrene heilige
Jünger der Form überdrüssig und wird des Gefühles überdrüssig und wird
der Wahrnehmung überdrüssig und wird der Unterscheidungen überdrüssig
und wird des Bewusstseins überdrüssig. Ueberdrüssig wendet er sich
ab. Abgewandt löst er sich los. ›Im Erlösten ist die Erlösung‹,
diese Erkenntniss geht auf. ›Versiegt ist die Geburt, vollendet das
Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist diese Welt‹ versteht er
da.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.

Während aber diese Darlegung stattgefunden, hatte sich bei etwa sechzig
Mönchen das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst.[41]



110.

Elfter Theil

Zehnte Rede

VOLLMOND

– II –

{104} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Osthaine, auf Mutter Migāros Terrasse.

Um diese Zeit nun hatte der Erhabene — es war ein Feiertag, im
halben Monat, in der voll aufgegangenen Mondnacht — inmitten der
Mönchgemeinde unter freiem Himmel Platz genommen. Und der Erhabene
blickte über die lautlose, stille Schaar der Mönche hin und wandte sich
also an sie:

»Kann wohl, ihr Mönche, ein schlechter Mensch einen schlechten Menschen
erkennen: ›Das ist ein schlechter Mensch‹?«

»Wohl nicht, o Herr!«



»Recht so, ihr Mönche. Unmöglich ist es, ihr Mönche, es kann nicht
sein, dass ein schlechter Mensch einen schlechten Menschen erkenne:
›Das ist ein schlechter Mensch.‹ Kann aber, ihr Mönche, ein schlechter
Mensch einen guten Menschen erkennen: ›Das ist ein guter Mensch‹?«

»Wohl nicht, o Herr!«

»Recht so, ihr Mönche. Auch das ist, ihr Mönche, unmöglich, es kann
nicht sein, dass ein schlechter Mensch einen guten Menschen erkenne:
›Das ist ein guter Mensch.‹ Ein schlechter Mensch, ihr Mönche, folgt
einer schlechten Weise nach, hat zu schlechten Menschen Neigung, denkt
mit schlechten Menschen, beräth sich mit schlechten Menschen, bespricht
sich mit schlechten Menschen, verkehrt mit schlechten Menschen, liebt
die Ansichten schlechter Menschen, giebt die Gabe schlechter Menschen.

»Wie aber folgt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch einer schlechten
Weise nach? Da hat, ihr Mönche, ein schlechter Mensch kein Zutrauen, er
ist schaamlos und unbescheiden, er weiß wenig, es kümmert ihn wenig,
trübe sieht er, und er versteht nichts. Also folgt, ihr Mönche, ein
schlechter Mensch einer schlechten Weise nach.

»{105} Wie aber hat, ihr Mönche, ein schlechter Mensch zu schlechten
Menschen Neigung? Da hat, ihr Mönche, ein schlechter Mensch jene
Asketen und Priester, die da ohne Zutrauen, schaamlos und unbescheiden
sind, die wenig wissen, die wenig kümmert, die trübe sehn und nichts
verstehn, die hat er zu Freunden, hat sie zu Genossen. Also hat, ihr
Mönche, ein schlechter Mensch zu schlechten Menschen Neigung.



»Wie aber denkt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch mit schlechten
Menschen? Da denkt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch zu eigener
Beschwer, und er denkt zu fremder Beschwer, und er denkt zu beider
Beschwer. Also, ihr Mönche, denkt ein schlechter Mensch mit schlechten
Menschen.

»Wie aber beräth sich, ihr Mönche, ein schlechter Mensch mit schlechten
Menschen? Da beräth sich, ihr Mönche, ein schlechter Mensch zu eigener
Beschwer, und er beräth sich zu fremder Beschwer, und er beräth sich zu
beider Beschwer. Also, ihr Mönche, beräth sich ein schlechter Mensch
mit schlechten Menschen.

»Wie aber bespricht sich, ihr Mönche, ein schlechter Mensch mit
schlechten Menschen? Da spricht, ihr Mönche, ein schlechter Mensch
Lügen, er verleumdet, führt barsche Rede, treibt geschwätzige Rede.
Also, ihr Mönche, bespricht sich ein schlechter Mensch mit schlechten
Menschen.

»Wie aber verkehrt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch mit schlechten
Menschen? Da bringt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch Lebendiges um,
er nimmt Nichtgegebenes, er begeht Ausschweifung. Also, ihr Mönche,
verkehrt ein schlechter Mensch mit schlechten Menschen.

»Wie aber liebt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch die Ansichten
schlechter Menschen? Da bekennt sich, ihr Mönche, ein schlechter Mensch
zu dieser Ansicht: ›Almosengeben, Verzichtleisten, Spenden — es ist
alles eitel; {106} es giebt keine Saat und Ernte guter und böser
Werke; Diesseits und Jenseits sind leere Worte; Vater und Mutter und
auch geistige Geburt sind hohle Namen; die Welt hat keine Asketen und
Priester, die vollkommen und vollendet sind, die sich den Sinn dieser
und jener Welt begreiflich machen, anschaulich vorstellen und erklären
können.‹ Also, ihr Mönche, liebt ein schlechter Mensch die Ansichten
schlechter Menschen.

»Wie aber giebt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch die Gabe schlechter
Menschen? Da theilt, ihr Mönche, ein schlechter Mensch Gaben aus ohne
zu würdigen, nicht eigenhändig, unbedacht, wirft sie weg, er glaubt an
kein hülfreiches Wirken. Also, ihr Mönche, giebt ein schlechter Mensch
die Gabe schlechter Menschen.

»So ein schlechter Mensch nun, ihr Mönche, der also einer schlechten
Weise nachgefolgt, also schlechten Menschen zugeneigt war, also
mit schlechten Menschen gedacht, also mit schlechten Menschen sich
berathen, also mit schlechten Menschen sich besprochen, also mit
schlechten Menschen verkehrt, also die Ansichten schlechter Menschen
geliebt, also die Gabe schlechter Menschen gegeben hatte, wird bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, zur Fährte schlechter Menschen
hingerathen. Was ist aber, ihr Mönche, die Fährte schlechter Menschen?
Hölle oder Thierheit.

»Kann wohl, ihr Mönche, ein guter Mensch einen guten Menschen erkennen:
›Das ist ein guter Mensch‹?«

»Freilich, o Herr!«

»Recht so, ihr Mönche. Es mag schon sein, ihr Mönche, dass ein guter
Mensch einen guten Menschen erkenne: ›Das ist ein guter Mensch.‹ Kann
aber, ihr Mönche, {107} ein guter Mensch einen schlechten Menschen
erkennen: ›Das ist ein schlechter Mensch‹?«

»Freilich, o Herr!«



»Recht so, ihr Mönche. Auch das, ihr Mönche, mag schon sein, dass ein
guter Mensch einen schlechten Menschen erkenne: ›Das ist ein schlechter
Mensch.‹ Ein guter Mensch, ihr Mönche, folgt einer guten Weise nach,
hat zu guten Menschen Neigung, denkt mit guten Menschen, beräth sich
mit guten Menschen, bespricht sich mit guten Menschen, verkehrt mit
guten Menschen, liebt die Ansichten guter Menschen, giebt die Gabe
guter Menschen.

»Wie aber folgt, ihr Mönche, ein guter Mensch einer guten Weise nach?
Da hat, ihr Mönche, ein guter Mensch Zutrauen, er ist schaamhaft,
bescheiden, er weiß viel, tapfer harrt er aus, klar bewusst, witzig
erfahren. Also folgt, ihr Mönche, ein guter Mensch einer guten Weise
nach.

»Wie aber hat, ihr Mönche, ein guter Mensch zu guten Menschen Neigung?
Da hat, ihr Mönche, ein guter Mensch jene Asketen und Priester, die da
Zutrauen hegen, schaamhaft, bescheiden sind, die viel wissen, tapfer
ausharren, klar bewusst, witzig erfahren, die hat er zu Freunden,
hat sie zu Genossen. Also hat, ihr Mönche, ein guter Mensch zu guten
Menschen Neigung.

»Wie aber denkt, ihr Mönche, ein guter Mensch mit guten Menschen? Da
denkt, ihr Mönche, ein guter Mensch weder zu eigener Beschwer, noch
denkt er zu fremder Beschwer, noch denkt er zu beider Beschwer. Also,
ihr Mönche, denkt ein guter Mensch mit guten Menschen.

»Wie aber beräth sich, ihr Mönche, ein guter Mensch mit guten Menschen?
Da beräth sich, ihr Mönche, ein guter Mensch weder zu eigener Beschwer,
noch beräth er sich zu fremder Beschwer, noch beräth er sich zu beider
Beschwer. Also, ihr Mönche, beräth sich ein guter Mensch mit guten
Menschen.

»Wie aber bespricht sich, ihr Mönche, ein guter Mensch mit guten
Menschen? {108} Da hält sich, ihr Mönche, ein guter Mensch vom Lügen
zurück, vom Verleumden zurück, er führt keine barsche Rede, treibt
keine geschwätzige Rede. Also, ihr Mönche, bespricht sich ein guter
Mensch mit guten Menschen.

»Wie aber verkehrt, ihr Mönche, ein guter Mensch mit guten Menschen?
Da hält sich, ihr Mönche, ein guter Mensch von Todtschlag zurück, von
Diebstahl zurück, von Ausschweifung zurück. Also, ihr Mönche, verkehrt
ein guter Mensch mit guten Menschen.

»Wie aber liebt, ihr Mönche, ein guter Mensch die Ansichten guter
Menschen? Da bekennt sich, ihr Mönche, ein guter Mensch zu dieser
Ansicht: ›Almosengeben, Verzichtleisten, Spenden ist kein Unsinn; es
giebt eine Saat und Ernte guter und böser Werke; das Diesseits ist
vorhanden und das Jenseits ist vorhanden; Eltern giebt es und geistige
Geburt giebt es[42]; die Welt hat Asketen und Priester, die vollkommen
und vollendet sind, die sich den Sinn dieser und jener Welt begreiflich
machen, anschaulich vorstellen und erklären können.‹ Also, ihr Mönche,
liebt ein guter Mensch die Ansichten guter Menschen.

»Wie aber giebt, ihr Mönche, ein guter Mensch die Gabe guter Menschen?
Da theilt, ihr Mönche, ein guter Mensch Gaben aus indem er würdigt,
mit eigener Hand, mit Bedacht, in lauterer Absicht, er glaubt an
hülfreiches Wirken. Also, ihr Mönche, giebt ein guter Mensch die Gabe
guter Menschen.



»So ein guter Mensch nun, ihr Mönche, der also einer guten Weise
nachgefolgt, also guten Menschen zugeneigt war, also mit guten Menschen
gedacht, also mit guten Menschen sich berathen, also mit guten Menschen
sich besprochen, also mit guten Menschen verkehrt, also die Ansichten
guter Menschen geliebt, also die Gabe guter Menschen gegeben hatte,
{109} wird bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, zur Fährte
guter Menschen hingerathen. Was ist aber, ihr Mönche, die Fährte guter
Menschen? Göttermacht oder Menschenmacht.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[43]






ZWÖLFTER THEIL


BUCH DER REIHE





111.

Zwölfter Theil

Erste Rede

DIE REIHE

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Witzig, ihr Mönche, ist Sāriputto, mächtig in Wissen, ihr Mönche,
ist Sāriputto, gewaltig in Wissen, ihr Mönche, ist Sāriputto,
hell in Wissen, ihr Mönche, ist Sāriputto, flink in Wissen,
ihr Mönche, ist Sāriputto, scharf in Wissen, ihr Mönche, ist
Sāriputto, schneidig in Wissen, ihr Mönche, ist Sāriputto;
Sāriputto, ihr Mönche, hat einen halben Monat der Reihe nach die
Dinge mit Klarsicht klar gesehn.

»So aber mag, ihr Mönche, Sāriputto der Reihe nach die Dinge klar
sehn: da weilt, ihr Mönche, Sāriputto, gar fern von Begierden,
fern von unheilsamen Dingen, in sinnend gedenkender ruhegeborener
säliger Heiterkeit, in der Weihe der ersten Schauung. {110} Und die
Dinge der ersten Schauung, Ueberlegung und Erwägung, Heiterkeit und
Säligkeit und Einigung des Herzens, Berührung, Gefühl, Wahrnehmung,
Denken, Bewusstsein, Wille, Beschluss, Kraft, Einsicht, Gleichmuth,
Achtsamkeit, diese Dinge hat er der Reihe nach eingeordnet, diese
Dinge lässt er wissentlich aufsteigen, wissentlich standhalten,
wissentlich untergehn. Und er erkennt: ›So kommen denn diese Dinge
ungewesen zum Vorschein, und gewesen verschwinden sie wieder.‹ Und
er ist diesen Dingen nicht zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht
angeschlossen, nicht angeheftet, ist ihnen entgangen, ihnen entronnen,
ohne das Gemüth umschränken zu lassen. Denn ›Es giebt noch eine höhere
Freiheit‹ weiß er. Und indem er sie entwickelt merkt er eben ›Das giebt
es.‹

»Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto nach Vollendung
des Sinnens und Gedenkens die innere Meeresstille, die Einheit des
Gemüthes, die von sinnen, von gedenken freie, in der Einigung geborene
sälige Heiterkeit, die Weihe der zweiten Schauung gewonnen. Und die
Dinge der zweiten Schauung, innere Meeresstille, Heiterkeit und
Säligkeit und Einigung des Herzens, Berührung, Gefühl, Wahrnehmung,
Denken, Bewusstsein, Wille, Beschluss, Kraft, Einsicht, Gleichmuth,
Achtsamkeit, diese Dinge hat er der Reihe nach eingeordnet, diese Dinge
lässt er wissentlich aufsteigen, wissentlich standhalten, wissentlich
untergehn. Und er erkennt: ›So kommen denn diese Dinge ungewesen zum
Vorschein, und gewesen verschwinden sie wieder.‹ Und er ist diesen
Dingen nicht zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht angeschlossen, nicht
angeheftet, ist ihnen entgangen, ihnen entronnen, ohne das Gemüth
umschränken zu lassen. Denn ›Es giebt noch eine höhere Freiheit‹ {111} weiß
er. Und indem er sie entwickelt merkt er eben ›Das giebt es.‹



»Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto in heiterer Ruhe,
gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst, ein Glück im Körper empfunden,
von dem die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt
beglückt‹; so hat er die Weihe der dritten Schauung gewonnen. Und die
Dinge der dritten Schauung, Gleichmuth und Säligkeit, Einsicht und
Klarheit und Einigung des Herzens, Berührung, Gefühl, Wahrnehmung,
Denken, Bewusstsein, Wille, Beschluss, Kraft, Einsicht, Gleichmuth,
Achtsamkeit, diese Dinge hat er der Reihe nach eingeordnet, diese Dinge
lässt er wissentlich aufsteigen, wissentlich standhalten, wissentlich
untergehn. Und er erkennt: ›So kommen denn diese Dinge ungewesen zum
Vorschein, und gewesen verschwinden sie wieder.‹ Und er ist diesen
Dingen nicht zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht angeschlossen, nicht
angeheftet, ist ihnen entgangen, ihnen entronnen, ohne das Gemüth
umschränken zu lassen. Denn ›Es giebt noch eine höhere Freiheit‹ weiß
er. Und indem er sie entwickelt merkt er eben ›Das giebt es.‹

»Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto nach Verwerfung
der Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen Frohsinns
und Trübsinns die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig
einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung gewonnen. Und die
Dinge der vierten Schauung, Gleichmuth, ohne Leid-, ohne Freudengefühl,
Reinheit, ohne geistigen Genuss, lauter Einsicht und Einigung des
Herzens, Berührung, Gefühl, Wahrnehmung, Denken, Bewusstsein, Wille,
Beschluss, Kraft, Einsicht, Gleichmuth, Achtsamkeit, diese Dinge hat
er der Reihe nach eingeordnet, diese Dinge lässt er wissentlich
aufsteigen, {112} wissentlich standhalten, wissentlich untergehn.
Und er erkennt: ›So kommen denn diese Dinge ungewesen zum Vorschein,
und gewesen verschwinden sie wieder.‹ Und er ist diesen Dingen nicht
zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht angeschlossen, nicht angeheftet,
ist ihnen entgangen, ihnen entronnen, ohne das Gemüth umschränken zu
lassen. Denn ›Es giebt noch eine höhere Freiheit‹ weiß er. Und indem er
sie entwickelt merkt er eben ›Das giebt es.‹

»Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto nach völliger
Ueberwindung der Formwahrnehmungen, Vernichtung der Gegenwahrnehmungen,
Verwerfung der Vielheitwahrnehmungen in dem Gedanken ›Gränzenlos
ist der Raum‹ das Reich des unbegränzten Raumes gewonnen. Und die
Dinge der unbegränzten Raumsphäre, Wahrnehmung der unbegränzten
Raumsphäre und Einigung des Herzens, Berührung, Gefühl, Wahrnehmung,
Denken, Bewusstsein, Wille, Beschluss, Kraft, Einsicht, Gleichmuth,
Achtsamkeit, diese Dinge hat er der Reihe nach eingeordnet, diese Dinge
lässt er wissentlich aufsteigen, wissentlich standhalten, wissentlich
untergehn. Und er erkennt: ›So kommen denn diese Dinge ungewesen zum
Vorschein, und gewesen verschwinden sie wieder.‹ Und er ist diesen
Dingen nicht zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht angeschlossen, nicht
angeheftet, ist ihnen entgangen, ihnen entronnen, ohne das Gemüth
umschränken zu lassen. Denn ›Es giebt noch eine höhere Freiheit‹ weiß
er. Und indem er sie entwickelt merkt er eben ›Das giebt es.‹

»Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto nach völliger
Ueberwindung der unbegränzten Raumsphäre in dem Gedanken ›Gränzenlos
ist das Bewusstsein‹ das Reich des unbegrenzten Bewusstseins gewonnen.
Und die Dinge der unbegränzten Bewusstseinsphäre, Wahrnehmung {113} der
unbegränzten Bewusstseinsphäre und Einigung des Herzens,
Berührung, Gefühl, Wahrnehmung, Denken, Bewusstsein, Wille, Beschluss,
Kraft, Einsicht, Gleichmuth, Achtsamkeit, diese Dinge hat er der
Reihe nach eingeordnet, diese Dinge lässt er wissentlich aufsteigen,
wissentlich standhalten, wissentlich untergehn. Und er erkennt:
›So kommen denn diese Dinge ungewesen zum Vorschein, und gewesen
verschwinden sie wieder.‹ Und er ist diesen Dingen nicht zugeneigt
und nicht abgeneigt, nicht angeschlossen, nicht angeheftet, ist ihnen
entgangen, ihnen entronnen, ohne das Gemüth umschränken zu lassen.
Denn ›Es giebt noch eine höhere Freiheit‹ weiß er. Und indem er sie
entwickelt merkt er eben ›Das giebt es.‹

»Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto nach völliger
Ueberwindung der unbegränzten Bewusstseinsphäre in dem Gedanken
›Nichts ist da‹ das Reich des Nichtdaseins gewonnen. Und die Dinge der
Nichtdaseinsphäre, Wahrnehmung der Nichtdaseinsphäre und Einigung des
Herzens, Berührung, Gefühl, Wahrnehmung, Denken, Bewusstsein, Wille,
Beschluss, Kraft, Einsicht, Gleichmuth, Achtsamkeit, diese Dinge
hat er der Reihe nach eingeordnet, diese Dinge lässt er wissentlich
aufsteigen, wissentlich standhalten, wissentlich untergehn. Und er
erkennt: ›So kommen denn diese Dinge ungewesen zum Vorschein, und
gewesen verschwinden sie wieder.‹ Und er ist diesen Dingen nicht
zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht angeschlossen, nicht angeheftet,
ist ihnen entgangen, ihnen entronnen, ohne das Gemüth umschränken zu
lassen. Denn ›Es giebt noch eine höhere Freiheit‹ weiß er. Und indem er
sie entwickelt merkt er eben ›Das giebt es.‹

{114} »Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto nach völliger
Ueberwindung der Nichtdaseinsphäre die Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung gewonnen. Und aus diesem Erfunde kehrt er besonnen zurück.
Und ist er aus diesem Erfunde besonnen zurückgekehrt, so nimmt er die
Dinge, die überstanden, aufgelöst, umgewandelt sind, wahr: ›So kommen
denn diese Dinge ungewesen zum Vorschein, und gewesen verschwinden sie
wieder.‹ Und er ist diesen Dingen nicht zugeneigt und nicht abgeneigt,
nicht angeschlossen, nicht angeheftet, ist ihnen entgangen, ihnen
entronnen, ohne das Gemüth umschränken zu lassen. Denn ›Es giebt noch
eine höhere Freiheit‹ weiß er. Und indem er sie entwickelt merkt er
eben ›Das giebt es.‹

»Denn ferner noch, ihr Mönche, hat Sāriputto nach völliger
Ueberwindung der Gränzscheide möglicher Wahrnehmung die Auflösung der
Wahrnehmbarkeit gewonnen, und des weise Sehenden Wahn ist aufgehoben.
Und aus diesem Erfunde kehrt er besonnen zurück. Und ist er aus
diesem Erfunde besonnen zurückgekehrt, so nimmt er die Dinge, die
überstanden, aufgelöst, umgewandelt sind, wahr: ›So kommen denn diese
Dinge ungewesen zum Vorschein, und gewesen verschwinden sie wieder.‹
Und er ist diesen Dingen nicht zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht
angeschlossen, nicht angeheftet, ist ihnen entgangen, ihnen entronnen,
ohne das Gemüth umschränken zu lassen. Denn ›Es giebt keine höhere
Freiheit‹ weiß er. Und indem er sie entwickelt merkt er eben ›Das giebt
es nicht.‹

»Wer nun einen solchen, ihr Mönche, beim rechten Namen nennen mag:
›Waltefürst, Oberfürst in heiliger Sitte, Waltefürst, Oberfürst in
heiliger Vertiefung, Waltefürst, {115} Oberfürst in heiliger Weisheit,
Waltefürst, Oberfürst in heiliger Enthaftung‹, der mag eben
einen Sāriputto beim rechten Namen nennen: ›Waltefürst, Oberfürst
in heiliger Sitte, Waltefürst, Oberfürst in heiliger Vertiefung,
Waltefürst, Oberfürst in heiliger Weisheit, Waltefürst, Oberfürst in
heiliger Enthaftung.‹ Wer nun einen solchen, ihr Mönche, beim rechten
Namen nennen mag: ›Sohn des Erhabenen, von ächter Abstammung, aus dem
Munde geboren, in der Lehre gezeugt, in der Lehre gebildet, Erbe der
Lehre, nicht Erbe der Nothdurft‹, der mag eben einen Sāriputto beim
rechten Namen nennen: ›Sohn des Erhabenen, von ächter Abstammung, aus
dem Munde geboren, in der Lehre gezeugt, in der Lehre gebildet, Erbe
der Lehre, nicht Erbe der Nothdurft.‹ Sāriputto, ihr Mönche, stellt
das höchste Reich der Wahrheit, nachdem es der Vollendete dargestellt
hat, ganz ebenso dar.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.





112.

Zwölfter Theil

Zweite Rede

SECHS ERLÄUTERN

{116} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Da giebt, ihr Mönche, ein Mönch die Gewissheit zu erkennen: ‚›Versiegt
ist die Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr
ist diese Welt‹ versteh’ ich da.‘ Die Rede, ihr Mönche, eines solchen
Mönches ist weder zu billigen noch abzuweisen; ohne zu billigen, ohne
abzuweisen ist die Frage zu stellen: ›Vier Arten, Bruder, von Betragen
hat Er, der Erhabene, der Kenner, der Seher, der Heilige, vollkommen
Erwachte, recht gekennzeichnet: und welche vier? Bei Gesehnem das
Gesehne verlautbaren, bei Gehörtem das Gehörte verlautbaren, bei
Gedachtem das Gedachte verlautbaren, bei Erkanntem das Erkannte
verlautbaren: das sind, Bruder, vier Arten von Betragen, die Er, der
Erhabene, der Kenner, der Seher, der Heilige, vollkommen Erwachte,
recht gekennzeichnet hat; was für Wissen hat nun der Ehrwürdige, was
für Schauen bei diesen vier Arten von Betragen und hat das Herz ohne
Hangen vom Wahne abgelöst?‹ Ein Mönch, ihr Mönche, der Wahnversieger,
Endiger ist, der das Werk gewirkt, die Last abgelegt, das Heil sich
errungen, die Daseinsfesseln vernichtet, sich durch vollkommene
Erkenntniss erlöst hat, kann folgende Rechenschaft ablegen: ›Bei
Gesehnem bin ich, Brüder, nicht zugeneigt und nicht abgeneigt, nicht
angeschlossen, nicht angeheftet, bin ihm entgangen, bin ihm entronnen,
ohne das Gemüth umschränken zu lassen; bei Gehörtem — bei Gedachtem
— bei Erkanntem bin ich, Brüder, {117} nicht zugeneigt und nicht
abgeneigt, nicht angeschlossen, nicht angeheftet, bin ihm entgangen,
bin ihm entronnen, ohne das Gemüth umschränken zu lassen. So ein Wissen
hab’ ich, Brüder, so ein Schauen bei diesen vier Arten von Betragen und
habe das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst.‹

»Die Rede, ihr Mönche, eines solchen Mönches ist zu billigen und
gutzuheißen; und hat man sie gebilligt und gutgeheißen, so ist eine
fernere Frage zu stellen: ›Fünf sind es, Bruder, der Stücke des
Anhangens, die Er, der Erhabene, der Kenner, der Seher, der Heilige,
vollkommen Erwachte, recht gekennzeichnet hat: und welche fünf? Als
da ist ein Stück Anhangen an der Form, ein Stück Anhangen am Gefühl,
ein Stück Anhangen an der Wahrnehmung, ein Stück Anhangen an der
Unterscheidung, ein Stück Anhangen am Bewusstsein: das sind, Bruder,
die fünf Stücke des Anhangens, die Er, der Erhabene, der Kenner, der
Seher, der Heilige, vollkommen Erwachte, recht gekennzeichnet hat; was
für Wissen hat nun der Ehrwürdige, was für Schauen bei diesen fünf
Stücken des Anhangens und hat das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst?‹
Ein Mönch, ihr Mönche, der Wahnversieger, Endiger ist, der das Werk
gewirkt, die Last abgelegt, das Heil sich errungen, die Daseinsfesseln
vernichtet, sich durch vollkommene Erkenntniss erlöst hat, kann
folgende Rechenschaft ablegen: ›Die Form hab’ ich, Brüder, als
ohnmächtig, unergetzlich, unerquicklich erkannt, und was bei der Form
anhänglich Anhangen ist, geistiges Anlehnen, Anschmiegen, Angewöhnen:
weil ich das versiegen und versagen, aufhören, zergehn, entschwinden
habe lassen, ist mein Herz abgelöst, versteh’ ich da. Das Gefühl, die
Wahrnehmung, die Unterscheidungen, das Bewusstsein hab’ ich, Brüder,
{118} als ohnmächtig, unergetzlich, unerquicklich erkannt, und
was beim Gefühl, bei der Wahrnehmung, bei den Unterscheidungen, beim
Bewusstsein anhänglich Anhangen ist, geistiges Anlehnen, Anschmiegen,
Angewöhnen: weil ich das versiegen und versagen, aufhören, zergehn,
entschwinden habe lassen, ist mein Herz abgelöst, versteh’ ich da. So
ein Wissen hab’ ich, Brüder, so ein Schauen bei diesen fünf Stücken des
Anhangens und habe das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst.‹

»Die Rede, ihr Mönche, eines solchen Mönches ist zu billigen und
gutzuheißen; und hat man sie gebilligt und gutgeheißen, so ist eine
fernere Frage zu stellen: ›Sechs Artungen sind es, Bruder, die
Er, der Erhabene, der Kenner, der Seher, der Heilige, vollkommen
Erwachte, recht gekennzeichnet hat: und welche sechs? Art der Erde,
Art des Wassers, Art des Feuers, Art der Luft, Art des Raumes, Art
des Bewusstseins: das sind, Bruder, sechs Artungen, die Er, der
Erhabene, der Kenner, der Seher, der Heilige, vollkommen Erwachte,
recht gekennzeichnet hat; was für Wissen hat nun der Ehrwürdige, was
für Schauen bei diesen sechs Artungen und hat das Herz ohne Hangen vom
Wahne abgelöst?‹ Ein Mönch, ihr Mönche, der Wahnversieger, Endiger
ist, der das Werk gewirkt, die Last abgelegt, das Heil sich errungen,
die Daseinsfesseln vernichtet, sich durch vollkommene Erkenntniss
erlöst hat, kann folgende Rechenschaft ablegen: ›Die Art der Erde hab’
ich, Brüder, als uneigen begriffen und mich als nicht in der Art der
Erde bestanden, und was in der Art der Erde bestanden ist, anhänglich
Anhangen, geistiges Anlehnen, Anschmiegen, Angewöhnen: weil ich das
versiegen und versagen, aufhören, zergehn, entschwinden habe lassen,
ist mein Herz abgelöst, versteh’ ich da. Die Art des Wassers — die Art
des Feuers — die Art der Luft — die Art des Raumes — die Art des
Bewusstseins hab’ ich, Brüder, {119} als uneigen begriffen und mich als nicht
in der Art des Bewusstseins bestanden, und was in der Art des
Bewusstseins bestanden ist, anhänglich Anhangen, geistiges Anlehnen,
Anschmiegen, Angewöhnen: weil ich das versiegen und versagen, aufhören,
zergehn, entschwinden habe lassen, ist mein Herz abgelöst, versteh’ ich
da. So ein Wissen hab’ ich, Brüder, so ein Schauen bei diesen sechs
Artungen und habe das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst.‹

»Die Rede, ihr Mönche, eines solchen Mönches ist zu billigen und
gutzuheißen; und hat man sie gebilligt und gutgeheißen, so ist eine
fernere Frage zu stellen: ›Sechs sind es wiederum, Bruder, der Innen-
und Außengebiete, die Er, der Erhabene, der Kenner, der Seher, der
Heilige, vollkommen Erwachte, recht gekennzeichnet hat: und welche
sechs? Das Auge und die Formen, das Ohr und die Töne, die Nase und die
Düfte, die Zunge und die Säfte, der Leib und die Tastungen, das Denken
und die Dinge: das sind, Bruder, die sechs Innen- und Außengebiete,
die Er, der Erhabene, der Kenner, der Seher, der Heilige, vollkommen
Erwachte recht gekennzeichnet hat; was für Wissen hat nun der
Ehrwürdige, was für Schauen bei diesen sechs Innen- und Außengebieten
und hat das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst?‹ Ein Mönch, ihr
Mönche, der Wahnversieger, Endiger ist, der das Werk gewirkt, die Last
abgelegt, das Heil sich errungen, die Daseinsfesseln vernichtet, sich
durch vollkommene Erkenntnis erlöst hat, kann folgende Rechenschaft
ablegen: ›Beim Auge, Brüder, bei der Form, beim Sehbewusstsein, bei den
durch das Sehbewusstsein bewusstbaren Dingen, was da Wille und Gier,
was da Lust und Durst, was anhänglich Anhangen ist, geistiges Anlehnen,
Anschmiegen, Angewöhnen: {120} weil ich das versiegen und versagen,
aufhören, zergehn, entschwinden habe lassen, ist mein Herz abgelöst,
versteh’ ich da. Beim Ohr — bei der Nase — bei der Zunge — beim
Leibe — beim Denken, Brüder, bei den Dingen, beim Denkbewusstsein, bei
den durch das Denkbewusstsein bewusstbaren Dingen, was da Wille und
Gier, was da Lust und Durst, was anhänglich Anhangen ist, geistiges
Anlehnen, Anschmiegen, Angewöhnen: weil ich das versiegen und versagen,
aufhören, zergehn, entschwinden habe lassen, ist mein Herz abgelöst,
versteh’ ich da. So ein Wissen hab’ ich, Brüder, so ein Schauen bei
diesen sechs Innen- und Außengebieten und habe das Herz ohne Hangen vom
Wahne abgelöst.‹

»Die Rede, ihr Mönche, eines solchen Mönches ist zu billigen und
gutzuheißen; und hat man sie gebilligt und gutgeheißen, so ist eine
fernere Frage zu stellen: ›Was für Wissen hat nun der Ehrwürdige,
was für Schauen, bei allen äußeren Eindrücken auf diesen mit
Bewusstsein behafteten Körper da, und hat der Ichheit und Meinheit
Dünkelanwandlungen gänzlich ausgetilgt?‹ Ein Mönch, ihr Mönche, der
Wahnversieger, Endiger ist, der das Werk gewirkt, die Last abgelegt,
das Heil sich errungen, die Daseinsfesseln vernichtet, sich durch
vollkommene Erkenntniss erlöst hat, kann folgende Rechenschaft
ablegen: ›Früher war ich, Brüder, in häuslichem Leben erwachsen,
ein unwissender Mensch gewesen. Da hat mir der Vollendete, oder ein
Jünger des Vollendeten, die Lehre gezeigt. Als ich von ihm die Lehre
vernommen, hab’ ich Vertrauen zum Vollendeten gefasst. Von diesem
Vertrauen erfüllt hab’ ich da bei mir erwogen: {121} ‚Ein Gefängniss ist
die Häuslichkeit, ein Schmutzwinkel; der freie Himmelsraum
die Pilgerschaft. Nicht wohl geht es, wenn man im Hause bleibt, das
völlig geläuterte, völlig geklärte Asketenthum Punkt für Punkt zu
erfüllen.[44] Wie, wenn ich nun, mit geschorenem Haar und Barte,
mit fahlem Gewande bekleidet, aus dem Hause in die Hauslosigkeit
hinauszöge?‘ Und ich habe dann, Brüder, nach einiger Zeit, einen
kleinen Besitz oder einen großen Besitz verlassen, einen kleinen
Verwandtenkreis oder einen großen Verwandtenkreis verlassen, Haar und
Bart abgeschoren, die fahlen Gewänder angelegt und bin aus dem Hause in
die Hauslosigkeit gezogen.

›Ich war nun Pilger geworden und hatte die Ordenspflichten der Mönche
auf mich genommen. Lebendiges umzubringen hatt’ ich verworfen,
Lebendiges umzubringen lag mir fern: ohne Stock, ohne Schwerdt,
fühlsam, voll Theilnahme, hegt’ ich zu allen lebenden Wesen Liebe
und Mitleid. Nichtgegebenes zu nehmen hatt’ ich verworfen, vom Nehmen
des Nichtgegebenen hielt ich mich fern: Gegebenes nahm ich, Gegebenes
wartete ich ab, nicht diebisch gesinnt, rein gewordenen Herzens. Die
Unkeuschheit hatt’ ich verworfen, keusch lebt’ ich: fern zog ich
hin, entrathen der Paarung, dem gemeinen Gesetze.[45] Lüge hatt’ ich
verworfen, von Lüge hielt ich mich fern: die Wahrheit sprach ich, der
Wahrheit war ich ergeben, standhaft, vertrauenswürdig, kein Häuchler
und Schmeichler der Welt. Das Ausrichten hatt’ ich verworfen, vom
Ausrichten hielt ich mich fern: was ich hier gehört hatte erzählt’ ich
dort nicht wieder, um jene zu entzweien, und was ich dort gehört hatte
erzählt’ ich hier nicht wieder, um diese zu entzweien; so einigte ich
Entzweite, festigte Verbundene, Eintracht machte mich froh, {122} Eintracht
freute mich, Eintracht beglückte mich, Eintracht fördernde
Worte sprach ich. Barsche Worte hatt’ ich verworfen, von barschen
Worten hielt ich mich fern: Worte, die frei von Schimpf sind, dem
Ohre wohlthuend, liebreich, zum Herzen dringend, höflich[46], viele
erfreuend, viele erhebend, solche Worte sprach ich. Plappern und
Plaudern hatt’ ich verworfen, von Plappern und Plaudern hielt ich mich
fern: zur rechten Zeit sprach ich, den Thatsachen gemäß, auf den Sinn
bedacht, der Lehre und Ordnung getreu, meine Rede war inhaltreich,
gelegentlich mit Gleichnissen geschmückt, klar und bestimmt, ihrem
Gegenstande angemessen.

›Sämereien und Pflanzungen anzulegen hatt’ ich verschmäht. Einmal
des Tags nahm ich Nahrung zu mir, nachts war ich nüchtern, fern lag
es mir zur Unzeit zu essen. Von Tanz, Gesang, Spiel, Schaustellungen
hielt ich mich fern. Kränze, Wohlgerüche, Salben, Schmuck, Zierrath,
Putz wies ich ab. Hohe, prächtige Lagerstätten verschmähte ich. Gold
und Silber nahm ich nicht an. Rohes Getreide nahm ich nicht an. Rohes
Fleisch nahm ich nicht an. Frauen und Mädchen nahm ich nicht an. Diener
und Dienerinen nahm ich nicht an. Ziegen und Schaafe nahm ich nicht
an. Hühner und Schweine nahm ich nicht an. Elephanten, Rinder und
Rosse nahm ich nicht an. Haus und Feld nahm ich nicht an. Botschaften,
Sendungen, Aufträge übernahm ich nicht. Von Kauf und Verkauf hielt ich
mich fern. Von falschem Maaß und Gewicht hielt ich mich fern. Von den
schiefen Wegen der Bestechung, Täuschung, Niedertracht hielt ich mich
fern. Von Raufereien, Schlägereien, Händeln, vom Rauben, Plündern und
Zwingen hielt ich mich fern.

›Ich war zufrieden mit dem Gewande, das meinen Leib deckte, mit der
Almosenspeise, die mein Leben unterhielt. {123} Wohin ich auch pilgerte, nur
mit dem Gewande und der Almosenschaale versehn pilgerte ich.
Gleichwie da etwa ein beschwingter Vogel, wohin er auch fliegt, nur
mit der Last seiner Federn fliegt, ebenso auch war ich, Brüder, mit
dem Gewande zufrieden, das meinen Leib deckte, mit der Almosenspeise,
die mein Leben unterhielt. Wohin ich auch wanderte, nur damit versehn
wanderte ich.[47]

›Durch die Erfüllung dieser heiligen Tugendsatzung empfand ich ein
inneres fleckenloses Glück.

›Erblickte ich nun mit dem Gesichte eine Form, so fasste ich keine
Neigung, fasste keine Absicht. Da Begierde und Missmuth, böse und
schlechte Gedanken gar bald den überwältigen, der unbewachten Gesichtes
verweilt, befleißigte ich mich dieser Bewachung, ich hütete das
Gesicht, ich wachte eifrig über das Gesicht.

›Hörte ich nun mit dem Gehöre einen Ton,

›Roch ich nun mit dem Geruche einen Duft,

›Schmeckte ich nun mit dem Geschmacke einen Saft,

›Tastete ich nun mit dem Getaste eine Tastung,

›Erkannte ich nun mit dem Gedenken ein Ding, so fasste ich keine
Neigung, fasste keine Absicht. Da Begierde und Missmuth, böse und
schlechte Gedanken gar bald den überwältigen, der unbewachten Gedenkens
verweilt, befleißigte ich mich dieser Bewachung, ich hütete das
Gedenken, ich wachte eifrig über das Gedenken.

›Durch die Erfüllung dieser heiligen Sinnenzügelung empfand ich ein
inneres ungetrübtes Glück.

›Klar bewusst kam ich und ging ich, klar bewusst blickt’ ich hin,
blickt’ ich weg, klar bewusst regt’ und bewegt’ ich mich, klar bewusst
trug ich des Ordens Gewand und Almosenschaale, klar bewusst aß und
trank ich, kaut’ ich und schmeckt’ ich, klar bewusst entleert’ ich Koth
und Harn, {124} klar bewusst ging und stand und saß ich, schlief ich
ein, wacht’ ich auf, sprach ich und schwieg ich.

›Treu dieser heiligen Tugendsatzung, treu dieser heiligen
Sinnenzügelung, treu dieser heiligen klaren Einsicht suchte ich einen
abgelegenen Ruheplatz auf, einen Hain, den Fuß eines Baumes, eine
Felsengrotte, eine Bergesgruft, einen Friedhof, die Waldesmitte,
ein Streulager in der offenen Ebene. Nach dem Mahle, wenn ich vom
Almosengange zurückgekehrt war, setzte ich mich mit verschränkten
Beinen nieder, den Körper gerade aufgerichtet, und pflegte der
Einsicht. Ich hatte weltliche Begierde verworfen und verweilte
begierdelosen Gemüthes, von Begierde läuterte ich mein Herz.
Gehässigkeit hatt’ ich verworfen, hasslosen Gemüthes verweilt’ ich,
voll Liebe und Mitleid zu allen lebenden Wesen läuterte ich mein Herz
von Gehässigkeit. Matte Müde hatt’ ich verworfen, von matter Müde war
ich frei; das Licht liebend, einsichtig, klar bewusst, läuterte ich
mein Herz von matter Müde. Stolzen Unmuth hatt’ ich verworfen, ich war
frei von Stolz; innig beruhigten Gemüthes läuterte ich mein Herz von
stolzem Unmuth.[48] Das Schwanken hatt’ ich verworfen, der Ungewissheit
war ich entronnen; ich zweifelte nicht am Guten, vom Schwanken läuterte
ich mein Herz.

›Ich hatte nun diese fünf Hemmungen aufgehoben, hatte die Schlacken des
Gemüthes kennen gelernt, die lähmenden; gar fern von Begierden, fern
von unheilsamen Dingen lebt’ ich in sinnend gedenkender ruhegeborener
säliger Heiterkeit, in der Weihe der ersten Schauung.

›Nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens gewann ich die innere
Meeresstille[49], die Einheit des Gemüthes, die von sinnen, von
gedenken freie, in der Einigung geborene sälige Heiterkeit, die Weihe
der zweiten Schauung.

›In heiterer Ruhe verweilte ich gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst,
ein Glück empfand ich im Körper, von dem die Heiligen sagen: ‚Der
gleichmüthig Einsichtige lebt beglückt‘; so gewann ich die Weihe der
dritten Schauung.



›Nach Verwerfung der Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen
Frohsinns und Trübsinns gewann ich die Weihe der leidlosen, freudlosen,
gleichmüthig einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung.

›Solchen Gemüthes, innig, geläutert, gesäubert, gediegen,
{125} schlackengeklärt, geschmeidig, biegsam, fest, unversehrbar,
richtete ich das Gemüth auf die Erkenntnis der Wahnversiegung.
‚Das ist das Leiden‘ verstand ich der Wahrheit gemäß. ‚Das ist die
Leidensentwicklung‘ verstand ich der Wahrheit gemäß. ‚Das ist die
Leidensauflösung‘ verstand ich der Wahrheit gemäß. ‚Das ist der zur
Leidensauflösung führende Pfad‘ verstand ich der Wahrheit gemäß.
‚Das ist der Wahn‘ verstand ich der Wahrheit gemäß. ‚Das ist die
Wahnentwicklung‘ verstand ich der Wahrheit gemäß. ‚Das ist die
Wahnauflösung‘ verstand ich der Wahrheit gemäß. ‚Das ist der zur
Wahnauflösung führende Pfad‘ verstand ich der Wahrheit gemäß.

›Also erkennend, also sehend ward da mein Gemüth erlöst vom
Wunscheswahn, erlöst vom Daseinswahn, erlöst vom Nichtwissenswahn. ‚Im
Erlösten ist die Erlösung‘, diese Erkenntniss ging auf. ‚Versiegt ist
die Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist
diese Welt‘ verstand ich da.

›So ein Wissen hab’ ich, Brüder, so ein Schauen, bei allen äußeren
Eindrücken auf diesen mit Bewusstsein behafteten Körper da, und habe
der Ichheit und Meinheit Dünkelanwandlungen gänzlich ausgetilgt.‹

»Die Rede, ihr Mönche, eines solchen Mönches ist zu billigen und
gutzuheißen; und hat man sie gebilligt und gutgeheißen, so hat man
ihn also anzureden: ›Gesegnet sind wir, Bruder, hochgesegnet sind
wir, Bruder, die wir den Ehrwürdigen als so ächten Asketen gegenwärtig
haben.‹«[50]

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.



113.

Zwölfter Theil

Dritte Rede

EIN GUTER MENSCH

{126} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Die Weise guter Menschen will ich euch zeigen, ihr Mönche, und die
Weise schlechter Menschen: das höret und achtet wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam.
Der Erhabene sprach also:

»Was ist nun, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen? Da ist, ihr
Mönche, ein schlechter Mensch aus einem vornehmen Hause hinausgezogen.
Der gedenkt bei sich: ›Ich bin freilich aus einem vornehmen Hause
hinausgezogen, diese anderen Mönche aber, die sind es nicht.‹ Um seiner
vornehmen Abkunft willen brüstet er sich und verachtet die anderen.
Das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch
um vornehmer Abkunft willen kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer nicht aus einem vornehmen
Hause hinausgezogen ist, und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf
dem geraden Wege, folgt der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so
ist er darum zu preisen.‹ Der macht eben den Wandel zum Wesen, und um
seiner vornehmen Abkunft willen brüstet er sich nicht, noch verachtet
er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ist ein schlechter Mensch aus einem
reichen Hause hinausgezogen.[51] {127} Der gedenkt bei sich: ›Ich
bin freilich aus einem reichen Hause hinausgezogen, diese anderen
Mönche aber, die sind es nicht.‹ Um seines Reichthums willen brüstet
er sich und verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise
schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht
doch um des Reichthums willen kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer nicht aus einem reichen Hause
hinausgezogen ist, und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem
geraden Wege, folgt der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist
er darum zu preisen.‹ Der macht eben den Wandel zum Wesen, und um
seines Reichthums willen brüstet er sich nicht, noch verachtet er die
anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ist ein schlechter Mensch bekannt und
berühmt. Der gedenkt bei sich: ›Ich bin freilich bekannt und berühmt,
diese anderen Mönche aber sind unbekannt, unscheinbar.‹ Um seiner
Bekanntheit willen brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch das
ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch
um der Bekanntheit willen kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer nicht bekannt und berühmt ist,
und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt
der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹
Der macht eben den Wandel zum Wesen, und um seiner Bekanntheit willen
brüstet er sich nicht, {128} noch verachtet er die anderen. Auch das
ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, erlangt ein schlechter Mensch Kleidung,
Nahrung, Lagerstatt und Arzenei im Falle der Krankheit. Der gedenkt bei
sich: ›Ich freilich erlange Kleidung, Nahrung, Lagerstatt und Arzenei
im Falle der Krankheit, diese anderen Mönche aber, die erlangen es
nicht.‹ Um dieser Erlangung willen brüstet er sich und verachtet die
anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht
doch um der Erlangung willen kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer keine Kleidung, Nahrung,
Lagerstatt und Arzenei im Falle der Krankheit erlangt, und er wandelt
der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der Lehre nach,
so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der macht eben
den Wandel zum Wesen, und weil er etwas erlangt, brüstet er sich nicht,
noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise
guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, weiß ein schlechter Mensch viel. Der
gedenkt bei sich: ›Ich freilich weiß viel, diese anderen Mönche
aber, die wissen nicht viel.‹ Weil er viel weiß, brüstet er sich und
verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter
Menschen.[52]

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch weil
man viel weiß, kann man begehrliche Eigenschaften verlieren, kann
man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle Eigenschaften
verlieren. {129} Wenn auch einer nicht viel weiß, und er wandelt der
Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der Lehre nach, so
ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der macht eben den
Wandel zum Wesen, und weil er viel weiß, brüstet er sich nicht, noch
verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter
Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ist ein schlechter Mensch ein Künder der
Ordenszucht. Der gedenkt bei sich: ›Ich bin freilich ein Künder der
Ordenszucht, diese anderen Mönche aber, die sind keine Künder der
Ordenszucht.‹ Um seiner Kunde der Ordenszucht willen brüstet er
sich und verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise
schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch um
der Kunde der Ordenszucht willen kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer kein Künder der Ordenszucht
ist, und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege,
folgt der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu
preisen.‹ Der macht eben den Wandel zum Wesen, und um seiner Kunde
der Ordenszucht willen brüstet er sich nicht, noch verachtet er die
anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ist ein schlechter Mensch ein Sprecher der
Lehre. Der gedenkt bei sich: ›Ich bin freilich ein Sprecher der Lehre,
diese anderen Mönche aber, die sind keine Sprecher der Lehre.‹ Weil er
über die Lehre spricht, brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch
das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: {130} ›Nicht doch weil
man über die Lehre spricht, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer kein Sprecher der Lehre ist,
und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der
Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der
macht eben den Wandel zum Wesen, und weil er über die Lehre spricht,
brüstet er sich nicht, noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr
Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ist ein schlechter Mensch ein
Waldeinsiedler. Der gedenkt bei sich: ›Ich bin freilich ein
Waldeinsiedler, diese anderen Mönche aber, die sind keine
Waldeinsiedler.‹ Um sein Waldeinsiedlerthum brüstet er sich und
verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter
Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch um
Waldeinsiedlerthum kann man begehrliche Eigenschaften verlieren, kann
man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle Eigenschaften
verlieren. Wenn auch einer kein Waldeinsiedler ist, und er wandelt der
Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der Lehre nach, so
ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der macht eben den
Wandel zum Wesen, und um sein Waldeinsiedlerthum brüstet er sich nicht,
noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise
guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, trägt ein schlechter Mensch die
Fetzenkutte. Der gedenkt bei sich: ›Ich trage freilich die Fetzenkutte,
diese anderen Mönche aber, die tragen keine Fetzenkutte.‹ Weil er die
Fetzenkutte trägt, brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch das
ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: {131} ›Nicht doch weil
man die Fetzenkutte trägt, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer keine Fetzenkutte trägt, und
er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der
Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der
macht eben den Wandel zum Wesen, und weil er die Fetzenkutte trägt,
brüstet er sich nicht, noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr
Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ist ein schlechter Mensch ein
Brockenbettler.[53] Der gedenkt bei sich: ›Ich bin freilich
ein Brockenbettler, diese anderen Mönche aber, die sind keine
Brockenbettler.‹ Um sein Brockenbettlerthum brüstet er sich und
verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter
Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch um
Brockenbettlerthum kann man begehrliche Eigenschaften verlieren, kann
man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle Eigenschaften
verlieren. Wenn auch einer kein Brockenbettler ist, und er wandelt der
Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der Lehre nach, so
ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der macht eben den
Wandel zum Wesen, und um sein Brockenbettlerthum brüstet er sich nicht,
noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise
guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, lebt ein schlechter Mensch unter einem
Baume. Der gedenkt bei sich: ›Ich freilich lebe unter einem Baume,
diese anderen Mönche aber, die leben nicht unter Bäumen.‹ Weil er unter
einem Baume lebt, brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch das
ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.



»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: {132} ›Nicht doch weil
man unter einem Baume lebt, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer nicht unter einem Baume lebt,
und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der
Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der
macht eben den Wandel zum Wesen, und weil er unter einem Baume lebt,
brüstet er sich nicht, noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr
Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, lebt ein schlechter Mensch auf einem
Leichenhofe. Der gedenkt bei sich: ›Ich freilich lebe auf einem
Leichenhofe, diese anderen Mönche aber, die leben nicht auf
Leichenhöfen.‹ Weil er auf einem Leichenhofe lebt, brüstet er sich und
verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter
Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch weil
man auf einem Leichenhofe lebt, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer nicht auf einem Leichenhofe
lebt, und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege,
folgt der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu
preisen.‹ Der macht eben den Wandel zum Wesen, und weil er auf einem
Leichenhofe lebt, brüstet er sich nicht, noch verachtet er die anderen.
Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.



»Weiter sodann, ihr Mönche, lebt ein schlechter Mensch in einer offenen
Ebene. Der gedenkt bei sich: ›Ich freilich lebe in einer offenen Ebene,
diese anderen Mönche aber, die leben nicht in offenen Ebenen.‹ Weil er
in einer offenen Ebene lebt, brüstet er sich und verachtet die anderen.
Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch weil
man in einer offenen Ebene lebt, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer nicht in einer offenen Ebene
lebt, und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege,
folgt der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu
preisen.‹ Der macht eben den Wandel zum Wesen, und weil er in einer
offenen Ebene lebt, brüstet er sich nicht, noch verachtet er die
anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ruht ein schlechter Mensch nur sitzend aus.
Der gedenkt bei sich: ›Ich freilich ruhe nur sitzend aus, diese anderen
Mönche aber, die legen sich hin.‹ Weil er nur sitzend ausruht, brüstet
er sich und verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise
schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch
weil man nur sitzend ausruht, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer sich hinlegt, und er wandelt
der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgt der Lehre nach,
so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹ Der macht eben
den Wandel zum Wesen, und weil er nur sitzend ausruht, brüstet er sich
nicht, noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die
Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, ist einem schlechten Menschen ein jeder Ort
recht. Der gedenkt bei sich: ›Mir freilich ist ein jeder Ort recht,
diesen anderen Mönchen aber, denen ist nicht ein jeder Ort recht.‹ Weil
ihm ein jeder Ort recht ist, brüstet er sich und verachtet die anderen.
Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch weil
einem ein jeder Ort recht ist, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einem nicht ein jeder Ort recht ist,
und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege, folgte
der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu preisen.‹
Der macht eben den Wandel zum Wesen, und weil ihm ein jeder Ort recht
ist, brüstet er sich nicht, noch verachtet er die anderen. Auch das
ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, nimmt ein schlechter Mensch nur einmal
Nahrung ein.[54] Der gedenkt bei sich: ›Ich freilich nehme nur einmal
Nahrung ein, diese anderen Mönche aber, die nehmen nicht nur einmal
Nahrung ein.‹ Weil er nur einmal Nahrung einnimmt, brüstet er sich und
verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter
Menschen.



»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Nicht doch weil
man nur einmal Nahrung einnimmt, kann man begehrliche Eigenschaften
verlieren, kann man gehässige Eigenschaften verlieren, kann man eitle
Eigenschaften verlieren. Wenn auch einer nicht nur einmal Nahrung
einnimmt, und er wandelt der Lehre gemäß, wandelt auf dem geraden Wege,
folgt der Lehre nach, so ist er darum zu ehren, so ist er darum zu
preisen.‹ Der macht eben den Wandel zum Wesen, und weil er nur einmal
Nahrung einnimmt, brüstet er sich nicht, noch verachtet er die anderen.
Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.[55]

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein schlechter Mensch, gar fern
von Begierden, fern von unheilsamen Dingen, in sinnend gedenkender
ruhegeborener säliger Heiterkeit die Weihe der ersten Schauung. Der
gedenkt bei sich: {133} ›Ich habe freilich die Weihe der ersten
Schauung gewonnen, diese anderen Mönche aber, die haben die Weihe der
ersten Schauung nicht gewonnen.‹ Weil er die Weihe der ersten Schauung
gewonnen hat, brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch das ist,
ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von der
Weihe der ersten Schauung hat der Erhabene als Unbestand gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹







Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er die Weihe der
ersten Schauung gewonnen hat, brüstet er sich nicht, noch verachtet er
die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.[56]

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein schlechter Mensch, nach
Vollendung des Sinnens und Gedenkens die innere Meeresstille, die
Einheit des Gemüthes, die von sinnen, von gedenken freie, in der
Einigung geborene sälige Heiterkeit, die Weihe der zweiten Schauung.
Der gedenkt bei sich: ›Ich habe freilich die Weihe der zweiten Schauung
gewonnen, diese anderen Mönche aber, die haben die Weihe der zweiten
Schauung nicht gewonnen.‹ Weil er die Weihe der zweiten Schauung
gewonnen hat, brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch das ist,
ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von der
Weihe der zweiten Schauung hat der Erhabene als Unbestand gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹







Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er die Weihe der
zweiten Schauung gewonnen hat, brüstet er sich nicht, noch verachtet er
die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, empfindet ein schlechter Mensch, in
heiterer Ruhe, gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst, ein Glück im
Körper, von dem die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt
beglückt‹; so gewinnt er die Weihe der dritten Schauung. Der gedenkt
bei sich: ›Ich habe freilich die Weihe der dritten Schauung gewonnen,
diese anderen Mönche aber, die haben die Weihe der dritten Schauung
nicht gewonnen.‹ Weil er die Weihe der dritten Schauung gewonnen hat,
brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche,
die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von der
Weihe der dritten Schauung hat der Erhabene als Unbestand gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹







Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er die Weihe der
dritten Schauung gewonnen hat, brüstet er sich nicht, noch verachtet er
die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein schlechter Mensch nach
Verwerfung der Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen
Frohsinns und Trübsinns die Weihe der leidlosen, freudlosen,
gleichmüthig einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung. Der
gedenkt bei sich: ›Ich habe freilich die Weihe der vierten Schauung
gewonnen, diese anderen Mönche aber, die haben die Weihe der vierten
Schauung nicht gewonnen.‹ Weil er die Weihe der vierten Schauung
gewonnen hat, brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch das ist,
ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von der
Weihe der vierten Schauung hat der Erhabene als Unbestand gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹







Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er die Weihe der
vierten Schauung gewonnen hat, brüstet er sich nicht, noch verachtet er
die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein schlechter  {134} Mensch nach
völliger Ueberwindung der Formwahrnehmungen, Vernichtung der
Gegenwahrnehmungen[57], Verwerfung der Vielheitwahrnehmungen in dem
Gedanken ›Gränzenlos ist der Raum‹ das Reich des unbegränzten Raumes.
Der gedenkt bei sich: ›Ich habe freilich das Reich des unbegränzten
Raumes erworben, diese anderen Mönche aber, die haben das Reich des
unbegränzten Raumes nicht erworben.‹ Weil er das Reich des unbegränzten
Raumes erworben hat, brüstet er sich und verachtet die anderen. Auch
das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von der
Erwerbung der unbegränzten Raumsphäre hat der Erhabene als Unbestand
gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹







Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er das Reich des
unbegränzten Raumes erworben hat, brüstet er sich nicht, noch verachtet
er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein schlechter Mensch nach völliger
Ueberwindung der unbegränzten Raumsphäre in dem Gedanken ›Gränzenlos
ist das Bewusstsein‹ das Reich des unbegränzten Bewusstseins. Der
gedenkt bei sich: ›Ich habe freilich das Reich des unbegränzten
Bewusstseins erworben, diese anderen Mönche aber, die haben das Reich
des unbegränzten Bewusstseins nicht erworben.‹ Weil er das Reich des
unbegränzten Bewusstseins erworben hat, brüstet er sich und verachtet
die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von der
Erwerbung der unbegränzten Bewusstseinsphäre hat der Erhabene als
Unbestand gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹







Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er das Reich des
unbegränzten Bewusstseins erworben hat, brüstet er sich nicht, noch
verachtet er die anderen. {135} Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter
Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein schlechter Mensch nach völliger
Ueberwindung der unbegränzten Bewusstseinsphäre in dem Gedanken ›Nichts
ist da‹ das Reich des Nichtdaseins. Der gedenkt bei sich: ›Ich habe
freilich das Reich des Nichtdaseins erworben, diese anderen Mönche
aber, die haben das Reich des Nichtdaseins nicht erworben.‹ Weil er das
Reich des Nichtdaseins erworben hat, brüstet er sich und verachtet die
anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von
der Erwerbung der Nichtdaseinsphäre hat der Erhabene als Unbestand
gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹









Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er das Reich des
Nichtdaseins erworben hat, brüstet er sich nicht, noch verachtet er die
anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein schlechter Mensch nach
völliger Ueberwindung der Nichtdaseinsphäre die Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung. Der gedenkt bei sich: ›Ich habe freilich die Gränzscheide
möglicher Wahrnehmung erworben, diese anderen Mönche aber, die haben
die Gränzscheide möglicher Wahrnehmung nicht erworben.‹ Weil er die
Gränzscheide möglicher Wahrnehmung erworben hat, brüstet er sich und
verachtet die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise schlechter
Menschen.

»Ein guter Mensch aber, ihr Mönche, gedenkt bei sich: ›Auch von der
Erwerbung der Gränzscheide möglicher Wahrnehmung hat der Erhabene als
Unbestand gesprochen:




Denn je mehr sie mehr vermeinen,

Immer wandelbarer wird es.‹







{136} Der macht eben den Unbestand zum Wesen, und weil er die
Gränzscheide möglicher Wahrnehmung erworben hat, brüstet er sich nicht,
noch verachtet er die anderen. Auch das ist, ihr Mönche, die Weise
guter Menschen.

»Weiter sodann, ihr Mönche, gewinnt ein guter Mensch nach völliger
Ueberwindung der Gränzscheide möglicher Wahrnehmung die Auflösung
der Wahrnehmbarkeit, und des weise Sehenden Wahn ist aufgehoben. Das
ist, ihr Mönche, ein Mönch, der gar nichts vermeint, von gar nichts
vermeint, um gar nichts vermeint.«



Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[58]



114.

Zwölfter Theil

Vierte Rede

ZU BETREIBEN UND NICHT ZU BETREIBEN

{137} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhobene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Was zu betreiben und was nicht zu betreiben ist, ihr Mönche, werde ich
euch der Reihe nach anzeigen: das höret und achtet wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam.
Der Erhabene sprach also:

»Betragen in Thaten, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als
zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetztes
Betragen in Thaten. Betragen in Worten, sag’ ich da, Mönche, ist von
doppelter Art, als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist
entgegengesetztes Betragen in Worten. Betragen in Gedanken, sag’
ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als zu betreiben, als nicht
zu betreiben: und es ist entgegengesetztes Betragen in Gedanken.
Herzensentschließung, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetzte
Herzensentschließung. Verständniss erlangen, sag’ ich da, Mönche, ist
von doppelter Art, als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es
ist entgegengesetztes Verständniss erlangen. Erkenntniss erlangen,
sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als zu betreiben, als
nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetzte Erkenntniss erlangen.
Eigenschaft erlangen, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als
zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetzte
Eigenschaft erlangen.«

Nach diesen Worten wandte sich der ehrwürdige Sāriputto also an den
Erhabenen:

»Was da, o Herr, der Erhabene in Kürze gesagt, nicht ausführlich
dargestellt hat, {138} scheint mir, ausgeführt, dies zu bedeuten:
›Betragen in Thaten, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als
zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetztes
Betragen in Thaten‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden; und
warum ist es gesagt worden? Ein Betragen, o Herr, in Thaten, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern, ein solches Betragen in Thaten ist nicht
zu betreiben. Ein Betragen aber, o Herr, in Thaten, wobei sich einem,
indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen
Dinge sich mehren, ein solches Betragen in Thaten ist zu betreiben.

»Was ist das nun, o Herr, für ein Betragen in Thaten, wobei sich einem,
indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die heilsamen
Dinge sich mindern? Da ist einer, o Herr, ein Mörder, grausam und
blutgierig, der Gewalt und dem Todtschlag ergeben, ohne Erbarmen
gegen seine Mitwesen. Dann nimmt er was man ihm nicht gegeben hat;
was ein anderer in Dorf oder Wald an Hab und Gut besitzt, das macht
er sich ungeschenkt, in diebischer Absicht, zueigen. Und er begeht
Ausschweifung; mit einem Mädchen, das unter der Obhut der Mutter oder
des Vaters, unter der Obhut von Bruder oder von Schwester, unter der
Obhut von Verwandten steht, mit einer Gattenbefohlenen oder einer
Dienstergebenen, bis herab zu der blumengeschmückten Tänzerin, mit
solchen pflegt er Verkehr.[59] Das ist, o Herr, ein Betragen in Thaten,
wobei sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren
und die heilsamen Dinge sich mindern.

»Was ist es aber, o Herr, für ein Betragen in Thaten, wobei sich einem,
indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen
Dinge sich mehren? Da hat einer, o Herr, das Morden verworfen, vom
Tödten hält er sich fern; {139} Stock und Schwerdt hat er abgelegt,
er ist mild und theilnehmend, voll Liebe und Mitleid zu allem was
da lebt und athmet. Nichtgegebenes zu nehmen hat er verworfen, vom
Stehlen hält er sich fern; was ein anderer in Dorf oder Wald an Hab
und Gut besitzt, das macht er sich ungeschenkt, in diebischer Absicht,
nicht zueigen. Ausschweifung hat er verworfen, von Ausschweifung hält
er sich fern; mit einem Mädchen, das unter der Obhut der Mutter oder
des Vaters, unter der Obhut von Bruder oder von Schwester, unter der
Obhut von Verwandten steht, mit einer Gattenbefohlenen oder einer
Dienstergebenen, bis herab zu der blumengeschmückten Tänzerin, mit
solchen pflegt er keinen Verkehr. Das ist, o Herr, ein Betragen in
Thaten, wobei sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge
mindern und die heilsamen Dinge sich mehren. — ›Betragen in Thaten,
sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als zu betreiben, als nicht
zu betreiben: und es ist entgegengesetztes Betragen in Thaten‹: wurde
das vom Erhabenen gesagt, so war es darum gesagt.

»›Betragen in Worten, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als
zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetztes
Betragen in Worten‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden; und
warum ist es gesagt worden? Ein Betragen, o Herr, in Worten, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern, ein solches Betragen in Worten ist nicht
zu betreiben. Ein Betragen aber, o Herr, in Worten, wobei sich einem,
indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen
Dinge sich mehren, ein solches Betragen in Worten ist zu betreiben.

»Was ist das nun, o Herr, für ein Betragen in Worten, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern? {140} Da ist einer, o Herr, ein Lügner. Vor
Gericht, oder von den Leuten, oder unter Verwandten, oder
in der Gesellschaft, oder von königlichen Beamten als Augenzeuge
vernommen und befragt: ›Wohl denn, lieber Mann, was du weißt, das
sage‹, antwortet er, wenn er nichts weiß: ›Ich weiß es‹, und wenn er
es weiß: ›Ich weiß nichts‹, wenn er nichts gesehn hat: ›Ich hab’ es
gesehn‹, und wenn er es gesehn hat: ›Ich habe nichts gesehn.‹[60] So
legt er um seinetwillen oder um eines anderen willen oder von irgend
einer sonstigen Absicht bewogen wissentlich falsches Zeugniss ab.
Dann liebt er das Ausrichten. Was er hier gehört hat erzählt er dort
wieder, um jene zu entzweien; oder was er dort gehört hat erzählt er
hier wieder, um diese zu entzweien. So stiftet er Zwietracht unter
Verbundenen und hetzt die Entzweiten auf. Hader erfreut ihn, Hader
macht ihn froh, Hader befriedigt ihn, Hader erregende Worte spricht er.
Dann gebraucht er barsche Worte, Reden, die spitzig und stechend sind,
andere beleidigen, andere verletzen, Aeußerungen des Zornes, die zu
keiner Einigung führen: solche Worte spricht er. Und er treibt müßiges
Geplauder, spricht zur Unzeit, ohne Sinn, ohne Zweck, ohne Wahrheit,
ohne Zucht; seine Rede ist nicht werth, dass man ihrer gedenke, sie ist
ungehörig, ungebildet, unangemessen, unverständlich. Das ist, o Herr,
ein Betragen in Worten, wobei sich einem, indem man es betreibt, die
unheilsamen Dinge mehren und die heilsamen Dinge sich mindern.

»Was ist es aber, o Herr, für ein Betragen in Worten, wobei sich einem,
indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen
Dinge sich mehren? Da hat einer, o Herr, das Lügen verworfen, vom
Lügen hält er sich fern. Vor Gericht, oder von den Leuten, oder unter
Verwandten, oder in der Gesellschaft, {141} oder von königlichen Beamten als
Augenzeuge vernommen und befragt: ›Wohl denn, lieber Mann,
was du weißt, das sage‹, antwortet er, wenn er nichts weiß: ›Ich weiß
nichts‹, und wenn er es weiß: ›Ich weiß es‹, wenn er nichts gesehn
hat: ›Ich habe nichts gesehn‹, und wenn er es gesehn hat: ›Ich hab’ es
gesehn.‹ So legt er um seinetwillen oder um eines anderen willen oder
von irgend einer sonstigen Absicht bewogen wissentlich kein falsches
Zeugniss ab. Das Ausrichten hat er verworfen, vom Ausrichten hält
er sich fern. Was er hier gehört hat erzählt er dort nicht wieder,
um jene zu entzweien; oder was er dort gehört hat erzählt er hier
nicht wieder, um diese zu entzweien. So einigt er Entzweite, festigt
Verbundene, Eintracht erfreut ihn, Eintracht macht ihn froh, Eintracht
befriedigt ihn, Eintracht fördernde Worte spricht er.[61] Barsche
Worte hat er verworfen, von barschen Worten hält er sich fern. Worte,
die frei von Schimpf sind, dem Ohre wohlthuend, liebreich, zum Herzen
dringend, höflich, viele erfreuend, viele erhebend, solche Worte
spricht er. Plappern und Plaudern hat er verworfen, von Plappern und
Plaudern hält er sich fern. Zur rechten Zeit spricht er, den Thatsachen
gemäß, gehaltvoll, der Wahrheit getreu, der Zucht getreu; seine Rede
ist werth, dass man ihrer gedenke, gelegentlich mit Gleichnissen
geschmückt, klar und bestimmt, dem Gegenstande angemessen. Das ist, o
Herr, ein Betragen in Worten, wobei sich einem, indem man es betreibt,
die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen Dinge sich mehren. —
›Betragen in Worten, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als
zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetztes
Betragen in Worten‹: wurde das vom Erhabenen gesagt, so war es darum
gesagt.

»›Betragen in Gedanken, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als
zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetztes
Betragen in Gedanken‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden; und
warum ist es gesagt worden? {142} Ein Betragen, o Herr, in Gedanken,
wobei sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren
und die heilsamen Dinge sich mindern, ein solches Betragen in Gedanken
ist nicht zu betreiben. Ein Betragen aber, o Herr, in Gedanken, wobei
sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und
die heilsamen Dinge sich mehren, ein solches Betragen in Gedanken ist
zu betreiben.

»Was ist das nun, o Herr, für ein Betragen in Gedanken, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern? Da ist einer, o Herr, lüstern. Was ein
anderer an Hab und Gut besitzt, danach giert er: ›Ach wenn doch sein
Eigen das meine wäre!‹ Dann ist er gehässig, übelgesinnten Herzens:
›Diese Wesen sollen getödtet werden, sollen umgebracht werden, sollen
zerstört werden, sollen vertilgt werden, sie sollen so nicht bleiben!‹
Das ist, o Herr, ein Betragen in Gedanken, wobei sich einem, indem man
es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die heilsamen Dinge sich
mindern.

»Was ist es aber, o Herr, für ein Betragen in Gedanken, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren? Da ist einer, o Herr, nicht lüstern. Was
ein anderer an Hab und Gut besitzt, danach giert er nicht: ›Ach wenn
doch sein Eigen das meine wäre!‹ Dann ist er frei von Gehässigkeit,
frei von Uebelwollen: ›Mögen diese Wesen ohne Hass, ohne Schmerz, ohne
Quaal glücklich ihr Dasein bewahren!‹ Das ist, o Herr, ein Betragen
in Gedanken, wobei sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen
Dinge mindern und die heilsamen Dinge sich mehren. — ›Betragen in
Gedanken, sag’ ich da, Mönche, {143} ist von doppelter Art, als zu betreiben,
als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetztes Betragen
in Gedanken‹: wurde das vom Erhabenen gesagt, so war es darum
gesagt.[62]

»›Herzensentschließung, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetzte
Herzensentschließung‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden; und
warum ist es gesagt worden? Eine Herzensentschließung, o Herr, wobei
sich einem, indem man sie betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und
die heilsamen Dinge sich mindern, eine solche Herzensentschließung ist
nicht zu betreiben. Eine Herzensentschließung aber, o Herr, wobei sich
einem, indem man sie betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren, eine solche Herzensentschließung ist zu
betreiben.

»Was ist das nun, o Herr, für eine Herzensentschließung, wobei sich
einem, indem man sie betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern? Da ist einer, o Herr, lüstern und
lässt sein Gemüth von Lüsternheit bewogen sein, ist gehässig und
lässt sein Gemüth von Gehässigkeit bewogen sein, ist rachgierig und
lässt sein Gemüth von Rachgier bewogen sein. Das ist, o Herr, eine
Herzensentschließung, wobei sich einem, indem man sie betreibt, die
unheilsamen Dinge mehren und die heilsamen Dinge sich mindern.

»Was ist es aber, o Herr, für eine Herzensentschließung, wobei sich
einem, indem man sie betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren? Da ist einer, o Herr, nicht lüstern
und lässt sein Gemüth nicht von Lüsternheit bewogen sein, ist nicht
gehässig und lässt sein Gemüth nicht von Gehässigkeit bewogen sein, ist
nicht rachgierig und lässt sein Gemüth nicht von Rachgier bewogen sein.
Das ist, o Herr, eine Herzensentschließung, wobei sich einem, indem man
sie betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen Dinge
sich mehren. — ›Herzensentschließung, sag’ ich da, Mönche, {144} ist von
doppelter Art, als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und
es ist entgegengesetzte Herzensentschließung‹: wurde das vom Erhabenen
gesagt, so war es darum gesagt.

»›Verständniss erlangen, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetztes
Verständniss erlangen‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden;
und warum ist es gesagt worden? Ein Verständniss erlangen, o Herr,
wobei sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren
und die heilsamen Dinge sich mindern, ein solches Verständniss erlangen
ist nicht zu betreiben. Ein Verständniss erlangen aber, o Herr, wobei
sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und
die heilsamen Dinge sich mehren, ein solches Verständniss erlangen ist
zu betreiben.

»Was ist das nun, o Herr, für ein Verständniss erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern? Da ist einer, o Herr, lüstern und lässt
seinen Verstand von Lüsternheit bewogen sein, ist gehässig und lässt
seinen Verstand von Gehässigkeit bewogen sein, ist rachgierig und
lässt seinen Verstand von Rachgier bewogen sein. Das ist, o Herr, ein
Verständniss erlangen, wobei sich einem, indem man es betreibt, die
unheilsamen Dinge mehren und die heilsamen Dinge sich mindern.

»Was ist es aber, o Herr, für ein Verständniss erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren? Da ist einer, o Herr, nicht lüstern und
lässt seinen Verstand nicht von Lüsternheit bewogen sein, ist nicht
gehässig und lässt seinen Verstand nicht von Gehässigkeit bewogen sein,
ist nicht rachgierig und lässt seinen Verstand nicht von Rachgier
bewogen sein. {145} Das ist, o Herr, ein Verständniss erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern
und die heilsamen Dinge sich mehren. — ›Verständniss erlangen, sag’
ich da, Mönche, ist von doppelter Art, als zu betreiben, als nicht zu
betreiben: und es ist entgegengesetztes Verständniss erlangen‹: wurde
das vom Erhabenen gesagt, so war es darum gesagt.

»›Erkenntniss erlangen, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetzte
Erkenntniss erlangen‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden; und
warum ist es gesagt worden? Eine Erkenntniss erlangen, o Herr, wobei
sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und
die heilsamen Dinge sich mindern, eine solche Erkenntniss erlangen ist
nicht zu betreiben. Eine Erkenntniss erlangen aber, o Herr, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren, eine solche Erkenntniss erlangen ist zu
betreiben.

»Was ist das nun, o Herr, für eine Erkenntniss erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern? Da hat einer, o Herr, diese Erkenntniss:
›Almosengeben, Verzichtleisten, Spenden — es ist alles eitel; es giebt
keine Saat und Ernte guter und böser Werke; Diesseits und Jenseits
sind leere Worte; Vater und Mutter und auch geistige Geburt sind hohle
Namen; die Welt hat keine Asketen und Priester, die vollkommen und
vollendet sind, die sich den Sinn dieser und jener Welt begreiflich
machen, anschaulich vorstellen und erklären können.‹ {146} Das ist, o Herr,
eine Erkenntniss erlangen, wobei sich einem, indem man es
betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die heilsamen Dinge sich
mindern.

»Was ist es aber, o Herr, für eine Erkenntniss erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren? Da hat einer, o Herr, diese Erkenntniss:
›Almosengeben, Verzichtleisten, Spenden ist kein Unsinn[63]; es giebt
eine Saat und Ernte guter und böser Werke; das Diesseits ist vorhanden
und das Jenseits ist vorhanden; Eltern giebt es und geistige Geburt
giebt es; die Welt hat Asketen und Priester, die vollkommen und
vollendet sind, die sich den Sinn dieser und jener Welt begreiflich
machen, anschaulich vorstellen und erklären können.‹ Das ist, o Herr,
eine Erkenntniss erlangen, wobei sich einem, indem man es betreibt,
die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen Dinge sich mehren. —
›Erkenntniss erlangen, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetzte
Erkenntniss erlangen‹: wurde das vom Erhabenen gesagt, so war es darum
gesagt.

»›Eigenschaft erlangen, sag’ ich da, Mönche, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist entgegengesetzte
Eigenschaft erlangen‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden; und
warum ist es gesagt worden? Eine Eigenschaft erlangen, o Herr, wobei
sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und
die heilsamen Dinge sich mindern, eine solche Eigenschaft erlangen ist
nicht zu betreiben. Eine Eigenschaft erlangen aber, o Herr, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren, eine solche Eigenschaft erlangen ist zu
betreiben.

»Was ist das nun, o Herr, für eine Eigenschaft erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern? {147} Während einer, o Herr, beschwerhafte
Eigenschaft erlangen zu können bemüht ist, mehren sich ihm
in seiner Bedürftigkeit die unheilsamen Dinge und mindern sich die
heilsamen Dinge. Das ist, o Herr, eine Eigenschaft erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die
heilsamen Dinge sich mindern.[64]

»Was ist es aber, o Herr, für eine Eigenschaft erlangen, wobei sich
einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die
heilsamen Dinge sich mehren? Während einer, o Herr, unbeschwerhafte
Eigenschaft erlangen zu können bemüht ist, mindern sich ihm in seiner
Unbedürftigkeit die unheilsamen Dinge und mehren sich die heilsamen
Dinge. Das ist, o Herr, eine Eigenschaft erlangen, wobei sich einem,
indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen
Dinge sich mehren. — ›Eigenschaft erlangen, sag’ ich da, Mönche, ist
von doppelter Art, als zu betreiben, als nicht zu betreiben: und es ist
entgegengesetzte Eigenschaft erlangen‹: wurde das vom Erhabenen gesagt,
so war es darum gesagt. Was da, o Herr, der Erhabene in Kürze gesagt,
nicht ausführlich dargestellt hat, scheint mir, ausgeführt, dies zu
bedeuten.«

»Gut, gut, Sāriputto, gut hast du, Sāriputto, den kurzgefassten,
nicht ausgeführten Sinn meiner Rede also ausführlich verstanden.
Denn was ich, Sāriputto, in Kürze gesagt habe, {150} hat man also dem
Inhalte nach ausführlich zu betrachten. — Durch das Auge
wahrnehmbare Form, durch das Ohr wahrnehmbarer Ton, durch die Nase
wahrnehmbarer Duft, durch die Zunge wahrnehmbarer Saft, durch den Leib
wahrnehmbare Tastung, durch das Denken wahrnehmbares Ding, sag’ ich da,
Sāriputto, ist von doppelter Art, als zu betreiben, als nicht zu
betreiben.«[65]

Nach diesen Worten wandte sich der ehrwürdige Sāriputto also an den
Erhabenen:

»Was da, o Herr, der Erhabene in Kürze gesagt, nicht ausführlich
dargestellt hat, scheint mir, ausgeführt, dies zu bedeuten: ›Durch das
Auge wahrnehmbare Form, durch das Ohr wahrnehmbarer Ton, durch die
Nase wahrnehmbarer Duft, durch die Zunge wahrnehmbarer Saft, durch
den Leib wahrnehmbare Tastung, durch das Denken wahrnehmbares Ding,
sag’ ich da, Sāriputto, ist von doppelter Art, als zu betreiben,
als nicht zu betreiben‹: das ist da wohl vom Erhabenen gesagt worden;
und warum ist es gesagt worden? Eine durch das Auge wahrnehmbare
Form, o Herr, ein durch das Ohr wahrnehmbarer Ton, ein durch die Nase
wahrnehmbarer Duft, ein durch die Zunge wahrnehmbarer Saft, eine durch
den Leib wahrnehmbare Tastung, ein durch das Denken wahrnehmbares
Ding, wobei sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge
mehren und die heilsamen Dinge sich mindern, dergleichen ist nicht
zu betreiben. Eine durch das Auge wahrnehmbare Form aber, o Herr,
{151} ein durch das Ohr wahrnehmbarer Ton, ein durch die Nase
wahrnehmbarer Duft, ein durch die Zunge wahrnehmbarer Saft, eine durch
den Leib wahrnehmbare Tastung, ein durch das Denken wahrnehmbares Ding,
wobei sich einem, indem man es betreibt, die unheilsamen Dinge mindern
und die heilsamen Dinge sich mehren, dergleichen ist zu betreiben. —
›Durch das Auge wahrnehmbare Form, durch das Ohr wahrnehmbarer Ton,
durch die Nase wahrnehmbarer Duft, durch die Zunge wahrnehmbarer Saft,
durch den Leib wahrnehmbare Tastung, durch das Denken wahrnehmbares
Ding, sag’ ich da, Sāriputto, ist von doppelter Art, als zu
betreiben, als nicht zu betreiben‹: wurde das vom Erhabenen gesagt,
so war es darum gesagt. Was da, o Herr, der Erhabene in Kürze gesagt,
nicht ausführlich dargestellt hat, scheint mir, ausgeführt, dies zu
bedeuten.«



»Gut, gut, Sāriputto, gut hast du, Sāriputto, den kurzgefassten,
nicht ausgeführten Sinn meiner Rede also ausführlich verstanden. {153} Denn
was ich, Sāriputto, in Kürze gesagt habe, hat man also
dem Inhalte nach ausführlich zu betrachten. — Die Kleidung, die
Almosenbissen, der Aufenthalt, ein Dorf, eine Burg, eine Stadt, ein
Land, eine Person, sag’ ich da, Sāriputto, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben.«

Nach diesen Worten wandte sich der ehrwürdige Sāriputto also an den
Erhabenen:

»Was da, o Herr, der Erhabene in Kürze gesagt, nicht ausführlich
dargestellt hat, scheint mir, ausgeführt, dies zu bedeuten: ›Die
Kleidung, die Almosenbissen, der Aufenthalt, ein Dorf, eine Burg,
eine Stadt, ein Land, eine Person, sag’ ich da, Sāriputto, ist von
doppelter Art, als zu betreiben, als nicht zu betreiben‹: das ist da
wohl vom Erhabenen gesagt worden; und warum ist es gesagt worden? Eine
Kleidung, o Herr, Almosenbissen, Aufenthalt, ein Dorf, eine Burg,
eine Stadt, ein Land, eine Person, wobei sich einem, indem man Umgang
betreibt, die unheilsamen Dinge mehren und die heilsamen Dinge sich
mindern, dergleichen Umgang ist nicht zu betreiben. {154} Eine Kleidung
aber, o Herr, Almosenbissen, Aufenthalt, ein Dorf, eine Burg,
eine Stadt, ein Land, eine Person, wobei sich einem, indem man Umgang
betreibt, die unheilsamen Dinge mindern und die heilsamen Dinge sich
mehren, dergleichen Umgang ist zu betreiben. — ›Die Kleidung, die
Almosenbissen, der Aufenthalt, ein Dorf, eine Burg, eine Stadt, ein
Land, eine Person, sag’ ich da, Sāriputto, ist von doppelter Art,
als zu betreiben, als nicht zu betreiben‹: wurde das vom Erhabenen
gesagt, so war es darum gesagt. Was da, o Herr, der Erhabene in Kürze
gesagt, nicht ausführlich dargestellt hat, scheint mir, ausgeführt,
dies zu bedeuten.«

»Gut, gut, Sāriputto, gut hast du, Sāriputto, den kurzgefassten,
nicht ausgeführten Sinn meiner Rede also ausführlich verstanden.
Denn was ich, Sāriputto, in Kürze gesagt habe, {156} hat man also dem
Inhalte nach ausführlich zu betrachten. — Wenn auch alle,
Sāriputto, der Fürsten den Sinn meiner kurzgefassten Rede also
ausführlich verständen, so gereicht’ es auch allen den Fürsten lange
zum Wohle, zum Heile. Wenn auch alle, Sāriputto, der Priester
den Sinn meiner kurzgefassten Rede also ausführlich verständen, so
gereicht’ es auch allen den Priestern lange zum Wohle, zum Heile. Wenn
auch alle, Sāriputto, der Bürger den Sinn meiner kurzgefassten Rede
also ausführlich verständen, so gereicht’ es auch allen den Bürgern
lange zum Wohle, zum Heile. Wenn auch alle, Sāriputto, der Diener
den Sinn meiner kurzgefassten Rede also ausführlich verständen, so
gereicht’ es auch allen den Dienern lange zum Wohle, zum Heile. Wenn
auch die Welt, Sāriputto, mit ihren Göttern, ihren bösen und
heiligen Geistern, mit ihrer Schaar von Priestern und Büßern, Göttern
und Menschen den Sinn meiner kurzgefassten Rede also ausführlich
verstände, so gereicht’ es auch der Welt mit ihren Göttern, ihren bösen
und heiligen Geistern, mit ihrer Schaar von Priestern und Büßern,
Göttern und Menschen lange zum Wohle, zum Heile.«



Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Sāriputto über das Wort des Erhabenen.[66]



115.

Zwölfter Theil

Fünfte Rede

VIEL DER ARTUNGEN

{157} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Jede Furcht, ihr Mönche, die da irgend ausbricht, bricht einzig vom
Thoren aus und nicht vom Weisen, jede Angst, die da irgend ausbricht,
bricht einzig vom Thoren aus und nicht vom Weisen, jeder Schreck, der
da irgend ausbricht, bricht einzig vom Thoren aus und nicht vom Weisen.
Gleichwie etwa, ihr Mönche, vom Rohrdach oder vom Strohdach eines
Hauses Feuer entflackert und schon den Giebel ergreift und Wand und
Mauer und Thürbalken und Fenstersparren: ebenso nun auch, ihr Mönche,
bricht jede Furcht, die da irgend ausbricht, einzig vom Thoren aus und
nicht vom Weisen, bricht jede Angst, die da irgend ausbricht, einzig
vom Thoren aus und nicht vom Weisen, bricht jeder Schreck, der da
irgend ausbricht, einzig vom Thoren aus und nicht vom Weisen. So ist
denn, ihr Mönche, furchtsam der Thor, furchtlos der Weise, ängstlich
der Thor, angstlos der Weise, schreckhaft der Thor, schrecklos der
Weise. Nicht kann, ihr Mönche, vom Weisen Furcht ausgehn, nicht kann
vom Weisen Angst ausgehn, nicht kann vom Weisen Schreck ausgehn. Darum
also, ihr Mönche: ›Weise wollen wir sein und Forscher‹: so habt ihr,
Mönche, euch wohl zu üben.«[67]

{158} Nach diesen Worten wandte sich der ehrwürdige Ānando also
an den Erhabenen:

»Inwiefern aber kann man, o Herr, als Weisen einen Mönch und Forscher
bezeichnen?«

»Sobald sich, Ānando, ein Mönch der Artungen kundig erweist, der
Gebiete kundig erweist, der bedingten Entstehung kundig erweist, des
Möglichen und Unmöglichen kundig erweist, kann man insofern, Ānando,
als Weisen einen Mönch und Forscher bezeichnen.«

»Und inwiefern kann man, o Herr, als der Artungen kundig einen Mönch
bezeichnen?«

»Achtzehn sind es, Ānando, der Artungen: Art des Auges,
Art der Form, Art des Sehbewusstseins; Art des Ohres, Art des
Tones, Art des Hörbewusstseins; Art der Nase, Art des Duftes,
Art des Riechbewusstseins; Art der Zunge, Art des Saftes, Art
des Schmeckbewusstseins; Art des Leibes, Art der Tastung, Art
des Tastbewusstseins; Art des Denkens, Art des Dinges, Art des
Denkbewusstseins. Das sind, Ānando, achtzehn Artungen. Um deren
Kenntniss und Verständniss kann man wohl insofern, Ānando, als der
Artungen kundig einen Mönch bezeichnen.«

»Giebt es aber, o Herr, noch eine andere Weise, wie man als der
Artungen kundig einen Mönch bezeichnen kann?«

»Freilich, Ānando. Sechs sind es, Ānando, der Artungen: Art der
Erde, Art des Wassers, Art des Feuers, Art der Luft, Art des Raumes,
Art des Bewusstseins. Das sind, Ānando, sechs Artungen. Um deren
Kenntniss und Verständniss kann man auch insofern, Ānando, als der
Artungen kundig einen Mönch bezeichnen.«

»Giebt es aber, o Herr, noch eine andere Weise, wie man als der
Artungen kundig einen Mönch bezeichnen kann?«

»Freilich, Ānando. Sechs sind es, Ānando, der Artungen: Art der
Freude, Art des Leides, Art des Frohsinns, Art des Trübsinns, Art des
Gleichmuths, Art des Unwissens. Das sind, Ānando, sechs Artungen.
{159} Um deren Kenntniss und Verständniss kann man auch insofern,
Ānando, als der Artungen kundig einen Mönch bezeichnen.«

»Giebt es aber, o Herr, noch eine andere Weise, wie man als der
Artungen kundig einen Mönch bezeichnen kann?«

»Freilich, Ānando. Sechs sind es, Ānando, der Artungen: Art der
Begehrung, Art der Entsagung, Art des Verabscheuens, Art des Geduldens,
Art des Ingrimms, Art der Milde. Das sind, Ānando, sechs Artungen.
Um deren Kenntniss und Verständniss kann man auch insofern, Ānando,
als der Artungen kundig einen Mönch bezeichnen.«

»Giebt es aber, o Herr, noch eine andere Weise, wie man als der
Artungen kundig einen Mönch bezeichnen kann?«



»Freilich, Ānando. Drei sind es, Ānando, der Artungen:
geschlechtliche Art, formhafte Art, formlose Art. Das sind,
Ānando, drei Artungen. Um deren Kenntniss und Verständniss kann
man auch insofern, Ānando, als der Artungen kundig einen Mönch
bezeichnen.«[68]

»Giebt es aber, o Herr, noch eine andere Weise, wie man als der
Artungen kundig einen Mönch bezeichnen kann?«

»Freilich, Ānando. Zwei sind es, Ānando, der Artungen:
zusammengesetzte Art und nicht zusammengesetzte Art. Das sind,
Ānando, zwei Artungen. Um deren Kenntniss und Verständniss kann
man auch insofern, Ānando, als der Artungen kundig einen Mönch
bezeichnen.«

»Inwiefern aber kann man, o Herr, als der Gebiete kundig einen Mönch
bezeichnen?«

»Sechs sind es wieder, Ānando, der Innen- und Außengebiete: das
Auge und die Formen, das Ohr und die Töne, die Nase und die Düfte, die
Zunge und die Säfte, der Leib und die Tastungen, das Denken und die
Dinge. Das sind, Ānando, die sechs Innen- und Außengebiete. Um deren
Kenntniss und Verständniss kann man wieder insofern, Ānando, als der
Gebiete kundig einen Mönch bezeichnen.«[69]

»Und inwiefern kann man, o Herr, als der bedingten Entstehung kundig
einen Mönch bezeichnen?«

»{160} Da hat, Ānando, ein Mönch diese Kenntniss: ›Wenn Jenes
ist wird Dieses, durch die Entstehung von Jenem entsteht Dieses; wenn
Jenes nicht ist wird Dieses nicht, durch die Auflösung von Jenem wird
Dieses aufgelöst. Und zwar: aus Unwissen entstehn Unterscheidungen, aus
Unterscheidungen entsteht Bewusstsein, aus Bewusstsein entsteht Bild
und Begriff[70], aus Bild und Begriff entsteht sechsfaches Gebiet, aus
sechsfachem Gebiet entsteht Berührung, aus Berührung entsteht Gefühl,
aus Gefühl entsteht Durst, aus Durst entsteht Anhangen, aus Anhangen
entsteht Werden, aus Werden entsteht Geburt, aus Geburt gehn Altern und
Sterben, Schmerz und Jammer, Leiden, Trübsinn, Verzweiflung hervor:
also kommt dieses gesammten Leidensstückes Entwicklung zustande.
Ist aber eben Unwissen ohne Reiz, ohne Ueberrest aufgelöst lösen
sich Unterscheidungen auf, sind Unterscheidungen aufgelöst löst sich
Bewusstsein auf, ist Bewusstsein aufgelöst löst sich Bild und Begriff
auf, ist Bild und Begriff aufgelöst löst sich sechsfaches Gebiet auf,
ist sechsfaches Gebiet aufgelöst löst sich Berührung auf, ist Berührung
aufgelöst löst sich Gefühl auf, ist Gefühl aufgelöst löst sich Durst
auf, ist Durst aufgelöst löst sich Anhangen auf, ist Anhangen aufgelöst
löst sich Werden auf, ist Werden aufgelöst löst sich Geburt auf, ist
Geburt aufgelöst lösen sich Altern und Sterben, Schmerz und Jammer,
Leiden, Trübsinn, Verzweiflung auf: also kommt dieses gesammten
Leidensstückes Auflösung zustande.‹ Insofern kann man, Ānando, als
der bedingten Entstehung kundig einen Mönch bezeichnen.«

»Und inwiefern kann man, o Herr, als des Möglichen und Unmöglichen
kundig einen Mönch bezeichnen?«

»Da weiß, Ānando, ein Mönch: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein,
dass ein erkenntnissbegabter Mensch irgend eine Unterscheidung als
unvergänglich angehn mag: ein solcher Fall kommt nicht vor‹[71]; er
weiß: ›Möglich aber ist es wohl, dass der gemeine Mensch
{161} irgend eine Unterscheidung
als unvergänglich angehn mag: ein solcher Fall kommt vor.‹
Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass ein
erkenntnissbegabter Mensch irgend eine Unterscheidung als erfreulich
angehn mag: ein solcher Fall kommt nicht vor‹[72]; er weiß:
›Möglich aber ist es wohl, dass der gemeine Mensch irgend eine
Unterscheidung als erfreulich angehn mag: ein solcher Fall kommt
vor.‹ Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass
ein erkenntnissbegabter Mensch irgend ein Ding als eigen angehn mag:
ein solcher Fall kommt nicht vor‹[73]; er weiß: ›Möglich
aber ist es wohl, dass der gemeine Mensch irgend ein Ding als eigen
angehn mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass ein
erkenntnissbegabter Mensch die Mutter oder den Vater des Lebens
berauben mag: ein solcher Fall kommt nicht vor‹; er weiß: ›Möglich aber
ist es wohl, dass der gemeine Mensch die Mutter oder den Vater des
Lebens berauben mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass ein
erkenntnissbegabter Mensch einen Heiligen des Lebens berauben oder in
übler Absicht das Blut eines Vollendeten vergießen mag: ein solcher
Fall kommt nicht vor‹; er weiß: ›Möglich aber ist es wohl, dass der
gemeine Mensch einen Heiligen des Lebens berauben oder in übler Absicht
das Blut eines Vollendeten vergießen mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, {162} dass ein
erkenntnissbegabter Mensch unter den Brüdern Zwietracht
anstiften oder einen anderen Meister erwählen mag: ein solcher Fall
kommt nicht vor‹; er weiß: ›Möglich aber ist es wohl, dass der gemeine
Mensch unter den Brüdern Zwietracht anstiften oder einen anderen
Meister erwählen mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass in ein und
derselben Weltordnung zwei Heilige, vollkommen Erwachte zugleich
auftreten mögen: ein solcher Fall kommt nicht vor‹; er weiß: ›Möglich
aber ist es wohl, dass in ein und derselben Weltordnung ein Heiliger,
vollkommen Erwachter auftreten mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass in ein und
derselben Weltordnung zwei Könige als Erderoberer zugleich auftreten
mögen[74]: ein solcher Fall kommt nicht vor‹; er weiß: ›Möglich aber
ist es wohl, dass in ein und derselben Weltordnung ein König als
Erderoberer auftreten mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass das Weib einen
Heiligen, vollkommen Erwachten oder einen König Erderoberer darstellen
mag: ein solcher Fall kommt nicht vor‹; er weiß: ›Möglich aber ist es
wohl, dass der Mann einen Heiligen, vollkommen Erwachten oder einen
König Erderoberer darstellen mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass das Weib
Herrschaft über den Himmel, Herrschaft über die Natur, Herrschaft über
die Geister erlangen mag[75]: ein solcher Fall kommt nicht vor‹; er
weiß:
{163} ›Möglich aber ist es wohl, dass der Mann Herrschaft über
den Himmel, Herrschaft über die Natur, Herrschaft über die Geister
erlangen mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass aus schlechtem
Wandel in Werken, Worten oder Gedanken eine ersehnte, erwünschte,
erfreuliche Ernte hervorgehen mag: ein solcher Fall kommt nicht
vor‹; er weiß: ›Möglich aber ist es wohl, dass aus schlechtem Wandel
in Werken, Worten oder Gedanken eine unersehnte, unerwünschte,
unerfreuliche Ernte hervorgehen mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass aus gutem
Wandel in Werken, Worten oder Gedanken eine unersehnte, unerwünschte,
unerfreuliche Ernte hervorgehen mag: ein solcher Fall kommt nicht vor‹;
er weiß: ›Möglich aber ist es wohl, dass aus gutem Wandel in Werken,
Worten oder Gedanken eine ersehnte, erwünschte, erfreuliche Ernte
hervorgehen mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass wer schlechten
Wandel in Werken, Worten oder Gedanken angenommen eben daher, eben
darum bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte,
in himmlische Welt gerathen mag: ein solcher Fall kommt nicht vor‹; er
weiß: ›Möglich aber ist es wohl, dass wer schlechten Wandel in Werken,
Worten oder Gedanken angenommen eben daher, {164} eben darum bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf den Abweg, auf schlechte
Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt gerathen mag: ein solcher
Fall kommt vor.‹



»Er weiß: ›Unmöglich ist es und kann nicht sein, dass wer guten Wandel
in Werken, Worten oder Gedanken angenommen eben daher, eben darum bei
der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf den Abweg, auf schlechte
Fährte, zur Verderbniss, in höllische Welt gerathen mag: ein solcher
Fall kommt nicht vor‹; er weiß: ›Möglich aber ist es wohl, dass wer
guten Wandel in Werken, Worten oder Gedanken angenommen eben daher,
eben darum bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute
Fährte, in himmlische Welt gerathen mag: ein solcher Fall kommt vor.‹

»Insofern kann man, Ānando, als des Möglichen und Unmöglichen kundig
einen Mönch bezeichnen.«

Nach dieser Rede wandte sich der ehrwürdige Ānando {165} also an den
Erhabenen:

»Erstaunlich, o Herr, außerordentlich, o Herr! Welchen Namen, o Herr,
soll diese Darstellung führen?«

»Wohlan denn, Ānando, so bewahre diese Darstellung unter dem
Namen Viel der Artungen, oder bewahre sie als die Vierfache Reihe,
oder bewahre sie als den Spiegel der Lehre, oder bewahre sie als die
Trommel der Ewigkeit, oder bewahre sie als den Unvergleichlichen
Siegeskampf.«[76]

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Ānando über das Wort des Erhabenen.





116.

Zwölfter Theil

Sechste Rede

AM SEHERSCHLUNDE

{166} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Rājagaham, am Seherschlunde, im Gebirge. Dort nun wandte sich der
Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« — »Erlauchter!« antworteten da
jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der Erhabene sprach also:

»Seht ihr wohl, Mönche, dort den Brockenstein?«

»Ja, o Herr!«

»Aber jener Brockenstein, ihr Mönche, war noch anders genannt, anders
geheißen worden. Seht ihr wohl, Mönche, dort das Graue Horn?«

»Ja, o Herr!«

»Aber jenes Graue Horn, ihr Mönche, war noch anders genannt, anders
geheißen worden. Seht ihr wohl, Mönche, dort das Breite Joch?«

»Ja, o Herr!«

»Aber jenes Breite Joch, ihr Mönche, war noch anders genannt, anders
geheißen worden. Seht ihr wohl, Mönche, dort den Geierkulm?«

»Ja, o Herr!«

»Aber jener Geierkulm, ihr Mönche, war noch anders genannt, anders
geheißen worden. Seht ihr wohl, Mönche, diesen Berg, den Seherschlund?«

»Ja, o Herr!«

»Dieser Berg nun, ihr Mönche, der Seherschlund, ist noch ebenso
genannt, ebenso geheißen.[77]



»Einst hatten, ihr Mönche, fünf der hunderte einzeln Erwachter[78]
an diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch sich
angesiedelt. Diese hatte man zum Berge hinschreiten sehn und nicht mehr
wiederkehren. Und die Leute blickten nach ihm und sagten: ›Der Berg hat
die Seher verschlungen‹ — {167} Seherschlund, Seherschlund wurde er
eben da genannt.

»Aufweisen will ich, ihr Mönche, Namen einzeln Erwachter, kundmachen
will ich, ihr Mönche, Namen einzeln Erwachter, angeben will ich, ihr
Mönche, Namen einzeln Erwachter: höret es und achtet wohl auf meine
Rede.«

»Gewiss, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam.
Der Erhabene sprach also:

»Kämpe war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen, der auf
diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein Siedler
gewesen. Oberkämpe war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen,
der auf diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein
Siedler gewesen. Kronenscheitel war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter
geheißen, der auf diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten
hindurch ein Siedler gewesen. Ruhmeswerth war, ihr Mönche, ein einzeln
Erwachter geheißen, der auf diesem Berge, dem Seherschlunde, lange
Zeiten hindurch ein Siedler gewesen. Gerngesehn war, ihr Mönche, ein
einzeln Erwachter geheißen, der auf diesem Berge, dem Seherschlunde,
lange Zeiten hindurch ein Siedler gewesen. Gnadenreich war, ihr
Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen, der auf diesem Berge, dem
Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein Siedler gewesen. Elfenleicht
war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen, der auf diesem Berge,
dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein Siedler gewesen. Bettelarm
war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen, der auf diesem Berge,
dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein Siedler gewesen. Oberheld
war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen, der auf diesem
Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein Siedler gewesen.
Tieferborn[79] war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen, der
auf diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein Siedler
gewesen. Sogewahr war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter geheißen, der
auf diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch ein Siedler
gewesen. Ohrenzeuge war, ihr Mönche, {168} ein einzeln Erwachter geheißen,
der auf diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten hindurch
ein Siedler gewesen. Eigenwart war, ihr Mönche, ein einzeln Erwachter
geheißen, der auf diesem Berge, dem Seherschlunde, lange Zeiten
hindurch ein Siedler gewesen.






»Die wahrhaft weilten, ohne Harm und Hoffen,

Je einzeln einst Erwachung sich gewannen,

Das Ziel des Menschen marterlos ermaaßen,

Die Nahmen solcher sollt ihr nun vernehmen.




»Ein Kämpe, Oberkämpe, Kronenscheitelhaupt,

Ein Ruhmeswerth, ein Gerngesehn, ein Gnadenreich,

Ein Elfenleicht und Bettelarm und Oberheld,

Ein Tieferborn und Sogewahr,

Ein Ohrenzeuge, Eigenwart.





{169}
»Das waren, und noch andre, Machtgebieter,

Erwacht je einzeln, Daseinsquellversieger,

Urseher, allen Zwanges Ueberwinder:

Den Wahnerloschnen Gruß, den Unbegränzten.«[80]









117.

Zwölfter Theil

Siebente Rede

VIERZIGMÄCHTIG

{170} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Heilige, ihr Mönche, rechte Vertiefung will ich euch weisen, mit ihrem
Gefolge, mit ihrer Begleitung: das höret und achtet wohl auf meine
Rede.«

»Gewiss, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam.
Der Erhabene sprach also:

»Was ist also, ihr Mönche, heilige rechte Vertiefung mit ihrem Gefolge,
mit ihrer Begleitung? Es ist da rechte Erkenntniss, rechte Gesinnung,
rechte Rede, rechtes Handeln, rechtes Wandeln, rechtes Mühn, rechte
Einsicht: eine von diesen sieben Gliedern, ihr Mönche, begleitete
Einheit des Herzens, die heißt man, ihr Mönche, heilige rechte
Vertiefung, und zwar mit ihrem Gefolge, und zwar mit ihrer Begleitung.



»Da geht denn, ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran. Wie aber geht,
ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran? Falsche Erkenntniss gewahrt man
als falsche Erkenntniss, rechte Erkenntniss gewahrt man als rechte
Erkenntniss: das gilt einem als rechte Erkenntniss. Was ist nun, ihr
Mönche, falsche Erkenntniss? ›Almosengeben, Verzichtleisten, Spenden
— es ist alles eitel; es giebt keine Saat und Ernte guter und böser
Werke; Diesseits und Jenseits sind leere Worte; Vater und Mutter und
auch geistige Geburt sind hohle Namen; die Welt hat keine Asketen
und Priester, die vollkommen und vollendet sind, die sich den Sinn
dieser und jener Welt begreiflich machen, {171} anschaulich vorstellen und
erklären können‹: das ist, ihr Mönche, falsche Erkenntniss.
Was ist nun, ihr Mönche, rechte Erkenntniss? Rechte Erkenntniss, sag’
ich da, Mönche, ist doppelter Art. Es giebt, ihr Mönche, eine rechte
Erkenntniss, die wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist; es giebt, ihr
Mönche, eine rechte Erkenntniss, die heilig, wahnlos, überweltlich, auf
dem Wege zu finden ist. Was ist das nun, ihr Mönche, für eine rechte
Erkenntniss, die wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist? ›Almosengeben,
Verzichtleisten, Spenden ist kein Unsinn; es giebt eine Saat und Ernte
guter und böser Werke; das Diesseits ist vorhanden und das Jenseits ist
vorhanden; Eltern giebt es und geistige Geburt giebt es; die Welt hat
Asketen und Priester, die vollkommen und vollendet sind, die sich den
Sinn dieser und jener Welt begreiflich machen, anschaulich vorstellen
und erklären können‹: das ist, ihr Mönche, eine rechte Erkenntniss,
die wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist. Was aber ist es, ihr Mönche,
für eine rechte Erkenntniss, die heilig, wahnlos, überweltlich,
auf dem Wege zu finden ist? Was da, ihr Mönche, im heiligen Herzen,
im wahnlosen Herzen, das sich auf heiligem Wege befindet, heiligen
Weg vollendet, Weisheit, fähige Weisheit, vermögende Weisheit ist,
Ergründung der Wahrheit, die zur Erwachung führt, eine rechte
Erkenntniss, die auf dem Wege zu finden ist: das ist, ihr Mönche,
eine rechte Erkenntniss, die heilig, wahnlos, überweltlich, auf dem
Wege zu finden ist. Da ist man eifrig bemüht falsche Erkenntniss zu
verlieren, rechte Erkenntniss zu gewinnen: das gilt einem als rechtes
Mühn. Besonnen lässt man falsche Erkenntniss hinter sich, besonnen
gewinnt und erreicht man rechte Erkenntniss: das gilt einem als
rechte Einsicht. So haben sich einem diese drei Dinge um die rechte
Erkenntniss aneinandergereiht, aneinandergeschlossen, nämlich rechte
Erkenntniss, {172} rechtes Mühn, rechte Einsicht.

»Da geht denn, ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran. Wie aber geht, ihr
Mönche, rechte Erkenntniss voran? Falsche Gesinnung gewahrt man als
falsche Gesinnung, rechte Gesinnung gewahrt man als rechte Gesinnung:
das gilt einem als rechte Erkenntniss. Was ist nun, ihr Mönche, falsche
Gesinnung? Sinnende Lust, sinnender Groll, sinnende Wuth: das ist, ihr
Mönche, falsche Gesinnung. Was ist nun, ihr Mönche, rechte Gesinnung?
Rechte Gesinnung, sag’ ich da, Mönche, ist doppelter Art. Es giebt,
ihr Mönche, eine rechte Gesinnung, die wahnhaft, hülfreich, zuträglich
ist; es giebt, ihr Mönche, eine rechte Gesinnung, die heilig, wahnlos,
überweltlich, auf dem Wege zu finden ist. Was ist das nun, ihr Mönche,
für eine rechte Gesinnung, die wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist?
Entsagung sinnen, keinen Groll hegen, keine Wuth hegen: das ist, ihr
Mönche, eine rechte Gesinnung, die wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist.
Was aber ist es, ihr Mönche, für eine rechte Gesinnung, die heilig,
wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu finden ist? Was da, ihr Mönche,
im heiligen Herzen, im wahnlosen Herzen, das sich auf heiligem Wege
befindet, heiligen Weg vollendet, Denken und Bedenken, Nachsinnen,
Greifen und Begreifen, geistiges Ausgestalten und Zwiegespräch ist:
das ist, ihr Mönche, eine rechte Gesinnung, die heilig, wahnlos,
überweltlich, auf dem Wege zu finden ist. Da ist man eifrig bemüht
falsche Gesinnung zu verlieren, rechte Gesinnung zu gewinnen: das gilt
einem als rechtes Mühn. Besonnen läßt man falsche Gesinnung hinter
sich, besonnen gewinnt und erreicht man rechte Gesinnung: das gilt
einem als rechte Einsicht. {173} So haben sich einem diese drei Dinge um die
rechte Gesinnung aneinandergereiht, aneinandergeschlossen,
nämlich rechte Erkenntnis, rechtes Mühn, rechte Einsicht.

»Da geht denn, ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran. Wie aber geht,
ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran? Falsche Rede gewahrt man als
falsche Rede, rechte Rede gewahrt man als rechte Rede: das gilt einem
als rechte Erkenntniss. Was ist nun, ihr Mönche, falsche Rede? Lüge,
Verleumdung, barsche Worte, Geschwätz: das ist, ihr Mönche, falsche
Rede. Was ist nun, ihr Mönche, rechte Rede? Rechte Rede, sag’ ich da,
Mönche, ist doppelter Art. Es giebt, ihr Mönche, eine rechte Rede,
die wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist; es giebt, ihr Mönche, eine
rechte Rede, die heilig, wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu finden
ist. Was ist das nun, ihr Mönche, für eine rechte Rede, die wahnhaft,
hülfreich, zuträglich ist? Lüge vermeiden, Verleumdung vermeiden,
barsche Worte vermeiden, Geschwätz vermeiden: das ist, ihr Mönche, eine
rechte Rede, die wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist. Was aber ist es,
ihr Mönche, für eine rechte Rede, die heilig, wahnlos, überweltlich,
auf dem Wege zu finden ist? Was da, ihr Mönche, im heiligen Herzen, im
wahnlosen Herzen, das sich auf heiligem Wege befindet, heiligen Weg
vollendet, eben den vier Arten übler Rede gegenüber sich abneigen,
wegneigen, hinwegneigen, abwenden ist: das ist, ihr Mönche, eine rechte
Rede, die heilig, wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu finden ist.
{174} Da ist man eifrig bemüht falsche Rede zu verlieren, rechte
Rede zu gewinnen: das gilt einem als rechtes Mühn. Besonnen lässt man
falsche Rede hinter sich, besonnen gewinnt und erreicht man rechte
Rede: das gilt einem als rechte Einsicht. So haben sich einem diese
drei Dinge um die rechte Rede aneinandergereiht, aneinandergeschlossen,
nämlich rechte Erkenntniss, rechtes Mühn, rechte Einsicht.

»Da geht denn, ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran. Wie aber geht,
ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran? Falsches Handeln gewahrt man als
falsches Handeln, rechtes Handeln gewahrt man als rechtes Handeln: das
gilt einem als rechte Erkenntniss. Was ist nun, ihr Mönche, falsches
Handeln? Lebendiges umbringen, Nichtgegebenes nehmen, Ausschweifung
begehn: das ist, ihr Mönche, falsches Handeln. Was ist nun, ihr
Mönche, rechtes Handeln? Rechtes Handeln, sag’ ich da, Mönche, ist
doppelter Art. Es giebt, ihr Mönche, ein rechtes Handeln, das wahnhaft,
hülfreich, zuträglich ist; es giebt, ihr Mönche, ein rechtes Handeln,
das heilig, wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu finden ist. Was ist
das nun, ihr Mönche, für ein rechtes Handeln, das wahnhaft, hülfreich,
zuträglich ist? Man kann, ihr Mönche, Lebendiges umzubringen vermeiden,
Nichtgegebenes zu nehmen vermeiden, Ausschweifung zu begehn vermeiden:
das ist, ihr Mönche, ein rechtes Handeln, das wahnhaft, hülfreich,
zuträglich ist. Was aber ist es, ihr Mönche, für ein rechtes Handeln,
das heilig, wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu finden ist? Was
da, ihr Mönche, im heiligen Herzen, im wahnlosen Herzen, das sich auf
heiligem Wege befindet, heiligen Weg vollendet, eben den drei Arten
üblen Handelns gegenüber sich abneigen, wegneigen, hinwegneigen,
abwenden ist: das ist, ihr Mönche, ein rechtes Handeln, das heilig,
wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu finden ist. Da {175} ist man eifrig
bemüht falsches Handeln zu verlieren, rechtes Handeln zu
gewinnen: das gilt einem als rechtes Mühn. Besonnen lässt man falsches
Handeln hinter sich, besonnen gewinnt und erreicht man rechtes Handeln:
das gilt einem als rechte Einsicht. So haben sich einem diese drei
Dinge um das rechte Handeln aneinandergereiht, aneinandergeschlossen,
nämlich rechte Erkenntniss, rechtes Mühn, rechte Einsicht.

»Da geht denn, ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran. Wie aber geht,
ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran? Falsches Wandeln gewahrt man als
falsches Wandeln, rechtes Wandeln gewahrt man als rechtes Wandeln: das
gilt einem als rechte Erkenntniss. Was ist nun, ihr Mönche, falsches
Wandeln? Hintergehn, verrathen, bezichtigen, auskundschaften, Vortheil
um Vortheil erwuchern: das ist, ihr Mönche, falsches Wandeln. Was
ist nun, ihr Mönche, rechtes Wandeln? Rechtes Wandeln, sag’ ich da,
Mönche, ist doppelter Art. Es giebt, ihr Mönche, ein rechtes Wandeln,
das wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist; es giebt, ihr Mönche, ein
rechtes Wandeln, das heilig, wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu
finden ist. Was ist das nun, ihr Mönche, für ein rechtes Wandeln,
das wahnhaft, hülfreich, zuträglich ist? Da hat, ihr Mönche, der
heilige Jünger falschen Wandel verlassen und fristet sein Leben auf
rechte Weise: das ist, ihr Mönche, ein rechtes Wandeln, das wahnhaft,
hülfreich, zuträglich ist. Was aber ist es, ihr Mönche, für ein rechtes
Wandeln, das heilig, wahnlos, überweltlich, auf dem Wege zu finden ist?
Was da, ihr Mönche, im heiligen Herzen, im wahnlosen Herzen, das sich
auf heiligem Wege befindet, heiligen Weg vollendet, eben dem falschen
Wandeln gegenüber sich abneigen, wegneigen, hinwegneigen, abwenden
ist: das ist, ihr Mönche, ein rechtes Wandeln, das heilig, wahnlos,
überweltlich, auf dem Wege zu finden ist. Da ist man eifrig bemüht
falsches Wandeln zu verlieren, rechtes Wandeln zu gewinnen: das gilt
einem als rechtes Mühn. {176} Besonnen lässt man falsches Wandeln
hinter sich, besonnen gewinnt und erreicht man rechtes Wandeln: das
gilt einem als rechte Einsicht. So haben sich einem diese drei Dinge um
das rechte Wandeln aneinandergereiht, aneinandergeschlossen, nämlich
rechte Erkenntnis, rechtes Mühn, rechte Einsicht.

»Da geht denn, ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran. Wie aber geht, ihr
Mönche, rechte Erkenntniss voran? Dem recht Erkennenden, ihr Mönche,
kommt rechte Gesinnung zu, dem recht Gesinnten kommt rechte Rede zu,
dem recht Redenden kommt rechtes Handeln zu, dem recht Handelnden kommt
rechtes Wandeln zu, dem recht Wandelnden kommt rechtes Mühn zu, dem
recht Bemühten kommt rechte Einsicht zu, dem recht Besonnenen kommt
rechte Vertiefung zu, dem recht Vertieften kommt rechtes Wissen zu,
dem recht Bewussten kommt rechte Erlösung zu. So wird, ihr Mönche, der
achtfach gerüstete Kämpfer zum zehnfach gerüsteten Heiligen.

»Da geht denn, ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran. Wie aber geht,
ihr Mönche, rechte Erkenntniss voran? Der recht Erkennende, ihr
Mönche, hat falsche Erkenntniss überstanden: und was da aus falscher
Erkenntniss mancherlei Uebles, Unheilsames hervorgehen kann, auch das
hat er überstanden; und aus rechter Erkenntniss kann da mancherlei
Heilsames zu vollkommener Reife sich entwickeln. Der recht Gesinnte,
ihr Mönche, der recht Redende, recht Handelnde, recht Wandelnde, recht
Bemühte, recht Besonnene, recht Vertiefte, recht Bewusste, recht
Erlöste hat falsche Gesinnung, {177} falsche Rede, falsches Handeln, falsches
Wandeln, falsche Mühe, falsche Einsicht, falsche Vertiefung,
falsches Wissen, falsche Erlösung überstanden: und was da aus falscher
Gesinnung, falscher Rede, falschem Handeln, falschem Wandeln, falschem
Mühn, falscher Einsicht, falscher Vertiefung, falschem Wissen, falscher
Erlösung mancherlei Uebles, Unheilsames hervorgehn kann, auch das
hat er überstanden; und aus rechter Gesinnung, rechter Rede, rechtem
Handeln, rechtem Wandeln, rechtem Mühn, rechter Einsicht, rechter
Vertiefung, rechtem Wissen, rechter Erlösung kann da mancherlei
Heilsames zu vollkommener Reife sich entwickeln.

»So ist, ihr Mönche, mit zwanzig Theilen heilsam, mit zwanzig Theilen
unheilsam ein vierzigmächtiger Gedankengang dargestellt worden: und
darwiderstellen kann sich kein Asket und kein Priester, kein Gott, kein
böser und kein heiliger Geist, noch irgend wer in der Welt.

»Denn wer auch, ihr Mönche, von Asketen oder von Priestern diesen
vierzigmächtigen Gedankengang tadeln und missbilligen zu sollen
vermeinte, der würde schon bei Lebzeiten zehn entsprechende Begriffe
seiner Annahme nach als Tadel erfahren. Tadelt er rechte Erkenntniss,
dann sind es falsch erkennende Asketen und Priester, denen er Achtung,
denen er Ehre zollt. Tadelt er rechte Gesinnung, rechte Rede, rechtes
Handeln, rechtes Wandeln, rechtes Mühn, rechte Einsicht, rechte
Vertiefung, rechtes Wissen, rechte Erlösung, dann sind es falsch
gesinnte, falsch redende, falsch handelnde, falsch wandelnde, falsch
bemühte, falsch besonnene, falsch vertiefte, {178} falsch bewusste, falsch
erlöste Asketen und Priester, denen er Achtung, denen er
Ehre zollt. Wer auch, ihr Mönche, von Asketen oder von Priestern
diesen vierzigmächtigen Gedankengang tadeln und missbilligen zu sollen
vermeinte, der würde schon bei Lebzeiten diese zehn entsprechenden
Begriffe seiner Annahme nach als Tadel erfahren. Sogar jene
ungeregelten Pilger, ihr Mönche, Redner der Regenzeit, Leute, die
keinen Grund, die keine Handlung gelten ließen, die an nichts glaubten,
auch diese haben den vierzigmächtigen Gedankengang nicht tadeln und
nicht missbilligen zu sollen vermeint: und warum das? Um nicht
Unwillen, Befremden und Aergerniss zu erregen.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[81]



118.

Zwölfter Theil

Achte Rede

BEDACHTSAME EIN- UND AUSATHMUNG

{179} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Osthaine, auf Mutter Migāros Terrasse, mit
gar manchen wohlbekannten Oberen, wohlbekannten Jüngern, mit dem
ehrwürdigen Sāriputto und dem ehrwürdigen Mahāmoggallāno, mit
dem ehrwürdigen Mahākassapo und dem ehrwürdigen Mahākaccāyano,
mit dem ehrwürdigen Mahākoṭṭhito und dem ehrwürdigen
Mahākappino, mit dem ehrwürdigen Mahācundo und dem ehrwürdigen
Anuruddho, mit dem ehrwürdigen Revato und dem ehrwürdigen Ānando und
mit anderen wohlbekannten Oberen, wohlbekannten Jüngern beisammen.

Um diese Zeit nun unterwiesen und belehrten die oberen der Mönche die
neu aufgenommenen. Einige der oberen Mönche unterwiesen und belehrten
etwa zehn der neuen Mönche, andere der oberen Mönche unterwiesen
und belehrten ihrer etwa zwanzig, einige wieder der oberen Mönche
unterwiesen und belehrten ihrer etwa dreißig, andere wieder der oberen
Mönche unterwiesen und belehrten ihrer etwa vierzig. Und diese neuen
Mönche, von den oberen der Mönche unterwiesen und belehrt, erfanden ein
großes, allmälig gemerktes Ergebniss.

Damals nun hatte der Erhabene — es war ein Feiertag, im halben Monat,
zur Offenbarung, in der voll aufgegangenen Mondnacht — inmitten der
Mönchgemeinde unter freiem Himmel Platz genommen.[82] Und der Erhabene
blickte über die stillgewordene, lautlose Schaar der Mönche hin und
wandte sich also an sie:

»Erstarkt bin ich, ihr Mönche, auf also beschrittenem Pfade, erstarkt
im Herzen bin ich, ihr Mönche, auf also beschrittenem Pfade: wohlan
denn, ihr Mönche, immer noch stärker müsst ihr da werden um das
Unerreichte zu erreichen, {180} um das Unerlangte zu erlangen, um
das Unverwirklichte zu verwirklichen. Ich werde nunmehr Sāvatthī
am letzten herbstlichen Vollmonde verlassen.«



Es kam nun den Mönchen im Lande zu Ohren: ›Der Erhabene, heißt es,
wird gar bald von Sāvatthī, am letzten herbstlichen Vollmonde
fortziehn.‹ Da machten sich denn die Mönche im Lande gen Sāvatthī
auf, den Erhabenen zu besuchen.

Die oberen der Mönche aber unterwiesen und belehrten die neu
hinzugekommenen immer genauer noch. Einige der oberen Mönche
unterwiesen und belehrten etwa zehn der neuen Mönche, andere der oberen
Mönche unterwiesen und belehrten ihrer etwa zwanzig, einige wieder der
oberen Mönche unterwiesen und belehrten ihrer etwa dreißig, andere
wieder der oberen Mönche unterwiesen und belehrten ihrer etwa vierzig.
Und diese neuen Mönche, von den oberen der Mönche unterwiesen und
belehrt, erfanden ein großes, allmälig gemerktes Ergebniss.

Als nun die Zeit angebrochen war, hatte der Erhabene an diesem
Feiertage, im halben Monat, am letzten Herbsteswechsel, in der voll
aufgegangenen Mondnacht, inmitten der Mönchgemeinde unter freiem Himmel
Platz genommen. Und der Erhabene blickte über die stillgewordene,
lautlose Schaar der Mönche hin und wandte sich also an sie:

»Keine Worte wechselt, ihr Mönche, diese Versammlung, keine Worte
äußert, ihr Mönche, diese Versammlung, ist rein aus dem Kerne
bestanden. Solcherart ist, ihr Mönche, diese Jüngerschaar, solcherart
ist, ihr Mönche, diese Versammlung, dass sie Opfer und Spende, Gabe
und Gruß verdient, heiligste Stätte der Welt ist. Solcherart ist,
ihr Mönche, diese Jüngerschaar, solcherart ist, ihr Mönche, diese
Versammlung, dass bei ihr geringe Gabe als groß gilt und große Gabe
als größer. {181} Solcherart ist, ihr Mönche, diese Jüngerschaar, solcherart
ist, ihr Mönche, diese Versammlung, wie eine solche schwer zu
finden ist in der Welt. Solcherart ist, ihr Mönche, diese Jüngerschaar,
solcherart ist, ihr Mönche, diese Versammlung, dass man gern etliche
Meilen geht um sie zu sehn, und sei es auch nur von rückwärts.

»Solcherart ist, ihr Mönche, diese Jüngerschaar, solcherart ist, ihr
Mönche, diese Versammlung, dass es da, ihr Mönche, unter diesen Jüngern
Mönche giebt, die Heilige, Wahnversieger, Endiger sind, die das Werk
gewirkt, die Last abgelegt, das Heil sich errungen, die Daseinsfesseln
vernichtet, sich durch vollkommene Erkenntniss erlöst haben: eben
solche Mönche giebt es, ihr Mönche, unter diesen Jüngern. Es giebt,
ihr Mönche, Mönche unter diesen Jüngern, die nach Vernichtung der fünf
niederzerrenden Fesseln emporsteigen um von dort aus zu erlöschen,
nicht mehr zurückzukehren nach jener Welt: auch solche Mönche giebt es,
ihr Mönche, unter diesen Jüngern. Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter
diesen Jüngern, die nach Vernichtung der drei Fesseln, von Gier, Hass
und Irre erleichtert, fast schon geläutert, nur einmal wiederkehren,
nur einmal noch zu dieser Welt gekommen dem Leiden ein Ende machen
werden: auch solche Mönche giebt es, ihr Mönche, unter diesen Jüngern.
Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter diesen Jüngern, die nach Vernichtung
der drei Fesseln zur Hörerschaft gelangen, dem Verderben entronnen
zielbewusst der vollen Erwachung entgegeneilen: auch solche Mönche
giebt es, ihr Mönche, unter diesen Jüngern.

»Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter diesen Jüngern, die als Eroberer
der vier Pfeiler der Einsicht beharrlich ausharren: auch solche Mönche
giebt es, ihr Mönche, unter diesen Jüngern. Es giebt, ihr Mönche,
Mönche unter diesen Jüngern, die als Eroberer der vier gewaltigen
Kämpfe beharrlich ausharren: {182} auch solche Mönche giebt es, ihr
Mönche, unter diesen Jüngern. Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter diesen
Jüngern, die als Eroberer der vier Machtgebiete, der fünf Fähigkeiten,
der fünf Vermögen, der sieben Erweckungen, des heiligen achtfältigen
Weges beharrlich ausharren: auch solche Mönche giebt es, ihr Mönche,
unter diesen Jüngern.

»Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter diesen Jüngern, die als Eroberer
liebevollen Gemüthes beharrlich ausharren: auch solche Mönche giebt es,
ihr Mönche, unter diesen Jüngern. Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter
diesen Jüngern, die als Eroberer erbarmenden Gemüthes, freudevollen
Gemüthes, unbewegten Gemüthes beharrlich ausharren: auch solche Mönche
giebt es, ihr Mönche, unter diesen Jüngern.

»Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter diesen Jüngern, die als Eroberer
im Schauder beharrlich ausharren[83]: auch solche Mönche giebt es, ihr
Mönche, unter diesen Jüngern. Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter diesen
Jüngern, die als Eroberer im Wahrnehmen der Wandelbarkeit beharrlich
ausharren: auch solche Mönche giebt es, ihr Mönche, unter diesen
Jüngern.

»Es giebt, ihr Mönche, Mönche unter diesen Jüngern, die als Eroberer in
bedachtsam geübter Ein- und Ausathmung beharrlich ausharren. Ein- und
Ausathmung, ihr Mönche, bedachtsam geübt und gepflegt, lässt hohen Lohn
erlangen, hohe Förderung. Ein- und Ausathmungen, ihr Mönche, bedachtsam
geübt und gepflegt, lassen[84] die vier Pfeiler der Einsicht zustande
kommen; die vier Pfeiler der Einsicht, bedachtsam geübt und gepflegt,
lassen die sieben Erweckungen zustande kommen; die sieben Erweckungen,
bedachtsam geübt und gepflegt, lassen die wissende Erlösung zustande
kommen.

»Wie aber wird bedachtsam, ihr Mönche, Ein- und Ausathmung geübt, wie
gepflegt, auf dass sie hohen Lohn verleihe, hohe Förderung? Da begiebt
sich, ihr Mönche, der Mönch ins Innere des Waldes oder unter einen
großen Baum oder in eine leere Klause, setzt sich mit verschränkten
Beinen nieder, den Körper gerade aufgerichtet, und pflegt der Einsicht.
Bedächtig athmet er ein, bedächtig athmet er aus. Athmet er tief
ein, so weiß er ›Ich athme tief ein‹, athmet er tief aus, so weiß er
›Ich athme tief aus‹; athmet er kurz ein, so weiß er {183} ›Ich athme kurz
ein‹, athmet er kurz aus, so weiß er ›Ich athme kurz aus‹.
›Den ganzen Körper empfindend will ich einathmen‹, ›Den ganzen Körper
empfindend will ich ausathmen‹, so übt er sich. ›Diese Körperverbindung
besänftigend will ich einathmen‹, ›Diese Körperverbindung besänftigend
will ich ausathmen‹, so übt er sich. ›Heiter empfindend will ich
einathmen‹, ›Heiter empfindend will ich ausathmen‹, so übt er sich.
›Sälig empfindend will ich einathmen‹, ›Sälig empfindend will ich
ausathmen‹, so übt er sich. ›Die Gedankenverbindung empfindend will ich
einathmen‹, ›Die Gedankenverbindung empfindend will ich ausathmen‹,
so übt er sich. ›Diese Gedankenverbindung besänftigend will ich
einathmen‹, ›Diese Gedankenverbindung besänftigend will ich ausathmen‹,
so übt er sich. ›Die Gedanken empfindend will ich einathmen‹, ›Die
Gedanken empfindend will ich ausathmen‹, so übt er sich. ›Die Gedanken
ermunternd will ich einathmen‹, ›Die Gedanken ermunternd will ich
ausathmen‹, so übt er sich. ›Die Gedanken einigend will ich einathmen‹,
›Die Gedanken einigend will ich ausathmen‹, so übt er sich. ›Die
Gedanken lösend will ich einathmen‹, ›Die Gedanken lösend will ich
ausathmen‹, so übt er sich. ›Die Vergänglichkeit wahrnehmend will ich
einathmen‹, ›Die Vergänglichkeit wahrnehmend will ich ausathmen‹, so
übt er sich. ›Die Reizlosigkeit wahrnehmend will ich einathmen‹, ›Die
Reizlosigkeit wahrnehmend will ich ausathmen‹, so übt er sich. ›Die
Ausrodung wahrnehmend will ich einathmen, ›Die Ausrodung wahrnehmend
will ich ausathmen‹, so übt er sich. ›Die Entfremdung wahrnehmend will
ich einathmen‹, ›Die Entfremdung wahrnehmend will ich ausathmen‹, so
übt er sich. Also wird bedachtsam, ihr Mönche, Ein- und Ausathmung
geübt, {184} also gepflegt, auf dass sie hohen Lohn verleihe, hohe
Förderung.

»Wie aber werden bedachtsam, ihr Mönche, Ein- und Ausathmungen geübt,
wie gepflegt, auf dass sie die vier Pfeiler der Einsicht zustande
bringen? Zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch, tief einathmend,
weiß ›Ich athme tief ein‹, tief ausathmend, weiß ›Ich athme tief
aus‹; kurz einathmend, weiß ›Ich athme kurz ein‹, kurz ausathmend,
weiß ›Ich athme kurz aus‹; ›Den ganzen Körper empfindend will ich
einathmen‹, ›Den ganzen Körper empfindend will ich ausathmen‹, so
sich übt; ›Diese Körperverbindung besänftigend will ich einathmen‹,
›Diese Körperverbindung besänftigend will ich ausathmen‹, so sich übt:
zu einer solchen Zeit wacht, ihr Mönche, der Mönch beim Körper über
den Körper, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns. Bei den Körpern nenne ich es, ihr
Mönche, den Körper verändern, nämlich das Einathmen und das Ausathmen:
darum aber, ihr Mönche, wacht der Mönch zu einer solchen Zeit beim
Körper über den Körper, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach
Verwindung weltlichen Begehrens und Bekümmerns. — Zu einer Zeit,
ihr Mönche, wo der Mönch ›Heiter empfindend will ich einathmen‹,
›Heiter empfindend will ich ausathmen‹, so sich übt; ›Sälig empfindend
will ich einathmen‹, ›Sälig empfindend will ich ausathmen‹, so sich
übt; ›Die Gedankenverbindung empfindend will ich einathmen‹, ›Die
Gedankenverbindung empfindend will ich ausathmen‹, so sich übt;
›Diese Gedankenverbindung besänftigend will ich einathmen‹, ›Diese
Gedankenverbindung besänftigend will ich ausathmen‹, so sich übt: zu
einer solchen Zeit wacht, ihr Mönche, der Mönch bei den Gefühlen über
die Gefühle, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns. Bei den Gefühlen nenne ich es,
ihr Mönche, {185} das Gefühl verändern, nämlich beim Einathmen
und Ausathmen wohl darauf achthaben: darum aber, ihr Mönche, wacht
der Mönch zu einer solchen Zeit bei den Gefühlen über die Gefühle,
unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung weltlichen
Begehrens und Bekümmerns. — Zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch
›Die Gedanken empfindend will ich einathmen‹, ›Die Gedanken empfindend
will ich ausathmen‹, so sich übt; ›Die Gedanken ermunternd will ich
einathmen‹, ›Die Gedanken ermunternd will ich ausathmen‹, so sich übt;
›Die Gedanken einigend will ich einathmen‹, ›Die Gedanken einigend will
ich ausathmen‹, so sich übt; ›Die Gedanken lösend will ich einathmen‹,
›Die Gedanken lösend will ich ausathmen‹, so sich übt: zu einer solchen
Zeit wacht, ihr Mönche, der Mönch beim Gemüthe über das Gemüth,
unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung weltlichen
Begehrens und Bekümmerns. Nicht kann, ihr Mönche, sag’ ich, ein
unbesonnener Mensch, der unklar denkt, bedachtsam Ein- und Ausathmung
üben: darum aber, ihr Mönche, wacht der Mönch zu einer solchen Zeit
beim Gemüthe über das Gemüth, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig,
nach Verwindung weltlichen Begehrens und Bekümmerns. — Zu einer Zeit,
ihr Mönche, wo der Mönch ›Die Vergänglichkeit wahrnehmend will ich
einathmen‹, ›Die Vergänglichkeit wahrnehmend will ich ausathmen‹, so
sich übt; ›Die Reizlosigkeit wahrnehmend will ich einathmen‹, ›Die
Reizlosigkeit wahrnehmend will ich ausathmen‹, so sich übt; ›Die
Ausrodung wahrnehmend will ich einathmen‹, ›Die Ausrodung wahrnehmend
will ich ausathmen‹, so sich übt; ›Die Entfremdung wahrnehmend will
ich einathmen‹, ›Die Entfremdung wahrnehmend will ich ausathmen‹,
so sich übt: zu einer solchen Zeit wacht, ihr Mönche, {186} der Mönch bei
den Erscheinungen über die Erscheinungen, unermüdlich,
klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung weltlichen Begehrens und
Bekümmerns. Und wie da Begehren und Bekümmern überstanden wird hat er
weise gemerkt, und wohl hat er es ausgeglichen: darum aber, ihr Mönche,
wacht der Mönch zu einer solchen Zeit bei den Erscheinungen über die
Erscheinungen, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns. Also werden bedachtsam, ihr
Mönche, Ein- und Ausathmungen geübt, also gepflegt, und lassen die vier
Pfeiler der Einsicht zustande kommen.

»Wie aber werden, ihr Mönche, die vier Pfeiler der Einsicht geübt,
wie gepflegt, auf dass sie die sieben Erweckungen zustande bringen?
Zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch beim Körper über den Körper
wacht, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns, gewärtig hat er zu einer solchen
Zeit die Einsicht, unverrückbar; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der
Mönch die Einsicht gewärtig hat, unverrückbar, der Einsicht Erweckung
hat er zu dieser Zeit erwirkt, der Einsicht Erweckung vollbringt er
da, der Einsicht Erweckung wird da von ihm zur Vollendung gebracht.
Also besonnen weilend zerlegt er weise den Sinn, zertheilt ihn, dringt
in seine Tiefe ein; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch also
besonnen weilend weise den Sinn zerlegt, ihn zertheilt, in seine Tiefe
eindringt, des Tiefsinns Erweckung hat er zu dieser Zeit erwirkt,
des Tiefsinns Erweckung vollbringt er da, {187} des Tiefsinns Erweckung
wird da von ihm zur Vollendung gebracht. Also den Sinn weise
zerlegend, ihn zertheilend, in seine Tiefe eindringend erwirkt er
Kraft, unbeugsame; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch also den
Sinn weise zerlegend, ihn zertheilend, in seine Tiefe eindringend Kraft
erwirkt, unbeugsame, der Kraft Erweckung hat er zu dieser Zeit erwirkt,
der Kraft Erweckung vollbringt er da, der Kraft Erweckung wird da von
ihm zur Vollendung gebracht. Hat er Kraft erwirkt, erhebt sich in ihm
eine überweltliche Heiterkeit; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch
Kraft erwirkt hat und in ihm eine überweltliche Heiterkeit aufgeht,
der Heiterkeit Erweckung hat er zu dieser Zeit erwirkt, der Heiterkeit
Erweckung vollbringt er da, der Heiterkeit Erweckung wird da von ihm
zur Vollendung gebracht. Hat er Heiterkeit im Herzen, wird er lind
im Leibe, lind im Gemüthe; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch
Heiterkeit im Herzen hat und lind im Leibe, lind im Gemüthe wird,
der Lindheit Erweckung hat er zu dieser Zeit erwirkt, der Lindheit
Erweckung vollbringt er da, der Lindheit Erweckung wird da von ihm zur
Vollendung gebracht. Hat er sälig den Leib gelindert, wird ihm das
Gemüth einig; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch sälig den Leib
gelindert hat und das Gemüth ihm einig wird, der Innigkeit Erweckung
hat er zu dieser Zeit erwirkt, der Innigkeit Erweckung vollbringt er
da, der Innigkeit Erweckung wird da von ihm zur Vollendung gebracht.
{188} Also einig geworden im Gemüthe hat er es wohl ausgeglichen; zu
einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch also einig geworden im Gemüthe es
wohl ausgeglichen hat, des Gleichmuths Erweckung hat er zu dieser Zeit
erwirkt, des Gleichmuths Erweckung vollbringt er da, des Gleichmuths
Erweckung wird da von ihm zur Vollendung gebracht.

»Zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch bei den Gefühlen über
die Gefühle wacht, beim Gemüthe über das Gemüth wacht, bei den
Erscheinungen über die Erscheinungen wacht, unermüdlich, klaren Sinnes,
einsichtig, nach Verwindung weltlichen Begehrens und Bekümmerns,
gewärtig hat er zu einer solchen Zeit die Einsicht, unverrückbar;
zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch die Einsicht gewärtig hat,
unverrückbar, der Einsicht Erweckung hat er zu dieser Zeit erwirkt, der
Einsicht Erweckung vollbringt er da, der Einsicht Erweckung wird da von
ihm zur Vollendung gebracht. Also besonnen weilend zerlegt er weise
den Sinn, zertheilt ihn, dringt in seine Tiefe ein; zu einer Zeit, ihr
Mönche, wo der Mönch also besonnen weilend weise den Sinn zerlegt,
ihn zertheilt, in seine Tiefe eindringt, des Tiefsinns Erweckung hat
er zu dieser Zeit erwirkt, des Tiefsinns Erweckung vollbringt er da,
des Tiefsinns Erweckung wird da von ihm zur Vollendung gebracht. Also
den Sinn weise zerlegend, ihn zertheilend, in seine Tiefe eindringend
erwirkt er Kraft, unbeugsame; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der
Mönch also den Sinn weise zerlegend, ihn zertheilend, in seine Tiefe
eindringend Kraft erwirkt, unbeugsame, {189} der Kraft Erweckung
hat er zu dieser Zeit erwirkt, der Kraft Erweckung vollbringt er da,
der Kraft Erweckung wird da von ihm zur Vollendung gebracht. Hat er
Kraft erwirkt, erhebt sich in ihm eine überweltliche Heiterkeit; zu
einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch Kraft erwirkt hat und in ihm eine
überweltliche Heiterkeit aufgeht, der Heiterkeit Erweckung hat er zu
dieser Zeit erwirkt, der Heiterkeit Erweckung vollbringt er da, der
Heiterkeit Erweckung wird da von ihm zur Vollendung gebracht. Hat er
Heiterkeit im Herzen, wird er lind im Leibe, lind im Gemüthe; zu einer
Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch Heiterkeit im Herzen hat und lind im
Leibe, lind im Gemüthe wird, der Lindheit Erweckung hat er zu dieser
Zeit erwirkt, der Lindheit Erweckung vollbringt er da, der Lindheit
Erweckung wird da von ihm zur Vollendung gebracht. Hat er sälig den
Leib gelindert, wird ihm das Gemüth einig; zu einer Zeit, ihr Mönche,
wo der Mönch sälig den Leib gelindert hat und das Gemüth ihm einig
wird, der Innigkeit Erweckung hat er zu dieser Zeit erwirkt, der
Innigkeit Erweckung vollbringt er da, der Innigkeit Erweckung wird da
von ihm zur Vollendung gebracht. Also einig geworden im Gemüthe hat er
es wohl ausgeglichen; zu einer Zeit, ihr Mönche, wo der Mönch also
einig geworden im Gemüthe es wohl ausgeglichen hat, des Gleichmuths
Erweckung hat er zu dieser Zeit erwirkt, des {190} Gleichmuths Erweckung
vollbringt er da, des Gleichmuths Erweckung wird da von ihm zur
Vollendung gebracht.

»Also werden, ihr Mönche, die vier Pfeiler der Einsicht geübt, also
gepflegt, und lassen die sieben Erweckungen zustande kommen.

»Wie aber werden, ihr Mönche, die sieben Erweckungen geübt, wie
gepflegt, auf dass sie die wissende Erlösung zustande bringen? Da
übt, ihr Mönche, der Mönch der Einsicht Erweckung, die abgeschieden
gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal
übergeht; übt des Tiefsinns Erweckung, die abgeschieden gezeugte,
abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal übergeht; übt
der Kraft Erweckung, die abgeschieden gezeugte, abgelöst gezeugte,
ausgerodet gezeugte, die in Endsal übergeht; übt der Heiterkeit
Erweckung, die abgeschieden gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet
gezeugte, die in Endsal übergeht; übt der Lindheit Erweckung, die
abgeschieden gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die
in Endsal übergeht; übt der Innigkeit Erweckung, die abgeschieden
gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal
übergeht; übt des Gleichmuths Erweckung, die abgeschieden gezeugte,
abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal übergeht. Also
werden, ihr Mönche, die sieben Erweckungen geübt, also gepflegt, und
lassen die wissende Erlösung zustande kommen.«



Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.



119.

Zwölfter Theil

Neunte Rede

EINSICHT IN DEN KÖRPER

{191} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Als nun manche der Mönche nach dem Mahle, vom Almosengange
zurückgekehrt, in der Halle des Vorhauses sich eingefunden, versammelt
hatten, kam unter ihnen die Rede auf: ›Erstaunlich, ihr Brüder,
außerordentlich ist es, ihr Brüder, wie sehr da von Ihm, dem Erhabenen,
dem Kenner, dem Seher, dem Heiligen, vollkommen Erwachten, Einsicht
in den Körper, übt man und pflegt man sie, als hochlohnend gepriesen
wurde, hochförderlich.‹

Bald aber nachdem dieses Gespräch der Mönche unter einander begonnen,
kam der Erhabene heran, gegen Abend, nach Aufhebung der Gedenkensruhe,
zur Halle hin des Vorhauses, und nahm, dort angelangt, auf dem
angebotenen Sitze Platz. Da wandte sich denn der Erhabene an die Mönche:

»Zu welchem Gespräche, ihr Mönche, seid ihr jetzt hier
zusammengekommen, und wobei habt ihr euch eben unterbrochen?«

»Als wir uns da, o Herr, nach dem Mahle, vom Almosengange
zurückgekehrt, in der Halle des Vorhauses eingefunden, versammelt
hatten, war unter uns die Rede aufgekommen: ›Erstaunlich, ihr Brüder,
außerordentlich ist es, ihr Brüder, wie sehr da von Ihm, dem Erhabenen,
dem Kenner, dem Seher, dem Heiligen, vollkommen Erwachten, Einsicht
in den Körper, übt man und pflegt man sie, als hochlohnend gepriesen
wurde, hochförderlich‹: das war, o Herr, das Gespräch unter uns, das
wir unterbrachen als der Erhabene ankam.«

»Wie aber übt man, ihr Mönche, Einsicht in den Körper, wie pflegt man
sie, auf dass sie hohen Lohn verleihe, hohe Förderung? Da begiebt
sich, ihr Mönche, der Mönch ins Innere des Waldes oder unter einen
großen Baum oder in eine leere Klause, setzt sich mit verschränkten
Beinen nieder, {192} den Körper gerade aufgerichtet, und pflegt der
Einsicht.[84] Bedächtig athmet er ein, bedächtig athmet er aus. Athmet
er tief ein, so weiß er ›Ich athme tief ein‹, athmet er tief aus, so
weiß er ›Ich athme tief aus‹; athmet er kurz ein, so weiß er ›Ich
athme kurz ein‹, athmet er kurz aus, so weiß er ›Ich athme kurz aus‹.
›Den ganzen Körper empfindend will ich einathmen‹, ›Den ganzen Körper
empfindend will ich ausathmen‹, so übt er sich. ›Diese Körperverbindung
besänftigend will ich einathmen‹, ›Diese Körperverbindung besänftigend
will ich ausathmen‹, so übt er sich. Während er also ernsten Sinnes,
eifrig, unermüdlich verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten
Erinnerungen dahin; und weil sie dahingeschwunden, festigt sich eben
das innige Herz, beruhigt sich, wird einig und stark. Eben das ist, ihr
Mönche, Einsicht in den Körper, wie sie der Mönch übt.



»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch weiß wenn er geht ›Ich gehe‹,
weiß wenn er steht ›Ich stehe‹, weiß wenn er sitzt ›Ich sitze‹, weiß
wenn er liegt ›Ich liege‹, er weiß wenn er sich in dieser oder jener
Stellung befindet, dass es diese oder jene Stellung ist. Während er
also ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, schwinden ihm die
hausgewohnten Erinnerungen dahin; und weil sie dahingeschwunden,
festigt sich eben das innige Herz, beruhigt sich, wird einig und stark.
Auch das ist, ihr Mönche, Einsicht in den Körper, wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch ist klar bewusst beim Kommen
und Gehn, klar bewusst beim Hinblicken und Wegblicken, klar bewusst
beim Neigen und Erheben, klar bewusst beim Tragen des Gewandes und
der Almosenschaale des Ordens, {193} klar bewusst beim Essen und
Trinken, Kauen und Schmecken, klar bewusst beim Entleeren von Koth und
Harn, klar bewusst beim Gehn und Stehn und Sitzen, beim Einschlafen
und Erwachen, beim Sprechen und Schweigen. Während er also ernsten
Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten
Erinnerungen dahin; und weil sie dahingeschwunden, festigt sich eben
das innige Herz, beruhigt sich, wird einig und stark. Auch das ist, ihr
Mönche, Einsicht in den Körper, wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch betrachtet sich diesen
Körper da von der Sohle bis zum Scheitel, den hautüberzogenen, den
unterschiedliches Unreine ausfüllt: ›Dieser Körper trägt einen Schopf,
ist behaart, hat Nägel und Zähne, Haut und Fleisch, Sehnen und Knochen
und Knochenmark, Nieren, Herz und Leber, Zwerchfell, Milz, Lungen,
Magen, Eingeweide, Weichtheile und Koth, hat Galle, Schleim, Eiter,
Blut, Schweiß, Lymphe, Thränen, Serum, Speichel, Rotz, Gelenköl,
Harn.‹ Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn da ein Sack, an beiden Enden
zugebunden, mit verschiedenem Korne gefüllt wäre, als wie etwa mit
Reis, mit Bohnen, mit Sesam, und ein scharfsehender Mann bände ihn auf
und untersuchte den Inhalt: ›Das ist Reis, das sind Bohnen, das ist
Sesam‹: ebenso nun auch, ihr Mönche, betrachtet sich der Mönch diesen
Körper da von der Sohle bis zum Scheitel, {194} den hautüberzogenen, den
unterschiedliches Unreine ausfüllt. Während er also ernsten
Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten
Erinnerungen dahin; und weil sie dahingeschwunden, festigt sich eben
das innige Herz, beruhigt sich, wird einig und stark. Auch das ist, ihr
Mönche, Einsicht in den Körper, wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch schaut sich diesen Körper da wie
er geht und steht als Artung an: ›Dieser Körper ist von Erdenart, von
Wasserart, von Feuerart, von Luftart.‹ Gleichwie etwa, ihr Mönche,
ein geschickter Metzger oder Metzgergeselle eine Kuh schlachtet, auf
den Markt bringt, Stück vor Stück zerlegt und sich dann hinsetzen
mag: ebenso nun auch, ihr Mönche, schaut sich der Mönch diesen Körper
da wie er geht und steht als Artung an. Während er also ernsten
Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten
Erinnerungen dahin; und weil sie dahingeschwunden, festigt sich eben
das innige Herz, beruhigt sich, wird einig und stark. Auch das ist,
ihr Mönche, Einsicht in den Körper, wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: als hätte der Mönch einen Leib auf der
Leichenstätte liegen sehn, einen Tag nach dem Tode oder zwei oder drei
Tage nach dem Tode, aufgedunsen, blauschwarz gefärbt, in Fäulniss
übergegangen, zieht er den Schluss auf sich selbst: ›Und auch dieser
Körper ist so beschaffen, {195} wird das werden, kann dem nicht
entgehn.‹[85] Während er also ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich
verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten Erinnerungen dahin; und weil
sie dahingeschwunden, festigt sich eben das innige Herz, beruhigt sich,
wird einig und stark. Auch das ist, ihr Mönche, Einsicht in den Körper,
wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: als hätte der Mönch einen Leib auf
der Leichenstätte liegen sehn, von Krähen oder Raben oder Geiern
zerfressen, von Hunden oder Schackalen zerfleischt, oder von vielerlei
Würmern zernagt, zieht er den Schluss auf sich selbst: ›Und auch
dieser Körper ist so beschaffen, wird das werden, kann dem nicht
entgehn.‹ Weiter sodann, ihr Mönche: als hätte der Mönch einen Leib auf
der Leichenstätte liegen sehn, ein Knochengerippe, fleischbehangen,
blutbesudelt, von den Sehnen zusammengehalten; ein Knochengerippe,
fleischentblößt, blutbefleckt, von den Sehnen zusammengehalten;
ein Knochengerippe, ohne Fleisch, ohne Blut, von den Sehnen
zusammengehalten; die Gebeine, ohne die Sehnen, hierher und dorthin
verstreut, da ein Handknochen, dort ein Fußknochen, da ein Schienbein,
dort ein Schenkel, da das Becken, dort Wirbel, da der Schädel; als
hätte er das gesehn, zieht er den Schluss auf sich selbst: ›Und auch
dieser Körper ist so beschaffen, wird das werden, kann dem nicht
entgehn.‹ Weiter sodann, ihr Mönche: als hätte der Mönch einen Leib auf
der Leichenstätte liegen sehn, Gebeine, blank, muschelfarbig; {196} Gebeine,
zuhauf geschichtet, nach Verlauf eines Jahres; Gebeine,
verwest, in Staub zerfallen; als hätte er das gesehn, zieht er den
Schluss auf sich selbst: ›Und auch dieser Körper ist so beschaffen,
wird das werden, kann dem nicht entgehn.‹[86] Während er also ernsten
Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten
Erinnerungen dahin; und weil sie dahingeschwunden, festigt sich eben
das innige Herz, beruhigt sich, wird einig und stark. Auch das ist, ihr
Mönche, Einsicht in den Körper, wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch, gar fern von Begierden, fern
von unheilsamen Dingen, verweilt in sinnend gedenkender ruhegeborener
säliger Heiterkeit, in der Weihe der ersten Schauung. Diesen Körper
durchdringt und durchtränkt, erfüllt und sättigt er mit ruhegeborener
säliger Heiterkeit, sodass nicht der kleinste Theil seines Körpers von
ruhegeborener säliger Heiterkeit ungesättigt bleibt. Gleichwie etwa,
ihr Mönche, ein gewandter Bader oder Badergeselle auf ein erzernes
Becken Seifenpulver streut und mit Wasser versetzt, verreibt und
vermischt, sodass sein Schaumball völlig durchfeuchtigt, innen und
außen mit Feuchtigkeit gesättigt ist und nichts herabträufelt: ebenso
nun auch, ihr Mönche, durchdringt und durchtränkt, erfüllt und sättigt
der Mönch diesen Körper da mit ruhegeborener säliger Heiterkeit, sodass
nicht der kleinste Theil seines Körpers von ruhegeborener säliger
Heiterkeit ungesättigt bleibt. Während er also ernsten Sinnes, eifrig,
unermüdlich verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten Erinnerungen
dahin; und weil sie dahingeschwunden, festigt sich eben das innige
Herz, beruhigt sich, wird einig und stark. Auch das ist, ihr Mönche,
Einsicht in den Körper, wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch erreicht nach Vollendung
des Sinnens und Gedenkens die innere Meeresstille, die Einheit
des Gemüthes, die von sinnen, von gedenken freie, in der Einigung
geborene sälige Heiterkeit, die Weihe der zweiten Schauung. Diesen
Körper durchdringt und durchtränkt, erfüllt und sättigt er mit der
in der Einigung geborenen säligen Heiterkeit, sodass nicht der
kleinste Theil seines Körpers von der in der Einigung geborenen
säligen Heiterkeit ungesättigt bleibt. Gleichwie etwa, ihr Mönche,
{197} ein See mit unterirdischer Quelle, in den sich kein Bach
von Osten oder Westen, von Norden oder Süden ergösse, keine Wolke
von Zeit zu Zeit mit tüchtigem Gusse darüber hinwegzöge, in welchem
nur die kühle Quelle des Grundes emporwellte und diesen See völlig
durchdränge, durchtränkte, erfüllte und sättigte, sodass nicht der
kleinste Theil des Sees von kühlem Wasser ungesättigt bliebe: ebenso
nun auch, ihr Mönche, durchdringt und durchtränkt, erfüllt und sättigt
der Mönch diesen Körper da mit der in der Einigung geborenen säligen
Heiterkeit, sodass nicht der kleinste Theil seines Körpers von der in
der Einigung geborenen säligen Heiterkeit ungesättigt bleibt. Während
er also ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, schwinden ihm
die hausgewohnten Erinnerungen dahin; und weil sie dahingeschwunden,
festigt sich eben das innige Herz, beruhigt sich, wird einig und
stark. Auch das ist, ihr Mönche, Einsicht in den Körper, wie sie der
Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch weilt in heiterer Ruhe
gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er im
Körper, von dem die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt
beglückt‹; so erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Diesen Körper
da durchdringt und durchtränkt, erfüllt und sättigt er mit entsäligter
Heiterkeit, sodass nicht der kleinste Theil seines Körpers von
entsäligter Heiterkeit ungesättigt bleibt. Gleichwie etwa, ihr Mönche,
in einem Lotusweiher einzelne blaue oder rothe oder weiße Lotusrosen
im Wasser entstehn, im Wasser sich entwickeln, unter dem Wasserspiegel
bleiben, aus der Wassertiefe Nahrung aufsaugen und ihre Blüthen und
ihre Wurzeln von kühlem Wasser durchdrungen, durchtränkt, erfüllt und
gesättigt sind, sodass nicht der kleinste Theil jeder blauen oder
rothen oder weißen Lotusrose von kühlem Nass ungesättigt bleibt: {198} ebenso
nun auch, ihr Mönche, durchdringt und durchtränkt, erfüllt und
sättigt der Mönch diesen Körper da mit entsäligter Heiterkeit, sodass
nicht der kleinste Theil seines Körpers von entsäligter Heiterkeit
ungesättigt bleibt. Während er also ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich
verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten Erinnerungen dahin; und weil
sie dahingeschwunden, festigt sich eben das innige Herz, beruhigt sich,
wird einig und stark. Auch das ist, ihr Mönche, Einsicht in den Körper,
wie sie der Mönch übt.

»Weiter sodann, ihr Mönche: der Mönch erwirkt nach Verwerfung
der Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen Frohsinns
und Trübsinns die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig
einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung. Er setzt sich hin
und bedeckt diesen Körper da mit geläutertem Gemüthe, mit geklärtem,
sodass nicht der kleinste Theil seines Körpers von dem geläuterten
Gemüthe, dem geklärten, unbedeckt bleibt. Gleichwie etwa, ihr Mönche,
wenn sich ein Mann vom Scheitel bis zur Sohle in einen weißen Mantel
eingehüllt niedersetzte, sodass nicht der kleinste Theil seines Körpers
von dem weißen Mantel unbedeckt bliebe: ebenso nun auch, ihr Mönche,
setzt sich der Mönch nieder und hat diesen Körper mit geläutertem
Gemüthe, mit geklärtem, überzogen, sodass nicht der kleinste Theil
seines Körpers von dem geläuterten Gemüthe, dem geklärten, unbedeckt
bleibt.[87] Während er also ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich
verweilt, schwinden ihm die hausgewohnten Erinnerungen dahin; und weil
sie dahingeschwunden, festigt sich eben das innige Herz, beruhigt sich,
wird einig und stark. Auch das ist, ihr Mönche, Einsicht in den Körper,
wie sie der Mönch übt.

»Wer auch immer, ihr Mönche, Einsicht in den Körper geübt und gepflegt
hat, einbegriffen hat er die heilsamen Dinge, die nur irgend Wissen
einbringen. Gleichwie da, ihr Mönche, {199} ein jeder, der das große Meer
im Geiste gefasst hat, einbegriffen die Flüsse hat, die
nur irgend ins Meer sich ergießen: ebenso nun auch, ihr Mönche, hat
ein jeder, der da Einsicht in den Körper geübt und gepflegt hat,
einbegriffen die heilsamen Dinge, die nur irgend Wissen einbringen.[88]



»Wer auch immer, ihr Mönche, Einsicht in den Körper nicht geübt, nicht
gepflegt hat, in den kann der Tod hineingleiten, in den kann der Tod
hinabschleichen. Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn ein Mann eine schwere
Steinkugel auf einen feuchten Lehmhaufen hinwürfe; was meint ihr
wohl, Mönche: würde da nicht diese schwere Steinkugel in den feuchten
Lehmhaufen hineingleiten?«

»Gewiss, o Herr!«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in den
Körper nicht geübt, nicht gepflegt, kann der Tod in den hineingleiten,
kann der Tod in den hinabschleichen. Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn
ein trockenes, ausgedörrtes Holzscheit da wäre, und es käme ein Mann
herbei, mit einem Reibholz versehn[89]: ›Ich will Feuer erwecken, Licht
hervorbringen‹; was meint ihr wohl, Mönche: könnte da nicht dieser
Mann, mit dem Reibholz das trockene, ausgedörrte Holzscheit reibend,
Feuer erwecken, Licht hervorbringen?«

»Gewiss, o Herr!«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in den
Körper nicht geübt, nicht gepflegt, kann der Tod in den hineingleiten,
kann der Tod in den hinabschleichen. Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn
ein Wassereimer, ungefüllt, ohne Inhalt, auf der Staffel stände, und
es käme ein Mann herbei, mit einer Kufe Wasser; was meint ihr wohl,
Mönche: könnte da nicht dieser Mann das Wasser hineinschütten?«

»Gewiss, o Herr!«

{200} »Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsieht
in den Körper nicht geübt, nicht gepflegt, kann der Tod in den
hineingleiten, kann der Tod in den hinabschleichen. — Wer auch immer,
ihr Mönche, Einsicht in den Körper geübt und gepflegt hat, nicht in den
kann der Tod hineingleiten, nicht in den kann der Tod hinabschleichen.
Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn ein Mann einen leichten Fadenknäul
gegen ein ganz aus Kernholz gehobeltes Thürbrett schleuderte; was meint
ihr wohl, Mönche: könnte da etwa dieser leichte Fadenknäul in das ganz
aus Kernholz gehobelte Thürbrett hineingleiten?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in den
Körper geübt und gepflegt, kann der Tod nicht in den hineingleiten,
kann der Tod nicht in den hinabschleichen.[90] Gleichwie etwa, ihr
Mönche, wenn ein feuchtes, leimiges Holzscheit da wäre, und es käme
ein Mann herbei, mit einem Reibholz versehn: ›Ich will Feuer erwecken,
Licht hervorbringen‹; was meint ihr wohl, Mönche: könnte da etwa dieser
Mann, mit dem Reibholz das feuchte, leimige Holzscheit reibend, Feuer
erwecken, Licht hervorbringen?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in den
Körner geübt und gepflegt, kann der Tod nicht in den hineingleiten,
kann der Tod nicht in den hinabschleichen. Gleichwie etwa, ihr Mönche,
wenn ein Wassereimer, voll von Wasser, bis zum Rande gefüllt, Krähen
schlürfbar, auf der Staffel stände, und es käme ein Mann herbei, mit
einer Kufe Wasser; was meint ihr wohl, Mönche: könnte da etwa dieser
Mann das Wasser hineinschütten?«



»Gewiss nicht, o Herr!«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in den
Körper geübt und gepflegt, {201} kann der Tod nicht in den
hineingleiten, kann der Tod nicht in den hinabschleichen.[91] — Wer
auch immer, ihr Mönche, Einsicht in den Körper geübt und gepflegt hat:
auf was für ein durch Erkenntniss erwirkbares Ding der sein Herz nur
irgend hinlenkt, um es durch Erkenntniss zu erwirken, eben da und da
wird ihm Erwirkung zutheil, je und je nach der Wirkensart. Gleichwie
etwa, ihr Mönche, wenn ein Wassereimer, voll von Wasser, bis zum Rande
gefüllt, Krähen schlürfbar, auf der Staffel stände, und diesen ein
kräftiger Mann mehr und mehr tiefte: triefte da Wasser?«

»Gewiss, o Herr!«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in
den Körper geübt und gepflegt: auf was für ein durch Erkenntniss
erwirkbares Ding der sein Herz nur irgend hinlenkt, um es durch
Erkenntniss zu erwirken, eben da und da wird ihm Erwirkung zutheil, je
und je nach der Wirkensart.[92] Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn in
flacher Landschaft ein Teich läge, an den vier Seiten von einem Damme
umfriedet, voll von Wasser, bis zum Rande gefüllt, Krähen schlürfbar,
und diesen Damm ein kräftiger Mann mehr und mehr tiefte: triefte da
Wasser?«

»Gewiss, o Herr!«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in
den Körper geübt und gepflegt: auf was für ein durch Erkenntniss
erwirkbares Ding der sein Herz nur irgend hinlenkt, um es durch
Erkenntniss zu erwirken, eben da und da wird ihm Erwirkung zutheil,
je und je nach der Wirkensart. Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn da
auf gutem Boden, am Ausgangsplatze vierer Straßen, ein treffliches
Wagengespann in Bereitschaft stände, mit dem zugehörigen Treibstock
versehn, und diesen Wagen bestiege ein Meister der Fahrkunst, ein
gewandter Rosselenker, {202} nähme die Zügel in die linke Hand, den
Treibstock in die rechte, und führe nach Wunsch und Willen hin und her:
ebenso nun auch, ihr Mönche, hat irgend einer da Einsicht in den Körper
geübt und gepflegt: auf was für ein durch Erkenntniss erwirkbares
Ding der sein Herz nur irgend hinlenkt, um es durch Erkenntniss zu
erwirken, eben da und da wird ihm Erwirkung zutheil, je und je nach der
Wirkensart.[93]

»Ist Einsicht, ihr Mönche, in den Körper genommen, geübt, gepflegt,
ausgeführt, ausgebildet, angewendet, durchgeprüft, durchaus entrichtet
worden, mag man da zehn förderliche Eigenschaften an sich erfahren.
Ueber Unmuth hat man Gewalt[94], nicht lässt man sich von Unmuth
bewältigen, aufgestiegenen Unmuth überwindet, übersteht man. Furcht
und Angst bewältigt man, nicht lässt man sich von Furcht und Angst
bewältigen, aufgestiegene Furcht und Angst überwindet, übersteht
man. Man erträgt Kälte und Hitze, Hunger und Durst, Wind und Wetter,
Mücken und Wespen und plagende Kriechthiere, boshafte, böswillige
Redeweisen, körperliche Schmerzgefühle, die einen treffen, heftige,
schneidende, stechende, unangenehme, leidige, lebensgefährliche
dauert man duldend aus. Die vier Schauungen, die das Herz erquicken,
schon im Leben besäligen, die kann man nach Wunsch gewinnen, in ihrer
Fülle und Weite. Auf manigfaltige Weise mag man Machtentfaltung an
sich erfahren, bis zu den Brahmawelten hat man den Körper in seiner
Gewalt. Mit dem himmlischen Gehör, dem geläuterten, über menschliche
Gränzen hinausreichenden, kann man beide Arten der Töne hören, die
himmlischen und die irdischen, die fernen und die nahen. Der anderen
Wesen, der anderen Personen Herz im Herzen schaut und erkennt man je
gemäß. {203} An manche verschiedene frühere Daseinsform erinnert
man sich, als wie an ein Leben, dann an zwei Leben, und so weiter,
mit je den eigenthümlichen Merkmalen, mit je den eigenartigen
Beziehungen. Mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten, über
menschliche Gränzen hinausreichenden, kann man die Wesen dahinschwinden
und wiedererscheinen sehn, gemeine und edle, schöne und unschöne,
glückliche und unglückliche, man kann erkennen wie die Wesen je nach
den Thaten wiederkehren. Den Wahn kann man versiegen und die wahnlose
Gemütherlösung, Weisheiterlösung noch bei Lebzeiten sich offenbar
machen, verwirklichen und erringen. Ist Einsicht, ihr Mönche, in den
Körper genommen, geübt, gepflegt, ausgeführt, ausgebildet, angewendet,
durchgeprüft, durchaus entrichtet worden, mag man diese zehn
förderlichen Eigenschaften an sich erfahren.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[95]





120.

Zwölfter Theil

Zehnte Rede

UNTERSCHIEDLICHE WIEDERKEHR

{204} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Unterschiedliche Wiederkehr werd’ ich, ihr Mönche, euch zeigen: das
höret und achtet wohl auf meine Rede!«

»Freilich, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen
aufmerksam. Der Erhabene sprach also:

»Da hat, ihr Mönche, ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend erworben,
Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben. Der gedenkt
bei sich: ›O dass ich doch bei der Auflösung des Körpers, nach dem
Tode, noch zur Gemeinschaft mit mächtigen Fürsten wiederkehrte!‹ Dahin
lenkt er das Herz, darauf richtet er das Herz, dazu erzieht er das
Herz. Während er da die unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also
pflegt, gedeihen ihm diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche,
der Weg, das ist der Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend
erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben.
Der gedenkt bei sich: ›O dass ich doch bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, noch zur Gemeinschaft mit mächtigen Priestern — mit
mächtigen Bürgern wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er das Herz, darauf
richtet er das Herz, dazu erzieht er das Herz. {205} Während er da die
unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also pflegt, gedeihen
ihm diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche, der Weg, das ist
der Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend
erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben.
Der hat reden hören: ›Die Dreiunddreißig Götter, die leben lange und
herrlich und glücksälig.‹[96] Der gedenkt bei sich: ›O dass ich doch
bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, noch zur Gemeinschaft
mit den Dreiunddreißig Göttern wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er das Herz,
darauf richtet er das Herz, dazu erzieht er das Herz. Während er da die
unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also pflegt, gedeihen ihm
diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche, der Weg, das ist der
Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend
erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben.
Der hat reden hören: ›Die Schattengötter — die Säligen Götter — die
Götter der unbeschränkten Freude — die Jenseit der unbeschränkten
Freude weilenden Götter[97], die leben lange und herrlich und
glücksälig.‹ Der gedenkt bei sich: ›O dass ich doch bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, noch zur Gemeinschaft mit jenen Göttern
wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er das Herz, darauf richtet er das Herz,
dazu erzieht er das Herz. Während er da die unterschiedlichen
Gewöhnungen also übt und also pflegt, gedeihen ihm diese zur Wiederkehr
dorthin. Das ist, ihr Mönche, der Weg, das ist der Uebergang, der zur
Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend
erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben.
Der hat reden hören: ›Der tausendfache Brahmā, der lebt lange und
herrlich und glücksälig.‹ Der tausendfache Brahmā, ihr Mönche,
strahlt tausend Welten durch und ragt über sie empor; {206} die aber dorthin
zu wesen wiederkehren, auch diese durchstrahlt er und ragt
über sie empor. Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn ein scharfsehender
Mann einen Reif um die Hand legte und betrachtete, ebenso nun auch,
ihr Mönch, strahlt der tausendfache Brahmā tausend Welten durch und
ragt über sie empor; die aber dorthin zu wesen wiederkehren, auch diese
durchstrahlt er und ragt über sie empor. Und jener gedenkt bei sich: ›O
dass ich doch bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, noch[98]
zur Gemeinschaft mit dem tausendfachen Brahmā wiederkehrte!‹ Dahin
lenkt er das Herz, darauf richtet er das Herz, dazu erzieht er das
Herz. Während er da die unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also
pflegt, gedeihen ihm diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche,
der Weg, das ist der Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben,
Tugend erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit
erworben. Der hat reden hören: ›Der zweitausendfache Brahmā — der
dreitausendfache, viertausendfache, der fünftausendfache Brahmā,
der lebt lange und herrlich und glücksälig.‹ Der fünftausendfache
Brahmā, ihr Mönche, strahlt fünftausend Welten durch und ragt
über sie empor; die aber dorthin zu wesen wiederkehren, auch diese
durchstrahlt er und ragt über sie empor. Gleichwie etwa, ihr Mönche,
wenn ein scharfsehender Mann fünf Reifen um die Hand legte und
betrachtete, ebenso nun auch, ihr Mönche, strahlt der fünftausendfache
Brahmā fünftausend Welten durch und ragt über sie empor; die aber
dorthin zu wesen wiederkehren, auch diese durchstrahlt er und ragt
über sie empor. Und jener gedenkt bei sich: ›O dass ich doch bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, noch zur Gemeinschaft mit dem
fünftausendfachen Brahmā wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er das Herz,
darauf richtet er das Herz, dazu erzieht er das Herz. Während er da die
unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also pflegt, gedeihen ihm
diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche, der Weg, das ist der
Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

{207} »Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben,
Tugend erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit
erworben. Der hat reden hören: ›Der zehntausendfache Brahmā,
der lebt lange und herrlich und glücksälig.‹ Der zehntausendfache
Brahmā, ihr Mönche, strahlt zehntausend Welten durch und ragt
über sie empor; die aber dorthin zu wesen wiederkehren, auch diese
durchstrahlt er und ragt über sie empor. Gleichwie etwa, ihr Mönche,
ein Juwel, ein Edelstein, von reinem Wasser[99], achteckig,
wohlbearbeitet, auf lichter Decke liegend leuchtet und funkelt und
strahlt, ebenso nun auch, ihr Mönche, strahlt der zehntausendfache
Brahmā zehntausend Welten durch und ragt über sie empor; die aber
dorthin zu wesen wiederkehren, auch diese durchstrahlt er und ragt
über sie empor. Und jener gedenkt bei sich: ›O dass ich doch bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, noch zur Gemeinschaft mit dem
zehntausendfachen Brahmā wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er das Herz,
darauf richtet er das Herz, dazu erzieht er das Herz. Während er da die
unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also pflegt, gedeihen ihm
diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche, der Weg, das ist der
Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend
erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben.
Der hat reden hören: ›Der hunderttausendfache Brahmā, der lebt lange
und herrlich und glücksälig.‹ Der hunderttausendfache Brahmā, ihr
Mönche, strahlt hunderttausend Welten durch und ragt über sie empor;
die aber dorthin zu wesen wiederkehren, auch diese durchstrahlt er
und ragt über sie empor. {208} Gleichwie etwa, ihr Mönche, ein
Stück gediegenes Gold, von einem geschickten Goldschmidtgesellen im
Schmelztiegel mit aller Sorgfalt abgeläutert, auf lichter Decke liegend
leuchtet und funkelt und strahlt[100], ebenso nun auch, ihr Mönche,
strahlt der hunderttausendfache Brahmā hunderttausend Welten durch
und ragt über sie empor; die aber dorthin zu wesen wiederkehren, auch
diese durchstrahlt er und ragt über sie empor. Und jener gedenkt
bei sich: ›O dass ich doch bei der Auflösung des Körpers, nach dem
Tode, noch zur Gemeinschaft mit dem hunderttausendfachen Brahmā
wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er das Herz, darauf richtet er das Herz,
dazu erzieht er das Herz. Während er da die unterschiedlichen
Gewöhnungen also übt und also pflegt, gedeihen ihm diese zur Wiederkehr
dorthin. Das ist, ihr Mönche, der Weg, das ist der Uebergang, der zur
Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend
erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben.
Der hat reden hören: {209} ›Die Glänzenden Götter — die Hellerglänzenden
Götter — die Unermesslichglänzenden Götter — die Leuchtenden
Götter — die Strahlenden Götter — die Hellerstrahlenden Götter — die
Unermesslichstrahlenden Götter — die Strahlengewordenen Götter — die
Gewaltigen Götter — die Wonnigen Götter — die Sonnigen Götter — die
Hehren Götter — die Herrlichen Götter — die Erhabenen Götter, die
leben lange und herrlich und glücksälig.‹ Und er gedenkt bei sich: ›O
dass ich doch bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, noch zur
Gemeinschaft mit den Erhabenen Göttern wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er
das Herz, darauf richtet er das Herz, dazu erzieht er das Herz. Während
er da die unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also pflegt,
gedeihen ihm diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche, der
Weg, das ist der Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben, Tugend
erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit erworben.
Der hat reden hören: ›Die Raumunendlichkeit genießenden Götter — {210} die
Bewusstseinunendlichkeit genießenden Götter — die Nichtdasein
genießenden Götter — die weder Wahrnehmung noch Nichtwahrnehmung
genießenden Götter, die leben lange, bestehn lange und glücksälig.‹ Und
er gedenkt bei sich: ›O dass ich doch bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, noch zur Gemeinschaft mit den weder Wahrnehmung noch
Nichtwahrnehmung genießenden Göttern wiederkehrte!‹ Dahin lenkt er das
Herz, darauf richtet er das Herz, dazu erzieht er das Herz. Während er
da die unterschiedlichen Gewöhnungen also übt und also pflegt, gedeihen
ihm diese zur Wiederkehr dorthin. Das ist, ihr Mönche, der Weg, das ist
der Uebergang, der zur Wiederkehr dorthin gedeiht.

»Weiter sodann, ihr Mönche, hat ein Mönch Vertrauen erworben,
Tugend erworben, Erfahrung erworben, Entsagung erworben, Weisheit
erworben. Der gedenkt bei sich: ›O dass ich doch den Wahn versiegen
und die wahnlose Gemütherlösung, Weisheiterlösung noch bei Lebzeiten
mir offenbar machen, {211} verwirklichen und erringen könnte!‹
Und er kann den Wahn versiegen und die wahnlose Gemütherlösung,
Weisheiterlösung noch bei Lebzeiten sich offenbar machen, verwirklichen
und erringen. Ein solcher Mönch, ihr Mönche, kehrt nirgend wieder.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[101]






DREIZEHNTER THEIL


BUCH DER ARMUTH





121.

Dreizehnter Theil

Erste Rede

ARMUTH

– I –

{212} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Osthaine, auf Mutter Migāros Terrasse.

Da nun begab sich der ehrwürdige Ānando eines Abends, nach Aufhebung
der Gedenkensruhe, dorthin wo der Erhabene weilte, begrüßte den
Erhabenen ehrerbietig und setzte sich seitwärts nieder. Seitwärts
sitzend sprach nun der ehrwürdige Ānando also zum Erhabenen:

»Es war einmal, o Herr, da weilte der Erhabene im Lande der Sakyer, bei
Nagarakam, einer Burg im Sakyergebiete. Damals hab’ ich, o Herr, vom
Erhabenen selbst es gehört, selbst es vernommen: ›Armuth erfahren hab’
ich, Ānando, in dieser Zeit am meisten gemocht.‹ Hab’ ich es wohl, o
Herr, recht gehört, recht vernommen, recht gemerkt, recht behalten?«

»Gewiss hast du es, Ānando, recht gehört, recht vernommen, recht
gemerkt, recht behalten. So damals, Ānando, wie heute hab’ ich
Armuth erfahren am meisten gemocht. — Gleichwie etwa, Ānando,
diese Terrasse Mutter Migāros ohne Elephanten, Rinder und Rosse
ist, ohne Gold und Silber, ohne Gesellschaft von Weibern und Männern,
und nur einen Reichthum aufweist an einer Schaar Mönche als einzigen
Gegenstand: ebenso nun auch, Ānando, hat ein Mönch den Gedanken
›Dorf‹ entlassen, den Gedanken ›Mensch‹ entlassen; den Gedanken ›Wald‹
nimmt er auf als einzigen Gegenstand. im Gedanken ›Wald‹ erhebt sich
ihm das Herz, erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich. Also
erkennt er: ›Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Dorf‘ entständen,
die giebt es da nicht, Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Mensch‘
entständen, die giebt es da nicht; und nur eine Spaltung ist geblieben,
{213} nämlich der Gedanke ‚Wald‘ als einziger Gegenstand.‹ Er
weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart um den Gedanken ‚Dorf‘‹,
weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart um den Gedanken ‚Mensch‘;
und nur einen Reichthum weist sie auf am Gedanken ‚Wald‘ als einzigen
Gegenstand.‹ Um was denn also weniger da ist, darum ärmer geworden
sieht er es an; und was da noch übrig geblieben ist, davon weiß er:
›Bleibt dieses, bleibt jenes.‹ Also aber, Ānando, kommt diese
wahrhafte, unverbrüchliche, durchaus reine Armuth über ihn herab.

»Weiter sodann, Ānando, hat der Mönch den Gedanken ›Mensch‹
entlassen, den Gedanken ›Wald‹ entlassen; den Gedanken ›Erde‹ nimmt er
auf als einzigen Gegenstand. Im Gedanken ›Erde‹ erhebt sich ihm das
Herz, erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich. Gleichwie
etwa, Ānando, eine Stierhaut mit dem Falzeisen wohl abgeschabt, von
den Falten geglättet wird: ebenso nun auch, Ānando, hat der Mönch
was es auf dieser Erde an Erhebungen und Vertiefungen, an Flussläufen,
an wüstem und waldigem Gebiet, an Bergen und Thälern giebt, das alles
aus seinem Geiste entlassen; den Gedanken ›Erde‹ nimmt er auf als
einzigen Gegenstand.[102] im Gedanken ›Erde‹ erhebt sich ihm das Herz,
erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich. Also erkennt er:
›Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Mensch‘ entständen, die giebt es da
nicht, Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Wald‘ entständen, die giebt
es da nicht; und nur eine Spaltung ist geblieben, nämlich der Gedanke
‚Erde‘ als einziger Gegenstand.‹ Er weiß: ›Aermer geworden ist diese
Denkart um den Gedanken ‚Mensch‘‹, weiß: ›Aermer geworden ist diese
Denkart um den Gedanken ‚Wald‘; und nur einen Reichthum weist sie auf
am Gedanken ‚Erde‘ als einzigen Gegenstand.‹ Um was denn also weniger
da ist, {214} darum ärmer geworden sieht er es an; und was da noch
übrig geblieben ist, davon weiß er: ›Bleibt dieses, bleibt jenes.‹ Also
aber, Ānando, kommt diese wahrhafte, unverbrüchliche, durchaus reine
Armuth über ihn herab.

»Weiter sodann, Ānando, hat der Mönch den Gedanken ›Wald‹ entlassen,
den Gedanken ›Erde‹ entlassen; den Gedanken ›Unbegränzte Raumsphäre‹
nimmt er auf als einzigen Gegenstand. Im Gedanken ›Unbegränzte
Raumsphäre‹ erhebt sich ihm das Herz, erheitert sich, beschwichtigt
sich, beruhigt sich. Also erkennt er: ›Spaltungen, die aus dem
Gedanken ‚Wald‘ entständen, die giebt es da nicht, Spaltungen, die
aus dem Gedanken ‚Erde‘ entständen, die giebt es da nicht; und nur
eine Spaltung ist übrig geblieben, nämlich der Gedanke ‚Unbegränzte
Raumsphäre‘ als einziger Gegenstand.‹ Er weiß: ›Aermer geworden ist
diese Denkart um den Gedanken ‚Wald‘‹, weiß: ›Aermer geworden ist diese
Denkart um den Gedanken ‚Erde‘; und nur einen Reichthum weist sie auf
am Gedanken ‚Unbegränzte Raumsphäre‘ als einzigen Gegenstand.‹ Um was
denn also weniger da ist, darum ärmer geworden sieht er es an; und was
da noch übrig geblieben ist, davon weiß er: ›Bleibt dieses, bleibt
jenes.‹ Also aber, Ānando, kommt diese wahrhafte, unverbrüchliche,
durchaus reine Armuth über ihn herab.

»Weiter sodann, Ānando, hat der Mönch den Gedanken ›Erde‹ entlassen,
den Gedanken ›Unbegränzte Raumsphäre‹ entlassen; den Gedanken
›Unbegränzte Bewusstseinsphäre‹ nimmt er auf als einzigen Gegenstand.
Im Gedanken ›Unbegränzte Bewusstseinsphäre‹ erhebt sich ihm das Herz,
erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich. Also erkennt er:
›Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Erde‘ entständen, die giebt es da
nicht, Spaltungen, {215} die aus dem Gedanken ‚Unbegränzte Raumsphäre‘
entständen, die giebt es da nicht; und nur eine Spaltung ist
übrig geblieben, nämlich der Gedanke ‚Unbegränzte Bewusstseinsphäre‘
als einziger Gegenstand.‹ Er weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart
um den Gedanken ‚Erde‘‹, weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart um
den Gedanken ‚Unbegränzte Raumsphäre‘; und nur einen Reichthum weist
sie auf am Gedanken ‚Unbegränzte Bewusstseinsphäre‘ als einzigen
Gegenstand.‹ Um was denn also weniger da ist, darum ärmer geworden
sieht er es an; und was da noch übrig geblieben ist, davon weiß er:
›Bleibt dieses, bleibt jenes.‹ Also aber, Ānando, kommt diese
wahrhafte, unverbrüchliche, durchaus reine Armuth über ihn herab.

»Weiter sodann, Ānando, hat der Mönch den Gedanken ›Unbegränzte
Raumsphäre‹ entlassen, den Gedanken ›Unbegränzte Bewusstseinsphäre‹
entlassen; den Gedanken ›Nichtdaseinsphäre‹ nimmt er auf als einzigen
Gegenstand. Im Gedanken ›Nichtdaseinsphäre‹ erhebt sich ihm das Herz,
erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich. Also erkennt er:
›Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Unbegränzte Raumsphäre‘ entständen,
die giebt es da nicht, Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Unbegränzte
Bewusstseinsphäre‘ entständen, die giebt es da nicht; und nur eine
Spaltung ist übrig geblieben, nämlich der Gedanke ‚Nichtdaseinsphäre‘
als einziger Gegenstand.‹ Er weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart
um den Gedanken ‚Unbegränzte Raumsphäre‘‹, weiß: ›Aermer geworden ist
diese Denkart um den Gedanken ‚Unbegränzte Bewusstseinsphäre‘; und
nur einen Reichthum weist sie auf am Gedanken ‚Nichtdaseinsphäre‘ als
einzigen Gegenstand.‹ Um was denn also weniger da ist, darum ärmer
geworden sieht er es an; und was da noch übrig geblieben ist, {216} davon
weiß er: ›Bleibt dieses, bleibt jenes.‹ Also aber, Ānando,
kommt diese wahrhafte, unverbrüchliche, durchaus reine Armuth über ihn
herab.

»Weiter sodann, Ānando, hat der Mönch den Gedanken ›Unbegränzte
Bewusstseinsphäre‹ entlassen, den Gedanken ›Nichtdaseinsphäre‹
entlassen; den Gedanken ›Gränzscheide möglicher Wahrnehmung‹ nimmt
er auf als einzigen Gegenstand. Im Gedanken ›Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung‹ erhebt sich ihm das Herz, erheitert sich, beschwichtigt
sich, beruhigt sich. Also erkennt er: ›Spaltungen, die aus dem
Gedanken ‚Unbegränzte Bewusstseinsphäre‘ entständen, die giebt es
da nicht, Spaltungen, die aus dem Gedanken ‚Nichtdaseinsphäre‘
entständen, die giebt es da nicht; und nur eine Spaltung ist übrig
geblieben, nämlich der Gedanke ‚Gränzscheide möglicher Wahrnehmung‘
als einziger Gegenstand.‹ Er weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart
um den Gedanken ‚Unbegränzte Bewusstseinsphäre‘‹, weiß: ›Aermer
geworden ist diese Denkart um den Gedanken ‚Nichtdaseinsphäre‘; und
nur einen Reichthum weist sie auf am Gedanken ‚Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung‘ als einzigen Gegenstand.‹ Um was denn also weniger da
ist, darum ärmer geworden sieht er es an; und was da noch übrig
geblieben ist, davon weiß er: ›Bleibt dieses, bleibt jenes.‹ Also aber,
Ānando, kommt diese wahrhafte, unverbrüchliche, durchaus reine
Armuth über ihn herab.

»Weiter sodann, Ānando, hat der Mönch den Gedanken
›Nichtdaseinsphäre‹ entlassen, den Gedanken ›Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung‹ entlassen; geistige Einheit ohne Vorstellung nimmt er
auf als einzigen Gegenstand. In geistiger Einheit ohne Vorstellung
erhebt sich ihm das Herz, {217} erheitert sich, beschwichtigt sich,
beruhigt sich. Also erkennt er: ›Spaltungen, die aus dem Gedanken
‚Nichtdaseinsphäre‘ entständen, die giebt es da nicht, Spaltungen, die
aus dem Gedanken ‚Gränzscheide möglicher Wahrnehmung‘ entständen, die
giebt es da nicht; und nur eine Spaltung ist übrig geblieben, nämlich
dieser Körper da, behaftet mit den sechs Sinnen, als Bedingung des
Lebens.‹ Er weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart um den Gedanken
‚Nichtdaseinsphäre‘‹, weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart um den
Gedanken ‚Gränzscheide möglicher Wahrnehmung‘; und nur einen Reichthum
weist sie auf an diesem Körper da, behaftet mit den sechs Sinnen, als
Bedingung des Lebens.‹ Um was denn also weniger da ist, darum ärmer
geworden sieht er es an; und was da noch übrig geblieben ist, davon
weiß er: ›Bleibt dieses, bleibt jenes.‹ Also aber, Ānando, kommt
diese wahrhafte, unverbrüchliche, durchaus reine Armuth über ihn herab.

»Weiter sodann, Ānando, hat der Mönch den Gedanken
›Nichtdaseinsphäre‹ entlassen, den Gedanken ›Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung‹ entlassen; geistige Einheit ohne Vorstellung nimmt er auf
als einzigen Gegenstand. In geistiger Einheit ohne Vorstellung erhebt
sich ihm das Herz, erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich.
Also erkennt er: ›Auch diese geistige Einheit ohne Vorstellung ist
zusammengesetzt, zusammengesonnen: was aber irgend zusammengesetzt,
zusammengesonnen ist, das ist wandelbar, muss untergehn‹: das erkennt
er. In solcher Kunde, solchem Anblicke löst sich ihm das Herz vom
Wunscheswahn ab, und löst sich ihm das Herz vom Daseinswahn ab,
und löst sich ihm das Herz vom Nichtwissenswahn ab. ›Im Erlösten
ist die Erlösung‹, diese Erkenntniss geht auf. ›Versiegt ist die
Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist
diese Welt‹ versteht er da. {218} Also erkennt er: ›Spaltungen, die aus
Wunscheswahn entständen, die giebt es da nicht, Spaltungen,
die aus Daseinswahn entständen, die giebt es da nicht, Spaltungen, die
aus Nichtwissenswahn entständen, die giebt es da nicht; und nur eine
Spaltung ist übrig geblieben, nämlich dieser Körper da, behaftet mit
den sechs Sinnen, als Bedingung des Lebens.‹ Er weiß: ›Aermer geworden
ist diese Denkart um Wunscheswahn‹, weiß: ›Aermer geworden ist diese
Denkart um Daseinswahn‹, weiß: ›Aermer geworden ist diese Denkart um
Nichtwissenswahn; und nur einen Reichthum weist sie auf an diesem
Körper da, behaftet mit den sechs Sinnen, als Bedingung des Lebens.‹
Um was denn also weniger da ist, darum ärmer geworden sieht er es an;
und was da noch übrig geblieben ist, davon weiß er: ›Bleibt dieses,
bleibt jenes.‹ Also, Ānando, kommt diese wahrhafte, unverbrüchliche,
durchaus reine, allerhöchste Armuth über ihn herab.

»Wer aber auch immer, Ānando, in vergangener Zeit als ein Asket oder
Priester durchaus reine, allerhöchste Armuth errungen hatte, ein jeder
solche hatte eben diese durchaus reine, allerhöchste Armuth errungen.
Wer aber auch immer, Ānando, in künftiger Zeit als ein Asket oder
Priester durchaus reine, allerhöchste Armuth erringen wird, ein jeder
solche wird eben diese durchaus reine, allerhöchste Armuth erringen.
Wer aber auch immer, Ānando, in dieser Zeit als ein Asket oder
Priester durchaus reine, allerhöchste Armuth errungen hat, ein jeder
solche hat eben diese durchaus reine, allerhöchste Armuth errungen.

»Darum aber, Ānando: ›Durchaus reine, allerhöchste Armuth wollen wir
erringen‹: {219} so habt ihr, Ānando, euch wohl zu üben.«[103]

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Ānando über das Wort des Erhabenen.





122.

Dreizehnter Theil

Zweite Rede

ARMUTH

– II –

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene im Lande der
Sakker, bei Kapilavatthu, im Park der Feigenbäume.

Da nun begab sich der Erhabene eines Morgens, zeitig gerüstet, mit
Mantel und Schaale versehn, auf den Almosengang nach Kapilavatthu, trat
in der Stadt von Haus zu Haus um Almosen hin und wandte sich dann, nach
dem Mahle, vom Almosengange zurückgekehrt, der Einsiedelei des Sakkers
Kāḷakhemako zu, bis gegen Sonnenuntergang da zu verweilen.

Um diese Zeit aber waren in der Einsiedelei des Sakkers
Kāḷakhemako viele Sitze bereit gestellt, und der Erhabene sah
diese vielen Sitze dort und gedachte bei sich: ›Viele Sitze sind in der
Einsiedelei des Sakkers Kāḷakhemako bereit gestellt: viele Mönche
werden wohl hier sich aufhalten.‹

Damals nun war der ehrwürdige Ānando in der Einsiedelei des Sakkers
Ghaṭāyo in Gemeinschaft vieler Mönche mit dem Ausbessern der
Kleidung beschäftigt.

Als nun der Erhabene gegen Abend die Gedenkensruhe aufgehoben hatte,
begab er sich nach der Einsiedelei des Sakkers Ghaṭāyo. Dort
angelangt nahm der Erhabene auf dem angebotenen Sitze Platz und wandte
sich dann an den ehrwürdigen Ānando:

»Viele Sitze, Ānando, sind in der Einsiedelei des Sakkers
Kāḷakhemako bereit gestellt: {220} viele Mönche werden wohl
dort sich aufhalten.«

»Viele Sitze, o Herr, sind in der Einsiedelei des Sakkers
Kāḷakhemako bereit gestellt: viele Mönche halten sich dort auf;
die Kleidung herzurichten kommt uns jetzt, o Herr, zu.«

»Nicht kommt, Ānando, Glanz einem Mönche zu, der an Gemeinsamkeit
froh wird, an Gemeinsamkeit Freude hat, an Gemeinsamkeit Befriedigung
findet, gemeinsam froh, gemeinsam erfreut, gemeinsam zufrieden ist.
Dass aber, Ānando, ein Mönch, der an Gemeinsamkeit froh wird,
an Gemeinsamkeit Freude hat, an Gemeinsamkeit Befriedigung findet,
gemeinsam froh, gemeinsam erfreut, gemeinsam zufrieden ist, was da
Wohl der Entsagung, Wohl der Einsamkeit, Wohl der Auflösung, Wohl der
Erwachung ist, dieses Wohl nach Wunsch gewinnen werde, in seiner Fülle
und Weite: das ist unmöglich. So nun aber, Ānando, ein Mönch, der
allein, von Gemeinsamkeit abgeschieden verweilt, ein solcher Mönch es
erhoffen mag, was da Wohl der Entsagung, Wohl der Einsamkeit, Wohl der
Auflösung, Wohl der Erwachung ist, dieses Wohl werde er nach Wunsch
gewinnen, in seiner Fülle und Weite: das ist möglich. Dass aber,
Ānando, ein Mönch, der an Gemeinsamkeit froh wird, an Gemeinsamkeit
Freude hat, an Gemeinsamkeit Befriedigung findet, gemeinsam froh,
gemeinsam erfreut, gemeinsam zufrieden ist, eine zeitlich ersehnte
Geisteserlösung erringen werde oder ewige Stille: das ist unmöglich.
So nun aber, Ānando, ein Mönch, der allein, von Gemeinsamkeit
abgeschieden verweilt, ein solcher Mönch es erhoffen mag, er werde
eine zeitlich ersehnte Geisteserlösung erringen oder ewige Stille:
das ist möglich. Nicht weiß ich, Ānando, auch nur von einer Form,
wobei die Freude, wobei die Befriedigung an der Form, da sie wandelbar,
veränderlich ist, nicht in Schmerz überginge und Jammer, Leiden,
Trübsinn, Verzweiflung.

{221} »Da hat denn, Ānando, der
Vollendete hier eine Stätte
ausgefunden, und zwar aller Vorstellungen sich begeben und in inniger
Armuth eine Stätte fassen.[104] Wenn da nun, Ānando, an den
Vollendeten, der in solcher Stätte eine Stätte gefasst hat, Leute
herantreten, Mönche und Nonnen, Anhänger und Anhängerinen, Könige und
königliche Fürsten, Büßer und büßende Pilger, so pflegt, Ānando,
der Vollendete, gar einsam geneigt im Herzen, einsam gebeugt, einsam
gesenkt, abgeschieden, in Entsagung befriedigt, lauter geworden von
allen wahnhaften Dingen, einzig nur ein zur Ermunterung taugliches
Gespräch zu führen.

»Darum aber, Ānando, mag auch ein Mönch es wünschen, ›Innige Armuth
erfassen will ich‹, so hat, Ānando, ein solcher Mönch das innige
Herz eben zu festigen, zu beruhigen, einig zu machen und stark.
Wie aber kann, Ānando, ein Mönch das innige Herz eben festigen,
beruhigen, einig machen und stark? Da weilt, Ānando, der Mönch gar
fern von Begierden, fern von unheilsamen Dingen in sinnend gedenkender
ruhegeborener säliger Heiterkeit, in der Weihe der ersten Schauung.
Nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens erreicht er die innere
Meeresstille, die Einheit des Gemüthes, die von sinnen, von gedenken
freie, in der Einigung geborene sälige Heiterkeit, die Weihe der
zweiten Schauung. In heiterer Ruhe gleichmüthig, einsichtig, klar
bewusst weilt der Mönch, ein Glück empfindet er im Körper, von dem
die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt beglückt‹; so
erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Nach Verwerfung der Freuden
und Leiden, nach Vernichtung des einstigen Frohsinns und Trübsinns
erwirkt der Mönch die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig
einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung. Also kann,
Ānando, ein Mönch das innige Herz eben festigen, beruhigen, einig
machen und stark.

»Er nimmt innige Armuth im Geiste auf. Während er innige Armuth im
Geiste aufnimmt, will sich ihm das Herz in inniger Armuth nicht
erheben, nicht erheitern, nicht beschwichtigen, nicht beruhigen. Ist
es also, Ānando, so gedenkt der Mönch: ›Während ich innige Armuth
im Geiste aufnehme, will sich mir das Herz in inniger Armuth nicht
erheben, nicht erheitern, nicht beschwichtigen, nicht beruhigen.‹ {222} So
aber bleibt er da klar bewusst.

»Er nimmt von außen Armuth im Geiste auf, er nimmt von innen und außen
Armuth im Geiste auf; er nimmt Unverstörung im Geiste auf. Während er
Unverstörung im Geiste aufnimmt, will sich ihm das Herz in Unverstörung
nicht erheben, nicht erheitern, nicht beschwichtigen, nicht beruhigen.
Ist es also, Ānando, so gedenkt der Mönch: ›Während ich Unverstörung
im Geiste aufnehme, will sich mir das Herz in Unverstörung nicht
erheben, nicht erheitern, nicht beschwichtigen, nicht beruhigen.‹ So
aber bleibt er da klar bewusst.

»Ein solcher Mönch, Ānando, hat nun in jener ersteren geistigen
Vertiefung das innige Herz eben zu festigen, zu beruhigen, einig zu
machen und stark. Er nimmt innige Armuth im Geiste auf. Während er
innige Armuth im Geiste aufnimmt, erhebt sich ihm das Herz in inniger
Armuth, erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich. Ist es also,
Ānando, so gedenkt der Mönch: ›Während ich innige Armuth im Geiste
aufnehme, erhebt sich mir das Herz in inniger Armuth, erheitert sich,
beschwichtigt sich, beruhigt sich.‹ So aber bleibt er da klar bewusst.

»Er nimmt von außen Armuth im Geiste auf, er nimmt von innen und außen
Armuth im Geiste auf; er nimmt Unverstörung im Geiste auf. Während
er Unverstörung im Geiste aufnimmt, erhebt sich ihm das Herz in
Unverstörung, erheitert sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich. Ist
es also, Ānando, so gedenkt der Mönch: ›Während ich Unverstörung im
Geiste aufnehme, erhebt sich mir das Herz in Unverstörung, erheitert
sich, beschwichtigt sich, beruhigt sich.‹ So aber bleibt er da klar
bewusst.[105]

»Wenn nun, Ānando, bei diesem Mönche, der eine solche Stätte
gefunden hat, im Herzen die Neigung vorwiegt auf- und abzugehn, so geht
er auf und ab: {223} ›Also auf- und abgehend werd’ ich von Begierde
und Missmuth, schlechten, unheilsamen Dingen mich nicht überwältigen
lassen.‹ So aber bleibt er da klar bewusst.

»Wenn nun, Ānando, bei diesem Mönche, der eine solche Stätte
gefunden hat, im Herzen die Neigung vorwiegt stehn zu bleiben, so
bleibt er stehn: ›Also stehn bleibend werd’ ich von Begierde und
Missmuth, schlechten, unheilsamen Dingen mich nicht überwältigen
lassen.‹ So aber bleibt er da klar bewusst.



»Wenn nun, Ānando, bei diesem Mönche, der eine solche Stätte
gefunden hat, im Herzen die Neigung vorwiegt niederzusitzen, so
setzt er sich nieder: ›Also niedersitzend werd’ ich von Begierde und
Missmuth, schlechten, unheilsamen Dingen mich nicht überwältigen
lassen.‹ So aber bleibt er da klar bewusst.

»Wenn nun, Ānando, bei diesem Mönche, der eine solche Stätte
gefunden hat, im Herzen die Neigung vorwiegt sich hinzulegen, so
legt er sich hin: ›Also liegend werd’ ich von Begierde und Missmuth,
schlechten, unheilsamen Dingen mich nicht überwältigen lassen.‹ So aber
bleibt er da klar bewusst.

»Wenn nun, Ānando, bei diesem Mönche, der eine solche Stätte
gefunden hat, im Herzen die Neigung vorwiegt zu reden, so gedenkt er:
›Ein Gespräch, das gewöhnlich, gemein, alltäglich, unheilig, ungeeignet
ist, nicht zur Abkehr, nicht zur Wendung, nicht zur Aufhebung, nicht
zur Auflösung, nicht zur Durchschauung, nicht zur Erwachung, nicht
zur Erlöschung hinlenkt, als da sind Gespräche über Könige, über
Räuber, über Fürsten, über Soldaten, über Krieg und Kampf, Gespräche
über Speise und Trank, über Kleidung und Lager, über Blumen und
Düfte, Gespräche über Verwandte, über Fuhrwerk und Wege, über Dörfer
und Burgen, über Städte und Länder, über Weiber und Weine, über
Straßen und Märkte, über die Altvorderen und über die Veränderungen,
über Ereignisse im Reich, Ereignisse zur See, über dies und das und
dergleichen mehr: {224} ein solches Gespräch werde ich nicht
führen.‹ So aber bleibt er da klar bewusst.

»Wenn es aber, Ānando, ein Gespräch ist, das zur Ledigung, zur
geistigen Befreiung taugt, einzig zur Abkehr, zur Wendung, zur
Aufhebung, zur Auflösung, zur Durchschauung, zur Erwachung, zur
Erlöschung hinlenkt, als da sind Gespräche über Genugsamkeit, über
Zufriedenheit, Gespräche über Einsamkeit, über Abgeschiedenheit, über
Beharrlichkeit, über Tugend, Gespräche über Vertiefung, über Weisheit,
über Erlösung, über Wissensklarheit der Erlösung: ›ein solches
Gespräch‹, gedenkt er, ›werde ich führen.‹ So aber bleibt er da klar
bewusst.

»Wenn nun, Ānando, bei diesem Mönche, der eine solche Stätte
gefunden hat, im Herzen die Neigung vorwiegt zu erwägen, so gedenkt
er: ›Erwägungen, die da gewöhnlich, gemein, alltäglich, unheilig,
ungeeignet sind, nicht zur Abkehr, nicht zur Wendung, nicht zur
Aufhebung, nicht zur Auflösung, nicht zur Durchschauung, nicht zur
Erwachung, nicht zur Erlöschung hinlenken, als da sind Erwägungen des
Begehrens, der Gehässigkeit, der Wuth: solche Erwägungen will ich nicht
erwägen.‹ So aber bleibt er da klar bewusst.

»Wenn es aber, Ānando, Erwägungen sind, die da heilig, ausreichend
ausreichen, dem Grübler zur gänzlichen Leidensversiegung, als da
sind Erwägungen des Entsagens, der Duldsamkeit, der Milde: ›solche
Erwägungen‹, gedenkt er, ›will ich erwägen.‹ So aber bleibt er da klar
bewusst.

»Fünf Begehrungen, Ānando, giebt es: welche fünf? Die durch das
Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen, die ersehnten, geliebten,
entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden, reizenden;
die durch das Gehör ins Bewusstsein tretenden Töne, die ersehnten,
geliebten, entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden,
reizenden; die durch den Geruch ins Bewusstsein tretenden Düfte,
die ersehnten, geliebten, entzückenden, angenehmen, dem Begehren
entsprechenden, reizenden; die durch den Geschmack ins Bewusstsein
tretenden Säfte, die ersehnten, geliebten, entzückenden, angenehmen,
dem Begehren entsprechenden, reizenden; die durch das Getast
ins Bewusstsein tretenden Tastungen, die ersehnten, geliebten,
entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden, reizenden. {225} Das
sind, Ānando, die fünf Begehrungen, wobei der Mönch oft
und oft sein Herz erforschen muss: ›Kommt es wohl vor, dass mir bei
diesen fünf Begehrungen, auf diesem oder auf jenem Gebiete, geistiges
Zukehren erwächst?‹ Sobald, Ānando, der Mönch bei seiner Erforschung
merkt: ›Es kommt vor, dass mir bei diesen fünf Begehrungen, auf diesem
oder auf jenem Gebiete, geistiges Zukehren erwächst‹: ist es also,
Ānando, so gedenkt der Mönch: ›Was da bei diesen fünf Begehrungen
Willensreiz ist, das hab’ ich nicht verloren.‹[106] So aber bleibt
er da klar bewusst. Sobald aber, Ānando, der Mönch bei seiner
Erforschung merkt: ›Nicht kommt es vor, dass mir bei diesen fünf
Begehrungen, auf diesem oder auf jenem Gebiete, geistiges Zukehren
erwächst‹: ist es also, Ānando, so gedenkt der Mönch: ›Was da bei
diesen fünf Begehrungen Willensreiz ist, das hab’ ich verloren.‹ So
aber bleibt er da klar bewusst.

»Fünf giebt es, Ānando, der Stücke des Anhangens, wobei der Mönch
das Entstehn und Vergehn beobachten muss: ›So ist die Form, so entsteht
sie, so löst sie sich auf; so ist das Gefühl, so entsteht es, so löst
es sich auf; so ist die Wahrnehmung, so entsteht sie, so löst sie sich
auf; so sind die Unterscheidungen, so entstehn sie, so lösen sie sich
auf; so ist das Bewusstsein, so entsteht es, so löst es sich auf.‹
Während er bei diesen fünf Stücken des Anhangens das Entstehn und
Vergehn beobachtet, geht ihm dabei was Dünkel der Ichheit ist verloren.
Ist es also, Ānando, so gedenkt der Mönch: ›Was da bei diesen fünf
Stücken des Anhangens Dünkel der Ichheit war, das hab’ ich verloren.‹
{226} So aber bleibt er da klar bewusst. Das nun, Ānando,
sind Dinge, die einzig dem Heile zuführen, heilige, überweltliche,
unüberkommen vom Bösen. —

»Was bedünkt dich, Ānando: aus welchem zureichenden Grunde darf wohl
ein Jünger dem Meister nachfolgen, so lange bis er ihn von sich weist?«

»Vom Erhabenen stammt unser Wissen, o Herr, vom Erhabenen geht es aus,
auf den Erhabenen geht es zurück. Gut wär’ es, o Herr, wenn doch der
Erhabene den Sinn dieser Rede erläutern wollte: das Wort des Erhabenen
werden die Mönche bewahren.«

»Nicht wohl, Ānando, darf ein Jünger dem Meister nachfolgen, um nur
Reden, Aussprüche, Erklärungen zu hören[107]: und warum nicht? Lange
Zeit habt ihr ja, Ānando, die Dinge gehört, gehütet, mit der Rede
beherrscht, im Gedächtniss bewahrt, von Grund aus verstanden. Was
aber da, Ānando, ein Gespräch ist, das zur Ledigung, zur geistigen
Befreiung taugt, einzig zur Abkehr, zur Wendung, zur Aufhebung, zur
Auflösung, zur Durchschauung, zur Erwachung, zur Erlöschung hinlenkt,
als da sind Gespräche über Genugsamkeit, über Zufriedenheit, Gespräche
über Einsamkeit, über Abgeschiedenheit, über Beharrlichkeit, über
Tugend, Gespräche über Vertiefung, über Weisheit, über Erlösung, über
Wissensklarheit der Erlösung: um eines solchen Gespräches willen,
Ānando, darf wohl ein Jünger dem Meister nachfolgen, so lange bis er
ihn von sich weist. —

»Daher kommt es, Ānando, dass ein Lehrer Unbill erfährt; daher kommt
es, dass ein Schüler Unbill erfährt; daher kommt es, dass ein Asket
Unbill erfährt. Wie aber, Ānando, erfährt ein Lehrer Unbill? Da
sucht, Ānando, irgend ein Lehrer einen abgelegenen Ruheplatz auf,
einen Hain, den Fuß eines Baumes, eine Felsengrotte, eine Bergesgruft,
einen Friedhof, die Waldesmitte, ein Streulager in der offenen Ebene.
{227} Während er also zurückgezogen weilt, gehn in der Umgegend
Priester und Hausleute, Bürger wie Bauern, ihren Geschäften nach. Und
während in der Umgegend Priester und Hausleute, Bürger wie Bauern,
ihren Geschäften nachgehn, wird er aus Ohnmacht begehrlich[108],
geräth in Leidenschaft, kehrt sich der Ueppigkeit zu. Den heißt man,
Ānando, einen Lehrer, der unbillig Unbill des Lehrers erfahren
hat: überzogen haben ihn schlechte, unheilsame Dinge, besudelnde,
Wiederdasein säende, entsetzliche, Leiden ausbrütende, wiederum Leben,
Altern und Sterben erzeugende. Also, Ānando, erfährt ein Lehrer
Unbill.

»Wie aber, Ānando, erfährt ein Schüler Unbill? Da ist eben einer,
Ānando, eines solchen Meister Jünger, und der Einsamkeit des
Meisters gemäß übt er sich ein und sucht einen abgelegenen Ruheplatz
auf, einen Hain, den Fuß eines Baumes, eine Felsengrotte, eine
Bergesgruft, einen Friedhof, die Waldesmitte, ein Streulager in
der offenen Ebene. Während er also zurückgezogen weilt, gehn in der
Umgegend Priester und Hausleute, Bürger wie Bauern, ihren Geschäften
nach. Und während in der Umgegend Priester und Hausleute, Bürger wie
Bauern, ihren Geschäften nachgehn, wird er aus Ohnmacht begehrlich,
geräth in Leidenschaft, kehrt sich der Ueppigkeit zu. Den heißt man,
Ānando, einen Schüler, der unbillig Unbill des Schülers erfahren
hat: überzogen haben ihn schlechte, unheilsame Dinge, besudelnde,
Wiederdasein säende, entsetzliche, Leiden ausbrütende, wiederum Leben,
Altern und Sterben erzeugende. Also, Ānando, erfährt ein Schüler
Unbill.

»Wie aber, Ānando, erfährt ein Asket Unbill? Da erscheint,
Ānando, der Vollendete in der Welt, der Heilige, vollkommen
Erwachte, der Wissens- und Wandelsbewährte, der Willkommene, der Welt
Kenner, der unvergleichliche Leiter der Männerheerde, der Meister
der Götter und Menschen, der Erwachte, der Erhabene. Er sucht einen
abgelegenen Ruheplatz auf, einen Hain, den Fuß eines Baumes, eine
Felsengrotte, eine Bergesgruft, einen Friedhof, die Waldesmitte, {228} ein
Streulager in der offenen Ebene. Während er also zurückgezogen
weilt, gehn in der Umgegend Priester und Hausleute, Bürger wie Bauern,
ihren Geschäften nach. Und während in der Umgegend Priester und
Hausleute, Bürger wie Bauern, ihren Geschäften nachgehn, wird er nicht
aus Ohnmacht begehrlich, geräth in keine Leidenschaft, kehrt sich
der Ueppigkeit nicht zu. Da ist nun einer, Ānando, eines solchen
Meisters Jünger, und der Einsamkeit des Meisters gemäß übt er sich
ein und sucht einen abgelegenen Ruheplatz auf, einen Hain, den Fuß
eines Baumes, eine Felsengrotte, eine Bergesgruft, einen Friedhof,
die Waldesmitte, ein Streulager in der offenen Ebene. Während er also
zurückgezogen weilt, gehn in der Umgegend Priester und Hausleute,
Bürger wie Bauern, ihren Geschäften nach. Und während in der Umgegend
Priester und Hausleute, Bürger wie Bauern, ihren Geschäften nachgehn,
wird er aus Ohnmacht begehrlich, geräth in Leidenschaft, kehrt sich der
Ueppigkeit zu. Den heißt man, Ānando, einen Asketen, der unbillig
Unbill des Asketen erfahren hat: überzogen haben ihn schlechte,
unheilsame Dinge, besudelnde, Wiederdasein säende, entsetzliche, Leiden
ausbrütende, wiederum Leben, Altern und Sterben erzeugende. Also,
Ānando, erfährt ein Asket Unbill. Was da nun, Ānando, eine Unbill
des Lehrers und Unbill des Schülers anlangt, so ist eine Unbill des
Asketen reicher an Leiden als jene, reicher an Bitterkeit, und führt
zum Verderben hin. —

»Darum aber, Ānando, mögt ihr mit Liebe mir begegnen und nicht mit
Feindschaft; das wird euch lange zum Wohle, zum Heile gereichen.

»Wie aber, Ānando, begegnen einem Meister die Jünger mit Feindschaft
und nicht mit Liebe? Da legt, Ānando, ein Meister den Jüngern die
Lehre dar, mitleidig, wohlwollend, von Mitleid bewogen: ›Das dient
euch zum Wohle, das dient euch zum Heile.‹ Und die Jünger horchen
nicht auf ihn, {229} leihen ihm kein Gehör, wenden das Herz nicht
dem Verständnisse zu, und übertreten in ihrem Betragen die Satzung
des Meisters. Also, Ānando, begegnen einem Meister die Jünger mit
Feindschaft und nicht mit Liebe.

»Wie aber, Ānando, begegnen einem Meister die Jünger mit Liebe und
nicht mit Feindschaft? Da legt, Ānando, ein Meister den Jüngern die
Lehre dar, mitleidig, wohlwollend, von Mitleid bewogen: ›Das dient
euch zum Wohle, das dient euch zum Heile.‹ Und die Jünger horchen
auf ihn, leihen ihm Gehör, wenden das Herz dem Verständnisse zu, und
nicht übertreten sie in ihrem Betragen die Satzung des Meisters. Also,
Ānando, begegnen einem Meister die Jünger mit Liebe und nicht mit
Feindschaft.

»Darum aber, Ānando, mögt ihr mit Liebe mir begegnen und nicht
mit Feindschaft; das wird euch lange zum Wohle, zum Heile gereichen.
Nicht brauch’ ich, Ānando, mit euch umzugehn wie der Töpfer mit den
ungebrannten Thongefäßen. Einfüllend einfüllen, Ānando, kann meine
Rede, ausgießend ausgießen: der Gehalt bleibt der selbe.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Ānando über das Wort des Erhabenen.[109]



123.

Dreizehnter Theil

Dritte Rede

ERSTAUNLICHE, AUSSERORDENTLICHE EIGENSCHAFTEN

{230} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Als nun manche der Mönche, nach dem Mahle, vom Almosengange
zurückgekehrt, in der Halle des Vorhauses sich eingefunden, versammelt
hatten, kam unter ihnen die Rede auf:

»Erstaunlich, ihr Brüder, außerordentlich, ihr Brüder, ist des
Vollendeten hohe Macht, hohe Gewalt, wie ja doch der Vollendete die
dahingegangenen Erwachten, die zur Erlöschung gelangten, der Sonderheit
entrückten, der Wandelheit entrückten, dem Kreislauf entfahrenen,
allem Weh entschwundenen, erkennen kann: ›Also geboren waren jene
Erhabenen, so und so, also genannt waren jene Erhabenen, so und so,
also abgestammt waren jene Erhabenen, so und so, also gelebt hatten
jene Erhabenen, so und so, also gelehrt hatten jene Erhabenen, so und
so, also gewusst hatten jene Erhabenen, so und so, also geweilt hatten
jene Erhabenen, so und so, also erlöst waren jene Erhabenen, so und
so.‹«

Auf diese Worte wandte sich der ehrwürdige Ānando also an die Mönche:

»Erstaunlich sind eben, ihr Brüder, Vollendete, und mit erstaunlichen
Eigenschaften begabt; außerordentlich sind eben, ihr Brüder,
Vollendete, und mit außerordentlichen Eigenschaften begabt.«

Bald aber nachdem dieses Gespräch der Mönche unter einander begonnen,
kam der Erhabene heran, gegen Abend, nach Aufhebung der Gedenkensruhe,
zur Halle hin des Vorhauses, und nahm, dort angelangt, auf dem
angebotenen Sitze Platz. Da wandte sich denn der Erhabene an die Mönche:

»Zu welchem Gespräch, ihr Mönche, seid ihr jetzt hier zusammengekommen,
und wobei habt ihr euch eben unterbrochen?«



{231} »Als wir uns da, o Herr, nach dem Mahle, vom Almosengange
zurückgekehrt, in der Halle des Vorhauses eingefunden, versammelt
hatten, war unter uns die Rede aufgekommen: ›Erstaunlich, ihr Brüder,
außerordentlich, ihr Brüder, ist des Vollendeten hohe Macht, hohe
Gewalt, wie ja doch der Vollendete die dahingegangenen Erwachten, die
zur Erlöschung gelangten, der Sonderheit entrückten, der Wandelheit
entrückten, dem Kreislauf entfahrenen, allem Weh entschwundenen,
erkennen kann: ‚Also geboren waren jene Erhabenen, so und so, also
genannt waren jene Erhabenen, so und so, also abgestammt waren jene
Erhabenen, so und so, also gelebt hatten jene Erhabenen, so und so,
also gelehrt hatten jene Erhabenen, so und so, also gewusst hatten
jene Erhabenen, so und so, also geweilt hatten jene Erhabenen, so und
so, also erlöst waren jene Erhabenen, so und so.‘‹ Auf diese Worte, o
Herr, wandte sich der ehrwürdige Ānando also an uns: ›Erstaunlich
sind eben, ihr Brüder, Vollendete, und mit erstaunlichen Eigenschaften
begabt; außerordentlich sind eben, ihr Brüder, Vollendete, und mit
außerordentlichen Eigenschaften begabt.‹ Das war, o Herr, das Gespräch
unter uns, das wir unterbrachen als der Erhabene ankam.«

Da wandte sich nun der Erhabene an den ehrwürdigen Ānando:

»Wohlan denn, Ānando, so magst du noch genauer die erstaunlichen,
außerordentlichen Eigenschaften eines Vollendeten darstellen.«

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Klar bewusst, Ānando, ist der Erwachsame in Säliger
Gestalt erschienen.‹ Dass aber, o Herr, der Erwachsame klar bewusst
in Säliger Gestalt erschienen ist, eben das hab’ ich mir, o Herr, als
erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.[110]

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Klar bewusst, Ānando, ist der Erwachsame in Säliger
Gestalt geblieben.‹ Dass aber, o Herr, der Erwachsame klar bewusst
in Säliger Gestalt geblieben ist, eben das hab’ ich mir, o Herr, als
erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: {232} ›Ein Leben lang, Ānando, ist der Erwachsame in
Säliger Gestalt geblieben.‹ Dass aber, o Herr, der Erwachsame ein Leben
lang in Säliger Gestalt geblieben ist, eben das hab’ ich mir, o Herr,
als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Klar bewusst, Ānando, schwindet der Erwachsame aus
Säliger Gestalt hinweg und kommt in den Leib der Mutter herab.‹
Dass aber, o Herr, der Erwachsame klar bewusst aus Säliger Gestalt
hinwegschwindet und in den Leib der Mutter herabkommt, eben das hab’
ich mir, o Herr, als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des
Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame aus Säliger Gestalt
hinweggeschwunden und in den Leib der Mutter herabgekommen ist, dann
erhebt sich in der Welt mit ihren Göttern, mit ihren bösen und heiligen
Geistern, mit ihrer Schaar von Priestern und Büßern, Göttern und
Menschen, ein unermesslich mächtiger Glanz, überstrahlend sogar der
Götter göttliche Pracht. Und auch die Zwischenwelten, die traurigen,
trostlosen, finsteren, finster umnachteten[111], wo selbst dieser Mond
und diese Sonne, die so mächtigen, so gewaltigen, mit ihrem Scheine
nicht hindringen, auch dort erhebt sich ein unermesslich mächtiger
Glanz, überstrahlend sogar der Götter göttliche Pracht. Die aber
dort als Wesen weilen, die erschauen in diesem Glanze sich selber
und sagen: ‚Andere sind es ja noch der Wesen, die hier weilen!‘[112]
Diese zehntausendfache Welt aber wankt und erbebt und erzittert, und
es erhebt sich aus ihr ein unermesslich mächtiger Glanz, überstrahlend
sogar der Götter göttliche Pracht.‹ Dass aber, o Herr, wann da der
Erwachsame aus Säliger Gestalt hinweggeschwunden und in den Leib der
Mutter herabgekommen ist, ein solcher Glanz erscheint, eben das hab’
ich mir, o Herr, {233} als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft
des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame in den Leib der Mutter
herabgekommen ist, dann nahen sich ihm vier Göttersöhne zum Schutze
nach den vier Seiten: ‚Keiner soll ihn, den Erwachsamen, oder des
Erwachsamen Mutter, versehren, weder Mensch noch Nichtmensch noch
irgend wer.‘‹ Dass aber, o Herr, wann der Erwachsame in den Leib
der Mutter herabgekommen ist, vier Göttersöhne zum Schutze nach den
vier Seiten ihm dann sich nahen, eben das hab’ ich mir, o Herr, als
erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.[113]

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame in den Leib der Mutter
herabgekommen ist, bleibt des Erwachsamen Mutter ihrer Natur nach
tugendhaft[114] und hütet sich Lebendiges umzubringen, hütet sich
Nichtgegebenes zu nehmen, hütet sich vor Ausschweifung, hütet sich
vor Lüge, hütet sich berauschende und berückende Getränke, betäubende
und bethörende Mittel zu gebrauchen.‹ Dass aber, o Herr, wann da der
Erwachsame in den Leib der Mutter herabgekommen ist, des Erwachsamen
Mutter ihrer Natur nach tugendhaft bleibt, eben das hab’ ich mir, o
Herr, als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen
gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von
Angesicht vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame in den
Leib der Mutter herabgekommen ist, mag des Erwachsamen Mutter nach
Männern kein Liebesverlangen mehr anwandeln, und nicht mehr kann des
Erwachsamen Mutter von irgend einem Manne in Leidenschaft umfangen
werden.‹ Dass aber, o Herr, wann da der Erwachsame in den Leib der
Mutter herabgekommen ist, des Erwachsamen Mutter nach Männern kein
Liebesverlangen mehr anwandeln mag, und des Erwachsamen Mutter nicht
mehr von irgend einem Manne in Leidenschaft umfangen werden kann,
eben das hab’ ich mir, o Herr, als erstaunliche, außerordentliche
Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von
Angesicht vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame in den Leib
der Mutter herabgekommen ist, ist des Erwachsamen Mutter mit den fünf
Begehrungen {234} begabt und wird in ihrem Gebrauche gehegt und
gepflegt.‹ Dass aber, o Herr, wann da der Erwachsame in den Leib
der Mutter herabgekommen ist, des Erwachsamen Mutter mit den fünf
Begehrungen begabt ist und in ihrem Gebrauche gehegt und gepflegt wird,
eben das hab’ ich mir, o Herr, als erstaunliche, außerordentliche
Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame in den Leib der Mutter
herabgekommen ist, wird des Erwachsamen Mutter von keinerlei Krankheit
befallen, wohl befindet sich des Erwachsamen Mutter, ohne körperliche
Gebrechen, und erblickt den Erwachsamen in ihrem Leibe liegen, mit
allen Gliedern begliedert, sinnenfällig. Gleichwie etwa, Ānando, ein
Juwel, ein Edelstein, von reinem Wasser, achteckig, wohlbearbeitet, um
den ein Faden geschlungen wäre, ein blauer oder ein gelber, ein rother
oder ein weißer oder ein grüner, und ein scharfsehender Mann habe ihn
an die Hand gesteckt und betrachtete ihn: ‚Das ist ein Juwel, ein
Edelstein, von reinem Wasser, achteckig, wohlbearbeitet, und dieser
Faden ist herumgeschlungen, der blaue oder der gelbe, der rothe oder
der weiße oder der grüne‘: ebenso nun auch, Ānando, erblickt des
Erwachsamen Mutter den Erwachsamen in ihrem Leibe liegen, mit allen
Gliedern begliedert, sinnenfällig.‹ Dass aber, o Herr, wann da der
Erwachsame in den Leib der Mutter herabgekommen ist, des Erwachsamen
Mutter von keinerlei Krankheit befallen wird, sich wohl befindet, ohne
körperliche Gebrechen, und den Erwachsamen in ihrem Leibe liegen sieht,
mit allen Gliedern begliedert, sinnenfällig, eben das hab’ ich mir,
o Herr, als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen
gemerkt.[115]

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Sieben Tage nach der Geburt, Ānando, des Erwachsamen
stirbt des Erwachsamen Mutter und kehrt in Sälige Gestalt empor.‹
Dass aber, o Herr, sieben Tage nach der Geburt des Erwachsamen des
Erwachsamen Mutter stirbt und in Sälige Gestalt emporkehrt, eben das
hab’ ich mir, o Herr, als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft
des Erhabenen gemerkt.

{235} »Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von
Angesicht vernommen: ›Wenn auch wohl andere Weiber, Ānando, neun
oder zehn Monde die Frucht im Leibe tragen und dann gebären, doch nicht
also den Erwachsamen des Erwachsamen Mutter: zehn Monde erst nachdem
des Erwachsamen Mutter den Erwachsamen im Leibe getragen gebiert sie.‹
Dass aber, o Herr, zehn Monde erst nachdem des Erwachsamen Mutter den
Erwachsamen im Leibe getragen gebiert, eben das hab’ ich mir, o Herr,
als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wenn auch wohl andere Weiber, Ānando, sitzend oder
liegend gebären, doch nicht also den Erwachsamen des Erwachsamen
Mutter: stehend nur gebiert den Erwachsamen des Erwachsamen Mutter.‹
Dass aber, o Herr, den Erwachsamen des Erwachsamen Mutter nur
stehend gebiert, eben das hab’ ich mir, o Herr, als erstaunliche,
außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.[116]

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame aus dem Leibe der Mutter
hervorkehrt, wird er zuerst von Göttern entgegengenommen, hernach von
Menschen.‹ Dass aber, o Herr, der Erwachsame, wann er aus dem Leibe
der Mutter hervorkehrt, zuerst von Göttern entgegengenommen wird,
hernach von Menschen, eben das hab’ ich mir, o Herr, als erstaunliche,
außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame aus dem Leibe der Mutter
hervorkehrt, berührt der Erwachsame nicht den Boden, sondern von vier
Göttersöhnen empfangen wird er der Mutter dargebracht: ‚Besäligt sei,
o Königin, ein hochbegabter Sohn ist dir geboren.‘‹ Dass aber, o Herr,
der Erwachsame, wann er aus dem Leibe der Mutter hervorkehrt, nicht
den Boden berührt, sondern von vier Göttersöhnen empfangen der Mutter
dargebracht wird, eben das hab’ ich mir, o Herr, als erstaunliche,
außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.[117]

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, {236} der Erwachsame aus dem Leibe der Mutter
hervorkehrt, kehrt er makellos hervor, unbefleckt von Nässe,
unbefleckt von Schleim, unbefleckt von Blut, unbefleckt von irgend
welcher Unsauberkeit, rein und abgeklärt. Gleichwie etwa, Ānando,
wenn eine kostbare Perle in ein seidenes Tuch eingehüllt ist, weder
die kostbare Perle das seidene Tuch befleckt noch auch das seidene
Tuch die kostbare Perle: und warum nicht? weil beide rein sind: ebenso
nun auch, Ānando, kehrt der Erwachsame, wann er aus dem Leibe der
Mutter hervorkehrt, makellos hervor, unbefleckt von Nässe, unbefleckt
von Schleim, unbefleckt von Blut, unbefleckt von irgend welcher
Unsauberkeit, rein und abgeklärt.‹ Dass aber, o Herr, der Erwachsame
also aus dem Leibe der Mutter hervorkehrt, eben das hab’ ich mir, o
Herr, als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen
gemerkt.[118]

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame aus dem Leibe der Mutter
hervorkehrt, ergießen sich zwei Regenströme aus den Wolken herab,
einer kühl, einer warm, woraus dem Erwachsamen der Wasserguss gemischt
wird und der Mutter.‹[119] Dass aber, o Herr, wann da der Erwachsame
aus dem Leibe der Mutter hervorkehrt, zwei Regenströme sich aus den
Wolken herabergießen, eben das hab’ ich mir, o Herr, als erstaunliche,
außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von Angesicht
vernommen: ›Alsbald nach der Geburt, Ānando, fasst der Erwachsame
mit beiden Füßen zugleich Boden, wendet das Antlitz gegen Norden und
schreitet mit sieben Schritten geradeaus, während ein weißer Schirm
ober ihm schwebt[120]: und er blickt nach allen Seiten hin und spricht
das gewaltige Wort:






Der Höchste bin ich in der Welt,

Der Hehrste bin ich in der Welt,

Der Erste bin ich in der Welt,

Das letzte Leben leb’ ich,

Und nicht mehr giebt es Wiedersein.‹







{237} Dass aber, o Herr, der Erwachsame alsbald nach der Geburt
also das gewaltige Wort spricht, eben das hab’ ich mir, o Herr, als
erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.

»Von Angesicht hab’ ich es, o Herr, vom Erhabenen gehört, von
Angesicht vernommen: ›Wann da, Ānando, der Erwachsame aus dem Leibe
der Mutter hervorkehrt, erhebt sich wiederum in der Welt mit ihren
Göttern, mit ihren bösen und heiligen Geistern, mit ihrer Schaar von
Priestern und Büßern, Göttern und Menschen, ein unermesslich mächtiger
Glanz, überstrahlend sogar der Götter göttliche Pracht.[121] Und auch
die Zwischenwelten, die traurigen, trostlosen, finsteren, finster
umnachteten, wo selbst dieser Mond und diese Sonne, die so mächtigen,
so gewaltigen, mit ihrem Scheine nicht hindringen, auch dort erhebt
sich ein unermesslich mächtiger Glanz, überstrahlend sogar der Götter
göttliche Pracht. Die aber dort als Wesen weilen, die erschauen in
diesem Glanze sich selber und sagen: ‚Andere sind es ja noch der Wesen,
die hier weilen!‘ Diese zehntausendfache Welt aber wankt und erbebt
und erzittert, und es erhebt sich aus ihr ein unermesslich mächtiger
Glanz, überstrahlend sogar der Götter göttliche Pracht.‹ Dass aber,
o Herr, wann da der Erwachsame aus dem Leibe der Mutter hervorkehrt,
ein solcher Glanz erscheint, eben das hab’ ich mir, o Herr, als
erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.«

»Wohlan denn, Ānando, so magst du auch diese Eigenschaft des
Vollendeten als erstaunlich und außerordentlich dir merken: da steigen,
Ānando, Gefühle dem Vollendeten bewusst auf, bewusst halten sie an,
bewusst gehn sie unter; steigen Wahrnehmungen bewusst auf, bewusst
halten sie an, bewusst gehn sie unter; steigen Gedanken bewusst
auf, bewusst halten sie an, bewusst gehn sie unter. Eben das ist,
Ānando, eine Eigenschaft des Vollendeten, die du als erstaunlich und
außerordentlich dir merken magst.«

{238} »Dass freilich, o
Herr, Gefühle dem Erhabenen bewusst aufsteigen, bewusst anhalten,
bewusst untergehn; Wahrnehmungen bewusst aufsteigen, bewusst
anhalten, bewusst untergehn; Gedanken bewusst aufsteigen, bewusst
anhalten, bewusst untergehn: auch das hab’ ich mir, o Herr, als
erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des Erhabenen gemerkt.«

Also sprach der ehrwürdige Ānando. Zugestimmt hatte der Meister.
Zufrieden freuten sich jene Mönche über das Wort des ehrwürdigen
Ānando.[122]





124.

Dreizehnter Theil

Vierte Rede

BAKKULO

{239} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der ehrwürdige
Bakkulo bei Rājagaham, im Bambusparke, am Hügel der Eichhörnchen.
Da nun begab sich der Nackte Büßer[123] Kassapo, ein ehemaliger
Hausgenosse des ehrwürdigen Bakkulo, dorthin wo der ehrwürdige Bakkulo
weilte, wechselte höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige Worte mit
ihm und setzte sich zur Seite nieder. Zur Seite sitzend sprach nun der
Nackte Büßer Kassapo zum ehrwürdigen Bakkulo also:

»Wie lang ist es her, Bruder Bakkulo, dass du Pilger bist?«

»Achtzig Jahre, Bruder, bin ich Pilger.«

»Während dieser achtzig Jahre aber, Bruder Bakkulo, hast du wie oft der
Paarung gepflegt?«

»Nicht wohl darfst du mich, Bruder Kassapo, also befragen, sondern
die Frage kannst du mir stellen: ›Während dieser achtzig Jahre aber,
Bruder Bakkulo, ist dir wie oft eine begehrliche Wahrnehmung zuerst
aufgestiegen?‹ Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger
bin, weiß ich von keiner begehrlichen Wahrnehmung, die mir zuerst
aufgestiegen wäre.«

»Dass aber der ehrwürdige Bakkulo seit achtzig Jahren von einer
begehrlichen Wahrnehmung, die zuerst aufgestiegen wäre, nichts mehr
weiß, eben das wollen wir uns als erstaunliche, außerordentliche
Eigenschaft des ehrwürdigen Bakkulo merken.«[124]



»Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich von
keiner gehässigen, keiner rachgierigen Wahrnehmung, die mir zuerst
aufgestiegen wäre.«

»Dass aber der ehrwürdige Bakkulo seit achtzig Jahren von einer
gehässigen, einer rachgierigen Wahrnehmung, die zuerst aufgestiegen
wäre, nichts mehr weiß, eben das wollen wir uns als erstaunliche,
außerordentliche Eigenschaft des ehrwürdigen Bakkulo merken.«

{240} »Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß
ich von keinem begehrlichen Gedanken, der mir zuerst aufgestiegen wäre.«

»Dass aber der ehrwürdige Bakkulo seit achtzig Jahren von einem
begehrlichen Gedanken, der zuerst aufgestiegen wäre, nichts mehr weiß,
eben das wollen wir uns als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft
des ehrwürdigen Bakkulo merken.«

»Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich von
keinem gehässigen, keinem rachgierigen Gedanken, der mir zuerst
aufgestiegen wäre.«

»Dass aber der ehrwürdige Bakkulo seit achtzig Jahren von einem
gehässigen, einem rachgierigen Gedanken, der zuerst aufgestiegen
wäre, nichts mehr weiß, eben das wollen wir uns als erstaunliche,
außerordentliche Eigenschaft des ehrwürdigen Bakkulo merken.«

»Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich von
keinem bürgerlichen Kleide, das ich angenommen hätte.«

»Dass aber der ehrwürdige Bakkulo seit achtzig Jahren von keinem
bürgerlichen Kleide weiß es angenommen zu haben, eben das wollen wir
uns als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des ehrwürdigen
Bakkulo merken.«

»Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich von
keiner Scheere, mit der ich mir den Mantel zugeschnitten, von keiner
Nadel, mit der ich mir den Mantel genäht, von keiner Farbe, mit der
ich mir den Mantel gefärbt, von keinem Flecken, mit dem ich mir den
Mantel geflickt hätte, weiß nicht, dass ich mit den Ordensbrüdern die
Kleidung ausgebessert hätte.[125] Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo,
wo ich Pilger bin, weiß ich von keiner Einladung, der ich zugesagt
hätte, von keinerlei Gedanken, der mir etwa gekommen wäre, ›O dass mich
doch jemand einlüde‹, weiß nicht, dass ich in einem Hause gesessen, in
einem Hause gegessen hätte. Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich
Pilger bin, weiß ich nicht, dass ich ein Weib erblickend es angesehn
hätte, weiß nicht, dass ich einem Weibe die Lehre dargelegt,
und wär’
es auch nur ein Spruch von vier Silben gewesen. Die achtzig Jahre,
Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich von keiner Nonnenzelle, der
ich genaht wäre, von keiner Nonne, keiner Jüngerin, {241} keiner Schülerin,
der ich die Lehre dargelegt hätte.[126] Die achtzig Jahre,
Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich von keiner Aufnahme,
keiner Ordensweihe, die von mir ertheilt worden, weiß nicht, dass ich
beigestanden wäre, dass von mir ein Schüler unterwiesen worden[127].
Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich nicht,
dass ich im Badhause gebadet, ein Seifenpulver gebraucht, von den
Ordensbrüdern mich abreiben hätte lassen. Die achtzig Jahre, Bruder
Kassapo, wo ich Pilger bin, weiß ich von keinerlei Krankheit, die
mich etwa befallen, und wär’ es auch nur ein Hustenreiz in der Gurgel
gewesen[128], weiß von keinem Heilkraute, das ich genommen, und wär’
es auch nur ein Grashalm gewesen. Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo,
wo ich Pilger bin, weiß ich nicht auf der Seite gelegen zu sein, mich
niedergelegt zu haben. Die achtzig Jahre, Bruder Kassapo, wo ich Pilger
bin, weiß ich nicht, dass ich über die Regenzeit in der Nähe eines
Dorfes Obdach aufgesucht hätte.«

»Dass freilich der ehrwürdige Bakkulo seit achtzig Jahren also gelebt
hat, eben das wollen wir uns als erstaunliche, außerordentliche
Eigenschaft des ehrwürdigen Bakkulo merken.«

»Sieben Tage erst hatt’ ich da, Bruder Kassapo, als Asket Almosenbissen
genossen, als am achten die Gewissheit aufging.«

»Dass eben da der ehrwürdige Bakkulo sieben Tage erst als Asket
Almosenbissen genossen, als am achten die Gewissheit aufging, auch
das wollen wir uns als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des
ehrwürdigen Bakkulo merken. Könnte ich doch, Bruder Bakkulo, in diese
Lehre und Ordnung aufgenommen, mit der Weihe belehnt werden!«

Und der Nackte Büßer Kassapo wurde in diese Lehre und Ordnung
aufgenommen, wurde mit der Weihe belehnt.

Nicht lange aber war der ehrwürdige Kassapo in den Orden aufgenommen,
da hatte er, einsam, abgesondert, unermüdlich, in heißem, innigem
Ernste gar bald {242} was edle Söhne gänzlich vom Hause fort in die
Hauslosigkeit lockt, jenes höchste Ziel des Asketenthums
noch bei Lebzeiten sich offenbar gemacht, verwirklicht und errungen.
›Versiegt ist die Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk,
nicht mehr ist diese Welt‹ verstand er da. Auch einer war nun der
ehrwürdige Kassapo der Heiligen geworden.



Und der ehrwürdige Bakkulo begab sich nach einiger Zeit, in seinen
weiten Mantel gehüllt, von Klause zu Klause und sprach also: ›Schreitet
herbei, ihr Brüder, schreitet herbei, ihr Brüder: heute werd’ ich
vom Wahne vollkommen erlöschen.‹ Dass aber der ehrwürdige Bakkulo,
in seinen weiten Mantel gehüllt, von Klause zu Klause gegangen ist
und gesagt hat: ›Schreitet herbei, ihr Brüder, schreitet herbei, ihr
Brüder: heute werd’ ich vom Wahne vollkommen erlöschen‹, auch das
wollen wir uns als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft des
ehrwürdigen Bakkulo merken.

Und der ehrwürdige Bakkulo ist, in der Mitte der Ordensbrüder sitzend,
vom Wahne vollkommen erloschen. Dass aber der ehrwürdige Bakkulo, in
der Mitte der Ordensbrüder sitzend, vom Wahne vollkommen erloschen ist,
auch das wollen wir uns als erstaunliche, außerordentliche Eigenschaft
des ehrwürdigen Bakkulo merken.[129]





125.

Dreizehnter Theil

Fünfte Rede

RANG DER GEBÄNDIGTEN

{243} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Rājagaham, im Bambusparke, am Hügel der Eichhörnchen. Um diese Zeit
aber lebte Aciravato, ein junger Asket, im Walde, in einer Hütte.

Da kam denn Jayaseno der Königsohn, auf einem Spaziergange sich
ergehend, dorthin wo Aciravato der junge Asket weilte. Dorthin gekommen
tauschte er höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige Worte mit ihm
und setzte sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend wandte sich nun
Jayaseno der Königsohn also an Aciravato den jungen Asketen:

»Sagen lassen hab’ ich mir, o Aggivessano, dass da ein Mönch, der
ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, Einigung des Herzens
finden mag.«

»Also ist es, Königsohn, also ist es, Königsohn, dass da ein Mönch,
der ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, Einigung des Herzens
finden mag.«

»Gut wär’ es, wollte mir Herr Aggivessano die Lehre, wie sie von ihm
gehört, von ihm aufgefasst worden, darlegen.«

»Nicht kann ich dir, Königsohn, die Lehre, wie sie von mir gehört, von
mir aufgefasst worden, darlegen. Denn wollt’ ich dir gleich, Königsohn,
die Lehre, wie sie von mir gehört, von mir aufgefasst worden, darlegen,
und du den Sinn meiner Rede nicht verständest, hätt’ ich nur Mühe,
hätte nur Plage.«



»Möge mir Herr Aggivessano die Lehre, wie sie von ihm gehört, von ihm
aufgefasst worden, darlegen, auf dass ich doch etwa den Sinn seiner
Rede verstehn könnte.«

»Mag ich dir nun, Königsohn, die Lehre, wie sie von mir gehört, von
mir aufgefasst worden, darlegen, und du kannst da den Sinn meiner Rede
verstehn, so soll es recht sein; {244} kannst du aber den Sinn meiner Rede
nicht verstehn, so magst du deinen Glauben behalten und mich
darum nicht weiter befragen.«

»Möge mir Herr Aggivessano die Lehre wie sie von ihm gehört, von
ihm aufgefasst worden, darlegen: und kann ich da den Sinn seiner
Rede verstehn, so soll es recht sein; kann ich aber den Sinn seiner
Rede nicht verstehn, so werd’ ich meinen Glauben behalten und Herrn
Aggivessano darum nicht weiter befragen.«

Da gab denn Aciravato der junge Asket dem Königsohne Jayaseno eine
Darlegung der Lehre, wie er sie gehört, wie er sie aufgefasst hatte.
Also berichtet sagte nun Jayaseno der Königsohn zu Aciravato dem jungen
Asketen:

»Unmöglich ist es, o Aggivessano, es kann nicht sein, dass da ein
Mönch, der ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilt, Einigung des
Herzens finden mag.«

Als nun Jayaseno der Königsohn Aciravato dem jungen Asketen
Unmöglichkeit vorgehalten, stand er von seinem Sitze auf und ging
weiter. Aciravato aber, der junge Asket, begab sich, bald nachdem
Jayaseno der Königsohn fortgegangen, dorthin wo der Erhabene weilte.
Dort angelangt begrüßte er den Erhabenen ehrerbietig und setzte sich
zur Seite nieder. Zur Seite sitzend erzählte da Aciravato der junge
Asket dem Erhabenen Wort um Wort das ganze Gespräch, das er mit
Jayaseno dem Königsohne geführt hatte. Nach diesem Berichte wandte sich
nun der Erhabene also an Aciravato den jungen Asketen:

»Woher denn, Aggivessano, sollt’ es möglich sein, dass was durch
Entsagung erkennbar, durch Entsagung ersehbar, durch Entsagung
erreichbar, durch Entsagung erwirkbar ist, {245} etwa auch von Jayaseno dem
Königsohne, der mitten in Begehren lebt, Begehren genießt,
von begehrlichen Gedanken verzehrt wird, von begehrlichem Fieber
entzündet ist, eifrig dem Begehren nachgeht, erkannt oder ersehn oder
erreicht oder verwirklicht werden könnte? Das ist unmöglich.[130]
Gleichwie etwa, Aggivessano, wenn da zwei junge Elephanten oder junge
Rosse oder junge Stiere wären, wohlgebändigt, wohlabgerichtet, und
zwei junge Elephanten oder junge Rosse oder junge Stiere, ungebändigt,
unabgerichtet; was meinst du nun, Aggivessano: jene beiden jungen
Elephanten oder jungen Rosse oder jungen Stiere, die wohlgebändigten,
wohlabgerichteten, würden die wohl als gebändigte thun was Gebändigten
zukommt, als gebändigte den Rang der Gebändigten einnehmen?«

»Gewiss, o Herr!«

»Aber die beiden anderen jungen Elephanten oder jungen Rosse oder
jungen Stiere, die ungebändigten, unabgerichteten, würden die wohl als
ungebändigte thun was Gebändigten zukommt, als ungebändigte den Rang
der Gebändigten einnehmen, gleichwie etwa jene ersteren?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Ebenso nun auch, Aggivessano, dass was durch Entsagung erkennbar,
durch Entsagung ersehbar, durch Entsagung erreichbar, durch Entsagung
erwirkbar ist, etwa auch von Jayaseno dem Königsohne, der mitten in
Begehren lebt, Begehren genießt, von begehrlichen Gedanken verzehrt
wird, von begehrlichem Fieber entzündet ist, eifrig dem Begehren
nachgeht, erkannt oder ersehn oder erreicht oder verwirklicht werden
könnte: das ist unmöglich. — Gleichwie etwa, Aggivessano, wenn da
in der Nähe eines Dorfes oder einer Burg ein hoher Felsen stände. Zu
diesem gingen zwei Freunde, aus dem Dorfe oder der Burg Arm in Arm
hinschreitend, heran, dem Felsen entgegen. Dort angelangt bliebe der
eine der Freunde unten, {246} am Fuße des Felsens, stehn, während
der andere auf den Scheitel des Felsens emporstiege. Und es riefe der
Freund unten, am Fuße des Felsens, dem Freunde zu, der auf den Scheitel
des Felsens gestiegen: ›Was denn, Bester, siehst du oben vom Felsen
aus?‹ Der aber sagte: ›Ich sehe da, Bester, oben vom Felsen aus einen
heiteren Garten, einen herrlichen Wald, eine blühende Landschaft,
einen lichten Wasserspiegel.‹ Und jener spräche: ›Unmöglich ist es,
Bester, es kann nicht sein, dass du oben vom Felsen aus einen heiteren
Garten, einen herrlichen Wald, eine blühende Landschaft, einen
lichten Wasserspiegel sähest.‹ Da stiege der Freund oben vom Scheitel
herab bis zum Fuße, ergriffe den Freund unterm Arme, führte ihn auf
den Felsen empor, und nachdem er ihn eine Weile ausruhen lassen,
fragte er ihn: ›Was denn, Bester, siehst du oben vom Felsen aus?‹
Und jener spräche: ›Ich sehe da, Bester, oben vom Felsen aus einen
heiteren Garten, einen herrlichen Wald, eine blühende Landschaft,
einen lichten Wasserspiegel.‹ Der aber sagte: ›Eben erst haben wir,
Bester, deine Rede also vernommen: ‚Unmöglich ist es, Bester, es kann
nicht sein, dass du oben vom Felsen aus einen heiteren Garten, einen
herrlichen Wald, eine blühende Landschaft, einen lichten Wasserspiegel
sähest‘; und jetzt eben wiederum, Bester, haben wir deine Rede also
vernommen: ‚Ich sehe da, Bester, oben vom Felsen aus einen heiteren
Garten, einen herrlichen Wald, eine blühende Landschaft, einen lichten
Wasserspiegel‘.‹ Und jener spräche: {247} ›So lange ja mich eben, Bester,
dieser hohe Felsen gehindert hat, hab’ ich das Sichtbare
nicht gesehn.‹ Ebenso nun auch, aber noch mächtiger, hat, Aggivessano,
gewaltiges Unwissen Jayaseno den Königsohn gehindert, gehemmt,
angehalten, eingeschlossen. Dass der etwa da was durch Entsagung
erkennbar, durch Entsagung ersehbar, durch Entsagung erreichbar, durch
Entsagung erwirkbar ist, auch mitten in Begehren lebend, Begehren
genießend, von begehrlichen Gedanken verzehrt, von begehrlichem Fieber
entzündet, eifrig dem Begehren nachgehend, erkennen oder ersehn oder
erreichen oder verwirklichen könnte: das ist unmöglich. Hättest du
aber, Aggivessano, diese beiden Gleichnisse Jayaseno dem Königsohne
dargestellt, ohne Zweifel wäre dann Jayaseno der Königsohn mit dir
zufrieden geworden und hätte zufrieden dir zugestimmt.«

»Wie doch nur hätt’ ich, o Herr, Jayaseno dem Königsohne diese beiden
Gleichnisse darzustellen vermocht, die unzweifelhaften, nie zuvor
gehörten, gleichwie etwa der Erhabene!«





»Gleichwie etwa, Aggivessano, wenn der König, der Herrscher, dessen
Scheitel gesalbt ist, den Elephantensteller zu sich beruft: ›Wohlan
denn, bester Elephantensteller, besteige den Königselephanten, reite
in den Elephantenwald, erspähe einen wilden Elephanten und halt’ ihn
mit der Fessel am Halse des Königselephanten fest.‹ ›Wohl, o König!‹
sagt da, Aggivessano, der Elephantensteller, dem Herrscher gehorchend;
und er besteigt den Königselephanten, reitet in den Elephantenwald,
erspäht einen wilden Elephanten und hält ihn mit der Fessel am Halse
des Königselephanten fest. So nun zieht ihn der Königselephant
in eine Lichtung heraus. Bis dahin aber ist, Aggivessano, der
wilde Elephant in die Lichtung gekommen. {248} Da verlangen sich denn,
Aggivessano, wilde Elephanten nach ihrem Walde zurück. Und
der Elephantensteller erstattet dem Herrscher Meldung über ihn: ›In
die Lichtung gebracht hab’ ich dir, o König, den wilden Elephanten.‹
Den übergiebt nun der Herrscher dem Elephantenbändiger: ›Geh’ hin,
bester Elephantenbändiger, und bändige den wilden Elephanten, um
ihm sein waldgewohntes Betragen eben auszutreiben, um ihm seine
waldgewohnte Sehnsucht eben auszutreiben, um ihm seine waldgewohnte
Widerspänstigkeit, Verstocktheit, Heftigkeit eben auszutreiben; lass’
ihn in der Umgebung des Dorfes heimisch werden, Sitten annehmen, wie
sie bei Menschen beliebt sind.‹ ›Wohl, o König!‹ sagt da, Aggivessano,
der Elephantenbändiger, dem Herrscher gehorchend; und er gräbt einen
großen Pfahl in die Erde ein und fesselt den wilden Elephanten mit dem
Halse daran, um ihm sein waldgewohntes Betragen eben auszutreiben,
um ihm seine waldgewohnte Sehnsucht eben auszutreiben, um ihm seine
waldgewohnte Widerspänstigkeit, Verstocktheit, Heftigkeit eben
auszutreiben; er lässt ihn in der Umgebung des Dorfes heimisch werden,
Sitten annehmen, wie sie bei Menschen beliebt sind. Nun gebraucht der
Elephantenbändiger Worte, die sanft sind, wohlklingend, liebevoll,
herzlich, höflich, wie sie dem Volke zusagen, dem Volke behagen: mit
solchen Worten behandelt er ihn. Sobald nun, Aggivessano, der wilde
Elephant bei solcher Behandlung aufhorcht, Gehör giebt, sein Herz dem
Verständnisse zukehrt, dann lässt ihm der Elephantenbändiger nunmehr
Heu und Wasser vorsetzen. {249} Und wenn nun, Aggivessano, der wilde Elephant
Heu und Wasser annimmt, so weiß der Elephantenbändiger:
›Am Leben bleiben wird jetzt der wilde Elephant.‹ Nun lässt ihn der
Elephantenbändiger fernerhin Uebungen ausführen, als Aufladen und
Abladen. Sobald nun, Aggivessano, der wilde Elephant dem Befehle
aufzuladen und abzuladen nachkommt, der Forderung genügeleistet, dann
lässt ihn der Elephantenbändiger fernerhin Uebungen ausführen, als
Hinschreiten und Herschreiten. Sobald nun, Aggivessano, der wilde
Elephant dem Befehle hinzuschreiten und herzuschreiten nachkommt,
der Forderung genügeleistet, dann lässt ihn der Elephantenbändiger
weitere Uebungen ausführen, als Niederknien und Aufstehn. Sobald
nun, Aggivessano, der wilde Elephant dem Befehle niederzuknien und
aufzustehn nachkommt, der Forderung genügeleistet, dann lässt ihn
der Elephantenbändiger weiterhin die ‚Unverstörung‘ genannte Uebung
durchmachen. Ein großer Schild wird ihm vor den Rüssel gebunden,
ein Mann mit einer Lanze bewaffnet nimmt oben auf dem Nacken
Platz, allenthalben sind Männer mit Lanzen in der Hand im Umkreise
aufgestellt, und der Elephantenbändiger hat einen langen Speer genommen
und steht voran. Während ihm nun Unverstörte Uebung angewöhnt wird,
darf er weder die Vorderfüße bewegen noch die Hinterfüße, darf er
weder den Vorderleib bewegen noch den Hinterleib, darf er nicht das
Haupt bewegen, nicht die Ohren bewegen, nicht die Hauer bewegen, nicht
Schwanz und nicht Rüssel bewegen. So wird er ein Königselephant und
erträgt geduldig stechende Spitzen, {250} schneidende Schwerdter,
reißende Pfeile, feindlichen Ansturm, Trommelwirbel und Paukenschlag,
Trompeten- und Fanfarenstöße, ist gänzlich von Tücke und Untugend
entledigt, entwöhnt worden von Unart: königswürdig, königstauglich wird
er eben als ›Königsgut‹ bezeichnet:

»Ebenso nun auch, Aggivessano, erscheint da der Vollendete in der Welt,
der Heilige, vollkommen Erwachte, der Wissens- und Wandelsbewährte,
der Willkommene, der Welt Kenner, der unvergleichliche Leiter der
Männerheerde, der Meister der Götter und Menschen, der Erwachte, der
Erhabene. Er zeigt diese Welt mit ihren Göttern, ihren bösen und
heiligen Geistern, mit ihrer Schaar von Priestern und Büßern, Göttern
und Menschen, nachdem er sie selbst verstanden und durchdrungen hat.
Er verkündet die Lehre, deren Anfang begütigt, deren Mitte begütigt,
deren Ende begütigt, die sinn- und wortgetreue, er legt das vollkommen
geläuterte, geklärte Asketenthum dar. Diese Lehre hört ein Hausvater,
oder der Sohn eines Hausvaters, oder einer, der in anderem Stande
neugeboren ward. Nachdem er diese Lehre gehört hat, fasst er Vertrauen
zum Vollendeten. Von diesem Vertrauen erfüllt denkt und überlegt er
also: ›Ein Gefängniss ist die Häuslichkeit, ein Schmutzwinkel; der
freie Himmelsraum die Pilgerschaft. Nicht wohl geht es, wenn man im
Hause bleibt, das völlig geläuterte, völlig geklärte Asketenthum Punkt
für Punkt zu erfüllen. Wie, wenn ich nun, mit geschorenem Haar und
Barte, mit fahlem Gewande bekleidet, aus dem Hause in die Hauslosigkeit
hinauszöge?‹ Und nach einiger Zeit verlässt er einen kleinen Besitz
oder er verlässt einen großen Besitz, verlässt er einen kleinen
Verwandtenkreis oder er verlässt einen großen Verwandtenkreis, scheert
sich Haar und Bart, legt die fahlen Gewänder an und zieht aus dem Hause
in die Hauslosigkeit hinaus. {251} Bis dahin aber ist, Aggivessano, der
heilige Jünger in die Lichtung gekommen.

»Da verlangen sich denn, Aggivessano, Götter und Menschen nach den fünf
Begehrungen zurück.

»Den weist nun der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen, du Mönch,
sei tugendhaft, in reiner Zucht richtig gezügelt bleibe lauter im
Handel und Wandel: vor geringstem Fehl auf der Hut kämpfe beharrlich
weiter, Schritt um Schritt.‹ Sobald nun, Aggivessano, der Mönch
tugendhaft ist, in reiner Zucht richtig gezügelt lauter im Handel und
Wandel bleibt, vor geringstem Fehl auf der Hut beharrlich weiterkämpft,
Schritt um Schritt, dann weist ihn der Vollendete weiter zurecht:
›Willkommen, du Mönch, die Thore der Sinne lasse dich hüten: hast du
mit dem Gesichte eine Form erblickt, so magst du keine Neigung fassen,
keine Absicht fassen; da Begierde und Missmuth, böse und schlechte
Gedanken gar bald den überwältigen, der unbewachten Gesichtes
verweilt, befleißige dich dieser Bewachung, hüte das Gesicht, wache
eifrig über das Gesicht. Hast du mit dem Gehöre einen Ton gehört
— hast du mit dem Geruche einen Duft gerochen — hast du mit dem
Geschmacke einen Saft geschmeckt — hast du mit dem Getaste eine
Tastung getastet — hast du mit dem Gedenken ein Ding erkannt, so
magst du keine Neigung fassen, keine Absicht fassen; da Begierde und
Missmuth, böse und schlechte Gedanken gar bald den überwältigen, der
unbewachten Gedenkens verweilt, befleißige dich dieser Bewachung,
hüte das Gedenken, wache eifrig über das Gedenken.‹ Sobald nun,
Aggivessano, der Mönch die Thore der Sinne behütet hält, dann weist ihn
der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen, du Mönch, beim Essen wisse
Maaß zu halten, gründlich besonnen wolle die Nahrung einnehmen, nicht
etwa zur Letzung und Ergetzung, nicht zur Schmuckheit und Zier, sondern
nur um diesen Körper zu erhalten, zu fristen, um Schaden zu verhüten,
um ein heiliges Leben führen zu können: ‚So werd’ ich das frühere
Gefühl abtödten und ein neues Gefühl nicht aufkommen lassen, und ich
werde ein Fortkommen haben, ohne Tadel bestehn, mich wohl befinden.‘‹
Sobald nun, Aggivessano, der Mönch beim Essen Maaß zu halten weiß,
dann weist ihn der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen, du Mönch,
der Wachsamkeit weihe dich: bei Tage sollst du gehend und sitzend das
Gemüth von trübenden Dingen läutern; in den ersten Stunden der Nacht
gehend und sitzend das Gemüth von trübenden Dingen läutern; in den
mittleren Stunden der Nacht magst du auf die rechte Seite wie der Löwe
dich hinlegen, einen Fuß über dem anderen, gesammelten Sinnes, der
Zeit des Aufstehns gedenkend; sollst in den letzten Stunden der Nacht,
wieder aufgestanden, gehend und sitzend das Gemüth von trübenden Dingen
läutern.‹ Sobald nun, Aggivessano, der Mönch sich der Wachsamkeit
geweiht hat, dann weist ihn der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen,
du Mönch, mit klarem Bewusstsein wolle dich wappnen: klar bewusst
beim Kommen und Gehn, klar bewusst beim Hinblicken und Wegblicken,
klar bewusst beim Neigen und Erheben, klar bewusst beim Tragen des
Gewandes und der Almosenschaale des Ordens, klar bewusst beim Essen
und Trinken, Kauen und Schmecken, klar bewusst beim Entleeren von
Koth und Harn, klar bewusst beim Gehn und Stehn und Sitzen, beim
Einschlafen und Erwachen, beim Sprechen und Schweigen.‹ Sobald nun,
Aggivessano, der Mönch sich mit klarem Bewusstsein gewappnet hat, dann
weist ihn der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen, du Mönch, suche
einen abgelegenen Ruheplatz auf, den Fuß eines Baumes, einen Hain,
eine Felsengrotte, eine Bergesgruft, einen Friedhof, die Waldesmitte,
ein Streulager in der offenen Ebene.‹ Und er sucht einen abgelegenen
Ruheplatz auf, einen Hain, den Fuß eines Baumes, eine Felsengrotte,
eine Bergesgruft, einen Friedhof, die Waldesmitte, ein Streulager
in der offenen Ebene. Nach dem Mahle, wenn er vom Almosengange
zurückgekehrt ist, setzt er sich mit verschränkten Beinen nieder, den
Körper gerade aufgerichtet, und pflegt der Einsicht. Er hat weltliche
Begierde verworfen und verweilt begierdelosen Gemüthes, von Begierde
läutert er sein Herz. Gehässigkeit hat er verworfen, hasslosen Gemüthes
verweilt er, voll Liebe und Mitleid zu allen lebenden Wesen läutert
er sein Herz von Gehässigkeit. Matte Müde hat er verworfen, von matter
Müde ist er frei; das Licht liebend, einsichtig, klar bewusst, läutert
er sein Herz von matter Müde. Stolzen Unmuth hat er verworfen, er ist
frei von Stolz; innig beruhigten Gemüthes läutert er sein Herz von
stolzem Unmuth. Das Schwanken hat er verworfen, der Ungewissheit ist er
entronnen; er zweifelt nicht am Guten, vom Schwanken läutert er sein
Herz. Er hat nun diese fünf Hemmungen aufgehoben, hat die Schlacken
des Gemüthes kennen gelernt, die lähmenden: beim Körper wacht er über
den Körper, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns; bei den Gefühlen wacht er über
die Gefühle, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns; beim Gemüthe wacht er über das
Gemüth, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns; bei den Erscheinungen wacht er
über die Erscheinungen, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach
Verwindung weltlichen Begehrens und Bekümmerns.

»Gleichwie nun, Aggivessano, der Elephantenbändiger einen großen
Pfahl in die Erde eingräbt und den wilden Elephanten mit dem Halse
daranfesselt, um ihm sein waldgewohntes Betragen eben auszutreiben,
um ihm seine waldgewohnte Sehnsucht eben auszutreiben, um ihm seine
waldgewohnte Widerspänstigkeit, Verstocktheit, Heftigkeit eben
auszutreiben, und ihn in der Umgebung des Dorfes heimisch werden lässt,
Sitten annehmen, wie sie bei Menschen beliebt sind: ebenso nun auch,
Aggivessano, {252} hat der heilige Jünger seinen Geist an diese vier
Pfeiler der Einsicht gleichsam festgebunden, um sich das hausgewohnte
Betragen eben auszutreiben, um sich die hausgewohnte Sehnsucht
eben auszutreiben, um sich die hausgewohnte Widerspänstigkeit,
Verstocktheit, Heftigkeit eben auszutreiben, um das Aechte zu gewinnen,
die Wahnerlöschung zu verwirklichen.

»Den weist nun der Vollendete weiter zurecht: ›Willkommen, du Mönch,
beim Körper wache über den Körper, auf dass du keinen Gedanken, der
den Körper angeht, in dir bergen magst; bei den Gefühlen wache über
die Gefühle, auf dass du keinen Gedanken, der die Gefühle angeht,
in dir bergen magst; beim Gemüthe wache über das Gemüth, auf dass
du keinen Gedanken, der das Gemüth angeht, in dir bergen magst;
bei den Erscheinungen wache über die Erscheinungen, auf dass du
keinen Gedanken, der die Erscheinungen angeht, in dir bergen magst.‹
So erwirkt er denn nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens die
innere Meeresstille, die Einheit des Gemüthes, die von sinnen, von
gedenken freie, in der Einigung geborene sälige Heiterkeit, die Weihe
der zweiten Schauung. In heiterer Ruhe verweilt er gleichmüthig,
einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er im Körper, von dem
die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt beglückt‹;
so erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Nach Verwerfung der
Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen Frohsinns und
Trübsinns erwirkt er die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig
einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung.



»Solchen Gemüthes, innig, geläutert, gesäubert, gediegen,
schlackengeklärt, geschmeidig, biegsam, fest, unversehrbar, richtet
er das Gemüth auf die erinnernde Erkenntniss früherer Daseinsformen.
Er erinnert sich an manche verschiedene frühere Daseinsform, als
wie an ein Leben, dann an zwei Leben, und so weiter, mit je den
eigenthümlichen Merkmalen, mit je den eigenartigen Beziehungen.

»Solchen Gemüthes, innig, geläutert, gesäubert, gediegen,
schlackengeklärt, geschmeidig, biegsam, fest, unversehrbar, richtet er
das Gemüth auf die Erkenntniss des Verschwindens-Erscheinens der Wesen.
Mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten, über menschliche Gränzen
hinausreichenden kann er die Wesen dahinschwinden und wiedererscheinen
sehn, gemeine und edle, {253} schöne und unschöne, glückliche und
unglückliche, er kann erkennen wie die Wesen je nach den
Thaten wiederkehren.

»Solchen Gemüthes, innig, geläutert, gesäubert, gediegen,
schlackengeklärt, geschmeidig, biegsam, fest, unversehrbar, richtet
er das Gemüth auf die Erkenntniss der Wahnversiegung. ›Das ist das
Leiden‹ erkennt er der Wahrheit gemäß. ›Das ist die Leidensentwicklung‹
erkennt er der Wahrheit gemäß. ›Das ist die Leidensauflösung‹ erkennt
er der Wahrheit gemäß. ›Das ist der zur Leidensauflösung führende
Pfad‹ erkennt er der Wahrheit gemäß. ›Das ist der Wahn‹ erkennt er der
Wahrheit gemäß. ›Das ist die Wahnentwicklung‹ erkennt er der Wahrheit
gemäß. ›Das ist die Wahnauflösung‹ erkennt er der Wahrheit gemäß.
›Das ist der zur Wahnauflösung führende Pfad‹ erkennt er der Wahrheit
gemäß. Also erkennend, also sehend wird da sein Gemüth erlöst vom
Wunscheswahn, erlöst vom Daseinswahn, erlöst vom Nichtwissenswahn. ›Im
Erlösten ist die Erlösung‹, diese Erkenntniss geht auf. ›Versiegt ist
die Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist
diese Welt‹ versteht er da.

»Das ist ein Mönch, der erträgt Kälte und Hitze, Hunger und Durst,
Wind und Wetter, Mücken und Wespen und plagende Kriechthiere,
boshafte, böswillige Redeweisen, körperliche Schmerzgefühle, die
ihn treffen, heftige, schneidende, stechende, unangenehme, leidige,
lebensgefährliche dauert er duldend aus, ist gänzlich von Gier, Hass
und Irre entledigt, entwöhnt worden von Unart: Opfer und Spende, Gabe
und Gruß verdient er als heiligste Stätte der Welt.

»Ist ein alter Königselephant, Aggivessano, ungebändigt, unabgerichtet
gestorben: ungebändigten Tod erlitten hat der alte Königselephant,
ist gestorben, heißt es da; {254} ist ein mittlerer, ist ein junger
Königselephant, Aggivessano, ungebändigt, unabgerichtet
gestorben: ungebändigten Tod erlitten hat der mittlere, hat der junge
Königselephant, ist gestorben, heißt es da:

»Ebenso nun auch, Aggivessano, ist ein alter Mönch unversiegten
Wahnes gestorben: ungebändigten Tod erlitten hat der alte Mönch,
ist gestorben, heißt es da; ist ein mittlerer, ist ein neuer Mönch,
Aggivessano, unversiegten Wahnes gestorben: ungebändigten Tod erlitten
hat der mittlere, hat der neue Mönch, ist gestorben, heißt es da.

»Ist ein alter Königselephant, Aggivessano, wohlgebändigt,
wohlabgerichtet gestorben: gebändigten Tod erlitten hat der alte
Königselephant, ist gestorben, heißt es da; ist ein mittlerer, ist ein
junger Königselephant, Aggivessano, wohlgebändigt, wohlabgerichtet
gestorben: gebändigten Tod erlitten hat der mittlere, hat der junge
Königselephant, ist gestorben, heißt es da:

»Ebenso nun auch, Aggivessano, ist ein alter Mönch versiegten Wahnes
gestorben: gebändigten Tod erlitten hat der alte Mönch, ist gestorben,
heißt es da; ist ein mittlerer, ist ein neuer Mönch, Aggivessano,
versiegten Wahnes gestorben: gebändigten Tod erlitten hat der mittlere,
hat der neue Mönch, ist gestorben, heißt es da.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich Aciravato der junge
Asket über das Wort des Erhabenen.[131]



126.

Dreizehnter Theil

Sechste Rede

BHŪMIJO

{255} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Rājagaham, im Bambusparke, am Hügel der Eichhörnchen.

Da nun begab sich der ehrwürdige Bhūmijo, zeitig gerüstet, mit
Mantel und Schaale versehn, nach dem Hause des Königsohns Jayaseno.
Dort angelangt nahm er auf dem dargebotenen Sitze Platz. Und Jayaseno
der Königsohn trat an den ehrwürdigen Bhūmijo heran, tauschte
höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige Worte mit ihm und setzte
sich zur Seite hin. Zur Seite sitzend wandte sich nun Jayaseno der
Königsohn also an den ehrwürdigen Bhūmijo:

»Es giebt, o Bhūmijo, manche Asketen und Priester, die sagen und
lehren: ›Wer etwa mit Hoffnung ein Asketenleben führt, kann das Ziel
unmöglich gewinnen; wer etwa ohne Hoffnung ein Asketenleben führt, kann
das Ziel unmöglich gewinnen; wer etwa mit Hoffnung und ohne Hoffnung
ein Asketenleben führt, kann das Ziel unmöglich gewinnen; wer etwa
weder mit Hoffnung noch ohne Hoffnung ein Asketenleben führt, kann das
Ziel unmöglich gewinnen.‹ Des werthen Bhūmijo Meister aber, was sagt
der, was lehrt der, was verkündet der?«

»Ich selber, Königsohn, habe darüber vom Erhabenen nichts gehört,
nichts vernommen; doch mag es wohl sein, dass der Erhabene also
aussage: ›Wer etwa mit Hoffnung ein Asketenleben nicht von Grund
aus führt, kann das Ziel unmöglich gewinnen; wer etwa ohne Hoffnung
ein Asketenleben nicht von Grund aus führt, kann das Ziel unmöglich
gewinnen; wer etwa mit Hoffnung und ohne Hoffnung ein Asketenleben
nicht von Grund aus führt, kann das Ziel unmöglich gewinnen; wer etwa
weder mit Hoffnung noch ohne Hoffnung ein Asketenleben nicht von Grund
aus führt, kann das Ziel unmöglich gewinnen. Wer etwa mit Hoffnung ein
Asketenleben von Grund aus führt, kann das Ziel doch wohl gewinnen;
wer etwa ohne Hoffnung ein Asketenleben von Grund aus führt, kann das
Ziel doch wohl gewinnen; wer etwa mit Hoffnung und ohne Hoffnung ein
Asketenleben von Grund aus führt, kann das Ziel doch wohl gewinnen; {256} wer
etwa weder mit Hoffnung noch ohne Hoffnung ein Asketenleben
von Grund aus führt, kann das Ziel doch wohl gewinnen.‹ Ich selber,
Königsohn, habe darüber vom Erhabenen nichts gehört, nichts vernommen;
doch mag es wohl sein, dass der Erhabene also aussage.«

»Wenn des werthen Bhūmijo Meister solches sagt, solches lehrt,
solches verkündet, dann freilich hat des werthen Bhūmijo Meister
eben all den übrigen Asketen und Priestern gleichsam aufs Haupt
geschlagen.«

Und Jayaseno der Königsohn bediente nun den ehrwürdigen Bhūmijo mit
Speise von der eigenen Tafel.

Als nun der ehrwürdige Bhūmijo, nach dem Mahle, vom Almosengange
zurückgekehrt war, begab er sich dorthin wo der Erhabene weilte,
begrüßte den Erhabenen ehrerbietig und setzte sich zur Seite nieder.
Zur Seite sitzend erzählte nun der ehrwürdige Bhūmijo dem Erhabenen
Wort um Wort das ganze Gespräch, {257} das er mit Jayaseno dem
Königsohne geführt hatte. Nach diesem Berichte wandte sich dann der
ehrwürdige Bhūmijo also an den Erhabenen:

»Hab’ ich nun, o Herr, mit solcher Antwort auf solche Frage wirklich
die Worte des Erhabenen gebraucht und den Erhabenen nicht mit
Unrecht angeführt und der Lehre gemäß geredet, so dass sich da kein
entsprechender Folgesatz als ungehörig erweisen kann?«

»In der That hast du, Bhūmijo, mit solcher Antwort {258} auf solche
Frage meine eigenen Worte gebraucht und mich nicht mit
Unrecht angeführt und der Lehre gemäß geredet, so dass sich da kein
entsprechender Folgesatz als ungehörig erweisen kann. — Wer da auch
immer, Bhūmijo, als Asket oder als Priester falsch erkennt, falsch
bedenkt, falsch redet, falsch handelt, falsch wandelt, falsch bemüht
ist, falsch besonnen, falsch vertieft, und also etwa mit Hoffnung ein
Asketenleben führt, kann das Ziel unmöglich gewinnen; also etwa ohne
Hoffnung ein Asketenleben führt, kann das Ziel unmöglich gewinnen;
also etwa mit Hoffnung und ohne Hoffnung ein Asketenleben führt, kann
das Ziel unmöglich gewinnen; also etwa weder mit Hoffnung noch ohne
Hoffnung ein Asketenleben führt, kann das Ziel unmöglich gewinnen: und
warum nicht? Weil er, Bhūmijo, das Ziel gewinnen nicht von Grund aus
versteht.

»Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Sesamöl begehrt,
Sesamöl sucht, auf Sesamöl ausgeht, einen Trog mit Sand anfüllte und
mit Wasser verrührte, verquirlte, verriebe; mag der auch also mit
Hoffnung bemüht sein, Sesamöl kann er unmöglich gewinnen; mag der auch
also ohne Hoffnung bemüht sein, {259} Sesamöl kann er unmöglich
gewinnen; mag der auch also mit Hoffnung und ohne Hoffnung bemüht
sein, Sesamöl kann er unmöglich gewinnen; mag der auch also weder mit
Hoffnung noch ohne Hoffnung bemüht sein, Sesamöl kann er unmöglich
gewinnen: und warum nicht? Weil er, Bhūmijo, Sesamöl gewinnen nicht
von Grund aus versteht. Ebenso nun auch, Bhūmijo, können dergleichen
Asketen oder Priester das Ziel unmöglich gewinnen: und warum nicht?
Weil sie, Bhūmijo, das Ziel gewinnen nicht von Grund aus verstehn.

»Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Milch begehrt, Milch
sucht, auf Milch ausgeht, eine Kuh, die gekalbt hat, am Horne zu
melken begänne; mag der auch also mit Hoffnung bemüht sein, Milch kann
er unmöglich gewinnen; mag der auch also ohne Hoffnung bemüht sein,
Milch kann er unmöglich gewinnen; mag der auch also mit Hoffnung und
ohne Hoffnung bemüht sein, Milch kann er unmöglich gewinnen; mag der
auch also weder mit Hoffnung noch ohne Hoffnung bemüht sein, Milch
kann er unmöglich gewinnen: und warum nicht? {260} Weil er, Bhūmijo,
Milch gewinnen nicht von Grund aus versteht. Ebenso nun auch,
Bhūmijo, können dergleichen Asketen oder Priester das Ziel unmöglich
gewinnen: und warum nicht? Weil sie, Bhūmijo, das Ziel gewinnen
nicht von Grund aus verstehn.

»Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Butter begehrt, Butter
sucht, auf Butter ausgeht, Wasser in das Fass eingösse und mit dem
Stämpel zu kernen begänne; mag der auch also mit Hoffnung bemüht sein,
Butter kann er unmöglich gewinnen; mag der auch also ohne Hoffnung
bemüht sein, Butter kann er unmöglich gewinnen; mag der auch also
mit Hoffnung und ohne Hoffnung bemüht sein, Butter kann er unmöglich
gewinnen; mag der auch also weder mit Hoffnung noch ohne Hoffnung
bemüht sein, Butter kann er unmöglich gewinnen: und warum nicht? Weil
er, Bhūmijo, Butter gewinnen nicht von Grund aus versteht. Ebenso
nun auch, Bhūmijo, können dergleichen Asketen oder Priester das Ziel
unmöglich gewinnen: und warum nicht? Weil sie, Bhūmijo, das Ziel
gewinnen nicht von Grund aus verstehn.

»Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Feuer begehrt, Feuer
sucht, auf Feuer ausgeht, ein feuchtes, leimiges Holzscheit mit dem
Reibholze anzureiben begänne; {261} mag der auch also mit Hoffnung bemüht
sein, Feuer kann er unmöglich gewinnen; mag der auch also
ohne Hoffnung bemüht sein, Feuer kann er unmöglich gewinnen; mag der
auch also mit Hoffnung und ohne Hoffnung bemüht sein, Feuer kann
er unmöglich gewinnen; mag der auch also weder mit Hoffnung noch
ohne Hoffnung bemüht sein, Feuer kann er unmöglich gewinnen: und
warum nicht? Weil er, Bhūmijo, Feuer gewinnen nicht von Grund aus
versteht. Ebenso nun auch, Bhūmijo, können dergleichen Asketen
oder Priester das Ziel unmöglich gewinnen: und warum nicht? Weil sie,
Bhūmijo, das Ziel gewinnen nicht von Grund aus verstehn.

»Wer da auch immer, Bhūmijo, als Asket oder als Priester recht
erkennt, recht bedenkt, recht redet, recht handelt, recht wandelt,
recht bemüht ist, recht besonnen, recht vertieft, und also etwa mit
Hoffnung ein Asketenleben führt, kann das Ziel doch wohl gewinnen; also
etwa ohne Hoffnung ein Asketenleben führt, kann das Ziel doch wohl
gewinnen; also etwa mit Hoffnung und ohne Hoffnung ein Asketenleben
führt, kann das Ziel doch wohl gewinnen; also etwa weder mit Hoffnung
noch ohne Hoffnung ein Asketenleben führt, kann das Ziel doch wohl
gewinnen: und warum das? Weil er, Bhūmijo, das Ziel gewinnen von
Grund aus versteht.

»Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Sesamöl begehrt,
Sesamöl sucht, auf Sesamöl ausgeht, einen Trog mit Sesammehl anfüllte
und mit Wasser verrührte, verquirlte, verriebe; {262} mag der auch
also mit Hoffnung bemüht sein, Sesamöl kann er doch wohl gewinnen;
mag der auch also ohne Hoffnung bemüht sein, Sesamöl kann er doch wohl
gewinnen; mag der auch also mit Hoffnung und ohne Hoffnung bemüht
sein, Sesamöl kann er doch wohl gewinnen; mag der auch also weder mit
Hoffnung noch ohne Hoffnung bemüht sein, Sesamöl kann er doch wohl
gewinnen: und warum das? Weil er, Bhūmijo, Sesamöl gewinnen von
Grund aus versteht. Ebenso nun auch, Bhūmijo, können dergleichen
Asketen oder Priester das Ziel doch wohl gewinnen: und warum das? Weil
sie, Bhūmijo, das Ziel gewinnen von Grund aus verstehn.

»Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Milch begehrt, Milch
sucht, auf Milch ausgeht, eine Kuh, die gekalbt hat, am Euter zu melken
begänne; mag der auch also mit Hoffnung bemüht sein, Milch kann er doch
wohl gewinnen; mag der auch also ohne Hoffnung bemüht sein, Milch kann
er doch wohl gewinnen; mag der auch also mit Hoffnung und ohne Hoffnung
bemüht sein, Milch kann er doch wohl gewinnen; mag der auch also weder
mit Hoffnung noch ohne Hoffnung bemüht sein, Milch kann er doch wohl
gewinnen: und warum das? Weil er, Bhūmijo, Milch gewinnen von Grund
aus versteht. Ebenso nun auch, Bhūmijo, können dergleichen Asketen
oder Priester das Ziel doch wohl gewinnen: und warum das? Weil sie,
Bhūmijo, das Ziel gewinnen von Grund aus verstehn.

{263} »Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Butter
begehrt, Butter sucht, auf Butter ausgeht, Rahm in das Fass eingösse
und mit dem Stämpel zu kernen begänne; mag der auch also mit Hoffnung
bemüht sein, Butter kann er doch wohl gewinnen; mag der auch also ohne
Hoffnung bemüht sein, Butter kann er doch wohl gewinnen; mag der auch
also mit Hoffnung und ohne Hoffnung bemüht sein, Butter kann er doch
wohl gewinnen; mag der auch also weder mit Hoffnung noch ohne Hoffnung
bemüht sein, Butter kann er doch wohl gewinnen: und warum das? Weil er,
Bhūmijo, Butter gewinnen von Grund aus versteht. Ebenso nun auch,
Bhūmijo, können dergleichen Asketen oder Priester das Ziel doch wohl
gewinnen: und warum das? Weil sie, Bhūmijo, das Ziel gewinnen von
Grund aus verstehn.

»Gleichwie etwa, Bhūmijo, wenn ein Mann, der Feuer begehrt, Feuer
sucht, auf Feuer ausgeht, ein trockenes, ausgedörrtes Holzscheit mit
dem Reibholze anzureiben begänne; mag der auch also mit Hoffnung
bemüht sein, Feuer kann er doch wohl gewinnen; mag der auch also ohne
Hoffnung bemüht sein, Feuer kann er doch wohl gewinnen; mag der auch
also mit Hoffnung und ohne Hoffnung bemüht sein, Feuer kann er doch
wohl gewinnen; mag der auch also weder mit Hoffnung noch ohne Hoffnung
bemüht sein, Feuer kann er doch wohl gewinnen: und warum das? Weil er,
Bhūmijo, Feuer gewinnen von Grund aus versteht. Ebenso nun auch,
Bhūmijo, {264} können dergleichen Asketen oder Priester das Ziel
doch wohl gewinnen: und warum das? Weil sie, Bhūmijo, das Ziel
gewinnen von Grund aus verstehn. — Hättest du aber, Bhūmijo, diese
vier Gleichnisse Jayaseno dem Königsohne dargestellt, ohne Zweifel
wäre dann Jayaseno der Königsohn mit dir zufrieden geworden und hätte
zufrieden dir zugestimmt.«

»Wie doch nur hätt’ ich, o Herr, Jayaseno dem Königsohne diese vier
Gleichnisse darzustellen vermocht, die unzweifelhaften, nie zuvor
gehörten, gleichwie etwa der Erhabene!«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Bhūmijo über das Wort des Erhabenen.[132]



127.

Dreizehnter Theil

Siebente Rede

ANURUDDHO

{265} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Da nun wandte sich Pañcakaṉgo der Baumeister an einen seiner Leute:

»Komm’, lieber Mann, und begieb dich zum ehrwürdigen Anuruddho hin
und bringe dem ehrwürdigen Anuruddho zu Füßen meinen Gruß dar:
›Pañcakaṉgo‹, sage, ›o Herr, der Baumeister bringt dem ehrwürdigen
Anuruddho zu Füßen Gruß dar;‹ und füge hinzu: ›möge, o Herr‹, lässt
er sagen, ›der ehrwürdige Anuruddho Pañcakaṉgo dem Baumeister
die Bitte gewähren, morgen selbviert bei ihm zu speisen. Und möchte
sich doch, o Herr, der ehrwürdige Anuruddho etwas früher schon
einfinden: Pañcakaṉgo, o Herr, der Baumeister hat viel zu thun, viel
auszuführen, im Auftrage des Königs.‹«

»Wohl, o Herr!« entgegnete da gehorsam jener Mann Pañcakaṉgo dem
Baumeister. Und er begab sich dorthin wo der ehrwürdige Anuruddho
weilte, bot ehrerbietigen Gruß dar und setzte sich seitwärts nieder.
Seitwärts sitzend sprach er dann also zum ehrwürdigen Anuruddho:

»Pañcakaṉgo, o Herr, der Baumeister, bringt dem ehrwürdigen
Anuruddho zu Füßen Gruß dar; und er lässt sagen: möge, o Herr, der
ehrwürdige Anuruddho Pañcakaṉgo dem Baumeister die Bitte gewähren,
morgen selbviert bei ihm zu speisen. Und möchte sich doch, o Herr, der
ehrwürdige Anuruddho etwas früher schon einfinden: Pañcakaṉgo, o
Herr, der Baumeister, hat viel zu thun, viel auszuführen, im Auftrage
des Königs.«

{266} Schweigend gewährte der ehrwürdige Anuruddho die Bitte.[133]

Und der ehrwürdige Anuruddho begab sich am nächsten Morgen, zeitig
gerüstet, mit Mantel und Schaale versehn, nach dem Hause Pañcakaṉgo
des Baumeisters. Dort angelangt nahm der ehrwürdige Anuruddho auf dem
dargebotenen Sitze Platz. Und Pañcakaṉgo der Baumeister bediente und
versorgte eigenhändig den ehrwürdigen Anuruddho mit ausgewählter fester
und flüssiger Speise.

Nachdem nun der ehrwürdige Anuruddho gespeist und das Mahl beendet
hatte, nahm Pañcakaṉgo der Baumeister einen von den niederen Stühlen
zur Hand und setzte sich zur Seite hin. Zur Seite sitzend sprach nun
Pañcakaṉgo der Baumeister zum ehrwürdigen Anuruddho also:

»Da haben mich, o Herr, erfahrene Mönche besucht und haben mir gesagt:
›Unbeschränkte Gemütherlösung, Hausvater, übe du‹; einige ihrer haben
wieder gesagt: ›Großartige Gemütherlösung, Hausvater, übe du.‹ Was nun,
o Herr, unbeschränkte Gemütherlösung ist, und dann wieder großartige
Gemütherlösung: sind das von einander verschiedene Begriffe, die auch
eine verschiedene Bezeichnung haben, oder sind sie einander gleich und
ist nur die Bezeichnung verschieden?«

»Wohlan denn, Hausvater, sage nur, was du hierüber denkst: so wirst du
alsbald Gewissheit erlangen.«

»Mir will scheinen, o Herr, als ob die unbeschränkte Gemütherlösung und
wiederum die großartige Gemütherlösung Begriffe seien, die einander
gleich sind, und dass nur die Bezeichnung eine verschiedene ist.«

»Die unbeschränkte Gemütherlösung, Hausvater, und die großartige
Gemütherlösung: das sind Begriffe, die von einander verschieden
sind und auch verschiedene Bezeichnung haben. Daher aber muss man
es, Hausvater, je nach dem Umstand beurtheilen, warum eben diese
Begriffe verschieden sind und verschiedene Bezeichnung haben. {267} Was ist
also, Hausvater, unbeschränkte Gemütherlösung? Da strahlt,
Hausvater, ein Mönch liebevollen Gemüthes weilend nach einer Richtung,
dann nach einer zweiten, dann nach der dritten, dann nach der vierten,
ebenso nach oben und nach unten: überall in allem sich wiedererkennend
durchstrahlt er die ganze Welt mit liebevollem Gemüthe, mit weitem,
tiefem, unbeschränktem, von Grimm und Groll geklärtem. Erbarmenden
Gemüthes — freudevollen Gemüthes — unbewegten Gemüthes weilend
strahlt er nach einer Richtung, dann nach einer zweiten, dann nach
der dritten, dann nach der vierten, ebenso nach oben und nach unten:
überall in allem sich wiedererkennend durchstrahlt er die ganze Welt
mit erbarmendem Gemüthe, mit freudevollem Gemüthe, mit unbewegtem
Gemüthe, mit weitem, tiefem, unbeschränktem, von Grimm und Groll
geklärtem. Das heißt man, Hausvater, unbeschränkte Gemütherlösung.[134]

»Was ist aber, Hausvater, großartige Gemütherlösung? Da hat ein Mönch,
Hausvater, einen einzelnen mächtigen Baum als ›großartig‹ aufgefasst
und beruhigt sich dabei. Das heißt man, Hausvater, großartige
Gemütherlösung. Da hat ferner, Hausvater, ein Mönch etwa noch zwei
bis drei mächtige Bäume als ›großartig‹ aufgefasst und beruhigt sich
dabei. Das heißt man, Hausvater, großartige Gemütherlösung. Da hat ein
Mönch, Hausvater, ein einzelnes Wiesenfeld als ›großartig‹ aufgefasst
und beruhigt sich dabei. Das heißt man, Hausvater, großartige
Gemütherlösung. Da hat ferner, Hausvater, ein Mönch etwa noch zwei bis
drei Wiesenfelder als ›großartig‹ aufgefasst und beruhigt sich dabei.
Das heißt man, Hausvater, großartige Gemütherlösung. Da hat ein Mönch,
Hausvater, {268} ein einzelnes Königreich als ›großartig‹ aufgefasst
und beruhigt sich dabei. Das heißt man, Hausvater, großartige
Gemütherlösung. Da hat ferner, Hausvater, ein Mönch etwa noch zwei bis
drei Königreiche als ›großartig‹ aufgefasst und beruhigt sich dabei.
Das heißt man, Hausvater, großartige Gemütherlösung. Da hat ferner,
Hausvater, ein Mönch etwa noch die vom Ozean umschlossene Erde als
›großartig‹ aufgefasst und beruhigt sich dabei.[135] Das heißt man,
Hausvater, großartige Gemütherlösung. — Auf solche Weise muss man es,
Hausvater, je nach dem Umstand beurtheilen, wie eben diese Begriffe
verschieden sind und verschiedene Bezeichnung haben.



»Vier Arten giebt es da, Hausvater, wie man zu wesen wiederkehrt: und
welche vier? Da hat einer, Hausvater, einen bestimmten Glanz aufgefasst
und beruhigt sich dabei; der mag, bei der Auflösung des Körpers, nach
dem Tode, zur Gemeinschaft mit Göttern von einem bestimmten Glanze
wiederkehren. Da hat ferner, Hausvater, einer unermesslichen Glanz
aufgefasst und beruhigt sich dabei; der mag, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit Göttern von unermesslichem
Glanze wiederkehren. Da hat einer, Hausvater, unlauteren Glanz
aufgefasst und beruhigt sich dabei; der mag, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit Göttern von unlauterem
Glanze wiederkehren. Da hat ferner, Hausvater, einer vollkommen reinen
Glanz aufgefasst und beruhigt sich dabei; der mag, bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit Göttern von vollkommen
reinem Glanze wiederkehren. Das sind, Hausvater, vier Arten, wie man zu
wesen wiederkehrt.

»Es giebt, Hausvater, eine Zeit wo da solche Gottheiten zusammenkommen;
und sind sie zusammengekommen, {269} so zeigt sich wohl bei ihnen
verschiedene Farbe, doch kein verschiedener Glanz. Gleichwie
etwa, Hausvater, wenn ein Mann gar mancherlei Oellampen in ein Haus
hineintrüge; da würde sich wohl unter ihnen verschiedene Flamme zeigen,
doch kein verschiedener Glanz: ebenso nun auch, Hausvater, giebt
es eine Zeit wo da solche Gottheiten zusammenkommen; und sind sie
zusammengekommen, so zeigt sich wohl bei ihnen verschiedene Farbe, doch
kein verschiedener Glanz.



»Es giebt, Hausvater, eine Zeit wo da solche Gottheiten dann
auseinandergehn; und sind sie dann auseinandergegangen, so zeigt
sich eben bei ihnen verschiedene Farbe wie auch verschiedener Glanz.
Gleichwie etwa, Hausvater, wenn ein Mann jene mancherlei Oellampen aus
dem Hause hinwegtrüge; da würde sich eben unter ihnen verschiedene
Flamme zeigen wie auch verschiedener Glanz: ebenso nun auch, Hausvater,
giebt es eine Zeit wo da solche Gottheiten dann auseinandergehn;
und sind sie dann auseinandergegangen, so zeigt sich eben bei ihnen
verschiedene Farbe wie auch verschiedener Glanz.

»Nicht aber, Hausvater, haben die Gottheiten Gedanken wie: ›So bleiben
wir beständig, beharrend, ewig‹, sondern sobald eben da die Gottheiten
einander genaht sind, sind alsbald eben da die Gottheiten einander
genehm. Gleichwie etwa, Hausvater, wenn Fliegen in einem Glase oder in
einem Korbe zusammenschwärmen nicht Gedanken haben wie: ›So bleiben
wir beständig, beharrend, ewig‹, sondern sobald eben da die Fliegen
einander genaht sind, sind alsbald eben da die Fliegen einander
genehm[136]: {270} ebenso nun auch, Hausvater, haben die Gottheiten
nicht Gedanken wie: ›So bleiben wir beständig, beharrend, ewig‹,
sondern sobald eben da die Gottheiten einander genaht sind, sind
alsbald eben da die Gottheiten einander genehm.«

Nach diesen Worten wandte sich der ehrwürdige Abhayakaccāno[137]
also an den ehrwürdigen Anuruddho:

»Sehr schön, werther Anuruddho. Ich möchte nun hier noch eine fernere
Frage stellen. Die Gottheiten, o Herr, die da glänzen, haben die alle
einen bestimmten Glanz, oder giebt es wirklich auch Gottheiten, deren
Glanz unermesslich ist?«

»Je nachdem, Bruder Kaccāno. Es giebt wohl manche Gottheiten von
bestimmtem Glanze: es giebt aber auch manche Gottheiten, deren Glanz
unermesslich ist.«

»Was ist nun, werther Anuruddho, der Anlass, was ist der Grund, dass
unter Gottheiten, im selben Götterbereiche geboren, manche einen
bestimmten Glanz aufweisen, und wiederum manche einen Glanz, der
unermesslich ist?«

»Da will ich dir denn, Bruder Kaccāno, eben hierüber eine Frage
stellen: wie es dir gutdünkt magst du sie beantworten. Was meinst du
wohl, Bruder Kaccāno: wenn da jener Mönch einen einzelnen mächtigen
Baum als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt; und ein
anderer Mönch etwa noch zwei bis drei mächtige Bäume als ›großartig‹
aufgefasst hat und dabei sich beruhigt: so ist nun welche von diesen
beiden geistigen Uebungen die großartigere?«

»Wenn da, o Herr, ein Mönch etwa noch zwei bis drei mächtige Bäume als
›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt, so ist diese von
den beiden geistigen {271} Uebungen die großartigere.«

»Was meinst du wohl, Bruder Kaccāno: wenn da jener Mönch etwa noch
zwei bis drei mächtige Bäume als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei
sich beruhigt; und ein anderer Mönch ein einzelnes Wiesenfeld als
›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt: so ist nun welche
von diesen beiden geistigen Uebungen die großartigere?«



»Wenn da, o Herr, ein Mönch ein einzelnes Wiesenfeld als ›großartig‹
aufgefasst hat und dabei sich beruhigt, so ist diese von den beiden
geistigen Uebungen die großartigere.«

»Was meinst du wohl, Bruder Kaccāno: wenn da jener Mönch ein
einzelnes Wiesenfeld als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich
beruhigt; und ein anderer Mönch etwa noch zwei bis drei Wiesenfelder
als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt: so ist nun
welche von diesen beiden geistigen Uebungen die großartigere?«

»Wenn da, o Herr, ein Mönch etwa noch zwei bis drei Wiesenfelder als
›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt, so ist diese von
den beiden geistigen Uebungen die großartigere.«

»Was meinst du wohl, Bruder Kaccāno: wenn da jener Mönch etwa noch
zwei bis drei Wiesenfelder als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei
sich beruhigt; und ein anderer Mönch ein einzelnes Königreich als
›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt: so ist nun welche
von diesen beiden geistigen Uebungen die großartigere?«

»Wenn da, o Herr, ein Mönch ein einzelnes Königreich als ›großartig‹
aufgefasst hat und dabei sich beruhigt, so ist diese von den beiden
geistigen Uebungen die großartigere.«

»Was meinst du wohl, Bruder Kaccāno: wenn da jener Mönch ein
einzelnes Königreich als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich
beruhigt; und ein anderer Mönch etwa noch zwei bis drei Königreiche als
›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt: so ist nun welche
von diesen beiden geistigen Uebungen die großartigere?«

»Wenn da, o Herr, ein Mönch etwa noch zwei bis drei Königreiche als
›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt, so ist diese von
den beiden geistigen Uebungen die großartigere.«

»Was meinst du wohl, Bruder Kaccāno: wenn da {272} jener Mönch etwa
noch zwei bis drei Königreiche als ›großartig‹ aufgefasst
hat und dabei sich beruhigt; und ein anderer Mönch etwa noch die vom
Ozean umschlossene Erde als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich
beruhigt: so ist nun welche von diesen beiden geistigen Uebungen die
großartigere?«

»Wenn da, o Herr, ein Mönch etwa noch die vom Ozean umschlossene Erde
als ›großartig‹ aufgefasst hat und dabei sich beruhigt, so ist diese
von den beiden geistigen Uebungen die großartigere.«

»Das ist nun, Bruder Kaccāno, der Anlass, das ist der Grund, dass
unter Gottheiten, im selben Götterbereiche geboren, manche einen
bestimmten Glanz aufweisen, und wiederum manche einen Glanz, der
unermesslich ist.«[138]

»Sehr schön, werther Anuruddho. Ich möchte nun hier noch eine fernere
Frage stellen. Die Gottheiten, o Herr, die da glänzen, haben die alle
unlauteren Glanz, oder giebt es wirklich auch Gottheiten, deren Glanz
vollkommen rein ist?«

»Je nachdem, Bruder Kaccāno. Es giebt wohl manche Gottheiten von
unlauterem Glanze: es giebt aber auch manche Gottheiten, deren Glanz
vollkommen rein ist.«



»Was ist nun, werther Anuruddho, der Anlass, was ist der Grund, dass
unter Gottheiten, im selben Götterbereiche geboren, {273} manche unlauteren
Glanz aufweisen, und wiederum manche einen Glanz, der
vollkommen rein ist?«

»Da lasse mich denn, Bruder Kaccāno, ein Gleichniss dir geben:
auch durch Gleichnisse wird da manchem verständigen Manne der Sinn
einer Rede klar. — Gleichwie etwa, Bruder Kaccāno, wenn bei
einer angezündeten Oellampe das Oel nicht vollkommen rein ist und
der Docht nicht vollkommen rein ist, sie wegen der unvollkommenen
Reinheit des Oels und der unvollkommenen Reinheit des Dochtes gar
dunkel und düster schauen wird: ebenso nun auch, Bruder Kaccāno,
hat da ein Mönch unlauteren Glanz aufgefasst und beruhigt sich dabei.
Der hat körperliche Schwerfälligkeit nicht vollkommen beschwichtigt,
hat matte Müde nicht vollkommen ausgerodet, hat stolzen Unmuth nicht
vollkommen ausgetrieben. Weil er körperliche Schwerfälligkeit nicht
vollkommen beschwichtigt hat, matte Müde nicht vollkommen ausgerodet
hat, stolzen Unmuth nicht vollkommen ausgetrieben hat, wird er gar
dunkel und düster schauen. Der kehrt, bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit Göttern von unlauterem Glanze
wieder. Gleichwie aber, Bruder Kaccāno, wenn bei einer angezündeten
Oellampe das Oel vollkommen rein ist und der Docht vollkommen rein
ist, sie wegen der vollkommenen Reinheit des Oels[139] und der
vollkommenen Reinheit des Dochtes gar nicht dunkel und düster schauen
wird: ebenso nun auch, Bruder Kaccāno, hat da ein Mönch vollkommen
reinen Glanz aufgefasst und beruhigt sich dabei. Der hat körperliche
Schwerfälligkeit vollkommen beschwichtigt, hat matte Müde vollkommen
ausgerodet, hat stolzen Unmuth vollkommen ausgetrieben. Weil er
körperliche Schwerfälligkeit vollkommen beschwichtigt hat, matte Müde
vollkommen ausgerodet hat, stolzen Unmuth vollkommen ausgetrieben
hat, wird er gar nicht dunkel und düster schauen. {274} Der kehrt, bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit
Göttern von vollkommen reinem Glanze wieder. — Das ist nun, Bruder
Kaccāno, der Anlass, das ist der Grund, dass unter Gottheiten, im
selben Götterbereiche geboren, manche unlauteren Glanz aufweisen, und
wiederum manche einen Glanz, der vollkommen rein ist.«

Derart berichtet wandte sich nun der ehrwürdige Abhayakaccāno also
an den ehrwürdigen Anuruddho:

»Sehr schön, werther Anuruddho. — Nicht hat, o Herr, der ehrwürdige
Anuruddho gesagt ›Das hab’ ich gehört‹ oder ›So dürfte es sein‹,
sondern es hat eben, o Herr, der ehrwürdige Anuruddho ›So ist es
mit diesen Gottheiten, so ist es mit jenen Gottheiten‹ schlechthin
gesprochen. Da ist mir, o Herr, der Gedanke gekommen: ›Gewiss hat der
ehrwürdige Anuruddho mit jenen Gottheiten ehemals Verkehr gehabt,
ehemals Rede und Rath mit ihnen gepflogen.‹«

»Gewiss hast du, Bruder Kaccāno, diese Frage versuchend gestellt, um
weiter auszuholen: aber ich will dir Antwort geben. Lange Zeiten hab’
ich, Bruder Kaccāno, mit jenen Gottheiten ehemals Verkehr gehabt,
ehemals Rede und Rath mit ihnen gepflogen.«[140]



Auf diese Worte wandte sich der ehrwürdige Abhayakaccāno an
Pañcakaṉgo den Baumeister und sagte:

»Gesegnet bist du, Hausvater, hochgesegnet bist du, Hausvater, dass dir
ein Zweifel da gelöst wurde, und wir dann diesen Gedankengang zu hören
bekamen.«



128.

Dreizehnter Theil

Achte Rede

VERSCHLACKUNG

{275} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Kosambī, in der Gartenstiftung. Zu jener Zeit nun war unter den
Mönchen von Kosambī Zank und Streit ausgebrochen, sie haderten mit
einander und scharfe Wortgefechte fanden statt.

Da begab sich denn einer der Mönche dorthin wo der Erhabene weilte,
begrüßte den Erhabenen ehrerbietig und stellte sich seitwärts hin.
Seitwärts stehend sprach nun jener Mönch zum Erhabenen also:

»Es ist da, o Herr, zu Kosambī unter den Mönchen Zank und Streit
ausgebrochen, sie hadern mit einander und scharfe Wortgefechte finden
statt. Gut wär’ es, o Herr, wenn sich der Erhabene zu jenen Mönchen
hinbegeben wollte, von Mitleid bewogen.«

Schweigend gewährte der Erhabene die Bitte.

Und der Erhabene begab sich zu jenen Mönchen hin und sprach also zu
ihnen:



»Genug, ihr Mönche: gemieden sei Zank und Streit, gemieden Zwist und
Hader.«

Also ermahnt wandte sich ein anderer der Mönche an den Erhabenen und
sagte:

»Möge, o Herr, der Erhabene, der Wahrheit Gebieter, hingehn:
selbstgenugsam möge, o Herr, der Erhabene säliger Gegenwart
genießen; wir werden uns in diesem Zank und Streite, Zwist und Hader
verständigen.«

{276} Und ein zweites Mal, und ein drittes Mal sprach der Erhabene
also zu jenen Mönchen:

»Genug, ihr Mönche: gemieden sei Zank und Streit, gemieden Zwist und
Hader.«

Und ein zweites Mal, und ein drittes Mal sprach jener andere Mönch also
zum Erhabenen:

»Möge, o Herr, der Erhabene, der Wahrheit Gebieter, hingehn:
selbstgenugsam möge, o Herr, der Erhabene säliger Gegenwart
genießen; wir werden uns in diesem Zank und Streite, Zwist und Hader
verständigen.«

Und der Erhabene, zeitig gerüstet, mit Mantel und Schaale versehn,
machte sich auf den Gang nach Kosambī um Almosenspeise, trat in der
Stadt von Haus zu Hause hin, nahm das Mahl ein, kehrte zurück, räumte
sein Lager zurecht, behielt Mantel und Schaale und ließ nun, schon
aufgebrochen, folgende Weise verlauten:




»Wo jeder lärmend ein sich mengt,

Als Thor Vernunft erlangt man nie;

Den Brüderbund, zerbrecht ihr ihn,

Hört keiner auf den andern mehr.





»Vergessen ward ein weiser Spruch

Des Kenners, der erfahren sprach;

Die Zunge zügeln, das ist noth,

Und lenken sie: man lernt es nicht.




»‚Gescholten hat man mich, verletzt,

Hat mich besiegt, hat mich verlacht:

Wer solchen Sinn im Herzen hegt,

Von Feindschaft lässt er nimmer ab.




»‚Gescholten hat man mich, verletzt,

Hat mich besiegt, hat mich verlacht:

Wer solchen Sinn zu bannen weiß,

Von Feindschaft lässt er eilig ab.




»‚Es wird ja Feindschaft nimmermehr

Durch Feindschaft wieder ausgesöhnt:

Nichtfeindschaft giebt Versöhnung an;

Das ist Gesetz von Ewigkeit.‘




{277}
»Die Menschen sehn es selten ein,

Dass Dulden uns geduldig macht:

Doch wer es einsieht, wer es weiß

Giebt alles Eifern willig auf.[141]




»Der Henker, Scherge, Mörder, Dieb,

Wer Rinder, Rosse, Schätze rafft,

Landstreichersippe, Räubervolk,

Zusammen halten solche schon:

Warum nur solltet ihr es nicht?




»Hat man den abgeklärten Freund gefunden,

Der mitgeht, muthig mitbestrebt in Tugend,

Entgangen aller dräuenden Bedrängniss

Mit ihm zufrieden wandern mag der weise Mann.





»Muss man den abgeklärten Freund vermissen,

Der mitgeht, muthig mitbestrebt in Tugend,

Als König, der sein Königreich verloren,

Alleinig wandern mag man wie der wilde Ilph.




»Allein ist bessre Wanderschaft,

Mit Thoren schließt man keinen Bund;

Alleinig wandre man und meide böse That,

Geworden selbstgenugsam wie der wilde Ilph.«







Als nun der Erhabene, schon aufgebrochen, diese Weise gesagt hatte,
ging er hinweg, nach dem Dorfe Niedersoolenbrunn.[142] Damals aber
weilte der ehrwürdige Bhagu bei dem Dorfe Niedersoolenbrunn. Und es
sah der ehrwürdige Bhagu den Erhabenen von ferne herankommen, und als
er ihn gesehn machte er einen Sitz bereit und Wasser für die Füße. Es
setzte sich der Erhabene auf den dargebotenen Sitz, und als er saß
spülte er sich die Füße ab. Und auch der ehrwürdige Bhagu setzte sich,
nach des Erhabenen Begrüßung, zur Seite nieder. An den ehrwürdigen
Bhagu, der zur Seite saß, wandte sich nun der Erhabene also:

»Geht es dir, Mönch, leidlich, kommst du wohl aus, ohne Mangel an
Nahrung?«

»Leidlich, Erhabener, geht es mir, wohl, Erhabener, komme ich aus, ich
ermangle, o Herr, nicht der Nahrung.«

{278} Und der Erhabene ermunterte und ermuthigte, erregte und
erheiterte den ehrwürdigen Bhagu in lehrreichem Gespräche, erhob sich
alsdann von seinem Sitze und begab sich nach dem östlichen Bambushaine.

Um diese Zeit aber weilte der ehrwürdige Anuruddho, der ehrwürdige
Nandiyo und der ehrwürdige Kimbilo im östlichen Bambushaine. Da sah ein
Waldhüter den Erhabenen von ferne herankommen, und als er den Erhabenen
gesehn sprach er also zu ihm:

»Gehe nicht in diesen Forst, o Asket: drei edle Jünglinge weilen hier,
die selbstzufrieden scheinen, störe sie nicht!«

Der ehrwürdige Anuruddho hörte aber des Waldhüters Gespräch mit dem
Erhabenen, und als er es gehört sprach er also zum Waldhüter:

»Wehre nicht, Bruder Waldhüter, dem Erhabenen: unser Meister, der
Erhabene ist gekommen.«

Und der ehrwürdige Anuruddho begab sich nun zum ehrwürdigen Nandiyo und
zum ehrwürdigen Kimbilo und sprach also zu ihnen:

»Kommt herbei, ihr Brüder, kommt herbei, ihr Brüder: unser Meister, der
Erhabene ist da.«

Und der ehrwürdige Anuruddho, der ehrwürdige Nandiyo und der ehrwürdige
Kimbilo gingen nun dem Erhabenen entgegen. Einer nahm dem Erhabenen
Mantel und Schaale ab, einer machte einen Sitz zurecht, einer brachte
Wasser zur Fußwaschung herbei. Es setzte sich der Erhabene auf den
dargebotenen Sitz, und als er saß spülte er sich die Füße ab. Jene
Ehrwürdigen aber setzten sich, nach des Erhabenen Begrüßung, zur Seite
nieder. Und der Erhabene wandte sich nun an den ehrwürdigen Anuruddho,
der zur Seite saß, und sprach also:

»Geht es euch, Anuruddher, leidlich, kommt ihr wohl aus, ohne Mangel an
Nahrung?«

{279} »Leidlich, Erhabener, geht es uns, wohl, Erhabener,
 kommen
wir aus, wir ermangeln, o Herr, nicht der Nahrung.«

»Vertragt ihr euch aber, Anuruddher, einig, ohne Zwist, mild geworden,
und seht euch sanften Auges an?«

»Freilich, o Herr, vertragen wir uns, einig, ohne Zwist, mild geworden,
und sehn uns sanften Auges an.«

»Inwiefern aber, Anuruddher, vertragt ihr euch, einig, ohne Zwist, mild
geworden, und seht euch sanften Auges an?«

»Da gedenk’ ich, o Herr, also: ›Erreicht habe ich’s, wohl getroffen,
fürwahr, der ich mit solchen wahren Asketen vereint lebe.‹ Und ich
Glücklicher, o Herr, diene diesen Ehrwürdigen mit liebevoller That, so
offen als verborgen, mit liebevollem Wort, so offen als verborgen, mit
liebevoller Gesinnung, so offen als verborgen. Und also verweilend, o
Herr, denke ich: ›Wenn ich nun meinen eigenen Willen aufgäbe und mich
nur dem Willen dieser Ehrwürdigen unterwürfe?‹ Und ich habe, o Herr,
meinen eigenen Willen aufgegeben und mich dem Willen dieser Ehrwürdigen
unterworfen. Verschieden, o Herr, sind zwar unsere Körper, aber ich
glaube wir haben nur einen Willen.«

Und der ehrwürdige Nandiyo, und der ehrwürdige Kimbilo sprach zum
Erhabenen:

»Auch ich, o Herr, gedenke also: ›Erreicht habe ich’s, wohl getroffen,
fürwahr, der ich mit solchen wahren Asketen vereint lebe.‹ Und ich
Glücklicher, o Herr, diene diesen Ehrwürdigen mit liebevoller That, so
offen als verborgen, mit liebevollem Wort, so offen als verborgen, mit
liebevoller Gesinnung, so offen als verborgen.
{280} Und also verweilend, o
Herr, denke ich: ›Wenn ich nun meinen eigenen Willen aufgäbe
und mich nur dem Willen dieser Ehrwürdigen unterwürfe?‹ Und ich habe,
o Herr, meinen eigenen Willen aufgegeben und mich dem Willen dieser
Ehrwürdigen unterworfen. Verschieden, o Herr, sind zwar unsere Körper,
aber ich glaube wir haben nur einen Willen.[143]

»Also, o Herr, verweilen wir verträglich, einig, ohne Zwist, mild
geworden, und sehn uns sanften Auges an.«

»Recht so, recht so, Anuruddher. Und verweilt ihr auch ernsten Sinnes,
Anuruddher, eifrig, unermüdlich?«

»Freilich, o Herr, verweilen wir ernsten Sinnes. eifrig, unermüdlich.«

»Inwiefern aber, Anuruddher, verweilt ihr ernsten Sinnes, eifrig,
unermüdlich?«

»Wer da zuerst von uns, o Herr, vom Almosengang aus dem Dorfe
zurückkehrt, der bereitet die Plätze und setzt Trinkwasser, Waschwasser
und den Spülnapf vor. Wer zuletzt vom Almosengang aus dem Dorfe
zurückkehrt, und es ist noch Speise übrig, und er verlangt danach,
so nimmt er davon; wo nicht, so wirft er sie fort, auf grasfreien
Grund oder in fließendes Wasser. Dann ordnet er die Sitze, räumt
Trinkwasser, Waschwasser und Spülnapf weg und fegt den Speiseplatz
rein. Wer bemerkt, dass man den Trinknapf oder den Waschkrug oder den
Mistkübel nicht mehr braucht, der stellt ihn gesäubert auf. Wenn er es
allein nicht kann, so winkt er einen Zweiten herbei, und wir kommen
und helfen, ohne dass wir, o Herr, aus solchem Grunde das Schweigen
brächen.[144] {281} Und jeden fünften Tag, o Herr, sitzen wir die
ganze Nacht hindurch in Gesprächen über die Lehre beisammen. Also, o
Herr, verweilen wir ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich.«

»Recht so, recht so, Anuruddher. Habt ihr aber, Anuruddher, die ihr
also ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilet, ein überirdisches,
reiches Heilthum errungen, sälige Ruhe?«

»Während wir da, o Herr, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilen,
nehmen wir einen Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse.[145] Aber
dieser Abglanz entschwindet uns alsbald und der Anblick der Umrisse;
und diese Erscheinung ergründen wir nicht.«

»Aber diese Erscheinung, Anuruddher, muss nun von euch ergründet
werden. Auch ich hatte einst, Anuruddher, noch vor der vollen
Erwachung, als unvollkommen Erwachter, Erwachung erst Erringender,
einen Abglanz wahrgenommen und den Anblick der Umrisse. Aber dieser
Abglanz war mir alsbald entschwunden und der Anblick der Umrisse. Da
hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was
ist die Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der Anblick der
Umrisse?‹ Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Schwankend war ich
geworden; Schwanken aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung
zerfiel: und weil meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden
und der Anblick der Umrisse. So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr
in Schwanken zu gerathen.‹ Und während ich nun, Anuruddher, ernsten
Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilte, nahm ich den Abglanz wahr und
den Anblick der Umrisse. {282} Aber dieser Abglanz war mir alsbald
entschwunden und der Anblick der Umrisse. Da hab’ ich, Anuruddher, bei
mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was ist die Ursach, dass mir
der Abglanz entschwindet und der Anblick der Umrisse?‹ Da hab’ ich
mir, Anuruddher, gesagt: ›Unachtsam war ich geworden; Unachtsamkeit
aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel: und weil
meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der Anblick
der Umrisse. So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr in Schwanken
zu gerathen, noch in Unachtsamkeit.‹ Und während ich nun, Anuruddher,
ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilte, nahm ich den Abglanz
wahr und den Anblick der Umrisse. Aber dieser Abglanz war mir alsbald
entschwunden und der Anblick der Umrisse. Da hab’ ich, Anuruddher, bei
mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was ist die Ursach, dass mir
der Abglanz entschwindet und der Anblick der Umrisse?‹ Da hab’ ich
mir, Anuruddher, gesagt: ›Matt und müde war ich geworden; matte Müde
aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel: und weil
meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der Anblick
der Umrisse. So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr in Schwanken
zu gerathen, noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde.‹ Und während
ich nun, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilte,
nahm ich den Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse. Aber dieser
Abglanz war mir alsbald entschwunden und der Anblick der Umrisse. Da
hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was
ist die Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der Anblick
der Umrisse?‹ Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Entsetzt war ich
geworden; Entsetzen aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung
zerfiel: und weil meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden
und der Anblick der Umrisse.‹ Gleichwie etwa, Anuruddher, wenn ein Mann
auf der Landstraße hinschritte, und es träten ihm von beiden Seiten
Mörder entgegen; da würde er alsbald in Entsetzen gerathen: ebenso nun
auch, Anuruddher, war ich entsetzt geworden; Entsetzen aber ist der
Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel: und weil meine Sammlung
zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der Anblick der Umrisse.
›So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr in Schwanken zu gerathen,
noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde, noch in Entsetzen.‹ Und
während ich nun, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich
verweilte, nahm ich den Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse.
Aber dieser Abglanz war mir alsbald entschwunden und der Anblick der
Umrisse. Da hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der
Grund, was ist die Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der
Anblick der Umrisse?‹ {283} Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Entzückt
war ich geworden; Entzücken aber ist der Anlass gewesen,
dass meine Sammlung zerfiel: und weil meine Sammlung zerfiel, ist der
Abglanz entschwunden und der Anblick der Umrisse.‹ Gleichwie etwa,
Anuruddher, wenn ein Mann einer Schatzgrube nachspürte[146] und auf
einmal fünf Schatzgruben entdeckte; da würde er alsbald in Entzücken
gerathen: ebenso nun auch, Anuruddher, war ich entzückt geworden;
Entzücken aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel:
und weil meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der
Anblick der Umrisse. ›So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr in
Schwanken zu gerathen, noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde, noch
in Entsetzen, noch in Entzücken.‹ Und während ich nun, Anuruddher,
ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilte, nahm ich den Abglanz
wahr und den Anblick der Umrisse. Aber dieser Abglanz war mir alsbald
entschwunden und der Anblick der Umrisse. Da hab’ ich, Anuruddher, bei
mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was ist die Ursach, dass mir der
Abglanz entschwindet und der Anblick der Umrisse?‹ Da hab’ ich mir,
Anuruddher, gesagt: ›Schwerfällig war ich geworden; Schwerfälligkeit
aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel: und weil
meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der Anblick
der Umrisse. So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr in Schwanken zu
gerathen, noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde, noch in Entsetzen,
noch in Entzücken, noch in Schwerfälligkeit.‹ Und während ich nun,
Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilte, nahm ich
den Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse. Aber dieser Abglanz war
mir alsbald entschwunden und der Anblick der Umrisse. Da hab’ ich,
Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was ist die
Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der Anblick der Umrisse?‹
Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Zu straff gespannt war ich
geworden; zu straffe Spannung aber ist der Anlass gewesen, dass meine
Sammlung zerfiel: und weil meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz
entschwunden und der Anblick der Umrisse.‹ Gleichwie etwa, Anuruddher,
wenn ein Mann eine Wachtel mit beiden Händen fest umklammert hielte,
sie alsbald verschmachten müsste: ebenso nun auch, Anuruddher, war
ich zu straff gespannt geworden; zu straffe Spannung aber ist der
Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel: und weil meine Sammlung
zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der Anblick der Umrisse.
›So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr in Schwanken zu gerathen,
noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde, noch in Entsetzen, noch in
Entzücken, noch in Schwerfälligkeit, noch in zu straffe Spannung.‹
Und während ich nun, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich
verweilte, nahm ich den Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse.
Aber dieser Abglanz war mir alsbald entschwunden und der Anblick der
Umrisse. Da hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der
Grund, was ist die Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der
Anblick der Umrisse?‹ {284} Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt:
›Zu schlaff gespannt war ich geworden; zu schlaffe Spannung aber
ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel: und weil meine
Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der Anblick der
Umrisse.‹ Gleichwie etwa, Anuruddher, wenn ein Mann eine Wachtel lose
umklammert hielte, sie alsbald seiner Hand entflatterte: ebenso nun
auch, Anuruddher, war ich zu schlaff gespannt geworden; zu schlaffe
Spannung aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel:
und weil meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und
der Anblick der Umrisse. ›So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr
in Schwanken zu gerathen, noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde,
noch in Entsetzen, noch in Entzücken, noch in Schwerfälligkeit, noch
in zu straffe Spannung, noch in zu schlaffe Spannung.‹ Und während
ich nun, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich verweilte,
nahm ich den Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse. Aber dieser
Abglanz war mir alsbald entschwunden und der Anblick der Umrisse. Da
hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was
ist die Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der Anblick der
Umrisse?‹ Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Beifällig war ich
geworden; Beifall aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung
zerfiel: und weil meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden
und der Anblick der Umrisse. So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr
in Schwanken zu gerathen, noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde,
noch in Entsetzen, noch in Entzücken, noch in Schwerfälligkeit, noch in
zu straffe Spannung, noch in zu schlaffe Spannung, noch in Beifall.‹
Und während ich nun, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich
verweilte, nahm ich den Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse.
Aber dieser Abglanz war mir alsbald entschwunden und der Anblick der
Umrisse. Da hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der
Grund, was ist die Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der
Anblick der Umrisse?‹ Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Vielheit
hatte ich wahrgenommen; Vielheitwahrnehmen aber ist der Anlass gewesen,
dass meine Sammlung zerfiel: und weil meine Sammlung zerfiel, ist
der Abglanz entschwunden und der Anblick der Umrisse. {285} So will ich
darauf hinarbeiten, nicht mehr in Schwanken zu gerathen,
noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde, noch in Entsetzen, noch in
Entzücken, noch in Schwerfälligkeit, noch in zu straffe Spannung,
 noch
in zu schlaffe Spannung, noch in Beifall, noch in Vielheitwahrnehmen.‹
Und während ich nun, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig, unermüdlich
verweilte, nahm ich den Abglanz wahr und den Anblick der Umrisse.
Aber dieser Abglanz war mir alsbald entschwunden und der Anblick der
Umrisse. Da hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der
Grund, was ist die Ursach, dass mir der Abglanz entschwindet und der
Anblick der Umrisse?‹ Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Zu scharf
hatte ich die Umrisse betrachtet; zu scharfe Betrachtung der Umrisse
aber ist der Anlass gewesen, dass meine Sammlung zerfiel: und weil
meine Sammlung zerfiel, ist der Abglanz entschwunden und der Anblick
der Umrisse. So will ich darauf hinarbeiten, nicht mehr in Schwanken
zu gerathen, noch in Unachtsamkeit, noch in matte Müde, noch in
Entsetzen, noch in Entzücken, noch in Schwerfälligkeit, noch in zu
straffe Spannung, noch in zu schlaffe Spannung, noch in Beifall, noch
in Vielheitwahrnehmen, noch in zu scharfe Betrachtung der Umrisse.‹

»So hatte ich denn, Anuruddher, Schwanken als Herzensverschlackung
richtig entdeckt und schaffte das Schwanken, die Herzensverschlackung,
ab; hatte Unachtsamkeit als Herzensverschlackung richtig entdeckt
und schaffte die Unachtsamkeit, die Herzensverschlackung, ab;
hatte matte Müde als Herzensverschlackung richtig entdeckt und
schaffte die matte Müde, die Herzensverschlackung, ab; hatte
Entsetzen als Herzensverschlackung richtig entdeckt und schaffte
das Entsetzen, die Herzensverschlackung, ab; {286} hatte Entzücken
als Herzensverschlackung richtig entdeckt und schaffte das
Entzücken, die Herzensverschlackung, ab; hatte Schwerfälligkeit
als Herzensverschlackung richtig entdeckt und schaffte die
Schwerfälligkeit, die Herzensverschlackung, ab; hatte zu straffe
Spannung als Herzensverschlackung richtig entdeckt und schaffte
die zu straffe Spannung, die Herzensverschlackung, ab; hatte zu
schlaffe Spannung als Herzensverschlackung richtig entdeckt und
schaffte die zu schlaffe Spannung, die Herzensverschlackung,
ab; hatte Beifall als Herzensverschlackung richtig entdeckt
und schaffte den Beifall, die Herzensverschlackung, ab; hatte
Vielheitwahrnehmen als Herzensverschlackung richtig entdeckt und
schaffte das Vielheitwahrnehmen, die Herzensverschlackung, ab; hatte
zu scharfe Betrachtung der Umrisse als Herzensverschlackung richtig
entdeckt und schaffte die zu scharfe Betrachtung der Umrisse, die
Herzensverschlackung, ab.

»So verweilte ich denn, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig,
unermüdlich, und nahm nun wohl den Abglanz wahr, aber nicht den Anblick
der Umrisse; und nahm wohl den Anblick der Umrisse wahr, aber nicht den
Abglanz: eine ganze Nacht hindurch, einen ganzen Tag hindurch, eine
ganze Nacht, einen ganzen Tag hindurch. Da hab’ ich, Anuruddher, bei
mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund, was ist die Ursach, dass ich nun
wohl den Abglanz wahrnehme, aber nicht den Anblick der Umrisse; und
wohl den Anblick der Umrisse wahrnehme, aber nicht den Abglanz: eine
ganze Nacht hindurch, einen ganzen Tag hindurch, eine ganze Nacht,
einen ganzen Tag hindurch?‹ Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Zu
einer Zeit wo ich ohne auf die Erscheinung der Umrisse achtzuhaben auf
die Erscheinung des Abglanzes achthabe, nehm’ ich da wohl den Abglanz
wahr, aber nicht den Anblick der Umrisse; und wieder zu einer Zeit wo
ich ohne auf die Erscheinung des Abglanzes {287} achtzuhaben auf die
Erscheinung der Umrisse achthabe, nehm’ ich da wohl den Anblick der
Umrisse wahr, aber nicht den Abglanz: eine ganze Nacht hindurch, einen
ganzen Tag hindurch, eine ganze Nacht, einen ganzen Tag hindurch.‹

»So verweilte ich denn, Anuruddher, ernsten Sinnes, eifrig,
unermüdlich, und nahm einen bestimmten Abglanz wahr und den Anblick
bestimmter Umrisse; und nahm unermesslichen Abglanz wahr und den
Anblick unermesslicher Umrisse: eine ganze Nacht hindurch, einen
ganzen Tag hindurch, eine ganze Nacht, einen ganzen Tag hindurch.
Da hab’ ich, Anuruddher, bei mir gedacht: ›Was ist wohl der Grund,
was ist die Ursach, dass ich einen bestimmten Abglanz wahrnehme und
den Anblick bestimmter Umrisse; und unermesslichen Abglanz wahrnehme
und den Anblick unermesslicher Umrisse: eine ganze Nacht hindurch,
einen ganzen Tag hindurch, eine ganze Nacht, einen ganzen Tag
hindurch?‹ Da hab’ ich mir, Anuruddher, gesagt: ›Zu einer Zeit wo
meine Sammlung eine bestimmte ist, ist da mein Auge ein bestimmtes,
und mit einem bestimmten Auge nehm’ ich einen bestimmten Abglanz
wahr und den Anblick bestimmter Umrisse; und wieder zu einer Zeit wo
meine Sammlung unermesslich ist, ist da mein Auge unermesslich, und
mit dem unermesslichen Auge nehm’ ich unermesslichen Abglanz wahr und
den Anblick unermesslicher Umrisse: eine ganze Nacht hindurch, einen
ganzen Tag hindurch, eine ganze Nacht, einen ganzen Tag hindurch.‹

»Sobald nun von mir, Anuruddher, Schwanken als Herzensverschlackung
richtig entdeckt worden und das Schwanken, die Herzensverschlackung,
abgeschafft war; Unachtsamkeit als Herzensverschlackung richtig
entdeckt worden und die Unachtsamkeit, die Herzensverschlackung,
abgeschafft war; {288} matte Müde als Herzensverschlackung richtig
entdeckt worden und die matte Müde, die Herzensverschlackung,
abgeschafft war; Entsetzen als Herzensverschlackung richtig entdeckt
worden und das Entsetzen, die Herzensverschlackung, abgeschafft
war; Entzücken als Herzensverschlackung richtig entdeckt worden
und das Entzücken, die Herzensverschlackung, abgeschafft war;
Schwerfälligkeit als Herzensverschlackung richtig entdeckt worden
und die Schwerfälligkeit, die Herzensverschlackung, abgeschafft war;
zu straffe Spannung als Herzensverschlackung richtig entdeckt worden
und die zu straffe Spannung, die Herzensverschlackung, abgeschafft
war; zu schlaffe Spannung als Herzensverschlackung richtig entdeckt
worden und die zu schlaffe Spannung, die Herzensverschlackung,
abgeschafft war; Beifall als Herzensverschlackung richtig entdeckt
worden und der Beifall, die Herzensverschlackung, abgeschafft war;
Vielheitwahrnehmen als Herzensverschlackung richtig entdeckt worden
und das Vielheitwahrnehmen, die Herzensverschlackung, abgeschafft war;
zu scharfe Betrachtung der Umrisse als Herzensverschlackung richtig
entdeckt worden und die zu scharfe Betrachtung der Umrisse, die
Herzensverschlackung, abgeschafft war: da hab’ ich mir, Anuruddher,
gesagt: ›Was bei mir Herzensverschlackung gewesen hab’ ich abgeschafft.
Wohl denn: jetzt will ich dreifach die Sammlung vollbringen.‹

»So hab’ ich denn, Anuruddher, mit Sinnen und Gedenken Sammlung
vollbracht, habe ohne Sinnen, nur gedenkend Sammlung vollbracht, habe
ohne Sinnen und Gedenken Sammlung vollbracht; und habe erheiternde
Sammlung vollbracht, habe entheiternde Sammlung vollbracht, {289} habe
hellmüthige Sammlung vollbracht; und habe gleichmüthige Sammlung
vollbracht.

»Sobald nun von mir, Anuruddher, mit Sinnen und Gedenken Sammlung
vollbracht war, ohne Sinnen, nur gedenkend Sammlung vollbracht war,
ohne Sinnen und Gedenken Sammlung vollbracht war; und erheiternde
Sammlung vollbracht war, entheiternde Sammlung vollbracht war,
hellmüthige Sammlung vollbracht war; und gleichmüthige Sammlung
vollbracht war: da ist mir dann das Wissen und der Anblick aufgegangen:




Auf ewig bin erlöst ich,

Das ist das letzte Leben,

Und nicht mehr giebt es Wiedersein.«







Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Anuruddho über das Wort des Erhabenen.[147]





129.

Dreizehnter Theil

Neunte Rede

DER THOR UND DER WEISE

{290} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Drei giebt es, ihr Mönche, beim Thoren der Kennzeichen des Thoren, der
Merkmale des Thoren, der Offenbarungen des Thoren: und welche drei? Da
mag, ihr Mönche, der Thor Uebelgedachtes denken und Uebelgesprochenes
sprechen und übelgethane That begehn. Wär’ es nicht, ihr Mönche, des
Thoren Art Uebelgedachtes zu denken und Uebelgesprochenes zu sprechen
und übelgethane That zu begehn, welcher Weise könnte ihn wohl erkennen:
›Ein Thor ist es, ein schlechter Mensch‹? Weil nun aber, ihr Mönche,
der Thor Uebelgedachtes denkt und Uebelgesprochenes spricht und
übelgethane That begeht, darum erkennen ihn Weise: ›Ein Thor ist es,
ein schlechter Mensch.‹

»Ein solcher Thor nun, ihr Mönche, wird in dreifachem Maaße schon bei
Lebzeiten Trauer und Trübsinn erfahren. Wenn sich, ihr Mönche, der
Thor in Gesellschaft befindet oder auf der Straße befindet oder auf
dem Markte befindet, so führen die Leute von ihm veranlasste, auf ihn
bezügliche Gespräche. Wenn, ihr Mönche, der Thor Lebendiges umbringt,
Nichtgegebenes nimmt, Ausschweifung begeht, Lüge spricht, berauschende
und berückende Getränke, betäubende und bethörende Mittel gebraucht, so
wird ihm da also, ihr Mönche, zumuthe: ›Haben die Leute davon Anlass,
darauf Beziehung im Gespräche genommen, so ist dergleichen bei mir
anzutreffen: auch mich kann das angehn.‹ {291} Das wird, ihr Mönche, der Thor
zuerst schon bei Lebzeiten als Trauer und Trübsinn erfahren.

»Weiter sodann, ihr Mönche, sieht der Thor wie Könige einen
Räuber, einen Verbrecher ergreifen lassen und mancherlei
Strafen verhängen, als wie Peitschen-, Stock- oder Ruthenhiebe;
Handverstümmlung, Fußverstümmlung oder Verstümmlung der Hände und
Füße; Ohrenverstümmlung, Nasenverstümmlung, Verstümmlung der Ohren
und der Nase; den Breikessel, die Muschelrasur, das Drachenmaul; den
Pechkranz, die Fackelhand; das Spießruthenlaufen, das Rindenliegen,
den Marterbock; das Angelfleisch, den Münzengriff, die Laugenätze;
den Schraubstock, das Bastgeflecht; die siedende Oelbeträufelung, das
Zerreißen durch Hunde, die lebendige Pfählung, die Enthauptung. Da
wird, ihr Mönche, dem Thoren also zumuthe: ›Um welcher Uebelthaten
willen Könige einen Räuber, einen Verbrecher ergreifen lassen und so
mancherlei Strafen verhängen, dergleichen ist ja bei mir anzutreffen:
auch mich kann das angehn. Wenn Könige auch mich kennten, sie ließen
auch mich ergreifen und so mancherlei Strafen verhängen.‹ Das aber
wird, ihr Mönche, der Thor zuzweit schon bei Lebzeiten als Trauer und
Trübsinn erfahren.

{292} »Weiter sodann, ihr Mönche: wenn der Thor auf
 einem Stuhle
Platz genommen oder auf ein Lager sich hingelegt hat oder auf der Erde
ausruht, so sind es die bösen Thaten, die er früher gethan, schlechte
Handlungen in Werken, in Worten, in Gedanken, die um diese Zeit über
ihn kommen, über ihn niedersinken, über ihn herabziehn. Gleichwie etwa,
ihr Mönche, die Schatten der Gipfel hoher Gebirge um Sonnenuntergang
über die Ebene kommen, über sie niedersinken, über sie herabziehn:
ebenso nun auch, ihr Mönche, sind es, wenn der Thor auf einem Stuhle
Platz genommen oder auf ein Lager sich hingelegt hat oder auf der Erde
ausruht, die bösen Thaten, die er früher gethan, schlechte Handlungen
in Werken, in Worten, in Gedanken, die um diese Zeit über ihn kommen,
über ihn niedersinken, über ihn herabziehn. Da wird, ihr Mönche, dem
Thoren also zumuthe: ›Nicht hab’ ich doch günstig gewirkt, habe nicht
heilsam gewirkt, habe keinerlei Scheu gekannt: Böses hab’ ich gethan,
grausam bin ich gewesen, Frevel hab’ ich verübt; wo da ungünstig
wirken, unheilsam wirken, keinerlei Scheu kennen, Böses thun, grausam
sein, Frevel verüben hingelangen lässt, dahin werd’ ich nach dem Tode
gelangen.‹ So wird er bekümmert, beklommen, er jammert, schlägt sich
stöhnend die Brust, geräth in Verzweiflung. Das aber wird, ihr Mönche,
der Thor zudritt schon bei Lebzeiten als Trauer und Trübsinn erfahren.

»Ein solcher Thor nun, ihr Mönche, der in Werken übel gewandelt, in
Worten übel gewandelt, in Gedanken übel gewandelt ist, gelangt bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts, auf schlechte Fährte,
zur Tiefe hinab, in höllische Welt. Mag nun einer, ihr Mönche, mit
rechter Rede sagen ›Einzig unerwünscht, einzig unbegehrt, einzig
unangenehm‹, mag er es eben von höllischer Welt mit rechter Rede sagen:
›Einzig unerwünscht, einzig unbegehrt, einzig unangenehm‹; da man es
ja, ihr Mönche, {293} auch im Gleichnisse nicht wohl darthun kann,
wie tief die Leiden höllischer Welten reichen.«

Auf diese Worte wandte sich einer der Mönche an den Erhabenen und
fragte:

»Kann man aber, o Herr, ein Gleichniss geben?«

»Man kann es, Mönch«, sprach der Erhabene. »Gleichwie etwa, ihr Mönche,
wenn man einen Räuber, einen Verbrecher ergriffe und vor den Herrscher
brächte: ›Hier, o König, ist ein Räuber, ein Verbrecher: was du ihm
bestimmst, diese Strafe gebiete!‹ Und der König verkündete ihm: ›Geht,
ihr Leute, und gebt diesem Manne am Morgen hundert Klingenhiebe.‹ Und
man gäbe ihm am Morgen hundert Klingenhiebe. Da fragte der König zu
Mittag: ›Sagt doch, was macht jener Mann?‹ — ›Er ist noch, o König,
am Leben.‹ Und der König verkündete ihm: ›Geht, ihr Leute, und gebt
dem Manne zu Mittag hundert Klingenhiebe.‹ Und man gäbe ihm zu Mittag
hundert Klingenhiebe. Da fragte der König am Abend: ›Sagt doch, was
macht jener Mann?‹ — ›Er ist noch, o König, am Leben.‹ Und der König
verkündete ihm: ›Geht, ihr Leute, und gebt dem Manne am Abend hundert
Klingenhiebe.‹ Und man gäbe ihm am Abend hundert Klingenhiebe. Was
meint ihr wohl, Mönche: würde da nicht dieser Mann, mit dreihundert
Klingenhieben gezüchtigt, infolge davon Trauer und Trübsinn erfahren?«

»Auch nur, o Herr, mit einem Klingenhiebe gezüchtigt würde dieser
Mann infolge davon Trauer und Trübsinn erfahren, geschweige denn mit
dreihundert Klingenhieben.«

Da hob nun der Erhabene einen mäßigen, handgroßen Stein auf und wandte
sich an die Mönche:

»Was meint ihr wohl, Mönche: was ist größer, dieser mäßige, handgroße
Stein, den ich da habe, oder der Himālayo, der König der Berge?«

{294} »Geringfügig ist, o Herr, dieser mäßige, handgroße Stein, den
der Erhabene da hat: gegen den Himālayo, den König der Berge, kann
er nicht gezählt, nicht gerechnet, nicht verglichen werden.«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, kann was ein Mensch, mit dreihundert
Klingenhieben gezüchtigt, infolge davon an Trauer und Trübsinn erfährt
gegen das Leiden höllischer Welt nicht gezählt, nicht gerechnet, nicht
verglichen werden. Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen
Wächter Fünffache Schmiede geheißene Strafe durchmachen. Einen
glühenden Eisenkeil bohren sie ihm in die eine Hand, einen glühenden
Eisenkeil bohren sie ihm in die andere Hand, einen glühenden Eisenkeil
bohren sie ihm in den einen Fuß, einen glühenden Eisenkeil bohren sie
ihm in den anderen Fuß, einen glühenden Eisenkeil bohren sie ihm mitten
in die Brust. So hat er da schmerzliche, brennende, stechende Gefühle
zu empfinden, und nicht eher kann er sterben, bis nicht sein böses Werk
erschöpft ist.

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter überfallen und
mit Aexten zerspalten; Fuß oben, Kopf unten anpacken und mit Messern
zerschlitzen. So hat er da schmerzliche, brennende, stechende Gefühle
zu empfinden, und nicht eher kann er sterben, bis nicht sein böses Werk
erschöpft ist.

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter an einen Wagen
schirren und treiben ihn über eine feurige, flammende, flackernde
Fläche hinüber, herüber. Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen
Wächter einen hohen, glühenden, feurigen, flammenden, flackernden
Felsen emporklimmen, herabklimmen. So hat er da schmerzliche,
brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und nicht eher kann er
sterben, bis nicht {295} sein böses Werk erschöpft ist.

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter Fuß oben,
Kopf unten anpacken und in einen siedenden, feurigen, flammenden,
flackernden Schmelzofen werfen, wo er bis zu schaumigem Gischte
aufgekocht wird und also bald emporsteigt und bald herabsinkt und bald
queerdurchtreibt. So hat er da schmerzliche, brennende, stechende
Gefühle zu empfinden, und nicht eher kann er sterben, bis nicht sein
böses Werk erschöpft ist.[148]

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter in die Erzhölle
werfen. Die Erzhölle aber, ihr Mönche, hat vier Winkel und vier Thore,
genau nach den Seiten vertheilt, ist mit eisernem Walle umschlossen,
mit Eisen überwölbt. Ihr Boden, aus Eisen bestanden, von glühender
Röthe durchdrungen, erstreckt sich rings umher dreihundert Meilen
weit überall hin. Wollte ich gleich, ihr Mönche, auf mancherlei Weise
höllische Dinge euch deuten, so könnte man es doch, ihr Mönche, nicht
wohl durch Worte erfassen, wie tief die Leiden höllischer Welten
reichen. —



»Es giebt, ihr Mönche, thiergewordene Wesen, die Gras fressen; sie
befeuchten das Gras mit Speichel und zerkauen es zwischen den Zähnen.
Was sind das aber, ihr Mönche, für thiergewordene Wesen, die Gras
fressen? Rosse, Rinder, Esel, Ziegen, Antilopen, und was es sonst noch
irgend an thiergewordenen Wesen giebt, die Gras fressen. Ein solcher
Thor nun, ihr Mönche, der da früher geschmäckig war, der da böse
Thaten gethan, wird bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, zur
Gemeinschaft mit jenen Wesen wiederkehren, die als Grasfresser leben.

»Es giebt, ihr Mönche, thiergewordene Wesen, die Mist fressen; haben
die von weitem schon Mistgeruch gewittert, so eilen sie herbei: ›Daran
wollen wir uns laben, daran wollen wir uns laben.‹ Gleichwie etwa,
ihr Mönche, {296} Priester beim Opfergeruche herbeieilen: ›Daran
wollen wir uns laben, daran wollen wir uns laben‹: ebenso nun auch, ihr
Mönche, giebt es thiergewordene Wesen, die Mist fressen; haben die von
weitem schon Mistgeruch gewittert, so eilen sie herbei: ›Daran wollen
wir uns laben, daran wollen wir uns laben.‹ Was sind das aber, ihr
Mönche, für thiergewordene Wesen, die Mist fressen? Hühner, Schweine,
Hunde, Schackale, und was es sonst noch irgend an thiergewordenen
Wesen giebt, die Mist fressen. Ein solcher Thor nun, ihr Mönche, der
da früher geschmäckig war, der da böse Thaten gethan, wird bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit jenen Wesen
wiederkehren, die als Mistfresser leben.[149]

»Es giebt, ihr Mönche, thiergewordene Wesen, die im Dunkeln entstehn,
im Dunkeln vergehn, im Dunkeln ersterben. Was sind das aber, ihr
Mönche, für thiergewordene Wesen, die im Dunkeln entstehn, im Dunkeln
vergehn, im Dunkeln ersterben? Käfer, Motten, Asseln, und was es sonst
noch irgend an thiergewordenen Wesen giebt, die im Dunkeln entstehn,
im Dunkeln vergehn, im Dunkeln ersterben. Ein solcher Thor nun, ihr
Mönche, der da früher geschmäckig war, der da böse Thaten gethan, wird
bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit
jenen Wesen wiederkehren, die im Dunkeln entstehn, im Dunkeln vergehn,
im Dunkeln ersterben.[150]

»Es giebt, ihr Mönche, thiergewordene Wesen, die im Wasser entstehn,
im Wasser vergehn, im Wasser ersterben. Was sind das aber, ihr Mönche,
für thiergewordene Wesen, die im Wasser entstehn, im Wasser vergehn,
im Wasser ersterben? Fische, Schildkröten, Krokodile, und was es sonst
noch irgend an thiergewordenen Wesen giebt, {297} die im Wasser entstehn, im
Wasser vergehn, im Wasser ersterben. Ein solcher Thor nun,
ihr Mönche, der da früher geschmäckig war, der da böse Thaten gethan,
wird bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit
jenen Wesen wiederkehren, die im Wasser entstehn, im Wasser vergehn, im
Wasser ersterben.

»Es giebt, ihr Mönche, thiergewordene Wesen, die in Unrath entstehn,
in Unrath vergehn, in Unrath ersterben. Was sind das aber, ihr Mönche,
für thiergewordene Wesen, die in Unrath entstehn, in Unrath vergehn,
in Unrath ersterben? Es sind, ihr Mönche, Wesen, die da in faulendem
Fische entstehn, in faulendem Fische vergehn, in faulendem Fische
ersterben, oder in faulendem Fleische, oder in faulender Speise, oder
in Pfuhl oder Pfütze entstehn, in Pfuhl oder Pfütze vergehn, in Pfuhl
oder Pfütze ersterben, und was es sonst noch irgend an thiergewordenen
Wesen giebt, die in Unrath entstehn, in Unrath vergehn, in Unrath
ersterben. Ein solcher Thor nun, ihr Mönche, der da früher geschmäckig
war, der da böse Thaten gethan, wird bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, zur Gemeinschaft mit jenen Wesen wiederkehren, die in
Unrath entstehn, in Unrath vergehn, in Unrath ersterben.[151] Wollte
ich gleich, ihr Mönche, auf mancherlei Weise Dinge der Thierheit euch
deuten, so könnte man es doch, ihr Mönche, nicht wohl durch Worte
erfassen, wie tief die Leiden der Thierheit reichen.

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn ein Mann eine einkehlige Reuse
in den Ozean würfe; die würde da vom östlichen Winde nach Westen
getrieben, vom westlichen Winde nach Osten getrieben, vom nördlichen
Winde nach Süden getrieben, {298} vom südlichen Winde nach Norden getrieben;
und es wäre da eine einäugige Schildkröte, die alle hundert
Jahre einmal emportauchte; was meint ihr nun, Mönche: sollte da etwa
die einäugige Schildkröte mit ihrem Halse in jene einkehlige Reuse
hineingerathen?«

»Wohl kaum, o Herr; oder doch nur, o Herr, irgend einmal vielleicht, im
Verlaufe langer Zeiten.«

»Eher noch mag, ihr Mönche, die einäugige Schildkröte mit ihrem Halse
in jene einkehlige Reuse hineingerathen: aber schwieriger, sag’ ich,
ihr Mönche, ist Menschenthum erreichbar, sobald der Thor einmal in die
Tiefe hinabgesunken. Und warum das? Weil es dort, ihr Mönche, keinen
gerechten Wandel, geraden Wandel, kein heilsames Wirken, hülfreiches
Wirken giebt: einer den anderen auffressen ist dort, ihr Mönche, der
Brauch, den Schwachen ermorden.[152]

»Ein solcher Thor nun, ihr Mönche, wenn der irgend einmal vielleicht,
im Verlaufe langer Zeiten, Menschenthum erwirbt, so ist es ein niederer
Stand, wie der von Treibern oder von Jägern, von Korbflechtern oder
von Radmachern oder von Gärtnern: in einem solchen Stande wird er
neugeboren, in einem bedürftigen, an Speise und Trank darbenden, der
sich kümmerlich fortbringt, wo man kümmerlich Kost und Gewand erhält.
Und er ist hässlich, unschön, unansehnlich, mit Gebrechen behaftet,
ist einäugig oder lahm, er hinkt oder ist halb vom Schlage gerührt, es
mangelt ihm an Speise und Trank und Kleidung, an Wagen und Schmuck und
duftenden Salben, an Lager und Obdach und Licht. Und er wandelt übel in
Werken, wandelt übel in Worten, wandelt übel in Gedanken; und ist er
in Werken übel gewandelt, in Worten übel gewandelt, in Gedanken übel
gewandelt, so gelangt er bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode,
abwärts, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, wieder in höllische
Welt.

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn ein Würfelspieler eben auf den ersten
Misswurf um sein Kind spielen, um sein Weib spielen, {299} um sein ganzes
Hab und Gut spielen und endlich sich selber in Knechtschaft
dahingeben mag; geringfügig ist da, ihr Mönche, der Misswurf, wann
der Würfelspieler eben auf den ersten Misswurf um sein Kind spielen,
um sein Weib spielen, um sein ganzes Hab und Gut spielen und endlich
sich selber in Knechtschaft dahingehen mag: sondern es ist eben das
ein gewichtigerer Misswurf als jener, wann der Thor in Werken übel
gewandelt, in Worten übel gewandelt, in Gedanken übel gewandelt ist und
bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts, auf schlechte
Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt wiederkehrt.

»Das ist, ihr Mönche, der vollkommen ausgefüllte Rang des Thoren.[153]

»Drei giebt es, ihr Mönche, beim Weisen der Kennzeichen des Weisen, der
Merkmale des Weisen, der Offenbarungen des Weisen: und welche drei? Da
mag, ihr Mönche, der Weise Wohlgedachtes denken und Wohlgesprochenes
sprechen und wohlgethane That begehn. Wär’ es nicht, ihr Mönche, des
Weisen Art Wohlgedachtes zu denken und Wohlgesprochenes zu sprechen und
wohlgethane That zu begehn, welcher Weise könnte ihn wohl erkennen:
›Ein Weiser ist es, ein guter Mensch‹? Weil nun aber, ihr Mönche, der
Weise Wohlgedachtes denkt und Wohlgesprochenes spricht und wohlgethane
That begeht, darum erkennen ihn Weise: ›Ein Weiser ist es, ein guter
Mensch.‹

»Ein solcher Weise nun, ihr Mönche, wird in dreifachem Maaße schon
bei Lebzeiten Freude und Frohsinn erfahren. Wenn sich, ihr Mönche,
der Weise in Gesellschaft befindet oder auf der Straße befindet oder
auf dem Markte befindet, so führen die Leute von ihm veranlasste, auf
ihn bezügliche Gespräche. Wenn, ihr Mönche, der Weise von Todtschlag
absteht, von Diebstahl sich zurückhält, keine Ausschweifung begeht,
keine Lüge spricht, berauschende und berückende Getränke, betäubende
und bethörende Mittel meidet, so wird ihm da also, ihr Mönche, zumuthe:
{300} ›Haben die Leute davon Anlass, darauf Beziehung im Gespräche
genommen, so ist dergleichen bei mir anzutreffen: auch mich kann das
angehn.‹ Das wird, ihr Mönche, der Weise zuerst schon bei Lebzeiten als
Freude und Frohsinn erfahren.[154]

»Weiter sodann, ihr Mönche, sieht der Weise wie Könige einen
Räuber, einen Verbrecher ergreifen lassen und mancherlei
Strafen verhängen, als wie Peitschen-, Stock- oder Ruthenhiebe;
Handverstümmlung, Fußverstümmlung oder Verstümmlung der Hände und
Füße; Ohrenverstümmlung, Nasenverstümmlung, Verstümmlung der Ohren
und der Nase; den Breikessel, die Muschelrasur, das Drachenmaul; den
Pechkranz, die Fackelhand; das Spießruthenlaufen, das Rindenliegen,
den Marterbock; das Angelfleisch, den Münzengriff, die Laugenätze;
den Schraubstock, das Bastgeflecht; die siedende Oelbeträufelung, das
Zerreißen durch Hunde, die lebendige Pfählung, die Enthauptung. Da
wird, ihr Mönche, dem Weisen also zumuthe: ›Um welcher Uebelthaten
willen Könige einen Räuber, einen Verbrecher {301} ergreifen lassen und so
mancherlei Strafen verhängen, dergleichen ist ja bei mir
nicht anzutreffen: und mich kann das nicht angehn.‹ Das aber wird, ihr
Mönche, der Weise zuzweit schon bei Lebzeiten als Freude und Frohsinn
erfahren.

»Weiter sodann, ihr Mönche: wenn der Weise auf einem Stuhle Platz
genommen oder auf ein Lager sich hingelegt hat oder auf der Erde
ausruht, so sind es die günstigen Thaten, die er früher gethan, gute
Handlungen in Werken, in Worten, in Gedanken, die um diese Zeit über
ihn kommen, über ihn niedersinken, über ihn herabziehn. Gleichwie etwa,
ihr Mönche, die Schatten der Gipfel hoher Gebirge um Sonnenuntergang
über die Ebene kommen, über sie niedersinken, über sie herabziehn:
ebenso nun auch, ihr Mönche, sind es, wenn der Weise auf einem
Stuhle Platz genommen oder auf ein Lager sich hingelegt hat oder auf
der Erde ausruht, die günstigen Thaten, die er früher gethan, gute
Handlungen in Werken, in Worten, in Gedanken, die um diese Zeit über
ihn kommen, über ihn niedersinken, über ihn herabziehn. Da wird, ihr
Mönche, dem Weisen also zumuthe: ›Nicht hab’ ich doch Böses gethan,
bin nicht grausam gewesen, habe keinen Frevel verübt: günstig hab’ ich
gewirkt, heilsam hab’ ich gewirkt, habe Scheu gekannt; wo da nicht
Böses thun, nicht grausam sein, keinen Frevel verüben, günstig wirken,
heilsam wirken, Scheu kennen hingelangen lässt, dahin werd’ ich nach
dem Tode gelangen.‹ So wird er nicht bekümmert, nicht beklommen, er
jammert nicht, schlägt sich nicht stöhnend die Brust, geräth nicht in
Verzweiflung. {302} Das aber wird, ihr Mönche, der Weise zudritt
schon bei Lebzeiten als Freude und Frohsinn erfahren.

»Ein solcher Weise nun, ihr Mönche, der in Werken wohl gewandelt,
in Worten wohl gewandelt, in Gedanken wohl gewandelt ist, gelangt
bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte, in
himmlische Welt. Mag nun einer, ihr Mönche, mit rechter Rede sagen
›Einzig erwünscht, einzig begehrt, einzig angenehm‹, mag er es eben
von himmlischer Welt mit rechter Rede sagen: ›Einzig erwünscht,
einzig begehrt, einzig angenehm‹; da man es ja, ihr Mönche, auch im
Gleichnisse nicht wohl darthun kann, wie hoch die Freuden himmlischer
Welten reichen.«

Auf diese Worte wandte sich einer der Mönche an den Erhabenen und
fragte:

»Kann man aber, o Herr, ein Gleichniss geben?«

»Man kann es, Mönch«, sprach der Erhabene. »Gleichwie etwa, ihr Mönche,
wenn ein König Kaiser geworden ist, mit den sieben Juwelen begabt
und den vier Vermögen: da wird er infolge davon Freude und Frohsinn
erfahren. Das aber sind seine sieben Juwelen, und zwar[155]: das beste
Land, der beste Elephant, das beste Ross, die beste Perle, das beste
Weib, der beste Bürger, und siebentens der beste Staatsmann. Ein König,
ihr Mönche, als Kaiser ist mit diesen sieben Juwelen begabt. {307} Was aber
sind die vier Vermögen? Da ist, ihr Mönche, der König als
Kaiser schön, hold, liebenswürdig, mit höchster Anmuth begabt, weit
mehr als andere Menschen. Ein König, ihr Mönche, als Kaiser ist zuerst
mit diesem Vermögen begabt.[156] Weiter sodann, ihr Mönche: ein König
als Kaiser hat lange Lebensdauer, langen Bestand, weit mehr als andere
Menschen. Ein König, ihr Mönche, als Kaiser ist zuzweit mit diesem
Vermögen begabt. Weiter sodann, ihr Mönche: ein König als Kaiser ist
gesund und munter, seine Kräfte sind gleichmäßig gemischt, weder zu
kühl noch zu heiß, weit besser als bei anderen Menschen. Ein König, ihr
Mönche, als Kaiser ist zudritt mit diesem Vermögen begabt.[157] Weiter
sodann, ihr Mönche: ein König als Kaiser ist Priestern und Hausvätern
lieb und werth. Gleichwie etwa, ihr Mönche, ein Vater den Kindern lieb
ist und werth, ebenso nun auch, ihr Mönche, ist ein König als Kaiser
Priestern und Hausvätern lieb und werth. Und einem Könige, ihr Mönche,
als Kaiser sind Priester und Hausväter lieb und werth. Gleichwie
etwa, ihr Mönche, einem Vater die Kinder lieb sind und werth, {308} ebenso
nun auch, ihr Mönche, sind einem Könige als Kaiser Priester
und Hausväter lieb und werth. Vormals, ihr Mönche, geschah es, da
ein König als Kaiser, gefolgt von dem viermächtigen Heerbanne[158],
zur Frühjahrsfeier hinauszog, dass ihm Priester und Hausväter
entgegengingen und also sprachen: ›Verweile, Gebieter, auf deinem Zuge,
auf dass wir länger deinen Anblick erschauen.‹ Und auch ein König, ihr
Mönche, als Kaiser mahnte den Wagenlenker: ›Ohne Eile, Wagenlenker,
lasse weiter uns fahren, auf dass ich länger den Anblick der Priester
und Hausväter vor mir habe.‹ Ein König, ihr Mönche, als Kaiser ist
zuviert mit diesem Vermögen begabt. Ein König, ihr Mönche, als Kaiser
ist mit diesen vier Vermögen begabt. Was meint ihr nun, Mönche: könnte
da nicht ein König als Kaiser, mit den sieben Juwelen begabt und den
vier Vermögen, daran Freude und Frohsinn erfahren?«

»Auch nur, o Herr, mit einem einzigen der Juwelen begabt könnte ein
König als Kaiser daran Freude und Frohsinn erfahren, geschweige denn
mit den sieben Juwelen, mit den vier Vermögen.«

Da hob nun der Erhabene einen mäßigen, handgroßen Stein auf und wandte
sich an die Mönche:

»Was meint ihr wohl, Mönche: was ist größer, dieser mäßige, handgroße
Stein, den ich da habe, oder der Himālayo, der König der Berge?«

»Geringfügig ist, o Herr, dieser mäßige, handgroße Stein, den der
Erhabene da hat: gegen den Himālayo, den König der Berge, kann er
nicht gezählt, nicht gerechnet, nicht verglichen werden.«

»Ebenso nun auch, ihr Mönche, kann was ein solcher König als Kaiser,
mit den sieben Juwelen begabt und den vier Vermögen, dabei an Freude
und Frohsinn erfährt gegen himmlische Freude nicht gezählt, {309} nicht
gerechnet, nicht verglichen werden.[159]

»Ein solcher Weise nun, ihr Mönche, wenn der irgend einmal vielleicht,
im Verlaufe langer Zeiten, Menschenthum erwirbt, so ist es ein hoher
Stand, wie der von mächtigen Fürsten oder von mächtigen Priestern oder
von mächtigen Bürgern: in einem solchen Stande wird er neugeboren,
in einem wohlhabenden, mächtig bemittelten, mächtig begüterten, der
reichlich mit Gold und Silber, reichlich mit Besitz und Hausrath,
reichlich mit Geld und Gut versehn ist. Und er ist schön, hold,
liebenswürdig, mit höchster Anmuth begabt, entbehrt nicht Speise und
Trank und Kleidung, Wagen und Schmuck und duftende Salben, Lager und
Obdach und Licht. Und er wandelt wohl in Werken, wandelt wohl in
Worten, wandelt wohl in Gedanken; und ist er in Werken wohl gewandelt,
in Worten wohl gewandelt, in Gedanken wohl gewandelt, so gelangt er bei
der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte, wieder in
himmlische Welt.

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn ein Würfelspieler eben auf den ersten
Hauptwurf mächtigen Reichthum gewinnen mag; geringfügig ist da, ihr
Mönche, der Hauptwurf, wann der Würfelspieler eben auf den ersten
Hauptwurf mächtigen Reichthum gewinnen mag: sondern es ist eben das
ein gewichtigerer Hauptwurf als jener, wann der Weise in Werken wohl
gewandelt, in Worten wohl gewandelt, in Gedanken wohl gewandelt ist
und bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte, in
himmlische Welt wiederkehrt.

»Das ist, ihr Mönche, der vollkommen ausgefüllte Rang des Weisen.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[160]



130.

Dreizehnter Theil

Zehnte Rede

DIE GÖTTERBOTEN

{310} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, wenn da zwei Häuser wären, mit Thüren,
und es betrachtete ein scharfsehender Mann, in der Mitte stehend,
die Menschen, wie sie das Haus betreten und verlassen, kommen und
gehn[161]: ebenso nun auch, ihr Mönche, seh’ ich mit dem himmlischen
Auge, dem geläuterten, über menschliche Gränzen hinausreichenden, die
Wesen dahinschwinden und wiedererscheinen, gemeine und edle, schöne und
unschöne, glückliche und unglückliche, erkenne wie die Wesen je nach
den Thaten wiederkehren. ›Diese lieben Wesen sind freilich in Thaten
dem Guten zugethan, in Worten dem Guten zugethan, in Gedanken dem Guten
zugethan, tadeln nicht Heiliges, achten Rechtes, thun Rechtes; bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, kehren sie auf gute Fährte, in
himmlische Welt wieder. Und auch diese lieben Wesen sind in Thaten dem
Guten zugethan, in Worten dem Guten zugethan, in Gedanken dem Guten
zugethan, tadeln nicht Heiliges, achten Rechtes, thun Rechtes; bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, kehren sie unter die Menschen
wieder. Jene lieben Wesen sind aber in Thaten dem Schlechten zugethan,
in Worten dem Schlechten zugethan, in Gedanken dem Schlechten zugethan,
tadeln Heiliges, achten Verkehrtes, thun Verkehrtes; bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, kehren sie in das Gespensterreich wieder.
{311} Und auch jene lieben Wesen sind in Thaten dem Schlechten
zugethan, in Worten dem Schlechten zugethan, in Gedanken dem Schlechten
zugethan, tadeln Heiliges, achten Verkehrtes, thun Verkehrtes; bei
der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, kehren sie in die Thierheit
wieder. Und auch jene lieben Wesen sind in Thaten dem Schlechten
zugethan, in Worten dem Schlechten zugethan, in Gedanken dem Schlechten
zugethan, tadeln Heiliges, achten Verkehrtes, thun Verkehrtes; bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, kehren sie abwärts, auf schlechte
Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt wieder.

»Ein solcher, ihr Mönche, wird von den höllischen Wächtern unter den
Armen ergriffen und vor den Richter der Schatten gebracht: ›Da ist, o
König, ein Mann, der unbarmherzig war, kein Entsagen kannte, keine
Lauterkeit, vor keinem ehrwürdigen Haupte Achtung hatte[162]; ihm soll
der König die Strafe erkennen.‹ Ein solcher, ihr Mönche, wird vom
Richter der Schatten über den ersten Götterboten befragt, ausgeforscht,
unterrichtet: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den Menschen den ersten
Götterboten erscheinen sehn?‹ Er aber antwortet: ›Ich hab’ ihn nicht
gesehn, o Herr.‹ Da sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu
ihm: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den Menschen ein kleines Kind,
einen unvernünftigen Säugling, mit Koth und Harn beschmutzt daliegen
sehn?‹ Er aber antwortet: ›Das hab’ ich gesehn, o Herr.‹ Da sagt,
ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, da du
verständig geworden, erwachsen warst[163], hast du bedacht: ‚Auch ich
bin der Geburt unterworfen, habe die Geburt nicht überstanden; wohl
denn, günstig will ich wirken, in Werken, in Worten, in Gedanken‘?‹
Er aber antwortet: ›Ich konnt’ es nicht, o Herr, war unachtsam, o
Herr.‹ Da sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber
Mann, {312}aus Unachtsamkeit hast du nicht günstig gewirkt in Werken,
in Worten, in Gedanken: da wird man dir, lieber Mann, eben nur
also begegnen wie einem Unachtsamen. Das aber nun, was du dort Böses
begangen, hat nicht die Mutter gethan und nicht der Vater, hat nicht
der Bruder gethan und nicht die Schwester, hat kein Freund und Genosse
gethan, hat kein Verwandter und Gevatter gethan, hat kein Asket und
Priester gethan, hat keine Gottheit gethan: du selber hast dort böse
That gethan, du selber hast die Ernte davon einzutragen.‹[164]

»Ein solcher, ihr Mönche, vom Richter der Schatten also über den
ersten Götterboten belehrt, wird über den zweiten Götterboten befragt,
ausgeforscht, unterrichtet: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den
Menschen den zweiten Götterboten erscheinen sehn?‹ Er aber antwortet:
›Ich hab’ ihn nicht gesehn, o Herr.‹ Da sagt, ihr Mönche, der Richter
der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den Menschen ein
Weib oder einen Mann gesehn, im achtzigsten oder neunzigsten oder
hundertsten Lebensjahre, gebrochen, giebelförmig geknickt, abgezehrt,
auf Krücken gestützt schlotternd dahinschleichen, siech, welk, zahnlos,
mit gebleichten Strähnen, kahlem, wackelndem Kopfe, verrunzelt, die
Haut voller Flecken?‹ Er aber antwortet: ›Das hab’ ich gesehn, o Herr.‹
Da sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann,
da du verständig geworden, erwachsen warst, hast du bedacht: ‚Auch
ich bin dem Alter unterworfen, habe das Alter nicht überstanden; wohl
denn, günstig will ich wirken, in Werken, in Worten, in Gedanken‘?‹ Er
aber antwortet: ›Ich konnt’ es nicht, o Herr, war unachtsam, o Herr.‹
Da sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann,
aus Unachtsamkeit hast du nicht günstig gewirkt in Werken, in Worten,
in Gedanken: da wird man dir, lieber Mann, eben nur also begegnen wie
einem Unachtsamen. Das aber nun, was du dort Böses begangen, hat nicht
die Mutter gethan und nicht der Vater, {313} hat nicht der Bruder
gethan und nicht die Schwester, hat kein Freund und Genosse gethan,
hat kein Verwandter und Gevatter gethan, hat kein Asket und Priester
gethan, hat keine Gottheit gethan: du selber hast dort böse That
gethan, du selber hast die Ernte davon einzutragen.‹



»Ein solcher, ihr Mönche, vom Richter der Schatten also über den
zweiten Götterboten belehrt, wird über den dritten Götterboten befragt,
ausgeforscht, unterrichtet: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den
Menschen den dritten Götterboten erscheinen sehn?‹ Er aber antwortet:
›Ich hab’ ihn nicht gesehn, o Herr.‹ Da sagt, ihr Mönche, der Richter
der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den Menschen
ein Weib oder einen Mann gesehn, unwohl, leidend, schwerkrank, mit
Koth und Harn beschmutzt daliegend, von anderen gehoben, von anderen
bedient?‹ Er aber antwortet: ›Das hab’ ich gesehn, o Herr.‹ Da sagt,
ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, da du
verständig geworden, erwachsen warst, hast du bedacht: ‚Auch ich bin
der Krankheit unterworfen, habe die Krankheit nicht überstanden; wohl
denn, günstig will ich wirken, in Werken, in Worten, in Gedanken‘?‹ Er
aber antwortet: ›Ich konnt’ es nicht, o Herr, war unachtsam, o Herr.‹
Da sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann,
aus Unachtsamkeit hast du nicht günstig gewirkt in Werken, in Worten,
in Gedanken: da wird man dir, lieber Mann, eben nur also begegnen wie
einem Unachtsamen. Das aber nun, was du dort Böses begangen, hat nicht
die Mutter gethan und nicht der Vater, hat nicht der Bruder gethan
und nicht die Schwester, hat kein Freund und Genosse gethan, hat kein
Verwandter und Gevatter gethan, hat kein Asket und Priester gethan, hat
keine Gottheit gethan: {314} du selber hast dort böse That gethan,
du selber hast die Ernte davon einzutragen.‹

»Ein solcher, ihr Mönche, vom Richter der Schatten also über den
dritten Götterboten belehrt, wird über den vierten Götterboten
befragt, ausgeforscht, unterrichtet: ›Lieber Mann, hast du nicht
bei den Menschen den vierten Götterboten erscheinen sehn?‹ Er aber
antwortet: ›Ich hab’ ihn nicht gesehn, o Herr.‹ Da sagt, ihr Mönche,
der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den
Menschen gesehn wie Könige einen Räuber, einen Verbrecher ergreifen
lassen und mancherlei Strafen verhängen, als wie Peitschen-, Stock-
oder Ruthenhiebe; Handverstümmlung, Fußverstümmlung oder Verstümmlung
der Hände und Füße; Ohrenverstümmlung, Nasenverstümmlung, Verstümmlung
der Ohren und der Nase; den Breikessel, die Muschelrasur, das
Drachenmaul; den Pechkranz, die Fackelhand; das Spießruthenlaufen,
das Rindenliegen, den Marterbock; das Angelfleisch, den Münzengriff,
die Laugenätze; den Schraubstock, das Bastgeflecht; die siedende
Oelbeträufelung, das Zerreißen durch Hunde, die lebendige Pfählung,
die Enthauptung?‹ Er aber antwortet: ›Das hab’ ich gesehn, o Herr.‹
Da sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann,
da du verständig geworden, erwachsen warst, hast du bedacht: ‚Wer da
wahrlich Uebelthaten verübt, wird schon bei Lebzeiten mit gar mancher
Strafe gestraft: wie erst mag es dann drüben sein! Wohl denn, günstig
will ich wirken, {315} in Werken, in Worten, in Gedanken‘?‹ Er aber
antwortet: ›Ich konnt’ es nicht, o Herr, war unachtsam, o Herr.‹ Da
sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, aus
Unachtsamkeit hast du nicht günstig gewirkt in Werken, in Worten, in
Gedanken: da wird man dir, lieber Mann, eben nur also begegnen wie
einem Unachtsamen. Das aber nun, was du dort Böses begangen, hat nicht
die Mutter gethan und nicht der Vater, hat nicht der Bruder gethan
und nicht die Schwester, hat kein Freund und Genosse gethan, hat kein
Verwandter und Gevatter gethan, hat kein Asket und Priester gethan, hat
keine Gottheit gethan: du selber hast dort böse That gethan, du selber
hast die Ernte davon einzutragen.‹

»Ein solcher, ihr Mönche, vom Richter der Schatten also über den
vierten Götterboten belehrt, wird über den fünften Götterboten befragt,
ausgeforscht, unterrichtet: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den
Menschen den fünften Götterboten erscheinen sehn?‹ Er aber antwortet:
›Ich hab’ ihn nicht gesehn, o Herr.‹ Da sagt, ihr Mönche, der Richter
der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, hast du nicht bei den Menschen ein
Weib oder einen Mann gesehn, einen Tag oder zwei Tage oder drei Tage
nach dem Verscheiden, aufgedunsen, blauschwarz gefärbt, in Fäulniss
übergegangen?‹ Er aber antwortet: ›Das hab’ ich gesehn, o Herr.‹ Da
sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann, da
du verständig geworden, erwachsen warst, hast du bedacht: ‚Auch ich
bin dem Sterben unterworfen, habe das Sterben nicht überstanden; wohl
denn, günstig will ich wirken, in Werken, in Worten, in Gedanken‘?‹ Er
aber antwortet: ›Ich konnt’ es nicht, o Herr, war unachtsam, o Herr.‹
Da sagt, ihr Mönche, der Richter der Schatten zu ihm: ›Lieber Mann,
aus Unachtsamkeit hast du nicht günstig gewirkt in Werken, in Worten,
in Gedanken: da wird man dir, lieber Mann, eben nur also begegnen
wie einem Unachtsamen. Das aber nun, was du dort Böses begangen, hat
nicht die Mutter gethan und nicht der Vater, {316} hat nicht der Bruder
gethan und nicht die Schwester, hat kein Freund und Genosse
gethan, hat kein Verwandter und Gevatter gethan, hat kein Asket und
Priester gethan, hat keine Gottheit gethan: du selber hast dort böse
That gethan, du selber hast die Ernte davon einzutragen.‹ Und hat
einen solchen, ihr Mönche, der Richter der Schatten über den fünften
Götterboten befragt, ausgeforscht, unterrichtet, so verstummt er.[165]

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter Fünffache
Schmiede geheißene Strafe durchmachen. Einen glühenden Eisenkeil bohren
sie ihm in die eine Hand, einen glühenden Eisenkeil bohren sie ihm in
die andere Hand, einen glühenden Eisenkeil bohren sie ihm in den einen
Fuß, einen glühenden Eisenkeil bohren sie ihm in den anderen Fuß, einen
glühenden Eisenkeil bohren sie ihm mitten in die Brust. So hat er da
schmerzliche, {317} brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und
nicht eher kann er sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter überfallen und
mit Aexten zerspalten; Fuß oben, Kopf unten anpacken und mit Messern
zerschlitzen; lassen ihn an einen Wagen schirren und treiben ihn über
eine feurige, flammende, flackernde Fläche hinüber, herüber; lassen
ihn einen hohen, glühenden, feurigen, flammenden, flackernden Felsen
emporklimmen, herabklimmen; lassen ihn Fuß oben, Kopf unten anpacken
und in einen siedenden, feurigen, flammenden, flackernden Schmelzofen
werfen, wo er bis zu schaumigem Gischte aufgekocht wird und also bald
emporsteigt und bald herabsinkt und bald queerdurchtreibt. So hat er
da schmerzliche, brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und nicht
eher kann er sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter in die Erzhölle
werfen. Die Erzhölle aber, ihr Mönche, hat vier Winkel und vier Thore,
genau nach den Seiten vertheilt, ist mit eisernem Walle umschlossen,
mit Eisen überwölbt. Ihr Boden, aus Eisen bestanden, von glühender
Röthe durchdrungen, erstreckt sich rings umher dreihundert Meilen
weit überall hin. In dieser Erzhölle aber, ihr Mönche, steigt von der
östlichen Wand eine Stichflamme auf und stößt bis an die westliche
Wand, steigt von der westlichen Wand eine Stichflamme auf und stößt bis
an die östliche Wand, steigt von der nördlichen Wand eine Stichflamme
auf und stößt bis an die südliche Wand, steigt von der südlichen Wand
eine Stichflamme auf und stößt bis an die nördliche Wand, steigt
von unten eine Stichflamme auf und stößt bis oben empor, steigt von
oben eine Stichflamme auf und stößt bis unten herab. So hat er da
schmerzliche, brennende, stechende Gefühle zu empfinden, {318} und nicht eher
kann er sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Es kommt wohl, ihr Mönche, dann und wann einmal, im Verlaufe langer
Zeiten vor, dass sich das östliche Thor der Erzhölle aufthut. Da
sucht er in eiliger Hast zu entfliehen: und wie er in eiliger Hast zu
entfliehen sucht, wird ihm das Antlitz verzehrt und die Haut verzehrt
und das Fleisch verzehrt und das Gerippe verzehrt und die Knochen gehn
in Qualm auf, und emporgestiegen ist er wiederum der selbe geworden;
und hat er es nun, ihr Mönche, oftmals erprobt, dann schließt sich
das Thor wieder zu. So hat er da schmerzliche, brennende, stechende
Gefühle zu empfinden, und nicht eher kann er sterben, bis nicht sein
böses Werk erschöpft ist.

»Es kommt wohl, ihr Mönche, dann und wann einmal, im Verlaufe langer
Zeiten vor, dass sich das westliche Thor, das nördliche Thor, das
südliche Thor der Erzhölle aufthut. Da sucht er in eiliger Hast zu
entfliehen: und wie er in eiliger Hast zu entfliehen sucht, wird ihm
das Antlitz verzehrt und die Haut verzehrt und das Fleisch verzehrt
und das Gerippe verzehrt und die Knochen gehn in Qualm auf, und
emporgestiegen ist er wiederum der selbe geworden; und hat er es nun,
ihr Mönche, oftmals erprobt, dann schließt sich das Thor wieder zu.
So hat er da schmerzliche, brennende, stechende Gefühle zu empfinden,
und nicht eher kann er sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft
ist.[166]

»Es kommt wohl, ihr Mönche, dann und wann einmal, im Verlaufe langer
Zeiten vor, dass sich das östliche Thor der Erzhölle aufthut. Da
sucht er in eiliger Hast zu entfliehen: und wie er in eiliger Hast zu
entfliehen sucht, wird ihm das Antlitz verzehrt und die Haut verzehrt
und das Fleisch verzehrt und das Gerippe verzehrt und die Knochen gehen
in Qualm auf, und emporgestiegen ist er wiederum derselbe geworden,
und er flüchtet sich durch das Thor hinaus. Dieser Erzhölle aber, ihr
Mönche, ist rings herum sogleich die große Dreckhölle angeschlossen: da
stürzt er hinein.[167] In der großen Dreckhölle nun, ihr Mönche, giebt
es nadelmäulige Maden, die bohren sich in die Haut ein, und haben sie
die Haut durchbohrt so bohren sie sich in das Fett ein, und haben sie
das Fett durchbohrt so bohren sie sich in das Fleisch ein, und haben
sie das Fleisch durchbohrt so bohren sie sich in die Sehnen ein, und
haben sie die Sehnen durchbohrt so bohren sie sich in die Knochen ein,
und haben sie die Knochen durchbohrt so fressen sie das Knochenmark
auf.[168] So hat er da schmerzliche, {319} brennende, stechende Gefühle zu
empfinden, und nicht eher kann er sterben, bis nicht sein
böses Werk erschöpft ist.

»Dieser Dreckhölle aber, ihr Mönche, ist rings herum sogleich die
große Hundehölle[169] angeschlossen: da stürzt er hinein. So hat er da
schmerzliche, brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und nicht eher
kann er sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Dieser Hundehölle aber, ihr Mönche, ist rings herum sogleich der
große Dornenwald angeschlossen, drei Meilen hoch gewachsen, mit
sechzehnzölligen Saamenstacheln besät, feurig, flammend, flackernd:
den muss er da bald emporklettern, bald herabklettern. So hat er da
schmerzliche, brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und nicht eher
kann er sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Diesem Dornenwalde aber, ihr Mönche, ist rings herum sogleich der
große Wald der Schwerdtblätter angeschlossen: da geräth er hinein.
Da wird ihm von den sturmgeschwungenen Blättern die Hand abgehauen,
der Fuß abgehauen, Hand und Fuß abgehauen, das Ohr abgehauen, die
Nase abgehauen, Ohr und Nase abgehauen. So hat er da schmerzliche,
brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und nicht eher kann er
sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Diesem Walde der Schwerdtblätter aber, ihr Mönche, ist rings herum
sogleich das Gewässer der großen Laugenätze angeschlossen: da stürzt
er hinein. Da wird er stromabwärts gerissen, stromaufwärts gerissen,
stromabwärts, stromaufwärts gerissen.[170] So hat er da schmerzliche,
brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und nicht eher kann er
sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter mit einem Angel
herausfischen und an das Ufer werfen und reden also zu ihm: ›Lieber
Mann, was willst du?‹ Er aber sagt: ›Mich hungert, o Herr!‹ Da lassen
ihm denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter mit eisernem Haken den
Mund aufsperren, {320} mit feurigem, flammendem, flackerndem, und
eine glühende Eisenkugel durch den Mund hinabschlingen, eine feurige,
flammende, flackernde.[171] Da werden ihm alsbald die Lippen verzehrt,
der Rachen verzehrt, die Kehle verzehrt, der Magen verzehrt, und Gedärm
und Eingeweide mitreißend kehrt sie aus dem After hervor. So hat er da
schmerzliche, brennende, stechende Gefühle zu empfinden, und nicht eher
kann er sterben, bis nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Da fragen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter: ›Lieber Mann,
was willst du?‹ Er aber sagt: ›Mich dürstet, o Herr!‹ Da lassen ihm
denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter mit eisernem Haken den Mund
aufsperren, mit feurigem, flammendem, flackerndem, und flüssiges Kupfer
durch den Mund hinabgießen, feuriges, flammendes, flackerndes. Da
werden ihm alsbald die Lippen verzehrt, der Rachen verzehrt, die Kehle
verzehrt, der Magen verzehrt, und Gedärm und Eingeweide mitreißend
kehrt es aus dem After hervor. So hat er da schmerzliche, brennende,
stechende Gefühle zu empfinden, und nicht eher kann er sterben, bis
nicht sein böses Werk erschöpft ist.

»Da lassen ihn denn, ihr Mönche, die höllischen Wächter wiederum in die
Erzhölle hinabwerfen.

»Vor Zeiten einmal, ihr Mönche, hat der Richter der Schatten innig
erwogen: ›Wer da wahrlich Uebelthaten in der Welt verübt, wird mit
solchen manigfachen Strafen gestraft. O dass ich doch Menschenthum
erreichte, und ein Vollendeter in der Welt erschiene, ein Heiliger,
vollkommen Erwachter, und ich um Ihn, den Erhabenen, sein könnte: und
dass Er, der Erhabene, mir die Satzung darlegte, und ich seine, des
Erhabenen, Satzung verstände!‹ — Das aber sag’ ich, ihr Mönche, und
hab’ es{321}nicht etwa von irgend einem Asketen oder Priester reden
hören: sondern was ich eben selbst erkannt, selbst gesehn, selbst
gefunden habe, das nur sage ich.«

Also sprach der Erhabene. Als der Willkommene das gesagt hatte, sprach
fernerhin also der Meister:




»Wer Götterboten nicht vernimmt,

Als Mensch die Mahnung nicht gewahrt,

in langen Kummer kehrt er ein

Und leibt und lebt in arger Noth.




»Doch wer die Götterboten hier

Beherzigt hat als guter Mensch,

Der Edle, der die Mahnung merkt,

Der ächten Kunde nie vergisst,





»Anhangen hat als arg erkannt,

Geburten schaffend und den Tod:

Anhangen lässt er, ist erlöst,

Geburt erschöpfend und den Tod.




»Gewiss geworden, sälig so,

Im Leben schon verglommen bald,

Entgangen gänzlich banger Furcht,

Entfahren ist er allem Weh.«[172]












VIERZEHNTER THEIL


BUCH DER ABZEICHEN





131.

Vierzehnter Theil

Erste Rede

GLÜCKSÄLIGEINSAM

{322} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Vom Glücksäligeinsamen will ich euch Mönchen Stämpel und Abzeichen
weisen: das höret und achtet wohl auf meine Rede.«

»Ja, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:




»Kein Sehnen nach vergangner Zeit,

Kein Hoffen auf die Zukunft hin;

Ist abgethan was vorher war

Und was noch künftig kommen wird,




»Und hat man immer Ding um Ding

Gewärtig in der Gegenwart:

Was keiner rauben, rütteln kann,

Durchbohrend finden mag man das.[173]




»Noch heute gilt der heiße Kampf:

Ob morgen todt, wer weiß es wohl?


Es muss die Schlacht geschlagen sein,

Mit seiner Heerschaar Er, der Mord.




»Wer also ausharrt unverzagt

Und unermüdlich Tag und Nacht,

Glücksäligeinsam ist er da,

Der stille Denker, wie man sagt.







»Wie aber, ihr Mönche, sehnt man sich nach vergangener Zeit? ›Also war
einst meine Form gewesen‹: daran findet man seine Befriedigung; ›Also
war einst mein Gefühl gewesen‹: daran findet man seine Befriedigung;
›Also war einst meine Wahrnehmung gewesen‹: daran findet man seine
Befriedigung; ›Also war einst mein Unterscheiden gewesen‹: daran findet
man seine Befriedigung; ›Also war einst mein Bewusstsein gewesen‹:
{323} daran findet man seine Befriedigung. Also, ihr Mönche, sehnt
man sich nach vergangener Zeit.

»Wie aber, ihr Mönche, sehnt man sich nicht nach vergangener
Zeit? ›Also war einst meine Form gewesen‹: daran findet man keine
Befriedigung; ›Also war einst mein Gefühl gewesen‹: daran findet man
keine Befriedigung; ›Also war einst meine Wahrnehmung gewesen‹: daran
findet man keine Befriedigung; ›Also war einst mein Unterscheiden
gewesen‹: daran findet man keine Befriedigung; ›Also war einst mein
Bewusstsein gewesen‹: daran findet man keine Befriedigung. Also, ihr
Mönche, sehnt man sich nicht nach vergangener Zeit.

»Wie aber, ihr Mönche, hofft man auf die Zukunft hin? ›Also will
ich einst meine Form haben‹: daran findet man seine Befriedigung;
›Also will ich einst mein Gefühl haben‹: daran findet man seine
Befriedigung; ›Also will ich einst meine Wahrnehmung haben‹: daran
findet man seine Befriedigung; ›Also will ich einst mein Unterscheiden
haben‹: daran findet man seine Befriedigung; ›Also will ich einst mein
Bewusstsein haben‹: daran findet man seine Befriedigung. Also, ihr
Mönche, hofft man auf die Zukunft hin.

»Wie aber, ihr Mönche, hofft man nicht auf die Zukunft hin? ›Also will
ich einst meine Form haben‹: daran findet man keine Befriedigung; ›Also
will ich einst mein Gefühl haben‹: daran findet man keine Befriedigung;
›Also will ich einst meine Wahrnehmung haben‹: daran findet man keine
Befriedigung; ›Also will ich einst mein Unterscheiden haben‹: daran
findet man keine Befriedigung; ›Also will ich einst mein Bewusstsein
haben‹: daran findet man keine Befriedigung. Also, ihr Mönche, hofft
man nicht auf die Zukunft hin.

»Wie aber, ihr Mönche, wird man bei gegenwärtigen Dingen aus der
Fassung gebracht? Da hat einer, ihr Mönche, nichts erfahren, ist
ein gewöhnlicher Mensch, ohne Sinn für das Heilige, der heiligen
Lehre unkundig, der heiligen Lehre unzugänglich, ohne Sinn für das
Edle, der Lehre der Edlen unkundig, der Lehre der Edlen unzugänglich
und betrachtet die Form als sich selbst, {324} oder sich
selbst als formähnlich, oder in sich selbst die Form, oder in der
Form sich selbst; er betrachtet das Gefühl, die Wahrnehmung, die
Unterscheidungen, das Bewusstsein als sich selbst, oder sich selbst als
diesen ähnlich, oder in sich selbst diese, oder in diesen sich selbst.
Also, ihr Mönche, wird man bei gegenwärtigen Dingen aus der Fassung
gebracht.

»Wie aber, ihr Mönche, wird man bei gegenwärtigen Dingen nicht aus der
Fassung gebracht? Da hat einer, ihr Mönche, als erfahrener heiliger
Jünger das Heilige gemerkt, ist der heiligen Lehre kundig, der heiligen
Lehre wohlzugänglich, hat das Edle gemerkt, ist der Lehre der Edlen
kundig, der Lehre der Edlen wohlzugänglich und betrachtet die Form
nicht als sich selbst, noch sich selbst als formähnlich, noch in sich
selbst die Form, noch in der Form sich selbst; er betrachtet das
Gefühl, die Wahrnehmung, die Unterscheidungen, das Bewusstsein nicht
als sich selbst, noch sich selbst als diesen ähnlich, noch in sich
selbst diese, noch in diesen sich selbst. Also, ihr Mönche, wird man
bei gegenwärtigen Dingen nicht aus der Fassung gebracht.




»Kein Sehnen nach vergangner Zeit,

Kein Hoffen auf die Zukunft hin;

Ist abgethan was vorher war

Und was noch künftig kommen wird,




»Und hat man immer Ding um Ding

Gewärtig in der Gegenwart:

Was keiner rauben, rütteln kann,

Durchbohrend finden mag man das.




»Noch heute gilt der heiße Kampf:

Ob morgen todt, wer weiß es wohl?

Es muss die Schlacht geschlagen sein,

Mit seiner Heerschaar Er, der Mord.




»Wer also ausharrt unverzagt

Und unermüdlich Tag und Nacht,

Glücksäligeinsam ist er da,

Der stille Denker, wie man sagt.









»‚Vom Glücksäligeinsamen will ich euch Mönchen Stämpel und Abzeichen
weisen‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.



132.

Vierzehnter Theil

Zweite Rede

GLÜCKSÄLIGEINSAM

– ĀNANDO –

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Um diese Zeit nun war der ehrwürdige Ānando in der Halle des
Vorhauses mit den Mönchen in lehrreichem Gespräche beisammen,
ermunterte und ermuthigte, erregte und erheiterte sie, sprach von
Stämpel und Abzeichen des Glücksäligeinsamen.

Da nun begab sich der Erhabene gegen Abend, nach Aufhebung der
Gedenkensruhe, zur Halle heran des Vorhauses und nahm, dort angelangt,
auf dem angebotenen Sitze Platz. Als nun der Erhabene da Platz
genommen, wandte er sich also an die Mönche:

»Wer hat wohl, ihr Mönche, in der Halle des Vorhauses die Mönche in
lehrreichem Gespräche ermuntert und ermuthigt, erregt und erheitert,
von des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen gesprochen?«



»Der ehrwürdige Ānando, o Herr, hat in der Halle des Vorhauses die
Mönche in lehrreichem Gespräche ermuntert und ermuthigt, erregt und
erheitert, von des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen gesprochen.«

Und der Erhabene wandte sich an den ehrwürdigen Ānando:

»Auf welche Weise aber hast du, Ānando, die Mönche in lehrreichem
Gespräche ermuntert und ermuthigt, erregt und erheitert, von des
Glücksäligeinsamen {326} Stämpel und Abzeichen gesprochen?«

»Also hab’ ich, o Herr, die Mönche in lehrreichem Gespräche ermuntert
und ermuthigt, erregt und erheitert, von des Glücksäligeinsamen Stämpel
und Abzeichen gesprochen:




»‚Kein Sehnen nach vergangner Zeit,

Kein Hoffen auf die Zukunft hin;

Ist abgethan was vorher war

Und was noch künftig kommen wird,




»‚Und hat man immer Ding um Ding

Gewärtig in der Gegenwart:

Was keiner rauben, rütteln kann,

Durchbohrend finden mag man das.




»‚Noch heute gilt der heiße Kampf:

Ob morgen todt, wer weiß es wohl?

Es muss die Schlacht geschlagen sein,

Mit seiner Heerschaar Er, der Mord.




»‚Wer also ausharrt unverzagt

Und unermüdlich Tag und Nacht,

Glücksäligeinsam ist er da,

Der stille Denker, wie man sagt.









»‚Wie aber, ihr Brüder, sehnt man sich nach vergangener Zeit? ›Also war
einst meine Form gewesen‹: daran findet man seine Befriedigung; ›Also
war einst mein Gefühl gewesen‹: daran findet man seine Befriedigung;
›Also war einst meine Wahrnehmung gewesen‹: daran findet man seine
Befriedigung; ›Also war einst mein Unterscheiden gewesen‹: daran findet
man seine Befriedigung; ›Also war einst mein Bewusstsein gewesen‹:
daran findet man seine Befriedigung. Also, ihr Brüder, sehnt man sich
nach vergangener Zeit.

»‚Wie aber, ihr Brüder, sehnt man sich nicht nach vergangener
Zeit? ›Also war einst meine Form gewesen‹: daran findet man keine
Befriedigung; ›Also war einst mein Gefühl gewesen‹: daran findet man
keine Befriedigung; ›Also war einst meine Wahrnehmung gewesen‹: daran
findet man keine Befriedigung; ›Also war einst mein Unterscheiden
gewesen‹: {327} daran findet man keine Befriedigung; ›Also war einst
mein Bewusstsein gewesen‹: daran findet man keine Befriedigung. Also,
ihr Brüder, sehnt man sich nicht nach vergangener Zeit.

»‚Wie aber, ihr Brüder, hofft man auf die Zukunft hin? ›Also will ich
einst meine Form haben‹: daran findet man seine Befriedigung; ›Also
will ich einst mein Gefühl haben‹: daran findet man seine Befriedigung;
›Also will ich einst meine Wahrnehmung haben‹: daran findet man seine
Befriedigung; ›Also will ich einst mein Unterscheiden haben‹: daran
findet man seine Befriedigung; ›Also will ich einst mein Bewusstsein
haben‹: daran findet man seine Befriedigung. Also, ihr Brüder, hofft
man auf die Zukunft hin.

»‚Wie aber, ihr Brüder, hofft man nicht auf die Zukunft hin? ›Also
will ich einst meine Form haben‹: daran findet man keine Befriedigung;
›Also will ich einst mein Gefühl haben‹: daran findet man keine
Befriedigung; ›Also will ich einst meine Wahrnehmung haben‹: daran
findet man keine Befriedigung; ›Also will ich einst mein Unterscheiden
haben‹: daran findet man keine Befriedigung; ›Also will ich einst mein
Bewusstsein haben‹: daran findet man keine Befriedigung. Also, ihr
Brüder, hofft man nicht auf die Zukunft hin.

»‚Wie aber, ihr Brüder, wird man bei gegenwärtigen Dingen aus der
Fassung gebracht? Da hat einer, ihr Brüder, nichts erfahren, ist ein
gewöhnlicher Mensch, ohne Sinn für das Heilige, der heiligen Lehre
unkundig, der heiligen Lehre unzugänglich, ohne Sinn für das Edle,
der Lehre der Edlen unkundig, der Lehre der Edlen unzugänglich und
betrachtet die Form als sich selbst, oder sich selbst als formähnlich,
oder in sich selbst die Form, oder in der Form sich selbst; er
betrachtet das Gefühl, die Wahrnehmung, die Unterscheidungen, das
Bewusstsein als sich selbst, oder sich selbst als diesen ähnlich, oder
in sich selbst diese, oder in diesen sich selbst. Also, ihr Brüder,
wird man bei gegenwärtigen Dingen aus der Fassung gebracht.

{328} »‚Wie aber, ihr Brüder, wird man bei gegenwärtigen Dingen
nicht aus der Fassung gebracht? Da hat einer, ihr Brüder, als
erfahrener heiliger Jünger das Heilige gemerkt, ist der heiligen
Lehre kundig, der heiligen Lehre wohlzugänglich, hat das Edle
gemerkt, ist der Lehre der Edlen kundig, der Lehre der Edlen
wohlzugänglich und betrachtet die Form nicht als sich selbst, noch
sich selbst als formähnlich, noch in sich selbst die Form, noch in
der Form sich selbst; er betrachtet das Gefühl, die Wahrnehmung, die
Unterscheidungen, das Bewusstsein nicht als sich selbst, noch sich
selbst als diesen ähnlich, noch in sich selbst diese, noch in diesen
sich selbst. Also, ihr Brüder, wird man bei gegenwärtigen Dingen nicht
aus der Fassung gebracht.




»‚Kein Sehnen nach vergangner Zeit,

Kein Hoffen auf die Zukunft hin;

Ist abgethan was vorher war

Und was noch künftig kommen wird,




»‚Und hat man immer Ding um Ding

Gewärtig in der Gegenwart:

Was keiner rauben, rütteln kann,

Durchbohrend finden mag man das.




»‚Noch heute gilt der heiße Kampf:

Ob morgen todt, wer weiß es wohl?

Es muss die Schlacht geschlagen sein,

Mit seiner Heerschaar Er, der Mord.




»‚Wer also ausharrt unverzagt

Und unermüdlich Tag und Nacht,

Glücksäligeinsam ist er da,

Der stille Denker, wie man sagt.‘







»Also hab’ ich, o Herr, die Mönche in lehrreichem Gespräche ermuntert
und ermuthigt, erregt und erheitert, von des Glücksäligeinsamen Stämpel
und Abzeichen gesprochen.«

»Gut, gut, Ānando, gut hast du, Ānando, die Mönche in lehrreichem
Gespräche ermuntert und ermuthigt, erregt
und erheitert, von des {329} Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen gesprochen.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Ānando über das Wort des Erhabenen.



133.

Vierzehnter Theil

Dritte Rede

GLÜCKSÄLIGEINSAM

– KACCĀNO –

{330} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Rājagaham, in der Aue am Tapodo.

Da verließ denn der ehrwürdige Samiddhi bei Nacht, vor Sonnenaufgang,
sein Lager und schritt zum Tapodo hinab, ein Bad zu nehmen. Als er das
Bad im Tapodo genommen und sich erfrischt hatte, hing er den Mantel um,
nachdem er die Glieder getrocknet.

Wie nun die Dämmerung anbrach, ließ irgend eine Gottheit die ganze
Fläche des Tapodo in immer hellerem Glanze erstrahlen und kam bis
dorthin wo der ehrwürdige Samiddhi weilte. Dort angelangt stand sie
beiseite, und beiseite stehend sprach sie den ehrwürdigen Samiddhi also
an:

»Kennst du, o Mönch, des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen?«

»Nein, o Bruder, ich kenne des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen
nicht: du aber, Bruder, kennet du des Glücksäligeinsamen Stämpel und
Abzeichen?«



»Auch ich, o Mönch, kenne nicht des Glücksäligeinsamen Stämpel und
Abzeichen: kennst du aber, o Mönch, den glücksäligeinsamen Sang?«

»Nein, o Bruder, ich kenne den glücksäligeinsamen Sang nicht: du aber,
Bruder, kennst du den glücksäligeinsamen Sang?«

»Auch ich, o Mönch, kenne nicht den glücksäligeinsamen Sang; erforsche
du, Mönch, des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen, erfasse du,
Mönch, des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen, bewahre du, Mönch,
des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen: sinnreich ist, o Mönch,
des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen, urasketenthümlich.«

{331} Also sprach jene Gottheit. Als sie das gesagt, war sie alsbald
verschwunden.

Wie es nun Tag geworden, begab sich der ehrwürdige Samiddhi dorthin wo
der Erhabene weilte. Dort angelangt bot er dem Erhabenen ehrerbietigen
Gruß dar und setzte sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend erzählte
da der ehrwürdige Samiddhi dem Erhabenen Wort um Wort die ganze
Begegnung, die er mit jener Gottheit gehabt hatte. Dann sprach er also:

{332} »Gut wär’ es, o Herr, wollte mir der Erhabene des
Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen aufweisen.«

»Wohlan denn, Mönch, so höre und achte wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« sagte da der ehrwürdige Samiddhi zum Erhabenen
aufmerksam. Der Erhabene sprach also:




»Kein Sehnen nach vergangner Zeit,

Kein Hoffen auf die Zukunft hin;


Ist abgethan was vorher war

Und was noch künftig kommen wird,




»Und hat man immer Ding um Ding

Gewärtig in der Gegenwart:

Was keiner rauben, rütteln kann,

Durchbohrend finden mag man das.




»Noch heute gilt der heiße Kampf:

Ob morgen todt, wer weiß es wohl?

Es muss die Schlacht geschlagen sein,

Mit seiner Heerschaar Er, der Mord.




»Wer also ausharrt unverzagt

Und unermüdlich Tag und Nacht,

Glücksäligeinsam ist er da,

Der stille Denker, wie man sagt.«







Also sprach der Erhabene. Als der Willkommene das gesagt hatte, stand
er auf und zog sich in das Wohnhaus zurück.

Da gedachten denn die Mönche, bald nachdem der Erhabene fortgegangen
war, unter sich: ›Diesen Stämpel, ihr Brüder, hat uns der Erhabene im
Umrisse dargestellt, ohne die Abzeichen ausführlich zu erläutern, ist
aufgestanden und hat sich in das Wohnhaus zurückgezogen. {333} Wer könnte nun
wohl dieser kurzen Andeutung Inhalt ausführlich begründen?‹
Da sagten sich nun jene Mönche: ›Der ehrwürdige Mahākaccāno
wird selbst vom Meister gepriesen, von den verständigen Ordensbrüdern
aber verehrt: wohl wäre der ehrwürdige Mahākaccāno imstande,
den Inhalt dieser kurzen Andeutung ausführlich zu begründen; wie,
wenn wir uns nun zum ehrwürdigen Mahākaccāno begeben und ihn
bitten würden, uns den Inhalt darzulegen?‹ Und jene Mönche begaben
sich zum ehrwürdigen Mahākaccāno, wechselten höflichen Gruß und
freundliche, denkwürdige Worte mit ihm und setzten sich seitwärts
nieder. Seitwärts sitzend sprachen nun jene Mönche zum ehrwürdigen
Mahākaccāno also:

»Diesen Stämpel, Bruder Kaccāno, hat uns der Erhabene im Umrisse
dargestellt, ohne die Abzeichen ausführlich zu erläutern, ist
aufgestanden und hat sich in das Wohnhaus zurückgezogen. Da kam uns,
Bruder Kaccāno, bald nachdem der Erhabene fortgegangen war, der
Gedanke: {334} ›Diesen Stämpel, ihr Brüder, hat uns der Erhabene im
Umrisse dargestellt, ohne die Abzeichen ausführlich zu erläutern, ist
aufgestanden und hat sich in das Wohnhaus zurückgezogen. Wer könnte
nun wohl dieser kurzen Andeutung Inhalt ausführlich begründen?‹ Da
sagten wir uns, Bruder Kaccāno: ›Der ehrwürdige Mahākaccāno
wird selbst vom Meister gepriesen, von den verständigen Ordensbrüdern
aber verehrt: wohl wäre der ehrwürdige Mahākaccāno imstande,
den Inhalt dieser kurzen Andeutung ausführlich zu begründen; wie,
wenn wir uns nun zum ehrwürdigen Mahākaccāno begeben und ihn
bitten würden, uns den Inhalt darzulegen?‹ Mög’ es der ehrwürdige
Mahākaccāno thun!«

»Gleichwie etwa, Brüder, wenn ein Mann, der Kernholz begehrt, Kernholz
sucht, auf Kernholz ausgeht, über Wurzel und Stamm eines großen kernig
dastehenden Baumes hinaufkletterte und im Laubgezweige Kernholz finden
wollte: so ergeht es nun hier euch Ehrwürdigen, die ihr vor dem Meister
gewesen seid, den Herrn übergangen habt und von mir die Lösung der
Frage erwartet. Doch der Erhabene, ihr Brüder, ist der kennende
Kenner und der sehende Seher, der Auggewordene, Erkenntnissgewordene,
Wahrheitgewordene, Heiligkeitgewordene, der Künder und Verkünder, der
Eröffner des Inhalts, der Spender der Unsterblichkeit, der Herr der
Wahrheit, der Vollendete. Und es war ja wohl noch an der Zeit gewesen,
dass ihr den Erhabenen selbst befragen und {335} diesen Gegenstand der
Erklärung des Erhabenen gemäß bewahren konntet.«

»Freilich, Bruder Kaccāno, ist der Erhabene der kennende Kenner
und der sehende Seher, der Auggewordene, Erkenntnissgewordene,
Wahrheitgewordene, Heiligkeitgewordene, der Künder und Verkünder, der
Eröffner des Inhalts, der Spender der Unsterblichkeit, der Herr der
Wahrheit, der Vollendete. Und es war ja wohl noch an der Zeit gewesen,
dass wir den Erhabenen selbst befragen und diesen Gegenstand der
Erklärung des Erhabenen gemäß bewahren konnten. Aber der ehrwürdige
Mahākaccāno wird ja selbst vom Meister gepriesen und von
den verständigen Ordensbrüdern verehrt: wohl wäre der ehrwürdige
Mahākaccāno imstande, den Inhalt jener vom Erhabenen kurz
gegebenen Andeutung ausführlich darzulegen. Mög’ es der ehrwürdige
Mahākaccāno thun und es nicht übel nehmen!«

»Wohlan denn, ihr Brüder, so höret und achtet wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Bruder!« antworteten da aufmerksam jene Mönche dem
ehrwürdigen Mahākaccāno. Der ehrwürdige Mahākaccāno sprach
also:

»Den Stämpel, ihr Brüder, den uns der Erhabene im Umrisse dargestellt
hat, ohne die Abzeichen ausführlich zu erläutern: diese kurze
Andeutung, ihr Brüder, stelle ich ihrem Inhalt gemäß in folgender
Weise ausführlich dar. — Wie also, ihr Brüder, sehnt man sich nach
vergangener Zeit? ›So war einst mein Gesicht gewesen, so die Formen‹:
so wird das Bewusstsein mit Willensbegier daran gefesselt; und weil
das Bewusstsein mit Willensbegier gefesselt ist, hat man daran
Befriedigung; und weil man daran Befriedigung hat, sehnt man sich nach
vergangener Zeit. ›So war einst mein Gehör gewesen, so die Töne‹, {336} ›So
war einst mein Geruch gewesen, so die Düfte‹, ›So war einst
mein Geschmack gewesen, so die Säfte‹, ›So war einst mein Getast
gewesen, so die Tastungen‹, ›So war einst mein Gedenken gewesen, so die
Dinge‹: so wird das Bewusstsein mit Willensbegier daran gefesselt; und
weil das Bewusstsein mit Willensbegier gefesselt ist, hat man daran
Befriedigung; und weil man daran Befriedigung hat, sehnt man sich nach
vergangener Zeit. Also, ihr Brüder, sehnt man sich nach vergangener
Zeit.

»Wie aber, ihr Brüder, sehnt man sich nicht nach vergangener Zeit? ›So
war einst mein Gesicht gewesen, so die Formen‹: so wird das Bewusstsein
nicht mit Willensbegier daran gefesselt; und weil das Bewusstsein nicht
mit Willensbegier gefesselt ist, hat man keine Befriedigung daran;
und weil man keine Befriedigung daran hat, sehnt man sich nicht nach
vergangener Zeit. ›So war einst mein Gehör gewesen, so die Töne‹,
›So war einst mein Geruch gewesen, so die Düfte‹, ›So war einst mein
Geschmack gewesen, so die Säfte‹, ›So war einst mein Getast gewesen, so
die Tastungen‹, ›So war einst mein Gedenken gewesen, so die Dinge‹: so
wird das Bewusstsein nicht mit Willensbegier daran gefesselt; und weil
das Bewusstsein nicht mit Willensbegier gefesselt ist, hat man keine
Befriedigung daran; und weil man keine Befriedigung daran hat, sehnt
man sich nicht nach vergangener Zeit. Also, ihr Brüder, sehnt man sich
nicht nach vergangener Zeit.

»Wie aber, ihr Brüder, hofft man auf die Zukunft hin? ›So will ich
einst mein Gesicht haben, so die Formen‹: so hat man das Herz auf die
Erlangung des Unerlangten gerichtet; und weil das Herz darauf gerichtet
ist, hat man daran Befriedigung; und weil man daran Befriedigung hat,
hofft man auf die Zukunft hin. ›So will ich einst mein Gehör haben, so
die Töne‹, ›So will ich einst meinen Geruch haben, so die Düfte‹, ›So
will ich einst meinen Geschmack haben, so die Säfte‹, {337} ›So will
ich einst mein Getast haben, so die Tastungen‹, ›So will ich einst mein
Gedenken haben, so die Dinge‹: so hat man das Herz auf die Erlangung
des Unerlangten gerichtet; und weil das Herz darauf gerichtet ist, hat
man daran Befriedigung; und weil man daran Befriedigung hat, hofft man
auf die Zukunft hin. Also, ihr Brüder, hofft man auf die Zukunft hin.

»Wie aber, ihr Brüder, hofft man nicht auf die Zukunft hin? ›So will
ich einst mein Gesicht haben, so die Formen‹: so hat man das Herz
nicht auf die Erlangung des Unerlangten gerichtet; und weil das Herz
nicht darauf gerichtet ist, hat man keine Befriedigung daran; und weil
man keine Befriedigung daran hat, hofft man nicht auf die Zukunft
hin. ›So will ich einst mein Gehör haben, so die Töne‹, ›So will ich
einst meinen Geruch haben, so die Düfte‹, ›So will ich einst meinen
Geschmack haben, so die Säfte‹, ›So will ich einst mein Getast haben,
so die Tastungen‹, ›So will ich einst mein Gedenken haben, so die
Dinge‹: so hat man das Herz nicht auf die Erlangung des Unerlangten
gerichtet; und weil das Herz nicht darauf gerichtet ist, hat man keine
Befriedigung daran; und weil man keine Befriedigung daran hat, hofft
man nicht auf die Zukunft hin. Also, ihr Brüder, hofft man nicht auf
die Zukunft hin.

»Wie aber, ihr Brüder, wird man bei gegenwärtigen Dingen aus der
Fassung gebracht? Gesicht, ihr Brüder, und Formen: beides ist
gegenwärtig; weil es aber gegenwärtig ist, wird das Bewusstsein
mit Willensbegier daran gefesselt; und weil das Bewusstsein mit
Willensbegier gefesselt ist, hat man daran Befriedigung; und weil man
daran Befriedigung hat, wird man bei gegenwärtigen Dingen aus der
Fassung gebracht. Gehör, ihr Brüder, und Töne, Geruch, ihr Brüder,
und Düfte, Geschmack, ihr Brüder, und Säfte, Getast, ihr Brüder,
und Tastungen, {338} Gedenken, ihr Brüder, und Dinge: beides ist
gegenwärtig; weil es aber gegenwärtig ist, wird das Bewusstsein
mit Willensbegier daran gefesselt; und weil das Bewusstsein mit
Willensbegier gefesselt ist, hat man daran Befriedigung; und weil man
daran Befriedigung hat, wird man bei gegenwärtigen Dingen aus der
Fassung gebracht. Also, ihr Brüder, wird man bei gegenwärtigen Dingen
aus der Fassung gebracht.

»Wie aber, ihr Brüder, wird man bei gegenwärtigen Dingen nicht aus
der Fassung gebracht? Gesicht, ihr Brüder, und Formen: beides ist
gegenwärtig; weil es aber gegenwärtig ist, wird das Bewusstsein nicht
mit Willensbegier daran gefesselt; und weil das Bewusstsein nicht mit
Willensbegier gefesselt ist, hat man keine Befriedigung daran; und weil
man keine Befriedigung daran hat, wird man bei gegenwärtigen Dingen
nicht aus der Fassung gebracht. Gehör, ihr Brüder, und Töne, Geruch,
ihr Brüder, und Düfte, Geschmack, ihr Brüder, und Säfte, Getast, ihr
Brüder, und Tastungen, Gedenken, ihr Brüder, und Dinge: beides ist
gegenwärtig; weil es aber gegenwärtig ist, wird das Bewusstsein nicht
mit Willensbegier daran gefesselt; und weil das Bewusstsein nicht mit
Willensbegier gefesselt ist, hat man keine Befriedigung daran; und
weil man keine Befriedigung daran hat, wird man bei gegenwärtigen
Dingen nicht aus der Fassung gebracht. Also, ihr Brüder, wird man bei
gegenwärtigen Dingen nicht aus der Fassung gebracht.

»Das, ihr Brüder, betrachte ich als den ausführlich dargelegten Inhalt
jener Andeutung, die uns der Erhabene in kurzer Fassung gegeben hat.
Wenn es euch Ehrwürdigen nun recht ist, {339} so gehet hin und befragt den
Erhabenen selbst hierüber: wie es uns der Erhabene erklärt
wollet es behalten.«

Da waren nun jene Mönche über des ehrwürdigen Mahākaccāno Rede
erfreut, erhoben sich befriedigt von ihren Sitzen und begaben sich
dorthin wo der Erhabene weilte, begrüßten den Erhabenen ehrerbietig und
setzten sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend berichteten da jene
Mönche dem Erhabenen Wort um Wort die ganze Begegnung, {340} die sie mit dem
ehrwürdigen Mahākaccāno gehabt hatten: »Da hat uns, o
Herr, der ehrwürdige Mahākaccāno auf solche Weise, in solcher
Art, mit solchen Bestimmungen den Inhalt dargestellt.«



»Weise, ihr Mönche, ist Mahākaccāno, wissensmächtig, ihr
Mönche, ist Mahākaccāno. Wolltet ihr mich, ihr Mönche, um
Aufklärung angehn, ich würde den Gegenstand genau so erläutern, wie ihn
Mahākaccāno erläutert hat: denn eben das ist der Inhalt, und den
sollt ihr derart bewahren.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.



134.

Vierzehnter Theil

Vierte Rede

LOMASAKAṈGIYO

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Um diese Zeit nun weilte der ehrwürdige Lomasakaṉgiyo im Lande der
Sakker, bei Kapilavatthu, im Park der Feigenbäume.

{341} Da ließ nun bei einbrechender Dämmerung Candano[174] der
Göttersohn die ganze Umgegend des Feigenparkes in immer hellerem Glanze
erstrahlen und kam bis dorthin wo der ehrwürdige Lomasakaṉgiyo
weilte. Dort angelangt stand er beiseite, und beiseite stehend sprach
er den ehrwürdigen Lomasakaṉgiyo also an:

»Kennst du, o Mönch, des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen?«

»Nein, o Bruder, ich kenne des Glücksäligeinsamen Stämpel und
Abzeichen nicht: du aber, Bruder, kennst du des Glücksäligeinsamen
Stämpel und Abzeichen?«

»Auch ich, o Mönch, kenne nicht des Glücksäligeinsamen Stämpel und
Abzeichen: kennst du aber, o Mönch, den glücksäligeinsamen Sang?«

»Nein, o Bruder, ich kenne den glücksäligeinsamen Sang nicht: du aber,
Bruder, kennst du den glücksäligeinsamen Sang?«

»Ich kenne, o Mönch, den glücksäligeinsamen Sang.«

»Woher denn aber, Bruder, kennst du den glücksäligeinsamen Sang?«

»Es war einmal, o Mönch, da weilte der Erhabene bei den Dreiunddreißig
Göttern, im Schatten des himmlischen Baumes, am weißen Flockenfels.
Dort nun hat der Erhabene den Dreiunddreißig Göttern des
Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen aufgewiesen. Also kenne ich,
o Mönch, den glücksäligeinsamen Sang. {342} Erforsche du, Mönch,
des Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen, erfasse du, Mönch, des
Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen, bewahre du, Mönch, des
Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen: sinnreich ist, o Mönch, des
Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen, urasketenthümlich.«

Also sprach Candano der Göttersohn. Als er das gesagt, war er alsbald
verschwunden.

Wie es nun Tag geworden, brach der ehrwürdige Lomasakaṉgiyo
sein Lager ab, nahm Mantel und Almosenschaale und begab sich auf
die Wanderung nach Sāvatthī. Von Ort zu Ort weiterziehend
näherte er sich der Stadt. Und er kam in den Siegerwald, in den
Garten Anāthapiṇḍikos, dorthin wo der Erhabene weilte.
Dort angelangt begrüßte er den Erhabenen ehrerbietig und setzte
sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend erzählte nun der ehrwürdige
Lomasakaṉgiyo dem Erhabenen Wort um Wort die ganze Begegnung, die
er da vorher, im Lande der Sakker, bei Kapilavatthu, im Park der
Feigenbäume, mit jenem Göttersohne gehabt hatte. Dann sprach er also:

{343} »Gut wär’ es, o Herr, wollte mir der Erhabene des
Glücksäligeinsamen Stämpel und Abzeichen aufweisen.«

»Weißt du aber, Mönch, wer jener Göttersohn war?«

»Nein, o Herr, ich weiß nicht, wer jener Göttersohn war.«

»Candano geheißen, Mönch, ist jener Göttersohn. Candano, Mönch, der
Göttersohn, hat achtsam, aufmerksam, mit ganzem Gemüthe hingegeben,
offenen Ohres der Lehre gelauscht. Wohlan denn, Mönch, so höre und
achte wohl auf meine Rede.«

{344} »Gewiss, o Herr!« sagte da aufmerksam jener Mönch zum
Erhabenen. Der Erhabene sprach also:




»Kein Sehnen nach vergangner Zeit,

Kein Hoffen auf die Zukunft hin;

Ist abgethan was vorher war

Und was noch künftig kommen wird,




»Und hat man immer Ding um Ding

Gewärtig in der Gegenwart:

Was keiner rauben, rütteln kann,

Durchbohrend finden mag man das.





»Noch heute gilt der heiße Kampf:

Ob morgen todt, wer weiß es wohl?

Es muss die Schlacht geschlagen sein,

Mit seiner Heerschaar Er, der Mord.




»Wer also ausharrt unverzagt

Und unermüdlich Tag und Nacht,

Glücksäligeinsam ist er da,

Der stille Denker, wie man sagt.«







Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der {346} ehrwürdige
Lomasakaṉgiyo über das Wort des Erhabenen.[175]



135.

Vierzehnter Theil

Fünfte Rede

KENNZEICHNUNG DER WERKE

– I –

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Da begab sich denn Subho, ein junger Brāhmane, der Sohn Todeyyos,
dorthin wo der Erhabene weilte, wechselte mit dem Erhabenen höflichen
Gruß und freundliche, denkwürdige Worte und setzte sich seitwärts
nieder. Seitwärts sitzend sprach nun Subho der junge Brāhmane, der
Sohn Todeyyos, zum Erhabenen also:

»Was ist wohl, o Gotamo, der Anlass, was ist der Grund, dass man auch
unter menschlichen Wesen, die als Menschen geboren sind, Verkommenheit
und Vorzüglichkeit findet? Man sieht, o Gotamo, kurzlebige Menschen
und man sieht langlebige, man sieht bresthafte und man sieht rüstige,
man sieht unschöne und man sieht schöne, man sieht wenig vermögende
und man sieht viel vermögende, man sieht wenig besitzende und man
sieht viel besitzende, man sieht niedrig gestellte und man sieht
hoch gestellte, {347} man sieht stumpfsinnige und man sieht
scharfsinnige: was ist da, o Gotamo, der Anlass, was ist der Grund,
dass man auch unter menschlichen Wesen, die als Menschen geboren sind,
Verkommenheit und Vorzüglichkeit findet?«

»Eigner der Werke, Brāhmane, sind die Wesen, Erben der Werke, Kinder
der Werke, Geschöpfe der Werke, Knechte der Werke: das Werk scheidet
die Wesen ab, nach Verkommenheit und Vorzüglichkeit.«

»Nicht kann ich was da Herr Gotamo in Kürze gesagt, nicht ausführlich
dargestellt hat, dem ganzen Sinne nach verstehn; gut wär’ es, wenn mir
Herr Gotamo die Satzung dergestalt zeigen wollte, dass ich den ganzen
Sinn dieser kurzgefassten Worte verstehn könnte.«

»Wohlan denn, Brāhmane, so höre und achte wohl auf meine Rede.«

»Ja, Herr!« sagte da Subho, der junge Brāhmane, der Sohn Todeyyos,
aufmerksam zum Erhabenen. Der Erhabene sprach also:

»Da bringt, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann Lebendiges
um, ist grausam und blutgierig, an Mord und Todtschlag gewohnt, ohne
Mitleid gegen Mensch und Thier. Da lässt ihn solches Wirken, also
vollzogen, also vollbracht, bei der Auflösung des Körpers, nach dem
Tode, abwärts gerathen, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in
höllische Welt; oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum
erreicht, wird er, wo er da neugeboren wird, kurzlebig sein. Das ist
der Uebergang, Brāhmane, der zu kurzem Leben führt, dass man da
Lebendiges umbringt, grausam und blutgierig ist, an Mord und Todtschlag
gewohnt, ohne Mitleid gegen Mensch und Thier.

»Da hat wieder, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann das Tödten
verworfen, vom Tödten hält er sich fern: ohne Stock, ohne Schwerdt,
fühlsam, voll Theilnahme, {348} hegt er zu allen lebenden Wesen Liebe und
Mitleid. Da lässt ihn solches Wirken, also vollzogen, also
vollbracht, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute
Fährte gerathen, in himmlische Welt; oder wenn er nicht dahin gelangt
und Menschenthum erreicht, wird er, wo er da neugeboren wird, langlebig
sein. Das ist der Uebergang, Brāhmane, der zu langem Leben führt,
dass man da das Tödten verworfen hat, vom Tödten sich fernhält, ohne
Stock, ohne Schwerdt, fühlsam, voll Theilnahme zu allen lebenden Wesen
Liebe und Mitleid hegt.

»Da behandelt, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann die Wesen
heftig und quaalvoll, geht mit Fäusten, mit Steinen, mit Stöcken, mit
Waffen gegen sie vor. Da lässt ihn solches Wirken, also vollzogen,
also vollbracht, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts
gerathen, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt;
oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum erreicht, wird er,
wo er da neugeboren wird, bresthaft sein. Das ist der Uebergang,
Brāhmane, der zu Gebresten führt, dass man da die Wesen heftig und
quaalvoll behandelt, mit Fäusten, mit Steinen, mit Stöcken, mit Waffen
gegen sie vorgeht.

»Da behandelt wieder, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann die
Wesen nicht heftig und quaalvoll, geht nicht mit Fäusten, mit Steinen,
mit Stöcken, mit Waffen gegen sie vor. Da lässt ihn solches Wirken,
also vollzogen, also vollbracht, bei der Auflösung des Körpers, nach
dem Tode, auf gute Fährte gerathen, in himmlische Welt; oder wenn
er nicht dahin gelangt und Menschenthum erreicht, wird er, wo er da
neugeboren wird, rüstig sein. Das ist der Uebergang, Brāhmane, der
zu Rüstigkeit führt, dass man da die Wesen nicht heftig und quaalvoll
behandelt, {349} nicht mit Fäusten, mit Steinen, mit Stöcken, mit
Waffen gegen sie vorgeht.

»Da ist, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann zornig gesinnt,
macht viel Geschrei; wenn ihm auch wenig gesagt wird fährt er auf,
erregt sich, ärgert sich, widersetzt sich, legt Verdrossenheit, Hass
und Misstrauen an den Tag. Da lässt ihn solches Wirken, also vollzogen,
also vollbracht, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts
gerathen, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt;
oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum erreicht, wird
er, wo er da neugeboren wird, unschön sein. Das ist der Uebergang,
Brāhmane, der zur Unschönheit führt, dass man da zornig gesinnt
ist, viel Geschrei macht, wenn einem auch wenig gesagt wird auffährt,
sich erregt, sich ärgert, sich widersetzt, Verdrossenheit, Hass und
Misstrauen an den Tag legt.

»Da ist wieder, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann nicht zornig
gesinnt, macht nicht viel Geschrei; wenn ihm auch viel gesagt wird
fährt er nicht auf, erregt sich nicht, ärgert sich nicht, widersetzt
sich nicht, legt nicht Verdrossenheit, Hass und Misstrauen an den Tag.
Da lässt ihn solches Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen, in
himmlische Welt; oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum
erreicht, wird er, wo er da neugeboren wird, anmuthig sein. Das ist der
Uebergang, Brāhmane, der zur Anmuth führt, dass man da nicht zornig
gesinnt ist, nicht viel Geschrei macht, wenn einem auch viel gesagt
wird nicht auffährt, sich nicht erregt, {350} sich nicht ärgert, sich nicht
widersetzt, nicht Verdrossenheit, Hass und Misstrauen an den
Tag legt.

»Da ist, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann eifersüchtig:
wenn andere Verdienste haben, werthgehalten, hochgeschätzt, geachtet,
geehrt, gefeiert werden, ist er neidig, missgünstig, fröhnt der
Eifersucht. Da lässt ihn solches Wirken, also vollzogen, also
vollbracht, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts
gerathen, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt;
oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum erreicht, wird er,
wo er da neugeboren wird, wenig vermögen. Das ist der Uebergang,
Brāhmane, der zu wenig vermögen führt, dass man da eifersüchtig ist,
wenn andere Verdienste haben, werthgehalten, hochgeschätzt, geachtet,
geehrt, gefeiert werden, neidig, missgünstig ist, der Eifersucht fröhnt.

»Da ist wieder, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann nicht
eifersüchtig: wenn andere Verdienste haben, werthgehalten,
hochgeschätzt, geachtet, geehrt, gefeiert werden, ist er nicht neidig,
nicht missgünstig, fröhnt keiner Eifersucht. Da lässt ihn solches
Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen, in himmlische Welt; oder wenn
er nicht dahin gelangt und Menschenthum erreicht, wird er, wo er da
neugeboren wird, viel vermögen. Das ist der Uebergang, Brāhmane, der
zu viel vermögen führt, dass man da nicht eifersüchtig ist, wenn andere
Verdienste haben, werthgehalten, hochgeschätzt, geachtet, geehrt,
gefeiert werden, nicht neidig, nicht missgünstig ist, keiner Eifersucht
fröhnt.

»Da wendet, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann Asketen oder
Priestern keine Gabe zu, Speise und Trank und Kleidung, Wagen und
Schmuck und duftende Salben, Lager und Obdach und Licht. Da lässt ihn
solches Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der Auflösung
des Körpers, {351} nach dem Tode, abwärts gerathen, auf schlechte
Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt; oder wenn er nicht dahin
gelangt und Menschenthum erreicht, wird er, wo er da neugeboren wird,
wenig besitzen. Das ist der Uebergang, Brāhmane, der zu wenig Besitz
führt, dass man da Asketen oder Priestern keine Gabe zuwendet, Speise
und Trank und Kleidung, Wagen und Schmuck und duftende Salben, Lager
und Obdach und Licht.

»Da wendet wieder, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann Asketen
oder Priestern Gaben zu, Speise und Trank und Kleidung, Wagen und
Schmuck und duftende Salben, Lager und Obdach und Licht. Da lässt ihn
solches Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen, in himmlische Welt;
oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum erreicht, wird
er, wo er da neugeboren wird, viel besitzen. Das ist der Uebergang,
Brāhmane, der zu viel Besitz führt, dass man da Asketen oder
Priestern Gaben zuwendet, Speise und Trank und Kleidung, Wagen und
Schmuck und duftende Salben, Lager und Obdach und Licht.

»Da ist, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann trotzig und
hochmüthig, grüßt keinen, der Gruß verdient, erhebt sich vor keinem,
vor dem man sich erheben soll, bietet keinen Sitz an wem ein Sitz
gebührt, weicht auf dem Wege nicht aus wem auszuweichen ist, hält einen
Werthzuhaltenden nicht werth, schätzt einen Hochzuschätzenden nicht
hoch, achtet keinen Achtbaren, ehrt keinen Ehrwürdigen. Da lässt ihn
solches Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, abwärts gerathen, auf schlechte Fährte,
zur Tiefe hinab, in höllische Welt; {352} oder wenn er nicht dahin
gelangt und Menschenthum erreicht, wird er, wo er da neugeboren wird,
niedrig gestellt sein. Das ist der Uebergang, Brāhmane, der zu
niedriger Stellung führt, dass man da trotzig und hochmüthig ist,
keinen grüßt, der Gruß verdient, sich vor keinem erhebt, vor dem man
sich erheben soll, keinen Sitz anbietet wem ein Sitz gebührt, auf dem
Wege nicht ausweicht wem auszuweichen ist, einen Werthzuhaltenden nicht
werthhält, einen Hochzuschätzenden nicht hochschätzt, keinen Achtbaren
achtet, keinen Ehrwürdigen ehrt.

»Da ist wieder, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann nicht
trotzig, nicht hochmüthig, grüßt, wenn einer Gruß verdient, erhebt
sich, wenn man sich vor einem erheben soll, bietet Sitz an wem
ein Sitz gebührt, weicht auf dem Wege aus wem auszuweichen ist,
hält einen Werthzuhaltenden werth, schätzt einen Hochzuschätzenden
hoch, achtet einen Achtbaren, ehrt einen Ehrwürdigen. Da lässt ihn
solches Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen, in himmlische
Welt; oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum erreicht,
wird er, wo er da neugeboren wird, hoch gestellt sein. Das ist der
Uebergang, Brāhmane, der zu hoher Stellung führt, dass man da
nicht trotzig, nicht hochmüthig ist, grüßt, wenn einer Gruß verdient,
sich erhebt, wenn man sich vor einem erheben soll, Sitz anbietet wem
ein Sitz gebührt, auf dem Wege ausweicht wem auszuweichen ist, einen
Werthzuhaltenden werthhält, einen Hochzuschätzenden hochschätzt, einen
Achtbaren achtet, einen Ehrwürdigen ehrt.

»Da ist, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann einem Asketen oder
einem Priester begegnet und erkundigt sich nicht: {353} ›Was ist heilsam, o
Herr, was ist unheilsam, was ist unrecht und was ist recht,
was ist zu betreiben und was ist nicht zu betreiben? Was kann mir
indem ich es thue lange zum Unheil und Leiden gereichen, und was kann
mir wieder indem ich es thue lange zum Wohle, zum Heile gereichen?‹
Da lässt ihn solches Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts gerathen, auf schlechte
Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt; oder wenn er nicht dahin
gelangt und Menschenthum erreicht, wird er, wo er da neugeboren
wird, unverständig sein. Das ist der Uebergang, Brāhmane, der zur
Unverständigkeit führt, dass man da einem Asketen oder einem Priester
begegnet und sich nicht erkundigt: ›Was ist heilsam, o Herr, was ist
unheilsam, was ist unrecht und was ist recht, was ist zu betreiben und
was ist nicht zu betreiben; was kann mir indem ich es thue lange zum
Unheil und Leiden gereichen, und was kann mir wieder indem ich es thue
lange zum Wohle, zum Heile gereichen.‹

»Da ist wieder, Brāhmane, irgend ein Weib oder ein Mann einem
Asketen oder einem Priester begegnet und erkundigt sich: ›Was ist
heilsam, o Herr, was ist unheilsam, was ist unrecht und was ist recht,
was ist zu betreiben und was ist nicht zu betreiben? Was kann mir
indem ich es thue lange zum Unheil und Leiden gereichen, und was kann
mir wieder indem ich es thue lange zum Wohle, zum Heile gereichen?‹
Da lässt ihn solches Wirken, also vollzogen, also vollbracht, bei der
Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen, in
himmlische Welt; oder wenn er nicht dahin gelangt und Menschenthum
erreicht, {354} wird er, wo er da neugeboren wird, wissensmächtig
sein. Das ist der Uebergang, Brāhmane, der zur Wissensmacht führt,
dass man da einem Asketen oder einem Priester begegnet und sich
erkundigt: ›Was ist heilsam, o Herr, was ist unheilsam, was ist unrecht
und was ist recht, was ist zu betreiben und was ist nicht zu betreiben;
was kann mir indem ich es thue lange zum Unheil und Leiden gereichen,
und was kann mir wieder indem ich es thue lange zum Wohle, zum Heile
gereichen.‹

»So lässt denn, Brāhmane, der Uebergang, der zu kurzem Leben führt,
kurzlebig werden; der Uebergang, der zu langem Leben führt, langlebig
werden; der Uebergang, der zu Gebresten führt, bresthaft werden; der
Uebergang, der zu Rüstigkeit führt, rüstig werden; der Uebergang, der
zur Unschönheit führt, unschön werden; der Uebergang, der zur Anmuth
führt, anmuthig werden; der Uebergang, der zu wenig vermögen führt,
wenig vermögend werden; der Uebergang, der zu viel vermögen führt,
viel vermögend werden; der Uebergang, der zu wenig Besitz führt,
wenig besitzend werden; der Uebergang, der zu viel Besitz führt, viel
besitzend werden; der Uebergang, der zu niedriger Stellung führt,
niedrig gestellt werden; der Uebergang, der zu hoher Stellung führt,
hoch gestellt werden; der Uebergang, der zur Unverständigkeit führt,
unverständig werden; der Uebergang, der zur Wissensmacht führt,
wissensmächtig werden. Eigner der Werke, Brāhmane, sind die Wesen,
Erben der Werke, Kinder der Werke, Geschöpfe der Werke, Knechte
der Werke: das Werk scheidet die Wesen ab, nach Verkommenheit und
Vorzüglichkeit.«

Nach dieser Rede sprach Subho der junge Brāhmane, der Sohn Todeyyos,
zum Erhabenen also:

{355} »Vortrefflich, o Gotamo, vortrefflich, o Gotamo! Gleichwie
etwa, o Gotamo, als ob einer Umgekehrtes aufkehrte, oder Verborgenes
enthüllte, oder Verirrten den Weg wiese, oder Licht in die Finsterniss
brächte: ›Wer Augen hat wird die Dinge sehn‹: ebenso auch ist von Herrn
Gotamo die Lehre gar manigfach dargelegt worden. Und so nehm’ ich bei
Herrn Gotamo Zuflucht, bei der Lehre und bei der Jüngerschaft: als
Anhänger möge mich Herr Gotamo betrachten, von heute an zeitlebens
getreu.«[176]





136.

Vierzehnter Theil

Sechste Rede

KENNZEICHNUNG DER WERKE

– II –

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Rājagaham, im Bambusparke, am Hügel der Eichhörnchen. Um diese Zeit
aber lebte der ehrwürdige Samiddhi im Walde, in einer Hütte.

Da kam denn ein Pilger, der junge Potali, auf einem Spaziergange sich
ergehend, dorthin wo der ehrwürdige Samiddhi weilte. Dorthin gekommen
tauschte er höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige Worte mit ihm
und setzte sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend wandte sich nun
Potaliputto der Pilger also an den ehrwürdigen Samiddhi:

»Von Angesicht hab’ ich es, Bruder Samiddhi, vom Asketen Gotamo gehört,
von Angesicht vernommen: ›Eitel ist That in Werken, eitel ist That in
Worten, That in Gedanken ist einzig ächt.‹ Giebt es nun eine Einkehr,
wohin eingekehrt man nichts empfindet?«

»Nicht also, Bruder Potaliputto, wolle du reden und nicht den Erhabenen
bezichtigen, nicht gut ist ja eine Bezichtigung des Erhabenen; {356} nicht
kann ja der Erhabene gesagt haben: ›Eitel ist That in Werken,
eitel ist That in Worten, That in Gedanken ist einzig ächt.‹ Aber es
giebt, Bruder, eine Einkehr, wohin eingekehrt man nichts empfindet.«

»Wie lang ist es her, Bruder Samiddhi, dass du Pilger bist?«



»Nicht lange, Bruder, drei Jahre.«[177]

»Was werden wir da erst noch die älteren Mönche angehn, wenn ja schon
so ein junger Mönch den Meister vertheidigen zu müssen glaubt! — Wer
mit Absicht, Bruder Samiddhi, eine That begangen hat, in Werken, in
Worten, in Gedanken, was empfindet der?«

»Wer mit Absicht, Bruder Potaliputto, eine That begangen hat, in
Werken, in Worten, in Gedanken, der empfindet Schmerz.«

Da mochte Potaliputto der Pilger des ehrwürdigen Samiddhi Worte weder
billigen noch abweisen; ohne zu billigen, ohne abzuweisen erhob er
sich von seinem Sitze und ging fort. Bald aber nachdem Potaliputto
der Pilger gegangen war, begab sich der ehrwürdige Samiddhi zum
ehrwürdigen Ānando hin. Dort angelangt tauschte er höflichen Gruß
und freundliche, denkwürdige Worte mit ihm und setzte sich zur Seite
nieder. Zur Seite sitzend theilte nun der ehrwürdige Samiddhi das ganze
Gespräch, das er mit Potaliputto dem Pilger geführt hatte, Wort um Wort
dem ehrwürdigen älteren Ānando mit. Auf diesen Bericht wandte sich
der ehrwürdige Ānando also an den ehrwürdigen Samiddhi:

»Es ist, Bruder Samiddhi, dieser Mittheilung halber gerathen, den
Erhabenen aufzusuchen. Wir wollen, Bruder Samiddhi, zum Erhabenen
hingehn und davon berichten: wie es uns der Erhabene erklären wird, so
wollen wir es halten.«

{357} »Gern, Bruder!« sagte da der ehrwürdige Samiddhi, dem
ehrwürdigen Ānando zustimmend.

Und der ehrwürdige Samiddhi begab sich nun mit dem ehrwürdigen
Ānando zum Erhabenen hin. Dort angelangt, begrüßten sie den
Erhabenen ehrerbietig und setzten sich zur Seite nieder. Zur Seite
sitzend theilte nun der ehrwürdige Ānando das ganze Gespräch, das
der ehrwürdige Samiddhi mit Potaliputto dem Pilger geführt hatte, Wort
um Wort dem Erhabenen mit. Auf diesen Bericht wandte sich der Erhabene
also an den ehrwürdigen Ānando:

»Auch nur vom Sehn aus ist mir, Ānando, Potaliputto der Pilger nicht
bekannt, geschweige denn dass ich ihm das gesagt hätte. Aber auch
Samiddhi, Ānando, hat da als ein Unverständiger Potaliputto dem
Pilger die mehrfach zu beantwortende Frage einseitig beantwortet.«

Auf diese Worte wandte sich der ehrwürdige Udāyī also an den
Erhabenen:

»Wenn aber, o Herr, der ehrwürdige Samiddhi es in Beziehung darauf
gesagt hat: ‚Was irgend empfunden wird ist schmerzlich‘?«

Also gefragt wandte sich der Erhabene an den ehrwürdigen Ānando und
sagte:

»Sieh’ doch, Ānando, wie da Udāyī als ein Unverständiger
irrt: gewusst hab’ ich es, Ānando, dass da eben jetzt Udāyī
als ein Unverständiger in Irrthum gerathen, unachtsam sich irren wird.
Gleich am Anfang, Ānando, hat Potaliputto der Pilger drei Arten von
Gefühlen gemeint. Hätte da, Ānando, Samiddhi, der Unverständige,
Potaliputto dem Pilger auf seine Frage also geantwortet: ›Wer mit
Absicht, Bruder Potaliputto, eine That begangen hat, in Werken, in
Worten, in Gedanken, die freudig zu empfinden ist, der empfindet
Freude; wer mit Absicht, Bruder Potaliputto, eine That begangen hat,
in Werken, in Worten, in Gedanken, die leidig zu empfinden ist, der
empfindet Schmerz; {358} wer mit Absicht, Bruder Potaliputto,
eine That begangen hat, in Werken, in Worten, in Gedanken, die weder
leidig noch freudig zu empfinden ist, der empfindet weder Schmerz
noch Freude‹: so würde mit dieser Antwort, Ānando, Samiddhi, der
Unverständige, Potaliputto dem Pilger recht geantwortet haben. Sind
nun freilich, Ānando, jene anderen Büßer und Pilger thöricht und
unerfahren, wer soll dann des Vollendeten mächtige Kennzeichnung der
Werke verstehn, es sei denn dass ihr, Ānando, zuhört, wann der
Vollendete mächtige Kennzeichnung der Werke kennzeichnet.«

»Da ist es, Erhabener, Zeit, da ist es, Willkommener, Zeit, dass der
Erhabene mächtige Kennzeichnung der Werke kennzeichne: des Erhabenen
Wort werden die Mönche bewahren.«

»Wohlan denn, Ānando, so höre und achte wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« sagte da aufmerksam der ehrwürdige Ānando zum
Erhabenen. Der Erhabene sprach also:

»Vier Arten von Menschen, Ānando, finden sich hier in der Welt vor:
welche vier? Da ist, Ānando, einer, der ist ein Mörder und Dieb,
ein Wüstling, Lügner, Verleumder, ein Zänker und Schwätzer, voll Gier
und Hass und Eitelkeit: der gelangt, bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, abwärts, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in
höllische Welt; da ist wieder, Ānando, einer, der ist ein Mörder
und Dieb, ein Wüstling, Lügner, Verleumder, ein Zänker und Schwätzer,
voll Gier und Hass und Eitelkeit: der gelangt, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte, in himmlische Welt; {359} da ist,
Ānando, einer, der ist kein Mörder und Dieb, kein Wüstling,
Lügner, Verleumder, kein Zänker und Schwätzer, nicht begehrlich,
nicht gehässig, recht gesinnt: der gelangt, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte, in himmlische Welt; und da
ist, Ānando, einer, der ist kein Mörder und Dieb, kein Wüstling,
Lügner, Verleumder, kein Zänker und Schwätzer, nicht begehrlich, nicht
gehässig, recht gesinnt: der gelangt, bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, abwärts, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in
höllische Welt.

»Da hat, Ānando, irgend ein Asket oder Priester in heißer Buße, in
stetem Kampfe, in ernster Uebung, in unermüdlichem Eifer, in tiefer
Bedachtsamkeit eine geistige Einigung errungen, wo er innig im Herzen
mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten, über menschliche Gränzen
hinausreichenden, jenen Menschen erblickt, der da ein Mörder und Dieb
gewesen, ein Wüstling, Lügner, Verleumder, ein Zänker und Schwätzer,
voll Gier und Hass und Eitelkeit, wie er, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, abwärts gerathen ist, auf schlechte Fährte,
zur Tiefe hinab, in höllische Welt. Der sagt sich nun: ›Es giebt ja
wahrlich böse Thaten, es giebt eine Ernte schlechter Handlungen: hab’
ich doch jenen Menschen erblickt, der da also übel gewandelt war, {360} wie
er, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts
gerathen ist, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische
Welt.‹ Der sagt sich nun: ›Wer da wahrlich also übel gewandelt ist, ein
jeder solche gelangt, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode,
da hinab. Die das erkennen, erkennen recht: die anders erkennen, haben
falsche Erkenntniss.‹ So wird er was er eben selbst erkannt, selbst
gesehn, selbst gefunden hat eben einzig dabei beharrlich pflegen, sich
aneignen, behaupten: ›Dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes.‹

»Da hat wieder, Ānando, irgend ein Asket oder Priester in heißer
Buße, in stetem Kampfe, in ernster Uebung, in unermüdlichem Eifer, in
tiefer Bedachtsamkeit eine geistige Einigung errungen, wo er innig im
Herzen mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten, über menschliche
Gränzen hinausreichenden, jenen Menschen erblickt, der da ein Mörder
und Dieb gewesen, ein Wüstling, Lügner, Verleumder, ein Zänker und
Schwätzer, voll Gier und Hass und Eitelkeit, wie er, bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen ist, in himmlische
Welt. Der sagt sich nun: ›Es giebt ja wahrlich keine bösen Thaten, es
giebt keine Ernte schlechter Handlungen: hab’ ich doch jenen Menschen
erblickt, der also übel gewandelt war, wie er, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen ist, in himmlische
Welt.‹ Der sagt sich nun: ›Wer da wahrlich also übel gewandelt ist, ein
jeder solche gelangt, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, da
hinauf. Die das erkennen, erkennen recht: {361} die anders erkennen, haben
falsche Erkenntniss.‹ So wird er was er eben selbst erkannt,
selbst gesehn, selbst gefunden hat eben einzig dabei beharrlich
pflegen, sich aneignen, behaupten: ›Dies nur ist Wahrheit, Unsinn
anderes.‹



»Da hat, Ānando, irgend ein Asket oder Priester in heißer Buße, in
stetem Kampfe, in ernster Uebung, in unermüdlichem Eifer, in tiefer
Bedachtsamkeit eine geistige Einigung errungen, wo er innig im Herzen
mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten, über menschliche Gränzen
hinausreichenden, jenen Menschen erblickt, der da kein Mörder und
Dieb gewesen, kein Wüstling, Lügner, Verleumder, kein Zänker und
Schwätzer, nicht begehrlich, nicht gehässig, recht gesinnt, wie er,
bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen
ist, in himmlische Welt. Der sagt sich nun: ›Es giebt ja wahrlich
günstige Thaten, es giebt eine Ernte guter Handlungen: hab’ ich doch
jenen Menschen erblickt, der also wohl gewandelt war, wie er, bei
der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen
ist, in himmlische Welt.‹ Der sagt sich nun: ›Wer da wahrlich also
wohl gewandelt ist, ein jeder solche gelangt, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, da hinauf. Die das erkennen, erkennen recht:
die anders erkennen, haben falsche Erkenntniss.‹ So wird er was er eben
selbst erkannt, selbst gesehn, selbst gefunden hat eben einzig dabei
beharrlich pflegen, sich aneignen, behaupten: ›Dies nur ist Wahrheit,
Unsinn anderes.‹

{362} »Da hat wieder, Ānando, irgend ein Asket oder Priester in
heißer Buße, in stetem Kampfe, in ernster Uebung, in unermüdlichem
Eifer, in tiefer Bedachtsamkeit eine geistige Einigung errungen, wo
er innig im Herzen mit dem himmlischen Auge, dem geläuterten, über
menschliche Gränzen hinausreichenden, jenen Menschen erblickt, der da
kein Mörder und Dieb gewesen, kein Wüstling, Lügner, Verleumder, kein
Zänker und Schwätzer, nicht begehrlich, nicht gehässig, recht gesinnt,
wie er, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts gerathen
ist, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt. Der
sagt sich nun: ›Es giebt ja wahrlich keine günstigen Thaten, es giebt
keine Ernte guter Handlungen: hab’ ich doch jenen Menschen erblickt,
der also wohl gewandelt war, wie er, bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, abwärts gerathen ist, auf schlechte Fährte, zur Tiefe
hinab, in höllische Welt.‹ Der sagt sich nun: ›Wer da wahrlich also
wohl gewandelt ist, ein jeder solche gelangt, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, da hinab. Die das erkennen, erkennen recht: die
anders erkennen, haben falsche Erkenntniss.‹ So wird er was er eben
selbst erkannt, selbst gesehn, selbst gefunden hat eben einzig dabei
beharrlich pflegen, sich aneignen, behaupten: ›Dies nur ist Wahrheit,
Unsinn anderes.‹

»Hat da nun, Ānando, ein Asket oder ein Priester gesagt: ›Es giebt
ja wahrlich böse Thaten, es giebt eine Ernte schlechter Handlungen‹, so
gesteh’ ich ihm das zu. Wenn er dann weiter sagt: ›Hab’ ich doch jenen
Menschen erblickt, der da übel gewandelt war, wie er, bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, abwärts gerathen ist, auf schlechte Fährte,
zur Tiefe hinab, in höllische Welt‹, so gesteh’ ich ihm auch das zu.
Wenn er aber dann sagt: {363} ›Wer da wahrlich also übel gewandelt
ist, ein jeder solche gelangt, bei der Auflösung des Körpers, nach dem
Tode, da hinab‹, so gesteh’ ich ihm das nicht zu. Wenn er dann weiter
sagt: ›Die das erkennen, erkennen recht: die anders erkennen, haben
falsche Erkenntniss‹, so gesteh’ ich ihm auch das nicht zu. Wenn er
dann was er eben selbst erkannt, selbst gesehn, selbst gefunden hat
eben einzig dabei beharrlich pflegen, sich aneignen, behaupten mag:
›Dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹, so gesteh’ ich ihm auch das
nicht zu; und warum nicht? Weil die Erkenntniss, Ānando, bei des
Vollendeten mächtiger Kennzeichnung der Werke eine andere ist.

»Hat da nun, Ānando, ein Asket oder ein Priester gesagt: ›Es giebt
ja wahrlich keine bösen Thaten, es giebt keine Ernte schlechter
Handlungen‹, so gesteh’ ich ihm das nicht zu. Wenn er aber dann sagt:
›Hab’ ich doch jenen Menschen erblickt, der also übel gewandelt war,
wie er, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte
gerathen ist, in himmlische Welt‹, so gesteh’ ich ihm das zu. Wenn er
aber dann sagt: ›Wer da wahrlich also übel gewandelt ist, ein jeder
solche gelangt, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, da
hinauf‹, so gesteh’ ich ihm das nicht zu. Wenn er dann weiter sagt:
›Die das erkennen, erkennen recht: die anders erkennen, haben falsche
Erkenntniss‹, so gesteh’ ich ihm auch das nicht zu. Wenn er dann was
er eben selbst erkannt, selbst gesehn, selbst gefunden hat eben einzig
dabei beharrlich pflegen, sich aneignen, behaupten mag: ›Dies nur ist
Wahrheit, Unsinn anderes‹, so gesteh’ ich ihm auch das nicht zu; und
warum nicht? Weil die Erkenntniss, Ānando, bei des Vollendeten
mächtiger Kennzeichnung der Werke eine andere ist.

{364} »Hat da nun, Ānando, ein Asket oder ein Priester gesagt:
›Es giebt ja wahrlich günstige Thaten, es giebt eine Ernte guter
Handlungen‹, so gesteh’ ich ihm das zu. Wenn er dann weiter sagt:
›Hab’ ich doch jenen Menschen erblickt, der also wohl gewandelt war,
wie er, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte
gerathen ist, in himmlische Welt‹, so gesteh’ ich ihm auch das zu.
Wenn er aber dann sagt: ›Wer da also wohl gewandelt ist, ein jeder
solche gelangt, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, da
hinauf‹, so gesteh’ ich ihm das nicht zu. Wenn er dann weiter sagt:
›Die das erkennen, erkennen recht: die anders erkennen, haben falsche
Erkenntniss‹, so gesteh’ ich ihm auch das nicht zu. Wenn er dann was
er eben selbst erkannt, selbst gesehn, selbst gefunden hat eben einzig
dabei beharrlich pflegen, sich aneignen, behaupten mag: ›Dies nur ist
Wahrheit, Unsinn anderes‹, so gesteh’ ich ihm auch das nicht zu; und
warum nicht? Weil die Erkenntniss, Ānando, bei des Vollendeten
mächtiger Kennzeichnung der Werke eine andere ist.

»Hat da nun, Ānando, ein Asket oder ein Priester gesagt: ›Es
giebt ja wahrlich keine günstigen Thaten, es giebt keine Ernte guter
Handlungen‹, so gesteh’ ich ihm das nicht zu. Wenn er aber dann sagt:
›Hab’ ich doch jenen Menschen erblickt, der also wohl gewandelt war,
wie er, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts gerathen
ist, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt‹, so
gesteh’ ich ihm das zu. Wenn er aber dann sagt: ›Wer da wahrlich also
wohl gewandelt ist, ein jeder solche gelangt, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, da hinab‹, {365} so gesteh’ ich ihm das
nicht zu. Wenn er dann weiter sagt: ›Die das erkennen, erkennen recht:
die anders erkennen, haben falsche Erkenntniss‹, so gesteh’ ich ihm
auch das nicht zu. Wenn er dann was er eben selbst erkannt, selbst
gesehn, selbst gefunden hat eben einzig dabei beharrlich pflegen, sich
aneignen, behaupten mag: ›Dies nur ist Wahrheit, Unsinn anderes‹,
so gesteh’ ich ihm auch das nicht zu; und warum nicht? Weil die
Erkenntniss, Ānando, bei des Vollendeten mächtiger Kennzeichnung der
Werke eine andere ist.

»Ist da nun, Ānando, ein Mensch, der ein Mörder und Dieb, ein
Wüstling, Lügner, Verleumder, ein Zänker und Schwätzer, voll Gier und
Hass und Eitelkeit war, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode,
abwärts gerathen, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische
Welt, so hat er seine böse That, die leidig empfunden wird, eben
früher begangen, oder später begangen, oder hat in seiner Sterbezeit
eine falsche Erkenntniss vollzogen und vollbracht: darum ist er, bei
der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, da hinab gerathen. Wenn er
aber hier also übel gewandelt war, hat er sich die Folge davon schon
bei Lebzeiten fühlbar gemacht, oder bei der Auferstehung, oder bei
nachmaliger Wiederkehr.

»Ist da nun, Ānando, ein Mensch, der ein Mörder und Dieb, ein
Wüstling, Lügner, Verleumder, ein Zänker und Schwätzer, voll Gier
und Hass und Eitelkeit war, bei der Auflösung des Körpers, nach dem
Tode, auf gute Fährte gerathen, in himmlische Welt, so hat er seine
günstige That, die freudig empfunden wird, eben früher begangen, oder
später begangen, oder hat in seiner Sterbezeit eine rechte Erkenntniss
vollzogen und vollbracht: darum ist er, bei der Auflösung des Körpers,
nach dem Tode, da hinauf gerathen. {366}
Wenn er aber hier also
übel gewandelt war, hat er sich die Folge davon schon bei Lebzeiten
fühlbar gemacht, oder bei der Auferstehung, oder bei nachmaliger
Wiederkehr.

»Ist da nun, Ānando, ein Mensch, der kein Mörder und Dieb, kein
Wüstling, Lügner, Verleumder, kein Zänker und Schwätzer, nicht
begehrlich, nicht gehässig, recht gesinnt war, bei der Auflösung
des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte gerathen, in himmlische
Welt, so hat er seine günstige That, die freudig empfunden wird, eben
früher begangen, oder später begangen, oder hat in seiner Sterbezeit
eine rechte Erkenntniss vollzogen und vollbracht: darum ist er, bei
der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, da hinauf gerathen. Wenn er
aber hier also wohl gewandelt war, hat er sich die Folge davon schon
bei Lebzeiten fühlbar gemacht, oder bei der Auferstehung, oder bei
nachmaliger Wiederkehr.

»Ist da nun, Ānando, ein Mensch, der kein Mörder und Dieb, kein
Wüstling, Lügner, Verleumder, kein Zänker und Schwätzer, nicht
begehrlich, nicht gehässig, recht gesinnt war, bei der Auflösung des
Körpers, nach dem Tode, abwärts gerathen, auf schlechte Fährte, zur
Tiefe hinab, in höllische Welt, so hat er seine böse That, die leidig
empfunden wird, eben früher begangen, oder später begangen, oder hat in
seiner Sterbezeit eine falsche Erkenntniss vollzogen und vollbracht:
darum ist er, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, da hinab
gerathen. Wenn er aber hier also wohl gewandelt war, hat er sich
die Folge davon schon bei Lebzeiten fühlbar gemacht, oder bei der
Auferstehung, oder bei nachmaliger Wiederkehr.



»So giebt es denn, Ānando, ein Wirken, das unmöglich ist und
unmöglich erscheint; {367} giebt ein Wirken, das unmöglich ist
und möglich erscheint; giebt ein Wirken, das möglich ist und auch
möglich erscheint; giebt ein Wirken, das möglich ist und unmöglich
erscheint.«[178]

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Ānando über das Wort des Erhabenen.



137.

Vierzehnter Theil

Siebente Rede

SECHSFACHEN GEBIETES ABZEICHEN

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Sechsfachen Gebietes Abzeichen will ich euch Mönchen weisen: das höret
und achtet wohl auf meine Rede.«

»Ja, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Sechs innere Gebiete sind zu merken und sechs äußere Gebiete, sechs
bewusstsame Reiche sind zu merken und sechs berührsame Reiche, achtzehn
geistige Angehungen sind zu merken und sechsunddreißig Fesselpfade;
dann habt ihr auf eines gestützt ein anderes abzustoßen; drei Pfeiler
der Einsicht dann heilig behütet, in heiliger Hut als Meister, und
Jünger aufzuerziehn ist man würdig; ein solcher heißt der Fahrkundigen
vorzüglichster, Leiter der Menschenheerde. Das ist der Stämpel von den
Abzeichen sechsfachen Gebietes.

»‚Sechs innere Gebiete sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Um das Gebiet des Gesichts, das Gebiet des
Gehörs, das Gebiet des Geruchs, {368} das Gebiet des Geschmacks, das Gebiet
des Getastes, das Gebiet des Gedenkens. ‚Sechs innere Gebiete
sind zu merken‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Sechs äußere Gebiete sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Um das Gebiet der Formen, das Gebiet
der Töne, das Gebiet der Düfte, das Gebiet der Säfte, das Gebiet der
Tastungen, das Gebiet der Gedanken. ‚Sechs äußere Gebiete sind zu
merken‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Sechs bewusstsame Reiche sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Um das Sehbewusstsein, das Hörbewusstsein,
das Riechbewusstsein, das Schmeckbewusstsein, das Tastbewusstsein, das
Denkbewusstsein. ‚Sechs bewusstsame Reiche sind zu merken‘: wurde das
gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Sechs berührsame Reiche sind zu merken‘: das ist gesagt worden;
und warum ist das gesagt worden? Um Sehberührung, Hörberührung,
Riechberührung, Schmeckberührung, Tastberührung, Denkberührung. ‚Sechs
berührsame Reiche sind zu merken‘: wurde das gesagt, so war es darum
gesagt.

»‚Achtzehn geistige Angehungen sind zu merken‘: das ist gesagt worden;
und warum ist das gesagt worden? Hat man mit dem Gesichte eine Form
erblickt, so geht man die erfreulich bestehende Form an, geht die
unerfreulich bestehende Form an, geht die gleichgültig bestehende Form
an. Hat man mit dem Gehöre einen Ton gehört, hat man mit dem Geruche
einen Duft gerochen, hat man mit dem Geschmacke einen Saft geschmeckt,
hat man mit dem Getaste eine Tastung getastet, hat man mit dem Gedenken
ein Ding erkannt, so geht man das erfreulich bestehende Ding an, geht
das unerfreulich bestehende Ding an, geht das gleichgültig bestehende
Ding an. So giebt es sechs erfreuliche Angehungen, sechs unerfreuliche
Angehungen, sechs gleichgültige Angehungen. {369} ‚Achtzehn geistige
Angehungen sind zu merken‘: wurde das gesagt, so war es darum
gesagt.

»‚Sechsunddreißig Fesselpfade sind zu merken‘: das ist gesagt worden;
und warum ist das gesagt worden? Um sechs mit dem Hause verbundene
Fröhlichkeiten, sechs mit der Entsagung verbundene Fröhlichkeiten,
sechs mit dem Hause verbundene Traurigkeiten, sechs mit der Entsagung
verbundene Traurigkeiten, sechs mit dem Hause verbundene Gleichheiten,
sechs mit der Entsagung verbundene Gleichheiten.

»Was sind nun die sechs mit dem Hause verbundenen Fröhlichkeiten?
Wer bei den durch das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen, den
ersehnten, geliebten, angenehmen, herzerfreuenden, süchtigem Genusse
entsprechenden, die Erlangung erreicht, oder erhofft, oder an einst
Erlangtes, das vergangen, entschwunden, verändert ist, zurückdenkt,
wird fröhlich bewegt: eine solche Fröhlichkeit, die heißt mit dem Hause
verbundene Fröhlichkeit. Wer bei den durch das Gehör ins Bewusstsein
tretenden Tönen, durch den Geruch ins Bewusstsein tretenden Düften,
durch den Geschmack ins Bewusstsein tretenden Säften, durch das
Getast ins Bewusstsein tretenden Tastungen, durch das Gedenken ins
Bewusstsein tretenden Dingen, den ersehnten, geliebten, angenehmen,
herzerfreuenden, süchtigem Genusse entsprechenden, die Erlangung
erreicht, oder erhofft, oder an einst Erlangtes, das vergangen,
entschwunden, verändert ist, zurückdenkt, wird fröhlich bewegt: eine
solche Fröhlichkeit, die heißt mit dem Hause verbundene Fröhlichkeit.
Das sind die sechs mit dem Hause verbundenen Fröhlichkeiten.

»Was sind nun die sechs mit der Entsagung verbundenen Fröhlichkeiten?
Wer ebenda bei den Formen Vergänglichkeit gemerkt hat, Veränderung,
Unrath, Untergang, ›Formen von einst wie von heute, alle die Formen
sind vergänglich, leidig, wandelbar‹, also dies, der Wahrheit gemäß,
mit vollkommener Weisheit betrachtet, wird fröhlich bewegt: eine solche
Fröhlichkeit, {370} die heißt mit der Entsagung verbundene Fröhlichkeit.
Wer ebenda bei den Tönen, den Düften, den Säften, den Tastungen,
den Dingen Vergänglichkeit gemerkt hat, Veränderung, Unrath, Untergang,
›Dinge von einst wie von heute, alle die Dinge sind vergänglich,
leidig, wandelbar‹, also dies, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener
Weisheit betrachtet, wird fröhlich bewegt: eine solche Fröhlichkeit,
die heißt mit der Entsagung verbundene Fröhlichkeit. Das sind die sechs
mit der Entsagung verbundenen Fröhlichkeiten.

»Was sind nun die sechs mit dem Hause verbundenen Traurigkeiten?
Wer bei den durch das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen, den
ersehnten, geliebten, angenehmen, herzerfreuenden, süchtigem Genusse
entsprechenden, die Erlangung nicht erreicht, nicht erhofft, oder an
einst nicht Erlangtes, das vergangen, entschwunden, verändert ist,
zurückdenkt, wird traurig bewegt: eine solche Traurigkeit, die heißt
mit dem Hause verbundene Traurigkeit. Wer bei den durch das Gehör ins
Bewusstsein tretenden Tönen, durch den Geruch ins Bewusstsein tretenden
Düften, durch den Geschmack ins Bewusstsein tretenden Säften, durch
das Getast ins Bewusstsein tretenden Tastungen, durch das Gedenken ins
Bewusstsein tretenden Dingen, den ersehnten, geliebten, angenehmen,
herzerfreuenden, süchtigem Genusse entsprechenden, die Erlangung nicht
erreicht, nicht erhofft, oder an einst nicht Erlangtes, das vergangen,
entschwunden, verändert ist, zurückdenkt, wird traurig bewegt: eine
solche Traurigkeit, die heißt mit dem Hause verbundene Traurigkeit. Das
sind die sechs mit dem Hause verbundenen Traurigkeiten.

»Was sind nun die sechs mit der Entsagung verbundenen Traurigkeiten?
Wer ebenda bei den Formen Vergänglichkeit gemerkt hat, Veränderung,
Unrath, Untergang, ›Formen von einst wie von heute, alle die Formen
sind vergänglich, leidig, wandelbar‹, also dies, der Wahrheit gemäß,
mit vollkommener Weisheit betrachtet und nun der höchsten Erlösungen
in Sehnsucht gedenkt,
{371} ›Wann doch nur werde ich das Gebiet erobert
haben, das die Heiligen schon besitzen?‹, so der höchsten
Erlösungen sehnsüchtig eingedenk ist, wird aus Sehnsucht traurig
bewegt: eine solche Traurigkeit, die heißt mit der Entsagung verbundene
Traurigkeit.[179] Wer ebenda bei den Tönen, den Düften, den Säften,
den Tastungen, den Dingen Vergänglichkeit gemerkt hat, Veränderung,
Unrath, Untergang, ›Dinge von einst wie von heute, alle die Dinge
sind vergänglich, leidig, wandelbar‹, also dies, der Wahrheit gemäß,
mit vollkommener Weisheit betrachtet und nun der höchsten Erlösungen
in Sehnsucht gedenkt, ›Wann doch nur werde ich das Gebiet erobert
haben, das die Heiligen schon besitzen?‹, so der höchsten Erlösungen
sehnsüchtig eingedenk ist, wird aus Sehnsucht traurig bewegt: eine
solche Traurigkeit, die heißt mit der Entsagung verbundene Traurigkeit.
Das sind die sechs mit der Entsagung verbundenen Traurigkeiten.

»Was sind nun die sechs mit dem Hause verbundenen Gleichheiten? Hat
man mit dem Gesichte eine Form erblickt und bleibt gleichgültig, als
Thor unbewusst, ein gewöhnlicher Mensch, der Einwirkung und Befruchtung
nicht entfremdet, ohne das Elend zu sehn, ein unerfahrener gewöhnlicher
Mensch, so kann ein solcher Gleichmuth eine Form nicht überwinden:
darum wird dieser Gleichmuth mit dem Hause verbunden geheißen. Hat
man mit dem Gehöre einen Ton gehört, hat man mit dem Geruche einen
Duft gerochen, hat man mit dem Geschmacke einen Saft geschmeckt, hat
man mit dem Getaste eine Tastung getastet, hat man mit dem Gedenken
ein Ding erkannt und bleibt gleichgültig, als Thor unbewusst, ein
gewöhnlicher Mensch, der Einwirkung und Befruchtung nicht entfremdet,
ohne das Elend zu sehn, ein unerfahrener, gewöhnlicher Mensch, so kann
ein solcher Gleichmuth ein Ding nicht überwinden: darum wird dieser
Gleichmuth mit dem Hause verbunden geheißen. Das sind die sechs mit dem
Hause verbundenen Gleichheiten.

 {372}»Was sind nun die sechs mit der Entsagung verbundenen
Gleichheiten? Hat man ebenda bei den Formen Vergänglichkeit gemerkt,
Veränderung, Unrath, Untergang, ›Formen von einst wie von heute,
alle die Formen sind vergänglich, leidig, wandelbar‹, also dies,
der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit betrachtet und bleibt
gleichgültig, so kann ein solcher Gleichmuth eine Form überwinden:
darum wird dieser Gleichmuth mit der Entsagung verbunden geheißen. Hat
man ebenda bei den Tönen, den Düften, den Säften, den Tastungen, den
Dingen Vergänglichkeit gemerkt, Veränderung, Unrath, Untergang, ›Dinge
von einst wie von heute, alle die Dinge sind vergänglich, leidig,
wandelbar‹, also dies, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit
betrachtet und bleibt gleichgültig, so kann ein solcher Gleichmuth
ein Ding überwinden: darum wird dieser Gleichmuth mit der Entsagung
verbunden geheißen. Das sind die sechs mit der Entsagung verbundenen
Gleichheiten. — ‚Sechsunddreißig Fesselpfade sind zu merken‘: wurde
das gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Dann habt ihr auf eines gestützt ein anderes abzustoßen‘: das ist
gesagt worden; und warum ist das gesagt worden? Da mögt ihr denn,
Mönche, die sechs mit der Entsagung verbundenen Fröhlichkeiten als
Stütze gebrauchen, als Staffel gebrauchen um die sechs mit dem
Hause verbundenen Fröhlichkeiten abzustoßen, überzuschreiten: das
ist die Art, wie man diese abstoßen kann, das ist die Art, wie man
diese überschreiten kann. Dann mögt ihr, Mönche, die sechs mit der
Entsagung verbundenen Traurigkeiten als Stütze gebrauchen, als Staffel
gebrauchen um die sechs mit dem Hause verbundenen Traurigkeiten
abzustoßen, überzuschreiten: das ist die Art, wie man diese abstoßen
kann, das ist die Art, wie man diese überschreiten kann. Dann mögt
ihr, Mönche, die sechs mit der Entsagung verbundenen Gleichheiten
als Stütze gebrauchen, als Staffel gebrauchen um die sechs mit dem
Hause verbundenen Gleichheiten abzustoßen, überzuschreiten: das ist
die Art, wie man diese abstoßen kann, {373} das ist die Art, wie man diese
überschreiten kann. Dann mögt ihr, Mönche, die sechs mit der
Entsagung verbundenen Fröhlichkeiten als Stütze gebrauchen, als Staffel
gebrauchen um die sechs mit der Entsagung verbundenen Traurigkeiten
abzustoßen, überzuschreiten: das ist die Art, wie man diese abstoßen
kann, das ist die Art, wie man diese überschreiten kann. Dann mögt ihr,
Mönche, die sechs mit der Entsagung verbundenen Gleichheiten als Stütze
gebrauchen, als Staffel gebrauchen um die sechs mit der Entsagung
verbundenen Fröhlichkeiten abzustoßen, überzuschreiten: das ist die
Art, wie man diese abstoßen kann, das ist die Art, wie man diese
überschreiten kann.

»Es giebt, ihr Mönche, einen Gleichmuth, der vielfach, mit Vielheit
verbunden ist, es giebt einen Gleichmuth, der einfach, mit Einheit
verbunden ist. Was ist das nun, ihr Mönche, für ein Gleichmuth, der
vielfach, mit Vielheit verbunden ist? Es giebt, ihr Mönche, einen
Gleichmuth bei Formen, giebt ihn bei Tönen, bei Düften, bei Säften,
bei Tastungen: das ist, ihr Mönche, ein Gleichmuth, der vielfach,
mit Vielheit verbunden ist. Was aber ist das, ihr Mönche, für ein
Gleichmuth, der einfach, mit Einheit verbunden ist? Es giebt, ihr
Mönche, einen Gleichmuth, der an die unbegränzte Raumsphäre gebunden
ist, der an die unbegränzte Bewusstseinsphäre gebunden ist, der an
die Nichtdaseinsphäre gebunden ist, der an die Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung gebunden ist: das ist, ihr Mönche, ein Gleichmuth, der
einfach, mit Einheit verbunden ist. Da mögt ihr denn, Mönche, den
Gleichmuth, der einfach, mit Einheit verbunden ist, als Stütze
gebrauchen, als Staffel gebrauchen um den Gleichmuth, der vielfach,
mit Vielheit verbunden ist, abzustoßen, überzuschreiten: das ist die
Art, wie man diesen abstoßen kann, das ist die Art, wie man diesen
überschreiten kann. Unmittelbarkeit mögt ihr, Mönche, als Stütze
gebrauchen, Unmittelbarkeit als Staffel gebrauchen um den Gleichmuth,
der einfach, mit Einheit verbunden ist, abzustoßen, überzuschreiten:
das ist die Art, wie man diesen abstoßen kann, das ist die Art, wie man
diesen überschreiten kann. — ‚Dann habt ihr auf eines gestützt ein
anderes abzustoßen‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

{374} »‚Drei Pfeiler der Einsicht dann heilig behütet, in heiliger
Hut als Meister, und Jünger aufzuerziehn ist man würdig‘: das ist
gesagt worden; und warum ist das gesagt worden? Da legt, ihr Mönche,
ein Meister den Jüngern die Lehre dar, mitleidig, wohlwollend, von
Mitleid bewogen: ›Das dient euch zum Wohle, das dient euch zum Heile.‹
Und die Jünger horchen nicht auf ihn, leihen ihm kein Gehör, wenden
das Herz nicht dem Verständnisse zu, und übertreten in ihrem Betragen
die Satzung des Meisters. Da wird, ihr Mönche, der Vollendete nicht
unzufrieden, empfindet keine Unzufriedenheit, unbetrübt verweilt er
besonnen, klar bewusst. Das heißt man, ihr Mönche, ersten Pfeiler der
Einsicht, dann heilig behütet, in heiliger Hut als Meister, und Jünger
aufzuerziehn ist man würdig.

»Weiter sodann, ihr Mönche: da legt ein Meister den Jüngern die Lehre
dar, mitleidig, wohlwollend, von Mitleid bewogen: ›Das dient euch zum
Wohle, das dient euch zum Heile.‹ Und manche der Jünger horchen nicht
auf ihn, leihen ihm kein Gehör, wenden das Herz nicht dem Verständnisse
zu, und übertreten in ihrem Betragen die Satzung des Meisters; und
manche der Jünger horchen auf ihn, leihen ihm Gehör, wenden das Herz
dem Verständnisse zu, und nicht übertreten sie in ihrem Betragen
die Satzung des Meisters. Da wird, ihr Mönche, der Vollendete weder
zufrieden, empfindet keine Zufriedenheit, noch unzufrieden, empfindet
keine Unzufriedenheit: Zufriedenheit und Unzufriedenheit, beides hat
er von sich gewiesen, gleichmüthig verweilt er besonnen, klar bewusst.
Das heißt man, ihr Mönche, zweiten Pfeiler der Einsicht, dann heilig
behütet, in heiliger Hut als Meister, und Jünger aufzuerziehn ist man
würdig.

»Weiter sodann, ihr Mönche: da legt ein Meister den Jüngern die Lehre
dar, mitleidig, wohlwollend, von Mitleid bewogen: ›Das dient euch zum
Wohle, das dient euch zum Heile.‹ {375} Und die Jünger horchen auf ihn,
leihen ihm Gehör, wenden das Herz dem Verständnisse zu, und
nicht übertreten sie in ihrem Betragen die Satzung des Meisters. Da
wird, ihr Mönche, der Vollendete nicht zufrieden, empfindet keine
Zufriedenheit, ungetrübt verweilt er besonnen, klar bewusst.[180]
Das heißt man, ihr Mönche, dritten Pfeiler der Einsicht, dann heilig
behütet, in heiliger Hut als Meister, und Jünger aufzuerziehn ist man
würdig. — ‚Drei Pfeiler der Einsicht, dann heilig behütet, in heiliger
Hut als Meister, und Jünger aufzuerziehn ist man würdig‘: wurde das
gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Ein solcher heißt der Fahrkundigen vorzüglichster, Leiter der
Menschenheerde‘: das ist gesagt worden; und warum ist das gesagt
worden? Der Elephantenlenker, ihr Mönche, lässt den Reitelephanten eben
nach einer Richtung laufen, nach Osten oder nach Westen, nach Norden
oder nach Süden. Der Rosselenker, ihr Mönche, lässt das Wagenross eben
nach einer Richtung laufen, nach Osten oder nach Westen, nach Norden
oder nach Süden. Der Stiertreiber, ihr Mönche, lässt den Zugstier eben
nach einer Richtung laufen, nach Osten oder nach Westen, nach Norden
oder nach Süden. Der Vollendete, ihr Mönche, der Heilige, vollkommen
Erwachte, lässt das Menschenthier[181] acht Richtungen durchlaufen.
Formhaft ist es und sieht die Formen: das ist die erste Richtung.
Innen ohne Formwahrnehmung sieht es außen Formen: das ist die zweite
Richtung. Schönheit nur hat es im Sinne[182]: das ist die dritte
Richtung. Durch völlige Ueberwindung der Formwahrnehmungen, Vernichtung
der Gegenwahrnehmungen, Verwerfung der Vielheitwahrnehmungen gewinnt es
in dem Gedanken ›Gränzenlos ist der Raum‹ das Reich des unbegränzten
Raumes: das ist die vierte Richtung. Nach völliger Ueberwindung der
unbegränzten Raumsphäre gewinnt es in dem Gedanken {376} ›Gränzenlos ist das
Bewusstsein‹ das Reich des unbegränzten Bewusstseins: das
ist die fünfte Richtung. Nach völliger Ueberwindung der unbegränzten
Bewusstseinsphäre gewinnt es in dem Gedanken ›Nichts ist da‹ das
Reich des Nichtdaseins: das ist die sechste Richtung. Nach völliger
Ueberwindung der Nichtdaseinsphäre erreicht es die Gränzscheide
möglicher Wahrnehmung: das ist die siebente Richtung. Nach völliger
Ueberwindung der Gränzscheide möglicher Wahrnehmung erreicht es
die Auflösung der Wahrnehmbarkeit: das ist die achte Richtung. Der
Vollendete, ihr Mönche, der Heilige, vollkommen Erwachte, lässt das
Menschenthier diese acht Richtungen durchlaufen. — ‚Ein solcher heißt
der Fahrkundigen vorzüglichster, Leiter der Menschenheerde‘: wurde das
gesagt, so war es darum gesagt.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[183]



138.

Vierzehnter Theil

Achte Rede

DES STÄMPELS ABZEICHEN

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Des Stämpels Abzeichen will ich euch Mönchen weisen: das höret und
achtet wohl auf meine Rede.«

»Ja, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Mehr und mehr, ihr Mönche, mag der Mönch Obacht üben, dass ihm
da wie er Obacht übt nach außen das Bewusstsein nicht zerstreut,
nicht zerfahren werde, innen nicht zuständig, ohne anzuhangen
unerschütterlich sei; ist nach außen, ihr Mönche, das Bewusstsein nicht
zerstreut, {377} nicht zerfahren, innen nicht zuständig, wird man
ohne anzuhangen unerschütterlich ein Entstehn und Hervorgehn von Geburt
und Alter, Tod und Leiden künftig nicht mehr finden.«

Also sprach der Erhabene. Als der Willkommene das gesagt hatte, stand
er auf und zog sich in das Wohnhaus zurück.

Da gedachten denn die Mönche, bald nachdem der Erhabene fortgegangen
war, unter sich: ›Diesen Stämpel, ihr Brüder, hat uns der Erhabene im
Umrisse dargestellt, ohne die Abzeichen ausführlich zu erläutern, ist
aufgestanden und hat sich in das Wohnhaus zurückgezogen. Wer könnte nun
wohl dieser kurzen Andeutung Inhalt ausführlich begründen?‹ Da sagten
sich nun jene Mönche: ›Der ehrwürdige Mahākaccāno wird selbst vom
Meister gepriesen, von den verständigen Ordensbrüdern aber verehrt:
wohl wäre der ehrwürdige Mahākaccāno imstande, den Inhalt dieser
kurzen Andeutung ausführlich zu begründen; wie, wenn wir uns nun
zum ehrwürdigen Mahākaccāno begeben und ihn bitten würden, uns
den Inhalt darzulegen?‹ Und jene Mönche begaben sich zum ehrwürdigen
Mahākaccāno, wechselten höflichen Gruß und freundliche,
denkwürdige Worte mit ihm und setzten sich seitwärts nieder. Seitwärts
sitzend sprachen nun jene Mönche zum ehrwürdigen Mahākaccāno also:

{378} »Diesen Stämpel, Bruder Kaccāno, hat uns der Erhabene im
Umrisse dargestellt, ohne die Abzeichen ausführlich zu erläutern, ist
aufgestanden und hat sich in das Wohnhaus zurückgezogen: ›Mehr und
mehr, ihr Mönche, mag der Mönch Obacht üben, dass ihm da wie er Obacht
übt nach außen das Bewusstsein nicht zerstreut, nicht zerfahren werde,
innen nicht zuständig, ohne anzuhangen unerschütterlich sei; ist nach
außen, ihr Mönche, das Bewusstsein nicht zerstreut, nicht zerfahren,
innen nicht zuständig, wird man ohne anzuhangen unerschütterlich ein
Entstehn und Hervorgehn von Geburt und Alter, Tod und Leiden künftig
nicht mehr finden.‹ Da kam uns, Bruder Kaccāno, bald nachdem der
Erhabene fortgegangen war, der Gedanke: ›Diesen Stämpel, ihr Brüder,
hat uns der Erhabene im Umrisse dargestellt, ohne die Abzeichen
ausführlich zu erläutern, ist aufgestanden und hat sich in das Wohnhaus
zurückgezogen. Wer könnte nun wohl dieser kurzen Andeutung Inhalt
ausführlich begründen?‹ Da sagten wir uns, Bruder Kaccāno: ›Der
ehrwürdige Mahākaccāno wird selbst vom Meister gepriesen, von
den verständigen Ordensbrüdern aber verehrt: wohl wäre der ehrwürdige
Mahākaccāno imstande, den Inhalt dieser kurzen Andeutung
ausführlich zu begründen; wie, wenn wir uns nun zum ehrwürdigen
Mahākaccāno begeben und ihn bitten würden, uns den Inhalt
darzulegen?‹ {379} Mög’ es der ehrwürdige Mahākaccāno thun!«

»Gleichwie etwa, Brüder, wenn ein Mann, der Kernholz begehrt, Kernholz
sucht, auf Kernholz ausgeht, über Wurzel und Stamm eines großen kernig
dastehenden Baumes hinaufkletterte und im Laubgezweige Kernholz finden
wollte: so ergeht es nun hier euch Ehrwürdigen, die ihr vor dem
Meister gewesen seid, den Herrn übergangen habt und von mir die Lösung
der Frage erwartet. Doch der Erhabene, ihr Brüder, ist der kennende
Kenner und der sehende Seher, der Auggewordene, Erkenntnissgewordene,
Wahrheitgewordene, Heiligkeitgewordene, der Künder und Verkünder, der
Eröffner des Inhalts, der Spender der Unsterblichkeit, der Herr der
Wahrheit, der Vollendete. Und es war ja wohl noch an der Zeit gewesen,
dass ihr den Erhabenen selbst befragen und diesen Gegenstand der
Erklärung des Erhabenen gemäß bewahren konntet.«

»Freilich, Bruder Kaccāno, ist der Erhabene der kennende Kenner
und der sehende Seher, der Auggewordene, Erkenntnissgewordene,
Wahrheitgewordene, Heiligkeitgewordene, der Künder und Verkünder, der
Eröffner des Inhalts, der Spender der Unsterblichkeit, der Herr der
Wahrheit, der Vollendete. Und es war ja wohl noch an der Zeit gewesen,
dass wir den Erhabenen selbst befragen und diesen Gegenstand der
Erklärung des Erhabenen gemäß bewahren konnten. Aber der ehrwürdige
Mahākaccāno wird ja selbst vom Meister gepriesen und von
den verständigen Ordensbrüdern verehrt: wohl wäre der ehrwürdige
Mahākaccāno imstande, den Inhalt jener vom Erhabenen kurz
gegebenen Andeutung ausführlich darzulegen. Mög’ es der ehrwürdige
Mahākaccāno thun und es nicht übel nehmen!«

»Wohlan denn, ihr Brüder, so höret und achtet wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Bruder!« antworteten da aufmerksam jene Mönche dem
ehrwürdigen Mahākaccāno. Der ehrwürdige Mahākaccāno sprach
also:

{380} »Den Stämpel, ihr Brüder, den uns der Erhabene im Umrisse
dargestellt hat, ohne die Abzeichen ausführlich zu erläutern: ›Mehr und
mehr, ihr Mönche, mag der Mönch Obacht üben, dass ihm da wie er Obacht
übt nach außen das Bewusstsein nicht zerstreut, nicht zerfahren werde,
innen nicht zuständig, ohne anzuhangen unerschütterlich sei; ist nach
außen, ihr Mönche, das Bewusstsein nicht zerstreut, nicht zerfahren,
innen nicht zuständig, wird man ohne anzuhangen unerschütterlich ein
Entstehn und Hervorgehn von Geburt und Alter, Tod und Leiden künftig
nicht mehr finden‹: diese kurze Andeutung, ihr Brüder, stelle ich ihrem
Inhalt gemäß in folgender Weise ausführlich dar. — Wie also wird,
ihr Brüder, das Bewusstsein als nach außen zerstreut und zerfahren
bezeichnet? Hat da, ihr Brüder, ein Mönch mit dem Gesichte eine Form
erblickt, so folgt das Bewusstsein den Spuren der Form nach, wird
von den anziehenden Spuren der Form verlockt, von den anziehenden
Spuren der Form gefangen, von den anziehenden Spuren der Form
fesselverstrickt: nach außen, sagt man, ist das Bewusstsein zerstreut
und zerfahren. Hat er mit dem Gehöre einen Ton gehört, hat er mit dem
Geruche einen Duft gerochen, hat er mit dem Geschmacke einen Saft
geschmeckt, hat er mit dem Getaste eine Tastung getastet, hat er mit
dem Gedenken ein Ding erkannt, so folgt das Bewusstsein den Spuren des
Dinges nach, wird von den anziehenden Spuren des Dinges verlockt, von
den anziehenden Spuren des Dinges gefangen, von den anziehenden Spuren
des Dinges fesselverstrickt: nach außen, sagt man, ist das Bewusstsein
zerstreut und zerfahren. Also wird, ihr Brüder, das Bewusstsein als
nach außen zerstreut und zerfahren bezeichnet.

»Wie aber wird, ihr Brüder, das Bewusstsein als nach außen nicht
zerstreut, nicht zerfahren bezeichnet? Hat da, ihr Brüder, ein Mönch
mit dem Gesichte eine Form erblickt, so folgt das Bewusstsein den
Spuren der Form nicht nach, wird von den anziehenden Spuren der Form
nicht verlockt, von den anziehenden Spuren der Form nicht gefangen, von
den anziehenden Spuren der Form nicht fesselverstrickt: nach außen,
sagt man,{381} ist das Bewusstsein nicht zerstreut, nicht zerfahren.
Hat er mit dem Gehöre einen Ton gehört, hat er mit dem Geruche
einen Duft gerochen, hat er mit dem Geschmacke einen Saft geschmeckt,
hat er mit dem Getaste eine Tastung getastet, hat er mit dem Gedenken
ein Ding erkannt, so folgt das Bewusstsein den Spuren des Dinges nicht
nach, wird von den anziehenden Spuren des Dinges nicht verlockt, von
den anziehenden Spuren des Dinges nicht gefangen, von den anziehenden
Spuren des Dinges nicht fesselverstrickt: nach außen, sagt man, ist
das Bewusstsein nicht zerstreut, nicht zerfahren. Also wird, ihr
Brüder, das Bewusstsein als nach außen nicht zerstreut, nicht zerfahren
bezeichnet.

»Wie aber wird, ihr Brüder, das Herz als innen zuständig bezeichnet?
Da hat, ihr Brüder, ein Mönch, gar fern von Begierden, fern von
unheilsamen Dingen, in sinnend gedenkender ruhegeborener säliger
Heiterkeit die Weihe der ersten Schauung erwirkt. Dessen Bewusstsein
folgt ruhegeborener säliger Heiterkeit nach, wird von ruhegeborener
säliger Heiterkeit verlockt, von ruhegeborener säliger Heiterkeit
gefangen, von ruhegeborener säliger Heiterkeit fesselverstrickt: innen
zuständig, sagt man, ist das Herz. Weiter sodann, ihr Brüder, hat der
Mönch nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens die innere Meeresstille
erwirkt, die Einheit des Gemüthes, die von sinnen, von gedenken freie,
in der Einigung geborene sälige Heiterkeit, die Weihe der zweiten
Schauung. Dessen Bewusstsein folgt der in der Einigung geborenen
säligen Heiterkeit nach, wird von der in der Einigung geborenen
säligen Heiterkeit verlockt, von der in der Einigung geborenen
säligen Heiterkeit gefangen, von der in der Einigung geborenen
säligen Heiterkeit fesselverstrickt: innen zuständig, sagt man, ist
das Herz. Weiter sodann, ihr Brüder, verweilt der Mönch in heiterer
Ruhe, gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er
im Körper, von dem die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige
lebt beglückt‹; so erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Dessen
Bewusstsein folgt dem Gleichmuthe nach, wird von dem anziehenden Glücke
des Gleichmuthes verlockt, von dem anziehenden Glücke des Gleichmuthes
gefangen, von dem anziehenden Glücke des Gleichmuthes fesselverstrickt:
innen zuständig, sagt man, ist das Herz. Weiter sodann, ihr Brüder, hat
der Mönch nach Verwerfung der Freuden und Leiden,{382} nach Vernichtung
 des einstigen Frohsinns und Trübsinns die Weihe der leidlosen,
freudlosen, gleichmüthig einsichtigen, vollkommenen Reine, die vierte
Schauung erwirkt. Dessen Bewusstsein folgt dem leidlos Freudlosen
nach, wird von dem anziehenden leidlos Freudlosen verlockt, von dem
anziehenden leidlos Freudlosen gefangen, von dem anziehenden leidlos
Freudlosen fesselverstrickt: innen zuständig, sagt man, ist das Herz.
Also wird, ihr Brüder, das Herz als innen zuständig bezeichnet.

»Wie aber wird, ihr Brüder, das Herz als innen unzuständig bezeichnet?
Da hat, ihr Brüder, ein Mönch, gar fern von Begierden, fern von
unheilsamen Dingen, in sinnend gedenkender ruhegeborener säliger
Heiterkeit die Weihe der ersten Schauung erwirkt. Dessen Bewusstsein
folgt ruhegeborener säliger Heiterkeit nicht nach, wird von
ruhegeborener säliger Heiterkeit nicht verlockt, von ruhegeborener
säliger Heiterkeit nicht gefangen, von ruhegeborener säliger
Heiterkeit nicht fesselverstrickt: innen unzuständig, sagt man, ist
das Herz. Weiter sodann, ihr Brüder, hat der Mönch nach Vollendung des
Sinnens und Gedenkens die innere Meeresstille erwirkt, die Einheit
des Gemüthes, die von sinnen, von gedenken freie, in der Einigung
geborene sälige Heiterkeit, die Weihe der zweiten Schauung. Dessen
Bewusstsein folgt der in der Einigung geborenen säligen Heiterkeit
nicht nach, wird von der in der Einigung geborenen säligen Heiterkeit
nicht verlockt, von der in der Einigung geborenen säligen Heiterkeit
nicht gefangen, von der in der Einigung geborenen säligen Heiterkeit
nicht fesselverstrickt: innen unzuständig, sagt man, ist das Herz.
Weiter sodann, ihr Brüder, verweilt der Mönch in heiterer Ruhe,
gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er im
Körper, von dem die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige
lebt beglückt‹; so erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Dessen
Bewusstsein folgt dem Gleichmuthe nicht nach, wird von dem anziehenden
Glücke des Gleichmuthes nicht verlockt, von dem anziehenden Glücke
des Gleichmuthes nicht gefangen, von dem anziehenden Glücke des
Gleichmuthes nicht fesselverstrickt: innen unzuständig, sagt man, ist
das Herz. Weiter sodann, ihr Brüder, hat der Mönch nach Verwerfung
der Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen Frohsinns
und Trübsinns die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig
einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung erwirkt. Dessen
Bewusstsein folgt dem leidlos Freudlosen nicht nach, wird von dem
anziehenden leidlos Freudlosen nicht verlockt, von dem anziehenden
leidlos Freudlosen nicht gefangen, von dem anziehenden leidlos
Freudlosen nicht fesselverstrickt: innen unzuständig, sagt man, ist das
Herz. {383} Also wird, ihr Brüder, das Herz als innen unzuständig
bezeichnet.

»Wie aber wird man, ihr Brüder, ohne anzuhangen erschüttert? Da hat
einer, ihr Brüder, nichts erfahren, ist ein gewöhnlicher Mensch, ohne
Sinn für das Heilige, der heiligen Lehre unkundig, der heiligen Lehre
unzugänglich, ohne Sinn für das Edle, der Lehre der Edlen unkundig, der
Lehre der Edlen unzugänglich und betrachtet die Form als sich selbst,
oder sich selbst als formähnlich, oder in sich selbst die Form, oder
in der Form sich selbst. Nun wandelt sich ihm seine Form um, verändert
sich. Wie sich ihm die Form umwandelt und verändert, dreht sich ihm
das Bewusstsein um den Wandel der Form herum. Aus dem Herumdrehn um
den Wandel der Form gehn Erschütterungen, wie es die Dinge mit sich
bringen, hervor, umspannen ihm rings das Herz. Weil ihm das Herz
rings umspannt ist, kommt ihn Zittern und Quaal und Verzagen an: und
ohne anzuhangen wird er erschüttert. Das Gefühl, die Wahrnehmung,
die Unterscheidungen, das Bewusstsein betrachtet er als sich selbst,
oder sich selbst als bewusstseinähnlich, oder in sich selbst das
Bewusstsein, oder im Bewusstsein sich selbst. Nun wandelt sich ihm sein
Bewusstsein um, verändert sich. Wie sich ihm das Bewusstsein umwandelt
und verändert, dreht sich ihm das Bewusstsein um den Wandel des
Bewusstseins herum. Aus dem Herumdrehn um den Wandel des Bewusstseins
gehn Erschütterungen, wie es die Dinge mit sich bringen, hervor,
umspannen ihm rings das Herz. Weil ihm das Herz rings umspannt ist,
kommt ihn Zittern und Quaal und Verzagen an: und ohne anzuhangen wird
er erschüttert. Also wird man, ihr Brüder, ohne anzuhangen erschüttert.

»Wie aber wird man, ihr Brüder, ohne anzuhangen nicht erschüttert?
Da hat einer, ihr Brüder, als erfahrener heiliger Jünger das
Heilige gemerkt, ist der heiligen Lehre kundig, der heiligen Lehre
wohlzugänglich, hat das Edle gemerkt, ist der Lehre der Edlen kundig,
der Lehre der Edlen wohlzugänglich und betrachtet die Form nicht als
sich selbst, noch sich selbst als formähnlich, noch in sich selbst
die Form, noch in der Form sich selbst. {384} Nun wandelt sich ihm seine
Form um, verändert sich. Wie sich ihm die Form umwandelt und
verändert, dreht sich ihm das Bewusstsein um den Wandel der Form nicht
herum. Ohne Herumdrehn um den Wandel der Form gehn Erschütterungen, wie
es die Dinge mit sich bringen, nicht hervor, umspannen ihm nicht das
Herz. Weil ihm das Herz nicht umspannt ist, kommt ihn kein Zittern,
keine Quaal, kein Verzagen an: und ohne anzuhangen wird er nicht
erschüttert. Das Gefühl, die Wahrnehmung, die Unterscheidungen, das
Bewusstsein betrachtet er nicht als sich selbst, noch sich selbst
als bewusstseinähnlich, noch in sich selbst das Bewusstsein, noch im
Bewusstsein sich selbst. Nun wandelt sich ihm sein Bewusstsein um,
verändert sich. Wie sich ihm das Bewusstsein umwandelt und verändert,
dreht sich ihm das Bewusstsein um den Wandel des Bewusstseins
nicht herum. Ohne Herumdrehn um den Wandel des Bewusstseins gehn
Erschütterungen, wie es die Dinge mit sich bringen, nicht hervor,
umspannen ihm nicht das Herz. Weil ihm das Herz nicht umspannt ist,
kommt ihn kein Zittern, keine Quaal, kein Verzagen an: und ohne
anzuhangen wird er nicht erschüttert. Also wird man, ihr Brüder, ohne
anzuhangen unerschütterlich.

»Das, ihr Brüder, scheinen mir die ausgeführten Abzeichen jenes
Stämpels zu sein, den uns der Erhabene im Umrisse dargestellt hat:
›Mehr und mehr, ihr Mönche, mag der Mönch Obacht üben, dass ihm
da wie er Obacht übt nach außen das Bewusstsein nicht zerstreut,
nicht zerfahren werde, innen nicht zuständig, ohne anzuhangen
unerschütterlich sei; ist nach außen, ihr Mönche, das Bewusstsein
nicht zerstreut, nicht zerfahren, innen nicht zuständig, wird man ohne
anzuhangen unerschütterlich ein Entstehn und Hervorgehn von Geburt
und Alter, Tod und Leiden künftig nicht mehr finden.‹ {385} Wenn es
euch Ehrwürdigen nun recht ist, so gehet hin und befragt den Erhabenen
selbst hierüber: wie es uns der Erhabene erklärt wollet es behalten.«

Da waren denn jene Mönche über des ehrwürdigen Mahākaccāno Rede
erfreut, erhoben sich befriedigt von ihren Sitzen und begaben sich
dorthin wo der Erhabene weilte, begrüßten den Erhabenen ehrerbietig und
setzten sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend berichteten nun {386} jene
Mönche dem Erhabenen Wort um Wort die ganze Begegnung, die
sie mit dem ehrwürdigen Mahākaccāno gehabt hatten. »Da hat uns,
o Herr, der ehrwürdige Mahākaccāno auf solche Weise, in solcher
Art, mit solchen Bestimmungen den Inhalt dargestellt.«

»Weise, ihr Mönche, ist Mahākaccāno, wissensmächtig, ihr
Mönche, ist Mahākaccāno. Wolltet ihr mich, ihr Mönche, um
Aufklärung angehn, ich würde den Gegenstand genau so erläutern, wie ihn
Mahākaccāno erläutert hat: denn eben das ist der Inhalt, und den
sollt ihr derart bewahren.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[184]





139.

Vierzehnter Theil

Neunte Rede

STREITLOSE ABZEICHEN

{387} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Streitlose Abzeichen will ich euch Mönchen weisen: das höret und
achtet wohl auf meine Rede.«

»Ja, o Herr!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Keinem Begierdenwohle sich hingeben, dem gewöhnlichen, gemeinen,
alltäglichen, unheiligen, unheilsamen, und auch keiner Selbstkasteiung
sich hingeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen: eben diese beiden
Enden hat der Vollendete beiseite gelassen und den mittleren Pfad
aufgefunden, auf dessen Fährte man sehend und wissend wird, der zur
Ebbung, Durchschauung, Erwachung, Erlöschung führt. Zurede kennen und
Abrede kennen; weil man Zurede kennt und Abrede kennt, weder zureden
noch abreden: die Satzung eben aufweisen. Wohl ergründen verstehn; weil
man Wohl ergründen versteht, innigem Wohle sich hingeben. Heimlich
keine Rede führen, öffentlich keine flüsternde Sprache; und ohne sich
zu eilen reden und nicht eilfertig. Was die Leute zu sagen belieben
keiner Beachtung würdigen, den Namen nicht überschätzen. Das ist der
Stämpel der streitlosen Abzeichen.



»‚Keinem Begierdenwohle sich hingeben, dem gewöhnlichen, gemeinen,
alltäglichen, unheiligen, unheilsamen, und auch keiner Selbstkasteiung
sich hingeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen‘: das ist gesagt
worden; und warum ist das gesagt worden? {388} Wann Begierden
ergetzen vergnüglich sich hingeben, gewöhnlich, gemein, alltäglich,
unheilig, unheilsam, das ist ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist
jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn. Wann Begierden
ergetzen vergnüglicher Hingabe sich nicht ergeben, der gewöhnlichen,
gemeinen, alltäglichen, unheiligen, unheilsamen, das ist ein Ding ohne
Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes Vorgehn. Der
Selbstkasteiung sich hingeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen,
das ist ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist jammervoll, reich an
Schmerzen, verkehrtes Vorgehn. Der selbstkasteienden Hingabe sich
nicht ergeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen, das ist ein Ding
ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes Vorgehn.
‚Keinem Begierdenwohle sich hingeben, dem gewöhnlichen, gemeinen,
alltäglichen, unheiligen, unheilsamen, und auch keiner Selbstkasteiung
sich hingeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen‘: wurde das
gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Eben diese beiden Enden hat der Vollendete beiseite gelassen und den
mittleren Pfad aufgefunden, auf dessen Fährte man sehend und wissend
wird, der zur Ebbung, Durchschauung, Erwachung, Erlöschung führt‘:
das ist gesagt worden; und warum ist das gesagt worden? Um ebendiesen
heiligen achtfältigen Weg, der da ist rechte Erkenntniss, rechte
Gesinnung, rechte Rede, rechtes Handeln, rechtes Wandeln, rechtes
Mühn, rechte Einsicht, rechte Einigung. ‚Eben diese beiden Enden hat
der Vollendete beiseite gelassen und den mittleren Pfad aufgefunden,
auf dessen Fährte man sehend und wissend wird, der zur Ebbung,
Durchschauung, Erwachung, Erlöschung führt‘: {389} wurde das gesagt, so war
es darum gesagt.

»‚Zurede kennen und Abrede kennen; weil man Zurede kennt und Abrede
kennt, weder zureden noch abreden: die Satzung eben aufweisen‘: das
ist gesagt worden; und warum ist das gesagt worden? Wie redet man
also, ihr Mönche, zu, und wie redet man ab, und wie weist man die
Satzung nicht auf? ‚Wann Begierden ergetzen vergnüglicher Hingabe
sich ergeben, der gewöhnlichen, gemeinen, alltäglichen, unheiligen,
unheilsamen, das ist für jeden leidig, ist quaalvoll, ist jammervoll,
reich an Schmerzen, verkehrt vorgegangen‘: also sprechend redet man
so manchen ab. ‚Wann Begierden ergetzen vergnüglicher Hingabe sich
nicht ergeben, der gewöhnlichen, gemeinen, alltäglichen, unheiligen,
unheilsamen, das ist für jeden ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer,
ohne Schmerz, recht vorgegangen‘: also sprechend redet man so manchen
zu. ‚Der selbstkasteienden Hingabe sich ergeben, der leidigen,
unheiligen, unheilsamen, das ist für jeden leidig, ist quaalvoll, ist
jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrt vorgegangen‘: also sprechend
redet man so manchen ab. ‚Der selbstkasteienden Hingabe sich nicht
ergeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen, das ist für jeden ohne
Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, recht vorgegangen‘:
also sprechend redet man so manchen zu. ‚Wer es auch sei, der die
Fessel des Daseins nicht abgestreift hat, ein jeder solche hat Leid,
hat Quaal, hat Jammer, hat Schmerz, ist verkehrt vorgegangen‘: also
sprechend redet man so manchen ab. ‚Wer es auch sei, der die Fessel
des Daseins abgestreift hat, ein jeder solche hat kein Leid, keine
Quaal, keinen Jammer, keinen Schmerz, ist recht vorgegangen‘[185]: also
sprechend redet man so manchen zu. Also, ihr Mönche, redet man zu, und
redet man ab, und weist man die {390} Satzung nicht auf.

»Wie aber wird, ihr Mönche, weder zugeredet noch abgeredet, nur die
Satzung aufgewiesen? ‚Wann Begierden ergetzen vergnüglicher Hingabe
sich ergeben, der gewöhnlichen, gemeinen, alltäglichen, unheiligen,
unheilsamen, das ist für jeden leidig, ist quaalvoll, ist jammervoll,
reich an Schmerzen, verkehrt vorgegangen‘: das sagt man nicht. ‚Die
Hingabe freilich, das ist ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist
jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn‘: also sprechend
weist man eben die Satzung auf. ‚Wann Begierden ergetzen vergnüglicher
Hingabe sich nicht ergeben, der gewöhnlichen, gemeinen, alltäglichen,
unheiligen, unheilsamen, das ist für jeden ohne Leid, ist ohne Quaal,
ohne Jammer, ohne Schmerz, recht vorgegangen‘: das sagt man nicht.
‚Keine Hingabe freilich, das ist ein Ding ohne Leid, ist ohne Quaal,
ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes Vorgehn‘: also sprechend weist man
eben die Satzung auf. ‚Der selbstkasteienden Hingabe sich ergeben,
der leidigen, unheiligen, unheilsamen, das ist für jeden leidig, ist
quaalvoll, ist jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrt vorgegangen‘:
das sagt man nicht. ‚Die Hingabe freilich, das ist ein leidiges Ding,
ist quaalvoll, ist jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn‘:
also sprechend weist man eben die Satzung auf. ‚Der selbstkasteienden
Hingabe sich nicht ergeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen, das
ist für jeden ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz,
recht vorgegangen‘: das sagt man nicht. ‚Keine Hingabe freilich, das
ist ein Ding ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz,
rechtes Vorgehn‘: also sprechend weist man eben die Satzung auf. ‚Wer
es auch sei, der die Fessel des Daseins nicht abgestreift hat, ein
jeder solche hat Leid, hat Quaal, hat Jammer, hat Schmerz, ist verkehrt
vorgegangen‘: das sagt man nicht. ‚Ist freilich die Fessel des Daseins
nicht abgestreift, ist das Dasein nicht abgestreift worden‘: also
sprechend weist man eben die Satzung auf. ‚Wer es auch sei, der die
Fessel des Daseins abgestreift hat, ein jeder solche hat kein Leid,
keine Quaal, keinen Jammer, keinen Schmerz, ist recht vorgegangen‘: das
sagt man nicht. ‚Ist freilich die Fessel des Daseins abgestreift, ist
das Dasein abgestreift worden‘: {391} also sprechend weist man eben
die Satzung auf. Also wird, ihr Mönche, weder zugeredet noch abgeredet,
nur die Satzung aufgewiesen. ‚Zurede kennen und Abrede kennen; weil man
Zurede kennt und Abrede kennt, weder zureden noch abreden: die Satzung
eben aufweisen‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Wohl ergründen verstehn; weil man Wohl ergründen versteht, innigem
Wohle sich hingeben‘: das ist gesagt worden; und warum ist das gesagt
worden? Fünf Begehrungen, ihr Mönche, giebt es: welche fünf? Die
durch das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen, die ersehnten,
geliebten, entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden,
reizenden; die durch das Gehör ins Bewusstsein tretenden Töne,
die ersehnten, geliebten, entzückenden, angenehmen, dem Begehren
entsprechenden, reizenden; die durch den Geruch ins Bewusstsein
tretenden Düfte, die ersehnten, geliebten, entzückenden, angenehmen,
dem Begehren entsprechenden, reizenden; die durch den Geschmack ins
Bewusstsein tretenden Säfte, die ersehnten, geliebten, entzückenden,
angenehmen, dem Begehren entsprechenden, reizenden; die durch das
Getast ins Bewusstsein tretenden Tastungen, die ersehnten, geliebten,
entzückenden, angenehmen, dem Begehren entsprechenden, reizenden.
Das sind, ihr Mönche, die fünf Begehrungen. Was da, ihr Mönche,
Wohl und Erwünschtes diesen fünf Begehrungen gemäß geht, das nennt
man Begierdenwohl, kothiges Wohl, gemeines Menschenwohl, unheiliges
Wohl.[186] Nicht zu pflegen, nicht zu hegen, nicht zu mehren ist es:
zu hüten hat man sich vor solchem Wohle, sag’ ich. — Da weilt, ihr
Mönche, ein Mönch, gar fern von Begierden, fern von unheilsamen Dingen,
in sinnend gedenkender ruhegeborener säliger Heiterkeit, in der Weihe
der ersten Schauung. Nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens erwirkt
er die innere Meeresstille, die Einheit des Gemüthes, die von sinnen,
von gedenken freie, in der Einigung geborene sälige Heiterkeit, die
Weihe der zweiten Schauung. In heiterer Ruhe verweilt er gleichmüthig,
einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er im Körper, von dem
die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige lebt beglückt‹;
so erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Nach Verwerfung der
Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen Frohsinns und
Trübsinns erwirkt er die Weihe der leidlosen, freudlosen, gleichmüthig
einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte Schauung. {392} Das nennt man
Wohl der Entsagung, Wohl der Einsamkeit, Wohl der Beruhigung,
Wohl der Erwachung. Zu pflegen und zu hegen und zu mehren ist es: nicht
zu hüten hat man sich vor solchem Wohle, sag’ ich. ‚Wohl ergründen
verstehn; weil man Wohl ergründen versteht, innigem Wohle sich
hingeben‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Heimlich keine Rede führen, öffentlich keine flüsternde Sprache‘: das
ist gesagt worden; und warum ist das gesagt worden? Wer da, ihr Mönche,
von einer heimlichen Rede weiß, dass sie unwahr, unächt, unheilsam
ist, soll diese heimliche Rede gewiss nicht sagen. Weiß man aber von
einer heimlichen Rede, dass sie wahr und ächt und unheilsam ist, soll
man eben bestrebt sein, sie nicht zu sagen. Weiß man dagegen von einer
heimlichen Rede, dass sie wahr und ächt und heilsam ist, mag man da die
Zeit ermessen, diese heimliche Rede zu sagen. Wer da, ihr Mönche, von
öffentlichem Geflüster weiß, dass es unwahr, unächt, unheilsam ist,
soll dieses öffentliche Geflüster gewiss nicht sagen. Weiß man aber von
einem öffentlichen Geflüster, dass es wahr und ächt und unheilsam ist,
soll man eben bestrebt sein, es nicht zu sagen. Weiß man dagegen von
einem öffentlichen Geflüster, dass es wahr und ächt und heilsam ist,
mag man da die Zeit ermessen, dieses öffentliche Geflüster zu sagen.
‚Heimlich keine Rede führen, öffentlich keine flüsternde Sprache‘:
wurde das gesagt, so war es darum gesagt.[187]

»‚Und ohne sich zu eilen reden und nicht eilfertig‘: das ist gesagt
worden; und warum ist das gesagt worden? Wer da, ihr Mönche, in Eile
redet, wird körperlich müde, geistig matt, die Stimme versagt, die
Kehle wird heiser: undeutlich ist und unverständlich des Eilfertigen
Rede. Wer da, ihr Mönche, ohne Eile redet, wird nicht körperlich müde,
nicht geistig matt, die Stimme versagt nicht, die Kehle wird nicht
heiser: {393} deutlich ist und verständlich die Rede dessen, der
nicht eilt. ‚Und ohne sich zu eilen reden und nicht eilfertig‘: wurde
das gesagt, so war es darum gesagt.[188]

»‚Was die Leute zu sagen belieben keiner Beachtung würdigen, den Namen
nicht überschätzen‘: das ist gesagt worden; und warum ist das gesagt
worden? Wie also wird, ihr Mönche, was die Leute zu sagen belieben der
Beachtung gewürdigt und der Name überschätzt? Da wird man, ihr Mönche,
wie es eben in mancherlei Gegenden üblich ist, ‚Beschützer‘ genannt,
‚Behüter‘ genannt, ‚Behälter‘ genannt, ‚Geschirr‘ genannt, ‚Geschmeiß‘
genannt, ‚Schmarotzer‘ genannt, ‚Geziefer‘ genannt, ‚Gesindel‘ genannt.
Wie man bald so und bald so in diesen und jenen Gegenden genannt wird,
giebt man da mehr und mehr genau und geflissentlich acht: ‚Dies nur
ist Wahrheit, Unsinn anderes.‘ Also wird, ihr Mönche, was die Leute zu
sagen belieben der Beachtung gewürdigt und der Name überschätzt.

»Wie aber wird, ihr Mönche, was die Leute zu sagen belieben keiner
Beachtung gewürdigt und der Name nicht überschätzt? Da wird man, ihr
Mönche, wie es eben in mancherlei Gegenden üblich ist, ‚Beschützer‘
genannt, ‚Behüter‘ genannt, ‚Behälter‘ genannt, ‚Geschirr‘ genannt,
‚Geschmeiß‘ genannt, ‚Schmarotzer‘ genannt, ‚Geziefer‘ genannt,
‚Gesindel‘ genannt. Wie man bald so und bald so in diesen und jenen
Gegenden genannt wird, giebt man in dem Gedanken ›Das bringen wohl die
Ehrwürdigen in Beziehung auf mich vor‹ minder und minder geflissentlich
acht. {394} Also wird, ihr Mönche, was die Leute zu sagen belieben
keiner Beachtung gewürdigt und der Name nicht überschätzt. ‚Was die
Leute zu sagen belieben keiner Beachtung würdigen, den Namen nicht
überschätzen‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

»Da ist nun, ihr Mönche, wann Begierden ergetzen vergnüglich sich
hingeben, gewöhnlich, gemein, alltäglich, unheilig, unheilsam, ein
leidiges Ding, ist quaalvoll, ist jammervoll, reich an Schmerzen,
verkehrtes Vorgehn, ist darum ein streithaftes Ding. Da ist nun, ihr
Mönche, wann Begierden ergetzen vergnüglicher Hingabe sich nicht
ergeben, der gewöhnlichen, gemeinen, alltäglichen, unheiligen,
unheilsamen, ein Ding ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne
Schmerz, rechtes Vorgehn, ist darum ein streitloses Ding. Da ist
nun, ihr Mönche, der Selbstkasteiung sich hingeben, der leidigen,
unheiligen, unheilsamen, ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist
jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist darum ein
streithaftes Ding. Da ist nun, ihr Mönche, der selbstkasteienden
Hingabe sich nicht ergeben, der leidigen, unheiligen, unheilsamen, ein
Ding ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes
Vorgehn, ist darum ein streitloses Ding.

»Da ist nun, ihr Mönche, der mittlere Pfad, den der Vollendete
aufgefunden, auf dessen Fährte man sehend und wissend wird, der zur
Ebbung, Durchschauung, Erwachung, Erlöschung führt, ein Ding ohne Leid,
ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes Vorgehn, ist darum
ein streitloses Ding.

»Da ist nun, ihr Mönche, zureden und abreden und nicht die Satzung
aufweisen ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist jammervoll, reich an
Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist darum ein streithaftes Ding. {395} Da
ist nun, ihr Mönche, weder zureden noch abreden, nur die
Satzung aufweisen ein Ding ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne
Schmerz, rechtes Vorgehn, ist darum ein streitloses Ding.

»Da ist nun, ihr Mönche, Begierdenwohl, kothiges Wohl, gemeines
Menschenwohl, unheiliges Wohl ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist
jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist darum ein
streithaftes Ding. Da ist nun, ihr Mönche, Wohl der Entsagung, Wohl der
Einsamkeit, Wohl der Beruhigung, Wohl der Erwachung ein Ding ohne Leid,
ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes Vorgehn, ist darum
ein streitloses Ding.

»Da ist nun, ihr Mönche, heimliche Rede, die unwahr, unächt, unheilsam
ist, ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist jammervoll, reich an
Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist darum ein streithaftes Ding. Da ist
nun, ihr Mönche, heimliche Rede, die wahr und ächt und unheilsam ist,
ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist jammervoll, reich an Schmerzen,
verkehrtes Vorgehn, ist darum ein streithaftes Ding. Da ist nun, ihr
Mönche, heimliche Rede, die wahr und ächt und heilsam ist, ein Ding
ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes Vorgehn,
ist darum ein streitloses Ding.

»Da ist nun, ihr Mönche, öffentliches Geflüster, das unwahr, unächt,
unheilsam ist, ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist jammervoll, reich
an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist darum ein streithaftes Ding. Da
ist nun, ihr Mönche, öffentliches Geflüster, das wahr und ächt und
unheilsam ist, ein leidiges Ding, ist quaalvoll, ist jammervoll, reich
an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist darum ein streithaftes Ding. Da
ist nun, ihr Mönche, öffentliches Geflüster, das wahr und ächt und
heilsam ist, ein Ding ohne Leid, {396} ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne
Schmerz, rechtes Vorgehn, ist darum ein streitloses Ding.

»Da ist nun, ihr Mönche, in Eile reden ein leidiges Ding, ist
quaalvoll, ist jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist
darum ein streithaftes Ding. Da ist nun, ihr Mönche, ohne Eile reden
ein Ding ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes
Vorgehn, ist darum ein streitloses Ding.

»Da ist nun, ihr Mönche, was die Leute zu sagen belieben der Beachtung
würdigen und den Namen überschätzen ein leidiges Ding, ist quaalvoll,
ist jammervoll, reich an Schmerzen, verkehrtes Vorgehn, ist darum ein
streithaftes Ding. Da ist nun, ihr Mönche, was die Leute zu sagen
belieben keiner Beachtung würdigen und den Namen nicht überschätzen
ein Ding ohne Leid, ist ohne Quaal, ohne Jammer, ohne Schmerz, rechtes
Vorgehn, ist darum ein streitloses Ding.



»Darum aber, ihr Mönche: ›Streithaftes Ding wollen wir verstehn
und streitloses Ding; haben wir streithaftes Ding verstanden und
streitloses Ding, werden wir auf streitlosem Pfade vorschreiten‹: so
habt ihr, Mönche, euch wohl zu üben.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[189]



140.

Vierzehnter Theil

Zehnte Rede

SECHSFACHER ARTUNG ABZEICHEN

{397} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit wanderte der Erhabene im
Lande Magadhā von Ort zu Ort weiter und kam nach Rājagaham, begab
sich zu Bhaggavo[190] dem Hafner, sprach Bhaggavo den Hafner also an:

»Wenn es dir, Bhaggaver, nicht ungelegen ist, bleiben wir über Nacht im
Vorsaale.«

»Es ist mir, o Herr, nicht ungelegen; doch ist ein Pilger da, der schon
sein Lager hier aufgeschlagen hat: wenn es dem recht ist, mögt ihr
bleiben, o Herr, nach Belieben.«

Um diese Zeit nun war ein edler Sohn, Pukkusāti mit Namen, um
des Erhabenen willen, von Zutrauen bewogen, aus dem Hause in die
Hauslosigkeit gezogen. Der hatte im Vorsaale bei jenem Hafner sein
Lager schon aufgeschlagen. Da schritt nun der Erhabene an den
ehrwürdigen Pukkusāti heran und sprach also zu ihm:



»Wenn es dir, Mönch, nicht ungelegen ist, bleiben wir über Nacht im
Vorsaale.«

»Geräumig, Bruder, ist der Vorsaal des Hafners: bleibe der Ehrwürdige
nach Belieben.«

Da trat nun der Erhabene in den Vorsaal des Hafners ein, spreitete an
der einen Wand die Strohmatte auf und setzte sich nieder, die Beine
verschränkt, den Körper gerade aufgerichtet, der Pflege der Einsicht
oblegen. Und der Erhabene brachte einen großen Theil der Nacht im
Sitzen zu. Und auch der ehrwürdige Pukkusāti brachte einen großen
Theil der Nacht im Sitzen zu. Da gedachte denn der Erhabene bei sich:
›Ob wohl dieser edle Sohn fröhlich beflissen ist? Wie, wenn ich ihn
nun fragte?‹ Und der Erhabene wandte sich also an den ehrwürdigen
Pukkusāti:

»Um wessen willen, o Mönch, bist du hinausgezogen? {398} Wer ist wohl dein
Meister? Oder zu wessen Lehre bekennst du dich?«

»Es ist, o Bruder, der Asket Gotamo, der Sakyersohn, der dem Erbe der
Sakyer entsagt hat! Diesen Herrn Gotamo aber begrüßt man allenthalben
mit dem frohen Ruhmesrufe, so zwar: ›Das ist der Erhabene, der Heilige,
vollkommen Erwachte, der Wissens- und Wandelsbewährte, der Willkommene,
der Welt Kenner, der unvergleichliche Leiter der Männerheerde, der
Meister der Götter und Menschen, der Erwachte, der Erhabene.‹ Um des
Erhabenen willen bin ich hinausgezogen, Er, der Erhabene ist mein
Meister, und zu seiner, zu des Erhabenen Lehre bekenne ich mich.«

»Wo aber, Mönch, weilt Er jetzt, der Erhabene, der Heilige, vollkommen
Erwachte?«



»Es ist, o Bruder, oben im nördlichen Reiche eine Stadt gelegen, die
Sāvatthī heißt: dort hat Er, der Erhabene gegenwärtig seinen
Aufenthalt, der Heilige, vollkommen Erwachte.«

»Hast du aber, Mönch, Ihn, den Erhabenen schon einmal gesehn, und
würdest du ihn, wenn du ihn sähest, erkennen?«

»Nein, Bruder, ich habe Ihn, den Erhabenen noch nicht gesehn, und sähe
ich ihn, würd’ ich ihn nicht erkennen.«

Da gedachte denn der Erhabene bei sich: ›Um meinetwillen ist dieser
edle Sohn hinausgezogen; wie, wenn ich ihm nun die Lehre darlegte?‹ Und
der Erhabene wandte sich an den ehrwürdigen Pukkusāti und sprach:

»Die Lehre will ich dir, Mönch, darlegen: höre sie und achte wohl auf
meine Rede.«

»Gern, Bruder!« sagte da zustimmend der ehrwürdige Pukkusāti dem
Erhabenen. Der Erhabene sprach also:

»Sechsfache Artung, Mönch, hat der Mensch an sich, sechsfache
Berührung, achtzehn geistige Angehungen, vier Belehnungen; Weisheit
soll er nicht preisgeben, Wahrheit bewahren, Entsagung vollziehn, den
Frieden eben zu finden suchen; auf dass ihn wo er steht kein dünkendes
Wähnen ankommen kann: kann aber kein dünkendes Wähnen ankommen, wird
er der ›Stille Denker‹ genannt. Das ist der Stämpel der Abzeichen
sechsfacher Artung.

»‚Sechsfache Artung, Mönch, hat der Mensch an sich‘: das ist gesagt
worden; und warum ist das gesagt worden? {399} Sechs giebt es, Mönch, der
Artungen: Art der Erde, Art des Wassers, Art des Feuers, Art
der Luft, Art des Raumes, Art des Bewusstseins. ‚Sechsfache Artung,
Mönch, hat der Mensch an sich‘: wurde das gesagt, so war es darum
gesagt.

»‚Sechsfache Berührung, Mönch, hat der Mensch an sich‘: das ist gesagt
worden; und warum ist das gesagt worden? Gesicht ist Berührung, Gehör
ist Berührung, Geruch ist Berührung, Geschmack ist Berührung, Getast
ist Berührung, Gedenken ist Berührung. ‚Sechsfache Berührung, Mönch,
hat der Mensch an sich‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Achtzehn geistige Angehungen, Mönch, hat der Mensch an sich‘: das
ist gesagt worden; und warum ist das gesagt worden? Hat man mit dem
Gesichte eine Form erblickt, so geht man die erfreulich bestehende Form
an, geht die unerfreulich bestehende Form an, geht die gleichgültig
bestehende Form an. Hat man mit dem Gehöre einen Ton gehört, hat man
mit dem Geruche einen Duft gerochen, hat man mit dem Geschmacke einen
Saft geschmeckt, hat man mit dem Getaste eine Tastung getastet, hat
man mit dem Gedenken ein Ding erkannt, so geht man das erfreulich
bestehende Ding an, geht das unerfreulich bestehende Ding an, geht
das gleichgültig bestehende Ding an. So giebt es sechs erfreuliche
Angehungen, sechs unerfreuliche Angehungen, sechs gleichgültige
Angehungen. ‚Achtzehn geistige Angehungen, Mönch, hat der Mensch an
sich‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

»‚Vier Belehnungen, Mönch, hat der Mensch an sich‘: das ist gesagt
worden; und warum ist das gesagt worden? Um die Belehnung mit Weisheit,
die Belehnung mit Wahrheit, die Belehnung mit Entsagung, die Belehnung
mit Beruhigung. ‚Vier Belehnungen, Mönch, hat der Mensch an sich‘:
wurde das gesagt, so war es darum gesagt.

{400} »‚Weisheit soll er nicht preisgeben, Wahrheit bewahren,
Entsagung vollziehn, den Frieden eben zu finden suchen‘: das ist gesagt
worden; und warum ist das gesagt worden? Wie also, Mönch, giebt man
die Weisheit nicht preis? Sechs Artungen sind da, Mönch, vorhanden:
Art der Erde, Art des Wassers, Art des Feuers, Art der Luft, Art des
Raumes, Art des Bewusstseins. Was ist nun, Mönch, Art der Erde? Art der
Erde mag innerlich sein oder äußerlich. Was ist aber, Mönch, innerliche
Erdenart? Was sich innerlich einzeln fest und hart dargestellt hat,
als wie Kopfhaare, Körperhaare, Nägel, Zähne, Haut, Fleisch, Sehnen,
Knochen, Mark, Nieren, Herz, Leber, Zwerchfell, Milz, Lunge, Magen,
Eingeweide, Weichtheile, Koth, oder was sich irgend sonst noch
innerlich einzeln fest und hart dargestellt hat: das nennt man, Mönch,
innerliche Erdenart. Was es nun da an innerlicher Erdenart und was es
an äußerlicher Erdenart giebt, ist eben Art der Erde. Und: ›Das gehört
mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹: so ist das,
der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit anzusehn. Hat man das
also, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit erkannt, wird man
der Erdenart satt, löst den Sinn von der Erdenart ab.

»Was ist nun, Mönch, Art des Wassers? Art des Wassers mag innerlich
sein oder äußerlich. Was ist aber, Mönch, innerliche Wasserart? Was
sich innerlich einzeln flüssig und wässerig dargestellt hat, als wie
Galle, Schleim, Eiter, Blut, Schweiß, Lymphe, Thränen, Serum, Speichel,
Rotz, Gelenköl, Harn, oder was sich irgend sonst noch innerlich einzeln
flüssig und wässerig dargestellt hat: das nennt man, Mönch, innerliche
Wasserart. Was es nun da an innerlicher Wasserart und was es an
äußerlicher Wasserart giebt, {401} ist eben Art des Wassers. Und:
›Das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹:
so ist das, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit anzusehn. Hat
man das also, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit erkannt,
wird man der Wasserart satt, löst den Sinn von der Wasserart ab.

»Was ist nun, Mönch, Art des Feuers? Art des Feuers mag innerlich sein
oder äußerlich. Was ist aber, Mönch, innerliche Feuerart? Was sich
innerlich einzeln flammig und feurig dargestellt hat, als wie wodurch
Wärme erzeugt wird, wodurch man verdaut, wodurch man sich erhitzt,
wodurch gekaute Speise und geschlürfter Trank einer vollkommenen
Umwandlung erliegen, oder was sich irgend sonst noch innerlich einzeln
flammig und feurig dargestellt hat: das nennt man, Mönch, innerliche
Feuerart. Was es nun da an innerlicher Feuerart und was es an
äußerlicher Feuerart giebt, ist eben Art des Feuers. Und: ›Das gehört
mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹: so ist das,
der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit anzusehn. Hat man das
also, der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit erkannt, wird man
der Feuerart satt, löst den Sinn von der Feuerart ab.

»Was ist nun, Mönch, Art der Luft? Art der Luft mag innerlich sein
oder äußerlich. Was ist aber, Mönch, innerliche Luftart? Was sich
innerlich einzeln flüchtig und luftig dargestellt hat, als wie die
aufsteigenden und die absteigenden Winde, die Winde des Bauches und
Darmes, die Winde, die jedes Glied durchströmen, die Einathmung und die
Ausathmung: dies, oder was sich irgend sonst noch innerlich einzeln
flüchtig und luftig dargestellt hat, {402} das nennt man, Mönch, innerliche
Luftart. Was es nun da an innerlicher Luftart und was es an
äußerlicher Luftart giebt, ist eben Art der Luft. Und: ›Das gehört mir
nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹: so ist das, der
Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit anzusehn. Hat man das also,
der Wahrheit gemäß, mit vollkommener Weisheit erkannt, wird man der
Luftart satt, löst den Sinn von der Luftart ab.

»Was ist nun, Mönch, Art des Raumes? Art des Raumes mag innerlich sein
oder äußerlich. Was ist aber, Mönch, innerliche Raumart? Was sich
innerlich einzeln räumlich und örtlich dargestellt hat, als wie die
Ohrhöhle, die Nasenhöhle, die Mundöffnung, wodurch man gekaute Speise
und geschlürften Trank einnimmt, wo gekaute Speise und geschlürfter
Trank sich aufhält, wodurch gekaute Speise und geschlürfter Trank unten
abgeht, oder was sich irgend sonst noch innerlich einzeln räumlich und
örtlich dargestellt hat, das nennt man, Mönch, innerliche Raumart. Was
es nun da an innerlicher Raumart und was es an äußerlicher Raumart
giebt, ist eben Art des Raumes. Und: ›Das gehört mir nicht, das bin ich
nicht, das ist nicht mein Selbst‹: so ist das, der Wahrheit gemäß, mit
vollkommener Weisheit anzusehn. Hat man das also, der Wahrheit gemäß,
mit vollkommener Weisheit erkannt, wird man der Raumart satt, löst den
Sinn von der Raumart ab.

»Es bleibt nunmehr noch das Bewusstsein übrig, das geläuterte, das
geklärte. Mit diesem Bewusstsein wird man wessen bewusst?[191] Wohles
wird man da bewusst, Wehes wird man da bewusst, weder Wehes noch
Wohles wird man da bewusst. Auf eine Berührung, Mönch, die wohlig zu
empfinden ist, erfolgt ein wohliges Gefühl. {403} Und ein wohliges Gefühl
empfindend erkennt man: ›Ein wohliges Gefühl empfind’ ich.‹
Weil aber die wohlig zu empfindende Berührung aufhört, hört ein dadurch
fühlbar gewordenes, auf wohlig empfundene Berührung erfolgtes wohliges
Gefühl auf, und man erkennt: ›Es löst sich auf.‹ Auf eine Berührung,
Mönch, die wehe zu empfinden ist, erfolgt ein wehes Gefühl. Und ein
wehes Gefühl empfindend erkennt man: ›Ein wehes Gefühl empfind’ ich.‹
Weil aber die wehe zu empfindende Berührung aufhört, hört ein dadurch
fühlbar gewordenes, auf wehe empfundene Berührung erfolgtes wehes
Gefühl auf, und man erkennt: ›Es löst sich auf.‹ Auf eine Berührung,
Mönch, die weder wehe noch wohl zu empfinden ist, erfolgt ein weder
wehes noch wohliges Gefühl. Und ein weder wehes noch wohliges Gefühl
empfindend erkennt man: ›Ein weder wehes noch wohliges Gefühl empfind’
ich.‹ Weil aber die weder wehe noch wohlig zu empfindende Berührung
aufhört, hört ein dadurch fühlbar gewordenes, auf weder wehe noch
wohlig empfundene Berührung erfolgtes weder wehes noch wohliges Gefühl
auf, und man erkennt: ›Es löst sich auf.‹

»Gleichwie etwa, Mönch, wann da zwei Scheite mit einander gerieben, mit
einander geraspelt werden, Wärme entsteht, Feuer hervorbricht; und
wann ebendiese beiden Scheite auseinandergerathen, sich trennen, die
erst entstandene Wärme wieder vergeht und sich auflöst[192]: ebenso nun
auch, Mönch, erfolgt auf eine Berührung, die wohlig zu empfinden ist,
ein wohliges Gefühl. Und ein wohliges Gefühl empfindend erkennt man:
›Ein wohliges Gefühl empfind’ ich.‹ Weil aber die wohlig zu empfindende
Berührung aufhört, hört ein dadurch fühlbar gewordenes, auf wohlig
empfundene Berührung erfolgtes wohliges Gefühl auf, und man erkennt:
›Es löst sich auf.‹ Auf eine Berührung, Mönch, die wehe zu empfinden
ist, erfolgt ein wehes Gefühl. {404} Und ein wehes Gefühl empfindend
erkennt man: ›Ein wehes Gefühl empfind’ ich.‹ Weil aber die wehe zu
empfindende Berührung aufhört, hört ein dadurch fühlbar gewordenes, auf
wehe empfundene Berührung erfolgtes wehes Gefühl auf, und man erkennt:
›Es löst sich auf.‹ Auf eine Berührung, Mönch, die weder wehe noch
wohlig zu empfinden ist, erfolgt ein weder wehes noch wohliges Gefühl.
Und ein weder wehes noch wohliges Gefühl empfindend erkennt man: ›Ein
weder wehes noch wohliges Gefühl empfind’ ich.‹ Weil aber die weder
wehe noch wohlig zu empfindende Berührung aufhört, hört ein dadurch
fühlbar gewordenes, auf weder wehe noch wohlig empfundene Berührung
erfolgtes weder wehes noch wohliges Gefühl auf, und man erkennt: ›Es
löst sich auf.‹

»Es bleibt nunmehr noch der Gleichmuth übrig, der geläuterte, der
geklärte, der geschmeidige, biegsame, durchleuchtige. Gleichwie etwa,
Mönch, wenn ein geschickter Goldschmidt oder Goldschmidtgeselle ein
Schmelzfeuer anmachte, und hat er das Schmelzfeuer angemacht den
Schmelztiegel zusetzte, und hat er den Schmelztiegel zugesetzt mit
der Zange ein Stück Gold fasste und in den Schmelztiegel hineinlegte,
und es nun von Zeit zu Zeit auftriebe, von Zeit zu Zeit mit Wasser
beträufelte, von Zeit zu Zeit in Augenschein nähme: da wird dieses
Stück Gold dann bald getrieben sein, gut getrieben, fein getrieben,
fein gesäubert, gereinigt von Unrath, geschmeidig, biegsam,
durchleuchtig geworden; und zu was für Schmucksachen auch immer er
es verarbeiten will, sei es zu einem Armreifen oder einem Ohrringe,
zu einem Halsbande oder einer güldenen Kette, es wird seinem Zwecke
entsprechen: ebenso nun auch, Mönch, bleibt nunmehr noch der Gleichmuth
übrig, der geläuterte, der geklärte, der geschmeidige, biegsame,
durchleuchtige.

{405} »Also gewahrt man da: ›Mag ich nun diesen Gleichmuth, den also
geläuterten, also geklärten, der unbegränzten Raumsphäre zukehren und
dementsprechend das Gemüth ausbilden, mag mir also dieser Gleichmuth,
daran gewohnt, daran gehangen, geraume lange Zeiten hindurch ausdauern.
Mag ich nun diesen Gleichmuth, den also geläuterten, also geklärten,
der unbegränzten Bewusstseinsphäre zukehren und dementsprechend das
Gemüth ausbilden, mag mir also dieser Gleichmuth, daran gewohnt, daran
gehangen, geraume lange Zeiten hindurch ausdauern. Mag ich nun diesen
Gleichmuth, den also geläuterten, also geklärten, der Nichtdaseinsphäre
zukehren und dementsprechend das Gemüth ausbilden, mag mir also
dieser Gleichmuth, daran gewohnt, daran gehangen, geraume lange
Zeiten hindurch ausdauern. Mag ich nun diesen Gleichmuth, den also
geläuterten, also geklärten, der Gränzscheide möglicher Wahrnehmung
zukehren und dementsprechend das Gemüth ausbilden, mag mir also dieser
Gleichmuth, daran gewohnt, daran gehangen, geraume lange Zeiten
hindurch ausdauern.‹

»Also gewahrt man da: ›Mag ich nun diesen Gleichmuth, den also
geläuterten, also geklärten, der unbegränzten Raumsphäre zukehren und
dementsprechend das Gemüth ausbilden: es ist zusammengesetzt. Mag
ich nun diesen Gleichmuth, den also geläuterten, also geklärten, der
unbegränzten Bewusstseinsphäre zukehren und dementsprechend das Gemüth
ausbilden: es ist zusammengesetzt. Mag ich nun diesen Gleichmuth, den
also geläuterten, also geklärten, der Nichtdaseinsphäre zukehren und
dementsprechend das Gemüth ausbilden: es ist zusammengesetzt. Mag
ich nun diesen Gleichmuth, den also geläuterten, also geklärten, der
Gränzscheide möglicher Wahrnehmung zukehren und dementsprechend das
Gemüth ausbilden: es ist zusammengesetzt.‹

»Man setzt aber nichts zusammen und sinnt nichts zusammen, weder an
Sein noch an Nichtsein. {406} Weil man nichts zusammensetzt, nichts
zusammensinnt, an Sein oder Nichtsein, ist man an nichts in der Welt
gehangen. An nichts gehangen ist man unerschütterlich. Unerschütterlich
erlangt man eben die eigene Wahnerlöschung: ›Versiegt ist die Geburt,
vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist diese Welt‹
versteht man da.

»Empfindet man nun ein wohliges Gefühl, so erkennt man ›es ist
vergänglich‹, erkennt ›ist unangelegen‹, erkennt ›ist unangenommen‹.
Empfindet man ein wehes Gefühl, so erkennt man ›es ist vergänglich‹,
erkennt ›ist unangelegen‹, erkennt ›ist unangenommen‹. Empfindet
man ein weder wehes noch wohliges Gefühl, so erkennt man ›es ist
vergänglich‹, erkennt ›ist unangelegen‹, erkennt ›ist unangenommen‹.

»Empfindet man nun ein wohliges Gefühl, so empfindet man es als ein
Losgelöster. Empfindet man ein wehes Gefühl, so empfindet man es als
ein Losgelöster. Empfindet man ein weder wehes noch wohliges Gefühl, so
empfindet man es als ein Losgelöster.

»Empfindet man nun ein körpergefährdendes Gefühl, so erkennt man:
›Ein körpergefährdendes Gefühl empfind’ ich.‹ Empfindet man ein
lebengefährdendes Gefühl, so erkennt man: ›Ein lebengefährdendes
Gefühl empfind’ ich.‹ Man erkennt: ›Wann der Körper sich auflöst, bis
das Leben verbraucht ist, wird noch hienieden alles was empfinden und
annehmen heißt erloschen sein‹.

»Gleichwie etwa, Mönch, das Oel und der Docht eine Oellampe leuchten
lassen; wann aber Oel und Docht verbraucht sind und neue Nahrung
nicht zugeführt wird, sie ohne Nahrung erlischt: ebenso nun auch,
Mönch, erkennt man, ein körpergefährdendes Gefühl empfindend,
›Ein körpergefährdendes Gefühl empfind’ ich‹; erkennt man, ein
lebengefährdendes Gefühl empfindend, ›Ein lebengefährdendes Gefühl
empfind’ ich‹; erkennt man ›Wann der Körper sich auflöst, bis das Leben
verbraucht ist, {407} wird noch hienieden alles was empfinden und
annehmen heißt erloschen sein‹.

»So ist nun ein dahin gelangter Mönch mit dieser höchsten Weisheit
belehnt. Das ist ja, Mönch, die höchste, heilige Weisheit, nämlich
alles Leiden versiegt wissen. Der hat eine Freiheit gefunden, die
wahrhaft besteht, unantastbar. Das ist ja, Mönch, falsch, was eitel
ist: und das ist wahr, was ächt ist, Wahnerlöschung.

»So ist nun ein dahin gelangter Mönch mit dieser höchsten Wahrheit
belehnt. Das ist ja, Mönch, die höchste, heilige Wahrheit, nämlich was
ächt ist, die Wahnerlöschung.

»Was er aber da einst als Unwissender für Anhaftungen vollzogen und
vollbracht hatte, die hat er überstanden, an der Wurzel abgeschnitten,
einem Palmstumpf gleichgemacht, so dass sie nicht mehr keimen, nicht
mehr sich entwickeln können.

»So ist nun ein dahin gelangter Mönch mit dieser höchsten Entsagung
belehnt. Das ist ja, Mönch, die höchste, heilige Entsagung, nämlich
aller Anhaftungen sich entäußern.

»Was er aber da einst als Unwissender für Begier hatte und Willen und
Eigensucht, die hat er überstanden, an der Wurzel abgeschnitten, einem
Palmstumpf gleichgemacht, so dass sie nicht mehr keimen, nicht mehr
sich entwickeln können.

»Was er aber da einst als Unwissender für Aerger hatte und Hass und
Verbitterung, die hat er überstanden, an der Wurzel abgeschnitten,
einem Palmstumpf gleichgemacht, so dass sie nicht mehr keimen, nicht
mehr sich entwickeln können.

»Was er aber da einst als Unwissender für Unkenntniss hatte und
Blödigkeit und Verblendung, die hat er überstanden, an der Wurzel
abgeschnitten, einem Palmstumpf gleichgemacht, so dass sie nicht mehr
keimen, nicht mehr sich entwickeln können.

»So ist nun ein dahin gelangter Mönch mit dieser höchsten Beruhigung
belehnt. Das ist ja, Mönch, die höchste, heilige Beruhigung, nämlich
Gier, Hass und Irre aufgelöst haben. — {408} ‚Weisheit soll er nicht
preisgeben, Wahrheit bewahren, Entsagung vollziehn, den
Frieden eben zu finden suchen‘: wurde das gesagt, so war es darum
gesagt.

»‚Auf dass ihn wo er steht kein dünkendes Wähnen ankommen kann: kann
aber kein dünkendes Wähnen ankommen, wird er der ›Stille Denker‹
genannt‘: das ist gesagt worden; und warum ist das gesagt worden? ›Ich
bin‹ ist, Mönch, ein Dünken, ›Ich bin nicht‹ ist ein Dünken, ›Ich
werde sein‹ ist ein Dünken, ›Ich werde nicht sein‹ ist ein Dünken;
›Formhaft werde ich sein‹ ist ein Dünken, ›Formlos werde ich sein‹ ist
ein Dünken; ›Bewusst werde ich sein‹ ist ein Dünken, ›Unbewusst werde
ich sein‹ ist ein Dünken, ›Weder bewusst noch unhewusst werde ich sein‹
ist ein Dünken. Dünken, Mönch, ist krank sein, Dünken ist wund sein,
Dünken ist weh sein: ist aber alles Dünken, Mönch, überstanden, so wird
man ›Stiller Denker‹ genannt. Und der Denker nun, Mönch, der stille,
entsteht nicht, vergeht nicht, erstirbt nicht, erbebt nicht, verlangt
nicht. Das eben, Mönch, giebt’s nicht bei ihm, dass er entstände; weil
er nicht entsteht, wie sollt’ er vergehn? weil er nicht vergeht, wie
sollt’ er ersterben? weil er nicht erstirbt, wie sollt’ er erbeben?
weil er nicht erbebt, wonach sollt’ er verlangen? — ‚Auf dass ihn wo
er steht kein dünkendes Wähnen ankommen kann: kann aber kein dünkendes
Wähnen ankommen, wird er der ›Stille Denker‹ genannt‘: wurde das
gesagt, so war es darum gesagt.

»Das magst du nun, Mönch, als kurz von mir umrissene Abzeichen
sechsfacher Artung betrachten.«

Da wusste ja der ehrwürdige Pukkusāti: ›Der Meister, wahrlich,
hat mich besucht, der Willkommene, wahrlich, hat mich besucht, der
vollkommen Erwachte, wahrlich, hat mich besucht‹; und er stand auf,
entblößte die eine Schulter, fiel dem Erhabenen zu Füßen und sprach
also[193]:

»Möchte mir, o Herr, der Erhabene selbst die Ordensweihe {409} ertheilen!«

»Hast du denn, Mönch, Mantel und Almosenschaale schon erhalten?«

»Noch nicht erhalten, o Herr, hab’ ich Mantel und Almosenschaale.«

»Nicht mögen, o Mönch, Vollendete ohne Mantel und Almosenschaale die
Ordensweihe ertheilen.«

Und der ehrwürdige Pukkusāti, durch des Erhabenen Rede erfreut und
befriedigt, stand auf, begrüßte den Erhabenen ehrerbietig, ging rechts
herum und zog von dannen, Mantel und Almosenschaale sich zu verschaffen.

Wie nun der ehrwürdige Pukkusāti nach Mantel und Almosenschaale
umherzog, wurde er durch eine Kuh des Lebens beraubt.[194]

Da begaben sich denn viele Mönche zum Erhabenen hin, begrüßten den
Erhabenen ehrerbietig und setzten sich seitwärts nieder. Seitwärts
sitzend sprachen nun die Mönche zum Erhabenen also:



»Der da, o Herr, Pukkusāti hieß, der edle Sohn, den der Erhabene in
kurzer Aufklärung aufgeklärt hatte, der ist gestorben. Wo ist er jetzt,
was ist aus ihm geworden?«

»Weise, ihr Mönche, ist Pukkusāti der edle Sohn gewesen, nachgefolgt
ist er der Lehre gelehrig, und nicht hat er an meiner Belehrung Anstoß
genommen. Pukkusāti, ihr Mönche, der edle Sohn, ist nach Vernichtung
der fünf niederzerrenden Fesseln emporgestiegen, {410} um von dort aus zu
erlöschen, nicht mehr zurückzukehren nach jener Welt.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[195]



141.

Vierzehnter Theil

Elfte Rede

DER WAHRHEIT ABZEICHEN

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei Benāres,
am Sehersteine, im Wildparke. Dort nun wandte sich der Erhabene an die
Mönche: »Ihr Mönche!« — »Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem
Erhabenen aufmerksam. Der Erhabene sprach also:

»Der Vollendete, ihr Mönche, der Heilige, vollkommen Erwachte hat
zu Benāres, am Sehersteine, im Wildparke das höchste Reich der
Wahrheit dargestellt: und darwiderstellen kann sich kein Asket und kein
Priester, kein Gott, kein böser und kein heiliger Geist, noch irgend
wer in der Welt; es ist das Anzeigen, Aufweisen, Darlegen, Darstellen,
Enthüllen, Entwickeln, Offenbarmachen der vier heiligen Wahrheiten.
Welcher vier? Der heiligen Wahrheit vom Leiden, der heiligen
Wahrheit von der Leidensentwicklung, der heiligen Wahrheit von der
Leidensauflösung, der heiligen Wahrheit von dem zur Leidensauflösung
führenden Pfade. Der Vollendete, ihr Mönche, der Heilige, vollkommen
Erwachte hat zu Benāres, {411} am Sehersteine, im Wildparke das
höchste Reich der Wahrheit dargestellt: und darwiderstellen kann sich
kein Asket und kein Priester, kein Gott, kein böser und kein heiliger
Geist, noch irgend wer in der Welt; es ist das Anzeigen, Aufweisen,
Darlegen, Darstellen, Enthüllen, Entwickeln, Offenbarmachen dieser vier
heiligen Wahrheiten.

»Wendet euch, Mönche, an Sāriputto und Moggallāno, haltet euch,
Mönche, an Sāriputto und Moggallāno: weise Mönche sind Wohlthäter
ihrer Ordensgenossen. Wie ein Erzeuger, ihr Mönche, ist Sāriputto,
wie des Erzeugten Ernährer Moggallāno zu gewahren. Sāriputto,
ihr Mönche, führt euch dem Ziele der Hörerschaft zu, Moggallāno
bestem Gewinne. Sāriputto, ihr Mönche, ist imstande die vier
heiligen Wahrheiten je einzeln anzuzeigen, aufzuweisen, darzulegen,
darzustellen, zu enthüllen, zu entwickeln, offenbar zu machen.«

Also sprach der Erhabene. Als der Willkommene das gesagt hatte, stand
er auf und zog sich in das Wohnhaus zurück.

Da wandte sich denn der ehrwürdige Sāriputto, bald nachdem der
Erhabene fortgegangen war, an die Mönche: »Brüder Mönche!« —
»Bruder!« antworteten da jene Mönche dem ehrwürdigen Sāriputto
aufmerksam. Der ehrwürdige Sāriputto sprach also:

»Der Vollendete, ihr Brüder, der Heilige, vollkommen Erwachte hat
zu Benāres, am Sehersteine, im Wildparke das höchste Reich der
Wahrheit dargestellt: und darwiderstellen kann sich kein Asket und kein
Priester, kein Gott, kein böser und kein heiliger Geist, noch irgend
wer in der Welt; es ist das Anzeigen, Aufweisen, Darlegen, Darstellen,
Enthüllen, Entwickeln, Offenbarmachen der vier heiligen Wahrheiten.
Welcher vier? Der heiligen Wahrheit vom Leiden, der heiligen Wahrheit
von der Leidensentwicklung, {412} der heiligen Wahrheit von der
Leidensauflösung, der heiligen Wahrheit von dem zur Leidensauflösung
führenden Pfade.

»Was ist aber, Brüder, die heilige Wahrheit vom Leiden? Geburt ist
Leiden, Alter ist Leiden, Sterben ist Leiden, Kummer, Jammer, Schmerz,
Gram und Verzweiflung sind Leiden, was man begehrt nicht erlangen, das
ist Leiden, kurz gesagt: die fünf Stücke des Anhangens sind Leiden.
— Was ist nun, Brüder, die Geburt? Der jeweiligen Wesen in jeweilig
wesender Gattung Geburt, Gebärung, Bildung, Keimung, Empfängniss,
das Erscheinen der Theile, das Ergreifen der Gebiete: das nennt man,
Brüder, Geburt. Was ist nun, Brüder, das Alter? Der jeweiligen Wesen in
jeweilig wesender Gattung altern und abnutzen, gebrechlich, grau und
runzelig werden, der Kräfteverfall, das Abreifen der Sinne: das nennt
man, Brüder, Alter. Was ist nun, Brüder, das Sterben? Der jeweiligen
Wesen in jeweilig wesender Gattung Hinschwund, Auflösung, Zersetzung,
Untergang, Todessterben, Zeiterfüllung[196], das Zerfallen der Theile,
das Verwesen der Leiche: das nennt man, Brüder, Sterben. Was ist nun,
Brüder, der Kummer? Was da, Brüder, bei solchem und solchem Verluste,
den man erfährt, bei solchem und solchem Unglücke, das einen betrifft,
Kummer, Kümmerniss, Bekümmerung, innerer Kummer, innere Verkümmerung
ist: das nennt man, Brüder, Kummer. Was ist nun, Brüder, der Jammer?
Was da, Brüder, bei solchem und solchem Verluste, den man erfährt, bei
solchem und solchem Unglücke, das einen betrifft, {413} Klage und Jammer,
Beklagen und Bejammern, Wehklage, Wehjammer ist: das nennt
man, Brüder, Jammer. Was ist nun, Brüder, der Schmerz? Was da, Brüder,
körperlich schmerzhaft, körperlich unangenehm ist, durch körperhafte
Berührung schmerzhaft, unangenehm empfunden wird: das nennt man,
Brüder, Schmerz. Was ist nun, Brüder, der Gram? Was da, Brüder, geistig
schmerzhaft, geistig unangenehm ist, durch gedankenhafte Berührung
schmerzhaft, unangenehm empfunden wird: das nennt man, Brüder, Gram.
Was ist nun, Brüder, die Verzweiflung? Was da, Brüder, bei solchem
und solchem Verluste, den man erfährt, bei solchem und solchem
Unglücke, das einen betrifft, Verzagen und Verzweifeln, Verzagtsein und
Verzweifeltsein ist: das nennt man, Brüder, Verzweiflung. Was ist nun,
Brüder, was man begehrt nicht erlangen für Leiden? Die Wesen, Brüder,
der Geburt unterworfen, kommt das Begehren an: ›O dass wir doch nicht
der Geburt unterworfen wären, dass uns doch keine Geburt bevorstände!‹;
aber das kann man durch Begehren nicht erreichen: das nun eben nicht
erlangen, was man begehrt, ist Leiden. Die Wesen, Brüder, dem Alter,
dem Sterben, dem Kummer, Jammer, Schmerz, dem Gram, der Verzweiflung
unterworfen, kommt das Begehren an: ›O dass wir doch nicht dem Alter,
dem Sterben, dem Kummer, Jammer, Schmerz, dem Gram, der Verzweiflung
unterworfen wären, dass uns doch kein Altern und Sterben, kein Kummer
und Jammer und Schmerz, kein Gram und keine Verzweiflung bevorstände!‹;
aber das kann man durch Begehren nicht erreichen: das nun eben nicht
erlangen, was man begehrt, ist Leiden.[197] Was sind nun, Brüder, kurz
gesagt, die fünf Stücke des Anhangens für Leiden? Es ist da ein Stück
Anhangen an der Form, ein Stück Anhangen am Gefühl, ein Stück Anhangen
an der Wahrnehmung, {414} ein Stück Anhangen an der Unterscheidung,
ein Stück Anhangen am Bewusstsein: das nennt man, Brüder, kurz gesagt,
die fünf Stücke des Anhangens als Leiden. — Das heißt man, Brüder,
heilige Wahrheit vom Leiden.

»Was ist aber, Brüder, die heilige Wahrheit von der Leidensentwicklung?
Es ist dieser Durst, der Wiederdasein säende, gnügensgierverbundene,
bald da bald dort sich ergetzende, ist der Geschlechtsdurst, der
Daseinsdurst, der Wohlseinsdurst. Das heißt man, Brüder, heilige
Wahrheit von der Leidensentwicklung.

»Was ist aber, Brüder, die heilige Wahrheit von der Leidensauflösung?
Es ist ebendieses Durstes vollkommen restlose Auflösung, ihn abstoßen,
austreiben, fällen, vertilgen. Das heißt man, Brüder, heilige Wahrheit
von der Leidensauflösung.

»Was ist aber, Brüder, die heilige Wahrheit von dem zur
Leidensauflösung führenden Pfade? Dieser heilige achtfältige Weg
ist es, der zur Leidensauflösung führende Pfad, nämlich: rechte
Erkenntniss, rechte Gesinnung, rechte Rede, rechtes Handeln, rechtes
Wandeln, rechtes Mühn, rechte Einsicht, rechte Einigung. — Was ist
nun, Brüder, rechte Erkenntniss? Das Leiden kennen, ihr Brüder, die
Entwicklung des Leidens kennen, die Auflösung des Leidens kennen,
den zur Auflösung des Leidens führenden Pfad kennen: das nennt man,
Brüder, rechte Erkenntniss. Was ist nun, Brüder, rechte Gesinnung?
Entsagung sinnen, keinen Groll hegen, keine Wuth hegen: das nennt
man, Brüder, rechte Gesinnung. Was ist nun, Brüder, rechte Rede? Lüge
vermeiden, Verleumdung vermeiden, barsche Worte vermeiden, Geschwätz
vermeiden: das nennt man, Brüder, rechte Rede. Was ist nun, Brüder,
rechtes Handeln? Lebendiges umzubringen vermeiden, Nichtgegebenes zu
nehmen vermeiden, Ausschweifung zu begehn vermeiden: das nennt man,
Brüder, rechtes Handeln. Was ist nun, Brüder, rechtes Wandeln? Da hat,
Brüder, der heilige Jünger falschen Wandel verlassen und fristet sein
Leben auf rechte Weise: {415} das nennt man, Brüder, rechtes Wandeln.
Was ist nun, Brüder, rechtes Mühn? Da weckt, Brüder, der Mönch
seinen Willen, dass er unaufgestiegene üble, unheilsame Dinge nicht
aufsteigen lasse, er müht sich darum, muthig bestrebt, rüstet das
Herz, macht es kampfbereit; weckt seinen Willen, dass er aufgestiegene
üble, unheilsame Dinge vertreibe, er müht sich darum, muthig bestrebt,
rüstet das Herz, macht es kampfbereit; weckt seinen Willen, dass
er unaufgestiegene heilsame Dinge aufsteigen lasse, er müht sich
darum, muthig bestrebt, rüstet das Herz, macht es kampfbereit; weckt
seinen Willen, dass er aufgestiegene heilsame Dinge sich festigen,
nicht lockern, weiterentwickeln, erschließen, entfalten, erfüllen
lasse, er müht sich darum, muthig bestrebt, rüstet das Herz, macht
es kampfbereit: das nennt man, Brüder, rechtes Mühn. Was ist nun,
Brüder, rechte Einsicht? Da wacht, Brüder, ein Mönch beim Körper über
den Körper, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns; wacht bei den Gefühlen über die
Gefühle, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns; wacht beim Gemüthe über das
Gemüth, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig, nach Verwindung
weltlichen Begehrens und Bekümmerns; wacht bei den Erscheinungen
über die Erscheinungen, unermüdlich, klaren Sinnes, einsichtig,
nach Verwindung weltlichen Begehrens und Bekümmerns: das nennt man,
Brüder, rechte Einsicht. Was ist nun, Brüder, rechte Einigung? Da
weilt, Brüder, ein Mönch, gar fern von Begierden, fern von unheilsamen
Dingen, in sinnend gedenkender ruhegeborener säliger Heiterkeit, in der
Weihe der ersten Schauung. Nach Vollendung des Sinnens und Gedenkens
erwirkt er die innere Meeresstille[198], die Einheit des Gemüthes,
die von sinnen, von gedenken freie, in der Einigung geborene sälige
Heiterkeit, die Weihe der zweiten Schauung. In heiterer Ruhe verweilt
er gleichmüthig, einsichtig, klar bewusst, ein Glück empfindet er im
Körper, von dem die Heiligen sagen: ›Der gleichmüthig Einsichtige
lebt beglückt‹; so erwirkt er die Weihe der dritten Schauung. Nach
Verwerfung der Freuden und Leiden, nach Vernichtung des einstigen
Frohsinns und Trübsinns erwirkt er die Weihe der leidlosen,
freudlosen, gleichmüthig einsichtigen vollkommenen Reine, die vierte
Schauung. Das nennt man, Brüder, rechte Einigung. — Das heißt man,
Brüder, heilige Wahrheit von dem zur Leidensauflösung führenden Pfade.

»Der Vollendete, ihr Brüder, der Heilige, vollkommen Erwachte hat
zu Benāres, am Sehersteine, im Wildparke das höchste Reich der
Wahrheit dargestellt: {416} und darwiderstellen kann sich kein Asket und
kein Priester, kein Gott, kein böser und kein heiliger Geist,
noch irgend wer in der Welt; es ist das Anzeigen, Aufweisen, Darlegen,
Darstellen, Enthüllen, Entwickeln, Offenbarmachen dieser vier heiligen
Wahrheiten.«

Also sprach der ehrwürdige Sāriputto. Zufrieden freuten sich jene
Mönche über das Wort des ehrwürdigen Sāriputto.[199]



142.

Vierzehnter Theil

Zwölfte Rede

LAUTERE SPENDE

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene im Lande der
Sakker, bei Kapilavatthu, im Park der Feigenbäume.

Da begab sich denn Mahāpajāpatī die Gotamidin mit einem
neuen Stücke Tuches zum Erhabenen hin, bot ehrerbietigen Gruß dar
und setzte sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend sprach nun
Mahāpajāpatī die Gotamidin also zum Erhabenen:



»Dieses neue Stück Tuch, o Herr, hab’ ich für den Erhabenen selbst
gesponnen, selbst gewebt: das möge, o Herr, der Erhabene von mir
annehmen, aus Mitleid zu mir.«

Auf diese Bitte sprach der Erhabene Mahāpajāpatī der Gotamidin
also zu:

»Der Jüngerschaft gieb es, Gotamī; giebst du ’s der Jüngerschaft,
wirst du mich verehrt haben und die Jüngerschaft.«

{417} Und ein zweites Mal, und ein drittes Mal bat
Mahāpajāpatī die Gotamidin den Erhabenen:

»Dieses neue Stück Tuch, o Herr, hab’ ich für den Erhabenen selbst
gesponnen, selbst gewebt: das möge, o Herr, der Erhabene von mir
annehmen, aus Mitleid zu mir.«

Und ein zweites Mal, und ein drittes Mal sprach der Erhabene
Mahāpajāpatī der Gotamidin also zu:

»Der Jüngerschaft gieb es, Gotamī; giebst du ’s der Jüngerschaft,
wirst du mich verehrt haben und die Jüngerschaft.«

Da wandte sich der ehrwürdige Ānando, auf diesen Bescheid hin, also
an den Erhabenen:

»Annehmen möge, o Herr, der Erhabene Mahāpajāpatī
der Gotamidin ihr neues Stück Tuch: viel gethan, o Herr, hat
Mahāpajāpatī die Gotamidin für den Erhabenen, hat als Muhme
Nahrung, Speise, Milch dargeboten, den Erhabenen, da die Mutter
gestorben war, an ihrer Brust aufgesäugt. Und auch der Erhabene,
o Herr, hat viel gethan für Mahāpajāpatī die Gotamidin:
zum Erhabenen, o Herr, gekommen, hat Mahāpajāpatī die
Gotamidin beim Erwachten Zuflucht gefunden, bei der Lehre Zuflucht
gefunden, bei der Jüngerschaft Zuflucht gefunden; zum Erhabenen, o
Herr, gekommen, hat Mahāpajāpatī die Gotamidin Lebendiges
umbringen meiden gelernt, Nichtgegebenes nehmen meiden gelernt,
Ausschweifung meiden gelernt, Lüge meiden gelernt, berauschende
und berückende Getränke, betäubende und bethörende Mittel meiden
gelernt; zum Erhabenen, o Herr, gekommen, hat Mahāpajāpatī
die Gotamidin ihre Liebe zum Erwachten erprobt, ihre Liebe zur Lehre
erprobt, ihre Liebe zu den Jüngern erprobt, hat Eigenschaften erworben,
wie sie Heiligen lieb sind; zum Erhabenen, o Herr, gekommen, hat
Mahāpajāpatī die Gotamidin den Zweifel am Leiden verloren,
den Zweifel an der Leidensentwicklung verloren, den Zweifel an der
Leidensauflösung verloren, den Zweifel am Pfade verloren, der zur
Leidensauflösung führt: auch der Erhabene, o Herr, hat viel gethan für
Mahāpajāpatī die Gotamidin.«

{418} »So ist es, Ānando, so ist es, Ānando. Denn hat man,
Ānando, einander begegnet und beim Erwachten Zuflucht gefunden, bei
der Lehre Zuflucht gefunden, bei der Jüngerschaft Zuflucht gefunden,
so kann man, sag’ ich, Ānando, einander schwerlich genugthun, indem
man da höflichen Gruß entbietet, geziemende Achtung erweist, Kleidung,
Nahrung, Obdach und Arzenei für den Fall einer Krankheit darreicht.
Denn hat man, Ānando, einander begegnet und Lebendiges umbringen
meiden gelernt, Nichtgegebenes nehmen meiden gelernt, Ausschweifung
meiden gelernt, Lüge meiden gelernt, berauschende und berückende
Getränke, betäubende und bethörende Mittel meiden gelernt, so kann
man, sag’ ich, Ānando, einander schwerlich genugthun, indem man
da höflichen Gruß entbietet, geziemende Achtung erweist, Kleidung,
Nahrung, Obdach und Arzenei für den Fall einer Krankheit darreicht.
Denn hat man, Ānando, einander begegnet und seine Liebe zum
Erwachten erprobt, seine Liebe zur Lehre erprobt, seine Liebe zu den
Jüngern erprobt, Eigenschaften erworben, wie sie Heiligen lieb sind,
so kann man, sag’ ich, Ānando, einander schwerlich genugthun, indem
man da höflichen Gruß entbietet, geziemende Achtung erweist, Kleidung,
Nahrung, Obdach und Arzenei für den Fall einer Krankheit darreicht.
Denn hat man, Ānando, einander begegnet und den Zweifel am Leiden
verloren, den Zweifel an der Leidensentwicklung verloren, den Zweifel
an der Leidensauflösung verloren, den Zweifel am Pfade verloren, der
zur Leidensauflösung führt, so kann man, sag’ ich, Ānando, einander
schwerlich genugthun, indem man da höflichen Gruß entbietet, geziemende
Achtung erweist, Kleidung, Nahrung, Obdach und Arzenei für den Fall
{419} einer Krankheit darreicht.[200]

»Vier Arten, Ānando, von Lauterkeit giebt es da bei Spenden: und
welche vier? {421} Es giebt, Ānando, eine Spende, wobei der
Geber geläutert wird, nicht der Empfänger. Es giebt, Ānando, eine
Spende, wobei der Empfänger geläutert wird, nicht der Geber. Es giebt,
Ānando, eine Spende, wobei nicht der Geber geläutert wird und nicht
der Empfänger. Es giebt, Ānando, eine Spende, wobei der Geber
geläutert wird und der Empfänger.

»Wie aber wird, Ānando, bei einer Spende der Geber geläutert, nicht
der Empfänger? Da ist, Ānando, der Geber sittenrein, edelgeartet,
und die Empfänger sind sittenlos, übelgeartet: so wird, Ānando, bei
einer Spende der Geber geläutert, nicht der Empfänger. Wie aber wird,
Ānando, bei einer Spende der Empfänger geläutert, nicht der Geber?
Da ist, Ānando, der Geber sittenlos, übelgeartet, und die Empfänger
sind sittenrein, edelgeartet: so wird, Ānando, bei einer Spende der
Empfänger geläutert, nicht der Geber. Wie aber wird, Ānando, bei
einer Spende nicht der Geber geläutert und nicht der Empfänger? Da ist,
Ānando, der Geber sittenlos, übelgeartet, und die Empfänger sind
sittenlos, übelgeartet: so wird, Ānando, bei einer Spende nicht der
Geber geläutert und nicht der Empfänger. Wie aber wird, Ānando, bei
einer Spende der Geber geläutert und der Empfänger? Da ist, Ānando,
der Geber sittenrein, edelgeartet, und die Empfänger sind sittenrein,
edelgeartet: so wird, Ānando, bei einer Spende der Geber geläutert
und der Empfänger. {422} Das sind, Ānando, bei Spenden vier Arten
von Lauterkeit.«

Also sprach der Erhabene. Als der Willkommene das gesagt hatte, sprach
fernerhin also der Meister:




»Wer sittenrein an Sittenlose hingiebt

Als Gabe recht erworben Gut, im Herzen heiter,

Wohl eingedenk hülfreicher Thaten Reife:

Bei solcher Spende mag der Geber lauter sein.




»Wer sittenlos an Sittenreine hingiebt

Unrecht erworben Gut als Gabe, herzverdrossen,

Uneingedenk hülfreicher Thaten Reife:

Bei solcher Spende mag wer sie empfangen lauter sein.





»Wer sittenlos an Sittenlose hingiebt

Unrecht erworben Gut als Gabe, herzverdrossen,

Uneingedenk hülfreicher Thaten Reife:

Nicht solche Spende, sag’ ich, heißt man reifereich.




»Wer sittenrein an Sittenreine hingiebt

Als Gabe recht erworben Gut, im Herzen heiter,

Wohl eingedenk hülfreicher Thaten Reife:

Ja, solche Spende, sag’ ich, heißt man reifereich.




»Wer heil von Süchten Suchtgeheilten hingiebt

Als Gabe recht erworben Gut, im Herzen heiter,

{423}
Wohl eingedenk hülfreicher Thaten Reife:

Der Nothdurftgaben ist es beste Gabe.«












FÜNFZEHNTER THEIL


BUCH DES SECHSFACHEN GEBIETES





143.

Fünfzehnter Theil

Erste Rede

ANĀTHAPIṆḌIKO

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Um diese Zeit nun war Anāthapiṇḍiko der Hausvater unwohl
geworden, leidend, schwerkrank. Und Anāthapiṇḍiko der
Hausvater wandte sich an einen seiner Leute:

»Geh’, lieber Mann, und begieb dich zum Erhabenen hin und bring’
dem Erhabenen zu Füßen meinen Gruß dar: ›Anāthapiṇḍiko, o
Herr, der Hausvater, ist unwohl, leidend, schwerkrank: er bringt dem
Erhabenen zu Füßen Gruß dar‹; dann geh’ zum ehrwürdigen Sāriputto
hin und bring’ dem ehrwürdigen Sāriputto zu Füßen meinen Gruß dar:
›Anāthapiṇḍiko, o Herr, der Hausvater, ist unwohl, leidend,
schwerkrank: er bringt dem ehrwürdigen Sāriputto zu Füßen Gruß dar;‹
{424} und füge hinzu: ›gut wär’ es‹, sagt’ er, o Herr, ›wenn der
ehrwürdige Sāriputto sich zur Wohnung Anāthapiṇḍiko des
Hausvaters begeben wollte, von Mitleid bewogen.‹«

»Wohl, o Herr!« entgegnete da gehorsam jener Mann
Anāthapiṇḍiko dem Hausvater. Und er begab sich dorthin wo der
Erhabene weilte, bot ehrerbietigen Gruß dar und setzte sich seitwärts
nieder. Seitwärts sitzend sprach er also zum Erhabenen:

»Anāthapiṇḍiko, o Herr, der Hausvater, ist unwohl, leidend,
schwerkrank: er bringt dem Erhabenen zu Füßen Gruß dar.«

Dann begab er sich zum ehrwürdigen Sāriputto hin, bot ehrerbietigen
Gruß dar und setzte sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend sprach er
also zum ehrwürdigen Sāriputto:

»Anāthapiṇḍiko, o Herr, der Hausvater, ist unwohl, leidend,
schwerkrank: er bringt dem ehrwürdigen Sāriputto zu Füßen Gruß
dar; und er lässt sagen, gut wär’ es, o Herr, wenn der ehrwürdige
Sāriputto sich zur Wohnung Anāthapiṇḍiko des Hausvaters
begeben wollte, von Mitleid bewogen.«

Schweigend gewährte der ehrwürdige Sāriputto die Bitte.

Und der ehrwürdige Sāriputto rüstete sich, nahm Mantel und
Schaale und begab sich, gefolgt vom ehrwürdigen Ānando, zur
Wohnung Anāthapiṇḍiko des Hausvaters. Dort angelangt nahm
er auf dem dargebotenen Sitze Platz. Und er wandte sich also an
Anāthapiṇḍiko den Hausvater:

»Fühlst du dich, Hausvater, schon wohler, geht es dir etwas besser,
nehmen die Schmerzen wieder ab und nicht zu, merkt man, dass sie
nachlassen und nicht zunehmen?«

»Nicht fühl’ ich mich, werther Sāriputto, wohler, es geht mir
nicht besser, {425} heftig nehmen die Schmerzen zu und nicht ab,
man merkt, dass sie zunehmen und nicht nachlassen. Gleichwie etwa,
werther Sāriputto, wenn ein starker Mann mit scharfer Dolchspitze
die Schädeldecke zerhämmerte, ebenso nun auch, werther Sāriputto,
schlagen mir überheftige Strömungen auf die Schädeldecke auf: nicht
fühl’ ich mich, werther Sāriputto, wohler, es geht mir nicht besser,
die heftigen Schmerzen nehmen zu und nicht ab, man merkt, dass sie
zunehmen und nicht nachlassen. Gleichwie etwa, werther Sāriputto,
wenn ein starker Mann feste Riemenstränge auf dem Kopfe peitschend
tanzen ließe, ebenso nun auch, werther Sāriputto, hab’ ich im Kopfe
betäubende Kopfgefühle: nicht fühl’ ich mich, werther Sāriputto,
wohler, es geht mir nicht besser, die heftigen Schmerzen nehmen zu und
nicht ab, man merkt, dass sie zunehmen und nicht nachlassen. Gleichwie
etwa, werther Sāriputto, wenn ein geschickter Schlächter oder
Schlächtergeselle mit scharfem Schlachtmesser den Bauch durchschlitzte,
ebenso nun auch, werther Sāriputto, schneiden mir überheftige
Strömungen durch den Bauch: nicht fühl’ ich mich, werther Sāriputto,
wohler, es geht mir nicht besser, die heftigen Schmerzen nehmen zu und
nicht ab, man merkt, dass sie zunehmen und nicht nachlassen. Gleichwie
etwa, werther Sāriputto, wenn zwei starke Männer einen schwächeren
Mann an beiden Armen ergriffen und in eine Grube voll glühender Kohlen
hineinquälten, hineinrollten, ebenso nun auch, werther Sāriputto,
hab’ ich im Körper überheftig glühende Quaal: nicht fühl’ ich mich,
werther Sāriputto, wohler, es geht mir nicht besser, heftig nehmen
die Schmerzen zu und nicht ab, man merkt, dass sie zunehmen und nicht
nachlassen.«

{426} »Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben:  ›Das Auge
werd’ ich nicht anhangen lassen, und nicht an das Auge gebunden sein
wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben.
Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Das Ohr werd’ ich
nicht anhangen lassen, und nicht an das Ohr gebunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Die Nase werd’ ich nicht anhangen
lassen, und nicht an die Nase gebunden sein wird mein Bewusstsein‹:
also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater,
dich also zu üben: ›Die Zunge werd’ ich nicht anhangen lassen, und
nicht an die Zunge gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du
dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu
üben: ›Den Leib werd’ ich nicht anhangen lassen, und nicht an den Leib
gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater,
wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Den Geist
werd’ ich nicht anhangen lassen, und nicht an den Geist gebunden sein
wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keiner Form werd’ ich
anhangen, und keiner Form verbunden sein wird mein Bewusstsein‹: also
hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater,
dich also zu üben: ›Keinem Tone werd’ ich anhangen, und keinem Tone
verbunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater,
wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem
Dufte werd’ ich anhangen, und keinem Dufte verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem Safte werd’ ich anhangen,
und keinem Safte verbunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast
du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich
also zu üben: ›Keiner Tastung werd’ ich anhangen, und keiner Tastung
verbunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater,
wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem
Dinge werd’ ich anhangen, und keinem Dinge verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem Sehbewusstsein
werd’ ich anhangen, und keinem Sehbewusstsein verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: {427} ›Keinem Hörbewusstsein
werd’ ich anhangen, und keinem Hörbewusstsein verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem Riechbewusstsein werd’
ich anhangen, und keinem Riechbewusstsein verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem Schmeckbewusstsein werd’
ich anhangen, und keinem Schmeckbewusstsein verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem Tastbewusstsein werd’
ich anhangen, und keinem Tastbewusstsein verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem Denkbewusstsein werd’
ich anhangen, und keinem Denkbewusstsein verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keiner Sehberührung
werd’ ich anhangen, und keiner Sehberührung verbunden sein wird
mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da
hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keiner Hörberührung
werd’ ich anhangen, und keiner Hörberührung verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keiner Riechberührung werd’
ich anhangen, und keiner Riechberührung verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keiner Schmeckberührung werd’
ich anhangen, und keiner Schmeckberührung verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keiner Tastberührung werd’
ich anhangen, und keiner Tastberührung verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keiner Denkberührung werd’
ich anhangen, und keiner Denkberührung verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem durch
Sehberührung entstandenen Gefühle werd’ ich anhangen, und keinem
durch Sehberührung entstandenen Gefühle verbunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem durch Hörberührung
entstandenen Gefühle werd’ ich anhangen, und keinem durch Hörberührung
entstandenen Gefühle verbunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast
du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich
also zu üben: ›Keinem durch Riechberührung entstandenen Gefühle werd’
ich anhangen, und keinem durch Riechberührung entstandenen Gefühle
verbunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater,
wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem
durch Schmeckberührung entstandenen Gefühle werd’ ich anhangen, und
keinem durch Schmeckberührung entstandenen Gefühle verbunden sein wird
mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Keinem durch Tastberührung
entstandenen Gefühle werd’ ich anhangen, und keinem durch Tastberührung
entstandenen Gefühle verbunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast
du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also
zu üben: ›Keinem durch Denkberührung entstandenen Gefühle werd’ ich
anhangen, und keinem durch Denkberührung entstandenen Gefühle verbunden
sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Der Erdenart werd’
ich nicht anhangen, und nicht an Erdenart gebunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: {428} ›Der Wasserart werd’ ich
 nicht anhangen, und nicht an Wasserart gebunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Der Feuerart werd’ ich nicht
anhangen, und nicht an Feuerart gebunden sein wird mein Bewusstsein‹:
also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater,
dich also zu üben: ›Der Luftart werd’ ich nicht anhangen, und nicht
an Luftart gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich,
Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu
üben: ›Der Raumart werd’ ich nicht anhangen und nicht an Raumart
gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater,
wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Der
Art des Bewusstseins werd’ ich nicht anhangen, und nicht an Art des
Bewusstseins gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich,
Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Der Form werd’
ich nicht anhangen, und nicht an die Form gebunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Dem Gefühle werd’ ich nicht
anhangen, und nicht an das Gefühl gebunden sein wird mein Bewusstsein‹:
also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater,
dich also zu üben: ›Der Wahrnehmung werd’ ich nicht anhangen, und nicht
an die Wahrnehmung gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du
dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also
zu üben: ›Den Unterscheidungen werd’ ich nicht anhangen, und nicht an
die Unterscheidungen gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du
dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also
zu üben: ›Dem Bewusstsein werd’ ich nicht anhangen, und nicht an das
Bewusstsein gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich,
Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Der unbegränzten
Raumsphäre werd’ ich nicht anhangen, und nicht an die unbegränzte
Raumsphäre gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast du dich,
Hausvater, wohl zu üben. Da hast du denn, Hausvater, dich also zu
üben: ›Der unbegränzten Bewusstseinsphäre werd’ ich nicht anhangen,
und nicht an die unbegränzte Bewusstseinsphäre gebunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast du
denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Der Nichtdaseinsphäre werd’ ich
nicht anhangen, und nicht an die Nichtdaseinsphäre gebunden sein wird
mein Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Der Gränzscheide möglicher
Wahrnehmung werd’ ich nicht anhangen, und nicht an die Gränzscheide
möglicher Wahrnehmung gebunden sein wird mein Bewusstsein‹: also hast
du dich, Hausvater, wohl zu üben.

»Da hast du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Nicht dieser Welt
werd’ ich anhangen, und nicht an diese Welt gebunden sein wird mein
Bewusstsein‹: also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. Da hast
du denn, Hausvater, dich also zu üben: ›Nicht jener Welt werd’ ich
anhangen, und nicht an jene Welt gebunden sein wird mein Bewusstsein‹:
also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben. {429} Da hast du denn, Hausvater,
dich also zu üben: ›Und was ich gesehn, gehört, gedacht,
erkannt, untersucht, im Geiste erforscht habe, auch daran werd’ ich
nicht hangen, und nicht daran gebunden sein wird mein Bewusstsein‹:
also hast du dich, Hausvater, wohl zu üben.«

Auf diese Rede kam Anāthapiṇḍiko den Hausvater Seufzen an und
Thränen traten ihm in die Augen. Da wandte sich denn der ehrwürdige
Ānando also an Anāthapiṇḍiko den Hausvater:

»Beruhige dich, o Hausvater, beschwichtige dich, o Hausvater!«

»Ich kann mich, werther Ānando, nicht beruhigen, nicht
beschwichtigen: hab’ ich doch lange Zeiten hindurch dem Meister gedient
und geistesmächtigen Mönchen, und habe nie zuvor eine so tief gedachte
Rede vernommen.«

»Es ist, o Hausvater, weiß gekleideten Hausleuten so tief gedachte Rede
nicht klar genug: Asketen, Hausvater, ist sie klar genug.«

»Doch mag eben, werther Sāriputto, auch weiß gekleideten Hausleuten
so tief gedachte Rede klar genug sein. Es giebt ja, werther
Sāriputto, edle Söhne, die nicht ganz verdorben sind: hören die
solche Dinge nicht, verlieren sie sich; die werden es verstehn.«

Als da nun Anāthapiṇḍiko der Hausvater mit dieser Belehrung
belehrt worden, standen Sāriputto und Ānando die Ehrwürdigen von
ihren Sitzen auf und entfernten sich.



Bald aber, nachdem Sāriputto und Ānando die Ehrwürdigen
fortgegangen, starb Anāthapiṇḍiko der Hausvater und kehrte in
Sälige Gestalt wieder.[201]



144.

Fünfzehnter Theil

Zweite Rede

CHANNO

{431} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Rājagaham, im Bambusparke, am Hügel der Eichhörnchen.

Um diese Zeit aber hielt sich der ehrwürdige Sāriputto und der
ehrwürdige Mahācundo und der ehrwürdige Channo im Gebirge, am
Geierkulm auf. Damals war nun der ehrwürdige Channo unwohl geworden,
leidend, schwerkrank.

Da begab sich denn der ehrwürdige Sāriputto gegen Abend, nach
Aufhebung der Gedenkensruhe, dorthin wo der ehrwürdige Mahācundo
weilte, und er sprach also zu ihm:

»Komm’, Bruder Cundo, wir wollen den ehrwürdigen Channo besuchen, {432} nach
seinem Befinden uns erkundigen.«

»Gern, Bruder!« erwiderte da der ehrwürdige Mahācundo, dem
ehrwürdigen Sāriputto gehorchend.

Und der ehrwürdige Sāriputto begab sich nun mit dem ehrwürdigen
Mahācundo dorthin wo der ehrwürdige Channo weilte. Dort angelangt
tauschten sie höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige Worte mit
einander und setzten sich seitwärts nieder. Seitwärts sitzend wandte
sich nun der ehrwürdige Sāriputto also an den ehrwürdigen Channo:

»Fühlst du dich, Bruder Channo, schon wohler, geht es dir etwas besser,
nehmen die Schmerzen wieder ab und nicht zu, merkt man, dass sie
nachlassen und nicht zunehmen?«

»Nicht fühl’ ich mich, Bruder Sāriputto, wohler, es geht mir nicht
besser, heftig nehmen die Schmerzen zu und nicht ab, man merkt, dass
sie zunehmen und nicht nachlassen. — {433} Zur Waffe, Bruder Sāriputto,
werde ich greifen[202], nicht länger begehr’ ich das Leben.«

»Nicht möge der ehrwürdige Channo zur Waffe greifen, fristen möge
sich der ehrwürdige Channo, wir bitten den ehrwürdigen Channo sich
zu fristen. Wenn der ehrwürdige Channo geeigneter Nahrung ermangelt,
so werde ich dem ehrwürdigen Channo geeignete Nahrung zu verschaffen
suchen; wenn der ehrwürdige Channo geeigneter Arzenei ermangelt, so
werde ich dem ehrwürdigen Channo geeignete Arzenei zu verschaffen
suchen; wenn der ehrwürdige Channo entsprechender Aufwartung ermangelt,
so werde ich dem ehrwürdigen Channo Aufwärter sein. Nicht möge der
ehrwürdige Channo zur Waffe greifen, fristen möge sich der ehrwürdige
Channo, wir bitten den ehrwürdigen Channo sich zu fristen.«

»Nein, Bruder Sāriputto, ich ermangle keiner geeigneten Nahrung,
ermangle keiner geeigneten Arzenei, ermangle keiner entsprechenden
Aufwartung. Doch ist nun, Bruder Sāriputto, {434} der Meister seit langem
bedient, anmuthig nur, nicht unmuthig: das kommt ja, Bruder
Sāriputto, einem Jünger zu, dass er den Meister nur anmuthig
bediene, nicht unmuthig. ›Untadelhaft wird Channo der Mönch zur Waffe
greifen‹: das magst du, Bruder Sāriputto, also dir merken.«

»Wir hätten noch einige Fragen an den ehrwürdigen Channo, wenn uns der
ehrwürdige Channo darauf Antwort geben will.«

»Frage, Bruder Sāriputto: dann werden wir sehn.«

»Beim Auge, Bruder Channo, beim Sehbewusstsein, bei den durch das
Sehbewusstsein bewusstbaren Dingen, gewahrst du da wohl: ›Das gehört
mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹? beim Ohre, Bruder Channo, bei
der Nase, bei der Zunge, beim Leibe, beim Denken, bei den Dingen,
beim Denkbewusstsein, bei den durch das Denkbewusstsein bewusstbaren
Dingen, gewahrst du da wohl: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein
Selbst‹?«

»Beim Auge, Bruder Sāriputto, beim Sehbewusstsein, bei den durch das
Sehbewusstsein bewusstbaren Dingen gewahr’ ich da wohl: ›Das gehört mir
nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹; beim Ohre, Bruder
Sāriputto, bei der Nase, bei der Zunge, beim Leibe, beim Denken, bei
den Dingen, beim Denkbewusstsein, bei den durch das Denkbewusstsein
bewusstbaren Dingen gewahr’ ich da wohl: ›Das gehört mir nicht, das bin
ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹.«

»Beim Auge, Bruder Channo, beim Sehbewusstsein, bei den durch das
Sehbewusstsein bewusstbaren Dingen hast du was gesehn, was verstanden
und gewahrst da wohl: {435} ›Das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das
ist nicht mein Selbst‹? beim Ohre, Bruder Channo, bei der
Nase, bei der Zunge, beim Leibe, beim Denken, bei den Dingen, beim
Denkbewusstsein, bei den durch das Denkbewusstsein bewusstbaren Dingen
hast du was gesehn, was verstanden und gewahrst da wohl: ›Das gehört
mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹?«

»Beim Auge, Bruder Sāriputto, beim Sehbewusstsein, bei den durch
das Sehbewusstsein bewusstbaren Dingen hab’ ich die Auflösung gesehn,
die Auflösung verstanden und gewahre da wohl: ›Das gehört mir nicht,
das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‹; beim Ohre, Bruder
Sāriputto, bei der Nase, bei der Zunge, beim Leibe, beim Denken, bei
den Dingen, beim Denkbewusstsein, bei den durch das Denkbewusstsein
bewusstbaren Dingen hab’ ich die Auflösung gesehn, die Auflösung
verstanden und gewahre da wohl: ›Das gehört mir nicht, das bin ich
nicht, das ist nicht mein Selbst‹.«

Nach diesen Worten wandte sich der ehrwürdige Mahācundo also an den
ehrwürdigen Channo:

»So magst du denn, Bruder Channo, auch diese Weisung von Ihm, dem
Erhabenen, unwandelbar im Geiste bewahren: ›Eingepflanzt erzittert man:
nicht eingepflanzt erzittert man nicht; erzittert man nicht, ist man
still: still geworden neigt man sich nicht; neigt man sich nicht, kommt
man und geht man nicht: kommt man und geht man nicht, {436} erscheint und
verschwindet man nicht; erscheint und verschwindet man nicht,
giebt es kein hüben und kein drüben noch beider inmitten sein: es ist
eben das Ende vom Leiden.‹«

Als da nun der ehrwürdige Channo mit dieser Ansprache angesprochen
worden, standen Sāriputto und Mahācundo die Ehrwürdigen von
ihren Sitzen auf und schritten von dannen.

Bald aber, nachdem Sāriputto und Mahācundo die Ehrwürdigen
fortgegangen, hat der ehrwürdige Channo zur Waffe gegriffen.

Da begab sich denn der ehrwürdige Sāriputto zum Erhabenen hin,
begrüßte den Erhabenen ehrerbietig und setzte sich seitwärts nieder.
Seitwärts sitzend sprach nun der ehrwürdige Sāriputto zum Erhabenen
also:

»Der ehrwürdige Channo, o Herr, hat zur Waffe gegriffen. Wo ist er
jetzt, was ist aus ihm geworden?«

»Hat dir denn nicht, Sāriputto, Channo der Mönch selber schon
untadelig sein erklärt?«

»Es liegt, o Herr, ein Ort, Pubbajiram geheißen, im Vajji-Gebiete. Dort
wohnen die Freunde, wohnen die Genossen des ehrwürdigen Channo: denen
gilt es als Tadel.«

»Es giebt ja wohl dort, Sāriputto, solche Freunde, solche Genossen
von Channo dem Mönche, denen es als Tadel gilt. Ich sage nicht,
Sāriputto, dass man darum Tadel habe. Wer da, Sāriputto, den
einen Körper ablegt und einen anderen Körper annimmt, der, sag’ ich,
ist tadelhaft. Das gilt von Channo dem Mönche nicht. Untadelhaft hat
Channo der Mönch zur Waffe gegriffen.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Sāriputto über das Wort des Erhabenen.[203]





145.

Fünfzehnter Theil

Dritte Rede

PUṆṆO

{437} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Da nun begab sich der ehrwürdige Puṇṇo gegen Abend, nach
Aufhebung der Gedenkensruhe, dorthin wo der Erhabene weilte, begrüßte
den Erhabenen ehrerbietig und setzte sich seitwärts nieder. Seitwärts
sitzend sprach nun der ehrwürdige Puṇṇo zum Erhabenen also:

»Huldreich, o Herr, möge mir der Erhabene in der Kürze eine Anleitung
geben, dass ich, vom Erhabenen recht gewiesen, einsam, abgesondert,
unermüdlich, in heißem, innigem Ernste weilen kann.«

»Wohlan denn, Puṇṇo, so höre und achte wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« sagte da der ehrwürdige Puṇṇo aufmerksam zum
Erhabenen. Der Erhabene sprach also:

»Es giebt, Puṇṇo, durch das Gesicht ins Bewusstsein tretende
Formen, ersehnte, geliebte, entzückende, angenehme, dem Begehren
entsprechende, reizende; wenn der Mönch diesen in Liebe und Freude und
Neigung zugekehrt ist, geht ihm, während er diesen in Liebe und Freude
und Neigung sich zukehrt, Lust auf; ist Lust aufgegangen geht Leid auf:
das, Puṇṇo, sage ich. Es giebt, Puṇṇo, durch das Gehör ins
Bewusstsein tretende Töne, durch den Geruch ins Bewusstsein tretende
Düfte, durch den Geschmack ins Bewusstsein tretende Säfte, durch das
Getast ins Bewusstsein tretende Tastungen, durch das Gedenken ins
Bewusstsein tretende Dinge, ersehnte, geliebte, entzückende, angenehme,
dem Begehren entsprechende, reizende; wenn der Mönch diesen in Liebe
und Freude und Neigung zugekehrt ist, geht ihm, während er diesen
in Liebe und Freude und Neigung sich zukehrt, Lust auf; ist Lust
aufgegangen geht Leid auf: das, Puṇṇo, sage ich. — {438} Es giebt,
Puṇṇo, durch das Gesicht ins Bewusstsein tretende
Formen, ersehnte, geliebte, entzückende, angenehme, dem Begehren
entsprechende, reizende; wenn der Mönch diesen in keiner Liebe, keiner
Freude, keiner Neigung zugekehrt ist, geht ihm, während er diesen in
keiner Liebe, keiner Freude, keiner Neigung sich zukehrt, Lust unter;
ist Lust untergegangen geht Leid unter: das, Puṇṇo, sage ich.
Es giebt, Puṇṇo, durch das Gehör ins Bewusstsein tretende Töne,
durch den Geruch ins Bewusstsein tretende Düfte, durch den Geschmack
ins Bewusstsein tretende Säfte, durch das Getast ins Bewusstsein
tretende Tastungen, durch das Gedenken ins Bewusstsein tretende Dinge,
ersehnte, geliebte, entzückende, angenehme, dem Begehren entsprechende,
reizende; wenn der Mönch diesen in keiner Liebe, keiner Freude, keiner
Neigung zugekehrt ist, geht ihm, während er diesen in keiner Liebe,
keiner Freude, keiner Neigung sich zukehrt, Lust unter; ist Lust
untergegangen geht Leid unter: das, Puṇṇo, sage ich. — So hab’
ich nun, Puṇṇo, dir in der Kürze eine Anleitung gegeben. In was
für einem Lande wirst du weilen?«

»Da ich, o Herr, vom Erhabenen in der Kürze eine solche Anleitung
erhalten, werde ich mich nach dem Lande der westlichen Suner, wie man
sie nennt, begeben und dort weilen.«

»Ein wildes Volk, Puṇṇo, sind die westlichen Suner, ein rohes
Volk, Puṇṇo, sind die westlichen Suner. Wenn dich, Puṇṇo,
die westlichen Suner schelten und beschimpfen werden, wie wird dir
dann, Puṇṇo, zumuthe sein?«

»Wenn mich, o Herr, die westlichen Suner schelten und beschimpfen
werden, dann wird mir also zumuthe sein: ›Wie gnädig sind doch diese
westlichen Suner, wie so gnädig sind doch diese westlichen Suner, dass
sie mich nicht mit Fäusten schlagen.‹ Also wird mir da, Erhabener,
zumuthe sein, also wird mir da, Willkommener, zumuthe sein.«

»Wenn dich aber, Puṇṇo, die westlichen Suner mit Fäusten schlagen
werden, wie wird dir wohl dann, {439} Puṇṇo, zumuthe sein?«

»Wenn mich, o Herr, die westlichen Suner mit Fäusten schlagen werden,
dann wird mir also zumuthe sein: ›Wie gnädig sind doch diese westlichen
Suner, wie so gnädig sind doch diese westlichen Suner, dass sie mich
nicht mit Steinen werfen.‹ Also wird mir da, Erhabener, zumuthe sein,
also wird mir da, Willkommener, zumuthe sein.«

»Wenn dich aber, Puṇṇo, die westlichen Suner mit Steinen werfen
werden, wie wird dir wohl dann, Puṇṇo, zumuthe sein?«

»Wenn mich, o Herr, die westlichen Suner mit Steinen werfen werden,
dann wird mir also zumuthe sein: ›Wie gnädig sind doch diese westlichen
Suner, wie so gnädig sind doch diese westlichen Suner, dass sie mich
nicht mit Stöcken prügeln.‹ Also wird mir da, Erhabener, zumuthe sein,
also wird mir da, Willkommener, zumuthe sein.«

»Wenn dich aber, Puṇṇo, die westlichen Suner mit Stöcken prügeln
werden, wie wird dir wohl dann, Puṇṇo, zumuthe sein?«

»Wenn mich, o Herr, die westlichen Suner mit Stöcken prügeln werden,
dann wird mir also zumuthe sein: ›Wie gnädig sind doch diese westlichen
Suner, wie so gnädig sind doch diese westlichen Suner, dass sie mich
nicht mit Säbeln treffen.‹ Also wird mir da, Erhabener, zumuthe sein,
also wird mir da, Willkommener, zumuthe sein.«

»Wenn dich aber, Puṇṇo, die westlichen Suner mit Säbeln treffen
werden, wie wird dir wohl dann, Puṇṇo, zumuthe sein?«

»Wenn mich, o Herr, die westlichen Suner mit Säbeln treffen werden,
dann wird mir also zumuthe sein: ›Wie gnädig sind doch diese westlichen
Suner, wie so gnädig sind doch diese westlichen Suner, dass sie mich
nicht mit Säbelhieben umbringen.‹ {440} Also wird mir da, Erhabener,
zumuthe sein, also wird mir da, Willkommener, zumuthe sein.«

»Wenn dich aber, Puṇṇo, die westlichen Suner mit Säbelhieben
umbringen werden, wie wird dir wohl dann, Puṇṇo, zumuthe sein?«

»Wenn mich, o Herr, die westlichen Suner mit Säbelhieben umbringen
werden, dann wird mir also zumuthe sein: ›Es giebt Jünger des
Erhabenen, die Leib und Leben verabscheuen und verachten, tödtliche
Waffe zu finden suchen: die hab’ ich nun, diese tödtliche Waffe, und
ohne sie zu suchen, gefunden.‹ Also wird mir da, Erhabener, zumuthe
sein, also wird mir da, Willkommener, zumuthe sein.«

»Recht so, recht so, Puṇṇo. Imstande sein wirst du, Puṇṇo,
mit so milder Geduld begabt, im Lande der westlichen Suner zu weilen.
Wie es dir nun, Puṇṇo, belieben mag.«

Und der ehrwürdige Puṇṇo, durch des Erhabenen Rede erfreut
und befriedigt, stand von seinem Sitze auf, begrüßte den Erhabenen
ehrerbietig, ging rechts herum, räumte sein Lager zusammen, nahm Mantel
und Almosenschaale und zog hinweg, dem Lande der westlichen Suner
entgegen. Von Ort zu Ort weiter wandernd kam er allmälig hin.

Da war denn nun der ehrwürdige Puṇṇo im Lande der westlichen
Suner gesiedelt. Und der ehrwürdige Puṇṇo hatte da schon während
der Regenzeit gegen fünfhundert Anhänger zu gewinnen vermocht, hatte da
schon während der Regenzeit gegen fünfhundert Anhängerinen zu gewinnen
vermocht, hatte da schon während der Regenzeit das dreifache Wissen
sich offenbar gemacht.[204] Und der ehrwürdige Puṇṇo war nach
einiger Zeit vom Wahne erloschen.

Aber gar manche Mönche begaben sich nun zum Erhabenen hin, begrüßten
den Erhabenen ehrerbietig und setzten sich seitwärts nieder. Seitwärts
sitzend sprachen sie zum Erhabenen also:

{441} »Der da, o Herr, Puṇṇo genannt war, der edle Sohn,
dem der Erhabene in der Kürze eine Anleitung gegeben hatte, der ist
gestorben. Wo ist er jetzt, was ist aus ihm geworden?«



»Weise, ihr Mönche, ist Puṇṇo der edle Sohn gewesen, nachgefolgt
ist er der Lehre gelehrig, und nicht hat er an meiner Belehrung Anstoß
genommen. Vom Wahne erloschen, ihr Mönche, ist Puṇṇo der edle
Sohn.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[205]



146.

Fünfzehnter Theil

Vierte Rede

NANDAKO

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Da nun begab sich Mahāpajāpatī die Gotamidin, gefolgt
von einer Schaar von fünfhundert Nonnen, zum Erhabenen hin, bot
ehrerbietigen Gruß dar und stellte sich seitwärts. Seitwärts stehend
sprach nun Mahāpajāpatī die Gotamidin zum Erhabenen also:

»Belehren möge, o Herr, der Erhabene die Nonnen, unterrichten möge, o
Herr, der Erhabene die Nonnen, spenden möge, o Herr, der Erhabene den
Nonnen ein lehrreiches Gespräch!«

Damals nun lag es den Ordensälteren, der Reihe nach, ob, den Nonnen
Vortrag zu halten. Als aber die Reihe an den ehrwürdigen Nandako
gekommen war, mochte dieser den Nonnen keinen Vortrag halten.



Und der Erhabene wandte sich an den ehrwürdigen Ānando:

»An wem ist doch, Ānando, heute die Reihe, den Nonnen Vortrag zu
halten?«

{442} »Wir alle, o Herr, haben schon der Reihe nach den Nonnen
Vortrag gehalten. Der ehrwürdige Nandako hier, o Herr, der mag den
Nonnen keinen Vortrag halten.«

Und der Erhabene wandte sich an den ehrwürdigen Nandako:

»Belehre, Nandako, die Nonnen, unterrichte, Nandako, die Nonnen, spende
du, Heiliger, den Nonnen ein lehrreiches Gespräch.«

»Wohl, o Herr!« sagte da der ehrwürdige Nandako, dem Erhabenen
gehorchend. Und er rüstete sich beizeiten, nahm Mantel und Schaale und
ging nach Sāvatthī um Almosenspeise. Als er dort, von Haus zu
Hause tretend, Almosen erhalten, kehrte er zurück, nahm das Mahl ein
und begab sich dann selbander nach dem Königsgarten.

Es sahn aber jene Nonnen den ehrwürdigen Nandako von ferne herankommen,
und als sie ihn gesehn stellten sie einen Stuhl zurecht und Wasser für
die Füße. Es setzte sich der ehrwürdige Nandako auf den angebotenen
Sitz, und als er saß spülte er sich die Füße ab. Jene Nonnen boten
nun dem ehrwürdigen Nandako ehrerbietigen Gruß dar und setzten sich
seitwärts hin. Zu jenen Nonnen, die da seitwärts saßen, sprach der
ehrwürdige Nandako also:

»Ein Gespräch, ihr Schwestern, mit Frage und Antwort mag stattfinden.
Da habt ihr, versteht ihr es, ›Wir verstehn es‹ zu sagen; versteht ihr
es nicht, ›Wir verstehn es nicht‹ zu sagen. Hat aber eine etwa einen
Zweifel oder ein Bedenken, so bin ich eben da um gefragt zu werden:
›Wie ist das, o Herr, was ist der Sinn davon?‹«

»Wir wissen es, o Herr, dem ehrenreichen Nandako gar froh zu Danke,
dass uns der ehrenreiche Nandako dies gestattet.«

»Was meint ihr wohl, Schwestern: ist das Auge unvergänglich oder
vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: {443} ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meint ihr wohl, Schwestern: ist das Ohr, die Nase, die Zunge, der
Leib, der Geist unvergänglich oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Wir haben es ja schon vormals, o Herr, der Wahrheit gemäß, mit
vollkommener Weisheit klar gesehn: ›So und so sind bei mir die sechs
inneren Gebiete vergänglich.‹«



»Recht so, recht so, ihr Schwestern. Also, freilich, ihr Schwestern,
sieht es der heilige Jünger der Wahrheit gemäß, mit vollkommener
Weisheit an. Was meint ihr wohl, Schwestern: sind die Formen
unvergänglich oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meint ihr wohl, Schwestern: sind die Töne, die Düfte, die Säfte,
die Tastungen, die Gedanken unvergänglich oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

{444} »Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa
davon behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Wir haben es ja schon vormals, o Herr, der Wahrheit gemäß, mit
vollkommener Weisheit klar gesehn: ›So und so sind bei mir die sechs
äußeren Gebiete vergänglich.‹«

»Recht so, recht so, ihr Schwestern. Also, freilich, ihr Schwestern,
sieht es der heilige Jünger der Wahrheit gemäß, mit vollkommener
Weisheit an. Was meint ihr wohl, Schwestern: ist das Sehbewusstsein
unvergänglich oder vergänglich?«



»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meint ihr wohl, Schwestern: ist das Hörbewusstsein, das
Riechbewusstsein, das Schmeckbewusstsein, das Tastbewusstsein, das
Denkbewusstsein unvergänglich oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Wir haben es ja schon vormals, o Herr, der Wahrheit gemäß, mit
vollkommener Weisheit klar gesehn: ›So und so sind bei mir die sechs
bewusstsamen Reiche vergänglich.‹«

»Recht so, recht so, ihr Schwestern. Also, freilich, ihr Schwestern,
sieht es der heilige Jünger der Wahrheit gemäß, mit vollkommener
Weisheit an. Gleichwie etwa, ihr Schwestern, {445} bei einer brennenden
Oellampe das Oel vergänglich, wandelbar ist, der Docht
vergänglich, wandelbar ist, die Flamme vergänglich, wandelbar ist, der
Schein vergänglich, wandelbar ist; wer da nun, ihr Schwestern, etwa
sagte: ›Bei dieser brennenden Oellampe ist zwar Oel und Docht und
Flamme vergänglich, wandelbar, aber ihr Schein, der ist unvergänglich,
beharrend, ewig, unwandelbar‹: würde der wohl, ihr Schwestern, solches
mit Recht sagen?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Bei dieser brennenden Oellampe, o Herr, ist ja Oel und Docht und
Flamme vergänglich, wandelbar: wie erst ihr Schein!«

»Ebenso nun auch, ihr Schwestern, wenn einer etwa sagte: ›Die sechs
inneren Gebiete sind bei mir vergänglich, wandelbar: was mich aber da
auf Grund der inneren Gebiete Wohl und Weh oder weder Weh noch Wohl
empfinden lässt, das ist unvergänglich, beharrend, ewig, unwandelbar‹:
würde der etwa, ihr Schwestern, solches mit Recht sagen?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Durch eine also und also bedingte Ursache, o Herr, kommt eine also
und also bedingte Empfindung zustande: durch einer also und also
bedingten Ursache Auflösung wird eine also und also bedingte Empfindung
aufgelöst.«

»Recht so, recht so, ihr Schwestern. Also, freilich, ihr Schwestern,
sieht es der heilige Jünger der Wahrheit gemäß, mit vollkommener
Weisheit an. Gleichwie etwa, ihr Schwestern, bei einem großen, kernig
dastehenden Baume die Wurzel vergänglich, wandelbar ist, der Stamm
vergänglich, wandelbar ist, Ast- und Laubwerk vergänglich, wandelbar
ist, {446} der Schatten vergänglich, wandelbar ist; wer da nun,
ihr Schwestern, etwa sagte: ›Bei diesem großen, kernig dastehenden
Baume ist zwar Wurzel und Stamm, Ast- und Laubwerk vergänglich,
wandelbar, aber sein Schatten, der ist unvergänglich, beharrend,
ewig, unwandelbar‹: würde der wohl, ihr Schwestern, solches mit Recht
sagen?«[206]

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Bei diesem großen, kernig dastehenden Baume, o Herr, ist ja Wurzel
und Stamm, Ast- und Laubwerk vergänglich, wandelbar: wie erst sein
Schatten!«

»Ebenso nun auch, ihr Schwestern, wenn einer etwa sagte: ›Die sechs
äußeren Gebiete sind bei mir vergänglich, wandelbar: was mich aber da
auf Grund der äußeren Gebiete Wohl und Weh oder weder Weh und Wohl
empfinden lässt, das ist unvergänglich, beharrend, ewig, unwandelbar‹:
würde der etwa, ihr Schwestern, solches mit Recht sagen?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Durch eine also und also bedingte Ursache, o Herr, kommt eine also
und also bedingte Empfindung zustande: durch einer also und also
bedingten Ursache Auflösung wird eine also und also bedingte Empfindung
aufgelöst.«

»Recht so, recht so, ihr Schwestern. Also, freilich, ihr Schwestern,
sieht es der heilige Jünger der Wahrheit gemäß, mit vollkommener
Weisheit an. Gleichwie etwa, ihr Schwestern, wenn ein geschickter
Schlächter oder Schlächtergeselle eine Kuh schlachtete und mit scharf
geschliffenem Messer die Kuh zerlegte, ohne die inneren Fleischtheile
zu zerreißen, ohne das äußere Fell zu zerreißen; und was innen an
Muskeln, innen an Flechsen, {447} innen an Sehnen da ist, eben das mit dem
scharf geschliffenen Messer abtrennte, abschnitte, rings
herabschnitte; und nachdem er es abgetrennt, abgeschnitten, rings
herabgeschnitten, das äußere Fell losgelöst hätte, mit eben diesem
Felle die Kuh wieder bedeckte und nun sagte: ›Ganz wiederverbunden ist
hier die Kuh mit ihrem Felle‹: würde der wohl, ihr Schwestern, solches
mit Recht sagen?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Und warum nicht?«

»Mag auch, o Herr, ein geschickter Schlächter oder Schlächtergeselle
eine Kuh schlachten und mit scharf geschliffenem Messer die Kuh
zerlegen, ohne die inneren Fleischtheile zu zerreißen, ohne das äußere
Fell zu zerreißen; und was innen an Muskeln, innen an Flechsen,
innen an Sehnen da ist, eben das mit dem scharf geschliffenen Messer
abtrennen, abschneiden, rings herabschneiden; und nachdem er es
abgetrennt, abgeschnitten, rings herabgeschnitten, das äußere Fell
losgelöst hätte, mit eben diesem Felle die Kuh wieder bedecken, und mag
er nun gleich sagen: ›Ganz wiederverbunden ist hier die Kuh mit ihrem
Felle‹: so ist da die Kuh eben nicht mehr verbunden mit ihrem Felle.«

»Ein Gleichniss habe ich da, ihr Schwestern, gegeben, um den Sinn
zu erklären. Das aber ist nun der Sinn. Die inneren Fleischtheile:
das ist, ihr Schwestern, eine Bezeichnung der sechs inneren Gebiete.
Das äußere Fell: das ist, ihr Schwestern, eine Bezeichnung der sechs
äußeren Gebiete. Innen die Muskeln, innen die Flechsen, innen die
Sehnen: das ist, ihr Schwestern, eine Bezeichnung der Lustbegier. Das
scharf geschliffene Messer: das ist, ihr Schwestern, eine Bezeichnung
der heiligen Weisheit, jener heiligen Weisheit, die was innen an
Klammern, innen an Fesseln, innen an Sehnen ist abtrennt, abschneidet,
rings herabschneidet.[207]

{448} »Sieben Erweckungen sind es, ihr Schwestern, durch deren
Uebung und Ausbildung ein Mönch den Wahn versiegen und die wahnlose
Gemütherlösung, Weisheiterlösung noch bei Lebzeiten sich offenbar
machen, verwirklichen und erringen kann: und welche sieben? Da übt,
ihr Schwestern, ein Mönch der Einsicht Erweckung, die abgeschieden
gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal
übergeht; übt des Tiefsinns Erweckung, die abgeschieden gezeugte,
abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal übergeht; übt
der Kraft Erweckung, die abgeschieden gezeugte, abgelöst gezeugte,
ausgerodet gezeugte, die in Endsal übergeht; übt der Heiterkeit
Erweckung, die abgeschieden gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet
gezeugte, die in Endsal übergeht; übt der Lindheit Erweckung, die
abgeschieden gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die
in Endsal übergeht; übt der Innigkeit Erweckung, die abgeschieden
gezeugte, abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal
übergeht; übt des Gleichmuths Erweckung, die abgeschieden gezeugte,
abgelöst gezeugte, ausgerodet gezeugte, die in Endsal übergeht.
Das sind, ihr Schwestern, die sieben Erweckungen, durch deren
Uebung und Ausbildung ein Mönch den Wahn versiegen und die wahnlose
Gemütherlösung, Weisheiterlösung noch bei Lebzeiten sich offenbar
machen, verwirklichen und erringen kann.«



Nachdem nun der ehrwürdige Nandako jene Nonnen also aufgeklärt hatte,
ermahnte er sie:

»Geht nun, ihr Schwestern, es ist an der Zeit.«

Da waren denn jene Nonnen durch des ehrwürdigen Nandako Rede erfreut
und befriedigt; und sie standen von ihren Sitzen auf, boten dem
ehrwürdigen Nandako ehrerbietigen Gruß dar, schritten rechts herum und
begaben sich dorthin wo der Erhabene weilte. Dort angelangt boten sie
dem Erhabenen ehrerbietigen Gruß dar und stellten sich seitwärts hin.
Zu jenen Nonnen, die da seitwärts standen, sprach der Erhabene also:

»Geht nun, ihr Nonnen, es ist an der Zeit.«

Und jene Nonnen boten dem Erhabenen ehrerbietigen Gruß dar, schritten
rechts herum und entfernten sich.

Da wandte sich denn der Erhabene, bald nachdem jene Nonnen
fortgegangen, an die Mönche:

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, am Feiertage, in der Nacht vor dem
Vollmonde, {449} gar manche Leute in Zweifel und Bedenken gerathen,
›Nimmt der Mond noch zu, oder ist er schon voll geworden?‹, aber es
nimmt eben der Mond noch zu: ebenso nun auch, ihr Mönche, sind jene
Nonnen durch Nandakos Darlegung der Lehre zwar erfreut worden, doch
nicht vollkommen zufriedengestellt.« Und der Erhabene wandte sich an
den ehrwürdigen Nandako: »Darum magst du nur auch morgen, Nandako,
ebendieselbe Aufklärung den Nonnen angedeihen lassen.«

»Wohl, o Herr!« sagte da der ehrwürdige Nandako, dem Erhabenen
gehorchend. Und der ehrwürdige Nandako rüstete sich am nächsten Tage
beizeiten, nahm Mantel und Schaale und ging nach Sāvatthī um
Almosenspeise. Als er dort, von Haus zu Hause tretend, Almosen
erhalten, kehrte er zurück, nahm das Mahl ein und begab sich dann
selbander nach dem Königsgarten.

Es sahn aber jene Nonnen den ehrwürdigen Nandako von ferne herankommen,
und als sie ihn gesehn stellten sie einen Stuhl zurecht und Wasser für
die Füße. Es setzte sich der ehrwürdige Nandako auf den angebotenen
Sitz, und als er saß spülte er sich die Füße ab. Jene Nonnen boten
nun dem ehrwürdigen Nandako ebrerbietigen Gruß dar und setzten sich
seitwärts hin. Und der ehrwürdige Nandako ließ jenen Nonnen, die da
seitwärts saßen, Wort um Wort ebendieselbe Aufklärung angedeihen wie am
Tage vorher. Nachdem nun der ehrwürdige Nandako jene Nonnen aufgeklärt
hatte, ermahnte er sie:

»Geht nun, ihr Schwestern, es ist an der Zeit.«

Da waren denn jene Nonnen durch des ehrwürdigen Nandako Rede erfreut
und befriedigt; und sie standen von ihren Sitzen auf, boten dem
ehrwürdigen Nandako ehrerbietigen Gruß dar, schritten rechts herum
und begaben sich dorthin wo der Erhabene weilte. {456} Dort angelangt
boten sie dem Erhabenen ehrerbietigen Gruß dar und stellten sich
seitwärts hin. Zu jenen Nonnen, die da seitwärts standen, sprach der
Erhabene also:

»Geht nun, ihr Nonnen, es ist an der Zeit.«

Und jene Nonnen boten dem Erhabenen ehrerbietigen Gruß dar, schritten
rechts herum und entfernten sich.

Da wandte sich denn der Erhabene, bald nachdem jene Nonnen
fortgegangen, an die Mönche:

»Gleichwie etwa, ihr Mönche, am Feiertage, in der vollen Mondnacht,
gar manche Leute nicht mehr in Zweifel und Bedenken gerathen, ›Nimmt
der Mond noch zu, oder ist er schon voll geworden?‹, sondern es ist
eben der Mond schon voll geworden: ebenso nun auch, ihr Mönche, sind
jene Nonnen durch Nandakos Darlegung der Lehre erfreut worden und
vollkommen zufriedengestellt. Wer da, ihr Mönche, jener fünfhundert
Nonnen geringste Nonne ist, ist zur Hörerschaft gelangt, dem Verderben
entronnen, eilt zielbewusst der vollen Erwachung entgegen.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.[208]



147.

Fünfzehnter Theil

Fünfte Rede

RĀHULO

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.

Da kam dem Erhabenen in einsamer Abgeschiedenheit der Gedanke in den
Sinn: ›Reif geworden sind bei Rāhulo Dinge, die Erlösung reif werden
lassen; wie, wenn ich nun Rāhulo mehr noch zur Wahnversiegung bereit
machte?‹

Und der Erhabene, zeitig gerüstet, nahm Mantel und Schaale und ging
nach Sāvatthī um Almosenspeise, erhielt in der Stadt, von Haus zu
Hause tretend, das Almosen, kehrte zurück, nahm das Mahl ein und wandte
sich dann an den ehrwürdigen Rāhulo:



{457} »Versieh’ dich, Rāhulo, mit der Strohmatte: wir wollen nach
dem Dunkeln Walde gehn, dort bis gegen Abend verweilen.«

»Wohl, o Herr!« sagte da der ehrwürdige Rāhulo, dem Erhabenen
gehorchend; und er versah sich mit der Strohmatte und folgte dem
Erhabenen Schritt um Schritt nach.

Um diese Zeit aber war der Erhabene von einer vieltausendfachen
Geisterschaar gefolgt: ›Heute wird der Erhabene den ehrwürdigen
Rāhulo mehr noch zur Wahnversiegung bereit machen.‹

Und der Erhabene zog sich ins Innere des Dunkeln Waldes zurück und
setzte sich am Fuß eines Baumes, an geeignetem Orte nieder. Und auch
der ehrwürdige Rāhulo nahm, nach des Erhabenen Begrüßung, an der
Seite Platz. An den ehrwürdigen Rāhulo, der da zur Seite saß, wandte
sich nun der Erhabene also:

»Was meinst du wohl, Rāhulo: ist das Auge unvergänglich oder
vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meinst du wohl, Rāhulo: sind die Formen unvergänglich oder
vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«



»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meinst du wohl, Rāhulo: ist das Sehbewusstsein unvergänglich
oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

{458} »Was meinst du wohl, Rāhulo: ist die Sehberührung
unvergänglich oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meinst du wohl, Rāhulo: was auch da durch Sehberührung bedingt
an Gefühl hervorgeht, an Wahrnehmung hervorgeht, an Unterscheidung
hervorgeht, an Bewusstsein hervorgeht, ist eben das unvergänglich oder
vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meinst du wohl, Rāhulo: ist das Ohr, die Nase, die Zunge,
der Leib, der Geist unvergänglich oder vergänglich? Sind die Töne,
die Düfte, die Säfte, die Tastungen, die Gedanken unvergänglich oder
vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Was meinst du wohl, Rāhulo: ist das Hörbewusstsein, das
Riechbewusstsein, das Schmeckbewusstsein, das Tastbewusstsein,
{459} das Denkbewusstsein unvergänglich oder vergänglich? Ist
die Hörberührung, die Riechberührung, die Schmeckberührung, die
Tastberührung, die Denkberührung unvergänglich oder vergänglich? Was
meinst du wohl, Rāhulo: was auch da durch Hörberührung, durch
Riechberührung, durch Schmeckberührung, durch Tastberührung, durch
Denkberührung bedingt an Gefühl hervorgeht, an Wahrnehmung hervorgeht,
an Unterscheidung hervorgeht, an Bewusstsein hervorgeht, ist eben das
unvergänglich oder vergänglich?«

»Vergänglich, o Herr!«

»Was aber vergänglich, ist das weh’ oder wohl?«

»Weh’, o Herr!«

»Was aber vergänglich, wehe, wandelbar ist, kann man etwa davon
behaupten: ›Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst‹?«

»Gewiss nicht, o Herr!«

»Bei solcher Betrachtung, Rāhulo, wird der erfahrene heilige Jünger
des Auges überdrüssig, der Formen überdrüssig, des Sehbewusstseins
überdrüssig, der Sehberührung überdrüssig: und was auch da durch
Sehberührung bedingt an Gefühl hervorgeht, an Wahrnehmung hervorgeht,
an Unterscheidung hervorgeht, an Bewusstsein hervorgeht, eben dessen
wird er überdrüssig; er wird des Ohres, der Nase, der Zunge, des
Leibes, des Geistes überdrüssig, der Töne, der Düfte, der Säfte,
der Tastungen, der Gedanken überdrüssig, des Hörbewusstseins, des
Riechbewusstseins, des Schmeckbewusstseins, des Tastbewusstseins, des
Denkbewusstseins überdrüssig, der Hörberührung, der Riechberührung, der
Schmeckberührung, der Tastberührung, der Denkberührung überdrüssig:
und was auch da durch Hörberührung, durch Riechberührung, durch
Schmeckberührung, durch Tastberührung, {460} durch Denkberührung bedingt
an Gefühl hervorgeht, an Wahrnehmung hervorgeht, an
Unterscheidung hervorgeht, an Bewusstsein hervorgeht, eben dessen wird
er überdrüssig. Ueberdrüssig wendet er sich ab. Abgewandt löst er
sich los. ›Im Erlösten ist die Erlösung‹, diese Erkenntniss geht auf.
›Versiegt ist die Geburt, vollendet das Asketenthum, gewirkt das Werk,
nicht mehr ist diese Welt‹ versteht er da.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Rāhulo über das Wort des Erhabenen.

Während da nun diese Darlegung stattgefunden, hatte sich beim
ehrwürdigen Rāhulo das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst.

Jener vieltausendfachen Geisterschaar aber war das abgeklärte,
abgespülte Auge der Wahrheit aufgegangen:




›Was irgend auch entstanden ist

Muss alles wieder untergehn.‹[209]









148.

Fünfzehnter Theil

Sechste Rede

SECHSFACHE SECHSHEIT

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Die Lehre werd’ ich euch Mönchen aufweisen, deren Anfang begütigt,
deren Mitte begütigt, deren Ende begütigt, die sinn- und wortgetreue,
das vollkommen geläuterte, geklärte Asketenthum werde ich darlegen;
und zwar die sechsfache Sechsheit: das höret und achtet wohl auf meine
Rede.«

»Gewiss, o Herr!« sagten da aufmerksam jene Mönche zum Erhabenen. Der
Erhabene sprach also:

»Sechs innere Gebiete sind zu merken und sechs äußere Gebiete, sechs
bewusstsame Reiche sind zu merken und sechs berührsame Reiche, {461} sechs
fühlsame Reiche sind zu merken und sechs durstsame Reiche.



»‚Sechs innere Gebiete sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Um das Gebiet des Gesichts, das Gebiet des
Gehörs, das Gebiet des Geruchs, das Gebiet des Geschmacks, das Gebiet
des Getastes, das Gebiet des Gedenkens. ‚Sechs innere Gebiete sind zu
merken‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt. Das ist die erste
Sechsheit.

»‚Sechs äußere Gebiete sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Um das Gebiet der Formen, das Gebiet
der Töne, das Gebiet der Düfte, das Gebiet der Säfte, das Gebiet der
Tastungen, das Gebiet der Gedanken. ‚Sechs äußere Gebiete sind zu
merken‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt. Das ist die zweite
Sechsheit.

»‚Sechs bewusstsame Reiche sind zu merken‘: das ist gesagt worden;
und warum ist das gesagt worden? Durch das Gesicht und die Formen
entsteht das Sehbewusstsein, durch das Gehör und die Töne entsteht
das Hörbewusstsein, durch den Geruch und die Düfte entsteht das
Riechbewusstsein, durch den Geschmack und die Säfte entsteht das
Schmeckbewusstsein, durch das Getast und die Tastungen entsteht
das Tastbewusstsein, durch das Gedenken und die Dinge entsteht das
Denkbewusstsein. ‚Sechs bewusstsame Reiche sind zu merken‘: wurde das
gesagt, so war es darum gesagt. Das ist die dritte Sechsheit.

»‚Sechs berührsame Reiche sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Durch das Gesicht und die Formen entsteht
das Sehbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung; durch das
Gehör und die Töne entsteht das Hörbewusstsein, der Einschlag der
drei giebt Berührung; durch den Geruch und die Düfte entsteht das
Riechbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung; durch den
Geschmack {462} und die Säfte entsteht das Schmeckbewusstsein, der
Einschlag der drei giebt Berührung; durch das Getast und die Tastungen
entsteht das Tastbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung;
durch das Gedenken und die Dinge entsteht das Denkbewusstsein, der
Einschlag der drei giebt Berührung. ‚Sechs berührsame Reiche sind zu
merken‘: wurde das gesagt, so war es darum gesagt. Das ist die vierte
Sechsheit.

»‚Sechs fühlsame Reiche sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Durch das Gesicht und die Formen entsteht
das Sehbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung, durch die
Berührung ist das Gefühl bedingt; durch das Gehör und die Töne entsteht
das Hörbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung, durch
die Berührung ist das Gefühl bedingt; durch den Geruch und die Düfte
entsteht das Riechbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung,
durch die Berührung ist das Gefühl bedingt; durch den Geschmack und die
Säfte entsteht das Schmeckbewusstsein, der Einschlag der drei giebt
Berührung, durch die Berührung ist das Gefühl bedingt; durch das Getast
und die Tastungen entsteht das Tastbewusstsein, der Einschlag der drei
giebt Berührung, durch die Berührung ist das Gefühl bedingt; durch das
Gedenken und die Dinge entsteht das Denkbewusstsein, der Einschlag
der drei giebt Berührung, durch die Berührung ist das Gefühl bedingt.
‚Sechs fühlsame Reiche sind zu merken‘: wurde das gesagt, so war es
darum gesagt. Das ist die fünfte Sechsheit.

»‚Sechs durstsame Reiche sind zu merken‘: das ist gesagt worden; und
warum ist das gesagt worden? Durch das Gesicht und die Formen entsteht
das Sehbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung, durch
die Berührung ist das Gefühl bedingt, durch das Gefühl bedingt ist
der Durst; durch das Gehör und die Töne entsteht das Hörbewusstsein,
der Einschlag der drei giebt Berührung, durch die Berührung ist das
Gefühl bedingt, durch das Gefühl ist der Durst bedingt; durch den
Geruch und die Düfte entsteht das Riechbewusstsein, der Einschlag der
drei giebt Berührung, durch die Berührung ist das Gefühl bedingt,
durch das Gefühl ist der Durst bedingt; durch den Geschmack und die
Säfte entsteht das Schmeckbewusstsein, der Einschlag der drei giebt
Berührung, durch die Berührung ist das Gefühl bedingt, durch das Gefühl
ist der Durst bedingt; durch das Getast und die Tastungen entsteht
das Tastbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung, durch
die Berührung ist das Gefühl bedingt, durch das Gefühl ist der Durst
bedingt; durch das Gedenken und die Dinge entsteht das Denkbewusstsein,
{463} der Einschlag der drei giebt Berührung, durch die Berührung
ist das Gefühl bedingt, durch das Gefühl ist der Durst bedingt. ‚Sechs
durstsame Reiche sind zu merken‘: wurde das gesagt, so war es darum
gesagt. Das ist die sechste Sechsheit. —

»‚Das Auge ist das Selbst‘, eine solche Behauptung, die kann nicht
angehn; beim Auge wird ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei
nun aber ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein
Selbst entsteht und vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht
es nicht an ‚Das Auge ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist das
Auge nicht das Selbst. — ‚Die Formen sind das Selbst‘, eine solche
Behauptung, die kann nicht angehn; bei den Formen wird ein Entstehn
und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn und Vergehn
wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein Selbst entsteht und vergeht‘ als
Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht an ‚Die Formen sind das
Selbst‘ zu behaupten: somit ist das Auge nicht das Selbst, sind die
Formen nicht das Selbst. — ‚Das Sehbewusstsein ist das Selbst‘, eine
solche Behauptung, die kann nicht angehn; beim Sehbewusstsein wird
ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn
und Vergehn wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein Selbst entsteht und
vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht an ‚Das
Sehbewusstsein ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist das Auge nicht
das Selbst, sind die Formen nicht das Selbst, ist das Sehbewusstsein
nicht das Selbst. — ‚Die Sehberührung ist das Selbst‘, eine solche
Behauptung, die kann nicht angehn; bei der Sehberührung wird ein
Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn und
Vergehn wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein Selbst entsteht und
vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht an {464} ‚Die
Sehberührung ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist das
Auge nicht das Selbst, sind die Formen nicht das Selbst, ist das
Sehbewusstsein nicht das Selbst, ist die Sehberührung nicht das Selbst.
— ‚Das Gefühl ist das Selbst‘, eine solche Behauptung, die kann nicht
angehn; beim Gefühle wird ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen;
wobei nun aber ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen wird, muss einer
‚Mein Selbst entsteht und vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum
geht es nicht an ‚Das Gefühl ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist
das Auge nicht das Selbst, sind die Formen nicht das Selbst, ist das
Sehbewusstsein nicht das Selbst, ist die Sehberührung nicht das Selbst,
ist das Gefühl nicht das Selbst. — ‚Der Durst ist das Selbst‘, eine
solche Behauptung, die kann nicht angehn; beim Durste wird ein Entstehn
und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn und Vergehn
wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein Selbst entsteht und vergeht‘ als
Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht an ‚Der Durst ist das
Selbst‘ zu behaupten: somit ist das Auge nicht das Selbst, sind die
Formen nicht das Selbst, ist das Sehbewusstsein nicht das Selbst, ist
die Sehberührung nicht das Selbst, ist das Gefühl nicht das Selbst, ist
der Durst nicht das Selbst.

»‚Das Ohr ist das Selbst‘ — ‚Die Nase ist das Selbst‘[210] — ‚Die
Zunge ist das Selbst‘ — ‚Der Leib ist das Selbst‘ — ‚Der Geist ist
das Selbst‘, eine solche Behauptung, die kann nicht angehn; beim
Geiste wird ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber
ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein Selbst
entsteht und vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht
an ‚Der Geist ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist der Geist nicht
das Selbst. — ‚Die Gedanken sind das Selbst‘, eine solche Behauptung,
die kann nicht angehn; bei den Gedanken wird ein Entstehn und Vergehn
wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen
wird, muss einer ‚Mein Selbst entsteht und vergeht‘ als Ergebniss
gelten lassen; darum geht es nicht an {465} ‚Die Gedanken sind das
Selbst‘ zu behaupten: somit ist der Geist nicht das Selbst, sind die
Gedanken nicht das Selbst. — ‚Das Denkbewusstsein ist das Selbst‘,
eine solche Behauptung, die kann nicht angehn; beim Denkbewusstsein
wird ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn
und Vergehn wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein Selbst entsteht und
vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht an ‚Das
Denkbewusstsein ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist der Geist nicht
das Selbst, sind die Gedanken nicht das Selbst, ist das Denkbewusstsein
nicht das Selbst. — ‚Die Denkberührung ist das Selbst‘, eine solche
Behauptung, die kann nicht angehn; bei der Denkberührung wird ein
Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn und
Vergehn wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein Selbst entsteht und
vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht an ‚Die
Denkberührung ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist der Geist nicht
das Selbst, sind die Gedanken nicht das Selbst, ist das Denkbewusstsein
nicht das Selbst, ist die Denkberührung nicht das Selbst. — ‚Das
Gefühl ist das Selbst‘, eine solche Behauptung, die kann nicht angehn;
beim Gefühle wird ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei nun
aber ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen wird, muss einer ‚Mein
Selbst entsteht und vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht
es nicht an ‚Das Gefühl ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist der
Geist nicht das Selbst, sind die Gedanken nicht das Selbst, ist
das Denkbewusstsein nicht das Selbst, ist die Denkberührung nicht
das Selbst, ist das Gefühl nicht das Selbst. — ‚Der Durst ist das
Selbst‘, eine solche Behauptung, die kann nicht angehn; beim Durste
wird ein Entstehn und Vergehn wahrgenommen; wobei nun aber ein Entstehn
und Vergehn wahrgenommen wird, muss einer {466} ‚Mein Selbst entsteht und
vergeht‘ als Ergebniss gelten lassen; darum geht es nicht an
‚Der Durst ist das Selbst‘ zu behaupten: somit ist der Geist nicht das
Selbst, sind die Gedanken nicht das Selbst, ist das Denkbewusstsein
nicht das Selbst, ist die Denkberührung nicht das Selbst, ist das
Gefühl nicht das Selbst, ist der Durst nicht das Selbst.

»Das aber ist, ihr Mönche, der Pfad, der zur Entstehung der
Persönlichkeit hinführt: ›Das Auge‹, sagt man sich, ›das gehört mir,
das bin ich, das ist mein Selbst.‹ ›Die Formen‹, sagt man sich,
›das Sehbewusstsein, die Sehberührung, das Gefühl, der Durst: das
gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst.‹ ›Das Ohr‹, sagt man
sich, ›die Nase, die Zunge, der Leib, der Geist, die Gedanken, das
Denkbewusstsein, die Denkberührung, das Gefühl, der Durst: das gehört
mir, das bin ich, das ist mein Selbst.‹

»Das aber ist, ihr Mönche, der Pfad, der zur Auflösung der
Persönlichkeit hinführt: ›Das Auge‹, sagt man sich, ›das gehört mir
nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst.‹ ›Die Formen‹,
sagt man sich, ›das Sehbewusstsein, {467} die Sehberührung, das Gefühl, der
Durst: das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht
mein Selbst.‹ ›Das Ohr‹, sagt man sich, ›die Nase, die Zunge, der Leib,
der Geist, die Gedanken, das Denkbewusstsein, die Denkberührung, das
Gefühl, der Durst: das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das ist
nicht mein Selbst.‹

»Durch das Gesicht, ihr Mönche, und die Formen entsteht das
Sehbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung, durch die
Berührung entsteht eine Empfindung von Wohl, oder von Wehe, oder
weder von Wehe noch von Wohl. Von einem wohligen Gefühle getroffen
empfindet man Freude, Befriedigung, Ergetzen daran, und begehrliche
Anwandlung kommt einen an. Von einem wehen Gefühle getroffen wird man
bekümmert, beklommen, man jammert, schlägt sich stöhnend die Brust,
geräth in Verzweiflung, und widerwillige Anwandlung kommt einen an.
Von einem weder wehen noch wohligen Gefühle getroffen mag man dieser
Empfindung Beginn und Vergehn, Labsal und Elend und Ueberwindung nicht
der Wahrheit gemäß verstehn, und unwissende Anwandlung kommt einen an.
Dass aber einer, ihr Mönche, der beim wohligen Gefühle begehrliche
Anwandlung nicht verleugnet, beim wehen Gefühle widerwillige Anwandlung
nicht von sich gewiesen, beim weder wehen noch wohligen Gefühle
unwissende Anwandlung nicht ausgetilgt, Unwissen nicht verloren, Wissen
nicht erworben hat, {468} noch bei Lebzeiten dem Leiden ein Ende
machen werde: das ist unmöglich.

»Durch das Gehör, ihr Mönche, und die Töne entsteht das Hörbewusstsein;
durch den Geruch, ihr Mönche, und die Düfte entsteht das
Riechbewusstsein: durch den Geschmack, ihr Mönche, und die Säfte
entsteht das Schmeckbewusstsein; durch das Getast, ihr Mönche, und
die Tastungen entsteht das Tastbewusstsein; durch das Gedenken, ihr
Mönche, und die Dinge entsteht das Denkbewusstsein, der Einschlag der
drei giebt Berührung, durch die Berührung entsteht eine Empfindung
von Wohl, oder von Wehe, oder weder von Wehe noch von Wohl. Von einem
wohligen Gefühle getroffen empfindet man Freude, Befriedigung, Ergetzen
daran, und begehrliche Anwandlung kommt einen an. Von einem wehen
Gefühle getroffen wird man bekümmert, beklommen, man jammert, schlägt
sich stöhnend die Brust, geräth in Verzweiflung, und widerwillige
Anwandlung kommt einen an. Von einem weder wehen noch wohligen Gefühle
getroffen mag man dieser Empfindung Beginn und Vergehn, Labsal
und Elend und Ueberwindung nicht der Wahrheit gemäß verstehn, und
unwissende Anwandlung kommt einen an. Dass aber einer, ihr Mönche,
der beim wohligen Gefühle begehrliche Anwandlung nicht verleugnet,
beim wehen Gefühle widerwillige Anwandlung nicht von sich gewiesen,
beim weder wehen noch wohligen Gefühle unwissende Anwandlung nicht
ausgetilgt, Unwissen nicht verloren, Wissen nicht erworben hat, noch
bei Lebzeiten dem Leiden ein Ende machen werde: das ist unmöglich.

»Durch das Gesicht, ihr Mönche, und die Formen entsteht das
Sehbewusstsein, der Einschlag der drei giebt Berührung, durch die
Berührung entsteht eine Empfindung von Wohl, oder von Wehe, oder weder
von Wehe noch von Wohl. Von einem wohligen Gefühle getroffen empfindet
man da keine Freude, {469} keine Befriedigung, kein Ergetzen,
und begehrliche Anwandlung kommt einen nicht an. Von einem wehen
Gefühle getroffen wird man da nicht bekümmert, nicht beklommen, man
jammert nicht, schlägt sich nicht stöhnend die Brust, geräth nicht
in Verzweiflung, und widerwillige Anwandlung kommt einen nicht an.
Von einem weder wehen noch wohligen Gefühle getroffen mag man dieser
Empfindung Beginn und Vergehn, Labsal und Elend und Ueberwindung der
Wahrheit gemäß verstehn, und unwissende Anwandlung kommt einen nicht
an. Dass aber einer, ihr Mönche, der beim wohligen Gefühle begehrliche
Anwandlung verleugnet, beim wehen Gefühle widerwillige Anwandlung
von sich gewiesen, beim weder wehen noch wohligen Gefühle unwissende
Anwandlung ausgetilgt, Unwissen verloren, Wissen erworben hat, noch bei
Lebzeiten dem Leiden ein Ende machen werde: das ist möglich.

»Durch das Gehör, ihr Mönche, und die Töne entsteht das Hörbewusstsein;
durch den Geruch, ihr Mönche, und die Düfte entsteht das
Riechbewusstsein; durch den Geschmack, ihr Mönche, und die Säfte
entsteht das Schmeckbewusstsein; durch das Getast, ihr Mönche, und die
Tastungen entsteht das Tastbewusstsein; durch das Gedenken, ihr Mönche,
und die Dinge entsteht das Denkbewusstsein, der Einschlag der drei
giebt Berührung, durch die Berührung entsteht eine Empfindung von Wohl,
oder von Wehe, oder weder von Wehe noch von Wohl. Von einem wohligen
Gefühle getroffen empfindet man da keine Freude, keine Befriedigung,
kein Ergetzen, und begehrliche Anwandlung kommt einen nicht an. Von
einem wehen Gefühle getroffen wird man da nicht bekümmert, nicht
beklommen, man jammert nicht, schlägt sich nicht stöhnend die Brust,
geräth nicht in Verzweiflung, und widerwillige Anwandlung kommt einen
nicht an. Von einem weder wehen noch wohligen Gefühle getroffen mag man
dieser Empfindung Beginn und Vergehn, Labsal und Elend und Ueberwindung
der Wahrheit gemäß verstehn, {470} und unwissende Anwandlung kommt
einen nicht an. Dass aber einer, ihr Mönche, der beim wohligen Gefühle
begehrliche Anwandlung verleugnet, beim wehen Gefühle unwillige
Anwandlung von sich gewiesen, beim weder wehen noch wohligen Gefühle
unwissende Anwandlung ausgetilgt, Unwissen verloren, Wissen erworben
hat, noch bei Lebzeiten dem Leiden ein Ende machen werde: das ist
möglich.

»Bei solcher Betrachtung, ihr Mönche, wird der erfahrene heilige Jünger
des Auges überdrüssig, der Formen überdrüssig, des Sehbewusstseins
überdrüssig, der Sehberührung überdrüssig, des Gefühles überdrüssig,
des Durstes überdrüssig; er wird des Ohres, der Nase, der Zunge, des
Leibes, des Geistes überdrüssig, der Töne, der Düfte, der Säfte,
der Tastungen, der Gedanken überdrüssig, des Hörbewusstseins, des
Riechbewusstseins, des Schmeckbewusstseins, des Tastbewusstseins, des
Denkbewusstseins überdrüssig, der Hörberührung, der Riechberührung, der
Schmeckberührung, der Tastberührung, der Denkberührung überdrüssig, des
Gefühles überdrüssig, des Durstes überdrüssig. Ueberdrüssig wendet er
sich ab. Abgewandt löst er sich los. ›Im Erlösten ist die Erlösung‹,
diese Erkenntniss geht auf. ›Versiegt ist die Geburt, vollendet das
Asketenthum, gewirkt das Werk, nicht mehr ist diese Welt‹ versteht er
da.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.



Während aber diese Darlegung stattgefunden, hatte sich
bei etwa sechzig
Mönchen das Herz ohne Hangen vom Wahne abgelöst.[211]



149.

Fünfzehnter Theil

Siebente Rede

MÄCHTIGE ABZEICHEN

{471} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Sāvatthī, im Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos.
Dort nun wandte sich der Erhabene an die Mönche: »Ihr Mönche!« —
»Erlauchter!« antworteten da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der
Erhabene sprach also:

»Mächtige Abzeichen will ich euch Mönchen vom sechsfachen Gebiete
angeben: das höret und achtet wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« sagten da aufmerksam jene Mönche zum Erhabenen. Der
Erhabene sprach also:

»Wer das Auge, ihr Mönche, nicht der Wahrheit gemäß erkennt und
versteht, die Formen nicht der Wahrheit gemäß erkennt und versteht,
das Sehbewusstsein nicht der Wahrheit gemäß erkennt und versteht,
die Sehberührung nicht der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, was
da durch Sehberührung bedingt an Gefühl hervorgeht als Wohl, oder
Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, eben das nicht der Wahrheit gemäß
erkennt und versteht, wird am Auge ergetzt, an den Formen ergetzt,
am Sehbewusstsein ergetzt, an der Sehberührung ergetzt, was da durch
Sehberührung bedingt an Gefühl hervorgeht als Wohl, oder Wehe, oder
weder Wehe noch Wohl, eben daran ergetzt. Weil er ergetzt ist, sich
anschließt, sich verlocken lässt, das Labsal beharrlich erspäht,
schichten sich ihm die fünf Stücke des Anhangens weiterhin auf; und
sein Durst, der Wiederdasein säende, gnügensgierverbundene, bald
da bald dort sich ergetzende, der wächst ihm weiter. Dem wachsen
körperliche Spaltungen weiter, wachsen geistige Spaltungen weiter,
wachsen körperliche Quaalen weiter, wachsen geistige Quaalen weiter,
wachsen körperliche Brünste weiter, wachsen geistige Brünste weiter;
und körperlichen Schmerz und geistigen Schmerz erfährt er an sich.

»Wer das Ohr, ihr Mönche, nicht der Wahrheit gemäß erkennt und
versteht; wer die Nase, ihr Mönche, nicht der Wahrheit gemäß erkennt
und versteht; {472} wer die Zunge, ihr Mönche, nicht der Wahrheit
gemäß erkennt und versteht; wer den Leib, ihr Mönche, nicht der
Wahrheit gemäß erkennt und versteht; wer den Geist, ihr Mönche,
nicht der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, die Gedanken nicht
der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, das Denkbewusstsein nicht
der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, die Denkberührung nicht der
Wahrheit gemäß erkennt und versteht, was da durch Denkberührung bedingt
an Gefühl hervorgeht als Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl,
eben das nicht der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, wird am Geiste
ergetzt, an den Gedanken ergetzt, am Denkbewusstsein ergetzt, an der
Denkberührung ergetzt, was da durch Denkberührung bedingt an Gefühl
hervorgeht als Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, eben daran
ergetzt. Weil er ergetzt ist, sich anschließt, sich verlocken lässt,
das Labsal beharrlich erspäht, schichten sich ihm die fünf Stücke des
Anhangens weiterhin auf; und sein Durst, der Wiederdasein säende,
gnügensgierverbundene, bald da bald dort sich ergetzende, der wächst
ihm weiter. Dem wachsen körperliche Spaltungen weiter, wachsen geistige
Spaltungen weiter, wachsen körperliche Quaalen weiter, wachsen geistige
Quaalen weiter, wachsen körperliche Brünste weiter, wachsen geistige
Brünste weiter; und körperlichen Schmerz und geistigen Schmerz erfährt
er an sich.

»Wer das Auge, ihr Mönche, der Wahrheit gemäß erkennt und versteht,
die Formen der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, das Sehbewusstsein
der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, die Sehberührung der Wahrheit
gemäß erkennt und versteht, was da durch Sehberührung bedingt an
Gefühl hervorgeht als Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl,
eben das der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, wird am Auge nicht
ergetzt, an den Formen nicht ergetzt, am Sehbewusstsein nicht ergetzt,
an der Sehberührung nicht ergetzt, was da durch Sehberührung bedingt
an Gefühl hervorgeht als Wohl, {473} oder Wehe, oder weder Wehe noch
Wohl, eben daran nicht ergetzt. Weil er nicht ergetzt ist, sich
nicht anschließt, sich nicht verlocken lässt, das Elend beharrlich
erspäht, schichten sich ihm die fünf Stücke des Anhangens weiterhin ab;
und der Durst, der Wiederdasein säende, gnügensgierverbundene, bald
da bald dort sich ergetzende, der schwindet ihm weg. Dem schwinden
körperliche Spaltungen weg, schwinden geistige Spaltungen weg,
schwinden körperliche Quaalen weg, schwinden geistige Quaalen weg,
schwinden körperliche Brünste weg, schwinden geistige Brünste weg; und
körperliches Wohl und geistiges Wohl erfährt er an sich.

»Was ein Dahingelangter erkennt, das gilt ihm als rechte Erkenntniss;
was ein Dahingelangter ersinnt, das gilt ihm als rechte Gesinnung;
was ein Dahingelangter sich müht, das gilt ihm als rechtes Mühn; was
ein Dahingelangter einsieht, das gilt ihm als rechte Einsicht; was
ein Dahingelangter ertieft, das gilt ihm als rechte Vertiefung; schon
vorher aber war er in Werken, in Worten, im Wandel durchaus lauter
geworden: und so wird dieser heilige achtfältige Weg von ihm zur
Vollendung gebracht. Während er also diesen heiligen achtfältigen Weg
vollendet, werden die vier Pfeiler der Einsicht von ihm zur Vollendung
gebracht; werden die vier gewaltigen Kämpfe von ihm zur Vollendung
gebracht; werden die vier Machtgebiete von ihm zur Vollendung gebracht;
werden fünf der Fähigkeiten von ihm zur Vollendung gebracht; werden
fünf der Vermögen von ihm zur Vollendung gebracht; werden die sieben
Erweckungen von ihm zur Vollendung gebracht. Da dienen ihm zwei Dinge
als doppelte Rüstung: Ruhe und Klarsicht. Was für Dinge da weise zu
durchschauen sind, diese Dinge durchschaut er weise; was für Dinge da
weise zu verleugnen sind, {474} diese Dinge verleugnet er weise; was
für Dinge da weise zu vollenden sind, diese Dinge vollendet er weise;
was für Dinge da weise zu verwirklichen sind, diese Dinge verwirklicht
er weise.

»Was für Dinge aber, ihr Mönche, sind da weise zu durchschauen? Die
fünf Stücke des Anhangens, sei geantwortet; und zwar ein Stück Anhangen
an der Form, ein Stück Anhangen am Gefühl, ein Stück Anhangen an der
Wahrnehmung, ein Stück Anhangen an der Unterscheidung, ein Stück
Anhangen am Bewusstsein: diese Dinge sind weise zu durchschauen. Was
für Dinge aber, ihr Mönche, sind da weise zu verleugnen? Unwissen und
Durst nach Dasein: diese Dinge sind weise zu verleugnen. Was für Dinge
aber, ihr Mönche, sind weise zu vollenden? Ruhe und Klarsicht: diese
Dinge sind weise zu vollenden. Was für Dinge aber, ihr Mönche, sind
weise zu verwirklichen? Wissen und Erlösung: diese Dinge sind weise zu
verwirklichen.

»Wer das Ohr, ihr Mönche, der Wahrheit gemäß erkennt und versteht; wer
die Nase, ihr Mönche, der Wahrheit gemäß erkennt und versteht; wer
die Zunge, ihr Mönche, der Wahrheit gemäß erkennt und versteht; wer
den Leib, ihr Mönche, der Wahrheit gemäß erkennt und versteht; wer
den Geist, ihr Mönche, der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, die
Gedanken der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, das Denkbewusstsein
der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, die Denkberührung der Wahrheit
gemäß erkennt und versteht, was da durch Denkberührung bedingt an
Gefühl hervorgeht als Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch Wohl, eben
das der Wahrheit gemäß erkennt und versteht, wird am Geiste nicht
ergetzt, an den Gedanken nicht ergetzt, am Denkbewusstsein nicht
ergetzt, an der Denkberührung nicht ergetzt, was da durch Denkberührung
bedingt an Gefühl hervorgeht als Wohl, oder Wehe, oder weder Wehe noch
Wohl, eben daran nicht ergetzt. Weil
er nicht ergetzt ist, {475} sich nicht
anschließt, sich nicht verlocken lässt, das Elend beharrlich
erspäht, schichten sich ihm die fünf Stücke des Anhangens weiterhin ab;
und der Durst, der Wiederdasein säende, gnügensgierverbundene, bald
da bald dort sich ergetzende, der schwindet ihm weg. Dem schwinden
körperliche Spaltungen weg, schwinden geistige Spaltungen weg,
schwinden körperliche Quaalen weg, schwinden geistige Quaalen weg,
schwinden körperliche Brünste weg, schwinden geistige Brünste weg; und
körperliches Wohl und geistiges Wohl erfährt er an sich.

»Was ein Dahingelangter erkennt, das gilt ihm als rechte Erkenntniss;
was ein Dahingelangter ersinnt, das gilt ihm als rechte Gesinnung;
was ein Dahingelangter sich müht, das gilt ihm als rechtes Mühn; was
ein Dahingelangter einsieht, das gilt ihm als rechte Einsicht; was
ein Dahingelangter ertieft, das gilt ihm als rechte Vertiefung; schon
vorher aber war er in Werken, in Worten, im Wandel durchaus lauter
geworden: und so wird dieser heilige achtfältige Weg von ihm zur
Vollendung gebracht. Während er also diesen heiligen achtfältigen Weg
vollendet, werden die vier Pfeiler der Einsicht von ihm zur Vollendung
gebracht; werden die vier gewaltigen Kämpfe von ihm zur Vollendung
gebracht; werden die vier Machtgebiete von ihm zur Vollendung gebracht;
werden fünf der Fähigkeiten von ihm zur Vollendung gebracht; werden
fünf der Vermögen von ihm zur Vollendung gebracht; werden die sieben
Erweckungen von ihm zur Vollendung gebracht. Da dienen ihm zwei Dinge
als doppelte Rüstung: Ruhe und Klarsicht. Was für Dinge da weise zu
durchschauen sind, diese Dinge durchschaut er weise; was für Dinge
da weise zu verleugnen sind, diese Dinge verleugnet er weise; was für
Dinge da weise zu vollenden sind, diese Dinge vollendet er weise;
{476} was für Dinge da weise zu verwirklichen sind, diese Dinge
verwirklicht er weise.

»Was für Dinge aber, ihr Mönche, sind da weise zu durchschauen? Die
fünf Stücke des Anhangens, sei geantwortet; und zwar ein Stück Anhangen
an der Form, ein Stück Anhangen am Gefühl, ein Stück Anhangen an der
Wahrnehmung, ein Stück Anhangen an der Unterscheidung, ein Stück
Anhangen am Bewusstsein: diese Dinge sind weise zu durchschauen. Was
für Dinge aber, ihr Mönche, sind da weise zu verleugnen? Unwissen und
Durst nach Dasein: diese Dinge sind weise zu verleugnen. Was für Dinge
aber, ihr Mönche, sind da weise zu vollenden? Ruhe und Klarsicht: diese
Dinge sind weise zu vollenden. Was für Dinge aber, ihr Mönche, sind da
weise zu verwirklichen? Wissen und Erlösung: diese Dinge sind weise zu
verwirklichen.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freuten sich jene Mönche über das
Wort des Erhabenen.



150.

Fünfzehnter Theil

Achte Rede

DIE NAGARAVINDER

Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit wanderte der Erhabene im Lande
Kosalo von Ort zu Ort und kam, von vielen Mönchen begleitet, in die
Nähe eines kosalischen Brāhmanendorfes Namens Nagaravindam. Und
es hörten die brāhmanischen Hausleute in Nagaravindam reden: ›Der
Asket, wahrlich, Herr Gotamo, der Sakyersohn, der dem Erbe der Sakyer
entsagt hat, wandert in unserem Lande von Ort zu Ort und ist mit
vielen Mönchen in Nagaravindam angekommen. Diesen Herrn Gotamo aber
begrüßt man allenthalben mit dem frohen Ruhmesrufe, so zwar: ‚Das
ist der Erhabene, der Heilige, vollkommen Erwachte, der Wissens- und
Wandelsbewährte, der Willkommene, der Welt Kenner, der unvergleichliche
Leiter {477} der Männerheerde, der Meister der Götter und Menschen,
der Erwachte, der Erhabene. Er zeigt diese Welt mit ihren Göttern,
ihren bösen und heiligen Geistern, mit ihrer Schaar von Priestern und
Büßern, Göttern und Menschen, nachdem er sie selbst verstanden und
durchdrungen hat. Er verkündet die Lehre, deren Anfang begütigt, deren
Mitte begütigt, deren Ende begütigt, die sinn- und wortgetreue, er legt
das vollkommen geläuterte, geklärte Asketenthum dar. Glücklich wer da
nun solche Heilige sehn kann!‘‹

Und die brāhmanischen Hausleute von Nagaravindam begaben sich nun
dorthin wo der Erhabene weilte. Dort angelangt verneigten sich einige
vor dem Erhabenen ehrerbietig und setzten sich zur Seite nieder, andere
wechselten höflichen Gruß und freundliche, denkwürdige Worte mit dem
Erhabenen und setzten sich zur Seite nieder, einige wieder falteten
die Hände gegen den Erhabenen und setzten sich zur Seite nieder,
andere wieder gaben beim Erhabenen Namen und Stand zu erkennen und
setzten sich zur Seite nieder, und andere setzten sich still zur Seite
nieder.[212] Zu den brāhmanischen Hausleuten von Nagaravindam, die
da zur Seite saßen, sprach nun der Erhabene also:

»Wenn euch, ihr Hausväter, andere Büßer und Pilger die Frage stellen:
›Was sind das, ihr Hausväter, für Asketen und Priester, die man nicht
werthhalten und hochschätzen, die man nicht achten und ehren kann?‹,
so mögt ihr auf diese Frage, Hausväter, den anderen Büßern und Pilgern
also Bescheid geben: ›Wer da von Asketen und Priestern bei den durch
das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen nicht ohne Gier, nicht
ohne Hass, nicht ohne Irre sich erwiesen, das eigene Herz nicht
beschwichtigt hat, gerade und ungerade wandelt in Werken, in Worten,
in Gedanken, einen solchen Asketen oder Priester, den kann man nicht
werthhalten und hochschätzen, den kann man nicht achten und ehren:
und warum nicht? Wir selber haben uns ja bei den durch das Gesicht
ins Bewusstsein tretenden Formen nicht ohne Gier, nicht ohne Hass,
nicht ohne Irre erwiesen, das eigene Herz nicht beschwichtigt, wandeln
gerade und ungerade in Werken, in Worten, in Gedanken: {478} wer
nichts Besseres kennt als den geraden Wandel, den wir selber führen,
solch einen lieben Asketen oder Priester kann man eben darum nicht
werthhalten und hochschätzen, kann ihn nicht achten und ehren. Wer
da von Asketen und Priestern bei den durch das Gehör ins Bewusstsein
tretenden Tönen, bei den durch den Geruch ins Bewusstsein tretenden
Düften, bei den durch den Geschmack ins Bewusstsein tretenden Säften,
bei den durch das Getast ins Bewusstsein tretenden Tastungen, bei den
durch das Gedenken ins Bewusstsein tretenden Dingen nicht ohne Gier,
nicht ohne Hass, nicht ohne Irre sich erwiesen, das eigene Herz nicht
beschwichtigt hat, gerade und ungerade wandelt in Werken, in Worten,
in Gedanken, einen solchen Asketen oder Priester, den kann man nicht
werthhalten und hochschätzen, den kann man nicht achten und ehren:
und warum nicht? Wir selber haben uns ja bei diesen Dingen nicht ohne
Gier, nicht ohne Hass, nicht ohne Irre erwiesen, das eigene Herz nicht
beschwichtigt, wandeln gerade und ungerade in Werken, in Worten, in
Gedanken: wer nichts Besseres kennt als den geraden Wandel, den wir
selber führen, solch einen lieben Asketen oder Priester kann man eben
darum nicht werthhalten und hochschätzen, kann ihn nicht achten und
ehren.‹ Also mögt ihr, Hausväter, den anderen Büßern und Pilgern auf
eine solche Frage Bescheid geben.

»Wenn euch aber, ihr Hausväter, andere Büßer und Pilger die Frage
stellen: ›Was sind das, ihr Hausväter, für Asketen und Priester, die
man werthhalten und hochschätzen, die man achten und ehren kann?‹, so
mögt ihr auf diese Frage, Hausväter, den anderen Büßern und Pilgern
also Bescheid geben: ›Wer da von Asketen und Priestern bei den durch
das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen ohne Gier, ohne Hass, ohne
Irre sich erwiesen, das eigene Herz beschwichtigt hat, den geraden
Wandel bewahrt in Werken, in Worten, in Gedanken, einen solchen Asketen
oder Priester, den kann man werthhalten und hochschätzen, den kann
man achten und ehren: {479} und warum das? Wir selber haben uns ja
bei den durch das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen nicht ohne
Gier, nicht ohne Hass, nicht ohne Irre erwiesen, das eigene Herz nicht
beschwichtigt, wandeln gerade und ungerade in Werken, in Worten, in
Gedanken: wer da nun Besseres kennt als den geraden Wandel, den wir
selber führen, solch einen lieben Asketen oder Priester kann man eben
darum werthhalten und hochschätzen, kann ihn achten und ehren. Wer
da von Asketen und Priestern bei den durch das Gehör ins Bewusstsein
tretenden Tönen, bei den durch den Geruch ins Bewusstsein tretenden
Düften, bei den durch den Geschmack ins Bewusstsein tretenden Säften,
bei den durch das Getast ins Bewusstsein tretenden Tastungen, bei den
durch das Gedenken ins Bewusstsein tretenden Dingen ohne Gier, ohne
Hass, ohne Irre sich erwiesen, das eigene Herz beschwichtigt hat, den
geraden Wandel bewahrt in Werken, in Worten, in Gedanken, einen solchen
Asketen oder Priester, den kann man werthhalten und hochschätzen, den
kann man achten und ehren: und warum das? Wir selber haben uns ja
bei diesen Dingen nicht ohne Gier, nicht ohne Hass, nicht ohne Irre
erwiesen, das eigene Herz nicht beschwichtigt, wandeln gerade und
ungerade in Werken, in Worten, in Gedanken: wer da nun Besseres kennt
als den geraden Wandel, den wir selber führen, solch einen lieben
Asketen oder Priester kann man eben darum werthhalten und hochschätzen,
kann ihn achten und ehren.‹ Also mögt ihr, Hausväter, den anderen
Büßern und Pilgern auf eine solche Frage Bescheid geben.

»Wenn euch nun, ihr Hausväter, die anderen Büßer und Pilger die
Frage stellen: ›Was eignen doch den Ehrwürdigen für Merkmale, was
für Kennzeichen, dass ihr von ihnen also redet: ‚Freilich haben jene
Ehrwürdigen die Gier verloren oder sind auf dem Wege die Gier zu
verleugnen, haben den Hass verloren oder sind auf dem Wege den Hass
zu verleugnen, haben die Irre verloren oder sind auf dem Wege die
Irre zu verleugnen‘?‹, so mögt ihr auf diese Frage, Hausväter, den
anderen Büßern und Pilgern also Bescheid geben: ›Darum eben {480} suchen
jene Ehrwürdigen tief im Walde abgelegene Orte auf: dort
aber giebt es keinerlei durch das Gesicht ins Bewusstsein tretende
Formen, die man sehn und sehn und begehren könnte; dort aber giebt es
keinerlei durch das Gehör ins Bewusstsein tretende Töne, die man hören
und hören und begehren könnte; dort aber giebt es keinerlei durch den
Geruch ins Bewusstsein tretende Düfte, die man riechen und riechen
und begehren könnte; dort aber giebt es keinerlei durch den Geschmack
ins Bewusstsein tretende Säfte, die man schmecken und schmecken und
begehren könnte; dort aber giebt es keinerlei durch das Getast ins
Bewusstsein tretende Tastungen, die man tasten und tasten und begehren
könnte. Das sind, ihr Brüder, Merkmale, das sind Kennzeichen, um
deren willen wir von jenen Ehrwürdigen also reden: ‚Freilich haben
jene Ehrwürdigen die Gier verloren oder sind auf dem Wege die Gier zu
verleugnen, haben den Hass verloren oder sind auf dem Wege den Hass zu
verleugnen, haben die Irre verloren oder sind auf dem Wege die Irre zu
verleugnen.‘‹ Also mögt ihr, Hausväter, den anderen Büßern und Pilgern
auf eine solche Frage Bescheid geben.«

Nach dieser Rede sprachen die brāhmanischen Hausleute von
Nagaravindam also zum Erhabenen:



»Vortrefflich, Herr Gotamo, vortrefflich, Herr Gotamo! Gleichwie etwa,
Herr Gotamo, als ob man Umgestürztes aufstellte, oder Verdecktes
enthüllte, oder Verirrten den Weg zeigte, oder ein Licht in die
Finsterniss hielte: ›Wer Augen hat wird die Dinge sehn‹: ebenso auch
ist von Herrn Gotamo die Lehre gar vielfach gezeigt worden. Und so
nehmen wir bei Herrn Gotamo unsere Zuflucht, bei der Lehre und bei der
Jüngerschaft: als Anhänger möge uns Herr Gotamo betrachten, von heute
an zeitlebens getreu.«[213]



151.

Fünfzehnter Theil

Neunte Rede

ALMOSENLÄUTERUNG

{481} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Rājagaham, im Bambusparke, am Hügel der Eichhörnchen.

Da begab sich denn der ehrwürdige Sāriputto gegen Abend, nach
Aufhebung der Gedenkensruhe, zum Erhabenen hin, begrüßte den Erhabenen
ehrerbietig und setzte sich seitwärts nieder. Zum ehrwürdigen
Sāriputto, der da seitwärts saß, sprach nun der Erhabene also:

»Heiter, Sāriputto, ist dein Angesicht, hell die Hautfarbe und rein;
was hast du wohl, Sāriputto, in dieser Zeit am meisten erfahren
mögen?«

»Armuth erfahren hab’ ich, o Herr, in dieser Zeit am meisten gemocht.«



»Recht so, recht so, Sāriputto. Großer Männer Erfahrung erfahren
hast du wahrlich, Sāriputto, in dieser Zeit am meisten gemocht.
Großer Männer Erfahrung heißt es ja, Sāriputto, ist die Armuth. —
Darum aber, Sāriputto, so ein Mönch sich wünscht ›Armut erfahren
möcht’ ich am meisten‹, hat ein solcher Mönch, Sāriputto, sich also
zu erforschen: ›Auf dem Wege wo ich nach dem Dorfe um Almosen hinging,
an dem Orte wo ich um Almosen stand, auf dem Wege wo ich aus dem Dorfe
vom Almosengange wiederkam, ist mir da etwa bei den durch das Gesicht
ins Bewusstsein tretenden Formen Wille, oder Gier, oder Hass, oder
Irre, oder Widerstreit im Geiste aufgestiegen?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Auf dem Wege wo ich nach
dem Dorfe um Almosen hinging, an dem Orte wo ich um Almosen stand, auf
dem Wege wo ich aus dem Dorfe vom Almosengange wiederkam, {482} da ist mir
bei den durch das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen
Wille, oder Gier, oder Hass, oder Irre, oder Widerstreit im Geiste
aufgestiegen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, um Befreiung
von ebendiesen bösen, schlechten Dingen zu kämpfen. Wenn aber,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Auf dem Wege
wo ich nach dem Dorfe um Almosen hinging, an dem Orte wo ich um Almosen
stand, auf dem Wege wo ich aus dem Dorfe vom Almosengange wiederkam,
da ist mir bei den durch das Gesicht ins Bewusstsein tretenden Formen
Wille, oder Gier, oder Hass, oder Irre, oder Widerstreit im Geiste
nicht aufgestiegen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese
sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.



»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Auf dem Wege wo ich nach dem Dorfe um Almosen hinging, an dem Orte
wo ich um Almosen stand, auf dem Wege wo ich aus dem Dorfe vom
Almosengange wiederkam, ist mir da etwa bei den durch das Gehör ins
Bewusstsein tretenden Tönen, bei den durch den Geruch ins Bewusstsein
tretenden Düften, bei den durch den Geschmack ins Bewusstsein
tretenden Säften, bei den durch das Getast ins Bewusstsein tretenden
Tastungen, bei den durch das Gedenken ins Bewusstsein tretenden Dingen
Wille, oder Gier, oder Hass, oder Irre, oder Widerstreit im Geiste
aufgestiegen?‹ Wenn da, Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung
erkennt: ›Auf dem Wege wo ich nach dem Dorfe um Almosen hinging, an
dem Orte wo ich um Almosen stand, auf dem Wege wo ich aus dem Dorfe
vom Almosengange wiederkam, da ist mir bei den durch das Gedenken ins
Bewusstsein tretenden Dingen Wille, oder Gier, oder Hass, oder Irre,
oder Widerstreit im Geiste aufgestiegen‹, {483} so hat ein solcher Mönch,
Sāriputto, um Befreiung von ebendiesen bösen, schlechten
Dingen zu kämpfen. Wenn aber, Sāriputto, der Mönch bei seiner
Betrachtung erkennt: ›Auf dem Wege wo ich nach dem Dorfe um Almosen
hinging, an dem Orte wo ich um Almosen stand, auf dem Wege wo ich aus
dem Dorfe vom Almosengange wiederkam, da ist mir bei den durch das
Gedenken ins Bewusstsein tretenden Dingen Wille, oder Gier, oder Hass,
oder Irre, oder Widerstreit im Geiste nicht aufgestiegen‹, so hat ein
solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese sälig heitere Uebung im Guten
Tag und Nacht zu bewahren.



»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie aufgehoben, die fünf Begehrungen?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht aufgehoben hab’ ich
sie, die fünf Begehrungen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, um
die Aufhebung der fünf Begehrungen zu kämpfen. Wenn aber, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Aufgehoben hab’ ich sie, die
fünf Begehrungen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese
{484} sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie aufgehoben, die fünf Hemmungen?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht aufgehoben hab’ ich
sie, die fünf Hemmungen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, um
die Aufhebung der fünf Hemmungen zu kämpfen. Wenn aber, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Aufgehoben hab’ ich sie,
die fünf Hemmungen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese
sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie durchschaut, die fünf Stücke des Anhangens?‹ Wenn
da, Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht
durchschaut hab’ ich sie, die fünf Stücke des Anhangens‹, so hat ein
solcher Mönch, Sāriputto, um die Durchschauung der fünf Stücke des
Anhangens zu kämpfen. Wenn aber, Sāriputto, der Mönch bei seiner
Betrachtung erkennt: ›Durchschaut hab’ ich sie, die fünf Stücke des
Anhangens‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese sälig
heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie vollendet, die vier Pfeiler der Einsicht?‹ Wenn da,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht
vollendet hab’ ich sie, die vier Pfeiler der Einsicht‹, so hat ein
solcher Mönch, Sāriputto, um die Vollendung der vier Pfeiler der
Einsicht zu kämpfen. Wenn aber, Sāriputto, der Mönch bei seiner
Betrachtung erkennt: ›Vollendet hab’ ich sie, die vier Pfeiler der
Einsicht‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese sälig
heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie vollendet, die vier gewaltigen Kämpfe?‹ Wenn da,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht
vollendet hab’ ich sie, die vier gewaltigen Kämpfe‹, so hat ein solcher
Mönch, Sāriputto, um die Vollendung der vier gewaltigen Kämpfe zu
kämpfen. Wenn aber, Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung
erkennt: ›Vollendet hab’ ich sie, die vier gewaltigen Kämpfe‹, {485} so hat
ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese sälig heitere
Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie vollendet, die vier Machtgebiete?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht vollendet hab’ ich
sie, die vier Machtgebiete‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto,
um die Vollendung der vier Machtgebiete zu kämpfen. Wenn aber,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Vollendet
hab’ ich sie, die vier Machtgebiete‹, so hat ein solcher Mönch,
Sāriputto, ebendiese sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu
bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie vollendet, die fünf Fähigkeiten?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht vollendet hab’ ich
sie, die fünf Fähigkeiten‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto,
um die Vollendung der fünf Fähigkeiten zu kämpfen. Wenn aber,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: Vollendet hab’
ich sie, die fünf Fähigkeiten‹, so hat ein solcher Mönch, {486} Sāriputto,
ebendiese sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu
bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie vollendet, die fünf Vermögen?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht vollendet hab’ ich
sie, die fünf Vermögen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, um
die Vollendung der fünf Vermögen zu kämpfen. Wenn aber, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Vollendet hab’ ich sie, die
fünf Vermögen‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese sälig
heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie vollendet, die sieben Erweckungen?‹ Wenn da,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht
vollendet hab’ ich sie, die sieben Erweckungen‹, so hat ein solcher
Mönch, Sāriputto, um die Vollendung der sieben Erweckungen zu
kämpfen. Wenn aber, Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung
erkennt: ›Vollendet hab’ ich sie, die sieben Erweckungen‹, so hat ein
solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese sälig heitere Uebung im Guten
Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich ihn vollendet, den heiligen achtfältigen Weg?‹ Wenn da,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht
vollendet hab’ ich ihn, den heiligen achtfältigen Weg‹, so hat
ein solcher Mönch, Sāriputto, um die Vollendung des heiligen
achtfältigen Weges zu kämpfen. Wenn aber, Sāriputto, der Mönch bei
seiner Betrachtung erkennt: ›Vollendet hab’ ich ihn, den heiligen
achtfältigen Weg‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto, ebendiese
sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich sie vollendet, Ruhe und Klarsicht?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht vollendet hab’ ich
sie, Ruhe und Klarsicht‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto,
um die Vollendung von Ruhe und Klarsicht zu kämpfen. Wenn aber,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Vollendet hab’
ich sie, Ruhe und Klarsicht‹, so hat ein solcher Mönch, {487} Sāriputto,
ebendiese sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu
bewahren.

»Weiter sodann, Sāriputto, hat ein Mönch sich also zu erforschen:
›Hab’ ich es verwirklicht, Wissen und Erlösung?‹ Wenn da, Sāriputto,
der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Nicht verwirklicht hab’
ich es, Wissen und Erlösung‹, so hat ein solcher Mönch, Sāriputto,
um die Verwirklichung von Wissen und Erlösung zu kämpfen. Wenn aber,
Sāriputto, der Mönch bei seiner Betrachtung erkennt: ›Verwirklicht
hab’ ich es, Wissen und Erlösung‹, so hat ein solcher Mönch,
Sāriputto, ebendiese sälig heitere Uebung im Guten Tag und Nacht zu
bewahren.

»Denn wer immer auch, Sāriputto, von den Asketen oder den Priestern
in vergangenen Zeiten Almosen geläutert hat, ein jeder hat also und
also betrachtend und betrachtend Almosen geläutert. Und wer immer auch,
Sāriputto, von den Asketen oder den Priestern in künftigen Zeiten
Almosen läutern wird, ein jeder wird also und also betrachtend und
betrachtend Almosen läutern. Und wer immer auch, Sāriputto, von den
Asketen oder den Priestern in der Gegenwart Almosen läutern mag, ein
jeder mag also und also betrachtend und betrachtend Almosen läutern.

»Darum aber, Sāriputto: ›Betrachtend und betrachtend wollen wir
Almosen läutern‹: so habt ihr, Sāriputto, euch wohl zu üben.«

Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige
Sāriputto über das Wort des Erhabenen.[214]



152.

Fünfzehnter Theil

Zehnte Rede

SINNESGEWALT

{488} Das hab’ ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei
Kajaṉgalā[215], im Hain der Glockenbäume.



Da begab sich denn Uttaro, ein junger Brāhmane, der Schüler
Pārāsariyos, zum Erhabenen hin, wechselte höflichen Gruß und
freundliche, denkwürdige Worte mit dem Erhabenen und setzte sich
seitwärts nieder. An Uttaro den jungen Brāhmanen, den Schüler
Pārāsariyos, der da zur Seite saß, wandte sich nun der Erhabene
also:

»Lehrt, Uttaro, Pārāsariyo der Priester den Jüngern die Sinne in
der Gewalt haben?«

»Es lehrt, o Gotamo, Pārāsariyo der Priester den Jüngern die
Sinne in der Gewalt haben.«

»Auf welche Weise, Uttaro, lehrt wohl Pārāsariyo der Priester den
Jüngern die Sinne in der Gewalt haben?«

»Da sieht man, o Gotamo, mit dem Auge keine Form und hört mit dem Ohre
keinen Ton: also lehrt, o Gotamo, Pārāsariyo der Priester den
Jüngern die Sinne in der Gewalt haben.«[216]

»Ist es also, Uttaro, dann mag ein Blinder Gewalt über die Sinne haben,
und mag ein Tauber Gewalt über die Sinne haben, dem Worte des Priesters
Pārāsariyo gemäß: denn ein Blinder, Uttaro, sieht mit dem Auge
keine Form, und ein Tauber hört mit dem Ohre keinen Ton.«

Also beschieden blieb Uttaro, der junge Brāhmane, der Schüler
Pārāsariyos, verstummt und verstört, die Schultern gebeugt, den
Kopf gesenkt, sprachlos vor sich hinstarrend sitzen. Und der Erhabene
sah wie Uttaro also dasaß und wandte sich an den ehrwürdigen Ānando:

»Auf andere Weise, Ānando, lehrt eben Pārāsariyo der Priester
den Jüngern die Sinne in der Gewalt haben,
{489} und auf andere Weise wieder
hat man im Orden des Heiligen die Sinne in höchster Gewalt.«

»Da ist es, Erhabener, Zeit, da ist es, Willkommener, Zeit, dass der
Erhabene zeige, wie man im Orden des Heiligen die Sinne in höchster
Gewalt hat: des Erhabenen Wort werden die Mönche bewahren.«

»Wohlan denn, Ānando, so höre und achte wohl auf meine Rede.«

»Gewiss, o Herr!« sagte da aufmerksam der ehrwürdige Ānando zum
Erhabenen. Der Erhabene sprach also:

»Wie also hat man, Ānando, im Orden des Heiligen die Sinne in
höchster Gewalt? Da hat, Ānando, ein Mönch mit dem Auge eine
Form gesehn und wird angenehm bewegt, wird unangenehm bewegt, wird
angenehm und unangenehm bewegt. Und er erkennt: ›Bewegt worden bin
ich da angenehm, bewegt worden unangenehm, bewegt worden angenehm und
unangenehm: das aber ist zusammengesetzt, ist grob geartet, bedingt
entstanden; es giebt eine Ruhe, es giebt ein Ziel, und zwar den
Gleichmuth.‹ Und das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein,
angenehm und unangenehm bewegt sein hört bei ihm auf, der Gleichmuth
hält an. Gleichwie etwa, Ānando, ein scharfsehender Mann blicks
die Augen aufschlagen und schließen, blicks die Augen schließen und
aufschlagen kann: ebenso nun auch, Ānando, kann wer da also rasch,
also eilig, also mühelos das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt
sein, angenehm und unangenehm bewegt sein bei sich aufhören lässt den
Gleichmuth anhalten lassen. Das heißt man, Ānando, im Orden des
Heiligen die Sinne in höchster Gewalt haben, bei den durch das Gesicht
ins Bewusstsein tretenden Formen.

»Weiter sodann, Ānando, hat ein Mönch mit dem Ohre einen Ton gehört
und wird angenehm bewegt, wird unangenehm bewegt, wird angenehm und
unangenehm bewegt. {490} Und er erkennt: ›Bewegt worden bin ich
da angenehm, bewegt worden unangenehm, bewegt worden angenehm und
unangenehm: das aber ist zusammengesetzt, ist grob geartet, bedingt
entstanden; es giebt eine Ruhe, es giebt ein Ziel, und zwar den
Gleichmuth.‹ Und das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein,
angenehm und unangenehm bewegt sein hört bei ihm auf, der Gleichmuth
hält an. Gleichwie etwa, Ānando, ein kräftiger Mann gar leicht einen
Schnalzer schlagen kann: ebenso nun auch, Ānando, kann wer da also
rasch, also eilig, also mühelos das angenehm bewegt sein, unangenehm
bewegt sein, angenehm und unangenehm bewegt sein bei sich aufhören
lässt den Gleichmuth anhalten lassen. Das heißt man, Ānando, im
Orden des Heiligen die Sinne in höchster Gewalt haben, bei den durch
das Gehör ins Bewusstsein tretenden Tönen.

»Weiter sodann, Ānando, hat ein Mönch mit der Nase einen Duft
gerochen und wird angenehm bewegt, wird unangenehm bewegt, wird
angenehm und unangenehm bewegt. Und er erkennt: ›Bewegt worden bin
ich da angenehm, bewegt worden unangenehm, bewegt worden angenehm und
unangenehm: das aber ist zusammengesetzt, ist grob geartet, bedingt
entstanden; es giebt eine Ruhe, es giebt ein Ziel, und zwar den
Gleichmuth.‹ Und das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein,
angenehm und unangenehm bewegt sein hört bei ihm auf, der Gleichmuth
hält an. Gleichwie etwa, Ānando, auf einem leicht geneigten
Lotusblatte Wassertropfen herabgleiten, keinen Halt finden: ebenso nun
auch, Ānando, kann wer da also rasch, also eilig, also mühelos das
angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein, angenehm und unangenehm
bewegt sein bei sich aufhören lässt den Gleichmuth anhalten lassen.
Das heißt man, Ānando, im Orden des Heiligen die Sinne in höchster
Gewalt haben, bei den durch den Geruch ins Bewusstsein tretenden Düften.

»Weiter sodann, Ānando, hat ein Mönch mit der Zunge einen Saft
geschmeckt und wird angenehm bewegt, {491} wird unangenehm bewegt, wird
angenehm und unangenehm bewegt. Und er erkennt: ›Bewegt worden
bin ich da angenehm, bewegt worden unangenehm, bewegt worden angenehm
und unangenehm: das aber ist zusammengesetzt, ist grob geartet,
bedingt entstanden; es giebt eine Ruhe, es giebt ein Ziel, und zwar
den Gleichmuth.‹ Und das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein,
angenehm und unangenehm bewegt sein hört bei ihm auf, der Gleichmuth
hält an. Gleichwie etwa, Ānando, ein kräftiger Mann an der Spitze
der Zunge einen Speichelball ansammeln und ohne Mühe ausspeien kann:
ebenso nun auch, Ānando, kann wer da also rasch, also eilig, also
mühelos das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein, angenehm und
unangenehm bewegt sein bei sich aufhören lässt den Gleichmuth anhalten
lassen. Das heißt man, Ānando, im Orden des Heiligen die Sinne in
höchster Gewalt haben, bei den durch den Geschmack ins Bewusstsein
tretenden Säften.



»Weiter sodann, Ānando, hat ein Mönch mit dem Leibe eine Tastung
getastet und wird angenehm bewegt, wird unangenehm bewegt, wird
angenehm und unangenehm bewegt. Und er erkennt: ›Bewegt worden bin
ich da angenehm, bewegt worden unangenehm, bewegt worden angenehm
und unangenehm: das aber ist zusammengesetzt, ist grob geartet,
bedingt entstanden; es giebt eine Ruhe, es giebt ein Ziel, und zwar
den Gleichmuth.‹ Und das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt
sein, angenehm und unangenehm bewegt sein hört bei ihm auf, der
Gleichmuth hält an. Gleichwie etwa, Ānando, ein kräftiger Mann
seinen eingezogenen Arm ausstrecken oder seinen ausgestreckten Arm
einziehn kann: ebenso nun auch, Ānando, kann wer da also rasch,
also eilig, also mühelos das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt
sein, angenehm und unangenehm bewegt sein bei sich aufhören lässt den
Gleichmuth anhalten lassen. Das heißt man, Ānando, im Orden des
Heiligen die Sinne in höchster Gewalt haben, bei den durch das Getast
ins Bewusstsein tretenden Tastungen.

»Weiter sodann, Ānando, hat ein Mönch mit dem Geiste ein Ding
gedacht und wird angenehm bewegt, wird unangenehm bewegt, {492} wird angenehm
und unangenehm bewegt. Und er erkennt: ›Bewegt worden bin
ich da angenehm, bewegt worden unangenehm, bewegt worden angenehm
und unangenehm: das aber ist zusammengesetzt, ist grob geartet,
bedingt entstanden; es giebt eine Ruhe, es giebt ein Ziel, und zwar
den Gleichmuth.‹ Und das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt
sein, angenehm und unangenehm bewegt sein hört bei ihm auf, der
Gleichmuth hält an. Gleichwie etwa, Ānando, wenn ein Mann auf eine
tagüber am Feuer glühende eiserne Pfanne zwei oder drei Wassertropfen
herabträufeln ließe — langsam, Ānando, wäre der Fall der Tropfen,
aber gar eilig würden sie aufgelöst und verschwunden sein —: ebenso
nun auch, Ānando, kann wer da also rasch, also eilig, also mühelos
das angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein, angenehm und
unangenehm bewegt sein bei sich aufhören lässt den Gleichmuth anhalten
lassen. Das heißt man, Ānando, im Orden des Heiligen die Sinne in
höchster Gewalt haben, bei den durch das Gedenken ins Bewusstsein
tretenden Dingen. — So aber hat man, Ānando, im Orden des Heiligen
die Sinne in höchster Gewalt.

»Wie aber ist man, Ānando, als Kämpfer vorgeschritten? Da hat,
Ānando, ein Mönch mit dem Auge eine Form gesehn und wird angenehm
bewegt, wird unangenehm bewegt, wird angenehm und unangenehm bewegt.
Und vor diesem angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein, angenehm
und unangenehm bewegt sein kommt ihn ein Grauen an, Entsetzen an,
Abscheu an. Er hat mit dem Ohre einen Ton gehört, mit der Nase einen
Duft gerochen, mit der Zunge einen Saft geschmeckt, mit dem Leibe
eine Tastung getastet, mit dem Geiste ein Ding gedacht und wird
angenehm bewegt, wird unangenehm bewegt, wird angenehm und unangenehm
bewegt. Und vor diesem angenehm bewegt sein, unangenehm bewegt sein,
angenehm und unangenehm bewegt sein kommt ihn ein Grauen an, {493} Entsetzen
an, Abscheu an. So aber ist man, Ānando, als Kämpfer
vorgeschritten.



»Wie aber ist man, Ānando, als Heiliger sinnesgewaltig? Da hat,
Ānando, ein Mönch mit dem Auge eine Form gesehn und wird angenehm
bewegt, wird unangenehm bewegt, wird angenehm und unangenehm bewegt.
Und wenn er sich wünscht: ›Bei Widerwärtigem will ich unwiderwärtig
gewahrbleiben‹, so bleibt er dabei unwiderwärtig gewahr; wenn er sich
wünscht: ›Bei Unwiderwärtigem will ich widerwärtig gewahrbleiben‹,
so bleibt er dabei widerwärtig gewahr; wenn er sich wünscht: ›Bei
Widerwärtigem und Unwiderwärtigem will ich unwiderwärtig gewahr
bleiben‹, so bleibt er dabei unwiderwärtig gewahr; wenn er sich
wünscht: ›Bei Unwiderwärtigem und Widerwärtigem will ich widerwärtig
gewahrbleiben‹, so bleibt er dabei widerwärtig gewahr; wenn er sich
wünscht: ›Widerwärtiges und Unwiderwärtiges, beides will ich von
mir weisen und gleichmüthig bleiben, besonnen, klar bewusst‹, so
bleibt er dabei gleichmüthig, besonnen, klar bewusst. Weiter sodann,
Ānando, hat ein Mönch mit dem Ohre einen Ton gehört, mit der
Nase einen Duft gerochen, mit der Zunge einen Saft geschmeckt, mit
dem Leibe eine Tastung getastet, mit dem Geiste ein Ding gedacht
und wird angenehm bewegt, wird unangenehm bewegt, wird angenehm und
unangenehm bewegt. Und wenn er sich wünscht: ›Bei Widerwärtigem will
ich unwiderwärtig gewahrbleiben‹, so bleibt er dabei unwiderwärtig
gewahr; wenn er sich wünscht: ›Bei Unwiderwärtigem will ich widerwärtig
gewahrbleiben‹, so bleibt er dabei widerwärtig gewahr; wenn er sich
wünscht: ›Bei Widerwärtigem und Unwiderwärtigem will ich unwiderwärtig
gewahrbleiben‹, so bleibt er dabei unwiderwärtig gewahr; wenn er sich
wünscht: ›Bei Unwiderwärtigem und Widerwärtigem will ich widerwärtig
gewahrbleiben‹, so bleibt er dabei widerwärtig gewahr; {494} wenn er sich
wünscht: ›Widerwärtiges und Unwiderwärtiges, beides will ich
von mir weisen und gleichmüthig bleiben, besonnen, klar bewusst‹, so
bleibt er dabei gleichmüthig, besonnen, klar bewusst. So aber ist man,
Ānando, als Heiliger sinnesgewaltig.

»Und so hab’ ich, Ānando, gezeigt wie man im Orden des Heiligen
die Sinne in höchster Gewalt hat, gezeigt wie man als Kämpfer
vorgeschritten ist, gezeigt wie man als Heiliger sinnesgewaltig ist.
Was ein Meister, Ānando, den Jüngern aus Liebe und Theilnahme, von
Mitleid bewogen, schuldet, das habt ihr von mir empfangen. Da laden,
Ānando, Bäume ein, und dort leere Klausen. Wirket Schauung, Ānando, auf
dass ihr nicht lässig werdet, später nicht Reue empfindet: das haltet
als unser Gebot.«



Also sprach der Erhabene. Zufrieden freute sich der ehrwürdige Ānando
über das Wort des Erhabenen.






 ANMERKUNGEN





[1] Devadaham, i. e. Deorum lacuna. Der Ort ist auch im
Mahāvaṃso II, v. 16 als Devadaho, im Mahāvastu I, p. 355
f. als Devaḍaho, und Jātakam I, p. 52 als Devadahanagaram
gut überliefert. Noch heute führt die Straße über die Ruinen von
Kapilavatthu nach Rummin-deī, dem einstigen Luṃminī, und von da
ein paar weitere Tagereisen hinauf ins Gebirge bis zur sakkischen
Gränzfeste, der stolz emporragenden Burgstadt Deonyagarh, wie sie
gegenwärtig heißt. Die Angabe eines chinesischen Pilgers, der Weg von
Kapilavatthu nach Devadaham betrage 800 li (ca. 350 km), von
WATTERS im Journal Roy. As. Soc. 1898 p. 547 mitgetheilt,
wird daher der Wahrheit ziemlich nahegekommen sein. — Vergl.
unser Göttweig, von vicus, wîch: der Götter Hof, hoch auf steilem
Felsen, gegenüber Stein an der Donau gelegen; (schott.) Lochnagar,
Interlaken, Laach etc., von lacus. Die Ruinen von Devadaham mögen
dermaleinst unter dem heutigen Deonyagarh aufgefunden werden, sobald
nur erst Männer wie PRINSEP oder CUNNINGHAM wieder
am Werke sind. Wenn Babu MUKHERJI noch jüngst nahe bei
Rummin-deī danach gesucht, Report on etc. Antiquities in the Tarai
etc. (Archaeological Survey of India XXVI 1 Imp. Ser.), Kalkutta
1901, S. 58, so hat er eben den gänzlich unwissenschaftlichen, bloß
willkürlichen Behauptungen von Leuten wie Major WADDELL und
VINCENT A. SMITH muthlos gehorcht, ohne auch nur den Versuch
eigener Quellenuntersuchung zu wagen: weil ja historisches Forschen und
Verstehnlernen mehr noch als dem alten dem modernen Inder versagt ist.
Die neu von ihm gelieferten, leider nur spärlichen photographischen
Aufnahmen in situ der zumeist schon von dem ehemaligen Jesuiten und
trotz der argen Anschuldigungen immerhin verdienstvollen A.
FÜHRER entdeckten Reste und Alterthümer aus der sakkischen,
künstlerisch ungemein hoch stehenden Periode sollen dagegen mit
lebhaftem Danke begrüßt werden. — Auf Tafel XXVIII findet man die in
der 109. Anmerkung erwähnte krystallene Phiole sowie die Urne mit der
Inschrift nebst den anderen drei im selben Sarkophage (salilanidhanam
Leichenschrein) verwahrt gewesenen Reliquiengefäßen photograviert.
Die von mir a. a. O. vorgebrachte Hypothese einer geographischen
Differenzierung von Sakko und Sakyo lässt sich durch unsere
Manuskripte und Inschriften doch wohl nicht genügend stützen.




[2] »ez ist allez ein vorgewürket dinc«, sagt Meister
ECKHART, ed. PFEIFFER p. 487, in Uebereinstimmung
mit dieser alten, auch nach Aupapātikasūtram § 129–155 und
Sarvadarśanasaṃgrahas 3. Kap. gegen Ende, von den Jainās
angenommenen Upanischadenlehre, die, im Bṛhadāraṇyakam noch
als Geheimniss behandelt, später Gemeinplatz wurde, wie e. g.
im Kathāsaritsāgaras 40, 113 prākkarmopārjitaṃ sarvam eva
śubhāśubham, fast wörtlich wie oben ib. 41 sarvaṃ tiṣṭhati
pūrvakarmavaśād eva.




[3] Zu sallena savisena gāḷhapalepanena cf. Ṛgvedas X, 87,
23 viṣeṇa tigmena śociṣā. — In Griechenland die philoktetischen
Pfeile; im HORAZ die venenatis gravida sagittis pharetra,
Carm. I, 22. Auch parabolisch: »glühend bittre Pfeile«, wie Faust II im
Anf.




[4] Puna ca param bis parisodheti ist hier, wo bereits
der Mönch dargestellt, übernommene Einschaltung: lies Puna ca param
bhikkhave bhikkhu vivicc’ eva kāmehi viviccādi. — Zum vorhergehenden
Gleichnisse cf. die 109. Anmerkung.






[5] Diese Rede ist eine gründliche, wenn auch nicht allzu
leicht verständliche Exposition ideal immanenter Betrachtung gegenüber
der real transscendenten der Freien Brüder. Laetus in praesens animus
quod ultra est oderit curare. Vergl. auch den 14., 56. und andere
verwandte Dialoge.

Die Schmerzensaskese der Freien Brüder, Stetigsteher und anderer
Büßer findet man insbesondere in der 45. und 57. Rede ausführlich
geschildert: Gebräuche, die noch heute in Indien und gelegentlich,
en miniature, sogar bei uns üblich sind; wie z. B. die alljährliche
Springprozession zu Echternach zeigt. Και ταυτη Ινδων επανεληλυθυια,
nach SUIDAS über THEOPHILOS.

Zur Lehre āyatim anavassavo »Ferner kein Zufluss« cf. die 67.
Rede S. 202 u. d. Anm. 58; auch Annapūrṇopaniṣat V, v. 71
duḥkhasyāvasaras und des apokritischen MAKARIOS θαλαττα
του βιου und πελαγος της θνητης ζωης, ed. BLONDEL p. 72, des
MAKARIOS Aigyptios διελθειν και ὑπερβηναι και διαπερασαι την
πικραν θαλασσαν της ἁμαρτιας, Homil. XLIV § 6, ed. PRITIUS p.
508.

Gute, unseren und den jinistischen Texten entsprechende Darstellungen
büßend beharrender Stetigsteher, d. i. Freier Brüder, bieten die
zahlreichen Kolossalstatuen in den Felsenwänden und -grotten auf dem
Wege zur Gwaliorburg, einer der großartigsten natürlichen Festungen,
die ich gesehn. Zumal die Gruppen am östlichen und am südlichen
Abhange, ungefähr je zwanzig gewaltige, meist zehn, aber auch bis
zwanzig Meter hohe Gestalten, zeichnen sich durch erhabene Schönheit
aus; daher denn auch ein Missionar des 16. Jahrh. eine dieser Gruppen,
freudig überrascht und nicht blöde, als Christus und seine Jünger
beanspruchen wollte —




Virtutis verae custos rigidusque satelles.












[6] Dieses Gleichniss, das man fast als eine gewisse Humoreske
nicht unschicklich ansehn könnte, hat SOKRATES ganz ebenso
naiv, zu Ende des Gesprächs im Euthyphron, gebraucht: Εμπορικη αρα
τις αν ειη τεχνη ἡ ὁσιοτης θεοις και ανθρωποις παρ’ αλληλων. Ja auch
ECKHART, p. 34: Diz sint allez koufliute... wan sie wellent
daz eine umbe daz ander geben unde wellent alsô koufen mit unserm
herren.




[7] sā gaddulabandho, »ein Hund mit einem
Kehlbande«. Vergl. Saṃyuttakanikāyo vol. III. p. 150,
taṇhāgaddulam, Niddeso II. p. 11.




[8] Der Text hat richtig nibbānasappāyam.




[9] Cf. die 1. Rede des 1. Bandes. — Tao-te-king, ed.
JULIEN, 1. Buches letztes Kap. i. f.

Das Erforschen der Vergangenheit und der Zukunft aufgeben ist öfters
eingehend behandelt, wie Saṃyuttakanikāyo vol. V. p. 263/4, oder
Theragāthā 397: yathā pure tathā pacchā | yathā pacchā tathā
pure|. Vergl. die vedische Gāthā: yad asya pūrvam aparaṃ tad asya
| yadvasyāparaṃ tadvasya pūrvam|: Aitareyabrāhmaṇam III, 43. Zu
den Antinomien, S. 28 passim, finden sich mancherlei scholastische
Beispiele im 3. Kap. des Sarvadarśanasaṃgrahas. Näher steht das
schöne Wort des DEMONAX: Εξεταζοντων τινων, ει ὁ κοσμος
εμψυχος, και αυθις, ει σφαιροειδης· Ὑμεις, εφη, περι δε της ἑαυτων
βκοσμιας ου φροντιζετε. Aehnlich SOKRATES in der Einleitung
zum Phaidros.




[10] lies abhiṇham. — Zur Sache cf. die 77. Rede.

[11] diṭṭhipaḷāso,
paḷāso = parāśas, von
√śaṃs
(L’ORANGE).




[12] Der Stelle S. 37, »dem Sinne nach und dem Worte
nach«, atthato ca vyañjanato ca, entspricht das Ende des dritten
Felsenediktes, wo Asoko, an unseren Texten herangebildet, in schlichter
Würde und ihm so eigenthümlich gewordener Umsicht bestimmt: Parisā pi
yute āñapayisati gaṇanāyaṃ hetuto ca vyaṃjanato ca, »Die Behörden aber
werden das Gebührende veranlassen unter den Leuten, der Wirklichkeit
nach und dem Worte nach.« — Vergl. den alten Spruch Yathāvādī
tathākārī, wie Theragāthā 1277; oder bei uns im Speculum monachorum
BERNARDI CASINENSIS, II i. f.:




Voci vita non discordet:

Cum vox vitam non remordet

Dulcis est symphonia.












[13] Unter sumpfiger Ablagerung heute begraben, darüber
wahrscheinlich der Weiler Sāma-devī, wie FÜHRER vermuthet,
vier bis fünf Stunden südwestlich vor Niglīvā gelegen: cf. Tafel II
in dessen Monograph on Buddha Sakyamuni’s Birth Place in the Nepalese
Tarai, Allahabad 1897, und ib. p. 37.




[14] Das Gleichniss von der Lehre als Kuppelbau, als geistiges
Obdach, ein wahres Denkmal, wohl zu hüten, wie es die 89. Rede weiter
ausführt, hat uns ARRIAN vortrefflich überliefert: Λεγεται δε
και ταδε, μνημηια ὁτι Ινδοι τοισι τελευτησασιν ου ποιεουσιν, αλλα τας
αρετας γαρ των ανδρων ἱκανας ες μνημην τιθενται τοισν αποθανουσι, και
τας ῳδας αἱ αυτοισιν επᾳδονται: Indica § 10.




[15] Der Text hat richtig patissayamānarūpā. — Vergl.
Maitryupaniṣat VII, 9 die mūḍhāḥ paṇḍitaṃmanyamānāḥ, i. e.
ātmānaṃ p0.




[16] Zu gihipaṭisaṃyuttam cf. tyaktaṃ sannyāsayogena
gṛhadharmādikaṃ vratam, Sannyāsopaniṣat v. 89; vergl. auch die
Anmerkungen 45 u. 186.






[17] Der Ausdruck dhammanetti, Richtschnur der Lehre,
S. 47, ist noch im Mahāvastu gut erhalten, vol. III. p. 234 als
dharmanetrī und saddharmanetrī, vol. II. p. 373: pralujyamāne
jinavaraśāsanasmiṃ | dhāreti śāstu varadharmanetrī. Zu netti in
anderer Komposition und allgemein cf. HARDY, Nettipakaraṇam
p. VII f. und Lieder der Mönche Anm. zu v. 135.

Der sāmukkaṃsiko vinayo der beiden letzten Reden erinnert
einigermaaßen an die correptio fraterna, wie sie S. ANTONIO DA
PADOVA geübt wissen wollte. Ist auch natürlich bei ihm jene
Klarheit nicht zu finden, so zeigt sich doch eine ähnlich eindringende,
sorgfältig abwägende, liebevoll prüfende, mannhaft nüchterne Behandlung
von Fall zu Fall wie bei uns, und immer eingedenk des hohen Zieles.
Als ein Gegenstück z. B. der Geständnissannahme, oben S. 49, folge
hier die korrelate kurze Stelle aus dem Sermo der feria tertia hebdom.
tert. in Quadrag., ed DE LA HAYE 1739 fol. 87: »Debet haec
correctio esse de praeterito, admonitio pro futuro, ut scilicet dicatur
his verbis, Tale quid commisisti? sed super praeteritum admonitio non
cadit: igitur caveas de futuro.«



Zum gesammten ursprünglichen vinayo, der radikal einfach
gegründet, erst später aus dem śrautamūlam zu einem
ārbudaghoṣadharmaśāstraśākhāntarajāṉgalam entwickelt wurde, cf.
die wichtige 65. Rede S. 178 der Uebersetzung, ‚je schlechter der
Orden, desto mehr der Regeln‘: ein Motto, das genau einem solchen des
TACITUS entspricht, »corruptissima re publica plurimae leges.«
Vorher nämlich hatte der große Beobachter der Menschen und Dinge dieses
Verhältniss schon ganz in unserem Sinne, eben der indischen und der
antiken Anschauung überall gemäß, erklärt: »Vetustissimi mortalium,
nulla adhuc mala libidine, sine probro, scelere, eoque sine poena aut
coercitionibus agebant, neque praemiis opus erat, cum honesta suopte
ingenio peterentur; et ubi nihil contra morem cuperent, nihil per metum
vetabantur.« Ab exc. Aug. III, 26, 27. — Cf. dazu die Anm. 62.




[18] Zum Reich des Nichtdaseins cf. die S̀ruti-Stellen, die
im 2. Bande Anm. 169 angegeben sind. Ein »demgemäßes Gespräch« hat
PLATON, als ein Gleicher Gleiches darstellend, im Parmenides
vollendet ausgeführt. Die Hauptstelle darin, p. 160, Ουδεν γαρ ἡτιον
γιγνωσκεται τι το λεγομενον μη ειναι, και ὁτι διαφορον των αλλων,
begründet nicht nur die logische Berechtigung, sondern quasi die
geistige Vorstellbarkeit einer solchen Sphäre: mit höchster poetischer
Kraft schon im Ṛgvedas X, 90, 3–4 vom Seher gezeigt. Erstaunlich
tief erschlossen von ECKHART in der 99. Rede; vergl. auch den
vorhergehenden drittletzten Absatz i. f.: »Ein meister sprichet: der
himel hât kein lieht, er ist ze hoch dar zuo.«






[19] der siam. Text hat richtig jānamāno; für anupādiseso
ist saupādiseso zu setzen. — Der Schluss der ärztlichen Rathschläge
findet sich ebenso fein in einem Gleichnisse des ARISTOTELES
beobachtet: Ουτε γαρ ιατρος σκοπει ει δει ὑριεινειν η μη, αλλ ει
περιπατειν η μη: Ethic. Eudem. lib. II. cap. XI. Zur ärztlichen
Kunst, von welcher hier eine hübsche Probe gegeben, cf. auch die 75.
Rede und No. 129 Anmerkung 157. — Einer der berühmtesten Aerzte ist
bekanntlich unser Jīvako gewesen, zugleich ein feinsinnig gebildeter
Geist, als den ihn die 55. Rede kundgiebt. Sein offizieller Rang als
kaumārabhṛtyas, komārabhacco ist von kumāras Prinz abzuleiten:
also der Prinzenarzt, d. i. der Hofarzt. Kaum nöthig zu betonen, dass
kumāras der Titel für Prinz ist; wie denn auch Asoko das Wort nur
in diesem Sinne anwendet: cf. Dhauli No. I, 23, II, 1, Säulenedikt
VII, 2, 6 und BÜHLERS Anmerkung l hierzu, Epigraphia
Indica II, 274. Kumāras heißt wohl auch »Kind«, aber in demselben
höfischen Sinne wie unser kint Ortlieb, Gîselher daz kint, wo
erwachsene Prinzen gemeint sind, Nib. 1961, 1098, oder wie altenglisch
Childe (cf. Harold). Kaumārabhṛtyas etwa streng fachsimpelhaft als
»Kinderarzt« ausweisen, wie noch JOLLY, Medizin p. 68, ist
daher nicht anders als ob man D. CARLOS, Infant von Spanien,
als »Kind von Spanien« übersetzen wollte. Barbarische Machwerke vom
Schlage der BOWER-Mss. etc., die nicht nur den Begriff des
kumāras verkannt haben, sind überhaupt für die Kunde der ächten
wissenschaftlichen Medizin der Inder recht unfruchtbar, dienen
vielmehr als Materialien zu einem Kodex der Quacksalberei, auch der
Zaubermittel und Horoskopien, sowie einer indianisch germanistischen
Kritiklosigkeit, die alles, altes und neues, meisterhafte Diagnosen
wie scharlatanische Alfanzereien kunterbunt durcheinanderstreicht.
Die Geschichte der indischen Medizin kann von keinem Philologen und
von keinem Arzte, nur von einem, der beides ist und dazu noch ein
halbes Gran vom Geiste BICHATS mitbringt, vielleicht einmal
geschrieben werden: so nämlich wie COLEBROOKE jetzt vor
hundert Jahren mit der indischen Jurisprudenz den Anfang gemacht.




[20] Vergl. die 67. Rede S. 205, die 22ste S. 260 der
Uebersetzung. Dazu das patristische und dann das klassische Citat im
Speculum monachorum BERNARDI CASINENSIS, III 1 B 4 e: Lubricus
est antiquus serpens et, nisi capite teneatur, statim totus illabitur.
Et ideo dicit poeta [OVIDIUS]:




Principiis obsta; sero medicina paratur,

Cum mala per longas convaluere moras.












[21] Lies mit dem siam. Texte alañ ca me.




[22] Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack, Getast, Gedenken.




[23] Eine Parataxis wie sie der zweite Theil der Rede giebt,
taṇhā sallam, avijjā visadoso, chandarāgavyāpādena ruppati,
erscheint gleichartig in der Maitryupaniṣat VI i. m., dhanuḥ
śarīram, om ityetaccharaḥ, śikhā ’sya manas, tamo lakṣaṇam.
Vergl. auch Anm. 173. — Das nibbānam, die Wahnerlöschung,
Wunschlosigkeit, von √van,
vana, vani = vāna, vāni,
ist, wie ROBERT L’ORANGE erkannt hat, zwar in die Smṛti
als nirvāṇam übergegangen, wurde aber bald unverständlich, wie z.
B. unsere 75. Rede zeigt, und daher später durch brahmanirvāṇam,
i. e. paramanirvāṇam, nach dem Muster brahmaṃ
yānam = paramaṃ
yānam, oder auch durch bhoganirvāṇam, wie Harakelināṭake Taf.
II Z. 36, glossiert. ECKHART, p. 578, hat das Selbe, aber
positiv, gesagt: »Der allen sînen willen hât unde sînen wunsch, der
hât fride.« Das Gleichniss von der Gesundheit findet sich bei ihm
wieder, wenn er von uns kranken Leuten, von der kranken Natur und von
dieser kranken Welt redet; ausführlich und merkwürdig genau unserem
Texte entsprechend schon bei MAKARIOS, dem Jünger des
ANTONIOS und ersten christlichen Mönche, unter dessen Namen —
bereits ECKHART, p. 366, sagt »die heiligen veter Macharius
unde die andern« — uns Aufzeichnungen erhalten sind, De patientia et
discretione cap. IX. Auch SOKRATES hat ganz ähnlich im Gorgias
gesprochen.






[24] Cf. Bd. 2, Anm. 76. Auch im 36. Divyāvadānam als
Kalmāṣadamyam erhalten. Vielleicht auf der Humus das heutige Kamasin,
im Kurukṣetram der Jamna-Ebene, eine Tagesfahrt westlich von
Allahabad. Schon bei PTOLEMAEUS ist der Ort schlechthin als
Καρμαρα, ungenau aber deutlicher als andere, überliefert, Geogr. Lib.
VII. cap. I. § 91, No. 7.




[25] Lies... upādāya, sabbaṃ rūpam. — Die vier Hauptstoffe
sind Erde, Wasser, Feuer, Luft. Vergl. die 28. Rede; besonders die
Uebungen der 62sten.




[26] Lies nāhaṃ kvacani kassaci kiñcanatasmiṃ, na ca mama
kvacani kismiñci: kiñcanaṃ nātthi. — »Er mir niht und ich ime niht«
und »unbewegelîcher werden denne niht« sagt ECKHART, p. 508 u.
510.




[27] Eine ähnlich wichtige und meisterhafte Darstellung der
Gedanken dieser Rede ist im Aṉguttaranikāyo X No. 29 theilweise
weiter ausgeführt. Vergl. auch Suttanipāto v. 759–761.



Die abschließende Mahnung mā pamādattha, wie noch in Nr. 8, 19 und
152, entspricht den letzten Worten Gotamos, als appamādena sampādetha
im Dīghanikāyo Nr. 16 überliefert. Achthundert Jahre später vom
großen ANTONIOS dem Eremiten wiederholt als μη εκκακειν εν τῃ
ασκησει, nach des ATHANASIOS autoptischer Biographie, p. 56
der Ausgabe von 1611: und noch einmal als frohen Scheidegruß vor seinem
Ende, den Jüngern zum Vermächtnisse, treu bewahrt von den andächtigen
Freunden, χαιρον διελεγετο και παρηγγειλεν αυτοις· μη ολιγωρειν εν τοις
πονοις, μη δε εκκακειν τῃ ασκησει, αλλ ὡς καθ’ ἡμεραν αποθνησκοντας
ζῃν, ib. p. 116. — Die vielmehr hindustanische als palaestinensische
Natur dieses ächten ANTONIOS der Augenzeugen, der allerdings
dem Zerrbilde frommer Lügner, Zeloten und Legendenjäger recht unähnlich
sieht, kommt in der Sterbestunde ganz unverkümmert zum Vorschein,
wo er allein mit den beiden Hauptjüngern, aggasāvakā möchte man
sagen, MAKARIOS und AMMATAS, wieder auf seine
entlegene Bergfeste zurückgezogen die Abmachung trifft, ihn verborgen
zu begraben (vergl. Lieder der Mönche v. 919), und ihnen endlich
den ebenso unchristlichen als rein buddhistischen Rath ertheilt,
ζησατε προσεχοντες ἑαυτοις, και μνημονευοντες ὡν ηκουσατε παρ’ εμου
παραινεσεων, l. c. p. 117, d. i. attadīpā viharatha attasaraṇā
anaññasaraṇā, dhammadīpā dhammasaraṇā anaññasaraṇā: also die wörtliche
Paraphrase eines der letzten Rathschläge Gotamos an Ānando, wiederum
Dīghanikāyo No. 16, 2. Abschnitt i. f.




[28] »Willst du beschieden sein rechter Nothdurft?« — »Ja.«
— »Das ist Brunnen und Brot und ein Rock: das ist rechte leibliche
Nothdurft.« ECKHART, p. 461. — Vergl. noch Mahābhāratam
XIV, 46, 23 und 32.




[29] ανθρωποι κενεης οιησιος εμπλεοι ασκοι: TIMONIS
PHLIASII Sillus 14.




[30] Die Pforten der Sinne verschlossen haben, sagt
ECKHART, p. 624; auch hat er nach den fünf Sinnen das Denken
als sechsten Sinn richtig erkannt, p. 109, 590.




[31] Cf. Lieder der Mönche Seite 306 Anm. 1. — S̀ukasaptati
52:




Prajñāvisphāritākṣāṇāṃ

vidravanti vipattayaḥ

hastodyatapradīpānām

andhakāra ivāgrataḥ.










[32] Ein ganz erstaunliches, bis in die feineren Einzelheiten
deutlich erkennbares Spiegelbild dieser Rede stellt PLATONS
Menon dar; sogar findet man da, auch gegen Ende des Dialogs, unseren
Weg nach Rājagaham als Weg nach Larisa, und unseren Wegweiser,
maggakkhāyī, als ἡγεμων επι το ορθον wieder.



Zum liebevollen Herzen, S. 78 passim, cf. zumal die 62. Rede S. 144
bis 146 und die vier Allegorien der 21. Rede. Dieselben wurden,
z. Th. wörtlich, in die S̀ruti aufgenommen; so die zweite, vom
weiten, tiefen, unbeschränkten, himmelsraumgleichen Gemüthe, als
vyomavannirupādhikaḥ in die Varāhopaniṣat II, 53. Letzteres Bild
auch bei ECKHART, p. 222: »Der himel enmac keinen fremden
îndruk enpfangen, ime mac kein pînlîchiu nôt în gedrücket werden daz in
entsetze: alsô muoz diu sêle gevestet unde bestêtet sîn« etc. Vergl.
noch die 127. Rede, Anm. 134.




[33] Lies mit dem Texte dhammasāmaggiyā.




[34] Im Text ist hier eine Wiederholung von Frage und Antwort
interpoliert.




[35] Ebenso ECKHART ‚hören und behalten‘; fünfmal auf
einer Seite, 290.




[36] Ein Gleiches berichtet der Doctor seraphicus vom Professor
paupertatis, Vita, cap. V. vorletzter Absatz.




[37] Και γαρ και τουτο μν μεγα της ασκησεως του Αντωνιου, ὡτι
χαρισμα διακρισεως πνευματων εχων, επεγινωσκεν αυτων τα κινηματα· και
προς ὁ τις αυτων ειχε την σπουδην ηαι την ὁρμην, τουτο ουκ ηγνοει]:
ATHANASIOS p. 113.




[38] Vergl. MAKARIOS, Homil. XXXIII fin. & XIV § 6
i. f.: ουτε ... ὁραται τοις σαρκικοις οφθαλμοις, τοις δε πνευματικοις
φαινεται, τῳ οφθαλμῳ της καρδιας, και ἡ σατανικη του σκοτους και ἡ
φωτεινη της θεοτητος.




[39] Νυν δ’ εμοι μεν ὡρα ποι ιεναι: von PLATON, ebenso
gern wie bei uns, am Ende gewisser Dialoge idiomatisch gebraucht, bei
Menon, Theaitetos, Protagoras, Laches etc.




[40] Der Topus vom himmlischen Gehör, S. 88, ist auf
Chāndogyopaniṣat V, 1, 4 gegründet: Yo ha vai sampadaṃ
veda, saṃ hāsmai kāmāḥ padyante daivāśca mānuṣāśca: śrotraṃ vā va
sampat. Ja, er reicht in eine weit fernere Vergangenheit hinauf, da
wir schon im Sāmavidhānabrāhmaṇam (I, 8) beide Arten der Töne, die
himmlischen und die irdischen, die der Götter und die der Menschen,
zugleich mit den fünf übrigen der diatonischen Skala, der Reihe nach
absteigend bis zu den Geistern, Thieren, Dämonen, Bäumen und Kräutern,
als Substrat der ganzen Welt — wie später den praṇavas (om) oder den
pythagorischen αριθμος — genannt hören.



Dem einsam nachdenkenden Hüter und Hirten, S. 91, steht der thätig
erfahrene Hüter und Hirt der 33. u. 34. Rede gegenüber: ὁ ποιμην ὁ
καλος des Ev. Joh. X. 12–18 (Luk. XV, 4–6), der ebenso beliebte als
problematische »gute Hirt«, schon auf einem Fresko der Lucina-Krypte zu
Rom aus dem Anfange des 2. Jahrh. pompejanisch anmuthig nachgebildet;
während auf den etwa 300–350 Jahre älteren asokischen Skulpturen zu
Sāñci, Barāhat etc. anstelle der Heerdenbehütung das strengere Motiv
der Einsamkeit im Wildparke prototypisch behandelt ist.




[41] Das Axiom eso ’ham asmi ›Das bin ich‹ kann auf
Bṛhadāraṇyakopaniṣat I, 4, 1 so ’ham asmi etc. Bezug
haben; n’etam mama ›Das gehört mir nicht‹ ιδιον τε μηδεν ἡγεισθαι,
PYTHAGORAS bei DIOG. LAERT. VIII, 23. Ebenso »Thou
art not thyself«, Measure for Measure III, 1, 19. — Die
topische Frage und Antwort am Schlusse dieser und ähnlicher Reden
(vergl. namentlich die 146ste) ist der Strophe und Gegenstrophe im
chorischen Dialog am Schlusse der Perser des AISCHYLOS
vollkommen koordinat.




[42] Cf. Manus II, 147 f; opapātiko: utpādayati yasmiṃ
saḥ. Vergl. bes. noch Vasiṣṭhas II, 5.






[43] Zum ādiśrautam von der Saat und Ernte cf. die Rede nebst
Anm. 176. Bekanntlich in die synoptischen Evangelien aufgenommen; bei
uns am schönsten von GOTTFRIED im Tristan ausgesprochen, ed.
pr. v. 12239 f.:




Wir muezen snîden unde maejen

Daz selbe, daz wir dar gesaejen.







Die Bemerkung, dass Gute gleich und ungleich, Schlechte auch nicht
gleich und gleich zu erkennen vermögen — ähnlich wie Korinth. I, 2,
14, 15 eine Vertiefung des antiken Axioms vom Gleichen für Gleiches,
das z. B. bei uns im ersten Theile der 105. Rede, S. 56–59, ausgeführt
ist — wird von den beiden Asketen gegen Ende des vierten Aktes der
S̀akuntalā bestätigt, vanaukaso ’pi santo laukikajñā vayam, und
na khalu dhīmatāṃ kaścid aviṣayo nāma; bei uns vom ehrwürdigen
Illuministen MERSWIN, im Buche von den Neun Felsen p. 115:
»dis sint menschen, die der welte unbekant sint, abber die weit ist
diesen menschen gar wol bekant.«

Das Hauptergebniss, ‚Den Guten gesellt sein‘, eine Erinnerung, die
in unseren Texten immer wiederkehrt, ist am Ende der 75. Rede mit
lakonischer Meisterschaft entwickelt. Es ist derselbe Satz, den
ARISTOPHANES in den Sphekes 1238 citiert, τους αγαθους φιγει,
und den der Chor 1457/61 ausführt:




το γαρ αποστηναι χαλεπον

φυσεος, ὁν εχοι τις αει.

Καιτοι πολλοι ταυτ’ επαθον·

ξυνοντες γνωμαις ἑτερον

μετεβαλλοντο τους τροπσυς.












[44] Analog von DIOGENES deutlich erkannt, ὁς
ελεγε, μητε εν πολει πλουσιᾳ μητε εν οικιᾳ αρετην οικειν δυνασθαι,
STOB. Flor. XCIII, 35.




[45] gāmadhammo gemein, im Rāmāyaṇam und Bhāratam ebenso
grāmyadharmas, ein recht zutreffender Ausdruck, wörtlich: dorfartig,
d. i. (mhd) doerperlich; nämlich αγροικος, rusticus, villanus, villano,
vilain: country matters, wie Hamlet (III, 2) dieselbe Sache ebenso
bezeichnend sagt. Dagegen agrāmyatā »Ungemeinheit«, d. i. edle Sitte,
hovischeit, kurtoisîe.




[46] porī wörtlich: städtisch, πολιτικος; nämlich αστειος,
urbanus, also nach heutigem Sprachgebrauche höflich, poli: auch dem
bäuerisch u. s. w. widergesetzt, aber nur formal, kṛtrimam, gegenüber
dem realen Begriffe, svābhāvikam, der vorangehenden Erklärung.




[47] Cf. MAKARIOS, Homil. XXX § 6 i. f.: Η ὡσπερ
πετεινον, επαν εν ὑψει πετασθῃ, αμεριμνον εστιν, κτλ. Ein ähnliches
Gleichniss von der Seele als einer unbeschwerten Flaumfeder bei
ECKHART p. 360. Vergl. noch Relations etc. de la Trappe, Paris
1702, I. p. 11: »Je suis comme une feuille, que le vent enleve de
dessus la terre«; Lieder der Mönche v. 104.






[48] Vergl. ATHANASIOS über ANTONIOS, Vita
p. 92: Ουδεποτε γαρ εταραττετο, γαληνιωσης αυτου της ψυχης· ουδεποτε
σκυθρωπος εγινετο, χαιρουσης αυτον της διανοιας. Dann CELANO
(Vita II, cap. 65 & 68) über S. FRANCESCO: Tutissimum remedium
contra mille inimici astutias laetitiam spiritualem sanctus iste
firmabat. — Studebat proinde sanctus in iubilo cordis semper existere,
servare unctionem spiritus oleumque laetitiae. Morbum accidiae pessimum
summa cura vitabat. — Pro generali commonitione in quodam capitulo
scribi fecit haec verba: Caveant fratres, ne se ostendant extrinsecus
nubilosos et hypocritas tristes, sed ostendant se gaudentes in Domino,
hilares et iucundos, et convenienter gratiosos. — Wie sein »lieber
herre sant Franciscô« hat in diesem Sinne auch Meister ECKHART
(p. 467) gesagt, »daz der mensche nimmer cleglich wort gesprichet...
daz er nimmer mê ervrewet wird: er ist selber diu vreude.«




[49] τον εσωτεραν ερημον Αντωνιου, p. 68.






[50] Der siam. Text hat richtig samanupassāma. — Zum
Topus kataṃ karaṇīyam, »Gewirkt das Werk«, cf. Lieder der Mönche
v. 541 Anm.; und die selben Worte S. FRANCESCOS in seinen
letzten Tagen: »Ego quod meum est feci.« — Die Unterscheidung,
bez. Unterscheidungen, S. 119 passim, entsprechen ganz prachtvoll
der ειδοποιος διαφορα, bez. den διαφοραι des ARISTOTELES;
auch der platonischen επιστημη διαφορτητος. Vergl. noch p. XXIII-XXV
meiner Buddhistischen Anthologie; und die letzte Anmerkung zur 64.
Rede. Gegensatz: »Ein ding ân’ underscheide«, wie es bei uns schon
GOTTFRIED als höchsten Begriff der Einheit giebt, Tristan
v. 18358. Ueber das Anhangen, bez. die fünf Stücke des Anhangens,
ibid., sagte mir einmal ROBERT L’ORANGE: »Die ‚Theologia
deutsch‘ enthält das häufig wiederkehrende Wort ‚Annehmen‘,
‚Sich-einer-Sache-annehmen‘, und unter diesem Wort beschreibt der
Frankfurter das buddhistische upādānam.« Ebenso spricht der
Hochheimer, der große ECKEHART: »Dir ist nôt vor allen dingen,
daz dû dich nihtesniht annemest« p. 22; p. 634 mit dem Gleichnisse vom
Hagedorn, der nur glatt geschlichtet durch das Heu dieser kranken Welt
ohne anzuhaften hindurchgezogen wird; p. 561: »waz an dir und in dir
ist, ez ist allez gar siech unde verdorben.« Etc. Endlich sei noch auf
MERSWINS Buch von den Neun Felsen verwiesen, wo p. 105 das
ledig und unangenommen stehn erörtert ist.




[51] Es ist gleich uḷārabhogakulā zu lesen; vergl. die 96.
Rede, ed. Siam. p. 592. — Cf. das kulagṛham, Ṛtusaṃhāre VI, 21,
zumal die kulīnatā, Harṣacarite 2p. 168. Die Liste seltener
Wörter aus dem zweitgenannten Werke, die THOMAS im Journal
Roy. As. Soc. 1899 p. 485–517 zusammengestellt hat, weist denn auch
manche lehrreiche Pālizismen auf, wie piṇḍapātī u. a. Letzteres Wort
ist mir noch Yogaśikhopaniṣadi I, v. 124 begegnet, ed. Bomb.




[52] Das bāhusaccam, bez. diṭṭhupādānam im allgemeinen, den
Hang zur Vielwisserei, hat ROBERT L’ORANGE treffend erklärt
als »die Gelehrtenkünstlerdichterphilosophenweiseneitelkeit, das sich
zueignen jeder intellektuellen Eigenschaft, von der falschen, aber
blendenden und vor der Welt glänzenden Philosophie des puthujjano bis
zur Weisheit des dhammānusārī«.




[53] piṇḍapātiko, der von Haus zu Hause schweigend hintritt,
einen Brocken, einen Bissen abzuwarten, einzusammeln; cf. Theragāthā
849 f. — Vergl. CELANO (Vita II, cap. 17) über S.
FRANCESCO: Pater sanctus utebatur eleemosynis ostiatim quaesitis
multo libentius quam oblatis; verecundiam mendicandi inimicam saluti
dicebat, verecundiam in mendicando eam, quae pedem non retrahit,
sanctam esse confirmans.




[54]
Cf. die 65. Rede, Anfang. — Ησθιεν τε ἁπαξ της ἡμερας:
ANTONII Eremitae Vita p. 13.




[55]
»Sit vobis, fratres, non cibus sed caritas in exemplum«,
hat S. FRANCESCO gesagt und es, wie oben, den Brüdern oft
wiederholt: »De omni eo quod peccator potest, nemo sibi debet iniquo
applausu blandiri. Peccator ieiunare potest, orare, plangere, carnemque
propriam macerare; hoc solum non potest, Domino scilicet suo esse
fidelis.« BONAVENTURA cap. 5–6; CELANO II, 74.
Gleichwohl aber hat auch S. FRANCESCO als guter Mensch die
strenge Observanz geübt: cum quandoque corpusculum suum somni beneficio
recrearet, sedens saepius nec aliter se deponens dormiebat, pro
cervicali ligno vel lapide utens. CELANO I, 19.






[56] Zum Unbestand cf. das Unzulänglich der 66. Rede, in fine;
dann auch die 28., die, nebenbei gesagt, in der recht buddhistischen
Einleitung zum 3. Buche der Yājñavalkyasmṛti gut monographiert
ist: gantrī vasumatī nāśam udadhir daivatāni cādi. — Es ist mit
dem siam. Texte agammayatā zu lesen; die Variante atammayatā
‚Unmittelbarkeit‘ (vergl. die 137. Rede gegen Ende) passt hier nicht,
wäre sīlasmiṃ, wie tammayo in der 47., sīlamayo in der 78. Rede.
Aehnlich Tejabindūpaniṣat v. 4: agamyagamyakartā: a0, yadanyair
agamyaṃ sthalaṃ tad api prayatnena gamyaṃ karoti yaḥ saḥ. Desgl.
MERSWIN, bei den Neun Felsen. —
Der Spruch = Suttanipāto
588, 757 a b. Die ariyāvāsāgammayatā mag nach dem Ende der 53.
Rede, p. 358, vijjāsampanne gelten: die vorangehende paṭipadā aber
caraṇasampanne; beide zusammen also vijjācaraṇasampanne.




[57] Cf. das Gleichniss von den reflektierten Sonnenstrahlen,
Saṃyuttakanikāyo vol. V. p. 218.




[58] Der letzte Absatz ͠= Bṛhadāraṇyakopaniṣat II, 4, letzter
Absatz.

Das Gesetz der Wandelbarkeit, von dem diese Rede handelt, arbeitet
eigentlich schon mit den variablen Infinitesimalen, wie sie den Indern
von alters her geläufig waren (cf. kuṭṭakādi); das selbe Gesetz wird
in der 137sten, bei Darstellung der sechsunddreißig Fesselpfade, seinem
Inhalte nach genau gekennzeichnet. Es ist, beiläufig bemerkt, auch von
EPICHARMOS richtig erkannt worden, Fragm. philos. Graec. ed.
MULLACH vol. I. p. 142:




εν μεταλλαγᾳ δε παντες εντι παντα τον χρονον·

ὁ δε μεταλλασσει κατα φυτιν κωυποκ’ εν τωυτῳ μενει.







Desgleichen von SENECA in seinem durchaus indischen 36.
Briefe: omnia quae videntur perire mutari.






[59] Mit antamaso mālāguṇaparikkhittā pi, bis herab
zu der blumengeschmückten Tänzerin, vergl. man die Parallele
antamaso tiracchānagatāya[*] pi, bis herab zur thierischen Liebe,
nämlich mit einer Dirne — nicht etwa „mit einem Thier“, wie noch
OLDENBERG hat, Buddha, 3. Aufl. S. 401, nach SPIEGEL,
Kammavākyam p. 9, etc. Diese Berichtigung stammt von ROBERT
L’ORANGE.




[*]
tiracchānagatā = gemeine Person, cf.:
tiracchānakatthā
= gemeines Gespräch.




[60] Vergl. Yājñavalkyadharmaśāstre II, 77: na dadāti ca
yaḥ sākṣyaṃ jānannapi etc.




[61] Κρατης λεγεται ὁ Θηβαιος τοις στασιαζουσιν οικοις
επιφοιτων λογοις ειρηνης διακρινειν τας εριδας.




[62] Ein solches Betragen wie hier dargestellt, und wie es
Asoko vom ersten bis zum letzten seiner Edikte praktisch verherrlicht,
hat PLATON als Orphisches Leben beschrieben; wozu
ERASMUS in den Adagia s. v. sehr schön bemerkt: »Orphicam
vitam PLATO libro de legibus sexto [p. 782] dixit vitam
innoxiam, et a luxu sanguinolentisque dapibus puram. — Videtur
ORPHEUS hoc connatus apud Thraces, quod PYTHAGORAS
tentavit apud Ionios, NUMA apud Romanos.« Unter den Thrakern
sind vornehmlich die asketischen Κτισται zu verstehn, von denen
POSEIDINIOS, bei STRABO p. 296, ausführlich berichtet
und sie δικαιοτατους ανθρωπους
nennt.[**] In diesem Zusammenhange darf
hier noch an die trefflichen beiden Reden PLUTARCHS über die
Sarkophagie erinnert und endlich auch der drei Merkmale gedacht werden,
die MANES, der Brāhmane und Jünger des Buddas, als welchen
ihn SUIDAS bezeichnet, dem Christenthum viel zu edel und
unkirchlich zugrunde legen mochte.




[**]
Das Lob jener rechtschaffenen Menschen ist schon in der
Ilias XIII Anf. gepriesen, bei STRABO nur wiederholt.






[63] atthi
yiṭṭham = yaṣṭavyam iti nirṇayas, 60. Kap.
S̀āntiparvaṇi.




[64] Es ist richtig, wie vol. I. p. 390, passim,
0bajjham zu lesen. Zum Begriffe des pariniṭṭhitabhāvo cf. den
pariniṣṭhitakāryas im S̀āntiparva, loc. cit. v. 20. — Das heilsame
Bemühn ähnlich bei PINDAR, letzte Pythionike i. f.: ει δε τις
ολβος εν ανθρωποισιν, ανευ καματου | ου φαινεται.




[65] Ausführung und Wiederholung gehört in die Sphäre des
späteren Vaipulyam.




[66] Mit dem Inhalte dieser Rede ist die siebzehnte des
ersten Bandes zu vergleichen; auch das Dvayatānupassanāsuttam des
Suttanipāto.

Der Topus von der kurzen und von der ausgeführten Darstellung,
saṉkhittena und vitthārena, wie oben und oft gebraucht, ist
auch bei Asoko auf seinem letzten Felsenedikte als saṃkhitena und
vistat[e]na wiederzufinden.




[67] Aehnlich bei SENECA, epist. LXXV. i. f., des
Weisen tranquillitas animi et, expulsis erroribus, absoluta libertas;
non homines timere, non deos; in se ipsum habere maximam potestatem:
inaestimabile bonum est suum fieri. Kürzer und noch genauer von
DEMOKRITOS als σοφιη αθαμβος αξιη παντων gekennzeichnet,
τιμιωτατη εουσα. —
Vergl. Anm. 132; Lieder der Mönche v. 187.




[68] Vergl. die 9. Rede, S. 86 der Uebersetzung.




[69] Der Text der P. T. S. ist hier, wie passim, unbrauchbar.






[70] nāmarūpam, ein dvaṃdvasamāsas, dessen letztes,
nach indischem Usus wichtigere Glied voran zu übersetzen ist.
— Die Erläuterungen der Kommentatoren, wie Buddhaghoso im
Visuddhimaggo, haben natürlich wenig Werth; vielmehr die schönen
nāmarūpam-Parallelen und -Gleichnisse der alten Upanischaden, die man
nach JACOBS Upaniṣadvākyakośas aufsuchen mag: wo eben wie
bei uns »Bild und Begriff« überall zutrifft. Cf. auch Anmerkung 90 und
Längere Sammlung Bd. II, S. 99.




[71] Vergl. Mahābhāratam XIV, 44, 20: sarvaṃ kṛtaṃ
vināśāntam, und Yogasūtram II, 15: pariṇāmatāpasaṃskāraduḥkhair,
guṇavṛttivirodhācca, sarvaṃ duḥkham eva vivekinaḥ.




[72] »alle crêatûre tragent inne bitterkeit«: ECKHART
p. 300.




[73] »each thing’s a thief« heißt es, positiv, im Timon IV, 3,
gegen Ende.




[74] der Erderoberer, cakkavattī, schon Maitryupaniṣat I,
4 genannt und als sārvabhaumas erklärt; in späteren Zeiten dafür
pṛthivīvallabhas allgemeines virudam. Cf. FLEET in
der Epigraphia Indica vol. VI, p. 168, Anm. 6, zu welcher man noch
Vikramorvaśīyam IV, v. 19 beifügen mag, wo sich der König zu erkennen
giebt als




svayaṃ vṛtaḥ patir dvābhyām,

Urvaśyā ca bhuvā ca yaḥ.










[75] sakkattaṃ, mārattam, brahmattaṃ kareyya. — »Ich weiz
wol, kein vrouwe mac zuo dem himel komen, si enwerde ê ein man. Daz
sult ir alsô verstân: sie müezen menlîchiu werc wirken unde müezen
menlîchiu herzen hân mit voller kraft, daz sie in selber mügen
widerstân und allen gebresthaften dingen«: Schwester KATREI zu
ECKHART, p. 456. Das ewig Weibliche, das Jungfrauengemüth ist
denn auch bei ECKHART nur Vorstufe zur höheren Entwickelung,
eine Phase des zunehmenden Menschen, p. 346.






[76] Ein gleicher Titelreichthum Dīghanikāyo I, 1, Ende;
vergl. die Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XI, 159 f.

Ein quasi signaculum des paṭiccasamuppādo (S. 164 f.) findet
sich, recht auffällig, in den auch sonst so merkwürdigen, schönen
Episteln JACOBI, und zwar 1, 14, 15, worauf mich
DE LORENZO hingewiesen. Gerade diese Stelle aber hat der
aegyptische ANTONIOS inniger Betrachtung empfohlen, bei
ATHANASIOS p. 32. Besser noch freilich hat der Pythagoriker
BRYSON mit indischer, oder sagen wir kantischer Konzinnität
die kausale Verkettung gelehrt: Οὑτως εχει ποτ’ αλλαλα τ’ ανθρωπινα
πραγματα καθαπερ και τας ἁλυτιος τοι κρικοι. τηνοι τε γαρ εξ αλλαλων
αρτηνται, αλλαλοις τ’ ακολουθιοντι, και ἑνος εξ αυτων ἑλκυσθεντος
ὁποιου δη ποκα το τε ὁλον και τα εξ αρχας ακολουθει· και των τω βιω
δε πραγματων ὁποια αν βουλῃ ἑλεσθαι, εὑρησεις και τα λοιπα εξ αναγκας
κατα το ἑξης αλλαλοις ἑπομενα. — Και τ’ αλλα δε παντα, μαστευομενος
και ανερευνων, οὑτως εὑρησεις εχοντα ποτ’ αλλαλα. STOB. Flor.
LXXXV. 15. — Die ṭhānāṭṭhānakusalata, Kunde des Möglichen und
Unmöglichen, in dieser Rede theils ungemischt, theils mythisch versetzt
überliefert, erscheint im Christenthum als Kenntniss der futuribilia
scholastisch dogmatisiert.




[77] Der siam. Text hat richtig imassa kho pana bhikkhave
Isigilissa pabbatassa.




[78] paccekabuddhā.




[79] Es wird Nīpo zu lesen sein; cf. Theragāthā 84. Der
Name kommt schon in der Ṛksaṃhitā und dann öfters im Bhāratam und
in den Purāṇen vor.






[80] Die außerhalb des Textes angefügte Liste ist tertiäre
Zuthat; das Intermezzo an sich apokryphe Improvisation. Doch braucht
man darum den Begriff des paccekabuddho nicht etwa schlechthin als
mythisch zu betrachten, darf ihn vielmehr im ächt antiken Sinne mit
SOKRATES dahin auslegen, ὁτι τον σοφον αυτον αὑτῳ μαλιστα δει
σοφον ειναι, wie er es im größeren Hippias als uralte Maxime giebt.
Vergl. auch Lieder der Mönche S. 241 Anm.; und als Parallele hierzu die
S. ROSALIA, Breviar. Rom. 4. Sept.




[81] Die Redner der Regenzeit sind irreguläre Asketen, die nur
während dieser drei Monate Genossenschaften bilden. — Vergl. die 77.
Rede, S. 316 der Uebersetzung.

Mit dem dvayaṃ, sāsavañcānāsavañca, S. 174–179, vergl. das mano
dvividhaṃ, śuddhañcāśuddhañca, und dhyānaṃ saguṇaṃ nirguṇaṃ,
Maitriśāṇḍilyādyup. Zum ariyamaggo, dem heiligen Wege, cf. den
paramahaṃsamārgas der Upanischaden; auch PINDARS verwandten
Ausdruck ει δε νοῳ τις εχει θνατων αλαθειας ὁδον, v. 103 der 3.
Pythionike, sowie ECKHARTS »ûf dem wege stên zur êwigen
sêlikeit«, p. 128.

Der Titel der Rede ist von ungefähr dem Cātvāriṃśam brāhmaṇam, das
Pāṇinis kannte, beigeordnet. — Nach Form und Gehalt verschieden,
aber quasi quossum analog ist des IACOBUS SARUGENSIS dritte
Homilie mit der Auflösung der Zahl Vierzig in vier Elemente u. a. m.,
alter Ueberlieferung folgend, beschäftigt, bei ZINGERLE S.
29–36. »Quadragenarium numerum ueteres magna obseruatione colebant«,
hat AGRIPPA richtig bemerkt.




[82] Zur Offenbarung: nämlich der Ordensregel; und zwar
im Herbste, am Ende der Regenzeit, zum letzen Mal vor Beginn der
Wanderschaft. Vergl. die 108. Rede, S. 86, und die 65., S. 167 der
Uebersetzung. — Eine gleiche Einrichtung hatte S. FRANCESCO
alljährlich für Pfingsten getroffen.

Im allgemeinen zur Mondnacht cf. die 32. u. 146. Rede, Dīghanikāyo
No. 2, Lieder der Mönche v. 1234. Der ganze Zauber der herbstlichen
Lunarien, wie er da und sonst mit ein paar Strichen angedeutet, ist in
eine Gemme Kālidāsas’ meisterhaft eingeschnitten, Ṛtusaṃhāram III,
22:




S̀aradi kumudasaṉgād vāyavo vānti śītā,

vigatajaladavṛndā digvibhāgā manojñaḥ,

vigatakaluṣam ambhaḥ śyānapaṉkā dharitrī,

vimalakiraṇacandraṃ vyoma tārāvicitram.












[83] Cf. Lieder der Mönche Seite 276 Anm. 1.




[84] Cf. BERNARDI CASINENSIS Speculum monachorum I,
1, 1, 2: »Omnium bonorum operum officina cella est et stabilis
perseverantia.« — »Impossibile est hominem fideliter figere in uno
animum suum, qui non prius in aliquo loco perseveranter affixerit
corpus suum.« Vergl. noch PASCAL, Pensées I, 7, 1: »C’est
pourquoi... j’ai souvent dit que tout le malheur des hommes vient de ne
savoir pas se tenir en repos dans une chambre.«




[85] Est dies, in quo color in alium colorem mutatur, et
pro colore vitae color mortuorum induitur: EPHRAEMI Carmen
Nisibenum ultimum, ed. BICKELL 77, 11.




[86] Αποβλεψατε γαρ προς το τελος ἑκαστου των γενομεμων
βασιλεων, ὁτι τον κοινον πασι θανατον απεθανον: IUSTINUS
Martyr, Apol. 1, 18.




[87] Das selbe Gleichniss behandelt MAKARIOS im 1. Th.
der 20. Homilie.






[88] Cf. das vedische Gleichniss, e. g. Bṛhadāraṇyakam
II, 4, 11, Sayathā sarvāsām apāṃ samudra ekāyanam evamādi;
Praśnopaniṣat VI, 5, Sayathemā nadyaḥ syandamānāḥ
samudrāyaṇāḥ samudraṃ prāpyās taṃ gacchanti, bhidyete tāsāṃ
nāmarūpe, samudra ityevaṃ procyate, etc.; und ebenso Tao-te-king
Kap. 32 i. f., MERSWIN, Neun Felsen p. 138. — Vergl. Ilias
XXI, 195–197: βαθυρρειταο μεγα σθενος Ωκεανοιο, εξ οὑ περ παντες
ποταμοι και πασα θαλασσα και πασαι κρηναι και φρειατα μακρα ναουσιν.




[89] Holzscheit und Reibholz stellen das vedische und ebenso
altgriechische Feuerzeug dar, wie es z. B. des SOPHOKLES
Philoktet bei sich in der Höhle verwahrt, v. 36. Der erste Feuerreiber
ist bekanntlich Prometheus, pramanthayas, gewesen, dessen Thätigkeit
von DIOGENES, im Widerspruch zur dichterischen Darstellung
aber im Einklang mit unserem obigen Gleichnisse, als eine unheilsame
bezeichnet wurde, δια την εὑρεσιν και μεταδοσιν του πυρος, ὡς
αρχην τουτ’ ον και αφορμην τοις ανθρωοις μαλακιας και τρυφης, bei
MULLACH, Fragm. philos. Graec. vol. II. p. 327.




[90] Και ὡσπερ τι παιδιον μικρᾳ ψηφιδι τειχος βεβληκος ουδεν
ηνησεν, κτλ.: MAKARIOS, De elevatione mentis cap. XVI.




[91] Diese hier dargebotenen drei Doppelgleichnisse können als
meisterliche Ausführung von Bṛhadāraṇyakam I, 5, Ende gelten, so zu
sagen als Auflösung des dort gegebenen Siegels: Tasmād ekam eva vrataṃ
caret, prāṇyāccaivāpānyācca, nenmā pāpmā mṛtyur āpnuvad: iti yadyucaret
samāpipayiṣet. — Cf. noch S. FRANCESCO, bei CELANO
I, 16: Docebat eos non solum mortificare vitia et carnis incentiva
reprimere, verum etiam et ipsos exteriores sensus, per quos mors intrat
ad animam.




[92] So auch das sokratische Gleichniss von den vollen Fässern,
im Gorgias p. 493/4.






[93] Vergl. Kaṭhādyup. III, 3: Ātmānaṃ rathinaṃ viddhi
| śarīraṃ ratham eva tu | buddhin tu sārathiṃ viddhi | manaḥ
pragraham eva ca|. — S. BERNARDUS, Serm. 49 i. m.: »Est
ergo discretio non tam virtus quam quaedam moderatrix et auriga
virtutum ordinatrixque affectuum et morum doctrix.« Das selbe
ritterliche Gleichniss »discretio auriga virtutum« von S.
FRANCESCO gebraucht, bei BONAVENTURA cap. 5 in med. Vor
ihnen schon vom säligen MAKARIOS, ed. PRITIUS, Homil.
15 § 34 & 40 § 5 i. f., και γαρ ὁ νους ἡνιοχος εστι κτλ. Und wiederum
auch bei PLATON, e. g. im Phaidros p. 247.




[94] Lies hier arati-r-atisaho.




[95] Die klassische Leichenbetrachtung, wie oben S. 199 f.,
mit dem Ende »Gebeine, verwest, in Staub zerfallen«, erinnert an die
grandiose Szene in SENECAS Hercules Oetaeus i. f., wo Alcmena
mit der Aschenurne ihres Sohnes im Arme auftritt:




Timete, Superi, fata: tam parvus cinis

Herculeus est: huc ille decrevit gigas.

O quanta, Titan, in nihil moles abit:

Anilis, heu me, recipit Alciden sinus.

Hic tumulus illi est. Ecce, vix totam Hercules

Complevit urnam; quam leve est pondus mihi,

Cui totus aether pondus incubuit leve.







Kürzer gefasst im Hamlet, Todtengräberszene, Schlussverse:




Imperious Caesar, dead and turn’d to clay,

Might stop a hole to keep the wind away:

O, that that earth which kept the world in awe

Should patch a wall t’expel the winter’s flaw!







Auch GOETHES Geistesgruß klingt hier an.






[96] Wie hier und oft devā dīghāyukā hat EMPEDOKLES
θεοι δολιχαιωνες, den αθανατοισιν HOMERS und der anderen
entgegen, gesagt: ist also identische Uebersetzung. — Wenn
man die vornehmlich indischen Bilder und Gleichnisse, in die
EMPEDOKLES seine Lehre gekleidet hat, und nun noch das
obige, an sich zwar belanglose, eben darum aber so vielsagende
Paralipomenon betrachtet, lässt sich die Vermuthung eines auch
historischen Zusammenhanges, bez. frühen Verkehrs zwischen Hindustan
und Magna Graecia — durch Ariana-Media, Syrien-Aegypten — nicht mehr
verschweigen.




[97] paranimmitavasavattino devā ͠= sa brahmaṇaḥ
para etā bhavati... akṣayyam aparimitam anāmayaṃ sukham aśnute:
Maitryupaniṣat IV, i. 4.




[98] Lies vā. — Nb. die Uebereinstimmung mit dem wunderbaren
Puruṣasūktam, Ṛgvedas X, 90, 1: Sahasraśīrṣā puruṣaḥ...
bhūmiṃ viśvato vṛtvā atyatiṣṭhad daśāṉgulaṃ. Die wahre Bedeutung von
vṛtvā hier ergiebt sich aus unserem entsprechenden pharitvā. Vergl.
WESTERGAARDS Radices s. v. vṛ No. 4 ferre. — Bhagavadgītā
X, 42.




[99] Es ist das ursprüngliche subho jotimā
wiederherzustellen, wie die ed. Siam., e. g. vol. II. p. 333, richtig
hat. — Vergl. dosinā-jyotsnā.




[100] Ebenso hat PINDAR in der vierten Nemeonike i.
f. ὁ χρυτος ἑψομενος αυγας εδειξεν ἁπασας, und die erste Olympionike
begonnen: ὁ δε χρυσος αιθομενον πυρ ἁτε διαπρεπει νυκτι μεγανορος
εξοχα πλουτου. Ein gleiches Bild dann bei unserem GOTTFRIED,
Tristan, v. 12944f.:




in dem tigele gebrant

Und geliutert als ein golt.












[101] Das Leitmotiv dieser Rede, das Thema von der Allmacht der
Uebung, wird auch am Ende von Gautamas’ Dharmaśāstram intoniert, bei
Manus VI, 80 phrasiert. Es ist im Abendlande vielleicht von keinem so
innig erkannt und bekräftigt worden wie vom großen DIOGENES:
ουδεν γε μην ελεγε το παραπαν εν τῳ βιῳ χωρις ασκητεως κατορθουσθαι,
δυντην δε ταυτην παν εκνικησαι, DIOG. LAERT. VI, 71. Vor ihm
hatte schon PERIANDROS gesagt: Μελετη το παν.

Dem Verständnisse der Phaenomena vom tausendfachen Brahmā durch
immer höhere und höhere Kreise bis zu den letzten Noumena möglicher
Wahrnehmung kann, wie DE LORENZO bemerkt hat, unsere kantische
Naturgeschichte und Theorie des Himmels als würdiger Eingang dienen.




[102] Es ist, wie der siam. Text richtig hat, vigatavalikam
und khāṇukaṇṭakaddhānam zu lesen. Desgl. adhimuccati etc. etc. etc.
— Vergl. die 127. Rede.




[103] Die parisuddhā paramānuttarā suññatā findet sich in
einigen Upanischaden, wie Tejabindūp. v. 11 als sarvaṃ tat paramaṃ
śūnyam, Ātmaprabodhop. ed. Bomb. p. 397a ādiśūnyas »Der Urarme«,
Maitryup. II, 4 sa vā eṣa śuddhaḥ pūtaḥ śūnyādi.

Vergl. ECKHART, p. 418: »Daz ist diu allernêhste armuot des
geistes, wan ez ist nieman rehte arm, wan der niht enwil unde niht
enweiz unde niht enhât, weder ûzwendic noch inwendic.« Ib. 283: Diu
hoehste, diu klâreste unde diu nêhste armuot; 22: Sîns selbes und aller
dinge wüeste sîn; 27: »Aller stillest stân und aller lêrest ist dâ
dîn allerbestez.« Etc. — Cf. noch zur Antwort auf Ānandos Frage, S.
219, das bündige Wort des MAKARIOS bei FLOSS p. 163:
»melior omnibus est paupertas«; sowie die Anm. 214.






[104] Mit dem siam. Texte tattha tahāgatena zu lesen.
— Aller Vorstellungen sich begeben: πτωχευσαι απο παντων των
φαινομενων, MAKARIOS, Homil. XI § 6 i. f.; paupertatem
colere, quasi coelestem vitam agere in terris, ab omni caducarum rerum
cura et cupiditate alienam, nach BERNARDUS. Die ajjhattaṃ
suññatā = der inwendigen Armuth, der Armuth des inneren Menschen,
ECKHART p. 280, 626.




[105] Zur Armuth innen und außen cf. den Gedanken
PASCALS II, 17, 82: »Si j’avais le coeur aussi pauvre
que l’esprit, je serais bienheureux; car je suis merveilleusement
persuadé que la pauvreté est un grand moyen pour faire son salut.« Die
scheinbare Antinomie vom Aufnehmen der Armuth ist in den Versen eines
großen, unendlich reichen asketischen, d. i. wohl eingeübten Geistes
angemessen gelöst:




La lieta povertà, fugiendo, acquista

Ogni tesor, nè pensa come o quando;

Secur nei boschi, in panni rozzi e bigi,

Fuor d’obrigi, di cure e di letigi.









Letzterem Hinweise, den ich DE LORENZO, dem genauen Kenner
MICHELANGELOS, verdanke, mag noch in diesem Zusammenhange
die so anschauliche Illustration Meister ECKHARTS, p. 576,
beigefügt sein: »Dar umbe sprach der, der in der kuofen blôz saz,
zuo dem grôzen Alexander, der alle welt under ime hete: ‚ich bin‘,
sprach er, ‚vil ein groezer herre denne dû bist; wan ich hân mêr
versmêhet denne dû besezzen hâst. Daz dû grôz ahtest ze besitzenne,
daz ist mir ze kleine ze versmêhenne.‘« Das Helldunkel einer solchen
einmüthig erfahrenen indo-ārischen Armuth, die heiter über Kaiser und
Könige wegblickt, findet man denn auch im Bildnisse eines kynischen
Pilgers und kosmopolitischen Palitanten auf einem jüngst entdeckten
pompejanischen Fresko zu Boscoreale und zwar voce melius beglaubigt,
»daz ist wortelôs«.




[106] Der siam. Text hat richtig yo kho imesu pañcasu
kāmaguṇesu chandarāgo so me appahīno. Etc. — Zur Selbsterforschung
cf. die 15. u. 151. Rede ͠= Aureum Pythagoreorum carmen v. 40–44.




[107] Der Text hat richtig sotum.




[108] Lies mucchā nikāmayati.




[109] Der Schluss der Rede, yo sāro so ṭhassati, ist mit v.
204 der Lieder der Mönche, sāram buddhāna sāsanam, nebst Anmerkung
zu vergleichen. — Ein ähnliches Bild S̀āṭyāyanīyopaniṣadante:
Ekākṣarapradātāraṃ | yo guruṃ nābhinandati | tasya śrutaṃ tathā
jñānaṃ | sravatyāmaghaṭāmbuvat |; ferner Vāsiṣṭhadharmaśāstre VI,
31 f.:




Āmapātre yathā nyastaṃ

kṣīraṃ dadhi ghṛtaṃ madhu

vinaśyet pātradaurlabhyāt,

kṣatapātram rasāśca te:

evaṃ gā vā hiraṇyaṃ vā

vastram aśvaṃ mahīṃ tilān

avidvān pratigṛhṇāno

bhasmībhavati kāṣṭhavat.







DE LORENZO weist mit Recht darauf hin, dass HORAZ das
selbe, so anschaulich lehrreiche Gleichniss gewählt hat, im berühmten
2. Briefe des 1. Buches. Er schreibt mir: „Il verso

Sincerum est nisi vas, quodcumque infundis acescit allude proprio a
vasi di creta; prima di tutto perchè i romani e i greci non adoperavano
che tali vasi, e non di metallo, e poi perchè ORAZIO stesso
alla fine della medesima epistola spiega ancor meglio il paragone con i
versi:




Nunc adbibe puro

Pectore verba, puer, nunc te melioribus offer.

Quo semel est imbuta recens servabit odorem

Testa diu.







I quali versi corrispondono esattamente alla chiusa del discorso 122:
»Darum aber mögt ihr mit Liebe mir begegnen und nicht mit Feindschaft;
das wird euch lange zum Wohle, zum Heile gereichen.«“

Mit Liebe und nicht mit Feindschaft dem Meister begegnen, Gehör leihen
u. s. w. hat MAKARIOS getreu nachempfunden, bei FLOSS
p. 205: Ου γαρ πιστευειν μονον δει Χριστῳ, αλλα και συμρασχειν αυτῳ:
und AGATHON hat auch zugleich Vertrauen schlechthin wie oben
S. 236–238 sehr besonnen als Ohnmacht und Unbill erkannt, ib. p. 151:
Non est peior altera passio quam fiducia: genetrix est enim omnium
passionum; convenit ergo operatio monacho non sumere fiduciam, vel si
solus sit in cella.

Die ewige Stille, S. 229 (asāmāyikam akuppam ~ asamayavimokho No.
29 i. f.), ist wohl zumeist von ECKHART beschrieben worden,
theils in Paradoxen wie ‚Alle Beweglichkeit ist sterben‘, p. 536, oder
‚Ganze Ruhe ist Freiheit aller Bewegungen‘, 605, theils gegenüber der
‚Unstetigkeit und dem Sturme des Weltenflusses‘, 247, als ‚das Wesen in
einer stillen Stillheit‘, 389; ferner als wesentliche Stillheit 668,
heimliche Stillheit der Einigkeit 520, Tiefe der Stillheit 517, lautere
Stillniss 120, unbewegliche Stillekeit 583, stete Stillheit 600, stille
Ewigkeit 375, etc. Vergl. Anmerkung 195.

Zur Bezeichnung Sakker in dieser Rede und Sakyer in der
vorhergehenden sei bemerkt, dass die Namen, obwohl an sich identische
Denominativa von √śak »vermögen«, insofern leicht
differenziert erscheinen, als einige nördlichere Städte und Burgen
wie etwa Kapilavatthu oder Devadaham stetig den Sakkern, und wieder
andere südlichere wie z. B. Nagarakam oder Metāḷumpam stetig den
Sakyern zugesprochen sind. Gotamo nennt seinen Vater Sakko, in der
36. und 85. Rede: er selbst aber wird allgemein Sakyaputto, Sohn der
Sakyer, geheißen, so in der 41. Rede etc. Der engere Kreis Sakkos,
des stolzen S̀akras’, als der er gegolten, und seiner Sakker,
S̀ākrer, mag sich immerhin dem umfassenderen der Sakyer, S̀ākyer,
eingeordnet haben, die Linie der Dynastie, der Zweig dem Stamme. Darum
also haben auch die nächsten Verwandten Gotamos auf der Urneninschrift
um die krystallene Phiole, die sie den Aschenresten ihres erlauchten
Bruders gewidmet, sich selber als Sakyer bekannt:




Das ist ein Leichenschrein des Erwachten, Erhabenen:

Der Sakyer Stiftung, der Brüder mit Schwestern, mit Kindern und Frauen.







Diesem nüchternen und doch beredten Epitaph ist wohl ferner noch
zu entnehmen, dass die Brüder, bez. Halbbrüder Gotamos das Erbe
Sakkos gemeinsam angetreten hatten. Zerstörender Habsucht an 2400
Jahre verborgen wurde Urne und Phiole im Januar 1898 aus einem
kostbar schützenden Topenhügel bei Piprāvā an der nepālischen Gränze
ausgegraben und noch von BÜHLER als das erste historische
Sakyer-Dokument erkannt, Journ. Roy. As. Soc. 1898 p. 389, die
Inschrift aber erst von PISCHEL im 56. Bande d. Zeitschr.
deutsch. morgenländ. Ges. S. 157 f. richtig erklärt. — Der Unfug mit
dem S̀akaśākagargādibhyo yañ ist späterer Missverstand, wie die gute
alte Theragāthā 533 u. 536 zeigt.






[110] Sälige Gestalt, tusito kāyo, im Reiche der Säligen
Götter, vor der Herabkunft zur Erde. — Zu bodhisatto, erwachsam, d.
h. der Erwachung angeschlossen sein, ihr nachhängen, sie erringen,
cf. die Anmerkung 5 des ersten Bandes. Asokos Eigenbericht auf dem
VIII. Felsenedikte, Piyadasi rājā dasavasābhisito saṃto ayāya
saṃbodhiṃ, entspricht sehr schön unserem Topus, e. g. erster Band l.
c., pubbe ’va sambodhā bodhisatto ’va santo: man hat also damals
die wahre Etymologie von bodhisatto noch recht wohl verstanden.
Später haben dann die nordbuddhistischen Uebersetzer und Bearbeiter
das so natürliche, mit dem Sprachgebrauche vollkommen übereinstimmende
tatpuruṣam (bodhisaktas) aus Unkenntniss in ein gekünsteltes,
barbarisches, ja unmögliches bahuvrīhi (bodhisattvas) verballhornt
und der wüsten tibetischen Spekulation vorgearbeitet.




[111] asuryā nāma te lokāḥ, andhena tamasāvṛtāḥ:
Bṛhadāraṇyake IV, 4, 14; weiterhin bloß alokas genannt, sc.
cakravālas, e. g. Raghuvaṃśe I, 68. — Vergl. die syntopischen
Parallelen Mahāvastu I, 230, Divyāvadānam p. 204, Lalitavistaras
V, v. 77. Irgendwie vermittelt ist diese Vorstellung bei den
Scholastikern als Lehre vom Limbus rezipiert: »Juxta s. THOMAM
limbus Patrum et infernus qualitate quidem locorum differunt, at
situ probabiliter sunt quasi idem tractus continuus, sic tamen, ut
magno spatio una commoratio ab altera distet«; rursus: »Multi cum s.
THOMA in spatio intermedio purgatorium situm esse censent«:
VIDMAR, Comp. rep. theol. dogm. p. 599. — Eine gleiche
Phraseologie vom Lichtglanze durch die ganze Welt etc. im langen Hymnus
des syrischen Propheten EPHRAEM auf die Geburt des göttlichen
Knaben.






[112] Die spezielle Parallele hierzu im MAKARIOS,
Apophthegm. ed. PRITIUS p. 266, bei εκ μερους τις θεωρει
tτο προσωπον του ἑτερου, κτλ. — Die zehntausendfache Welt, wie
die zehntausend Wesen im Tao-te-king Kap. 16, passim, oder die
homerischen δμωες μαλα μυριοι, Od. XVII, 422, s. v. a. unzählig
manigfach, unendlich reich.




[113] Vergl.
Mantrabrāhmaṇam I, 4, 6 (= Ṛgvedas X, 184,
1):




Viṣṇur yoniṃ kalpayatu,

Tvaṣṭā rūpāṇi piṃśatu,

āsiñcatu Prajāpatir,

Dhātā garbhaṃ dadhātu te.







Komm.: Prajāpatiḥ: prajānāṃ pālako devaḥ. Etc. Es wird also
hier, der S̀ruti gemäß, der Cattāro mahābrahmāṇo gedacht sein: die
Lokapālā kommen erst später.




[114] pakatiyā sīlavatī; von sīlam - ηθος, suetum,
Sitte: es ist das συγγενες ηθος PINDARS (Ol. XIII, 13), die
angeborene Art.




[115] Vgl. Bhāgavatapurāṇam X, 2, 20, passim. —
Eine schwangere Maria, in deren durchsichtigem Schooße man das
strahlende Knäblein erblickt, ist kunstvoll geschnitzt auf dem
linken Flügel des inneren 500 Jahre alten Kirchenportals zu Irrsdorf
(einem kleinen Weiler neben Straßwalchen, auf bedeutsamen römischen
Ueberresten errichtet), neuerdings kopiert auf dem Kapellenthore
der Burg Kreuzenstein bei Stockerau dargestellt; vom Volke um
Kindersegen angegangen. Ein Freskobild dieser Art hat RHYS
DAVIDS erwähnt gefunden, Buddhist Birth Stories S. 65 Anm. Dergl.
Kunstwerke mögen zunächst auf eine im Mittelalter beliebte, sinnige
Vorstellung zurückweisen: cf. Band 2, Anm. 125; und von da wohl auf
AUGUSTINUS, wie Meister ECKHART bemerkt hat, S. 411
i. f., eigentlich schon auf MAKARIOS MG., ed. BLONDEL
p. 216: Ὡς γαρ εις ὑγροτητα καταβαινων ἡλιος ουχ ὑγροτητα δεχεται ουδε
πηλωδης εὑρισκεται, την δ’ὑγροτητα του πηλου ξηραινων στεγανοι αυτος
ὁλως την αυγην ουκ αποθολουμενος· οὑτως ὁ Θεος Λογος, ων ἡλιος νοητος,
εις σαρκα κατελθων κτλ. — Nb. noch das »Marienglas«, lapis specularis.

Vielleicht lassen sich solche spezifisch ārische Begriffe, um nicht
Dogmen zu sagen, zuletzt in den ṛgvedischen Hiraṇyagarbhas ohne Mühe
und heiter auflösen, von dem der Seher, X, 121, 1, singt:




Hiraṇyagarbhaḥ samavartatāgre,

bhūtasya jātaḥ patir eka āsīt.







Als jüngsten Spross der langen Ahnenreihe hätten wir da in unseren
Tagen RICHARD WAGNERS Rheingold zu begrüßen.






[116] An dem Orte, wo die Legende das Ereigniss stattfinden
lässt, in einem Haine nahe dem Dorfe Luṃminī (cf. Bd. II, Anm.
237), hat Asoko unter anderem eine Denksäule errichten lassen, mit
der Inschrift: »Hier wurde der Erhabene geboren.« Vergl. auch die
plastischen Darstellungen der Szene, auf Ruinen aus Sārnāth etc. —
Aehnlich im homerischen Hymnus auf die Geburt des Apollo, wo es, in der
Uebersetzung GOETHES, v. 106–109 heißt:




. . . . es nahte Letos Entbindung.

Mit den Armen umschloss die Göttin den Palmbaum; die Füße

Stemmte sie gegen das Gras, die Erde lächelte. Mächtig

Sprang ans Licht der göttliche Sohn.












[117] Diese vier Göttersöhne, die Hüter der Weltgegenden
Lokapālā, auch die »Vier großen Könige« Cattāro mahārājāno genannt,
sind im Christenthum zu den heiligen Drei Königen aus dem Morgenlande
geworden. Noch andere, spätere Beziehungen bei SEYDEL,
Buddha-Legende, 2. Aufl. S. 35. Aber die älteste christliche
Darstellung zeigt richtig Vier huldigende Könige, und zwar auf einem
Fresko eingangs der Domitilla-Katakombe. Als dann in der Kirche einer
der Könige, etwa der Dreifaltigkeit zuliebe, allmälig verschwunden
war, sehn wir doch wieder Vier schützende Erzengel an den Seiten die
Tradition unserer Vier großen Könige weiter erhalten: so eben noch
in Rom auf einem musivischen Bilde links am Triumphbogen der Santa
Maria Maggiore, auch im Sant’ Apollinare Nuovo zu Ravenna. Sogar die
unbiblische Bartlosigkeit anderer sehr alter, antiker Magiertypen
verdient einige Beachtung. Cf. DUCHESNE et BAYET,
Mémoire sur une mission au Mont Athos, Paris 1876, p. 284–296, wo die
Abbildungen nachgewiesen.

Noch bei der Königskrönung in der karolingischen Sage von Reinolt etc.,
ed. PFAFF v. 1201/03,




kamen vier engel von her oben

iglich in einer tuben wyß geflogen

und brachten, das man han solt.










[118] Im gleichen Sinne ist die Beata Maria Virgo in der
Lauretanischen Litanei als »Mater purissima, Mater intemerata, Mater
admirabilis, Vas spirituale, Domus aurea« gepriesen. Letzteres Bild
wird zwar auf Lib. Reg. I [III], 6, 22 gedeutet, gehört aber dem
Mahāmāyāsupinam des Avidūrenidānam zu, wo es dem kanakavimānam
entspricht, yam pavisitvā... kucchim paviṭṭhasadiso ahosi bodhisatto:
Jātakam vol. I, p. 50. — Die Vermittelung scheint über Mesopotamien
erfolgt zu sein. »Omnino nulla fere ecclesia tam constanter et
unanimiter anhamartesiam S. Mariae semper docuit, quam syriaca«,
sagt BICKELL in seiner Ausgabe der Nisibena p. 29 und fügt
p. 30 den zahlreichen ephraemitischen und anderen Sentenzen noch
die Stimme eines folgenden Patriarchen hinzu, die gar deutlich dem
Lalitavistaras nachklingt: »Si fuisset in anima Mariae ulla macula
aut defectus, aliam utique, eamque immaculatam matrem elegisset sibi
Dominus.«






[119] Diese mehr oder minder symbolische Taufe kommt
bekanntlich schon in den Gṛhyasūtren vor, e. g. Gobhilas II, 8, 1,
saśiraskaṃ kumāram āplāvya; sie reicht übrigens in praehistorische
Zeiten hinauf. — Vergl. Iacobi Sarugensis, bei ZINGERLE
S. 22 f., JESU Jordantaufe, »auch die Abgründe erbebten bei
deinem Herabkommen, und die Wolken ergossen Wasser.« (JESU
Epiphanie hat neuerdings JACOBY ausführlich besprochen. Ein
bisher unbeachteter apokrypher Bericht über die Taufe Jesu, Straßburg
1902, namentlich S. 43 f.)

Ein ungemein schönes indo-baktrisches Hochrelief dieser Szene, ächt
künstlerisch komponiert und ausgeführt, im Swāt-Gebiete gefunden, ist
bei GRÜNWEDEL-BURGESS, Buddhist Art in India, London 1901,
als No. 92 wiedergegeben. Noch andere bedeutende Momente, ähnlich
ausgezeichnet behandelt, ib. No. 40, 65, 7. — Zur Sache: Lieder der
Mönche S. 327 Anm. 2.






[120] Symbol der Königsmacht: lokajit, yasya chattraṃ sitam,
wie es z. B. Ṛtusaṃhāram v. ult. heißt. Im Bhāgavatapurāṇam hält
Hanumān diesen Schirm zuhäupten des siegreichen Rāmas IX. 10.
42., u. s. w., namentlich auf Inschriften alter wie neuer Zeit
stereotyp. — Lies mit dem siam. Texte anuhīramāne, von harati;
vorher sattapadavītihārena. Das sāptapadam weist vielleicht
schon auf eine symbolische Darstellung der saptarṣayas (Sieben
Weisen, Siebengestirn, Septemtrio maior) zurück; vergl. auch das
traivikramam. — Der weiße Schirm, dem athenischen σκιρον parallel,
ist im Christenthum zur weißen Taube geworden; wohl missverständlich,
weil man das ursprüngliche Symbol nicht mehr zu deuten vermochte,
śvetacchattram, den weißen Schirm, mit śvetacchadas, dem weißen
Fittich, verwechselte.




[121] Quasi eine Illustration dieser Art ist es wohl, wenn
man noch heute auf Zeilon, z. B. im Vidyodayapariveṇa, auf dem
blumenbekränzten Altar eine krystallene Buddho-Statuette mit einem
Lämpchen dahinter ein mildes und zugleich strahlendes Licht ringsumher
verbreiten sieht.




[122] Der urasketenthümliche Abschluss dieser Rede, so
außerordentlich in seinem tiefen Humor, möchte erstaunen lassen,
wären wir eben nicht schon längst gewohnt der wunderbarsten Dinge, da
gerade an unseren Texten des AUGUSTINUS feine Bemerkung, Civ.
XXI. 4., sich oft bestätigt: »Quarum vero rerum ante nostros oculos
cotidiana documenta versantur, non genere minus mirabili, sed ipsa
assiduitate vilescunt, ita ut ex ipsa India, quae remota est pars orbis
a nobis, desierimus nonnulla mirari, quae ad nos potuerunt miranda
perduci.«




[123] Zu den Nackten Büßern cf. der 71. Rede letzte Anmerkung.
Schon AUGUSTINUS hat diese Asketen — Ājīvikās, keine
Digambarajainās — richtig beschrieben, Civ. XIV. 17. i. f.: »Per
opacas quoque Indiae solitudines, cum quidam nudi philosophentur, unde
gymnosophistae nominantur, adhibent tamen genitalibus tegmina, quibus
per cetera membrorum carent.«






[124] Ebenso vom hundertjährigen APOLLONIOS VON TYANA
berichtet, bei PHILOSTRAT Lib. I. cap. X. i. f., De mira
eius castitate. Auch MAKARIOS, Homil. XV § 51, hat erklärt:
Εισι δε τινες κρατουμενοι ὑπο θειας δυναμεως, ὁτι εαν ιδωσι τινα μετα
γυμαικος νεον, οὑτοι ει και διαλογιζνται τκνα, ὁμως ου μιαινεται ὁ νους
αυτων, ουτε δπιτελει ενον ἁμαρτιαν, während DOSITHEOS der
Kilikier, das Haupt der Enkratiten, Apotaktiten und Eremiten, in einem
lapidaren Satze, von MAKARIOS MG. ed. BLONDEL p. 151
überliefert, eigentlich und ehrlich Zweck und Ziel schon angegeben
hatte: Δια μεν κοινωνιας ὁ κοσμος την αρχην εσχε· δια δε της εγκρατειας
το τελος θελει θαβειν. — Vergl. noch ECKHART, p. 460: »Ez ist
ein vrâge under den meistern, ob der mensche dâ zuo müge komen, daz er
niht sünden müge in diesem lîbe? Die besten meister sprechent: jâ. Daz
sult ir alsô verstân. Die liute hânt sich alsô durchüebet innen und
ûzen, daz sie sich zuo keime gebresten geneigen mügent.«




[125] Nec vero saccum HILARION, quo semel amictus est,
umquam aut lavit aut mutavit, cum supervacaneum esse diceret, munditias
in cilicio quaerere: Breviar. Rom. d. XXI Oct. Pariter iam eiusdem
magister, Actis Sanctorum Ian. t. II, 116, 48 ac 119, 66.




[126] Vergl. Nāradaparivrājakopaniṣat IV, 3: Na sambhāṣet
striyaṃ kāṃcit | pūrvadṛṣṭāṃ ca na smaret | kathāṃ ca varjayet
tāsāṃ | na paśyellikhitām api. — BONAVENTURA, Vita S.
Francisci cap. V.: Mulierum familiaritates, colloquia et aspectus, quae
multis occasio sunt ruinae, sollicitius evitari iubebat, asserens, per
huiusmodi debilem frangi et fortem saepe spiritum infirmari.




[127] Cf. SOZOMENI lib. I cap. 13, De S.
ANTONIO in AASS l. c. 119, 64 i. f.: Litteras neque novit neque
magni aestimavit; sed puram mentem, utpote litteris antiquiorem et
earum inventricem, laudavit plurimum. — Vergl. noch die Ablehnung und
endlich nur durch das stille Beispiel gewährte Aufnahme, die PAULUS
SIMPLICISSIMUS als beharrlicher Antonianer schweigsam nachfolgend
gefunden, l. c. 147–148.






[128] zu gaddu Gurgel, Kehle cf. Anmerk. 7; von
√gard = γαργαρειν. Gaddūhanamattam pi dann gelegentlich
schlechthin ein Ausdruck für »auch noch so gering«. An dadrughnādi,
TRENCKNER, Pāli Miscellany p. 59, ist nicht zu denken.




[129] Ein Leben wie Bakkulo hat der aegyptische
PAULOS, »Eremitarum auctor et magister«, wie ihn die
christliche Kirche zu rühmen beliebt, bis zu seinem Tode, im Alter von
hundertdreizehn Jahren, geführt: und gleichwie Bakkulo dem Kassapo
hat er es, am letzten Tage vom neunzigjährigen ANTONIOS
aufgesucht, diesem noch berichtet. Der heitere Abschied unseres
Bakkulo hat gleichsam eine Gegenstrophe im säligen Scheidegruß der
aegyptischen MARIA, nach vierzigjähriger Buße, der sie treu in
Wüsten blieb, von ihr im Sande niedergeschrieben, wie GOETHE
sie nach den Acta Sanctorum (Apr. I, 82, 38) gegen Ende des
Faust bekennen lässt; während ein anderer achtzigjähriger Meister,
MICHELANGELO in einem Briefe an VASARI uns das alte,
ächt solonische Motiv dazu insofern leichter verstehn lehrt, wenn er
die festliche Feier einer Geburt nicht eher und nicht anders begangen
haben will als »con quella allegrezza che s’à a serbare alla morte di
chi è ben vissuto.«

Die unbeugsame Stärke bakkulischer und verwandter Geister mahnt
allenthalben an die Gestalten der älteren Thebais: so deutlich, dass
der letzteren historische Ahnen weiter als in Jerusalem aufgesucht
werden möchten. Eine in den Acta Sanctorum vom 17. Jan. De S.
ANTONIO Magno fol. 113 § 7 i. f. beigebrachte Bemerkung des
IOANNES DAMASCENUS, der Ruhm der aegyptischen Eremiten sei
bis an die Gränzen der Erde gedrungen, »ipsisque didita Indis esset,
eos quoque ad eiusdem (sc. monasticae) vitae studium excitavit«,
erheitert zunächst durch die ungeahnte Heuristik des biederen
Kirchenvaters, dient aber sodann uns drüben stehenden als fein
richtig weisender chrysorrhoischer Index. Namentlich nun sind es
die mancherlei makarischen Denkmale, die immer wieder ihre indische
Abstammung anzeigen. Die Ausgabe von PRITIUS bietet eine
Hülle und Fülle der schönsten Beispiele. Hier folge als kürzeres
Musterstück ein parabolischer Dialog, den man bei FLOSS p.
63 findet. »Frater convenit abbatem Macarium Aegyptium, cui: Abba,
inquit, effare mihi verbum, quonam modo salvus ero? Ait senex: Vade
in sepulchrum et maledictis mortuos impete. Abiens igitur frater eos
conviciis et lapidibus appetiit, reversusque annuntiavit seni. Qui
ab eo quaerit: Nihilne tibi responderunt? Frater: Nihil. Tum senex:
Iterum, inquit, proficiscere cras, laudibus eos effer. Pergens itaque
frater collaudavit eos vocans: Apostoli, sancti, iusti. Tum adiit senem
dixitque: Laudavi. Qui: Nihilne, inquit, tibi responderunt? Frater:
Nihil. Tunc senex infit: Nosti, quantis eos contumeliis affeceris,
nec quidquam responderunt tibi, et quantis eosdem laudibus ornaveris,
nihilque ad te prolocuti sunt: ita etiam tu, si salutem consequi
desideras, mortuus fias, nec iniurias hominum nec laudes eorum cogites
instar mortuorum; sic enim poteris salvus fieri.« Diese Thebais
konnte nun freilich keine längere Blüthe erleben, und es folgte, wie
eben überall, rascher Verfall, Auflösung, Umwandlung, abusus optimi
als pessimus, auf den Helden und Heros der Zelot und Hesychiast, der
Monk of Misrule, Abbot of Unreason und eine »affenheit« anstelle der
»wîsheit«; oder um zur makarischen Parabel den speziellen Beleg zu
liefern, die jesuitische Lehre vom Gehorsam perinde ac si cadaver. —
Hier hinken manche Pfaffen an, sagt Meister ECKHART.



Die erstaunliche Rüstigkeit unseres Bakkulo, der von keinerlei
Krankheit wusste, wie oben S. 254 gesagt, ist später sprichwörtlich
geworden, im Aṉguttaranikāyo I, 14, 4, 8 bestätigt, wo er der
gesündeste aller Jünger geheißen wird. Sein Andenken, zwar nur mehr der
Name, ist noch im Lalitavistaras I im Anf. erhalten.




[130] Der selbe Gedanke oft im MAKARIOS, e. g. Homil.
XVII § 3 & XV § 41–42, XXVII § 20.




[131] Aggivessano ist Aciravatos nomen patronymicum, der
Zuname.

Der auf S. 259 und sonst, wie z. B. im 1. Bande S. 142, 313 etc., im
2. Bande S. 503 etc., mit unübertrefflicher Prägnanz geschilderten
indischen Landschaft darf die ebenso rein anschaulich stilisierte
Landschaft RUISDAELS als nahe verwandtes Kunstwerk verglichen
werden.

Eine Art Auszug der großen Elephantenperipetie, oben S. 261–267,
giebt Vers 320–324 des Dhammapadam. Cf. auch die anderen
Elephantenparabeln, wie z. B. in der 61. u. 66., 27. u. 28. Rede.
Das Muster der letzteren ist, nebenbei bemerkt, wörtlich in das
Mahābhāratam aufgenommen worden, XII, 63, 25: Yathā hastipade
padāni saṃlīyante sarvasattvodbhavāni, evaṃ dharmān rājadharmeṣu
sarvān etc.

Zum Gleichnisse von den gebändigten und den ungebändigten Rossen, S.
258, cf. DIOG. LAERT. II, 69: Ερωτηθεις (Αριστιππος), τινι
διαφερουσιν οἱ πεπαιδευμενοι των απαιδευτον, εφη· Ὡσπερ οἱ δεδαμασμενοι
ἱπποι των αδαμαστον. Schon SOKRATES, im Gorgias p. 516: Ουκουν
οἱ γε δικαιοι ἡμεροι, ὡς εφη Ὁμηρος. Aber geradezu emblematisch genau,
bis in die Einzelheiten entsprechend, ist es im unerschöpflichen
MAKARIOS wiederzufinden, als Thema seiner 23. Homilie, § 2–3.

Ueber die Bedeutung von saṉkhalikhitam »Punkt für Punkt«, S. 264,
hat neuerdings LUDWIG in der Wiener Zeitschr. f. d. Kunde
des Morgenl. Bd. 15 S. 307–310 geschrieben. Seine durch eine Glosse
des Viśvalocanas angeregte, recht moderne Ableitung von śaṉkhas,
dem Schläfenschwibbogen, ist nicht ohne Geist, doch bei dem hohen
Alter des überlieferten brahmacariyaṃ saṉkhalikhitam unhaltbar. Eine
mögliche Etymologie findet man Ende der 48. Rede Anmerk. 36, Lieder
der Mönche S. 336: wahrscheinlich wird aber die in der 3. Anmerkung
des 2. Bandes gegebene besser begründet sein. — Als letzten Ausläufer
des saṉkhalikhitam kann man das Muschelabzeichen auch noch unserer
heutigen Wallfahrer betrachten: ein längst vergessenes Symbol strenger
Asketenschaft, das auf die jakobitischen Mönche des 6. Jahrh. und
daher wohl auf ihren Stifter IAKOBOS ZANZALOS zurückreicht,
der als Eremit in der Fetzenkutte Syrien durchzogen und viele Jünger
hinterlassen hatte, Nachfolger in Aegypten, Arabien, Persien bis in die
Zeiten der Kreuzzüge; woher dann endlich jenes ursprünglich indische,
auf den ältesten Skulpturen schon dargestellte Büßerwappen, freilich
arg verkannt, uns überkommen ist. Noch im 17. Jahrh. sind übrigens
unter den »Muschelträgern« an sich die »Jakobsbrüder« verstanden
worden, so im Simplicissimus; während es im Tasso, vorletzter Auftritt,
mehr allgemein anschaulich heißt:




Die Pilgermuschel und den schwarzen Kittel,

Den langen Stab erwählst du dir und gehst

Freiwillig arm dahin.







cf. auch Hamlet IV. 5, 25 f.




By his cockle hat and staff

And his sandal shoon.












[132] Von der Hoffnung im weiteren Sinne handelt die 131.-134.
Rede. Gegensatz: Chāndogyopaniṣat VII, 14, 2: āśayāsya sarve
kāmāḥ samṛdhyanti, amoghā hāsyāśiṣo bhavanti. — THALES:
Τι κοινοτατον; ελπις· και γαρ οἱς αλλο μηθεν, αὑτη παρεστι.
LUCANUS II, 15: Liceat sperare timenti SHAKESPEARE:
The miserable have no other medicine, But only hope: Measure for
Measure III, 1.



Anacchariyam »unzweifelhaft«, »unerstaunlich«, hat mir HIKKAḌUWE
SUMAṈGALA recht hübsch als thokam abbhutam erklärt,
SUBHŪTI dagegen künstlich gezwungen als an-uccāriyam. —
Das nur im Pāli, und auch da nur in einigen Reden erhaltene Wort
assutapubbam »nie zuvor gehört« hat dem Dichter Bāṇas gar sehr
gefallen, so dass er es in sein Harṣacaritam als aśrutapūrvatvam
aufgenommen. Cf. Anm. 51.




[133] Die selbe Gepflogenheit im Umgang mit Menschen von
griechischen Weisen oft empfohlen; so von SOLON: Σφραγιζε
τουζ μεν λογους σιγῃ. Desgleichen sehr schön von MAKARIOS: Ὁ
νεν γαρ σιγων ωφελει, Apophthegm. ed. PRITIUS p. 235. Auch
von S. FRANCESCO als Evangelicum silentium der Brüder, »ut
videlicet ab omni otioso verbo omni tempore abstinerent sollicite«, wie
BONAVENTURA im 5. Kapitel der Vita berichtet. — Cf. Anm. 212.




[134] Cf. Bd. II, Anm. 14; Maṇḍalabrāhmaṇopaniṣat II, 4 i.
f.: sarvaṃ jagad ātmatvena paśyaṃs tyaktāhaṉkāro brahmāham asmīti
cintayann, idaṃ sarvaṃ yad ayam ātmeti bhāvayan, kṛtakṛtyo bhavati.
Kurz als Monogramm: sarvatrātmaiveti paśyanti, Bhikṣukop. i. f. —
Unter den heiligen Anachoreten der Bergschluchten, in Wald, Fels,
Einöde gebirgauf vertheilt, gelagert zwischen Klüften, ertönt aus
der tiefen Region des Pater profundus durch seine innig umfassende
Naturerschauung zu Beginn der letzten Szene des Faust ein gleicher
Vorklang empor:




So ist es die allmächtige Liebe,

Die Alles bildet, Alles hegt.












[135] Cf. Chāndogyopaniṣat III, 11, 6: imām adbhiḥ
parigṛhītāṃ dhanasya pūrṇām. Eine gleiche Zonognosie bekanntlich in
der Ilias und in der Edda.




[136] altvedisches Gleichniss, e. g. im Ṛk IV, 45, 4; cf.
GELDNER in PISCHELS Vedischen Studien 2. Bd. S. 180.




[137] einer der drei begleitenden Mönche, mit welchen
Anuruddho, wie eingangs erwähnt, selbviert geladen war.




[138] Hiermit vergl. man die ähnlich gesteigerten, immer
sublimierter, immer reinlicher befriedigenden Begriffe des sokratischen
Eros, im Symposion des PLATON p. 210–212.




[139] Vergl. Theragāthā 927, Yogacūḍāmaṇyupaniṣat v. 80
͠= Theaitetos p. 144.




[140] Vergl. Bd. 2, Anm. 70 über das Kevaṭṭasuttantam. Auch
die verwandte Tripādvibhūtimahānārāyaṇopaniṣat VI i. f., wo der
upāsakas immer höhere Gegenden ersteigend, immer höhere Kreise und
Himmel erkundend endlich den Ādinārāyaṇas antrifft, von ihm begrüßt
wird »Du bist Brahmā: ich bin Brahmā« — worauf dieser verschwindet
und er selbst sich seiner bewusst ist. Ebenso ECKHARTS
Darstellung des „Klimmenden Geistes“, p. 275, und den Gang in den
eigenen Grund, wo der Mensch einig geworden als vor tausend Jahren und
als nach tausend Jahren und als im Nu verkehren und mitwirken mag:
»unt daz ist wîsen liuten ze wizzene unde groben ze gloubenne«, p.
189–190. — Vergl. schon das altvedische Aufsteigen zum Sonnenrade, e.
g. S̀atapathabrāhm. I, 9, 3, 15: und wiederum ECKHARTS
Fliegen an das Rad der »gewâren sunnen«, p. 303.



Zum Gleichnisse von der hell brennenden Oellampe cf.
Triśikhibrāhmaṇopaniṣat v. 157: nivātadīpasadṛśaḥ
und ein Scholion zu Maitryupaniṣat VI i. m.:
nirvātadeśasthapradīpaśikhāvadacalatayā’vasthānaṃ samādhiḥ.
Aehnlich noch Maṇḍalabrāhmaṇopaniṣat II, 3 im Anf. (cf. Anm.
198), Yogatattvop. II, 4, Bhagavadgītā VI, 19, etc. Auch
MAKARIOS, bei FLOSS p. 197: »Sicut lampas splendida
in loco tenebroso... sic monachus perfectus in sobrietate et castitate«
etc. — Form und Technik der indischen Lampe entspricht genau der
griechischen. Von der antiken bis zur modernen Welt hat man die
Metapher der Lampe immer gern gebraucht; auch in anderer Gestalt, z.
B. in der 43., bez. 146. Rede unserer Sammlung, ferner in den Liedern
der Mönche v. 906, der Nonnen v. 116, woselbst weitere Belege angemerkt
sind. Wie beliebt solche Gleichnisse in Rom gewesen sein müssen erhellt
aus dem 30. Briefe SENECAS, wo er haec non tamquam nova, sed
tamquam in rem praesentem perductus mit Wohlgefallen anführt, indem er,
ganz wie Lieder der Mönche v. 702, das schöne Bild entwickelt: »Ignis
qui valentem materiam occupavit aqua et interdum ruina extinguendus
est; ille qui alimentis deficitur sua sponte subsidit.« Vergl. auch
das Testament EPHRAEMS im Anf. Aus neueren Zeiten seien hier
noch zwei Stellen aus den Relations de la mort de quelques réligieux
de l’abbaye de la Trappe, Paris 1702, I. p. 171 u. II. p. 227 gegeben,
wo es vom abbé DE CHASTILLON heißt »il cessa de vivre comme
une lampe qui s’éteint et qui cesse d’éclairer«, und vom frère
ACHILLES »on le voioit diminuer de jour en jour et s’éteindre,
pour ainsi dire, comme une lampe qui manque d’huile.«




[141] »Krieget man mit mir und ich gibe ime als vil worte
wider, daz er geswîgen muoz, sô hân ich niht überwunden, sô bin ich
überwunden. Aber geswîgen ich von rehter diemüetikeit, sô hân ich
überwunden. Mit überwindenne ist man überwunden, überwunden bliben hêt
man überwunden.« ECKHART, p. 639. — Zum ersten Verse cf.
PERSIUS V, 52–53:




Mille hominum species et rerum discolor usus:

Velle suum cuique est, nec voto vivitur uno.












[142] Bālakaloṇakāragāmo.




[143] Aehnlich hat das altlombardische Rittergeschlecht der
TRIVULZIO drei Gesichter, tre volti, im Wappen mit der Legende
mens unica. Bemerkenswerth noch, wenn auch vielleicht hyperbolisch,
ist was CELANO in seiner Vita S. Francisci, I, 8, genau so von
den ursprünglichen Clarissinen berichtet: Praecipue namque ante omnia
in eis viget virtus mutuae ac continuae charitatis, quae ita ipsarum in
unum copulat voluntates, ut cum quadraginta vel quinquaginta pariter
alicubi morentur, idem velle ac idem nolle unum in eis spiritum faciat
de diversis. Der eigenen Einsicht aber sei endlich der ausführlichere,
wundervolle Bericht über unsere Fünf Gottesfreunde vom Oberlande, um
1370, empfohlen, der wohl das innigste, zarteste, feinste Gegenstück zu
den Anuruddhern darbietet und in solcher Vollkommenheit ohnegleichen
dasteht: bei PREGER, Gesch. der deutsch. Mystik Bd. III, S.
364–367.






[144] Cf. CELANO, l. c. 17: Dicebat enim (fratribus)
eis ipse beatus pater, veram obedientiam fore non solum prolatam sed
excogitatam, non solum imperatam sed desideratam; hoc est, si frater
fratris praelati subditus non solum audiat vocem, sed comprehendat
voluntatem, statim ad obedientiam totum se debet colligere ac facere
quod eum velle signo aliquo comprehendet. Bald darauf berichtet er
weiter: Sic enim eos repleverat sancta simplicitas, sic eos cordis
puritas possidebat, ut duplicitatem animi penitus ignorarent; quia
sicut una fides, ita unus spiritus erat in eis, una voluntas, una
charitas, animorum cohaerentia, semper morum concordia, virtutum
cultus, conformitas mentis, et pacis actionum. Ebenso auch schon
MAKARIOS, in der III. Homilie: Οφειλουσιν ουν οἱ αδελφοι, ει
τι ποιουσι, εν αγαπῃ και χαρᾳ ειναι μετ’ αλληλων, κτλ.




[145] dassanañ ca rūpānam:
rūpam = ειδος, Bild, Form,
Umriss; cf. BÖTHLINGK-ROTH 1s. v. 1e. Es ist eine
geistige Wahrnehmung der Grundbegriffe, d. i. der Urbilder der Dinge.




[146] Wie einst ist auch heute noch schatzgraben in manchen
Gegenden, z. B. an den alten, längst unter Wüstensand verschütteten,
ehedem so blühenden gräko-buddhistischen Kulturstätten im Taklamakan
des östlichen Turkestan gebräuchlich und zuweilen recht ergiebig.
Cf. HOERNLES interessante Belege in seinen Antiquities from
Central Asia, Journ. As. Soc. Bengal. Extra No. 1, 1899, p. XXVII.




[147] Zum Anblick der Umrisse, der geistigen Wahrnehmung der
Urbilder der Dinge, S. 297–303, cf. PLATONS Ideenlehre;
sowie Fausts Abstieg in den allertiefsten Grund, zur Gestaltung und
Umgestaltung bei den Müttern (Mahāmātaras, Lokamātaras, Μεγαλαι
θεαι, Matres materiae; Magna Mater, Mater deum Aestiorum, Nerthus,
Nornen); dann Tao-te-king Kap. 21. — Vergl. auch die spätere
Darstellung der Mütter in den Felsenhöhlen der Tempel, Ruinen und
Torsi, so zu Elurā.

Es mag nebenher angemerkt sein, dass recht eigentlich hier das
nachspürende, aufschürfende, sehr allmälig vordringende Verständniss
jüngerer Epochen indischer Architektur und Skulptur, der autochthonen
Meisterwerke, — der Dutzenddurchschnitt und die barbarisch, d. i.
fremdartig, persisch oder griechisch oder chinesisch behandelte
Schablone verdient nur kulturhistorische Betrachtung — einfahren und
anbohren muss: weil eben zumal der indische Künstler geheimnissvoll wie
die Natur einzig von innen nach außen geschaffen, gebildet, gestaltet
hat und so bei all dem Ueberflusse und der unendlichen Fülle noch immer
großartig, ja erhaben zu wirken vermag; und nun trotz der scheinbaren
Regellosigkeit, die den erstaunten Gast oft wie bei REMBRANDT
befremden wird, wirklich doch eine höhere Einheit und Ordnung erreicht
ist. Aber wenn man große Maler ohne Anschauung der Originale kaum
verstehn lernen, wenn man sich Pyramiden und Amenophien durch Bilder
oder Modelle schwerlich gut vorstellen kann, viel weniger erst die Art
und Wirkung jener hindustanischen Denkmale, die gar tief gegründet
in der heimischen Erde wurzeln, aus dem Schooße ihrer Felsenklüfte
und -grüfte emporgewachsen, hinangewölbt, so zu sagen aus dem Reiche
der indischen Mütter an den Tag hervorgestiegen scheinen. Immerhin
einen mächtigen Kontrast zur Wirkung dieser Architektur bieten unsere
gothischen Dome, in Straßburg, Rheims, in Mailand, Toledo etc.,
deren felsige Gestalt bekanntlich als freie Weiterentwickelung des
hindustanischen Grottenstils anzusehn, uns in Europa von den Arabern
und Mauren maskiert übermittelt worden ist. Denn wo der Islam dabei
irgend selbständig zuwerke gehn wollte, hat er lediglich zierlich
nette Kleinschmiedearbeit zustande gebracht, nicht mehr und nicht
weniger, selbst in den ungeheueren Dimensionen der mogulischen Moscheen
und Mausoleen zu Delhi und Agra: während schon der erste beste
gewöhnliche indische oder gothische Thurm unser Gemüth bedeutsam wie
die Natur anspricht, als ein Monolith vor dem Altar der Gabenmutter
Demeter oder der unerschöpflich reichen Diana der Epheser. Wenn also
SCHOPENHAUER die, freilich zu seiner Zeit ganz unzulänglich
gekannte, hindustanische Skulptur als bloß symbolisch bezeichnet hat,
so wäre hier eben bei »des Lebens Bildern, regsam, ohne Leben«, wo
»Alles Melodie wird« und Säulenschaft und Triglyphe klingen, vielleicht
noch eine höhere, fast unbeschreibliche Aussicht und Einsicht
erreichbar und etwa der Erinnerung zu gedenken:




Alles Vergängliche

Ist nur ein Gleichniss.












[148] Vergl. BAKCHYLIDES, Theseus v. 42–45: δικας
αδικοισιν οφρα μησεται — παντ’ εν τῳ δολιχῳ χρονῳ τελειται. Auch
Hamlet I, 5, 10–22; namentlich die der Schlussfolge obiger Absätze
merkwürdig entsprechende Stelle:




. . . . . . confined to fast in fires,

Till the foul crimes done in my days of nature

Are burnt and purg’d away.










[149] Die Opferpriester gefräßigen Hunden vergleichen ist
nicht etwa ironische Erfindung unserer Texte, vielmehr schon im
12. Kapitel des 1. Buches der Chāndogyopaniṣat mit dramatischem
Humor dargestellt, ganz analog der kostbaren Szene in des
ARISTOPHANES Eirene v. 1043 ff., wann der Mantis Hierokles
κατα την κνισαν εισεληλυθεν.




[150] Vergl. Chāndogyopaniṣat V, 10, 8 die kṣudrāṇi bhūtāni
und ihr jāyasva mriyasvetyetattṛtīyaṃ sthānam.




[151] Vergl. die kuṇimāhāraneraiyā der Jainās, wie
Aupapātikasūtre § 56; wo auch, beiläufig gesagt, unser Cūḷasīlam
neben anderem sorgsam rezipiert erscheint.






[152] Dieser Kampf ums Dasein ist schon im Vedas erkannt
worden, S̀atapathabrāhmaṇam I, 8, 1, 3. — Das Gleichniss von der
Schildkröte und der Reuse scheint das Original zu jener mühsäligen,
kaum verständlichen Parabel vom Kameel und dem Nadelöhr abzugeben,
wie DE LORENZO in der Flegrea vom 5. Juni 1901 S. 410 f.
des näheren ausführt. Doch was nach indischer Anschauung unschwer
begreiflich, ist, durch diverse Medien und Metamorphosen mehr und mehr
verdunkelt, im N. T. endlich zu einer Art Hieroglyphe geworden, mit
der die Exegese, die sogar einen vikarierenden Elephanten aufgefunden,
nicht fertig werden konnte, da ihr eben die ursprüngliche, in der
Natur begründete, wenn auch hyperbolische Eikasie unseres Gleichnisses
nicht zugänglich war; daher denn auch der sinnige MAKARIOS
MG. es vorgezogen hat, καμηλος von καμειν abzuleiten und auf
die πενια zu beziehen, ed. BLONDEL p. 58/59. Aber in einem
der ältesten christlichen Briefe und zwar des BARNABAS, den
freilich die Kirchentyrannis gerade seiner unzweideutig überirdischen
Gesinnung wegen infam wie PETRUS verleugnet, findet man unsere
obige Anschauung unvertrübt wieder, ohne Möglichkeit zu opportunem
Missverstehn und theokratischer Umwerthung, in der Mitte des X.
Kapitels, wo BARNABAS die Schlechten und Frevler den Polypen
und anderen Thieren der Seetiefe vergleicht, ὡς και ταυτα τα ιχθυδια
μονα επικαταρατα εν τῳ βυθῳ νηχεται, μη κολυμβωντα ὡς τα λοιπα, αλλ’
εν τῃ γῃ κατω του βυθου κατοικει. — Noch mag hier bemerkt sein, dass
bei VERGIL, wann er den ατερπεα χωρον des EMPEDOKLES
abbildet, die Stelle von der Schwierigkeit zum Menschenthum zu gelangen
wiederkehrt, Aen. VI, 703–751. Bis in die Gegenwart hat sich im Volke
ein solches, man möchte sagen metaphysische Gefühl hie und da erhalten.
»Ziemlich verbreitet«, erzählt uns z. B. VERNALEKEN in seinen
Mythen und Bräuchen des Volkes in Oesterreich S. 119 f., »ist in
Steiermark die Meinung, dass die Soldaten nicht in den Himmel kämen,
sondern die ‚grüne Wiese‘ zu ihrem Sammelplatz hätten. Dort auf der
‚grünen Wiese‘ harren sie, bis der Tag kommt, an welchem sie in der
Welt wieder erscheinen werden.« Diese grüne Wiese nun gleicht aber
mehr noch als den prata der Aeneis dem ασφοδελος λειμων der Odyssee,
und dieser wiederum mehr dem heillos tiefen Sacer Oceanus, aus dem die
uralte Schildkröte aufsteigt. Eine wunderbare Ahnung darum hat unseren
WOLFRAM, im Titurel Str. 166, von »jâmersôten« reden lassen,
nachdem er, Str. 120, das Gleichniss gegeben:




Ez ’n wart ûf mer geworfen ûz kocken noch ûz kiele

nie anker alsô swaere der ze tal durch wâc sô tiefe geviele,

als mîn herze in jâmer ist versenket.












[153] Genau entsprechend sagt SOKRATES, im Gorgias
p. 522: Πολλων γαρ αδικηματων γεμοντα την εις Ἁιδου αφικεσθαι παντων
εσχατον κακων εστιν.




[154] Ist das ευ ακουειν PINDARS. 1. Pythionike i. f.,
4. Isthmionike v. 13: das bene audire, der gute Ruf; oder wie unser
HARTMANN den Îwein gar schön eröffnet:




Swer an rehte güete

Wendet sîn gemüete,

Dem volget saelde unde êre.







Vergl. die 60. u. 76. Rede und Dhammapadam v. 1–2.




[155] Es ist, wie im Brahmāyusuttam p. 514, zu lesen:
tass’ imāni satta ratanāni bhavanti, seyyathīdamādi. Die spectamina
munditiae gehören in den Kommentar, der, wie gewöhnlich, manches
missverstanden, manches recht volksthümlich weiter ausgeführt hat.
Diesem entspricht denn auch ihre Darstellung im Relief, so zu
Amarāvati, vorbuddhaghosisch.






[156] Vergl. der Smṛti Urbild: abhibhavati nṛpaḥ
sarvabhūtāni tejasā, wie Manus VII, 5 etc. Auch das homerische
Seitenstück, Od. II, 230/31: προφρων αγανος και ηπιος εστω σκηπτουχοσ
βασιλευς, φρεσιν αισιμα ειδως. Dann des PLINIUS Glückwunsch an
TRAIAN zur Thronbesteigung: Fortem te et hilarem, imperator
optime, et privatim et publice opto; sowie das Ideal im Rolandslied, v.
531/33:




l’emperere est ber:

tant nel vus sai ne preisier ne loer,

que plus n’i ait d’onur e de bontet.










[157] Vergl. Bd. 2, S. 405, 470, 517. Zur antiken Auffassung
der Gesundheit als einer gleichmäßigen Kräfte- und Säftemischung ist
bekanntlich die neueste Medizin wiederzurückgekehrt. — Aehnlich hat
SHAKESPEARE, Julius Caesar i. f., Brutus preisen lassen:




His life was gentle, and the elements

So mix’d in him that Nature might stand up

And say to all the world: This was a man.







Imgleichen hat er, als höchstes Lob Horatios, blood and judgment well
commingled, Hamlet III, 2, 74; während SIMONIDES den ganzen
Begriff anmuthig epigraphiert, fragm. 116:




ουδε καλας σοφιας εστιν φαρις,

ει μη τις εχει σεμναν ὑγιειαν.












[158] Der viermächtige Heerbann, caturaṉginī senā, das
caturaṉgam balam der Smṛti, stellt die gesammte Kriegsmacht,
und zwar Wagen-, Elephanten-, Reiter- und Fußtruppen dar: ist in
der Skulptur mit Vorliebe, besonders gelungen und oft prachtvoll
zu Amarāvati, behandelt; und wie bei unserem ALEXANDER,
ATTILA, NAPOLEON auch in Indien selbstverständliches
Attribut des Erderoberers, von der mythischen Larve des Naciketās
bis zur historischen Person Asokos. Purāṇischer Ueberlieferung
entstammt es, dass der Titel cakkavattī populär geworden und
noch heute nicht selten als cognomen erscheint, eben wie bei uns
der Name »Kaiser«. — Hier sei noch eine andere Eigenheit eines
cakkavattī besser untersucht, zu Bd. 2, 1. Aufl. S. 520. Bei
der Wiedergabe von jālahatthapādo war ich unvorsichtig genug
einmal einer kommentariellen Tradition gefolgt, die von den fein
verschlungenen Linien der Hand- und Fußflächen redet und sie einem
Filigrangeflechte ähnlich beschreibt. In Wahrheit aber müssen auch hier
die scholastischen Interpreten abgewiesen und die klassischen Texte zur
Erklärung herangezogen werden. In der ersten Hälfte des letzten Aktes
der S̀akuntalā wird nämlich unser obiges Merkmal eines dhammarājā
oder cakkavattī richtig und naturgemäß der aufblühenden Lotusknospe
verglichen, wo die aufstrebenden schlanken Blätter den Fingern und
die unten zusammenhaltenden Blatthäutchen der Bindehaut am Ursprung
der Finger entsprechen. Bei wem sich ein solches Merkmal vollkommen
schön entwickelt zeigt, der mag, nach indischer Idealphysiognomik, die
Laufbahn eines Welteroberers oder aber eines Weltüberwinders vollenden.
So ruft denn der König, als er seines noch unerkannten, löwenwürgenden
Heldenknaben emporgestreckte Hand mit der rosig durchsichtigen
Bindehaut zwischen den Fingern wahrgenommen, freudig erregt aus:
kathaṃ, cakravartilakṣaṇam apy anena dhāryate, tathā hy asya




pralobhyavastupraṇayaprasārito

vibhāti jālagrathitāṉguliḥ karaḥ,

alakṣyapatrāntaram iddharāgayā

navoṣasā bhinnam ivaikapaṉkajam.







Jālahatthapādo kho pana so bhavaṃ Gotamo heißt daher: »Eine
Bindehaut aber an Händen und Füßen hat er, der Herr Gotamo.« — Vergl.
noch die als Ausnahme einmal gute Parallele im VII. Kapitel des
Lalitavistaras: jālāṉgulihastapādaḥ.

Die zweiunddreißig Merkmale eines großen Mannes, die unsere Texte
angeben, theilen übrigens eine Reihe mehr oder minder gleichartiger
und auch gegensätzlicher Kennzeichen mit dreißig Merkmalen SAN
FRANCESCOS, die CELANO in seiner Vita I cap. 29 i. f.
autoptisch überliefert: Facundissimus homo (1), facie hilaris (2),
vultu benignus (3), immunis ignaviae (4), insolentiae expers (5),
statura mediocris parvitati vicinior (6), caput mediocre ac rotundum
(7), facies utcumque oblonga et protensa (8), frons plana et parva (9),
mediocres oculi nigri et simplices (10), fusci capilli (11), supercilia
recta (12), nasus aequalis subtilis et rectus (13), aures erectae sed
parvae (14), tempora plana (15), lingua placabilis ignea et acuta (16),
vox vehemens dulcis clara atque sonora (17), dentes coniuncti aequales
et albi (18), modica labia atque subtilia (19), barba nigra pilis non
plene respersa (20), collum subtile (21), humeri recti (22), brevia
brachia (23), tenues manus (24), digiti longi (25), ungues producti
(26), crura subtilia (27), parvuli pedes (28), tenuis cutis (29), caro
paucissima (30).






[159] Cf. die Parallele in der Bṛhadāraṇyakopaniṣat IV,
3, 32–39: Sa yo manuṣyānāṃ rāddhaḥ samṛddho bhavatyanyeṣām
adhipatiḥ, sarvair mānuṣyakair bhogaiḥ saṃpannatamaḥ, sādi.
— MERSWIN, Neun Felsen, p. 120.



Zu der, wie oben ausgeführt, kaum gleichnissweise andeutbaren Art
der Extreme des Daseins mögen hier einige Worte von ROBERT
L’ORANGE mitgetheilt sein: »Was würde dieser (Philosoph) sagen,
wenn man ihn an einen Ort versetzte, wo allen Sinnen dauernd nur
Abscheuliches und obendrein dem Geiste lauter Widersprüche, Undinge,
Wahnsinnsvorstellungen dargeboten würden? Und was würde er anderseits
sagen, wenn man ihn an einen Ort versetzte, wo allen Sinnen dauernd
nur Erfreuliches dargeboten würde und obendrein dem Geiste das, was er
sieht, harmonisch, verständlich erschiene? Dass beide Orte existieren,
daran dürfen wir nicht zweifeln, nach so vielen, zum Theil wörtlich
übereinstimmenden, unabhängigen Zeugnissen glaubwürdiger Menschen —
zumal kein Grund a priori dagegen spricht.« Er fügte dann noch hinzu:
»Vergleiche übrigens die Worte JAKOB BÖHMES: Wenn alle Berge
Bücher wären und alle Seen Tinte und alle Bäume Schreibfedern: noch
wäre es nicht genug, um all den Schmerz zu beschreiben.« Indischer
Prägnanz in grässlicher Nāśa-Nekadologie zunächstgekommen ist freilich
AISCHYLOS mit seinem απεραντος ταρταρος und απεραντον ηικτυον
ατης, Prom. 153, 1078. Beide Orte werden von MAKARIOS
wundervoll tief dahin ausgelegt, ει ουν ἡ καρδια βαθος τι εχει
απεραντον, εκει τρικλινοι και κοιτωνες, θυραι και προθυρα, και
διακονιαι πολλαι και διεξοδοι· εκει εστι το εργαστηριον της δικαιοσυνης
και αδικιας· εκει εστιν ὁ θανατος, εκει εστιν ἡ ζωη· εκει εστιν ἡ αγαθη
εμπορια και ἡ εναντα: Homil. XV § 32 fine, XLIII § 8; ein vollkommen
indischer Kommentar zu dem Spruche cittaṃ kāraṇam arthānāṃ |
tasmintsati jagattrayaṃ | tasmin kṣīṇe jagatkṣīṇaṃ | taccikitsyaṃ
prayatnataḥ |: Yogaśikhopaniṣat VI, 59.




[160] Der Weise, paṇḍito, ist hier als der Kluge nach
der Seite möglicher Zuträglichkeit, wie vorher bālo, der Thor,
pariyāyena entwickelt. — Zum Gleichniss vom Würfelspiele cf. die 60.
Rede S. 104–115, Lieder der Mönche v. 462; Chāndogyopaniṣat IV, 1.
u. 3. Kapitel. Dieses drastische Bild hat denn auch Asoko wiederholt
dargestellt, namentlich auf dem IX. Felsenedikt i. f.: Tato ubhayasa
ladhaṃ bhoti, iha ca so aṭho paratra ca anaṃtaṃ puñaṃ prasavati tena
dharma[ma]ṃgalena. Item: XI., XIII. Felsened., III. Säulenedikt. —
In der gräko-italischen Kultur ist das Gleichniss nicht minder beliebt
gewesen, von EPICHARMOS, frgm. v. 280 κυβους απο τυχας βαλειν,
bis auf CÄSARS »Iacta alea est« herab. Weitere interessante
Nachweise findet man in den Adagia des ERASMUS s. v. alea,
und in SCHRADERS Reallexikon der indogerm. Alterthumskunde s.
v. Spiele. Die selbe, bei uns weniger gebrauchte Metapher vom großen
Wurfe hat SCHILLER angewandt, in der Ode an die Freude. In
neuerer Zeit ist dafür das große Loos und der Haupttreffer, schon bei
JEAN PAUL zu begegnen, volksthümlich geworden. Vergl. auch
PASCALS »Il faut parier«, Pensées II, 3, 5.



Es verdient Beachtung, dass die Todesstrafe, von der oben S. 309
und besonders wichtig im zweiten Bande S. 434 die Rede ist, auch in
Indien für schwere Vergehn stets allgemein üblich gewesen. Nicht als
ob man sich etwa zu wundern hätte, den milden Hindu, wie man gern
spöttisch sagt, doch nicht so ganz modern nachsichtig, sogar zu Zeiten
von antiker Grausamkeit erkennen zu müssen; vielmehr die indischen
Juristen, die zumeist von der ehrlichen Anschauung ausgehn, hier eine
Ausnahme, gleichsam einen salto mortale machen zu sehn. Denn ein
solcher wäre es für den unbiblischen Rechtsverstand, auf Menschenmord
Todesstrafe zu setzen, solange der Thiermord, z. B. Metzgerei, Jagd,
völlig straflos, ja in gewisser Sanktion bleibt. Oder mit anderen
Worten: da der Inder, entgegen dem Christen, das Leben des Menschen im
Durchschnitte keineswegs als unendliche Werthgröße betrachtet, sondern
nur als das was es ist, nämlich eine dem Grade nach höhere Wesenstufe,
dürfte man konsequent erwarten, bei geduldetem Thiermord auch den
Menschenmord eben nur geduldet (Krieg, Duell), bez. graduell bestraft
zu finden (impetus, dolus). Das ist nun in Indien wirklich, und zwar
von den frühesten Rechtslehrern bis zu den spätesten Kasuisten,
wenigstens theilweise, zu normieren versucht worden. So sehn wir also
hier das ius talionis durchaus nicht unantastbar bestehn; und noch
Asoko, der kein stammelnder Moralprediger, wofür ihn der Unverstand
hält, sondern selbstbewusst wie ALEXANDER jeder Zoll ein König
war, dieser in Krieg und Frieden gleich große, man muss wirklich sagen
ideale Monarch berichtet auf seinem V. Säulenedikt i. f., er habe
fünfundzwanzigmal seit seiner Thronbesteigung (d. i. jedes Jahr) eine
Anzahl Verbrecher begnadigt. Aber eben nur eine Anzahl: wie die Stelle
im IV. Säulenedikt besagt, wo nāsaṃtaṃ als acc. sing. part. praes.
act. von √naś
zu erklären ist, und jīvitāye tānaṃ nāsaṃtaṃ
va nijhapayitave wörtlich heißt, man lässt (die Hinzurichtenden,
patavadhā) an das eilige Schwinden ihrer Lebensfrist denken, d. h.,
wie Asoko des näheren ausführt, drei Tage lang in Gesellschaft ihrer
Angehörigen auf den Tod sich vorbereiten, durch Einkehr in sich,
Hingabe des letzten Besitzes und Fasten im Anblick des nahen Endes.
»Denn mein Wunsch ist es«, so schließt der König dieses Edikt, »dass
man also selbst bei der Hinrichtung sich mit dem Jenseits versöhnen
kann. Das Volk aber gedeihe vielfach im rechten Wandel, beherrsche
sich, reiche Almosen dar.«




[161] Das selbe Gleichniss »ex domo in domum videri migrare«
bei CORNELIUS NEPOS, Atticus i. f.

[162] na kulejeṭṭhāpaccāyī, i. e. na kule jeṭṭhā[ya]
paccāyī. — Vergl. das sinngemäße gurūnaṃ apaciti, vuḍh[ā]naṃ
suśruṣ[ā] etc. bei Asoko, Felsenedikt IX, IV, Säulenedikt VII, 2,
8.




[163] mahallako, wörtlich: groß geworden, d. i. in das Alter
der Reife eingetreten sein: nicht etwa in das Greisenalter, wie die
nordbuddhistischen Lexikographen vermeint haben. Vergl. mahilā =
adulta; āyuṣmān, in aetatem esse, etc. — Aehnlich heißt bei uns
»zu seinen Jahren gekommen sein« zunächst nur, das Alter der Pubertät
erreicht haben: wie z. B. der Sachsenspiegel 1, 42 ausdrücklich
erklärt.




[164] Genau so der platonische Mythos, den SOKRATES,
im Gorgias p. 523/4, vorträgt, wo RHADAMANTHYS, »der Richter
aus Asien«, den nackten Geist des Verstorbenen, ερημον παντων των
συγγενον και καταλιποντα επι της γης παντα εκεινον τον κοσμον, der
gerechten Krisis überantwortet. Noch schöner, ohne Mythos, nur klar
Manus IV, 239–241; Raṭṭhapālo in der 82. Rede.

Jene häufige Übereinstimmung mit den Griechen ist schon dem
feinsinnigen Forscher und Beobachter MEGASTHENES aufgefallen,
der da, bei STRABO p. 713, von den Indern sagt: περι πολλων
δε τοις Ἑλλησιν ὁμοδοξεινπαραπ, und bald darauf, gerade als ob er
unsere obige Stelle im Sinne hätte, fortfährt: παραπλεκουσι δε και
μυθους, ὡσπερ και Πλατων περι τε αφθαρσιας ψυχης και των παθ’ ᾁδου
κρισεων, και αλλα τοιαυτα. — Vergl. übrigens das altägyptische
Todtengericht.

Geistesverwandt sind bei SHAKESPEARE the visible spirits of
the heavens, the justicers, Lear IV, 2.






[165] Zum letzten Götterboten, dem Lehrer Tod, dem Musageten
der Philosophie, wie er von SCHOPENHAUER nach der berühmten
sokratischen Definition genannt wird, cf. Lieder der Mönche Seite
285 Anm. 1. — Wie oben der Richter der Schatten im Dialoge die
reflektierende Frage stellt, genau entsprechend lässt PETRARCA
im ersten Dialoge De contemptu mundi seinen Augustinus, als ob er eben
jene Frage vernommen, antworten: »dum aequaevum quisque comitatur
ad sepulchrum, necesse est, ipse etiam ad alieni casus praecipitium
contremiscat, et de se incipiat esse sollicitus. — Eo autem
vehementius movebitur qui iuniorem, qui validiorem formosioremque
videat repentina morte subtractum, sese ante circumspiciet et
dicet: securius hic habitare videbatur, et tamen eiectus est, nec
aetas profuit nec forma nec robur: mihi securitatem quis spopondit
deusve magusve? Mortalis sum profecto.« — Und merkwürdig: die
selbe Anschauung findet sich, etwa ein viertel Jahrtausend später,
beim gewaltigen Demiourgen des Rinascimento, dem Künstler, von dem
VASARI gesagt hat, »non nasceva pensiero in lui, che non
vi fusse scolpita la morte«, also bei MICHELANGELO wieder,
der, gleichfalls in einem seiner Dialoge, nachdem er in bekannter
Weise tiefernst gelächelt, »Io vi dico che in questo mondo è da
piangere«, dann fortfährt: »bisogna pensare alla morte. Questo pensiero
è solo quello che ci fa riconoscere noi medesimi, che ci mantiene
in noi uniti, senza lasciarci rubare dai parenti, dagli amici, dai
gran maestri, dall’ ambizione, dall’ avarizia, e dagli altri vizii
e peccati, che l’uomo all’uomo rubano, e lo tengono disperso e
dissipato, senza mai lasciarlo ritrovarsi e riunirsi. Ed è meraviglioso
l’effetto di questo pensiero della morte; il quale, distruggendo
ella per natura sua tutte le cose, conserva e mantiene coloro che
a lei pensano, e da tutte le umane passioni li difende.« Und noch
einmal merkwürdig: wiederum etwa ein viertel Jahrtausend später hat
der herrlichste aller Melodiker, also MOZART, dessen Werk
allmälig von KÖCHEL und JAHN erschlossen zwar heute
noch recht ungekannt ist, in der Blüthe seines 31. Jahres genau das
Selbe ausgesprochen, hat den Tod als »Schlüssel zu unserer wahren
Glücksäligkeit« bezeichnet, und gesagt: »da der Tod, genau zu nehmen,
der wahre Endzweck unseres Lebens ist, so habe ich mich seit ein paar
Jahren mit diesem wahren, besten Freunde des Menschen so bekannt
gemacht, dass sein Bild nicht allein nichts Schreckendes mehr für mich
hat, sondern recht viel Beruhigendes und Tröstendes.«

Den schlichtesten Auszug der letzten Götterbotschaft geben vielleicht
die Lieder der Mönche Seite 173, wo es heißt »Ein einzig Tüchlein deckt
ihn, das ist alles, Am Hingeschiednen haftet keine Habe« etc.; sowie
der alte Spruch:




Povre et riche, par tout le mont,

De tout l’avoir qu’assamblé ont,

Qu’enportent ils quant ils s’en vont?

Un drapelet tant seulement.












[166]
Vergl. PLATON, Rep. X. No. 14; die
Höllenschilderung und den Feuerwirbelsturm im Faust, 2. Theil, bei
der Grablegung,




Die rothe Brandung schlägt hervor etc.












[167] Ειτα βορβορον πολυν και σκωρ αεινων· εν δε τουτῳ
κειμενους κτλ. ARISTOPHANES, Batr. 145/6. Von PLATON
als alte Ueberlieferung bezeichnet Phaid. p. 69.




[168] Ir vleisch die maden âzen | unz ûf daz gebeine.
KONRAD, Der werlte lôn 222/3.




[169] kukkulanirayo,
kukkuranirayo = sārameyādanam,
der Hundehölle des Bhāgavatapurāṇam V, 26, 7; cf. die uralten
Höllenhunde des Ṛg- und Atharvavedas, auch den hesiodischen
Κερβερον ωμηστην Αϊδεω κυνα πεντηκοντακεφαλον. Dann: Aen. VI. 417
ff.; Inferno VI, 13 ff.: »Cerbero, fiera crudele e diversa... graffia
gli spirti gli scuoia, ed isquatra.« Ebenso hat DANTE die
anderen mehr oder minder traumhaften Höllen, die gleichfalls im
Bhāgavatapurāṇam l. c., bei Manus etc. etc. kurz angedeutet sind,
wahrscheinlich vermittelst der sog. Paulusapokalypse überkommen und
seiner katholischen Komödie kunstvoll eingefügt. — Auch die höllischen
»dogs of war« im Julius Caesar, III, 1, 273, gehören hierher.




[170] Vergl. die Stygia unda, Aen. VI, 385, bis hinauf zur
δεινη Στυξ des HESIOD, Theog. 776 ͠= dem vāḍavam der Smṛti.




[171] Vergl. Manaus VIII, 271: niḥkṣepyo ’yomayaḥ
śaṉkur jvalann āsye daśāṉgulaḥ, mit dem Kommentar lohakīlo ’gninā
pradīpto daśāṉgulo mukheṣu kṣeptavyaḥ. — Analog bei uns der nicht
etwa nur dantesk visionäre sondern realchristliche »Schwedentrunk«, im
dreißigjährigen Kriege vom rechtgläubigen Soldaten dem geplünderten
Bauer mit Vorliebe verabfolgt, indem er ihn fesselte, zu Boden warf,
ihm ein Sperrholz in den Mund steckte, einen Melkkübel Mistjauche
in den Magen goß und ihm dann auf den Bauch trat, dass es wieder
herausspritzte: cf. GRIMMS Wörterbuch s. v. Schwedentrunk,
Simplicissimus I, 4, und zumal des Dr. LAMMERT Geschichte
der Seuchen, Hungers- und Kriegsnoth etc. Wiesbaden 1890, S. 132, wo
aus einer handschriftlichen Chronik noch viel andere, jeder Phantasie
spottende Gräuel enthüllt werden, »unerhörte Martter, davon auch der
teuffel in der höll mit Wissenschaft haben mochte, so sie den Menschen
angethan.« Auch aus neuerer Zeit erzählen Augenzeugen wie treu noch
unsere vereinigten apostolischen Streiter in China höllische Art
bewährt haben.

Man hat gelegentlich gesagt, die Inder gefielen sich in
überschwänglicher Höllenphantasie. Aber leider ist nicht nur
unser „Schwedentrunk“ einer teuflischen Wirklichkeit bedenklich
nahegekommen. Zahllose Beispiele erscheinen als leibhaftige Zeugen,
beweisen wie genau jene Alten ja nicht den satanischen sondern eben den
menschlichen Geist auch auf diesem Gebiete beobachtet und geschildert
haben. Wir Deutsche stehn da gar nicht so fern ab, wie man meinen
möchte, und können uns schon etliche der Akten verrathen lassen,
die Dr. LAMMERT ein langes Leben hindurch aus Archiven und
Urkunden unermüdlich zusammengetragen hat: und manche Zweifel an
höllischer Objektität werden da schwinden. Man vergegenwärtige sich
etwa folgende typische Fälle, aus tausenden gleicher herausgegriffen,
und sei dabei der kantischen Lehre von der Idealität des Raumes und
der Zeit wohl eingedenk. Der kgl. Bezirksarzt Dr. LAMMERT
also berichtet l. c. S. 174 f.: „So meldet die Augsburger Chronik
am 17. Mai 1634: »Die speerreiterische Soldaten haussen in schwaben
sehr tyrannisch, tractieren die bauren mit köpff Reitlen, wasser
eingießen, die Mäuler bis auf die Ohren aufschneiden u. dergl.« S.
193 ff.: In Landau und Umgegend steigerte sich der Hunger so, dass
die Leichen aus den Gräbern gestohlen und verzehrt wurden. »Auch
Lebende wurden hin und her erschlagen und verzehrt; so schlachtete
eine Frau ihr eigenes Kind, salzte es ein, verzehrte es; sie starb
darüber im Gefängniss.« Nahe bei Zweibrücken stritten zwei Weiber um
den Besitz eines von Würmern bedeckten Stückes Aas, wobei eine die
andere erwürgte. Rudelweise durchzogen die Wölfe Elsass und Kurpfalz
und die sonst blühenden Landstriche hatten das Aussehen verödeter
Kirchhöfe. Der Rektor GOTTFRIED ANDREÄ (von Worms) erzählt
in seiner Lebensbeschreibung, dass sich die Leute vor den Bäckerläden
einander todt gedrückt haben und dass der Magistrat auch hier den
Kirchhof mit einer Wache hat versehen müssen; zur selben Zeit sah
genannter Rektor vor dem Thore ein todtes Pferd liegen, »dabei sich
eine Weibsperson befand, welche das Fleisch abschnitt, in ihr Fürtuch
nahm und zugleich roh davon aß, dabei etliche Hunde, welche an der
Mitte des Pferdes fraßen und auf dem Kopfe desselben unterschiedliche
Raben.« Graf JOHANN VON NASSAU-SAARBRÜCKEN sagt in seinem
Schreiben an Kaiser FERDINAND aus eigener Erfahrung, dass
er in Städte, Flecken und Dörfer gekommen sei, da nicht ein Haus
gefunden worden, darin nicht ein vor Hunger verschmachteter Körper
gelegen wäre. »Ja, ich habe gesehen, dass die Leut vor Hunger nicht
allein allerhand unnatürliche Speisen und sich untereinander selbst
aufgefressen, sondern rasend worden, wie die unvernünftigen Thiere,
die Sprach verloren, dagegen als Hund und Wölf geheult, nicht mehr
aufrecht, sondern auf allen Vieren gelaufen.« CALMET in
seiner Geschichte von Lothringen berichtet aus dieser Zeit zum Jahre
1638: Der Hunger war so groß, dass die Menschen Aas, und zuletzt sich
selbst aufzehrten. Der Sohn vergriff sich an der Leiche des Vaters, der
Vater an jener des Kindes, die Mutter an der Leiche der Tochter, der
Reisende schlief nicht sicher neben seinem Reisegefährten, aus Furcht,
dass er ihn todtschlage, um an ihm den Hunger zu stillen. Auch in der
Mainzer Gegend haben sie (nach KHEVENHILLER) »die Gottesäcker
durchsucht, die Gräber aufgebrochen, die Hochgerichte erstiegen und die
Todten zur Speise genommen.« S. 219: In Ruppertshofen und Castorf waren
alle Männer gestorben. Die Kuhhirtin in Ruppertshofen »hat von ihrem
todten Manne gerissen und geschnitten, solches gekocht und mit ihren
Kindern gegessen; auch ihrem Vater die Schenkel abgehauen, gewaschen,
gekocht, dergleichen den Kopf aufgethan, gesotten und gefressen. Als
sie gefragt worden, wie es geschmeckt, hat sie geantwortet, wenn sie
nur ein wenig Salz dazu gehabt hätte, hätt’ es gut geschmeckt.« Der
Kommandant von Rheinfels, Junker GEORG PHIL. VON BUSECK, hat
dies nach genauem Erforschen wahr befunden. Dergleichen Jammerszenen
sollen auch in anderen Gegenden, am Rhein, Main, an der Lahn, Dill
und Sieg vorgekommen sein. S. 228 f.: Im Fuldaischen und Koburgischen
bildeten sich »sogar förmliche Mordbanden, welche in Höhlen oder
leerstehenden Häusern wohnten und von diesen aus auf Menschenraub
ausgingen.« »Wie im vergangenen, so schlachteten auch in diesem
Jahre Mütter ihre Kinder und verzehrten sie, während sich andere
ertränkten.« — »Haufen Bettler lauerten auf die Vorübergehenden und
tödteten sie, wie denn bei Worms eine solche Bande von ihrem Feuer
verjagt und in den Töpfen die schaurigen Ueberbleibsel von Händen und
Füßen gefunden wurden.« S. 239: Gefangene, im Stockhause verwahrte
weimarische Soldaten, litten so große Noth, dass sie die vor Hunger
gestorbenen Kameraden roh auffraßen. S. 132: Vernehmen wir, zu weiterer
Beleuchtung des Zeitbildes, noch eine Stimme jener Leidensgenossen über
die bestialische Raffiniertheit, mit welcher die schutzlosen Leute von
den Mordgesellen gequält, geschunden und zum Tode gebracht wurden. »Zu
dieser Zeit«, berichtet eine handschriftliche Chronik von Redwitz,
»gieng jammer und Noth an in Unsrem Lande, vnd hat gewehret bis uff das
1637. Jahr, do man den baldt nichts anderst hörte, alss Rauben, stelen,
Morden, brennen vnd sengen, die armen Leuth wurden niedergehauen,
gestochen, geschossen, auch geraitelt, vielen die Augen ausgestochen,
Arm vnd Beine entzwey geschlagen, Ohren vnd Nasen, auch Männliche
Glieder vnd Säugende Brüst wurden ab- vnd ausgeschnitten, ettliche
von Ferne beim Feuer gebratten, theils im Rauchschloth vffgehenket
vnd Fever vnter sie geschieret, ettliche in die Backöffen gestossen,
stroh fürgemacht vnd angezündet, Khün vnd schweffel vnter die Nägel
gestecket vnd angezündet, die Daumen geschraubet, spitzige Knöbel ins
Maul gestecket, dass das Bluth hauffenweiss herauss geloffen, hernacher
den gantzen leib, durch den Mundt, mit Urin und Mistwasser gefüllet,
die Fuesssohlen aufgeschnitten, hernach Salz hineingestreuet, Riemen
auss den leibern geschnitten, und vielen die Rippen in den leib entzwey
geschlagen, Jn Summa die grosse pein vnd vorhin unerhörte Martter
(davon auch der teuffel in der höll mit Wissenschaft haben mochte) so
sie den Menschen angethan, biss sie gestorben vnd verschmachtet oder
presshaft worden, ist nicht zu schreiben.«“



Das wären denn einige flüchtige Streiflichter in unsere eigene Hölle
einer verwichenen Zeit, gräulich genug, um uns die kokytischen Welten
der Heiden nicht mehr so fremdartig wie dem Mephistopheles dämmern zu
lassen. Andeutungen höllischer Phänomene aus der Gegenwart aber sind
ebensowenig da wie dort verschieden: vergl. das unverblümte Wort im
Wahrheitpfade 1S. 155.




[172] Vergl. des DIONYSIUS Ueberfahrt in das
ungeschaffene Leben, bei ECKHART p. 530.



Das schmerzlich bewegte Aufseufzen des Richters der Schatten, am
Ende obiger Symphonia horrifica, erinnert im letzten fernen Grunde an
das berühmte, von SCHOPENHAUER, I § 57 i. m., interpretierte
ῳμωξεν ιδων εις ουρανον ευρυν des unerbittlich vergeltenden Peliden,
Mitte der XXI. Ilias. — Cf. noch Lieder der Mönche v. 217/218.




[173] Mit dem siam. Texte taṃ viddhā zu lesen; cf.
Muṇḍakopan. II, 2, 2: tad veddhavyaṃ (cetasā bhāvanīyam), ib.
4: apramattena veddhavyaṃ śaravat.




[174] Von cando Mond; vergl. Haimadhātupārāyaṇam I, 313
candati dīpyate āhlādayati ca, und die beliebten nom. person. deriv.
Candrasomaharidattādi, e. g. auch Theragāthā 299 Candano und den
Candranavihāras, bei FOUCHER, Iconographie bouddhique, Paris
1900, p. 62.




[175] Von dem hier so oft genannten Kampfe ζξοχα πβντων gilt
Asokos Wort vom dhammavijayo, dem wahren Siege, welchem gegenüber
jeder andere, und noch so ungeheuere — der König spricht als Eroberer
ganz Hindustans, von Baktrien bis Zeilon, vom Ganges bis zum Indus —
nur von recht geringem Geschmacke ist; der dhammavijayo allein, sagt
Asoko als erfahrener Held auf dem XIII. Felsenedikt, Girnār l. 11, ist
sa-rasako, mit ächtem Geschmacke begabt: und nur ihn kann man für
sättigend und beschwichtigend halten, den wahren Sieg.

Das maraṇaṃ suve = dem śvomaraṇaṃ der Smṛti, e. g. Mahābhāratam
XII, 152, 12, »morgen todt«. — Vergl. JAKOBS Epist. 4,
14, Korinther I, 15, 30 & 55, und den Scheidegruß des Eremiten
ANTONIOS, Anm. 27, ferner das Adagium στιγμω χρονου, von
DEMETRIOS PHALEREUS überliefert, und GOETHE, Aus
meinem Leben I, 3 i. m. Auch den schönen Spruch »Chi tempo aspetta,
tempo perde«, bei RINALDO D’AQUINO, um 1250; sowie das Wort
des Königs D. Rodrigo, im D. Quijote II, 26 i. m.:




Ayer fuí señor de España,

Y hoy no tengo una almena

Que pueda decir que es mia.














[176] Hier vergl. man die 57. Rede; sowie auch der 98sten
drittletzten Vers, kammunā vattatī loko: vielleicht zeigt dieser
Ausspruch, nächst den zur 57. Rede beigebrachten orakelartigen Stellen
der Bṛhadāraṇyakopaniṣat, die früheste und ergo schärfste Prägung des
faustischen Wortes: »Im Anfang war die That.« — Genau entsprechend hat
der Pythagoriker TIMAIOS gelehrt: ταν ψυχαν των μεν δειλων
ες γυναικεια σκανεα ποθ’ ὑβριν εκδιδομενα, των δε μιαιφονων ες θηριων
σωματα ποτι κολασιν, λαγνων δ’ ες συων η καπρων μορφας, κουφων δε
και μετεωρων ες πτηνων αεροπορων, αργων δε αι απρακτων αμαθων τε και
ανοητων ες ταν των ενυδρων ιδεαν, De anima mundi i. f. Eine solche
Palingenesie hat auch LAO-TSE, Kap. 23, dargestellt; ja sogar
unser MEISTER ECKHART, p. 333, 334, 589, der mit siegreicher
Geisteskraft ausführt, wie die Natur aus einem Kraut, das im Garten
wächst, allmälig den Menschen zu entwickeln vermag: den Menschen,
der „aller Kreatur Wesen hat, mit den Steinen, mit den Bäumen, und
fürbass mit allen anderen Kreaturen.“ In diesem Sinne will er auch
seine 56., so geheimnissvolle, aus verborgenster Tiefe schöpfende Rede
verstanden wissen, mit dem indo-aegypto-empedokleischen Thema: »Daz
edelste, daz an dem menschen ist, daz ist bluot, sô ez wol wil; aber
daz ergeste, daz an dem menschen ist, daz ist bluot, sô ez übel wil.«
— Vergl. noch die schöne Stelle in JAKOBS Ep. 3, 13: Τις
σοφος και επιστημων εν ὑμιν, δειξατω εκ της καλης αναστροφης τα εργα
αυτου εν πραϋτητι σοφιας, und insbesondere ib. 17 mit oben S. 366 dem
Uebergange, der zur Anmuth führt.




[177] Vergl. der 124. Rede Anfang, S. 251: und wiederum der
85. Rede Ende, S. 471. — Beide modi sind pariyāyena anwendbar, nach
Dhammapadam v. 64 u. 65, oder weil, nach HIPPOKRATES, ὁ βιος
βραχυς, ἡ δε τεχνη μακρη, ὁ δε καιρος οξυς, ἡ δε πειρα σφαλερη, ἡ δε
κρισις χαλεπη, Aphor. I, 1.




[178] Diese knappe, so kühn wie besonnen dargestellte Logik
aller Möglichkeit ist zwar oft versucht worden, hat aber in der
wichtigsten Frage, aus Mangel deutlicher Begriffe, nur paradoxe Thesen
ergeben; so z. B. bei MAKARIOS, nach FLOSS p. 148,
»qui se ipsum cogit ad omnia, is est monachus«, bei ECKHART
p. 358 u. 447, wo er sagt: »Socrates sprichet, daz tugende machent
unmüglîchiu dinc müglich.« Cf. noch Lieder der Mönche v. 536 Anm.
Negativ aber doch identisch ist auch der, freilich trivial gewordene,
Satz LESSINGS »Kein Mensch muss müssen.« Erst in der Lehre von
der Vereinigung der Natur und Freiheit, der größten aller Leistungen
des menschlichen Tiefsinns, wie SCHOPENHAUER sie nennt, hat
KANT die vollkommene Auflösung und Ausführung des Problems
gegeben.

Zur heißen Busse, ātappam etc. S. 376–378, cf. das vedische tapas,
bez. die ebenso übermächtigende dīkṣā, von
√dakṣ tüchtig
sein: entspricht der ασκησις, bez. μελετη in der Anmerkung 101; auch
dem αναμιμνησκεσθαι, σοχιαν τε και αρετην ασκειν PLATONS, und
nicht minder GOETHES




Allen Gewalten

Zum Trutz sich erhalten,

Nimmer sich beugen,

Kräftig sich zeigen,

Rufet die Arme

Der Götter herbei.









Die geistige Einigung, der cetosamādhi, ibid., hat ein schönes
Analogon in der pythagorischen συναρμογα und im gleichen ἑν γενεσθαι
και τον ανθρωπον δει: und ist dann von unserem großen BRUNO,
wie mir DE LORENZO mittheilt, sehr innig erkannt worden, da er
im Spaccio, ziemlich gegen Ende, jene libertà di spirito preist, »a cui
tal volta amministra il monachismo (non dico quello de’ cocchiaroni),
l’eremo, la solitudine: che sogliono parturir quel divino sigillo, ch’
è la buona contrazione.« Es ist, im Grunde genommen, ECKHARTS
und LAOS Rückkehr zur Einfalt.




[179] Ὁ τοιουτος παντα τα του κοσμου πραγματα ενδοξα, πλουτον
και τρυφην, και πασαν απολαυσιν, αυτην αυτην τε την γμωσιν, και παντα
τα του αιωνος τουτου βδελυκτα ἡγειται και μισητα, MAKARIOS,
Homil. IX § 8 i. f.




[180] Cf. die 22. Rede, p. 140.




[181] purisadammo; analog puruṣapaśus in der
Chāndogyopaniṣat II, 6, und το θρεμμα ανθρωπος im PLATON, De
legibus p. 777.




[182] Vergl. den »desiderio della bellezza«, nach
PLATON, bei MICHELANGELO, wie e. g. in den Rime e
prose, Chieti 1847, p. 174.




[183] Die aṭṭha disā acht Richtungen bezeichnen s. v. a. die
acht Freiungen aṭṭha vimokhā der 77. Rede, passim; vergl. auch Lieder
der Mönche, Anmerkung zu v. 1172. — Die Makarismen MATTH.
V, 3–10, im Mittelalter die aht saelekeiten genannt, bieten ein
christliches Gegenstück dar; desgl. die, wiederum andersartigen,
octo beatitudines der Scholastiker, vielleicht auch schon des
IRENÄUS Abhandlung περι ογδοαδος; mehr noch das Durchwandeln
der sechserlei Bilder, in FRITZLARS Blume der Schauung. Ueber
die Unmittelbarkeit, S. 392, sagt ECKHART, S. 5: Als nû ie
ein meister wîser unde mehtiger ist, alsô ouch sîn werc unmitelîcher
geschiht und einveldiger ist.

Zur ganzen Stelle oben S. 390, ‚Dann habt ihr auf eines gestützt ein
anderes abzustoßen‘, sei der geübteren Beobachtung ein gewiss analoger
Spruch GOETHES empfohlen, aus der Säligen Sehnsucht, im
West-östlichen Divan, 1. Buch, vorletzter Vers:




Und so lang du Das nicht hast,

Dieses: Stirb und werde!

Bist du nur ein trüber Gast

Auf der dunkeln Erde.







Der selbe Gedanke, »Dies um Das«, ist im Tao-te-king wiederholt
vorgetragen.

Die Reihenfolge der Thiere auf S. 394, wie im Gleichnisse der 125.
Rede S. 258, ist auch auf den schönen Friesen und Reliefgruppen rein
indischer Meisterskulptur noch ebenso erhalten: es geht der Elephant
voran, dann folgt das Ross, der Stier etc. Cf. e. g. REA,
South Indian Buddhist Antiquities, Madras 1894, S. 36 und Tafel
XXII. — Vorzüglich ausgeführte Elephanten und Rosse bietet später
die hochentwickelte Bildhauerkunst von Amarāvati, nahe der Krischna
Mündung, etwa 600 Jahre nach Gotamo. Kräftig, anmuthig, edel, zugleich
individuell sehr verschieden, je nach dem gewählten Moment, und immer
ungemein anschaulich, lebendig, durchgeistigt, im ganzen und im
einzelnen wie bei den besten Antiken feinsinnig beobachtet und fixiert:
sei es nun in einem sanft blickenden oder aber wild anstürmenden
Elephantenauge oder in der seiden glänzenden muskelgeschwellten
Haut oder in der wogenden Macht der zermalmenden Vorderfüße; sei es
wieder an den ausdrucksvoll erregten Ohren der Rosse, ihrem stolz
geschwungenen Nacken, den beweglichen Nüstern, dem rhythmischen Tritt
ihrer leichten zierlichen Hufe u. s. w., u. s. w. Photographien der
Reste und Fragmente — die Muhammedaner haben natürlich auch hier
was sie konnten dem Erdboden gleichgemacht und kein einziges Stück
unversehrt lassen, und die moderne Sammelwuth hat die Zerstörung so
ziemlich vollendet — findet man, freilich dazu noch in einem gar
dürftig verkleinerten Maaßstabe, in FERGUSSONS Tree and
Serpent Worship, London 1868: als Beispiel der Rosse namentlich auf
Tafel 59, 1, 82, 1, 96, 1; der Elephanten auf Tafel 61, 1,
64, 1, 91, 3. Vergl. auch die z. Th. ergänzenden Blätter in
BURGESS’ Archaeological Survey of Southern India (Amarāvati
and Jaggayyapeta), London 1887, e. g. No. 27, 1, 2, 5, etc.





[184] Die letzten Ausführungen Mahākaccānos entsprechen dem
Bṛhadāraṇyakam IV, 3, 17: Sa yad atra kiṃcit paśyaty, ananvāgatas
tena bhavaty: asaṉgo hyayaṃ puruṣa ity. Evam evaitad Yājñavalkyādi.
Ebenso ECKHART p. 144 l. 1–2. Cf. noch Faust v. 11954/57:
Ohne Erdenrest, »Und wär’ er von Asbest, Er ist nicht reinlich.«
Die Darstellung des innen zuständigen Herzens, S. 401 f., hat ein
mythisch gegründetes Gegenstück in der Schilderung der Menschen auf
dem siebenten der Neun Felsen im Buche MERSWINS, p. 103. —
Wie auch nur Gedanken nachspüren unförderlich sei wo Einigung noth, S.
400 ͠= sarvacintāvivarjitas, e. g. Nādabindūp. ed. Bomb. v. 51, hat
unser WALTHER schon tief und klar erkannt, 56, 23, 24:




Liezen mich gedanke frî,

So ’nwiste ich niht umb’ ungemach.












[185] Vergl. Maitryup. VI, 25: sarvabhāvaparityāgo yoga
ityabhidhīyate.




[186] Zu kāmasukham, mīḷhasukham etc. cf. der S̀ruti
und Smṛti grāmyakāmān, grāmyasukham wie Kuṇḍikop. v. 3 etc.
mit Anm. 45. Gegensatz vīrasukham, heroisches Wohl; dann das
asaṉkiliṭṭhaṃ yogakkhemam der 26. Rede: το αθογωτον καλλος des
MAKARIOS MG., p. 85. Vergl. auch das klassische luto ludere,
wie PLAUTUS, Mil. glor. II, 3 gegen Ende; und BRUNO,
Spaccio II, 3 eb.: »Meditantur sua stercora scarabaei.« Die ganze
Antinomie hat unser Divus BERNARDUS CLARAEVALLENSIS in einen,
dem Gehalte wie der Form nach eigenthümlich indisch anmuthenden,
Denkspruch gefasst: Modi diligendi sunt quatuor. Carnem amare
carnaliter, spiritum carnaliter, carnem spiritualiter, spiritum
spiritualiter: Sententiae et Soliloquia fol. 506 ed. Par. 1621. Sie
ist schon in dem alten, von PRODIKOS überlieferten, von
LEOPARDI übersetzten Gleichnisse »Herakles am Scheideweg«
meisterhaft veranschaulicht.






[187] Vergl. Bd. 2. Anm. 30. — Noch spät allgemein indisch,
e. g. S̀ukasaptati 50: na vaktavyaṃ pāpaṃ dṛṣṭaṃ śrutaṃ... kathāpi
khalu pāpānām alam aśreyase yataḥ. — Aehnlich die pythagorische,
der THEANO zugeschriebene Maxime: Περι ὡν λεγειν καλον, περι
τουτων σιωπαν αισχρον· και περι ὡν αισχρον λεγειν, περι τουτων σιωπαν
αμεινον; sowie die andere, von ARISTOXENOS überlieferte: Μη
ειναι προς παντας παντα ῥωτα. Auch von S. FRANCESCO heißt es,
bei CELANO I2, 3: Expertus namque fuerat, magnum fore malum,
cuncta communicare cunctis. Besonders genau aber entspricht das sechste
der Octo punctorum, meditantibus quibus pervenitur ad perfectionem
etc., S. BERNARDI l. c. fol. 1755–1756, und ib. die zu Ende
des vierten dargelegte salutis via und ihre principia: Fuge, tace,
quiesce.




[188] Βιας εφη· Μισει το ταχυ λαλειν, μη ἁμαρτῃς· μετανοια γαρ
ακολουθει.




[189] Subhūti ist Glosse, nach Aṉguttaranikāyo I, 14, 2,
4. — Einen allgemeinen, κατ’ αθαμβιαν entsprechenden Kommentar
zu dieser Rede mit der abschließenden Maxime »Keiner Beachtung
würdigen« findet man vielleicht am schönsten im dritten Kapitel des
vierten Buches der nikomacheischen Ethik des ARISTOTELES
bei Ausführung der Grundsätze Ὁ δε μεγαλοψυχος δικαιως καταφρονει,
οἱ δε πολλοι τυχοντως, und Ουδεν γαρ μεγα αυτῳ εστιν, und Ου γαρ
μεγαλοψυχου το απομνημονευειν, αλλως δε και κακα, αλλα μαλλον
παροραν; und wieder anders und doch sehr ähnlich bei dem großartig
versöhnenden Urtheile des aegyptischen ANTONIOS και πασι
παντα συγχωρητομεν , Vita p. 29, dem wirklich vorgeprägten Stämpel
zur berühmten, von SCHOPENHAUER gepriesenen Botschaft in der
letzten Szene der Cymbeline »Pardon’s the word to all«, sowie auch in
CASTILLEJOS Diálogo entre Memoria y Olvido mit dem Facit:




Olvidar es lo mejor.










[190] Vergl. Bd. II, Anm. 142. — Der Aufenthalt bei Hafnern,
deren Handwerk ja frei von Tadel ist, wird von Asketen bevorzugt: cf.
die kulālaśālā in der Jābālopaniṣat fine.




[191] Lies tena viññāṇena kiṃ vijānāti.






[192] Das selbe Gleichniss hat PLATON, De Rep. IV, p.
435: Και ταχα αν γαρ’ αλληλα σκοπουντες και τριβοντες, ὡρπερ εκ πυρειων
εκλαμψαι ποιησαιμεν την δικαιοσυνην. Cf. Anm. 89.




[193] Der āvusovādaccayo ist commentatio protreptica.




[194] Wer in den langen schmalen indischen Gassen und Höfen
nicht sehr auf der Hut ist kann im Gedränge von einer der zahlreichen
Kühe leicht unversehens niedergestoßen oder tödtlich verletzt
werden. — Wie ein spezieller Kommentar dazu liest sich ein kürzlich
vorgekommener Fall, den mir DE LORENZO aus Neapel, nach dem
Pungolo vom 2. Januar 1902, berichtet: »Ieri sera fu trasportato all’
ospedale dei Pellegrini, con grave commozione generale, un giovanotto
diciottenne, ARNALDO MUROLO, ferito con un colpo di corna al
petto da una delle vacche, che girano per la città, continuando una
usanza barbara per quanto indecente.«




[195] Der Schluss der Rede, S. 432, giebt das ächte Που στω an.
— Cf. vorher Bṛhadāraṇyakam III. 4; IV, 3, 17; 4, 16:




kim icchan kasya kāmāya.









Vergl. noch ECKHART, p. 242: Ohne Dünken und Wähnen und
Glauben, p. 284: »Und hier umbe sô bin ich geborn unde nâch mîner
gebürtewîse, diu êwic ist, sô enmac ich niemer ersterben. Nâch mîner
êwigen gebürtewîse sô bin ich êweclich gewesen unde bin nû unde sol
êweclîche belîben. — Dâ bin ich daz ich was, unde dâ nime ich weder
abe noch zuo. — Wer dise rede niht verstêt, der bekümber sîn herze
niht damite. Wan als lange der mensche niht gelîch ist dirre wârheit,
alsô lange wirt er dise rede niht verstên.« Vergl. KANT
KRV II, 2, 2, 2, 9 (R. 432): »Die Kausalität der Vernunft im
intelligibelen Charakter entsteht nicht, etc.« Der berühmte,
von PAPPOS Lib. VIII propos. 11 prooem. überlieferte Ausruf
Δος μοι που στω και κινω την γην ist von HEATH in seinem
schönen Werke über ARCHIMEDES, Cambridge 1897, S. XIX,
treulich erörtert. — Noch einige Sigla ähnlicher Gattung werden
durch eine Reihe entsprechender Bilder hie und da veranschaulicht:
wie etwa Aṉguttaranikāyo, Sattakanipāto p. 13 ed. Siam. thale
tiṭṭhati brāhmaṇo, Majjhimanikāyo No. 98 v. 42 amatogadham anuppatto,
Suttanipāto 359 pāraṉgato ṭhitatto.




[196] kālakiriyā, von kālaṃ karoti die Zeit erfüllen,
wörtl. »die Zeit machen«, d. i. sterben [Augenblick des Todes];
vergl. das gegenüberstehende kālaṃ gacchati die Zeit erlangen,
wörtl. »in die Zeit gehn«, d. i. keimen [Augenblick der Empfängniss]:
Chāndogyopaniṣat II, 13, 1.




[197] Vergl. Raṭṭhapālo vor König Koravyo, in der 82. Rede; =
THEOGNIS v. 727/8:




ουδ’ αν αποινα διδους θανατον ουδε βαρειας

νουσους ουδε κακον γηρας επερχομενον










[198] ajjhattaṃ
sampasādanam = nistaraṉgasamudravan
(nirvātasthitadīpavad acalasampūrṇabhāvābhāvavihīnakaivalyajyotir
bhavati): Maṇḍalabrāhmaṇopaniṣat II, 3 im Anf.; cf. auch Bd. II,
Anmerkung 4.




[199] Das Exordium der buddhistischen Lehre, die heilige
Wahrheit vom Leiden, S. 435–437 und sonst ausführlich begründet, ist
mit anderen Worten als »Heiligthum des Schmerzes« von GOETHE
das Würdigste genannt worden, als »jene letzte Religion, die aus der
Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist, entspringt«, Wilhelm Meisters
Wanderjahre, 2. Buch, 2. Kap. gegen Ende. Bei uns ist diese erste
der heiligen Wahrheiten allerdings nur als Basis rechter Erkenntniss
dargestellt, während die vierte ein Zenith erreicht, wo Leiden nicht
mehr bestehn kann: »dâ kein leit stat enhât«, wie ECKHART, p.
42, erkannt. — Cf. das Gleichniss vom Pfeilschmidt, in der 101. Rede,
S. 19.






[200] Vergl. Dhammapadam 354a, Sabbadānaṃ dhammadānaṃ
jināti und ähnliche Stellen. Von Asoko auf dem IX. (Girnār-) und XI.
Felsenedikt frei wiedergegeben: siehe BÜHLERS Ausführungen in
der Zeitschr. d. deutsch. morgenländ. Gesellsch. Bd. 48 S. 57 f. In
diesem Sinne aber fasst der König seine Gedanken über den Werth des
Gebens im allgemeinen zu Ende des kurzen VII. Felsenediktes in die
Maxime zusammen: »Denn wer auch eine reiche Gabe nicht geben kann: sich
selbst beherrschen, das Herz läutern, erkenntlich und rechtschaffen
sein bleibt immer gültig.« —

Cuddasa bis mahapphalataraṃ vadāmi ist micchāvādo, kenacideva
pariyāyena infarciert.




[201] Vergl. Anm. 110. — Upapajjīti zeigt den Schluss
des Berichtes an. Der Kommentar fügt noch ein paar Verse hinzu. —
Anāthapiṇḍiko, der Almosenspender, war allmälig der Beiname des
gabenreichen und ungewöhnlichen Mannes geworden: von Hause aus hieß er
Sudatto, d. i. OTTO. Cf. Aṉguttaranikāyo I, 14, 6, 2.

Das Thema dieser meisterlichen Fugenrede findet man bei
ECKHART, p. 14, also wieder: »Wil dîn ouge alliu dinc sehen
unde dîn ôre alliu dinc hoeren unde dîn herze alliu dinc gedenken, in
der wârheit, in allen disen dingen muoz dîn sêle zerströuwet werden.
Dar umbe sprichet ein meister: swenne der mensche ein indewendic werc
sol wirken, sô muoz er alle sîne krefte în ziehen, rehte als in einen
winkel sîner sêle, unde sich verbergen vor allen bilden unde formen,
und aldâ mag er wirken.«



Der Garten Anāthapiṇḍikos war, nebenher bemerkt, bei uns, vierzig Jahre
nach ECKHARTS Tode, von MERSWIN durch die Stiftung
des Grünen Werder, auf einer Insel der Ill bei Straßburg, in seiner
ganzen Eigenart erstaunlich getreu wiedergeschaffen worden; worüber das
Nähere PREGERS Geschichte der deutschen Mystik 3. Band S. 373
einzusehn ist.




[202] Nämlich die Ader öffnen.




[203] Zu Mahācundos Hypomnem cf. die 140. Rede i. f.; auch
Kaivalyopaniṣat 24: sadasadvihīnas, Mahopaniṣat V, v. 69:
sadasator madhye paśyati, ja schon Chāndogyopaniṣat III, 11, 1:
Atha tata ūrdhva uditya naivodetā nāstametā, ekalā eva madhye sthātā.
Ebenso Tao-te-king Kap. 33 i. f., ECKHART p. 535: »ûf der
mite stên.«

Das letzte Gespräch Channos und das letzte des ATTICUS mit
den Freunden vor seinem freiwilligen Tode zeigt nach Inhalt und Form
paarweise Gleichheit, bei CORNELIUS NEPOS XXV, 21. Mythisches
Vorbild ist die bhṛguide Wanderung durch den Tod zum Leben (vergl. auch
das Bhṛgupatanam Bd. 2, Anm. 176); das herakleische Ende; und der
Vogel Phoenix. »Mortalis immortalis flere si foret fas, Flerent divae
Camoenae Naevium poetam« deutet uns heiter gelassen das altrömische
Epitaph an.




[204] Zum dreifachen Wissen cf. e. g. Bd. II, S. 456 f.




[205] Die westlichen Suner sind in der Legende des zweiten
Divyāvadānam, bei Wiedergabe unseres obigen Berichtes, zu
S̀roṇāparāntakās geworden: in Wirklichkeit aber wird an die Hūnā0,
Hūṇā0, die Hunu des Avesta und des PTOLEMÄUS Χουνοι, zu
denken sein, zu welchen die Lage von Sāvatthī als Ausgang wohl passt.

Es ist bei diesem Dialoge kaum nöthig wiederum auf das berühmte
Gespräch des S. FRANCESCO im 8. Fioretto hinzuweisen, wiewohl
auf Tao-te-king Kap. 13. — Zur kurzen Anleitung S. 464 f., ib.
Kap. 58. Vergl. LOTHARS Wahlspruch »Ubi mel, ibi fel«, den
der vielerfahrene Kaiser vielleicht einst von S. BERNARD
vernommen; dann später von HARTMANN im Gregorius v. 284, 286
als »nach liebe leit — daz honec mit der gallen« vorgetragen; zumal
aber cf. ECKHART, p. 424: »Allez leit kumet von liebi unt
minne; wan minne unt liebi ist leides anevanc unt ûzganc.«






[206] Vergl. Dhyānabindūpaniṣat v. 8: vṛkṣaṃ tu sakalaṃ
vidyācchāyā tasyaiva niṣkalā. — Den selben Gedankengang oder
vielmehr die selbe Anschauung haben alle die großen Griechen mit
den Indern gemein: und der welterfahrene, reiflich gewitzigte
ARISTOPHANES hat ihr sogar, wie mir scheint, den beredtesten
Ausdruck verliehen, Orn. 685/87:




φυσιν ανδρες αμαυροβιοι, φυλλον γενεᾳ προσομνιοι,

ολιγοδρανεες, πλασματα πηλου, σκιοειδεα φυλ’ αλενθνα,

απτηνες εφημεριοι, ταλαοι βροτοι, ανερες εικελονειροι.










[207] Das öfter gegebene Gleichniss von der geschlachteten Kuh
ist insbesondere in der Atharvasaṃhitā nicht selten anzutreffen.
Es spricht für das hohe Alter und die gute Ueberlieferung unserer
Texte. Denn spätere Generationen, etwa seit Asokos ersten Felsen-,
bez. fünften Säulenedikten vom praktischen Buddhismus bereits mächtig
beeinflusst, hätten es, als anachronistisch, nicht mehr anwenden
können. Daher galten denn auch der Smṛti die gavāśanās als
antyajās, e. g. Vyāsīyadharmaśāstre I, 12. — Vergl. Anm. 62; und
die unpatriarchalische, tief asketenthümliche Art wie der greise,
naive HILARION in seiner Unterredung mit dem Judenchristen
und kyprischen Bischofe EPIPHANIOS, der ihm zu Ehren ein
Fleischgericht hatte vorsetzen lassen, der Speiseregel der Mönche
unserer 55. Rede wohl entsprechend geantwortet hat: »Ignosce mihi,
pater, quia ex quo accepi habitum istum, non manducavi quidquam
occisum«, nach den AASS Oct. tom. IX fol. 29 No. 57 i. f.






[208] Der Anschauung gemäß betrachtet der Inder die noch
zunehmende, bez. eben erst voll gewordene Mondnacht als Kulmination:
während wir, ohne Rücksicht auf die Anschauung, die astronomische
Tageszeit berechnen; daher fällt in Indien die Feier des Vollmondes in
der Regel auf den Vorabend. — Ein anderes Mondgleichniss im 2. Bande
S. 635, Lieder der Mönche S. 234: ebenso doppelartig bedeutsam in dem
Bilde eines Fra MARIANO da Volterra »SAN FRANCESCO
è simile alla luna piena per la activa et contemplativa vita«, bei
SABATIER, BARTHOLI Tractatus etc. p. 149.

Ein schönes, ob auch tiefer stehendes Gegenstück zum obigen Berichte
von Nandako und den Nonnen darf man bei uns wohl in Meister
ECKHARTS Gesprächen mit Schwester KATREI erkennen:
so wenn diese Heilige, nicht unähnlich wie es oben von der geringsten
der Nonnen ausgesagt ist, von sich den Bescheid giebt, »daz ich nie
hinder mich gesach, sît ich ûf den wec gewîset wart zuo mîner êwigen
sêlicheit, unde daz ich keiner crêatûre rât nie gevolgete, wan daz ich
allez für mich gienc in eime rehten ernste«, p. 468; oder p. 474 das
Wort von der Uebung bis an den Tod; u. a. m.




[209] Vergl. Bd. 2. S. 68. 271, 541. — Zu nibbindam,
überdrüssig, cf. die 74. Rede i. f. und Lieder der Mönche S. 278 Anm.
1; sowie den nirvedas der S̀ruti, namentlich im Bṛhadāraṇyakam
III, 4. Dann auch den nivveo der Jainās etc. Bei uns hat Meister
ECKHART, p. 374, gesagt: »Ez enist dehein krêatûre sô
gelustlich, der mensche möhte sî sô lange anesehen, ez enverdrüzze in.«
In einem ähnlichen aber allgemeineren Sinne, mehr objektiv nach außen
gewendet, haben wieder andere grübelnde Geister »Cui bonum« gefragt und
»Quien querrà la vida si sabe lo que es?«, GRACIAN, Criticòn
III, 1, »Wer erfreute sich des Lebens, | Der in seine Tiefen blickt!«,
SCHILLER, Kassandra 87/88, etc.

Den Ausdruck einer solchen Gesinnung hat vielleicht erhaben wie keine
andere die buddhistische Kunst getroffen, zumal auf einer der so fein
gearbeiteten Meisterstatuetten aus getriebenem Golde, in Anurādhapura
gefunden, jetzt im Museum zu Kolombo, mit dem herrlichen nach rechts
geneigten Antlitze, von rein indo-ārischem Typus. Auch die Züge des
lysippischen Apoxyomenos gleichwie die verklärteren des glykonischen
Herakles und etwa die des lateranensischen St. Hippolytus sind von
einem verwandten Geiste belebt; obwohl der letztgenannte kirchlich,
also κακιστῳ κομματι.

Der pacchāsamaṇo, upaṭṭhāko, antevāsī, der eine, jeweilig andere
begleitende Jünger, der dem Meister nachfolgt, ihm aufwartet, wie
oben S. 481, 2. Bd. S. 476, 1. Bd. S. 152, passim, reicht bis in die
alten Upanischaden hinauf, e. g. Bṛhadāraṇyake VI, 3, Ende: Taṃ
haitam Uddālaka Āruṇir Vājasaneyāya Yājñavalkyāyāntevāsina uktvā...
etam u haiva Vājasaneyo Yājñavalkyo Madhukāya Paiṉgyāyāntevāsina
uktvā... Madhukaḥ Paiṉgyaś Cūḍāya Bhāgavittaye ’ntevāsina uktvādi.
So schließt auch bei uns das vorletzte Fioretto nach SAN
FRANCESCO ab, ed. SABATIER No. 54: »Hanc historiam habuit
frater Iacobus de Massa ab ore fratris Leonis, et frater Hugolinus de
Monte Sanctae Mariae ab ore dicti fratris Iacobi, et ego qui scripsi ab
ore fratris Hugolini viri per omnia fide digni.«

Die Gestalt eines so getreuen Jüngers ist in der Skulptur, z. B. der
von Sārnāth, und in der Malerei, wie auf den Fresken zu Ajaṇṭā — die
Skizze eines derartigen Bildes findet man in FERGUSSONS und
BURGESS’ Cave Temples of India, London 1880, p. 311 No. 59 —
anmuthig dargestellt: und hat wiederum ein überraschend entsprechendes
Gegenstück auf elf der ausgezeichneten sechsundzwanzig theodericischen
Mosaiken vom Leben Jesu im Sant’ Apollinare Nuovo zu Ravenna. Mag
nun dergl. durch zufällige oder nothwendige Anlässe oder etwa durch
byzantinische Tradition à la bricole begegnet sein: der Künstler hat da
wie dort eine große Anschauung bewundernswürdig groß und gleichartig
nachgebildet. Athavā bhavitavyānāṃ dvārāṇi bhavanti sarvatra.

Vergl. noch das wohlbekannte sāvakayugam, d. i. Sāriputto und
Moggallāno, das aggam bhaddayugam: ein gleiches auch in der 50.
Rede, p. 333; und die cattāri purisayugāni, viermal je zwei erlauchte
Jünger, 7. Rede p. 37, passim.

Die sinnige Vorstellung, dass in heiliger Nähe auch einer Geisterschaar
das abgeklärte Auge aufgehn mag, wie oben Ende des Berichtes S. 485,
hat bei uns GOETHE veranschaulicht, wenn der Pater seraphicus
den Säligen Knaben seine Augen verleiht und als die eigenen brauchen
lässt, »diese Gegend« anzuschauen, und die Säligen nun »in sich nimmt«,
ihnen Bäume, Felsen, Wasserstrom liebreich offenbart und sie zu höherem
Kreise hinansteigen, durch Geisternahrung immer unvermerkt wachsen
lehrt, in den freiesten Aether entfaltet: die »junge Geisterschaar«,
die — gleich jener anderen oben S. 481 — erst wie ein Morgenwölkchen
durch den Dunkeln Wald herangeschwebt war, mit der Frage:




Sag’ uns, Vater, wo wir wallen,

Sag’ uns, Guter, wer wir sind?

Glücklich sind wir, allen, allen

Ist das Dasein so gelind.












[210] Chāndogyopaniṣat I, 2, 2: te ha nāsikyaṃ prāṇam
udgītham upāsāṃ cakrire. Etc. — Και καλως Ἡρακλειτος ειπεν, ὁτι αἱ
ψυχαι οσμωνται καθ’ ἁδην, PLUTARCHI De facie etc. cap. 28
i. f. — Faust v. 6473/78 (Der Hauch des Paris); ib. v. 8265 f. (Das
Gruneln des Homunculus), und ebenso W. Ö. Div. I, 16, VIII, 28. In
diesem Sinne möchte sich wohl auch der gandharvas, gandhabbo, der
Δαιμων, Genius, Keimling — vergl. die 93. Rede gegen Ende — als
Duftes lebendige Fühlung, ohne Ferne geflogen und gebannt, wirkend
offenbaren: colla parte keine ganz ungehörige, recht artige Probe
höherer indo-ārischer Physiologie. Bei uns von GUSTAV JÄGER
umfassend erneut.

Eine solche Anschauung, die bis zu einem gewissen Grade gültig ist,
wird von ECKHART mit großer Besonnenheit mehrfach beleuchtet,
z. B. p. 81 »diu sêle ist in eime ieklîchen gelide alzemâle«, p. 268
»diu sêle ist ganz und ungeteilt alzemâle in dem fuoze und in den
ougen«, p. 397 »ist ganz in eime ieglîchen gelide, in den vingern, in
den ougen, in dem herzen und in eime ieglîchen teil aller gelide grôzer
und kleiner«, p. 537 »diu sêle ist an ir nâtûre alsô gestalt, wâ si iht
ist, dâ ist si alzemâle, an ieglîchem lide ist si alzemâle, unt daz ist
des schult, swâ der nâtûre iht ist, dâ ist si alzemâle«. KANT:
»Ich bin ebenso unmittelbar in der Fingerspitze wie in dem Kopfe. Meine
Seele ist ganz im ganzen Körper und ganz in jedem seiner Theile.« ed.
ROSENKR. VII, 42.






[211] Wenn bei der 120. Rede in anderem Zusammenhange eine
kantische Einführung empfohlen sein durfte, so wird hier als Vorschule
das 1.-2. Hauptstück des 2. Buches der transscendentalen Dialektik
das Verständniss z. Th. erleichtern. Da kommt unser Ergebniss vom
»Entstehn und Vergehn des Selbstes« bei der Kritik des 1. Paralogismus
zustande: »Denn das Ich ist zwar in allen Gedanken; es ist aber mit
dieser Vorstellung nicht die mindeste Anschauung verbunden, die es
von anderen Gegenständen der Anschauung unterschiede. Man kan also
zwar wahrnehmen, daß diese Vorstellung bey allem Denken immer wiederum
vorkömt, nicht aber, daß es eine stehende und bleibende Anschauung sey,
worin die Gedanken (als wandelbar) wechselten. Hieraus folgt: daß der
erste Vernunftschluß der transscendentalen Psychologie uns nur eine
vermeintliche neue Einsicht aufhefte, indem er das beständige logische
Subiect des Denkens vor die Erkentniß des realen Subiects der Inhärenz
ausgiebt, von welchem wir nicht die mindeste Kentniß haben, noch haben
können, weil das Bewustseyn das einzige ist, was alle Vorstellungen zu
Gedanken macht, und worin mithin alle unsere Wahrnehmungen, als dem
transscendentalen Subiecte, müssen angetroffen werden, und wir, außer
dieser logischen Bedeutung des Ich, keine Kentniß von dem Subiecte an
sich selbst haben, was diesem, so wie allen Gedanken, als Substratum
zum Grunde liegt.« K. R. V., 1S. 350.






[212] Zum stillen Niedersitzen, der lautlosen Versammlung,
dem heiligen Schweigen cf. Bd. 2, S. 354 u. 391, und die 118. Rede,
oben S. 183 f. So hat denn auch S. IOANNES SINAITICUS, der
unverzagte asketische Felsenklimmer, auf seiner 3. Klimas den σιωπης
βυθον wahrgenommen und auf der 27. Staffel dann wundersam entsprechend
erklärt: προερχομενος, ὁ λογῳ ου προερχομενος, ηπιος, αγαπης ὁλος οικς,
p. 28 u. 403 der Ausgabe von 1633. — In diesem Sinne hat bei uns
CARLYLE gesagt: »Speech is of Time, Silence is of Eternity«,
Sartor resartus III, 3.




[213] Wie das Vorspiel dieser und ähnlicher Reden lautet
der Bericht in CELANOS Vita S. FRANCISCI, I, 22:
Ingrediente ipso aliquam civitatem, laetabatur clerus, pulsabantur
campanae, exultabant viri, congaudebant foeminae, applaudebant pueri,
et saepe ramis arborum sumptis psallentes ei obviam procedebant.

Diese, zumal im 2. Bande, oft dargestellte cārikā kalyāṇena
kittisaddena abbhuggatā ist gewissermaaßen eine vihārayātrā höherer
Art, oder recht eigentlich eine dhammayātrā; und man erinnert sich
da gern, dass Asoko gerade den letzteren Ausdruck auf dem VIII.
Felsenedikt gebraucht, auch wohl im Gegensatze zur gewöhnlichen
devayātrā, um alsdann, ein seltener Herrscher, zufrieden den Schluss
zu ziehen, er habe, auf der anderen Seite, dabei, nämlich bei der
dhammayātrā, mehr Genuss erfahren als die vorangegangenen Könige
bei ihren vihārayātrās, Prozessionen, Jagdfahrten und sonstigen
dergleichen Vergnügungen. — Nb: bhāge aṃñe, bez. bhagi aṃñi, ist
loc.: parte alteri; wodurch mit ächt indischem feinsten Humor implicite
das ‚bessere Theil‘ bedeutet ist. Aehnlich Säulenedikt VII, 2, 9,
wo Asoko völlig bewusst des Unzulänglichen selbst seines großartigen
Wirkens, das umfassend und allgemein wie es ist zugleich auch die
mindesten Einzelheiten zum Schutze der Menschen sowie der zahmen und
der wilden Thiere sorgsam vorgesehn hat, endlich — ubique princeps —
mit innig melancholischem Lächeln sagt: Tata cu lahu se dhaṃmaniyame,
nijhatiyā va bhuye: „Dennoch aber ist wenig gethan mit gerechtem
Betragen, Einsicht üben ist wohl mehr.“ Eine solche Mahnung ist
übrigens auch bei uns, zwar von keinem Kaiser und König, doch von einem
Meister verkündet worden: „Ihr sollt wissen, dass die Leute die
nützesten Uebungen üben. — Wisset, dass das Königreich sälig
ist, wo der Mensch eins ist innen. Sie schaffen mehr ewigen Nutzes in
einem Augenblicke, als alle äußeren Werke, die je auswendig gewirkt
wurden“: ECKHART, p. 129; vielleicht also wie kein anderer
kühn bekräftigend was der Panagios GREGORIOS Phoster ein
Jahrtausend vorher schon an den Abhängen des Ararat gelebt und gelehrt:
Ωθελιμωτατον γαρ ὑπαρχει απο παντων των κοσμικων περισπασμων ἡσυχιαν
αγειν, και ιδιαζειν, Act. Sanct. Sept. tom. VIII fol. 393 C.



Der Bescheid über jene Ehrwürdigen, am Schlusse der obigen Rede, ist
eine schlichte Auflösung der bedenklichen Frage JAKOBS, Ep.
4, 4, ουκ οιδατε ὁτι ἡ φιλια του κοσμου εχθρα του θεου εστιν; und
des paradoxen Spruches, den ECKHART p. 483 aus einem gleichen
Sanctus EXPERGITUS Illuminator beibringt: „Weltliche Ehre und
weltliche Freude ist nichts anderes als eine ungerechte Bosheit“; wie
denn sogar unser frohgemuthe und doch tiefsinnige Ritter WIRNT
ebenso gesagt hatte, »daz diu werlt niht fröuden hât, ir hoehstez leben
mit grimme stât |«: Wîgâlois v. 11677/78.




[214] Cf. zum Eingange dieser Rede einen Ausspruch des
DIOGENES, in STOB. Flor. XCV, 19: την πενιαν
αυτοδιδακτον κιναι αρετην und, ib. 11, γπικουρηλα προς φιλοσοφιαν.
Ebenso der Pythagoriker HIPPODAMOS, ib. XCVIII, 71 i. f.; und
noch mancher Große, der uns von SENECA in seinem encomium
paupertatis, epist. LXXXVII bei Erklärung des deesse, vorgeführt
wird: eine Reihe, die man beliebig von ARISTOPHANES, Plut.
593: παντ’ εστ’ αγαθ’ ὑμιν εια την πενιαν, bis zu PLOTIN, Enn.
III. 2. 5: πενιαι συμφορα, und weiter ergänzen und erkunden mag. Ist
nun zwar der griechische Begriff der πενια, bez. ανυπαρξια viel kleiner
als der indische der śūnyatā, so stellt er doch wohl einen Bruchtheil
des letzteren dar; gleichwie auch die povertà des S. FRANCESCO
und die armuot MEISTER ECKHARTS, zumeist aber die himmlische
Oede LAO-TSES. Bei ihnen allen gilt eben BRUNOS
tiefbedachte Definition: »nessuno può gustar che cosa sia tranquillità
di spirito, se non è povero o simile al povero«; und nicht minder was
ein alter Barde an DON GOZIMAS dem Eremiten naiv gerühmt hat:




Mas preçiava el su pobredat

Que algun conde su riquedat.












[215] an der südöstlichen Gränze von Nepāl, vielleicht im
Gebiete von Khajauli, unfern Janakapur, dem alten Mithilā.]




[216] Nach dem Bṛhadāraṇyakam I, 5, 8: manasā hyeva
paśyati, manasā śṛṇoti; wo auch II & IV i. f. Pārāśaryas als
Altmeister überliefert ist.



Zu S. 485, Z. 5 v. o.: Auch Geister und Götter sind bekanntlich dem
Entstehn und Vergehn unterworfen. Vergl. Anm. 96 und S. 284. Dieser
Begriff der nur lange, nicht ewig bestehenden Götter, wie er in
Indien gang und gäbe und unvermuthet wieder bei EMPEDOKLES
erscheint, ist mir recht merkwürdig einmal auch bei uns begegnet.
Eine muntere Schrättin sagte einst im Gespräch, es war an einem
Karfreitage, sehr klug zu mir: »Wie kann Eins denn immer noch an
Christus glauben? In so langer Zeit muss er ja längst anders worden
sein und aufgelöst.« — »Freilich doch nur was den Leib angeht«, warf
ich ein, »aber sein Geist?« — »Auch der, mein’ ich«, sagte sie, »mag
nimmer der selbe geblieben und verschwunden sein.« Einem solchen
Zeugnisse wohlgesättigten Mutterwitzes ließen sich gelegentlich
mancherlei tiefere Stimmen gesellen, wie etwa Anm. 152 von anderen
Ripien berichtet ist, deren finale Gestalt uns VERNALEKEN
aufbewahrt hat. Es sind gewissermaaßen chladnische Klangfiguren;
oder historisch betrachtet, versprengte Reste ārischen Glimmers im
semitischen Kalke, die heute nur mehr in labyrinthisch verborgen
rieselnden Quellen altüberkommener Weissagung, allmälig fast
ununterscheidbar zerschliffen, immer weiter zersetzt, hinweggetragen
und verschwemmt, kaum reinlich wiedergewinnbar sein werden: und ihnen
glücklich nachspüren kann selten gelingen. Noch seltener freilich
durch Schlamm und Gerölle, Mergel, Kies und Quarz bis zum Urgebirge
vordringen und Edelkrystalle finden und schätzen lernen: »denn die
wahren Heiligen sind«, nach des MATTHIAS CLAUDIUS einsichtiger
Kleinodienkunde, »die Diamanten gegen die ungeheure Menge Feldsteine.«
Am seltensten aber erst KANT ergründen und Kopf und Herz
buddhistischer Mönche abwägen, dann Gleichmuth in entlegenen Wäldern
vollbringen und endlich wortlos in ägyptischer Einöde sich verlieren:
wie es ROBERT L’ORANGE gethan.










NACHWEISE



	
      MS
    
	
=

	
      Die Reden Gotamo Buddhos aus der Mittleren
      Sammlung Majjhimanikāyo des Pāli-Kanons zum
      ersten Mal übersetzt von Karl Eugen Neumann.
      Drei Bände, 1. Aufl. 1896–1902.
    



	
      LS
    
	
=

	
      Die Reden Gotamo Buddhos aus der Längeren
      Sammlung Dīghanikāyo des Pāli-Kanons übersetzt
      von Karl Eugen Neumann. Drei Bände, 1. Aufl. 1907–1918.
    



	
      BK
    
	
=

	
      Das buddhistische Kunstwerk. Vier Aufsätze von
      Karl Eugen Neumann. Süddeutsche
      Monatshefte 1904–1906.
    



	
      H
    
	
=

	
      Karl Eugen Neumanns Handexemplar.
    






102. DIE FÜNF UND DIE DREI


p. 24 31f sei es
einfach oder manigfach: ‚Nichts ist da‘ so verkünden dann
andere das Reich des Nichtdaseins.... = H;
an dieser Stelle war es möglich ohne die Worte »in dem Gedanken«,
die der Pāli-Text nicht aufweist, auszukommen.

p. 28 9–11
manche Asketen und Priester, die der Vergangenheit anhängen, eke
samaṇabrāhmaṇā pubbantokappikā
= H.

p. 33 25
das eben, tad api vergl. B K IV 188.



104. VOR SĀMAGĀMO


p. 42 21
wie das eintritt vergl. LS III 119 2: der knappe
Ausdruck yathā tam, früher »wie’s zu erwarten« übersetzt, ist dort
derart kongenial wiedergegeben.





111. DIE REIHE


p. 117 13–19
vergl. mit LS III 85 14–17. —
21
lies das höchste Reich der Lehre.



117. VIERZIGMÄCHTIG


p. 173 11
»Heilige, ihr Mönche, rechte Vertiefung«, ariyaṃ
vo bhikkhave sammāsamādhiṃ.... »samādhi« ist in LS
zumeist mit »Einigung« übersetzt, in LS II 312 12 ist ariyo
sammāsamādhi dementsprechend mit »heilige vollkommene
Einigung« wiedergegeben. Der konsequenten Durchführung stellen
sich innerhalb dieser Rede Schwierigkeiten entgegen, und im Ganzen
betrachtet, entspricht hier »Vertiefung« wohl besser. Vergl. noch
LS III 299 17–20 »der recht Vertiefte hat falsche Vertiefung
abgetragen.....«



122. ARMUTH


p. 227 21
die Gedenkensruhe aufgehoben hatte, patisallānā
vuṭṭhito, müsste hier und anderwärts in Uebereinstimmung mit
LS III 81 7–8 »die Eingezogenheit gelöst hatte« lauten. Diese
spätere und genauere Fassung kommt nur an dieser Stelle vor, als eine
der letzten Korrekturen Karl Eugen Neumanns.

p. 229 7
eine Stätte ausgefunden = Korrektur in H.



123. ERSTAUNLICHE, AUSSERORDENTLICHE EIGENSCHAFTEN


p. 240 7
die zur Erlöschung gelangten, parinibbute, so im
Handexemplar bei der entsprechenden Stelle LS II 10 30. p. 243 4–5



	
atikamm’

	
eva

	
devānaṃ

	
devānubhāvam




	
überstrahlend

	
sogar

	
der Götter

	
göttliche Pracht







cf. LS II 13 15; ist gleichzeitig ein Beispiel für unzählige andere,
wie Karl Eugen Neumann es vermochte eine Interlinearversion zu geben,
die trotzdem den Schmelz und Rhythmus des Originals behalten hatte.

p. 244 6
ihrer Natur nach, vergl. LS II 14 3. p. 246 kehrt
in Sälige Gestalt empor, vergl. LS II 15 8.

p. 248 1 rein und
abgeklärt = LS 16 2.



124. BAKKULO


p. 253 18–19
und wär’ es auch nur ein Spruch von vier Silben
gewesen, antamaso catuppadaṃ pi gātham = H.



128. VERSCHLACKUNG


p. 297 19
bis 303 ist »Grund-Ursach« geblieben, anstelle des
späteren »Anlass-Grund«, da es Zeile 23
heißt »Schwanken aber ist der Anlass gewesen usw.«, sodass hier eine
Kollision in Wirklichkeit verschiedener Begriffe entstanden wäre. Das
selbe Verhältniss am Anfang der 81. und 83. Rede.



144. CHANNO


p. 462 28
kein hüben und kein drüben noch beider inmitten sein,
n’ ev’ idha na huraṃ na ubhayam antarena, = H.



148. SECHSFACHE SECHSHEIT


p. 488 29
‚Das Auge ist das Selbst‘, cakkhuṃ attā ti, und
489–492 vergl. mit BK IV 189 f.

p. 497 2 bei etwa sechzig Mönchen,
saṭṭhimattānaṃ bhikkhūnam = H.



Alle übrigen in diesem Bande geänderten Stellen sind bereits
anlässlich ihres ersten Vorkommens in den früheren Bänden
nachgewiesen.







ANMERKUNGEN DES HANDEXEMPLARS

Anm. 59 2–3.
p. 545 27–28
(0katthā ist Druckfehler, es
soll natürlich tiracchānakathā heißen).

Anm. 67 7.

Anm. 84 5–8.

Anm. 109, p. 557 12
und Agathon hat.

Anm. 131, p. 569 26–28.

Anm. 166 1.

Anm. 195 26–28.

Anm. 219 23–26.






REGISTER


I. STELLENLESE —
II. GLEICHNISSE —
III. ORDENSZUCHT —
IV. ANHÄNGER —
V. GOTAMO —
VI. BÜSSERWESEN —
VII. BRĀHMANENTHUM —
VIII. VOLK UND SITTE —
IX. EIGENNAMEN UND ÖRTER —
X. SUTTAMĀTIKĀ —
XI. VARIA









I – STELLENLESE


Abglanz und Anblick 297–305

Abstammung 117

Allmäliger Ansatz 75

Allmälig gemerkt 182–184

Alter 435

Aneinanderreihen 175–179

Angehungen 386

Angenehm und unangenehm 518–523

Anhaften 66 f.; 430

Anhangen 33, 73, 119–122, 452–458

Fünf Stücke 95–101, 119 f., 234 f., 435 f., 498–502, 512

Anleitung 464 f.

Armuth 219–239; 509 f.

Artungen 120 f., 162–164, 198, 422–425

Auflösung 116, 144, 395; 425 f., 462; 474

Aufschichten, Abschichten 498 f.

Ausgeglichen 190, 192

Belehnungen 421 f.

Berührung 97, 385, 425 f.; 486–496

Besonnen 116; 524

Bestimmt und unermesslich 305

Bewusstsein 97, 120; 205; 400–405; 425; 486–488

Bleibt dieses, bleibt jenes 220–226

Dahingelangt 500–502

Dasein 21; 74; 411

Der stille Denker 431 f.

Doppelte Art 145–160; 174–179

Doppelte Rüstung 500

Dünken 60; 431

Durchbohrend 341

Die vier Durchstrahlungen 281 f.

Durst 60; 122; 437; 488; 498 f.

Eigner der Werke 363

Einheit 173; 224; 391 f.

Einsam 229

Einsicht in den Körper 195–208

Die vier Pfeiler der Einsicht 35, 188–194; 268; 513

Ende 462; 496

Entstehn und Vergehn 235; 485; 488–492

Die bedingte Entstehung 164

bedingt entstanden 518 f.

Erforschen 510–516

Erlösung 180, 194, 503, 515 f.



Erstarkt 183

Erstaunlich 250; 255

Einzeln Erwachte 171

Erwachung 185, 233, 408, 480

Die sieben Erweckungen 35, 190–194, 477, 514

Erwirkbar 206–208; 258–260

Ewige Stille 228 f.

Fassung 343 f.

Fesselpfade 386–390

Folge 382 f.

Form 96, 229; 386–389, 399 f.

Freiheit 73 f.; 116 f.; 430

Frieden finden 431

Der Friedenspfad 34

Fruchtbar 16–22

Furcht 161 f.

Gar nichts vermeinen 144

Geburt 435

Gefühl 97, 487–496

Gegenwärtig halten 16–18; 341 ff. 357

Geistige Uebungen 285–287

Gewalt 207

Höchste Gewalt 522

Gewissheit 54 f.; 254

Gleichheit 389 f.

Gleichmuth 72 f.; 426 f.; 518; 524

Glücksäligeinsam 341–362

Göttermacht oder Menschenmacht 108; 264; 325

Großer Männer Erfahrung 510

Von Grund aus 272 f.

Hausgewohnte Erinnerungen 196–203

Hausgewohnte Sehnsucht 268

Die Häuslichkeit 123, 264

Heilsam und unheilsam 146–159; 180; 369

Heiterkeit 20, 191; 401; 509

Die fünf Hemmungen 127, 512

Herzensverschlackung 303–306

Himmlische Welt 323

Hingabe 410

Hoffnung 272–278

Hölle oder Thierheit 105

Heilige Hut 393 f.

Ichheit 99 f; 123, 128, 235

Innen- und Außengebiete 121 f., 164, 385, 486

Innig 193

Je nachdem 285, 287

Je nach den Thaten 21

Kennzeichen des Thoren 308 f.

Kennzeichen des Weisen 318

Recht gekennzeichnet 118–122

Mächtige Kennzeichnung 375–384

Klar bewusst 230–234; 523 f.

Köder der Welt 56 f.

Kraft 191

Kundig 98

Lange zum Wohle 53; 160; 369 f.

Leer 71

Leichenbetrachtung 199 f.

Die Wurzel des Leidens 66 f.

Das letzte Leben 249; 307

Lind 193

Lust und Leid 464 f.



Das Menschenthier 394 f.

Menschenthum 316, 364

Merkmale 507 f.

Milde Geduld 468

Möglich und unmöglich 165–169; 384; 493–496

Name 414 f.

Nicht mehr ist diese Welt 54, 128, 255, 270, 428, 496

Nicht sein und nicht mir sein 72

Nichtwissen 60

Nicht zugeneigt und nicht abgeneigt 112–116, 119

Nirgend wieder 215

Obacht üben 396

Oftmals gezeigt 35, 44

Ohne Herumdrehn 405

Ohne Selbst 100; 462; 481–484

Der Orden des Heiligen 518

Persönlichkeit 97 f.; 492

Der mittlere Pfad 408 f.

Rechenschaft 119–123

Rede 176 f., 413 f.

Das höchste Reich 117, 433

Der Reihe nach 112–115

Ruhe und Klarsicht 501, 515

Sälige Gegenwart 79

Sammlung 307

Schauung 74; 92 f.; 524

Die vier Schauungen 20

Schlecht und gut 102–108; 129–144

Sehnsucht 389

Spaltungen 220–225; 498 f.

Spende 443 f.

Spuren 399 f.

Von Staffel zu Staffel 73

Stämpel und Abzeichen 341–418

Die heiligste Stätte der Welt 184, 270

Sterben 435 f.

Stille 69–72

Streitlos 407

Stütze 390 f.

That 374 f., 379–383; 444 f.

Tiefe 191

Tod und tödtlicher Schmerz 62 f.

Gebändigter Tod 271

Des Todes Weideland 68

Ueberdrüssig 101, 484, 496

Uebergang 209 ff.; 370 f.

Ueberstanden 16

Unangenommen 428 f.

Unbeschränkt und großartig 280–282

Unbestand 139–144

Uneigen 121; 166

Unmittelbarkeit 392

Untadelhaft 463

Unterscheidung 165 f.

Unverbrüchlich 226

Unverstörung 57, 69 f., 230 f.

Unzuständig 403

Unzweifelhaft 260, 279

Urasketenthümlich 351

Verändern 188 f.

Verändert 387; 403 f.

Vergangenheit und Zukunft 30–32, 361 ff.



Verkommenheit und Vorzüglichkeit 362 f.

Verschiedenheit 96

Verwirklichen 183, 208, 503

Vorangehn 174–180

Vorwiegendes Bewusstsein 69–72

Wahnerlöschung 430

Wahnhaft und wahnlos 174–179

Wahrheit weisen 55

Die vier heiligen Wahrheiten 21; 433–440

Wandel 168 f.

Wanderschaft 293

Der heilige achtfältige Weg 35, 438, 500, 515

Weise 500–503

Widerwärtig und unwiderwärtig 523 f.

Wille 96; 111 f.; 430; 438; 510 f.

Wirken 363–370

Wissen 203; 496, 503, 516

Wohl 228; 411–413, 500

Wo stehn 431

Zehn entsprechende Begriffe 22 f.; 181

Zehn förderliche Eigenschaften 207 f.

Zehn huldreiche Eigenschaften 88–99

Ziel 521

Zusammengesetzt 428, 518 ff.

Zweierlei Ausgang 9

Zweifel verlieren 442 f.





II – GLEICHNISSE


Der Arm 521

Der Arzt 66

Der Augenblick 518

Baum und Schatten 474 f.

Mächtige Bäume 285

Das welke Blatt 57

Butter 275, 277

Der Edelstein 245

Der wilde Elephant 261

Die Erde 287

Der Fadenknäul 205

Der hohe Felsen 259

Feuer 276, 278

Fliegen 284

Die Gebändigten 258

Das Gefängniss 123, 264

Der Gesättigte 58

Der Getreidesack 198

Die Giftsalbe 66

Die Giftschlange 67

Die Gipfelschatten 310, 320

Durchleuchtiges Gold 426 f.

Gediegenes Gold 213

Die Händler 27

Die Häuser 324

Der freie Himmelsraum 123, 264

Das Holzscheit 204, 205

Der weiße Jasmin 82

Das Juwel 213

Kernholz 353, 398

Der Kettenhund 27

Königreiche 286 f.

Königselephanten 270



Kuh und Fell 476

Die geschlachtete Kuh 198

Die Kuppel 42

Die Kur 61

Das Licht 82

Das Lotusblatt 520

Der weiße Mantel 203

Das große Meer 203

Das Messer 66; 477

Milch 274, 277

Der zunehmende Mond 478

Die Mörder 293

Das kühle Nass 202

Oel und Docht 288

Die Oellampe 429; 473 f.

Oellampen 283

Der Palmstumpf 59, 430

Die Perle 248

Die glühende Pfanne 522

Der Pfeil 66

Der Pfeilschmidt 19

Der Weg nach Rājagaham 80

Die Reifen 212

Das Rohrdach 161

Der schwarze Rosenlauch 82

Das edle Ross 75

Der Rosselenker 207

Der rothe Sandel 82

Fünf Schatzgruben 299

Der Schaumball 200

Zwei Scheite 425 f.

Die einäugige Schildkröte 316

Der Schmutzwinkel 123, 264

Der Schnalzer 519

Die Seequelle 201

Sesamöl 274, 276

Die Sonde 66

Sonne und Schatten 30

Der Speichelball 520

Der handgroße Stein 312, 322

Der Steinblock 58

Die Steinkugel 204

Die Stierhaut 220

Der Teich 206

Die Terrasse 219

Thongefäße 239

Die Trinkschaale 66

Der Verliebte 16 f.

Der Verreiste 56

Der Verwundete 6

Der beschwingte Vogel 125

Die Wachtel 300 f.

Der Wassereimer 204, 205, 206

Wiesenfelder 286

Die Wunde 66

Der Würfelspieler 317, 323





III – ORDENSZUCHT


Kleidung 123, 125, 134, 159, 228, 255

Nicht ohne Mantel und Almosenschaale 432

Nahrung 76 f., 125, 138, 159, 265, 296, 480

Leidliches Auskommen 293, 294 f.

Arzenei 131 f.; 460



Aufenthalt 71, 74, 78, 126, 136–138, 159, 196, 352, 396, 419, 480, 524

Unter freiem Himmel 183

Einsam wie Feldhüter und Hirten 91

Tief im Walde 508

Hütte 372

Lager 291, 350, 468

Schlaf 77, 265 f.

Umgang 159

Zusammenkunft 86

Am letzten herbstlichen Vollmonde 183 f.

Ansprache 38

Ohne Hader 35–38; 295 f.

Nicht um Kleinlichkeiten 37

Nicht ungehörig 41, 274

Gleichmuth 39

Bescheid 41

Erinnern 48–50

Gras darüber streuen 51

Ausjäten 46

Eintracht 52 f.

Unterweisen 182–184

Lehrreiches Gespräch 95–102; 293; 296 f.; 349

Schweigen 266; 296

Gedenkensruhe 195, 219, 240, 345, 459, 464, 509

Aufwartung 460

Fußwaschung 293 f., 470, 479

Bad 350

Begleitung 481

Selbander 450, 459, 470, 479

Selbviert 279

Der Tugendpfad 78 f., 123–127, 264–267

Der Weg 45; 174–179; 183

Wandel 130–139

Hohe Förderung 186 f., 196–203

Almosen läutern 516

Wachsamkeit 77, 188 f., 265

Unser Gebot 74, 524

Nachfolge 94; 236

Richtschnur 48

Zuflucht 86

Die Jüngerschaft 184–186

Der ächte Asket 129

Rein aus dem Kerne 184

Ohne Hangen 102, 485, 497

Weise Mönche 434

Heilige 180, 523

Kämpfer 79, 180, 510, 522

Edle Söhne 82; 254; 418, 469

Gelehrig 433, 469

Anmuthig, nicht unmuthig 461

Liebevoll 295

Erzeuger und Ernährer 434

Zur Waffe greifen 463; 467

Achtzig Jahre Pilgerschaft 251–255

Drei Jahre 372 f.

Unbill 238

Schismatische Symptome 40, 45, 100, 290

Nonnen 469–480







IV – ANHÄNGER


Besuch 74, 504

Gruß 280, 449

Beitritt 83, 509

Gabe 273, 280, 441 f.

Ansichten 107

Gerade und ungerade 505

Einander begegnen 442

Gewinnen 468

Anāthapiṇḍiko 459

Pañcakaṉgo 279





V – GOTAMO


Andere Erkenntniss 380–382

Selbst erkannt 336; 504

Wegweiser 81

Der Wegeskundige 85

Der Fahrkundigen vorzüglichster 394

Arzt 66

Mitleidig 35, 74, 239, 290, 393, 524

Gespräch mit den Leuten 229

Herankommen 293

Frage stellen 80

In Kürze 146, 160, 363, 407, 432, 465

Stämpel 396

Bereit machen 480

Bezichtigung 372

Der frohe Ruhmesruf 419, 504

Die beste Belehrung in heutiger Zeit 82

Der Erwachsame 241; 297

Der Erwachte 84, 118, 167, 263

Der Erhabene 3, 111, 209, 341, 497

Der Erlauchte 3, 111, 209, 341, 497

Der Willkommene 263, 352, 375, 396, 432, 434, 466, 518

Der Meister 432; 524

Der Vollendete 33, 55, 66, 76, 117, 123, 250, 263, 354, 375, 393 f., 433



HERVORRAGENDE JÜNGER


Die Anuruddher 294

Anuruddho 182, 279

Ānando 42, 72, 83, 162, 182, 219, 227, 241, 346, 378, 441, 450, 517

Kaccāno 182, 359, 406

Kassapo 182

Cundo 459

Channo 459

Nandako 469

Puṇṇo 464

Bakkulo 251

Moggallāno 182, 434

Sāriputto 111, 117, 146, 161, 182, 434, 509

Mahāpajāpatī 440, 469







VI – BÜSSERWESEN


Freie Brüder

Nāthaputto 42

Eifrig 12–14

Heftig 10

Ferner kein Zufluss mehr 4

Geborstene Kuppel 42

Freie Brüder

Kuṇimāhāranerayikā Anm. 151, 333

Nackte Büßer

Kassapo 251





VII – BRĀHMANENTHUM

Die Ziffern dieses Abschnittes beziehen sich auf die Anmerkungen.


Die Veden

Mantras 3, 18, 98, 113, 115, 136

Brāhmaṇam 9, 40, 113, 140, 152

Upaniṣat 2, 5, 15, 16, 23, 32, 40, 41, 51,
56, 58, 70, 74, 81, 88, 91, 93, 97,
103, 109, 111, 126, 132, 134, 135, 139,
140, 149, 150, 159, 160, 173, 181, 184,
185, 186, 190, 195, 196, 198, 203, 206,
209, 210, 216

S̀ruti

Pārāśaryas 216

Smṛti

Gautamas 101

Vasiṣṭhas 42, 109

Manus 42, 101, 156, 164, 171

Yājñavalkyas 56, 60

Vyāsas 207

Gobhilas 119

Rāmāyaṇam 45

Bhāratam 28, 45, 63, 64, 71, 79, 131, 175

Bhagavadgītā 98, 140

Bhāgavatam 115, 120, 169

Yogasūtram 71

S̀akuntalā 43, 158

Vikramorvaśīyam 74

Raghuvaṃśam 111

Ṛtusaṃhāram 51, 82, 120

Harṣacaritam 51, 132

Kathāsaritsāgaras 2

S̀ukasaptati 31, 187

Harakelināṭakam 27

Sarvadarśanasaṃgrahas 2, 9

Haimadhātupārāyaṇam 174







VIII – VOLK UND SITTE


Stände

Fürst 160, 209, 229, 323

Marschall 84, 90

Feldherr 90

Bogenschütze 75

Soldat 232

Priester 75, 160, 210, 314, 323

Rechner 75

Meier 83

Baumeister 279

Arzt 6, 61, 64

Bürger 160, 210, 236, 323

Handwerker 200, 213, 220, 426 f., 476

Bauer 236

Elephantenbändiger, Elephantenlenker 261, 394

Elephantensteller 261

Rossebändiger, Rosselenker, Wagenlenker 75, 207, 322, 394

Stiertreiber 394

Treiber, Jäger, Korbflechter, Radmacher, Gärtner 317

Waldhüter, Feldhüter, Hirt 294, 91

Töpfer, Hafner 239, 418

Diener 160

Der König 261

Rechtspflege 309, 311

Der Augenzeuge 149

Erderoberer, Kaiser 167, 321 f.

Die sieben Juwelen 321

Königsgut 263

Die Frühjahrsfeier 322

Hunderttausend Welten 213

Die zehntausendfache Welt 243

Die vom Ozean umschlossene Erde 282, 287

Vollmond 479

Mann und Weib 167

Gesundheit 321

Der Wasserguss 248

Würfelspiel 317, 223



SAGE


Höllische Welt 310–313

Erzhölle 313, 332 f.

Dreckhölle 333

Hundehölle 334

Dornenwald 334

Schwerdtblätter 334

Laugenätze 335

Eisen und Kupfer 335

Thiergewordene Wesen 314 f.

Einer den anderen auffressen 317

Das Gespensterreich 325

Die Zwischenwelten 243, 249

Menschen oder Götter 108



Himmlische Welt 320–324

Die Dreiunddreißig 210, 360

Der himmlische Baum 360

Der weiße Flockenfels 360

Vier Göttersöhne 243; 247

Sälige Gestalt 210, 241 f., 246, 459

Der Erwachsame 241–249

Der tausendfache-hunderttausendfache Brahmā 211–214

Götter von bestimmtem Glanze 283

Heller Glanz 350

Candano 359–361

Götter von unermesslichem Glanze 283

Götter von unlauterem Glanze 283

Götter von verschiedenem Glanze, verschiedener Farbe 283

Götter von vollkommen reinem Glanze 283



Götter wie schwärmende Fliegen 284

Die vieltausendfache Geisterschaar 481, 485

Die Götterboten 326–331, 336

Der Richter der Schatten 325; 336

Böse und heilige Geister 160, 433, 504





IX – EIGENNAMEN

I – PERSONEN


Aggivessano 258, 271

Aciravato 256

Ajātasattu 83

Anāthapiṇḍiko 449

Anuruddho 182, 279, 293

Abhayakaccāno 284

Ānando 42, 72, 83, 162, 182, 219, 227, 241, 346, 378, 441, 450, 517

Uttaro 517

Udāyī 374

Upanando 90

Kaccāno 182, 352, 396

Kappino 182

Kassapo (I) 182

Kassapo (II) 251

Kāḷakhemako 227

Kimbilo 294

Koṭṭhito 182

Ghaṭāyo 227

Candano 359

Cundo (I) 182, 459

Cundo (II) 42

Channo 459



Jayaseno 256, 271

Todeyyo 362

Nandako 469

Nandiyo 294

Nāthaputto 42

Pañcakaṉgo 279

Pajjoto 83

Pārāsariyo 517

Pukkusāti 418

Puṇṇo 464

Potaliputto 372

Bakkulo 251

Bhagu 293

Bhaggavo 418

Bhūmijo 271

Mahāpajāpatī 440, 469

Moggallāno (I) 182, 434

Moggallāno (II) 74

Moggallāno (III) 83

Rāhulo 480

Revato 182

Licchavī 54

Lomasakaṉgiyo 359

Vassakāro 84

Vedehī 83

Sakko, Sakyer 3, 41, 227, 359, 440, 504

a middhi 350, 372

Sāriputto 111, 117, 146, 161, 182, 434, 509

Sunakkhatto 54

Subho 362



II – ÖRTER


Kajaṉgalā 516

Kapilavatthu 227, 359, 440

Kammāsadammam 68

Kuru 68

Kusinārā 34

Kosambī 290

Kosalo 503

Tapodo 350

Devadaham 3

Nagaravindam 504

Pāvā 42

Pubbajiram 463

Bālakaloṇakāragāmo 293

Benāres 433

Magadhā 83, 418

Rājagaham 83, 251, 256, 261, 350, 372, 418, 459, 509

Vajjī 463

Vesālī 54, 92

Sāmagāmo 41

Sāvatthī 23, passim

Die Suner 466–468

Himālayo 312



Der Garten Anāthapiṇḍikos 23, passim

Der Bambuspark 83, 91, 251, 256, 271, 372, 459, 509

Das Breite Joch 170

Der Brockenstein 170

Der Dunkle Wald 481

Der Hügel der Eichhörnchen 83, 251, 256, 271, 372, 459, 509

Ghaṭāyos Einsiedelei 227

Die Halle der Einsiedelei 54, 92

Kāḷakhemakos Einsiedelei 227

Der Park der Feigenbäume 227, 359, 440

Gabenhain 34

Die Gartenstiftung 290

Der Geierkulm 170, 459

Der Hain der Glockenbäume 516

Das Graue Horn 170

Der Große Wald 54, 92

Der Königsgarten 470, 479

Die Terrasse der Mutter Migāros 74, 95, 102, 182, 219

Meier Moggallānos Wirthschaft 83

Der Osthain 74, 95, 102, 182, 219

Der Seherschlund 170

Der Seherstein 433

Der Siegerwald 23, passim

Der Wildpark 433





X – SUTTAMĀTIKĀ

UPARIPAṆṆĀSAM

VAGGO EKĀDASAMO

DEVADAHAVAGGO


101.  Devadahasuttam 3

102.  Pañcattayasuttam 23

103.  Kintisuttam 34

104.  Sāmagāmasuttam 41

105.  Sunakkhattasuttam 54

106.  Āneñjasappāyasuttam 68

107.  Gaṇakamoggallānasuttam 74

108.  Gopakamoggallānasuttam 83

109.  Mahāpuṇṇamasuttam 95

110.  Cuḷapuṇṇamasuttam 102



VAGGO DVĀDASAMO

ANUPADAVAGGO


111.  Anupadasuttam 111

112.  Chavisodhanasuttam 118

113.  Sappurisasuttam 129

114.  Sevitabbāsevitabbasuttam 145

115.  Bahudhātukasuttam 161

116.  Isigilisuttam 170

117.  Cattārīsakasuttam 173

118.  Ānāpānasatisuttam 182

119.  Kāyagatāsatisuttam 195

120.  Saṉkhāruppattisuttam 209



VAGGO TERASAMO

SUÑÑATAVAGGO


121.  Cuḷasuññatasuttam 219

122.  Mahāsuññatasuttam 227

123.  Acchariyabbhutadhammasuttam 239



124.  Bakkulasuttam 251

125.  Dantabhūmisuttam 256

126.  Bhūmijasuttam 271

127.  Anuruddhasuttam 279

128.  Upakkilesiyasuttam 290

129.  Bālapaṇḍitasuttam 308

130.  Devadūtasuttam 324



VAGGO CATUDDASAMO

VIBHAṈGAVAGGO


131.  Bhaddekarattasuttam 341

132.  Ānandabhaddekarattasuttam 345

133.  Kaccānabhaddekarattasuttam 350

134.  Lomasakaṉgiyabhaddekarattasuttam 359

135.  Cūḷakammavibhaṉgasuttam 362

136.  Mahākammavibhaṉgasuttam 372

137.  Saḷāyatanavibhaṉgasuttam 384

138.  Uddesavibhangasuttam 395

139.  Araṇavibhaṉgasuttam 407

140.  Dhātuvibhaṉgasuttam 418

141.  Saccavibhaṉgasuttam 433

142.  Dakkhiṇāvisuddhisuttam 440



VAGGO PAÑCADASAMO

SALĀYATANAVAGGO


143. Anāthapiṇḍikovādasuttam 449

144. Channovādasuttam 459

145. Puṇṇovādasuttam 464

146. Nandakovādasuttam 469

147. Rāhulovādasuttam 480

148. Chachakkasuttam 485

149. Mahāsaḷāyatanikasuttam 497

150. Nagaravindeyyasuttam 503

151. Piṇḍapātapārisuddhisuttam 509

152. Indriyabhāvanāsuttam 516

UPARIPAṆṆĀSAṂ SAMATTAM





XI – VARIA

Ziffer = Anmerkung


Etyma 1, 11, 23, 42,
59, 70, 97, 98, 99,
109, 110, 128, 131,
132, 145, 158, 162,
163, 174, 178, 205

Asoko 12, 19, 62, 66,
110, 116, 160, 162,
175, 200, 207

Nepālischer Buddhismus 110

Mahāvastu 1, 17, 111

Lalitavistaras 111, 129, 158

Divyāvadānam 24, 111, 205

Griechische Zeugen 14, 24, 164, 205








CORRIGENDA




	
      Seite
    
	
      20
    
	
      Zeile
    
	
      21
    
	
richtig

	
ohne Anmerkungsziffer




	
      „
    
	
      58
    
	
      „
    
	
      1
    
	
      „
    
	
Reich




	
      „
    
	
      138
    
	
      „
    
	
      19
    
	
      „
    
	
folgt




	
      „
    
	
      167
    
	
 nach fünfter Zeile Zwischenraum, keinen
      nach der zwölften Zeile.
    



	
      „
    
	
      168
    
	
nach dritter Zeile Zwischenraum, keinen
      nach der elften.
    



	
      „
    
	
      186
    
	
      Zeile
    
	
      24
    
	
richtig

	
ohne Anmerkungsziffer.
    



	
      „
    
	
      236
    
	
      „
    
	
      27
    
	
      „
    
	
Meisters




	
      „
    
	
      243
    
	
      „
    
	
      20
    
	
      „
    
	
233 (Marginalziffer)




	
      „
    
	
      269
    
	
      „
    
	
      14
    
	
      „
    
	
hinausreichenden,




	
      „
    
	
      475
    
	
      „
    
	
      14
    
	
      „
    
	
weder Weh noch Wohl




	
      „
    
	
      488
    
	
      „
    
	
      8
    
	
      „
    
	
ist der Durst bedingt




	
      „
    
	
      545
    
	
viertletzte Zeile
    
	
      „
    
	
0kathā


















R. PIPER & CO. VERLAG  MÜNCHEN



IN DER ÜBERTRAGUNG VON

KARL EUGEN NEUMANN

SIND FERNER ERSCHIENEN:

DIE REDEN GOTAMO BUDDHOS

LÄNGERE SAMMLUNG

DREI BÄNDE, NEBST ERGÄNZUNGSBAND WELCHER NOCH
ERSCHEINEN WIRD



DIE REDEN GOTAMO BUDDHOS

SAMMLUNG DER BRUCHSTÜCKE

EINE TASCHENAUSGABE ERSCHEINT NOCH 1921



DIE LETZTEN TAGE GOTAMO BUDDHOS

EINE MONUMENTAL-AUSGABE WIRD VORBEREITET

SUBSKRIPTIONEN NIMMT DER VERLAG ENTGEGEN



DER WAHRHEITPFAD

DHAMMAPADAM

TASCHENAUSGABE



DIE LIEDER DER MÖNCHE UND
NONNEN GOTAMO BUDDHOS



KRISCHNAS WELTENGANG

EIN INDISCHER MYTHOS








UNTER DER LEITUNG VON
JUSTINIAN FRISCH WURDE DIESE TASCHENAUSGABE
DER MITTLEREN SAMMLUNG DER
REDEN GOTAMO BUDDHOS IN EINER AUFLAGE
VON 5000 EXEMPLAREN BEI DER
WALDHEIM-EBERLE A. G. IN WIEN IN DEN
JAHREN 1920–1921 HERGESTELLT






Weitere Anmerkungen zur Transkription

Der vorliegende Text wurde anhand der 1921 erschienenen Buchausgabe
erstellt; Interpunktionsfehler wurden dabei stillschweigend korrigiert.
Die Rechtschreibung des Originals wurde beibehalten, sofern es sich
nicht um offensichtliche Fehler handelt. Der Seitenverweis ‚332‘ wurde
zu ‚233‘ korrigiert; die anderen in den Corrigenda aufgeführten Punkte
wurden aber wie im Original belassen.

Die folgenden Stellen wurden korrigiert:


	S. 20: ‚ihr Mönch,‘ → ‚ihr Mönche,‘

	S. 55: ‚Sunakkhato‘ → ‚Sunakkhatto‘

	S. 253: Anmerkung 217 → Anmerkung 127

	S. 287: Anmerkung 136 → Anmerkung 138

	S. 492: ‚Die Nase‘ → ‚die Nase‘

	S. 617: ‚.... H‘ → ‚.... = H‘

	S. 618: ‚13–19‘ → ‚p. 117 13–19‘;
‚p. 221 7‘ → ‚p. 229 7‘;
‚125. ERSTAUNLICHE‘ → ‚123. ERSTAUNLICHE‘;

	S. 619: ‚p. 248‘ → ‚p. 248 1‘;
‚253 18–18‘ → ‚253 18–19‘;

	S. 620:‚7 2–3‘ → ‚59 2–3‘;
die Anmerkungen 7 26–28 und 219 23–26 konnten
nicht zugeordnet werden.

	Anmerkung 171: ‚Simplissimus‘ → ‚Simplicissimus‘

	Corrigenda: ‚letzte Zeile‘ → ‚viertletzte Zeile‘








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE REDEN GOTAMO BUDDHOS. MITTLERE SAMMLUNG, DRITTER BAND ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		DIE REDEN GOTAMO BUDDHOS

	INHALT

	VORREDE

	ELFTER THEIL BUCH DER GÖTTERLACHE

		VOR DER GÖTTERLACHE

		DIE FÜNF UND DIE DREI

		VIELLEICHT

		VOR SĀMAGĀMO

		SUNAKKHATTO

		ZUR UNVERSTÖRUNG

		RECHNER MOGGALLĀNO

		MEIER MOGGALLĀNO

		VOLLMOND – I –

		VOLLMOND – II –

	



	ZWÖLFTER THEIL BUCH DER REIHE

		DIE REIHE

		SECHS ERLÄUTERN

		EIN GUTER MENSCH

		ZU BETREIBEN UND NICHT ZU BETREIBEN

		VIEL DER ARTUNGEN

		AM SEHERSCHLUNDE

		VIERZIGMÄCHTIG

		BEDACHTSAME EIN- UND AUSATHMUNG

		EINSICHT IN DEN KÖRPER

		UNTERSCHIEDLICHE WIEDERKEHR

	



	DREIZEHNTER THEIL BUCH DER ARMUTH

		ARMUTH – I –

		ARMUTH – II –

		ERSTAUNLICHE, AUSSERORDENTLICHE EIGENSCHAFTEN

		BAKKULO

		RANG DER GEBÄNDIGTEN

		BHŪMIJO

		ANURUDDHO

		VERSCHLACKUNG

		DER THOR UND DER WEISE

		DIE GÖTTERBOTEN

	



	VIERZEHNTER THEIL BUCH DER ABZEICHEN

		GLÜCKSÄLIGEINSAM

		GLÜCKSÄLIGEINSAM – ĀNANDO –

		GLÜCKSÄLIGEINSAM – KACCĀNO –

		LOMASAKAṈGIYO

		KENNZEICHNUNG DER WERKE – I –

		KENNZEICHNUNG DER WERKE – II –

		SECHSFACHEN GEBIETES ABZEICHEN

		DES STÄMPELS ABZEICHEN

		STREITLOSE ABZEICHEN

		SECHSFACHER ARTUNG ABZEICHEN

		DER WAHRHEIT ABZEICHEN

		LAUTERE SPENDE

	



	FÜNFZEHNTER THEIL BUCH DES SECHSFACHEN GEBIETES

		ANĀTHAPIṆḌIKO

		CHANNO

		PUṆṆO

		NANDAKO

		RĀHULO

		SECHSFACHE SECHSHEIT

		MÄCHTIGE ABZEICHEN

		DIE NAGARAVINDER

		ALMOSENLÄUTERUNG

		SINNESGEWALT

	



	ANMERKUNGEN

	NACHWEISE

		102. DIE FÜNF UND DIE DREI

		104. VOR SĀMAGĀMO

		111. DIE REIHE

		117. VIERZIGMÄCHTIG

		122. ARMUTH

		123. ERSTAUNLICHE, AUSSERORDENTLICHE EIGENSCHAFTEN

		124. BAKKULO

		128. VERSCHLACKUNG

		144. CHANNO

		148. SECHSFACHE SECHSHEIT

	



	ANMERKUNGEN DES HANDEXEMPLARS

	REGISTER

		I – STELLENLESE

		II – GLEICHNISSE

		III – ORDENSZUCHT

		IV – ANHÄNGER

		V – GOTAMO
	
			HERVORRAGENDE JÜNGER

		

	

		VI – BÜSSERWESEN

		VII – BRĀHMANENTHUM

		VIII – VOLK UND SITTE
	
			SAGE

		

	

		IX – EIGENNAMEN
	
			I – PERSONEN

			II – ÖRTER

		

	

		X – SUTTAMĀTIKĀ UPARIPAṆṆĀSAM
	
			VAGGO EKĀDASAMO DEVADAHAVAGGO

			VAGGO DVĀDASAMO ANUPADAVAGGO

			VAGGO TERASAMO SUÑÑATAVAGGO

			VAGGO CATUDDASAMO VIBHAṈGAVAGGO

			VAGGO PAÑCADASAMO SALĀYATANAVAGGO

		

	

		XI – VARIA

	



	CORRIGENDA

	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/cover00377.jpeg
KARL FUGEN NEUMANN
DIE REDEN
GOTAMO BUDDHOS

MITTLERE SAMMLUNG

DRITTER BAND

R.PIPER ¢ CO. VERLAG: MUNCHEN





