
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Friedrich Nietzsche: Ein Kämpfer gegen seine Zeit

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Friedrich Nietzsche: Ein Kämpfer gegen seine Zeit


Author: Rudolf Steiner



Release date: November 24, 2016 [eBook #53592]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: German


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net/ for Project

        Gutenberg (This book was produced from scanned images of

        public domain material from the Google Books project.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK FRIEDRICH NIETZSCHE: EIN KÄMPFER GEGEN SEINE ZEIT ***




















FRIEDRICH NIETZSCHE

EIN KÄMPFER GEGEN SEINE ZEIT.









[image: Originaltitelblatt.]









FRIEDRICH NIETZSCHE

EIN KÄMPFER GEGEN SEINE ZEIT.



Von

Dr. RUDOLF
STEINER.

WEIMAR.

VERLAG VON EMIL FELBER.

1895.





Alle Rechte vorbehalten. 







Inhalt.



	
	
	Seite



	
	Vorrede
	VII



	I.
	Nietzsches Charakter
	1



	II.
	Der Übermensch
	29



	III.
	Nietzsches Entwickelungsgang
	93












Vorrede.




Als ich vor sechs Jahren die Werke Friedrich Nietzsches kennen lernte, waren in mir bereits
Ideen ausgebildet, die den seinigen ähnlich sind. Unabhängig
von ihm und auf anderen Wegen als er, bin ich zu Anschauungen gekommen,
die im Einklang stehen mit dem, was Nietzsche in seinen Schriften:
„Zarathustra“, „Jenseits von Gut und
Böse“, „Genealogie der Moral“ und
„Götzendämmerung“ ausgesprochen hat. Schon in
meinem 1886 erschienenen kleinen Buche „Erkenntnistheorie der
Goetheschen Weltanschauung“ kommt
dieselbe Gesinnung zum Ausdruck, wie in den genannten Werken
Nietzsches.

Dies ist der Grund, warum ich mich gedrängt
fühlte, ein Bild von dem Vorstellungs- und Empfindungsleben
Nietzsches zu zeichnen. Ich glaube, daß ein solches Bild
Nietzsche am ähnlichsten dann wird, wenn man es seinen
erwähnten letzten Schriften gemäß schafft. So habe ich
es gethan. Die früheren Schriften Nietzsches zeigen uns ihn als
Suchenden. Er stellt sich uns in ihnen dar als
rastlos aufwärts Strebender. In seinen
letzten Schriften sehen wir ihn auf dem Gipfel angelangt, der eine
seiner ureigenen Geistesart angemessene Höhe hat. In den meisten
der bis jetzt über Nietzsche erschienenen Schriften wird dessen
Entwickelung so dargestellt, als ob er in den verschiedenen Zeiten
seiner Schriftstellerlaufbahn voneinander mehr oder weniger abweichende
Meinungen gehabt hätte. Ich habe zu zeigen versucht, daß von
einem Meinungswechsel bei Nietzsche nicht die Rede sein kann, sondern
nur von einer Aufwärts-Bewegung, von der naturgemäßen
Entwickelung einer Persönlichkeit, die noch nicht die ihren
Anschauungen entsprechende Ausdrucksform gefunden hatte, als sie ihre
ersten Schriften schrieb.

Das Endziel von Nietzsches Wirken ist die Zeichnung des
Typus „Übermensch“. Diesen Typus zu charakterisieren,
habe ich als eine der Hauptaufgaben meiner Schrift betrachtet. Mein
Bild des Übermenschen ist genau das Gegenteil des Zerrbildes
geworden, das in dem augenblicklich verbreitetsten Buche über
Nietzsche von Frau Lou Andreas-Salomé
entworfen ist. Man kann nichts dem Nietzscheschen Geiste mehr
Zuwiderlaufendes in die Welt setzen, als das mystische Ungetüm,
das Frau Salomé aus dem Übermenschen gemacht hat. Mein Buch
zeigt, daß in Nietzsches Ideen nirgends auch nur die geringste
Spur von Mystik anzutreffen ist. Auf die Widerlegung der Ansicht von
Frau Salomé, daß Nietzsches Gedanken in
„Menschliches, Allzumenschliches“ von den Ausführungen
Paul Rées, des Verfassers der
„Psychologischen Beobachtungen und des Ursprungs der moralischen Empfindungen“ u. s. w.,
beeinflußt seien, habe ich mich nicht
eingelassen. Ein so mittelmäßiger Kopf wie Paul Rée
konnte auf Nietzsche keinen bedeutenden Eindruck machen. Ich würde
diese Dinge auch hier nicht berühren, wenn nicht das Buch von Frau
Salomé so viel beigetragen hätte, geradezu
widerwärtige Ansichten über Nietzsche zu verbreiten. Fritz
Koegel, der ausgezeichnete Herausgeber von
Nietzsches Werken, hat im „Magazin für Litteratur“
diesem Machwerke die gebührende Abfertigung angedeihen lassen.

Ich kann diese kurze Vorrede nicht beschließen,
ohne Frau Förster-Nietzsche, der Schwester
Nietzsches, herzlichst zu danken für die vielen Freundlichkeiten,
die ich von ihr während der Zeit erfahren habe, in der meine
Schrift entstanden ist. Den im „Nietzsche-Archiv“ in
Naumburg verlebten Stunden verdanke ich die Stimmung, aus der heraus
die folgenden Gedanken geschrieben sind.

Weimar, April 1895.

Rudolf Steiner. 







Nietzsches Werke.




Ich führe hier zur Orientierung die bis jetzt
erschienenen und für meine Ausführungen in Betracht kommenden
Schriften Nietzsches an und füge zu jeder einzelnen die Jahreszahl
des Erscheinens der ersten Auflage hinzu.

Die Geburt der
Tragödie. Oder: Griechentum und Pessimismus.

Die 1. Aufl. erschien 1872.

Eine neue Ausgabe mit vorgedrucktem „Versuch einer
Selbstkritik“ erschien 1886.

Unzeitgemäße Betrachtungen.

Erstes Stück: David Strauß, der Bekenner und
Schriftsteller. 1. Aufl. 1873.

Zweites Stück: Vom Nutzen und Nachteil der Historie
für das Leben. 1. Aufl. 1874.

Drittes Stück: Schopenhauer als Erzieher. 1. Aufl.
1874.

Viertes Stück: Richard Wagner in Bayreuth. 1. Aufl.
1876.

Menschliches,
Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister.

1. Band. 1. Aufl. 1878.

Eine neue Ausgabe mit einer einführenden Vorrede
erschien 1886.

Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch
für freie Geister.

2. Band. Die beiden Abteilungen dieses Buches:
„Vermischte Meinungen und Sprüche“ und „Der
Wanderer und sein Schatten“ erschienen zuerst jede als besonderes
Buch. Die erste 1879 unter dem Titel: „Menschliches,
Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister. Anhang: Vermischte
Meinungen und Sprüche“, die zweite 1880. Beide Abteilungen
wurden 1886 zu einem Bande vereinigt, der mit einer einführenden
Vorrede versehen wurde und der den Titel trug: „Menschliches,
Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister. Zweiter Band. Neue
Ausgabe mit einer einführenden Vorrede.“

Morgenröte. Gedanken über die
moralischen Vorurteile.

1. Aufl. 1881.

Neue Ausgabe mit einer einführenden Vorrede 1887.


Die fröhliche Wissenschaft („La gaya
scienza“). 1. Aufl. 1882.

Neue Ausgabe mit einer Vorrede 1887.

Also sprach
Zarathustra. Die Teile erschienen zuerst einzeln: 1. Teil 1883;
2. Teil 1883; 3. Teil 1884. Die erste Gesamtausgabe der drei Teile
erschien 1886. Der vierte Teil erschien 1885 in 40 Abzügen
bloß für Freunde und erst 1891 als 1. Aufl.

Jenseits von Gut und
Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft. 1. Aufl.
1886.

Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. 1.
Aufl. 1887.

Der Fall Wagner. Ein Musikanten-Problem. 1. Aufl.
1888.

Götzendämmerung
oder Wie man mit dem Hammer philosophiert. 1. Aufl. 1889.

Nietzsche contra Wagner. Aktenstücke eines
Psychologen. Erschien 1895 in der Gesamtausgabe zum ersten Mal. 1888
bereits einmal gedruckt, aber nicht ausgegeben.

Der Antichrist. Versuch einer Kritik des
Christentums. Das erste Buch des unvollendeten Werkes Nietzsches
„Der Wille zur Macht“. In der Gesamtausgabe (1895) zum
erstenmal gedruckt.

Gedichte. In der Gesamtausgabe 1895.

Eine Gesamtausgabe von
Nietzsches Werken in 8 Bänden ist 1895 bei C. G. Naumann in
Leipzig erschienen. In derselben sind enthalten: Die Geburt der
Tragödie 4. Aufl.; Die „Unzeitgemäßen
Betrachtungen“ 3. Aufl.; „Menschliches,
Allzumenschliches“ 1. u. 2. Bd. 4. Aufl.; Morgenröte 2.
Aufl.; Fröhliche Wissenschaft 2. Aufl.; Zarathustra 4. Aufl.;
Jenseits von Gut und Böse 5. Aufl.; Genealogie der Moral 4. Aufl.;
Der Fall Wagner 3. Aufl.; Götzendämmerung 3. Aufl.; Nietzsche
contra Wagner; Antichrist; Gedichte.

Die Veröffentlichung der noch ungedruckten Arbeiten
Nietzsches, sowie seiner Entwürfe zu Arbeiten, seiner Fragmente u.
s. w. steht bevor. 










I.

Der Charakter.





1.




Friedrich Nietzsche
charakterisiert sich selbst als einsamen Grübler und
Rätselfreund, als unzeitgemäße
Persönlichkeit. Wer auf solchen eigenen Wegen geht, wie er,
„begegnet niemandem; das bringen die eigenen Wege mit sich.
Niemand kommt, ihm dabei zu helfen; mit allem, was ihm von Gefahr,
Zufall, Bosheit und schlechtem Wetter zustößt, muß er
allein fertig werden“, sagt er in der Vorrede zur zweiten Ausgabe
seiner „Morgenröte“. Aber reizvoll ist es, ihm in
seine Einsamkeit zu folgen. Die Worte, die er über sein
Verhältnis zu Schopenhauer ausgesprochen hat, möchte ich
über das meinige zu Nietzsche sagen: „Ich gehöre zu den
Lesern Nietzsches, welche, nachdem sie die erste Seite von ihm gelesen,
mit Bestimmtheit wissen, daß sie alle Seiten lesen und auf jedes
Wort hören werden, das er überhaupt gesagt hat. Mein
Vertrauen zu ihm war sofort da ..... Ich verstand ihn, als ob er
für mich geschrieben hätte, um mich verständlich, aber
unbescheiden und thöricht auszudrücken.“ Man kann so
sprechen und weit davon entfernt sein, sich als
„Gläubigen“ der Nietzscheschen Weltanschauung zu
bekennen. Weiter allerdings nicht, als Nietzsche davon entfernt war,
sich solche „Gläubige“ zu wünschen. Legt er doch
seinem „Zarathustra“ die Worte in den Mund:

„Ihr sagt, ihr glaubt an Zarathustra? Aber was
liegt an Zarathustra! Ihr seid meine Gläubigen: aber was liegt an
allen Gläubigen!

„Ihr hattet euch noch nicht gesucht:
da fandet ihr mich. So thun alle Gläubigen; darum ist es so wenig
mit allem Glauben.

„Nun heiße ich euch, mich
verlieren und euch finden; und erst, wenn ihr
mich alle verleugnet habt, will ich euch wiederkehren.“

Nietzsche ist kein Messias und Religionsstifter; er kann
deshalb sich wohl Freunde seiner Meinungen wünschen; Bekenner
seiner Lehren aber, die ihr eigenes Selbst aufgeben, um das seinige zu
finden, kann er nicht wollen.

In Nietzsches Persönlichkeit finden sich Instinkte,
denen ganze Vorstellungskreise seiner Zeitgenossen zuwider sind. Von
den wichtigsten Kulturideen derjenigen, in deren Mitte er sich
entwickelt hat, wendet er sich ab mit einem instinktiven Widerwillen;
und zwar nicht so, wie man eine Behauptung ablehnt, in der man einen
logischen Widerspruch entdeckt hat, sondern wie man sich von einer
Farbe abwendet, die dem Auge Schmerz verursacht. Der Widerwille geht
von dem unmittelbaren Gefühl aus; die bewußte
Überlegung kommt zunächst gar nicht in Betracht. Was andere
Menschen empfinden, wenn ihnen die Gedanken: Schuld,
Gewissensbiß, Sünde, jenseitiges Leben, Ideal, Seligkeit,
Vaterland durch den Kopf gehen, wirkt auf Nietzsche unangenehm. Die
instinktive Art der Abneigung gegen die genannten Vorstellungen
unterscheidet Nietzsche auch von den sogenannten
„Freigeistern“ der Gegenwart. Diese kennen alle
Verstandeseinwände gegen die „alten
Wahnvorstellungen“; aber wie selten findet sich einer, der von
sich sagen kann: seine Instinkte hängen
nicht mehr an ihnen! Gerade die Instinkte sind es, die den Freigeistern
der Gegenwart böse Streiche spielen. Das Denken nimmt einen von
den überlieferten Ideen unabhängigen Charakter an, aber die
Instinkte können sich diesem veränderten Charakter des
Verstandes nicht anpassen. Diese „freien Geister“ setzen
irgend einen Begriff der modernen Wissenschaft an die Stelle einer
älteren Vorstellung; aber sie sprechen so von ihm, daß man
erkennt: der Verstand geht einen andern Weg als die Instinkte. Der
Verstand sucht in dem Stoffe, in der
Kraft, in der Naturgesetzlichkeit den Urgrund der Erscheinungen; die
Instinkte aber verleiten dazu, diesen Wesen gegenüber dasselbe zu
empfinden, was andere ihrem persönlichen Gotte gegenüber
empfinden. Geister dieser Art wehren sich gegen den Vorwurf der
Gottesleugnung; aber sie thun es nicht deshalb, weil ihre
Weltauffassung sie auf etwas führt, was mit irgend einer
Gottesvorstellung übereinstimmt, sondern weil sie von ihren
Vorfahren die Eigenschaft ererbt haben, bei dem Worte
„Gottesleugner“ ein instinktives
Gruseln zu empfinden. Große Naturforscher betonen, daß sie
die Vorstellungen: Gott, Unsterblichkeit nicht verbannen, sondern nur
im Sinne der modernen Wissenschaft umgestalten wollen. Ihre Instinkte
sind eben hinter ihrem Verstande zurückgeblieben. 

Eine große Zahl dieser „freien
Geister“ vertritt die Ansicht, daß der Wille des Menschen
unfrei ist. Sie sagen: der Mensch muß in
einem bestimmten Falle so handeln, wie es sein Charakter und die auf
ihn einwirkenden Verhältnisse bedingen. Man halte aber Umschau bei
diesen Gegnern der Ansicht vom „freien Willen“, und man
wird finden, daß sich die Instinkte dieser
„Freigeister“ von dem Vollbringer einer
„bösen“ That geradeso mit Abscheu abwenden, wie es die
Instinkte der anderen thun, die der Meinung sind: der „freie
Wille“ könne sich nach Belieben dem Guten oder dem
Bösen zuwenden.

Der Widerspruch zwischen Verstand und Instinkt ist das
Merkmal unserer „modernen Geister“. Auch in den freiesten
Denkern der Gegenwart leben noch die von der christlichen Orthodoxie
gepflanzten Instinkte. Genau die entgegengesetzten sind in Nietzsches
Natur wirksam. Er braucht nicht erst darüber nachzudenken, ob es
Gründe gegen die Annahme eines persönlichen Weltenlenkers
giebt. Sein Instinkt ist zu stolz, um sich vor einem solchen zu beugen;
deshalb lehnt er eine derartige Vorstellung ab. Er spricht mit seinem
Zarathustra: „Aber daß ich euch ganz mein Herz offenbare,
ihr Freunde: wenn es Götter gäbe, wie
hielte ich’s aus, kein Gott zu sein! Also
giebt es keine Götter.“ Sich selbst oder einen andern wegen
einer begangenen Handlung „schuldig“ zu sprechen, dazu
drängt ihn nichts in seinem Innern. Um ein solches
„schuldig“ unstatthaft zu finden, dazu braucht er keine
Theorie vom „freien“ oder „unfreien“
Willen.

Auch die patriotischen Empfindungen seiner deutschen
Volksgenossen sind Nietzsches Instinkten zuwider. Er kann sein
Empfinden und Denken nicht abhängig machen von den Gedankenkreisen
des Volkes, innerhalb dessen er geboren und erzogen ist; auch nicht von
der Zeit, in der er lebt. „Es ist so kleinstädtisch —
sagt er in seiner Schrift „Schopenhauer als Erzieher“
—, sich zu den Ansichten verpflichten, die ein paar hundert
Meilen weiter schon nicht mehr verpflichten. Orient und Occident sind
Kreidestriche, die uns jemand vor unsere Augen hinmalt, um unsere
Furchtsamkeit zu narren. Ich will den Versuch machen, zur Freiheit zu
kommen, sagt sich die junge Seele; und da sollte es sie hindern,
daß zufällig zwei Nationen sich hassen und bekriegen, oder
daß ein Meer zwischen zwei Weltteilen liegt, oder daß rings
um uns eine Religion gelehrt wird, welche vor ein paar tausend Jahren
nicht bestand.“ Die Empfindungen der Deutschen während des
Krieges im Jahre 1870 fanden in seiner Seele einen so geringen
Widerhall, daß er, „während die Donner der Schlacht
von Wörth über Europa weggingen“, in einem Winkel der
Alpen saß, „sehr vergrübelt und verrätselt,
folglich sehr bekümmert und unbekümmert zugleich“, und
seine Gedanken über die Griechen niederschrieb. Und als er einige
Wochen darauf sich selbst „unter den Mauern von Metz“
befand, war er „noch immer nicht losgekommen von den
Fragezeichen, die er zum Leben und der Kunst der Griechen gesetzt
hatte“. (Vergl. „Versuch einer Selbstkritik“ in der
zweiten Auflage seiner „Geburt der Tragödie“.) Als der
Krieg zu Ende war, stimmte er so wenig in die Begeisterung seiner
deutschen Zeitgenossen über den errungenen Sieg ein,
daß er schon im Jahre 1872 in seiner Schrift über
David Strauß von den „schlimmen und
gefährlichen Folgen“ des siegreich beendeten Kampfes sprach.
Er stellte es sogar als einen Wahn hin, daß auch die deutsche
Kultur in diesem Kampfe gesiegt habe, und er nannte diesen Wahn
gefährlich, weil, wenn er innerhalb des deutschen Volkes
herrschend wird, die Gefahr vorhanden ist, den Sieg in eine
völlige Niederlage zu verwandeln; in die Niederlage, ja
Exstirpation des deutschen Geistes zu Gunsten des „Deutschen
Reiches“. Das ist Nietzsches Gesinnung in einer Zeit, in der ganz
Europa voll ist von nationaler Begeisterung. Es ist die Gesinnung einer
unzeitgemäßen Persönlichkeit,
eines Kämpfers gegen seine Zeit.
Außer dem Angeführten ließe sich noch vieles nennen,
was in Nietzsches Empfindungs- und Vorstellungsleben anders ist, als in
dem seiner Zeitgenossen.







2.




Nietzsche ist kein „Denker“ im
gewöhnlichen Sinne des Wortes. Für die fragwürdigen und
tiefdringenden Fragen, die er der Welt und dem Leben gegenüber zu
stellen hat, reicht das bloße Denken nicht aus. Für diese
Fragen müssen alle Kräfte der menschlichen Natur entfesselt
werden; die denkende Betrachtung allein ist
ihnen nicht gewachsen. Zu bloß erdachten
Gründen für eine Meinung hat Nietzsche kein Vertrauen.
„Es giebt ein Mißtrauen in mir gegen Dialektik, selbst
gegen Gründe,“ schreibt er am 2. Dezember 1887 an Georg
Brandes. (Vergl. dessen „Menschen und Werke“, S. 212).
Wer ihn um die Gründe seiner Ansichten fragt, für den hat er
„Zarathustras“ Antwort bereit: „Du fragst warum? Ich
gehöre nicht zu denen, welche man nach ihrem Warum fragen
darf.“ Nicht ob eine Ansicht logisch bewiesen werden kann, ist
für ihn maßgebend, sondern ob sie auf alle Kräfte der
menschlichen Persönlichkeit so wirkt, daß sie für das
Leben Wert hat. Er läßt einen
Gedanken nur gelten, wenn er ihn geeignet findet, zur Entwicklung des
Lebens beizutragen. Den Menschen so gesund als möglich, so
machtvoll als möglich, so schöpferisch als möglich zu
sehen, ist sein Wunsch. Wahrheit, Schönheit, alle Ideale haben nur
Wert und gehen den Menschen nur etwas an, insofern sie lebenfördernd sind.

Die Frage nach dem Werte der
Wahrheit tritt in mehreren Schriften Nietzsches auf. In der
verwegensten Form wird sie in seinem Buche: „Jenseits von Gut und
Böse“ gestellt. „Der Wille zur Wahrheit, der uns noch
zu manchem Wagnisse verführen wird, jene berühmte
Wahrhaftigkeit, von der alle Philosophen bisher mit Ehrerbietung
geredet haben: was für Fragen hat dieser Wille zur Wahrheit uns
schon vorgelegt! Welche wunderlichen, schlimmen, fragwürdigen
Fragen! Das ist bereits eine lange Geschichte — und doch scheint
es, daß sie kaum eben angefangen hat.“ Was Wunder, wenn wir
endlich auch mißtrauisch werden, die Geduld verlieren, uns
ungeduldig umdrehn? Daß wir von dieser Sphinx auch unsererseits
das Fragen lernen? Wer ist das eigentlich, der uns hier Fragen stellt?
Was in uns will eigentlich ‚zur Wahrheit‘? In der
That, wir machten lange Halt vor der Frage nach
der Ursache dieses Willens — bis wir, zuletzt, vor einer noch
gründlicheren Frage ganz und gar stehen blieben. Wir fragten nach
dem Werte dieses Willens. Gesetzt, wir wollen
Wahrheit: warum nicht lieber Unwahrheit?

Das ist ein Gedanke von kaum zu überbietender
Kühnheit. Stellt man daneben, was ein anderer kühner
„Grübler und Rätselfreund“, Johann Gottlieb Fichte, von dem Streben nach Wahrheit sagt,
so sieht man erst, wie tief aus dem Wesen der menschlichen Natur
Nietzsche seine Vorstellungen heraufholt. „Ich bin dazu
berufen“ — sagt Fichte — „der Wahrheit Zeugnis
zu geben; an meinem Leben und an meinem Schicksal liegt nichts; an den
Wirkungen meines Lebens liegt unendlich viel. Ich bin ein Priester der
Wahrheit; ich bin in ihrem Solde; ich habe mich verbindlich gemacht,
alles für sie zu thun und zu wagen und zu leiden.“ (Fichte,
Vorlesungen „Über die Bestimmung des Gelehrten“,
vierte Vorlesung.) Diese Worte sprechen das Verhältnis aus, in das
sich die edelsten Geister der abendländischen neueren Kultur zur
Wahrheit setzen. Nietzsches angeführtem Ausspruch gegenüber
erscheinen sie oberflächlich. Man kann gegen sie einwenden: Ist es
denn nicht möglich, daß die Unwahrheit wertvollere Wirkungen
für das Leben hat, als die Wahrheit? Ist es ausgeschlossen,
daß die Wahrheit dem Leben schadet? Hat sich Fichte diese Fragen
gestellt? Haben es andere gethan, die „der Wahrheit
Zeugnis“ gegeben haben?

Nietzsche aber stellt diese Fragen. Und er glaubt
über sie erst dann ins Reine zu kommen, wenn
er das Streben nach Wahrheit nicht als bloße Verstandessache
behandelt, sondern nach den Instinkten sucht, die dieses Streben
erzeugen. Denn es könnte ja wohl sein, daß sich diese
Instinkte der Wahrheit nur als Mittel bedienten, um etwas zu erreichen,
was höher steht, als die Wahrheit. Nietzsche findet, nachdem er
„lange genug den Philosophen zwischen die Zeilen und auf die
Finger gesehn“ hat: „Das meiste Denken eines Philosophen
ist durch seine Instinkte heimlich geführt und in bestimmte Bahnen
gezwungen.“ Die Philosophen glauben, die letzte Triebfeder ihres
Thuns sei das Streben nach Wahrheit. Sie glauben dies, weil sie nicht
auf den Grund der menschlichen Natur zu sehen vermögen. In
Wirklichkeit wird das Streben nach Wahrheit gelenkt von dem
Willen zur Macht. Mit Hilfe der Wahrheit soll
die Macht und Lebensfülle der Persönlichkeit erhöht
werden. Das bewußte Denken des Philosophen ist der Meinung: die
Erkenntnis der Wahrheit sei ein letztes Ziel; der unbewußte
Instinkt, der das Denken treibt, strebt nach Förderung des Lebens.
Für diesen Instinkt ist „die Falschheit eines Urteils noch
kein Einwand gegen ein Urteil“; für ihn kommt allein die
Frage in Betracht: „wie weit ist es lebenfördernd,
lebenerhaltend, arterhaltend, vielleicht gar artzüchtend“
(Jenseits von Gut und Böse § 4).

„‚Wille zur Wahrheit‘ heißt
ihr’s, ihr Weisesten, was euch treibt und brünstig
macht?

„Wille zur Denkbarkeit alles
Seienden: also heiße ich euren
Willen!

„Alles Seiende wollt ihr erst
denkbar machen: denn ihr
zweifelt mit gutem Mißtrauen, ob es schon denkbar ist.

„Aber es soll sich euch fügen
und biegen! So will’s euer Wille. Glatt soll es werden und dem
Geiste unterthan, als sein Spiegel und Widerbild.

„Das ist euer ganzer Wille, ihr
Weisesten, als ein Wille zur Macht .....“ (Zarathustra, 2. Teil,
Von der Selbst-Überwindung.)

Die Wahrheit soll die Welt dem Geiste unterthan machen
und dadurch dem Leben dienen. Nur als Lebensbedingung hat sie einen
Wert. — Kann man nicht aber noch weiter gehen und fragen: was ist
das Leben selbst wert? Nietzsche hält eine solche Frage für
unmöglich. Daß alles Lebende so machtvoll, so inhaltreich
leben will, als irgend möglich ist, nimmt er als eine Thatsache
hin, über die er nicht weiter grübelt. Die Lebensinstinkte
fragen nicht nach dem Werte des Lebens. Sie fragen nur: welche Mittel
giebt es, um die Macht ihres Trägers zu erhöhen.
„Urteile, Werturteile über das Leben, für oder wider,
können zuletzt niemals wahr sein: sie haben nur Wert als Symptome,
sie kommen nur als Symptome in Betracht, — an sich sind solche
Urteile Dummheiten. Man muß durchaus seine Finger darnach
ausstrecken und den Versuch machen, die erstaunliche Finesse zu fassen,
daß der Wert des Lebens nicht abgeschätzt
werden kann. Von einem Lebenden nicht, weil ein solcher Partei,
ja sogar Streitobjekt ist, und nicht Richter; von einem Toten nicht,
aus einem andern Grunde. — Von seiten eines Philosophen im Wert
des Lebens ein Problem sehn, bleibt dergestalt sogar ein Einwurf gegen
ihn, ein Fragezeichen an seiner Weisheit, eine
Unweisheit.“ — (Götzendämmerung. Das Problem des
Sokrates.) Die Frage nach dem Werte des Lebens existiert nur für
eine mangelhaft ausgebildete, kranke Persönlichkeit. Wer allseitig
entwickelt ist, lebt, ohne zu fragen, wie viel
sein Leben wert ist.

Weil Nietzsche die beschriebenen Ansichten hat, deshalb
legt er auf logische Beweisgründe für ein Urteil wenig
Gewicht. Nicht darauf kommt es ihm an, ob sich das Urteil logisch
beweisen läßt, sondern wie gut sich unter seinem Einflusse
leben läßt. Nicht allein der Verstand, sondern die ganze
Persönlichkeit des Menschen soll befriedigt werden. Die besten
Gedanken sind diejenigen, welche alle Kräfte der menschlichen
Natur in eine ihnen angemessene Bewegung bringen.

Nur Gedanken dieser Art haben für Nietzsche
Interesse. Er ist kein philosophischer Kopf, sondern ein
„Honigsammler des Geistes“, der die
„Bienenkörbe“ der Erkenntnis aufsucht und
heimzubringen sucht, was dem Leben frommt.







3.




In Nietzsches Persönlichkeit sind diejenigen
Instinkte vorherrschend, die den Menschen zu einem gebietenden,
herrischen Wesen machen. Ihm gefällt alles, was Macht bekundet;
ihm mißfällt alles, was Schwäche verrät. Er
fühlt sich nur so lange glücklich, als er sich in
Lebensbedingungen befindet, die seine Kraft erhöhen. Er liebt
Hemmnisse, Widerstände für seine Thätigkeit, weil er
sich bei ihrer Überwindung seiner Macht bewußt wird. Er
sucht die beschwerlichsten Wege auf, die der Mensch gehen kann.
Ein Grundzug seines Charakters ist in dem Spruche ausgedrückt, den
er der zweiten Ausgabe seiner „fröhlichen
Wissenschaft“ auf das Titelblatt gesetzt hat:


„Ich wohne in meinem eignen Haus,

Hab’ niemandem nie nichts nachgemacht

Und — lachte noch jeden Meister aus,

Der nicht sich selber ausgelacht.“



Jede Art von Unterordnung unter eine fremde Macht
empfindet Nietzsche als Schwäche. Und über das, was eine
„fremde Macht“ ist, denkt er anders als mancher, der sich
als „unabhängigen, freien Geist“ bezeichnet. Nietzsche
empfindet es als Schwäche, wenn der Mensch sich in seinem Denken
und Handeln sogenannten „ewigen, ehernen“ Gesetzen der
Vernunft unterwirft. Was die allseitig entwickelte Persönlichkeit
thut, das läßt sie sich von keiner Moralwissenschaft
vorschreiben, sondern allein von den Antrieben des eigenen Selbst. Der
Mensch ist in dem Augenblicke schon schwach, in dem er nach Gesetzen
und Regeln sucht, nach denen er denken und
handeln soll. Der Starke bestimmt die Art seines Denkens und Handelns aus seinem
eigenen Wesen heraus.

Diese Ansicht spricht Nietzsche am schroffsten in
Sätzen aus, um derentwillen ihn kleinlich denkende Menschen
geradezu als einen gefährlichen Geist bezeichnet haben: „Als
die christlichen Kreuzfahrer im Orient auf jenen unbesiegbaren
Assassinenorden stießen, jenen Freigeisterorden par excellence,
dessen unterste Grade in einem Gehorsame lebten, wie einen gleichen
kein Mönchsorden erreicht hat, da bekamen sie auf irgend welchem
Wege auch einen Wink über jenes Symbol und Kerbholzwort,
das nur den obersten Graden, als deren Sekretum, vorbehalten war:
„Nichts ist wahr, alles ist
erlaubt!“ .... Wohlan, das war Freiheit des Geistes, damit war der Wahrheit selbst der
Glaube gekündigt“ ... (Genealogie
der Moral § 19). Daß diese Sätze die Empfindungen einer
vornehmen, einer Herrennatur zum Ausdruck bringen, die sich die
Erlaubnis, frei, nach ihren eigenen Gesetzen zu
leben, durch keine Rücksicht auf ewige Wahrheiten und Vorschriften
der Moral verkümmern lassen will, fühlen diejenigen Menschen
nicht, die, ihrer Art nach, zur Unterwürfigkeit geeignet sind.
Eine Persönlichkeit, wie die Nietzsches ist, verträgt auch
jene Tyrannen nicht, die in der Form abstrakter Sittengebote auftreten.
Ich bestimme, wie ich denken, wie ich handeln
will, sagt eine solche Natur.

Es giebt Menschen, die ihre Berechtigung, sich
„Freidenker“ zu nennen, davon herleiten, daß sie sich
in ihrem Denken und Handeln nicht solchen Gesetzen unterwerfen, die von
anderen Menschen herrühren, sondern nur den „ewigen Gesetzen
der Vernunft“, den „unumstößlichen
Pflichtbegriffen“ oder dem „Willen Gottes“. Nietzsche
sieht solche Menschen nicht als wahrhaft starke
Persönlichkeiten an. Denn auch sie denken und handeln nicht nach
ihrer eigenen Natur, sondern nach den Befehlen
einer höheren Autorität. Ob der Sklave der Willkür
seines Herrn, der Religiöse den geoffenbarten Wahrheiten eines
Gottes oder der Philosoph den Aussprüchen der Vernunft folgt, das
ändert nichts an dem Umstande, daß sie alle Gehorchende sind. Was befiehlt, ist dabei
gleichgültig; das ausschlaggebende ist, daß überhaupt
befohlen wird, daß
der Mensch sich nicht selbst die Richtung für sein Thun giebt,
sondern der Meinung ist, es gebe eine Macht, welche ihm diese Richtung
vorzeichnet.

Der starke, wahrhaft freie Mensch will die Wahrheit
nicht empfangen — er will sie
schaffen; er will sich nichts
„erlauben“ lassen, er will nicht gehorchen. „Die
eigentlichen Philosophen sind Befehlende und
Gesetzgeber; sie sagen: so soll es
sein! sie bestimmen erst das
Wohin? und Wozu? des Menschen und verfügen dabei über die
Vorarbeit aller philosophischen Arbeiter, aller Überwältiger
der Vergangenheit, — sie greifen mit schöpferischer Hand
nach der Zukunft, und alles, was ist und war, wird ihnen dabei zum
Mittel, zum Werkzeug, zum Hammer. Ihr „Erkennen“ ist
Schaffen, ihr Schaffen ist eine Gesetzgebung,
ihr Wille zur Wahrheit ist — Wille zur
Macht. — Giebt es heute solche Philosophen? Gab es schon
solche Philosophen? Muß es nicht solche
Philosophen geben?“ (Jenseits von Gut und Böse §
211.)







4.




Ein besonderes Zeichen menschlicher Schwäche
sieht Nietzsche in jeder Art von Glauben an ein Jenseits, an eine
andere Welt, als die ist, in der der Mensch lebt. Man kann, nach seiner
Ansicht, dem Leben keinen größeren Schaden thun, als wenn
man sein Leben im Diesseits im Hinblick auf ein anderes Leben im
Jenseits einrichtet. Man kann sich keiner größeren Verirrung
hingeben, als wenn man hinter den Erscheinungen dieser Welt Wesenheiten
annimmt, die der menschlichen Erkenntnis unzugänglich
sind, und die als der eigentliche Urgrund, als das Bestimmende alles
Daseins gelten sollen. Durch eine solche Annahme verdirbt man sich die
Freude an dieser Welt. Man würdigt sie zum Scheine, zu einem
bloßen Abglanz eines Unzugänglichen herab. Man erklärt
die uns bekannte Welt, die für uns allein wirkliche, für
einen nichtigen Traum und schreibt die wahre Wirklichkeit einer
erträumten, erdichteten anderen Welt zu. Man erklärt die
menschlichen Sinne für Betrüger, die uns Scheinbilder statt
Wirklichkeiten liefern.

Nur aus der Schwäche kann eine solche Ansicht
stammen. Denn der Starke, der fest in der Wirklichkeit wurzelt, der
seine Freude am Leben hat, wird es sich nicht in den Sinn kommen
lassen, eine andere Wirklichkeit zu erdichten. Er ist mit dieser Welt
beschäftigt und bedarf keiner andern. Aber die Leidenden, die
Kranken, die unzufrieden sind mit diesem Leben, nehmen ihre Zuflucht
zum Jenseits. Was ihnen das Diesseits entzogen hat, soll ihnen das
Jenseits bieten. Der Starke, der Gesunde, der entwickelte und taugliche
Sinne hat, um die Gründe dieser Welt in ihr selber aufzusuchen,
der bedarf zur Erklärung der Erscheinungen, innerhalb deren er
lebt, keiner jenseitigen Gründe und Wesenheiten. Der Schwache, der
mit verkrüppelten Augen und Ohren die Wirklichkeit wahrnimmt, der
braucht Ursachen hinter den Erscheinungen.

Aus dem Leiden und der kranken Sehnsucht ist der Glaube
an das Jenseits geboren. Aus dem Unvermögen, die
wirkliche Welt zu durchschauen, sind alle Annahmen von „Dingen an
sich“ erwachsen.

Alle, welche Grund haben, das wirkliche Leben zu verneinen, sagen Ja zu einem erdichteten.
Nietzsche will ein Jasager gegenüber der
Wirklichkeit sein. Diese Welt will er durchforschen nach allen
Richtungen, er will sich einbohren in die Tiefen des Daseins; von einem
andern Leben will er nichts wissen. Ihn kann
selbst das Leiden nicht veranlassen, Nein zum Leben zu sagen; denn auch
das Leiden ist ihm ein Mittel der Erkenntnis. „Nicht anders, als
es ein Reisender macht, der sich vorsetzt, zu einer bestimmten Stunde
aufzuwachen, und sich dann ruhig dem Schlafe überläßt:
so ergeben wir Philosophen, gesetzt, daß wir krank werden, uns
zeitweilig mit Leib und Seele der Krankheit — wir machen
gleichsam vor uns die Augen zu. Und wie jener weiß, daß
irgend etwas nicht schläft, irgend etwas
die Stunden abzählt und ihn aufwecken wird, so wissen auch wir,
daß der entscheidende Augenblick uns wach finden wird, —
daß dann etwas hervorspringt und den Geist auf
der That ertappt, ich meine auf der Schwäche oder Umkehr
oder Ergebung oder Verhärtung oder Verdüsterung, und wie alle
die krankhaften Zustände des Geistes heißen, welche in
gesunden Tagen den Stolz des Geistes wider sich
haben. Man lernt nach einer derartigen Selbstbefragung,
Selbstversuchung, mit einem feineren Auge nach allem, worüber
überhaupt bisher philosophiert worden ist, hinsehen ...“ (Vorrede
zur zweiten Ausgabe der „fröhlichen Wissenschaft“.)
— 







5.




Dieser lebens- und wirklichkeitsfreundliche Sinn
Nietzsches zeigt sich auch in seinen Anschauungen über die
Menschen und ihre gegenseitigen Beziehungen. Auf diesem Gebiete ist
Nietzsche vollkommener Individualist. Jeder Mensch gilt ihm als eine
Welt für sich, ein Unikum. Das „wunderlich bunte
Mancherlei“, das zum „Einerlei“ vereinigt ist und uns
als ein bestimmter Mensch entgegentritt, kann kein noch so seltsamer
Zufall ein zweites Mal in gleicher Weise zusammenschütteln. (Schopenhauer als Erzieher 1.) Die
wenigsten Menschen sind jedoch geneigt, ihre nur einmal vorhandenen
Eigentümlichkeiten zu entfalten. Sie fürchten sich vor der
Einsamkeit, in die sie dadurch gedrängt werden. Es ist bequemer
und gefahrloser, in gleicher Weise wie die Mitmenschen zu leben; man
findet dann immer Gesellschaft. Wer auf seine eigene Art sich
einrichtet, wird von anderen nicht verstanden und findet keine
Genossen. Für Nietzsche hat die Einsamkeit einen besonderen Reiz.
Er liebt es, die Heimlichkeiten des eigenen Innern aufzusuchen. Er
flieht die Gemeinschaft der Menschen. Seine Gedankengänge sind
zumeist Bohrversuche nach Schätzen, die tief in seiner
Persönlichkeit verborgen liegen. Das Licht, das andere ihm bieten,
verschmäht er; die Luft, die man da atmet, wo das
„Gemeinsame der Menschen“, die „Regel Mensch“
lebt, will er nicht mitatmen. Er trachtet instinktiv nach seiner
„Burg und Heimlichkeit“, wo er von der Menge, den vielen,
den allermeisten erlöst ist. (Jenseits von
Gut und Böse § 36.) In seiner „fröhlichen
Wissenschaft“ klagt er, daß es ihm schwer ist,
seine Mitmenschen zu „verdauen“; und in „Jenseits von
Gut und Böse“ (§ 282) verrät er, daß er
zumeist gefährliche Verdauungsstörungen davontrug, wenn er
sich an Tische setzte, an denen die Kost des
„Allgemein-Menschlichen“ genossen wurde. Die Menschen
dürfen Nietzsche nicht zu nahe kommen, wenn er sie ertragen
soll.







6.




Nietzsche erklärt einen Gedanken, ein Urteil
in derjenigen Form für gültig, zu der die freiwaltenden
Lebensinstinkte ihre Zustimmung geben. Ansichten, für die das
Leben sich entscheidet, läßt er sich durch keine logischen
Zweifel nehmen. Dadurch erhält sein Denken einen sichern, freien
Zug. Es wird nicht beirrt durch Bedenken wie: ob eine Behauptung auch
„objektiv“ wahr ist, ob sie die Grenzen des menschlichen
Erkenntnisvermögens nicht überschreitet u. s. w. Wenn
Nietzsche den Wert eines Urteiles für das Leben erkannt hat, dann
fragt er nicht mehr nach einer weiteren „objektiven“
Bedeutung und Gültigkeit desselben. Und wegen Grenzen des
Erkennens macht er sich keine Sorgen. Er ist der Ansicht, daß ein
gesundes Denken das schafft, was es schaffen kann, und sich nicht mit
der nutzlosen Frage abquält: was kann ich nicht?

Wer den Wert eines Urteils nach dem Grade bestimmen
will, in dem es das Leben fördert, kann diesen Grad natürlich
nur durch seine eigenen, persönlichen Lebenstriebe und
Lebensinstinkte festsetzen. Er kann nie mehr sagen wollen, als: in
Bezug auf meine Lebensinstinkte halte ich dieses bestimmte
Urteil für ein wertvolles. Und Nietzsche will auch nie etwas
anderes sagen, wenn er eine Ansicht ausspricht. Gerade dieses sein
Verhältnis zu seiner Gedankenwelt wirkt so wohlthuend auf den
freiheitlich gesinnten Leser. Es giebt Nietzsches Schriften den
Charakter anspruchsloser, bescheidener Vornehmheit. Wie abstoßend
und unbescheiden klingt es daneben, wenn andere Denker glauben, ihre
Person sei das Organ, durch das der Welt ewige,
unumstößliche Wahrheiten verkündet werden. Man kann in
Nietzsches Werken Sätze finden, die ein starkes
Selbstbewußtsein ausdrücken, z. B.: „Ich habe der
Menschheit das tiefste Buch gegeben, das sie besitzt, meinen
Zarathustra: ich gebe ihr über kurzem das
unabhängigste.“ — (Götzendämmerung,
Streifzüge eines Unzeitgemäßen § 51.) Was besagt
dies aber aus seinem Munde? Ich habe es gewagt, ein Buch zu schreiben,
dessen Inhalt tiefer aus dem Wesen einer Persönlichkeit geholt
ist, als das sonst bei ähnlichen Büchern der Fall ist; und
ich werde ein Buch liefern, das unabhängiger von jedem fremden
Urteil ist, als andere philosophische Schriften; denn ich werde
über die wichtigsten Dinge bloß aussprechen, wie sich meine
persönlichen Instinkte zu ihnen verhalten. Das ist vornehme
Bescheidenheit. Sie geht freilich denen wider den Geschmack, deren
verlogene Demut sagt: ich bin nichts, mein Werk ist alles; ich bringe
nichts von persönlichem Empfinden in meine Bücher, sondern
ich spreche bloß aus, was die reine Vernunft mich aussprechen
heißt. Solche Menschen wollen ihre Person verleugnen, um
behaupten zu können, daß ihre Aussprüche die
eines höheren Geistes sind. Nietzsche hält seine Gedanken
für Erzeugnisse seiner Person und für nicht mehr.







7.




Die Fachphilosophen mögen über Nietzsche
lächeln oder ihre Meinungen über die „Gefahren“
seiner „Weltanschauung“ zum besten geben. Manche dieser
Geister, die nichts sind als personifizierte Lehrbücher der Logik,
können natürlich Nietzsches aus den mächtigsten,
unmittelbarsten Lebensimpulsen entspringendes Schaffen nicht loben.

Nietzsche mit seinen kühnen Gedankensprüngen
trifft jedenfalls auf tiefere Geheimnisse der menschlichen Natur, als
mancher logische Denker mit seinem vorsichtigen Kriechen. Was nutzt
alle Logik, wenn sie mit ihren Begriffsnetzen nur einen wertlosen
Inhalt fängt? Wenn uns wertvolle Gedanken mitgeteilt werden, dann
erfreuen wir uns an ihnen, wenn sie auch nicht mit logischen Fäden
verknüpft sind. Das Heil des Lebens hängt nicht allein von
der Logik ab, sondern auch von der Gedankenerzeugung. Unsere
Fachphilosophie ist gegenwärtig unfruchtbar genug, und sie
könnte die Belebung mit Gedanken eines mutigen, kühnen
Schriftstellers, wie es Nietzsche ist, sehr wohl brauchen. Die
Entwickelungskraft dieser Fachphilosophie ist gelähmt durch den
Einfluß, den das Kant’sche Denken auf sie genommen hat. Sie
hat durch diesen Einfluß alle Ursprünglichkeit, allen Mut
verloren. Kant hat aus der Schulphilosophie seiner Zeit den Begriff von
Wahrheiten, die aus der „reinen Vernunft“ stammen,
übernommen. Er hat zu zeigen versucht,
daß wir durch solche Wahrheit nichts wissen können von
Dingen, die jenseits unserer Erfahrung liegen, von „Dingen an
sich“. Seit einem Jahrhundert ist nun unermeßlicher
Scharfsinn aufgewendet worden, um diesen Kant’schen Gedanken nach
allen Seiten durchzudenken. Die Erzeugnisse dieses Scharfsinns sind
allerdings oft dürftig und trivial. Übersetzte man die
Banalitäten manches philosophischen Buches der Gegenwart aus den
Schulformeln in eine gesunde Sprache, so würde sich ein solcher
Inhalt gegenüber manchem kurzen Aphorismus Nietzsches armselig
genug ausnehmen. Dieser konnte im Hinblick auf die Philosophie der
Gegenwart mit einem gewissen Recht den stolzen Satz aussprechen:
„Mein Ehrgeiz ist, in zehn Sätzen zu sagen, was jeder andere
in einem Buche sagt, — was jeder andere in einem Buche
nicht sagt ...“







8.




Wie Nietzsche in seinen eigenen Meinungen nichts
geben will als ein Erzeugnis seiner persönlichen Instinkte und
Triebe, so sind ihm auch fremde Ansichten nichts weiter als Symptome,
aus denen er auf die in einzelnen Menschen oder ganzen Völkern,
Rassen u. s. w. vorwaltenden Instinkte schließt. Er macht sich
nichts mit Diskussionen oder Widerlegungen fremder Meinungen zu
schaffen. Aber er sucht die Instinkte auf, die sich in diesen Meinungen
aussprechen. Er sucht die Charaktere der Persönlichkeiten oder
Völker aus ihren Ansichten zu erkennen. Ob eine Ansicht
auf das Vorwalten der Instinkte für Gesundheit, Tapferkeit,
Vornehmheit, Lebensfreude hinweist, oder ob sie aus ungesunden,
sklavischen, müden, lebensfeindlichen Instinkten entspringt, das
interessiert ihn. Wahrheiten an sich sind ihm gleichgültig; er
kümmert sich darum, wie die Menschen ihre Wahrheiten ihren
Instinkten gemäß ausbilden, und wie sie damit ihre
Lebensziele fördern. Die natürlichen Ursachen der
menschlichen Ansichten will er aufsuchen.

Nach dem Sinne jener Idealisten, die der Wahrheit einen
selbständigen Wert zuerkennen, die ihr einen „reinen,
höhern Ursprung“ als den aus den Instinkten geben wollen,
ist Nietzsches Bestreben allerdings nicht. Er erklärt die
menschlichen Ansichten als das Ergebnis natürlicher Kräfte,
wie der Naturforscher die Einrichtung des Auges aus dem Zusammenwirken
natürlicher Ursachen erklärt. Eine Erklärung der
geistigen Entwickelung der Menschheit aus besonderen sittlichen
Zwecken, Idealen, aus einer sittlichen Weltordnung erkennt er
ebensowenig an, wie der Naturforscher der Gegenwart die Erklärung
anerkennt, daß die Natur das Auge deswegen in einer bestimmten
Weise gebaut hat, weil sie den Zweck hatte, dem
Organismus ein Organ zum Sehen anzuerschaffen. In jedem Ideal sieht
Nietzsche nur den Ausdruck für einen Instinkt, der sich auf eine
bestimmte Art seine Befriedigung sucht, wie der moderne Naturforscher
in der zweckmäßigen Einrichtung eines Organes das Ergebnis
organischer Bildungsgesetze sieht. Wenn es gegenwärtig noch
Naturforscher und Philosophen giebt, die jedes Schaffen der
Natur nach Zwecken ablehnen, aber vor dem sittlichen Idealismus Halt
machen und in der Geschichte die Verwirklichung eines göttlichen
Willens, einer idealen Ordnung der Dinge sehen, so ist dies eine
Instinkthalbheit. Solchen Personen fehlt für die Beurteilung
geistiger Vorgänge der richtige Blick, während sie ihn in der
Beobachtung von Naturvorgängen zeigen. Wenn ein Mensch glaubt, er
strebe ein Ideal an, das nicht aus der Wirklichkeit stammt, so glaubt
er dies nur, weil er den Instinkt nicht kennt, aus dem dieses Ideal
entsteht.

Nietzsche ist Anti-Idealist in dem Sinne, wie der
moderne Naturforscher Gegner der Annahme von Zwecken ist, die die Natur
verwirklichen soll. Er spricht ebensowenig von sittlichen Zwecken, wie
der Naturforscher von Naturzwecken spricht. Nietzsche hält es
nicht für weiser, zu sagen: der Mensch soll ein sittliches Ideal
verwirklichen, wie zu erklären: der Stier hat Hörner, damit
er stoßen könne. Er betrachtet den einen wie den andern
Ausspruch als Produkt einer Welterklärung, welche von
„göttlicher Vorsehung“, „weiser Allmacht“,
statt von natürlichen Wirkungen, spricht.

Diese Welterklärung ist ein Hemmschuh für
alles gesunde Denken; sie schafft einen erdichteten, idealen Nebel, der
das natürliche, auf die Beobachtung der Wirklichkeit gerichtete
Sehvermögen hindert, die Weltvorgänge zu durchschauen; sie
stumpft endlich völlig allen Wirklichkeitssinn ab. 







9.




Wenn Nietzsche sich in einen geistigen Kampf
einläßt, so will er nicht fremde Meinungen als solche
widerlegen, sondern er thut es, weil diese Meinungen auf
schädliche, naturwidrige Instinkte hinweisen, die er
bekämpfen will. Er hat dabei eine ähnliche Absicht, wie sie
jemand hat, der eine schädliche Naturwirkung bekämpft oder
ein gefährliches Naturwesen vertilgt. Er baut nicht auf die
„überzeugende“ Kraft der Wahrheit, sondern darauf,
daß er den Gegner besiegen wird, wenn dieser die ungesunden,
schädlichen Instinkte, er aber die gesunden, lebenfördernden
hat. Er sucht nach keiner weiteren Rechtfertigung eines solchen
Kampfes, wenn seine Instinkte die des Gegners als schädlich
empfinden. Er glaubt nicht als Vertreter irgend einer Idee kämpfen
zu müssen, sondern er kämpft, weil ihn seine Instinkte dazu
treiben. Zwar ist das bei keinem geistigen Kampfe anders, aber
gewöhnlich sind sich die Kämpfer der wirklichen Triebfedern
ebensowenig bewußt, wie die Philosophen sich ihres „Willens
zur Macht“ oder die Anhänger der sittlichen Weltordnung der
natürlichen Ursachen ihrer sittlichen Ideale. Sie glauben,
daß lediglich Meinung gegen Meinung kämpft, und
verhüllen ihre wirklichen Motive durch Begriffsmäntel. Sie
nennen auch die Instinkte des Gegners nicht, die ihnen unsympathisch
sind, ja diese kommen ihnen vielleicht gar nicht zum Bewußtsein.
Kurz, die Kräfte, die eigentlich feindlich gegen einander
gerichtet sind, treten gar nicht offen hervor. Nietzsche nennt
rücksichtslos die Instinkte des Gegners, die ihm
zuwider sind, und er nennt auch die Instinkte, die er ihnen entgegensetzt. Wer dies Cynismus nennen will, der mag es thun. Er soll aber nur
nicht übersehen, daß es in aller menschlichen
Thätigkeit niemals etwas anderes als solchen Cynismus gegeben hat,
und daß alle idealistischen Wahngewebe von diesem Cynismus gewebt
sind. 














II.

Der Übermensch.









10.




Alles Streben des Menschen besteht, wie das eines
jeden Lebewesens, darin, von der Natur eingepflanzte Triebe und
Instinkte in der besten Weise zu befriedigen. Wenn die Menschen nach
Tugend, Gerechtigkeit, Erkenntnis und Kunst streben, so geschieht dies
deshalb, weil Tugend, Gerechtigkeit u. s. w. Mittel sind, durch die die
menschlichen Instinkte sich so entwickeln können, wie es deren
Natur entsprechend ist. Die Instinkte würden ohne diese Mittel
verkümmern. Es ist nun eine Eigentümlichkeit des Menschen,
daß er diesen Zusammenhang seiner Lebensbedingungen mit seinen
natürlichen Trieben vergißt und jene
Mittel zu einem naturgemäßen, machtvollen Leben als etwas
ansieht, das an sich einen unbedingten Wert
hat. Der Mensch sagt dann: Tugend, Gerechtigkeit, Erkenntnis u. s. w.
müssen um ihrer selbst willen erstrebt werden. Sie haben nicht
dadurch einen Wert, daß sie dem Leben dienen, sondern vielmehr
das Leben erhalte erst einen Wert dadurch, daß es nach jenen
idealen Gütern strebt. Der Mensch sei nicht dazu da, nach
Maßgabe seiner Instinkte zu leben, wie das Tier; sondern er solle
seine Instinkte dadurch adeln, daß er sie in
den Dienst höherer Zwecke stelle. Auf diese Weise kommt der Mensch
dazu, das, was er selbst erst zur Befriedigung seiner Triebe geschaffen
hat, als Ideale anzubeten, die seinem Leben erst die rechte Weihe
geben. Er fordert Unterwerfung unter die
Ideale, die er höher schätzt, als sich selbst. Er löst
sich los von dem Mutterboden der Wirklichkeit und will seinem Dasein
einen höheren Sinn und Zweck geben. Er erfindet einen
unnatürlichen Ursprung für seine Ideale. Er nennt sie den
„Willen Gottes“, die „ewigen sittlichen
Gebote“. Er will die „Wahrheit um der Wahrheit
willen“, „die Tugend um der Tugend“ willen anstreben.
Er betrachtet sich als einen guten Menschen erst dann, wenn es ihm
angeblich gelungen ist, seine Selbstsucht, d. h. seine natürlichen
Instinkte zu bändigen und selbstlos einem
idealen Ziele zu folgen. Einem solchen Idealisten gilt der Mensch als unedel und „böse“, der es
bis zu solcher Selbstüberwindung nicht gebracht hat.

Nun stammen ursprünglich alle Ideale aus
natürlichen Instinkten. Auch was der Christ als Tugend ansieht,
die ihm Gott geoffenbart hat, ist ursprünglich von Menschen
erfunden, um irgend welche Instinkte zu befriedigen. Der
natürliche Ursprung ist vergessen und der göttliche
hinzugedichtet worden. Ähnlich verhält es sich mit den
Tugenden, die die Philosophen und Moralprediger aufstellen.

Wenn die Menschen bloß gesunde Instinkte hätten und diesen gemäß
ihre Ideale bestimmten, so würde der theoretische Irrtum über
den Ursprung dieser Ideale nicht schaden. Die Idealisten
hätten zwar falsche Ansichten über die Herkunft ihrer Ziele,
aber diese Ziele selbst wären gesund, und das Leben
müßte gedeihen. Aber es giebt ungesunde Instinkte, die nicht
auf Stärkung, Förderung des Lebens, sondern auf dessen
Schwächung, Verkümmerung abzielen. Diese bemächtigen
sich des genannten theoretischen Irrtums und machen ihn zum praktischen
Lebenszwecke. Sie verleiten den Menschen, zu
sagen: ein vollkommener Mensch ist nicht derjenige, der sich selbst,
seinem Leben dienen will, sondern derjenige, der sich der
Verwirklichung eines Ideals hingiebt. Unter dem Einfluß dieser
Instinkte bleibt der Mensch nicht bloß dabei stehen,
irrtümlich seinen Zielen einen un- oder übernatürlichen
Ursprung anzudichten, sondern er macht sich wirklich solche Ideale
zurecht oder übernimmt sie von anderen, die nicht den Bedürfnissen des Lebens dienen. Er strebt
nicht mehr darnach, die in seiner Persönlichkeit liegenden
Kräfte ans Tageslicht zu ziehen, sondern er lebt nach einem seiner
Natur aufgezwungenen Musterbilde. Ob er dieses Ziel einer Religion
entnimmt, oder ob er es selbst auf Grund gewisser, nicht in seiner Natur liegenden Voraussetzungen bestimmt:
darauf kommt es nicht an. Der Philosoph, der einen allgemeinen Zweck
der Menschheit im Auge hat und aus diesem seine sittlichen Ideale
ableitet, legt der menschlichen Natur ebenso Fesseln an, wie der
Religionsstifter, der den Menschen sagt: dies ist das Ziel, das euch
Gott gesetzt hat; und dem müßt ihr folgen. Es ist auch
gleichgültig, ob der Mensch sich vorsetzt, ein Ebenbild Gottes zu
werden, oder ob er ein Ideal des „vollkommenen
Menschen“ erfindet und diesem möglichst ähnlich werden
will. Wirklich ist nur der einzelne Mensch und
die Triebe und Instinkte dieses einzelnen Menschen. Nur wenn er auf die
Bedürfnisse seiner eigenen Person sein Augenmerk richtet, kann der
Mensch erfahren, was seinem Leben frommt. Der einzelne Mensch wird
nicht „vollkommen“, wenn er sich verleugnet und einem
Vorbilde ähnlich wird, sondern wenn er das verwirklicht, was in
ihm zur Verwirklichung drängt. Die menschliche Thätigkeit
erhält nicht erst einen Sinn, wenn sie einem unpersönlichen,
äußeren Zwecke dient; sie hat ihren Sinn in sich selbst.

Der Anti-Idealist wird zwar auch in der ungesunden
Abkehr des Menschen von seinen ureigenen Instinkten noch eine
Instinktäußerung erblicken. Er weiß, daß der
Mensch selbst das Instinktwidrige nur aus Instinkt vollbringen kann. Er
wird aber doch die Instinktwidrigkeit bekämpfen, wie der Arzt eine
Krankheit bekämpft, trotzdem er weiß, daß sie
naturgemäß aus bestimmten Ursachen entstanden ist. Es darf
also dem Anti-Idealisten nicht der Einwurf gemacht werden: du
behauptest, alles, was der Mensch erstrebt, also auch alle Ideale,
seien naturgemäß entstanden; dennoch bekämpfst du den
Idealismus. Gewiß entstehen Ideale ebenso naturgemäß
wie Krankheiten; aber der Gesunde bekämpft den Idealismus, wie er
die Krankheit bekämpft. Der Idealist aber sieht die Ideale als
etwas an, das gehegt und gepflegt werden muß.

Der Glaube, daß der Mensch vollkommen erst wird,
wenn er „höheren“ Zwecken dient, ist, nach
Nietzsches Meinung, etwas, das überwunden
werden muß. Der Mensch muß sich auf sich selbst besinnen
und erkennen, daß er Ideale nur erschaffen hat, um sich zu dienen. Naturgemäß leben, ist
gesünder, als Idealen nachjagen, die angeblich nicht aus der
Wirklichkeit stammen. Den Menschen, der nicht unpersönlichen
Zielen dient, sondern der den Zweck und Sinn seines Daseins in sich
selbst sucht, der solche Tugenden zu den seinigen macht, die seiner
Kraftentfaltung, seiner Machtvollkommenheit dienen — diesen
Menschen stellt Nietzsche höher als den selbstlosen
Idealisten.

Dies ist es, was er durch seinen
„Zarathustra“ verkündet. Das souveräne
Individuum, das weiß, daß es nur aus seiner Natur heraus
leben kann, und das in einer seinem Wesen entsprechenden
Lebensgestaltung sein persönliches Ziel sieht, ist für
Nietzsche der Übermensch, im Gegensatz zu
dem Menschen, der glaubt: ihm sei das Leben geschenkt, um einem
außer ihm selbst liegenden Zwecke zu dienen.

Den Übermenschen, d. h. den
Menschen, der naturgemäß zu leben versteht, lehrt
Zarathustra. Er lehrt die Menschen, ihre Tugenden als ihre
Geschöpfe betrachten; er heißt sie diejenigen verachten, die
ihre Tugenden höher als sich selbst achten.

Zarathustra ist in die Einsamkeit gegangen, um sich frei
zu machen von der Demut, in der sich die Menschen beugen vor ihren
Tugenden. Er geht erst wieder unter Menschen, als er die Tugenden verachten gelernt hat, die das Leben
bändigen und nicht dem Leben dienen wollen. Er bewegt sich nun
leicht wie ein Tänzer, denn er folgt nur sich und seinem
Willen und achtet nicht auf die Linien, die ihm
von den Tugenden vorgezeichnet werden. Nicht schwer mehr lastet der
Glaube auf seinem Rücken, daß es unrecht sei, nur sich
selbst zu folgen. Zarathustra schläft nun nicht mehr, um von
Idealen zu träumen; er ist ein Wachender, der der Wirklichkeit
sich frei gegenüberstellt. Ein schmutziger Strom ist ihm der
Mensch, der sich selbst verloren hat und vor seinen eigenen
Geschöpfen im Staube liegt. Der Übermensch ist ihm ein Meer,
das diesen Strom aufnimmt, ohne selbst unrein zu werden. Denn der
Übermensch hat sich selbst gefunden; er erkennt sich als Herrn und Schöpfer seiner Tugenden.
Zarathustra hat das Große erlebt, daß ihm alle Tugend zum
Ekel geworden ist, die über den Menschen
gesetzt wird.

„Was ist das Größte, das ihr erleben
könnt? Das ist die Stunde der großen Verachtung. Die Stunde,
in der euch euer Glück zum Ekel wird und ebenso eure Vernunft und
eure Tugend.“











11.




Die Weisheit Zarathustras ist nicht nach dem Sinne
der „modernen Gebildeten“. Sie möchten alle Menschen
einander gleich machen. Wenn alle nur nach einem Ziele streben, sagen sie, dann ist Zufriedenheit und
Glück auf Erden. Der Mensch soll zurückhalten, so fordern
sie, seine besondern persönlichen Wünsche und nur der
Allgemeinheit, dem gemeinsamen Glücke dienen. Friede und Ruhe wird
dann auf der Erde herrschen. Wenn jeder die gleichen Bedürfnisse
hat, dann stört keiner die Kreise des andern. Nicht sich und
seine individuellen Ziele soll der Einzelne im Auge haben, sondern nach
der einmal bestimmten Schablone sollen alle leben. Verschwinden soll
alles einzelne Leben, und Glieder der gemeinsamen Weltordnung sollen
alle werden.

„Kein Hirt und eine Herde!
Jeder will das Gleiche, jeder ist gleich, wer anders fühlt, geht
freiwillig ins Irrenhaus.

„‚Ehemals war alle Welt irre‘ —
sagen die Feinsten und blinzeln.

„Man ist klug und weiß alles, was geschehen ist: so
hat man kein Ende zu spotten. Man zankt sich noch, aber man
versöhnt sich bald, sonst verdirbt es den Magen.“

Zarathustra ist zu lange Einsiedler gewesen, um solcher
Weisheit zu huldigen. Er hat die eigenartigen Töne gehört,
die aus dem Innern der Persönlichkeit erklingen, wenn der Mensch
abseits steht von dem Lärm des Marktes, wo einer nur die Worte des
andern nachspricht. Und er möchte es den Menschen in die Ohren
rufen: höret auf die Stimmen, die nur in jedem Einzelnen von euch
erklingen. Denn die nur sind naturgemäß, die nur sagen
jedem, was er vermag. Ein Feind des Lebens, des reichen, vollen Lebens,
ist derjenige, welcher diese Stimmen ungehört verhallen
läßt und auf das gemeinsame
Geschrei der Menschen hört. Zu den Freunden der Gleichheit aller
Menschen will Zarathustra nicht sprechen. Sie könnten ihn nur
mißverstehen. Denn sie würden glauben, daß sein
Übermensch jenes ideale Musterbild sei, dem alle gleich werden
sollen. Aber Zarathustra will den Menschen keine Vorschriften
darüber machen, wie sie sein sollen; er will nur jeden
Einzelnen auf sich selbst verweisen und ihm sagen: überlasse dich
dir selbst, folge nur dir allein, stelle dich
über Tugend, Weisheit und Erkenntnis. Zu solchen, die sich suchen wollen, spricht Zarathustra; nicht einer Menge,
die ein gemeinsames Ziel sucht, sondern solchen Gefährten, gelten
seine Worte, die gleich ihm einen eigenen Weg gehen. Sie allein
verstehen ihn, denn sie wissen, daß er nicht sagen will: seht, dies ist der
Übermensch, werdet wie er, sondern: seht, ich habe mich gesucht; so bin ich, wie ich es euch lehre; geht hin
und sucht euch ebenso, dann habt ihr den Übermenschen.

„Den Einsiedlern werde ich mein Lied singen und
den Zweisiedlern; und wer noch Ohren hat für Unerhörtes, dem
will ich sein Herz schwer machen mit meinem Glücke.“











12.




Zwei Tiere: die Schlange, als das klügste,
und der Adler, als das stolzeste Tier, begleiten Zarathustra. Sie sind
die Symbole seiner Instinkte. Klugheit schätzt Zarathustra, denn
sie lehrt den Menschen die verschlungenen Pfade der Wirklichkeit
finden; sie lehrt ihn kennen, was er zum Leben braucht. Und auch den
Stolz liebt Zarathustra, denn der Stolz bringt die Selbstachtung des
Menschen hervor, durch die dieser dazu kommt, sich selbst als den Sinn
und Zweck seines Daseins zu betrachten. Der Stolze stellt seine
Weisheit, seine Tugend nicht über sich selbst. Der Stolz bewahrt
den Menschen davor, sich selbst zu vergessen über
„höheren, heiligeren“ Zielen. Lieber
noch als den Stolz möchte Zarathustra die Klugheit verlieren. Denn
die Klugheit, die nicht von Stolz begleitet ist, sieht sich nicht als
Menschenwerk an. Wem der Stolz und die Selbstachtung fehlt, der glaubt,
seine Klugheit sei ihm vom Himmel geschenkt. Ein solcher sagt: ein Thor
ist der Mensch, und er hat nur so viel Weisheit, als ihm der Himmel
schenken will.

„Und wenn mich einst meine Klugheit verläßt: — ach, sie
liebt es, davonzufliegen! — möge mein Stolz dann noch mit
meiner Thorheit fliegen!“











13.




Drei Verwandlungen muß der menschliche Geist
durchmachen, bis er sich selbst gefunden hat. Dies lehrt Zarathustra.
Ehrfürchtig ist der Geist zuerst. Er nennt Tugend, was auf ihm
lastet. Er erniedrigt sich, um seine Tugend zu erhöhen. Er sagt:
alle Weisheit ist bei Gott, und Gottes Wegen muß ich folgen. Gott
legt mir das Schwerste auf, um meine Kraft zu prüfen, ob sie auch
stark sei und geduldig ausharre. Nur der Geduldige ist stark. Gehorchen
will ich, sagt der Geist auf dieser Stufe, und ausführen die
Gebote des Weltengeistes, ohne zu fragen, was der Sinn dieser Gebote
ist. Der Geist fühlt den Druck, den eine höhere Macht auf ihn
ausübt. Nicht seine Wege geht der Geist,
sondern die Wege dessen, dem er dient.

Es kommt die Zeit, wo der Geist inne wird, daß
kein Gott zu ihm redet. Dann will er frei sein und Herr in seiner
eigenen Welt. Er sucht nach einer Richtschnur für seine
Geschicke. Er frägt nicht mehr den Weltengeist, wie er sein Leben
einrichten solle. Aber nach einem festen Gesetz, nach einem heiligen
„du sollst“ strebt er. Er sucht nach einem Maßstab,
um den Wert der Dinge zu messen; er sucht nach einem
Unterscheidungszeichen von Gut und Böse. Es muß eine Regel für
mein Leben geben, die nicht von mir, von meinem Willen abhängt, so
spricht der Geist auf dieser Stufe. Dieser Regel will ich mich
fügen. Frei bin ich, meint der Geist, aber nur frei, um einer
solchen Regel zu gehorchen.

Auch diese Stufe überwindet der Geist. Er wird wie
das Kind, das bei seinem Spielen nicht fragt: wie soll ich dies oder jenes machen, sondern das nur seinen
Willen ausführt, das nur sich selbst folgt. „Seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der Weltverlorne.“

„Drei Verwandlungen nannte ich euch des Geistes:
wie der Geist zum Kamele ward, und zum Löwen das Kamel, und der
Löwe zuletzt zum Kinde. — — Also sprach
Zarathustra.“











14.




Was wollen die Weisen, die die Tugend über
den Menschen stellen? fragt Zarathustra. Sie sagen: die Ruhe der Seele
kann nur haben, wer seine Pflicht gethan hat, wer dem heiligen
„du sollst“ gefolgt ist. Tugendhaft soll der Mensch sein,
damit er nach gethaner Pflicht träumen könne von
erfüllten Idealen und keine Gewissensbisse fühle. Ein Mensch
mit Gewissensbissen gleicht, sagen die Tugendhaften, einem
Schlafenden, dem böse Träume die Nachtruhe stören.

„Wenige wissen das, aber man muß alle
Tugenden haben, um gut zu schlafen. Werde ich falsch Zeugnis reden?
Werde ich ehebrechen?

„Werde ich mich gelüsten lassen meines
Nächsten Magd? Das alles vertrüge sich schlecht mit gutem
Schlafe ...

„Friede mit Gott und dem Nachbar, so will es der
gute Schlaf. Und Friede auch noch mit des Nachbars Teufel! Sonst geht
er bei dir des Nachts um.“

Nicht was sein Trieb ihn heißt, thut der
Tugendhafte, sondern was Seelenruhe bewirkt. Er lebt, um in Ruhe
über das Leben träumen zu können. Noch lieber ist es
ihm, wenn den Schlaf, den er Seelenruhe nennt, gar kein Traum
stört. Das heißt: dem Tugendhaften ist es am liebsten, wenn
er irgendwoher die Regeln seines Handelns erhält und im
übrigen seine Ruhe genießen kann. „Seine Weisheit
heißt: wachen, um gut zu schlafen. Und wahrlich, hätte das
Leben keinen Sinn, und müßte ich Unsinn wählen, so
wäre auch mir dies der wählenswürdigste Unsinn,“
spricht Zarathustra.

Auch für Zarathustra gab es eine Zeit, da er
glaubte, ein außerhalb der Welt wohnender Geist, ein Gott, habe
die Welt geschaffen. Einen unzufriedenen, leidenden Gott dachte sich
Zarathustra. Um sich eine Befriedigung zu verschaffen, um von seinem
Leiden loszukommen, habe Gott die Welt erschaffen, meinte einst
Zarathustra. Aber er hat einsehen gelernt, daß es ein Wahnbild
war, das er sich selbst geschaffen hatte. „Ach, ihr Brüder,
dieser Gott, den ich schuf, war Menschenwerk und -Wahnsinn
gleich allen Göttern!“ Zarathustra hat seine Sinne
gebrauchen und die Welt betrachten gelernt. Und zufrieden wurde er mit
der Welt; nicht mehr schweiften seine Gedanken ins Jenseits. Blind war
er ehemals und konnte die Welt nicht sehen, deshalb suchte er sein Heil
außerhalb der Welt. Aber Zarathustra hat sehen gelernt und erkennen, daß die Welt in sich
selbst ihren Sinn habe.

„Einen neuen Stolz lehrte mich mein Ich, den lehre
ich die Menschen: nicht mehr den Kopf in den Sand der himmlischen Dinge
zu stecken, sondern frei ihn zu tragen, meinen Erdenkopf, der der Erde
Sinn schafft.“











15.




In Leib und Seele haben die Idealisten den
Menschen gespalten, in Idee und Wirklichkeit haben sie alles Dasein
geteilt. Und sie haben die Seele, den Geist, die Idee zu einem
besonders Wertvollen gemacht, um die Wirklichkeit, den Leib um so mehr
verachten zu können. Zarathustra aber sagt: Nur eine Wirklichkeit, nur einen Leib giebt es, und die Seele
ist nur etwas am Leibe, die Idee nur etwas an der Wirklichkeit.
Eine Einheit sind Leib und Seele des Menschen;
aus einer Wurzel entspringen Körper und
Geist. Der Geist ist nur da, weil ein Körper da ist, der
Kräfte hat, an sich den Geist zu entwickeln. Wie die Pflanze an
sich die Blüte, so entfaltet der Körper an sich den
Geist.

„Hinter deinen Gedanken und Gefühlen, mein
Bruder, steht ein mächtiger Gebieter, ein unbekannter Weiser
— der heißt Selbst. In deinem Leibe wohnt er, dein Leib ist
er.“

Wer einen Sinn hat für das Wirkliche, der sucht den
Geist, die Seele in und an dem Wirklichen, er sucht die Vernunft in dem
Wirklichen; nur wer die Wirklichkeit für geistlos, für
„bloß natürlich“, für „roh“
hält, der giebt dem Geiste, der Seele ein besonderes Dasein. Er
macht die Wirklichkeit zur bloßen Wohnung des Geistes. Einem
solchen fehlt aber auch der Sinn für die Wahrnehmung des Geistes
selbst. Nur weil er den Geist in der Wirklichkeit nicht sieht, sucht er
ihn anderswo.

„Es ist mehr Vernunft in deinem Leibe, als in
deiner besten Weisheit .....

„Der Leib ist eine große Vernunft, eine
Vielheit mit einem Sinne, ein Krieg und ein
Frieden, eine Herde und ein Hirt.

„Werkzeug deines Leibes ist auch deine kleine
Vernunft, mein Bruder, die du „Geist“ nennst, ein kleines
Werk- und Spielzeug deiner großen Vernunft.“

Ein Thor ist, wer die Blüte von der Pflanze
reißt und glaubt, die abgerissene Blüte werde nun sich noch
zur Frucht entwickeln. Ein Thor ist ebenso, wer den Geist von der Natur
absondert und glaubt, ein solcher abgesonderter Geist könne noch
schaffen.

Menschen mit kranken Instinkten haben die Scheidung von
Geist und Körper vorgenommen. Ein kranker Instinkt nur kann sagen:
mein Reich ist nicht von dieser Welt. Eines gesunden Instinktes Reich
ist nur diese Welt. 











16.




Was für Ideale haben sie doch geschaffen,
diese Verächter der Wirklichkeit! Fassen wir sie ins Auge, die
Ideale der Asketen, die da sagen: wendet ab euren Blick vom Diesseits
und schaut nach dem Jenseits! Was bedeuten asketische Ideale? Mit
dieser Frage und den Vermutungen, mit denen er sie beantwortet, hat uns
Nietzsche am tiefsten hineinblicken lassen in sein von der
abendländischen neueren Kultur unbefriedigtes Herz. (Genealogie
der Moral, 3.
Abteilung.)

Wenn ein Künstler, wie z.
B. Richard Wagner in der letzten Zeit seines
Schaffens, Anhänger des asketischen Ideales wird, so hat das nicht
viel zu bedeuten. Der Künstler steht sein ganzes Leben hindurch
über seinen Schöpfungen. Er sieht von
oben herab auf seine Wirklichkeiten. Er schafft Wirklichkeiten, die
nicht seine Wirklichkeit sind. „Ein Homer
hätte keinen Achill, ein Goethe keinen Faust gedichtet, wenn Homer
ein Achill, und wenn Goethe ein Faust gewesen wäre.“
(Genealogie, 3. Abt. § 4.) Wenn nun ein solcher Künstler sein
eigenes Dasein einmal ernst nimmt, sich selbst und seine
persönlichen Ansichten in Wirklichkeit umsetzen will, so ist es
kein Wunder, wenn etwas sehr Unreales entsteht. Richard Wagner hat über seine Kunst vollständig
umgelernt, als ihm die Philosophie Schopenhauers bekannt wurde. Vorher
hielt er die Musik für ein Ausdrucksmittel, das etwas braucht, dem
es Ausdruck verschafft, das Drama. In seiner Schrift Oper und Drama, die 1851
geschrieben ist, spricht er aus, daß der größte Irrtum, dem man sich in Bezug
auf die Oper hingeben kann, der ist, „daß


ein Mittel des Ausdrucks (die Musik) zum Zwecke,
der Zweck des Ausdrucks (das Drama) aber zum Mittel gemacht werde.“





Er bekannte sich zu einer andern Ansicht, nachdem er
Schopenhauers Lehre von der Musik kennen gelernt hatte. Schopenhauer
ist der Ansicht, daß durch die Musik das Wesen der Dinge selbst
zu uns spricht. Der ewige Wille, der in allen
Dingen lebt, er wird in allen anderen Künsten nur in seinen
Abbildern, in den Ideen, verkörpert; die Musik ist kein
bloßes Bild des Willens: in ihr giebt sich der Wille unmittelbar kund. Was uns in allen unseren Vorstellungen
nur im Abglanz erscheint: der ewige Grund alles Seins, der Wille, ihn
glaubt Schopenhauer in den Klängen der Musik unmittelbar zu
vernehmen. Kunde aus dem Jenseits bringt für Schopenhauer die
Musik. Diese Ansicht wirkte auf Richard Wagner. Nicht mehr als
Ausdrucksmittel wirklicher menschlicher Leidenschaften, wie sie im
Drama verkörpert sind, ließ er die Musik gelten, sondern als
„eine Art Mundstück des Ansich der
Dinge, ein Telephon des Jenseits“. Richard Wagner glaubte jetzt
nicht mehr die Wirklichkeit in Tönen auszudrücken; „er
redete fürderhin nicht nur Musik, dieser Bauchredner Gottes,
— er redete Metaphysik: was Wunder, daß er endlich eines
Tages asketische Ideale redete.“
(Genealogie, 3. Abteilung, § 5.)

Hätte Richard Wagner
bloß seine Ansicht über die Bedeutung der Musik
geändert, so hätte Nietzsche keinen Anlaß, ihm etwas
vorzuwerfen. Nietzsche könnte dann höchstens sagen:
Wagner hat außer seinen Kunstwerken auch noch allerlei verkehrte
Theorien über die Kunst geschaffen. Daß aber Wagner in der
letzten Zeit seines Schaffens den Schopenhauerschen Jenseitsglauben
auch in seinen Kunstwerken verkörpert hat, daß er seine
Musik dazu verwendet hat, die Flucht vor der Wirklichkeit zu
verherrlichen: das ging Nietzsche wider den Geschmack.

Aber der „Fall Wagner“ besagt nichts, wenn
es sich um die Bedeutung der Verherrlichung des Jenseits auf Kosten des
Diesseits, wenn es sich um die Bedeutung der asketischen Ideale handelt.
Künstler stehen nicht auf eigenen Füßen. Wie Richard
Wagner von Schopenhauer abhängig ist, so waren die Künstler
„zu allen Zeiten Kammerdiener einer Moral, oder Philosophie oder
Religion“.

Anders ist es, wenn die Philosophen für die
Verachtung der Wirklichkeit, für die asketischen Ideale eintreten.
Sie thun das aus einem tiefen Instinkte heraus.

Schopenhauer hat diesen Instinkt verraten durch die
Beschreibung, die er von dem Schaffen und Genießen eines
Kunstwerkes giebt. „Daß also das Kunstwerk die Auffassung der Ideen, in welcher der
ästhetische Genuß besteht, so sehr erleichtert, beruht nicht
bloß darauf, daß die Kunst durch Hervorhebung des
Wesentlichen und Aussonderung des Unwesentlichen die Dinge deutlicher
und charakteristischer darstellt, sondern ebenso sehr darauf,
daß das zur objektiven Auffassung des Wesens der
Dinge erforderte gänzliche Schweigen des Willens am sichersten
dadurch erreicht wird, daß das angeschaute Objekt gar nicht im
Gebiete der Dinge liegt, welche einer Beziehung zum Willen fähig
sind.“ (Ergänzungen zum 3. Buch der Welt als Wille
und Vorstellung, Kap. 21.) „Wann aber ein äußerer
Anlaß oder eine innere Stimmung uns plötzlich aus dem
endlosen Strome des Wollens heraushebt, die Erkenntnis dem
Sklavendienst des Willens entreißt, die Aufmerksamkeit nun nicht
mehr auf die Motive des Wollens gerichtet wird, sondern die Dinge frei
von ihrer Beziehung auf den Willen auffaßt, also ohne Interesse, ohne Subjektivität, rein objektiv sie
betrachtet, ihnen ganz hingegeben, sofern sie bloß Vorstellungen,
nicht sofern sie Motive sind: dann ist ..... der schmerzenlose Zustand,
den Epikuros als das höchste Gut und als den Zustand der
Götter pries [eingetreten]: denn wir sind für jenen
Augenblick des schnöden Willensdranges entledigt, wir feiern den
Sabbat der Zuchthausarbeit des Wollens, das Rad des Ixion steht
still.“ (Welt als Wille und Vorstellung, § 38.)

Dies ist eine Beschreibung einer Art des
ästhetischen Genusses, die nur bei dem Philosophen vorkommt.
Nietzsche stellt ihr gegenüber eine andere Beschreibung,
„die ein wirklicher Zuschauer und Artist
gemacht hat — Stendhal“, der das Schöne
„une promesse de bonheur“ nennt.
Schopenhauer möchte alles Willensinteresse, alles wirkliche Leben
ausschalten, wenn es sich um die Betrachtung eines Kunstwerkes handelt,
und nur mit dem Geiste genießen; Stendhal
sieht in dem Kunstwerke ein Versprechen von
Glück, also einen
Hinweis auf das Leben, und sieht in diesem Zusammenhang der Kunst mit
dem Leben den Wert der Kunst.

Kant fordert vom schönen Kunstwerk, daß es
ohne Interesse gefalle, d. h. daß es uns
heraushebe aus dem wirklichen Leben und einen rein geistigen
Genuß gewähre.

Was sucht der Philosoph in dem künstlerischen
Genuß? Erlösung von der
Wirklichkeit. In eine Wirklichkeit-fremde Stimmung will der Philosoph
durch das Kunstwerk versetzt werden. Er verrät dadurch seinen
Grundinstinkt. Der Philosoph fühlt sich in den Augenblicken am
wohlsten, in denen er von der Wirklichkeit loskommen kann. Seine
Ansicht vom ästhetischen Genuß zeigt, daß er die
Wirklichkeit nicht liebt.

Nicht was der dem Leben zugewandte Zuschauer von dem
Kunstwerke verlangt, sagen uns die Philosophen in ihren Theorien,
sondern nur, was ihnen selbst angemessen ist. Und dem Philosophen ist
die Abkehr von dem Leben sehr förderlich. Er will sich seine
verschlungenen Gedankenwege nicht durchkreuzen lassen von der
Wirklichkeit. Das Denken gedeiht besser, wenn sich der Philosoph von
dem Leben abkehrt. Es ist nun kein Wunder, wenn dieser philosophische
Grundinstinkt geradezu zu einer lebensfeindlichen Stimmung
wird. Wir finden eine solche Stimmung bei der Mehrzahl der Philosophen
ausgebildet. Und nahe liegt es, daß der Philosoph seine eigene
Antipathie gegen das Leben zu einer Lehre
ausbildet und fordert, daß sich alle Menschen zu einer solchen
Lehre bekennen. Schopenhauer hat dieses gethan. Er fand,
daß der Lärm der Welt seine Gedankenarbeit störte. Er
empfand, daß man über die Wirklichkeit am besten
nachdenken kann, wenn man dieser Wirklichkeit
entflieht. Zugleich vergaß er, daß alles Denken über
die Wirklichkeit doch nur dann einen Wert hat, wenn es aus dieser
Wirklichkeit entspringt. Er beachtete nicht, daß das
Zurückziehen des Philosophen von der Wirklichkeit nur geschehen
kann, damit die entfernt von dem Leben entstandenen philosophischen
Gedanken dann dem Leben um so besser dienen können. Wenn der
Philosoph den Grundinstinkt, der nur ihm als Philosophen
förderlich ist, der ganzen Menschheit aufdrängen will, dann
wird er zu einem Feinde des Lebens.

Der Philosoph, der die Weltflucht nicht als Mittel
betrachtet, um weltfreundliche Gedanken zu schaffen, sondern als Zweck,
als Ziel, kann nur Wertloses schaffen. Der wahre Philosoph flieht auf
der einen Seite die Wirklichkeit nur, um sich auf der anderen um so
tiefer in sie einzubohren. Aber es ist begreiflich, daß dieser
Grundinstinkt den Philosophen leicht dazu verführen kann, die
Weltflucht als solche für wertvoll zu halten. Dann wird der
Philosoph zu einem Anwalt der Weltverneinung. Er lehrt Abkehr vom
Leben, asketisches Ideal. Er findet: „Ein gewisser Asketismus
..... eine harte und heitere Entsagsamkeit besten Willens gehört
zu den günstigen Bedingungen höchster Geistigkeit,
insgleichen auch zu deren natürlichsten Folgen: so wird es von
vornherein nicht Wunder nehmen, wenn das asketische Ideal gerade von
den Philosophen nie ohne einige Voreingenommenheit behandelt
worden ist.“ (Genealogie der Moral, 3. Abteilung § 8.)











17.




Einen andern Ursprung haben die asketischen Ideale
der Priester. Was bei dem Philosophen durch das
Überwuchern eines bei ihm berechtigten Triebes entsteht, das
bildet das Grundideal des priesterlichen Wirkens. Der Priester sieht in
der Hingabe des Menschen an das wirkliche Leben einen Irrtum; er
verlangt, daß man dieses Leben gering
achte gegenüber einem andern Leben, das von höheren als
bloß natürlichen Kräften gelenkt wird. Der Priester
leugnet, daß das wirkliche Leben einen Sinn in sich selbst habe,
und er fordert, daß ihm dieser Sinn verliehen werde durch
Einimpfung eines höheren Willens. Er sieht das Leben in der
Zeitlichkeit als unvollkommen an und stellt ihm ein ewiges,
vollkommenes Leben gegenüber. Abkehr von der Zeitlichkeit und
Einkehr in das Ewige, Unwandelbare lehrt der Priester. Ich möchte
als besonders bezeichnend für die priesterliche Denkweise einige
Sätze aus dem berühmten Buche „Die deutsche
Theologie“ anführen, das aus dem 14. Jahrhundert stammt und
von dem Luther sagt, daß er aus keinem Buche, die Bibel und den
heiligen Augustin ausgenommen, mehr gelernt habe, was Gott, Christus
und der Mensch sei, als aus diesem. Auch Schopenhauer findet, daß
der Geist des Christentums in diesem Buche vollkommen und kräftig
ausgesprochen ist. Nachdem der Verfasser, der uns unbekannt ist,
auseinander gesetzt hat, daß alle Dinge der Welt
nur ein Unvollkommenes und Geteiltes seien gegenüber dem
Vollkommenen, „das in sich und in seinem Wesen alle Wesen
begriffen und beschlossen hat, und ohne das und außer dem kein
wahres Wesen ist und in dem alle Dinge ihr Wesen haben“,
führt er aus, daß der Mensch in dieses Wesen nur eindringen
kann, wenn er „Kreatürlichkeit, Geschaffenheit, Ichheit,
Selbstheit und dergleichen alles verloren“ und in sich zu nichte
gemacht hat. Was von dem Vollkommenen ausgeflossen ist und was der
Mensch als seine wirkliche Welt erkennt, das
wird folgendermaßen charakterisiert: „Das ist kein wahres
Wesen und hat kein Wesen anders denn in dem Vollkommenen, sondern es
ist ein Zufall oder ein Glanz und ein Schein, der kein Wesen ist oder
kein Wesen hat anders als in dem Feuer, wo der Glanz ausfließt,
oder in der Sonne, oder in dem Lichte. Die Schrift spricht und der
Glaube und die Wahrheit: Sünde sei nichts anderes, denn daß
sich die Kreatur abkehrt von dem unwandelbaren Gute und kehret sich zu
dem wandelbaren, das ist: daß sie sich kehrt von dem Vollkommenen
zu dem Geteilten und Unvollkommenen und allermeist zu sich selber. Nun
merke. Wenn sich die Kreatur etwas Gutes annimmt, als Wesens, Lebens,
Wissens, Erkennens, Vermögens und kürzlich alles dessen, was
man gut nennen soll, und meint, daß sie das sei
oder daß es das Ihre sei oder ihr zugehöre oder daß es
von ihr sei: so oft und viel dabei geschieht, so kehrt sie sich
ab. Was that der Teufel anders oder was war sein Fall und
Abkehren anders, als daß er sich annahm, er
wäre auch etwas und etwas wäre sein und ihm gehörte
auch etwas zu? Dies Annehmen und sein Ich und sein Mich, sein
Mir und sein Mein, das war sein Abkehren und sein Fall. Also ist es
noch .... Denn alles das, was man für gut hält oder gut
nennen soll, das gehört niemand zu, denn allein dem ewigen wahren
Gut, der Gott allein ist, und wer sich dessen annimmt, der thut Unrecht
und wider Gott“. (1., 2., 4. Kap. der deutsch. Theol., 3. Aufl.,
übersetzt von Pfeiffer.)

Diese Sätze sprechen die Gesinnung jedes Priesters aus. Sie sprechen den eigentlichen
Charakter der Priesterlichkeit aus. Und dieser Charakter ist das
Gegenteil desjenigen, den Nietzsche als den höherwertigen, den
lebenswürdigen bezeichnet. Der höherwertige Typus Mensch will
alles, was er ist, nur durch sich sein; er will, daß alles, was
er für gut hält und gut nennt, niemand zugehört, denn
ihm selbst.

Aber jene minderwertige Gesinnung ist kein Ausnahmefall.
Sie „ist eine der breitesten und längsten Thatsachen, die es
giebt. Von einem fernen Gestirn aus gelesen, würde vielleicht die
Majuskelschrift unseres Erdendaseins zu dem Schluß
verführen, die Erde sei der eigentlich asketische
Stern, ein Winkel mißvergnügter, hochmütiger und
widriger Geschöpfe, die einen tiefen Verdruß an sich, an der
Erde, an allem Leben gar nicht los würden.“ (Genealogie der
Moral, 3. Abteilung § 11.) Der asketische Priester ist deshalb
eine Notwendigkeit, weil die Mehrzahl der Menschen an einer
„Hemmung und Ermüdung“ der Lebenskräfte leidet,
weil sie an der Wirklichkeit leidet. Der asketische Priester ist der
Tröster und Arzt derjenigen, die am Leben leiden. Er
tröstet sie dadurch, daß er ihnen sagt: dieses Leben, an dem
ihr leidet, ist nicht das wahre Leben; das wahre Leben ist denjenigen,
die an diesem Leben leiden, viel leichter erreichbar als den Gesunden,
die an diesem Leben hängen und sich ihm hingeben. Durch solche
Aussprüche züchtet der Priester die Verachtung, die
Verleumdung dieses wirklichen Lebens. Er bringt endlich die Gesinnung
hervor, die sagt: um das wahre Leben zu erreichen, muß dieses
wirkliche Leben verneint werden. In der
Verbreitung dieser Gesinnung sucht der asketische Priester seine
Stärke. Er beseitigt durch die Züchtung dieser Gesinnung eine
große Gefahr, die den Gesunden, Starken, Selbstbewußten von
den Verunglückten, Niedergeworfenen, Zerbrochenen droht. Die
letzteren hassen die Gesunden und die leiblich und seelisch
Glücklichen, die ihre Kräfte aus der Natur nehmen. Diesen
Haß, der sich dadurch äußern müßte,
daß die Schwachen gegen die Starken einen fortwährenden
Vernichtungskrieg führten, sucht der Priester niederzuhalten. Er
stellt deshalb die Starken als diejenigen hin, die ein wertloses,
menschenunwürdiges Leben führen und behauptet dagegen,
daß das wahre Leben allein denen erreichbar ist, die von dem
Erdenleben geschädigt werden. „Der asketische Priester
muß uns als der vorherbestimmte Heiland, Hirt und Anwalt der
kranken Herde gelten: damit erst verstehen wir seine ungeheure
historische Mission. Die Herrschaft über
Leidende ist sein Reich, auf sie weist ihn sein Instinkt an, in
ihr hat er seine eigenste Kunst, seine Meisterschaft, seine Art von
Glück.“ (Genealogie, 3. Abth. § 15.) 

Es ist kein Wunder, wenn eine solche Denkweise endlich
dazu führt, daß ihre Anhänger nicht nur das Leben
verachten, sondern geradezu auf seine Zerstörung hinarbeiten. Wenn
den Menschen gesagt wird, nur der Leidende, der Schwache kann wirklich
zu einem höheren Leben kommen, so wird endlich das Leiden, die
Schwäche gesucht werden. Sich selbst
Schmerz zuzufügen, den Willen in sich ganz ertöten, das wird
Ziel des Lebens werden. Die Opfer dieser Gesinnung sind die Heiligen.
„Völlige Keuschheit und Entsagung aller Wollust für
den, welcher eigentliche Heiligkeit anstrebt; Wegwerfung alles
Eigentums, Verlassung jedes Wohnortes, aller Angehörigen, tiefe,
gänzliche Einsamkeit, zugebracht in stillschweigender Betrachtung,
mit freiwilliger Buße und schrecklicher langsamer
Selbstpeinigung, zur gänzlichen Mortifikation des Willens, welche
zuletzt bis zum freiwilligen Tode geht durch Hunger, auch durch
Entgegengehen den Krokodilen, durch Herabstürzen vom geheiligten
Felsengipfel im Himalaya, durch Lebendigbegrabenwerden, auch durch
Hinwerfung unter die Räder des unter Gesang, Jubel und Tanz der
Bajaderen die Götterbilder umfahrenden Wagens“, dies sind
die letzten Früchte der asketischen Gesinnung. (Schopenhauer, Welt
als Wille und Vorstellung § 68.)

Diese Denkweise ist dem Leiden am Leben entsprungen, und
sie richtet ihre Waffen gegen das Leben. Wenn der Gesunde, Lebensfrohe
von ihr angesteckt wird, dann tilgt sie bei ihm die gesunden, starken
Instinkte aus. Nietzsches Werk gipfelt darinnen, dieser Lehre
gegenüber etwas anderes geltend zu machen, eine Ansicht
für Gesunde, Wohlgeratene. Mögen die Mißratenen,
Verdorbenen in der Lehre der asketischen Priester ihr Heil suchen; die
Gesunden will Nietzsche um sich sammeln und ihnen eine Meinung sagen,
die ihnen besser zu Gesichte steht, als jedes lebensfeindliche
Ideal.











18.




Auch in den Pflegern der modernen
Wissenschaft steckt noch das asketische Ideal. Zwar rühmt
sich diese Wissenschaft, alle alten Glaubensvorstellungen über
Bord geworfen zu haben und sich nur an die Wirklichkeit zu halten. Sie
will nichts gelten lassen, was sich nicht zählen, berechnen,
wägen, sehen und greifen läßt. Daß man auf diese
Weise „das Dasein zu einer Rechenknechtsübung und
Stubenhockerei für Mathematiker“ herabwürdigt, ist den
modernen Gelehrten gleichgültig. (Fröhliche Wissenschaft
§ 373.) Ein Recht, die vor seinen Sinnen und seiner Vernunft
vorüberziehenden Vorkommnisse der Welt zu interpretieren,
sodaß er sie mit seinem Denken beherrschen kann, schreibt sich
ein solcher Gelehrter nicht zu. Er sagt: die Wahrheit muß von
meiner Interpretationskunst unabhängig sein, und ich habe die
Wahrheit nicht zu schaffen, sondern ich muß sie mir von den
Erscheinungen der Welt diktieren lassen.

Wozu diese moderne Wissenschaft zuletzt gelangt, wenn
sie sich alles Zurechtlegens der Welterscheinungen enthält, das
hat ein Anhänger dieser Wissenschaft (Richard Wahle) in einem
soeben erschienenen Buche („Das Ganze der Philosophie und ihr
Ende“) ausgesprochen: „Was könnte der Geist, der
in das Weltgehäuse spähend und in sich die Fragen nach dem
Wesen und dem Ziele des Geschehens herumwälzte, endlich als
Antwort finden? Es ist ihm widerfahren, daß er, wie er so
scheinbar im Gegensatze zur umgebenden Welt dastand, sich auflöste
und in einer Flucht von Vorkommnissen mit allen Vorkommnissen
zusammenfloß. Er „wußte“ nicht mehr die Welt;
er sagte, ich bin nicht sicher, daß Wissende da sind, sondern
Vorkommnisse sind da schlechthin. Sie kommen freilich in solcher Weise,
daß der Begriff eines Wissens vorschnell, ungerechtfertigt
entstehen konnte .... Und „Begriffe“ huschten empor, um
Licht in die Vorkommnisse zu bringen, aber es waren Irrlichter, Seelen
der Wünsche nach Wissen, erbärmliche, in ihrer Evidenz
nichtssagende Postulate einer unausgefüllten Wissensform.
Unbekannte Faktoren müssen im Wechsel
walten. Über ihre Natur war Dunkel gebreitet. Vorkommnisse
sind der Schleier des Wahrhaften.“

Daß die menschliche Persönlichkeit in die
Vorkommnisse der Wirklichkeit einen Sinn hineinlegen könne und die
unbekannten Faktoren, die im Wechsel der
Ereignisse walten, aus eigenem Vermögen ergänzen könne,
daran denken die modernen Gelehrten nicht. Sie wollen nicht die Flucht
der Erscheinungen durch die Ideen interpretieren, die aus ihrer
Persönlichkeit stammen. Sie wollen die Erscheinungen bloß
beobachten und beschreiben, aber nicht deuten. Sie wollen bei dem
Thatsächlichen stehen bleiben und es der schöpferischen
Phantasie nicht gestatten, sich ein in sich gegliedertes Bild
von der Wirklichkeit zu machen.

Wenn ein phantasievoller Naturforscher, wie z. B.
Ernst Haeckel, aus den Ergebnissen einzelner
Beobachtungen ein Gesamtbild der Entwickelung des organischen Lebens
auf der Erde entwirft, dann fallen diese Fanatiker der
Thatsächlichkeit über ihn her und zeihen ihn der
Versündigung an der Wahrheit. Die Bilder, die er von dem Leben in
der Natur entwirft, können sie nicht mit Augen sehen, oder mit
Händen greifen. Ihnen ist das unpersönliche Urteil lieber,
als das durch den Geist der Persönlichkeit gefärbte. Sie
möchten bei ihren Beobachtungen am liebsten die
Persönlichkeit ganz ausschalten.

Es ist das asketische Ideal, das die Fanatiker der
Thatsächlichkeit beherrscht. Sie wollen eine Wahrheit jenseits des persönlichen, individuellen Urteiles. Was
der Mensch in die Dinge „hineinphantasieren“ kann,
bekümmert sie nicht; die „Wahrheit“ ist ihnen etwas
absolut Vollkommenes, ein Gott; der Mensch soll sie entdecken, sich ihr
ergeben, aber sie nicht schaffen. Die Naturforscher und die
Geschichtschreiber sind gegenwärtig von dem gleichen Geiste des
asketischen Ideals beseelt. Überall Aufzählen, Beschreiben
von Thatsachen, und nichts darüber. Jedes Zurechtlegen der
Thatsachen ist verpönt. Alles persönliche Urteilen soll
unterbleiben.

Unter diesen modernen Gelehrten finden sich auch
Atheisten. Diese Atheisten sind aber keine freieren Geister als ihre
Zeitgenossen, die an Gott glauben. Mit den Mitteln der modernen
Wissenschaft läßt sich das Dasein Gottes nicht beweisen. Hat
sich doch eine der Leuchten moderner Wissenschaft (Du
Bois-Reymond) über die Annahme einer „Weltseele“ also
geäußert: bevor der Naturforscher sich zu einer solchen
Annahme entschließt, verlangt er, „daß ihm irgendwo
in der Welt, in Neuroglia gebettet und mit warmem arteriellen Blut
unter richtigem Druck gespeist, ein dem geistigen Vermögen solcher
Seele an Umfang entsprechendes Konvolut von Ganglienzellen und
Nervenfasern gezeigt“ werde (Grenzen des Naturerkennens S. 44).
Die moderne Wissenschaft lehnt den Glauben an Gott ab, weil dieser
Glaube neben dem Glauben an die „objektive Wahrheit“ nicht
bestehen kann. Diese „objektive Wahrheit“ ist aber nichts
anderes als ein neuer Gott, der über den alten gesiegt hat.
„Der unbedingte redliche Atheismus (und seine Luft allein atmen wir, wir geistigeren Menschen
dieses Zeitalters!) steht nicht im Gegensatz zu
jenem (asketischen) Ideale, wie es den Anschein hat; er ist vielmehr
nur eine seiner letzten Entwickelungsphasen, eine seiner
Schlußformen und inneren Folgerichtigkeiten, er ist die Ehrfurcht
gebietende Katastrophe einer
zweitausendjährigen Zucht zur Wahrheit, welche am Schlusse sich
die Lüge im Glauben an Gott
verbietet.“ (Genealogie, 3. Abteilung § 27.) Der Christ
sucht die Wahrheit in Gott, weil er Gott für den Quell aller
Wahrheit hält; der moderne Atheist lehnt den Glauben an Gott ab,
weil ihm sein Gott, sein Ideal von Wahrheit
diesen Glauben verbietet. Der moderne Geist sieht in Gott eine
menschliche Schöpfung; in der „Wahrheit“ sieht er
etwas, was ohne alles menschliche Zuthun durch sich selbst besteht. Der
wirklich „freie Geist“ geht noch weiter. Er
fragt: „Was bedeutet aller Wille zur
Wahrheit?“ Wozu Wahrheit? Alle Wahrheit entsteht doch
dadurch, daß der Mensch über die Erscheinungen der Welt
nachdenkt, sich Gedanken über die Dinge bildet. Der Mensch selbst
ist der Schöpfer der Wahrheit. Der „freie Geist“ kommt
zum Bewußtsein seines Schaffens der Wahrheit. Er betrachtet die
Wahrheit nicht mehr als etwas, dem er sich unterordnet; er betrachtet
sie als sein Geschöpf.











19.




Die mit schwachen, mißratenen
Erkenntnisinstinkten ausgestatteten Menschen wagen es nicht, aus der
Begriffe bildenden Macht ihrer Persönlichkeit heraus den
Welterscheinungen einen Sinn unterzulegen. Sie wollen, daß ihnen
die „Gesetzmäßigkeit der Natur“ als Thatbestand
vor die Sinne trete. Ein subjektives, der Einrichtung des menschlichen
Geistes gemäß geformtes Weltbild scheint ihnen wertlos. Aber
die bloße Beobachtung der Vorkommnisse in der Welt liefert uns
nur ein zusammenhangloses und doch nicht in Einzelheiten gesondertes
Weltbild. Dem bloßen Beobachter der Dinge erscheint kein
Gegenstand, kein Geschehnis wichtiger, bedeutungsvoller als das andere.
Das rudimentäre Organ eines Organismus, das vielleicht dann, wenn
wir darüber nachgedacht haben, ohne alle Bedeutung für die
Entwickelung des Lebens erscheint, steht gerade mit demselben Anspruch
auf Beachtung da, wie der edelste Teil des Organismus, so lange wir
bloß den objektiven Thatbestand beschauen. Ursache und Wirkung
sind aufeinanderfolgende Erscheinungen, die ineinander
überfließen, ohne durch etwas getrennt zu sein, so
lange wir sie bloß beobachten. Erst wenn
wir mit unserem Denken einsetzen, die ineinander fließenden
Erscheinungen sondern und gedanklich aufeinander beziehen, wird ein
gesetzmäßiger Zusammenhang sichtbar.
Erst das Denken erklärt die eine Erscheinung für die Ursache,
die andere für die Wirkung. Wir sehen einen Regentropfen auf den
Erdboden fallen und eine Vertiefung hervorrufen. Ein Wesen, das nicht
denken kann, wird hier nicht Ursache und Wirkung sehen, sondern nur
eine Aufeinanderfolge von Erscheinungen. Ein denkendes Wesen isoliert
die Erscheinungen, bringt die isolierten Fakten in ein Verhältnis
und bezeichnet das eine Faktum als Ursache, das andere als Wirkung.
Durch die Beobachtung wird der Intellekt angeregt, Gedanken zu
produzieren und diese mit den beobachteten Thatsachen zu einem
gedankenvollen Weltbilde zu verschmelzen. Der Mensch thut dies, weil er
die Summe der Beobachtungen gedanklich beherrschen will. Ein ihm
gegenüberstehendes Gedankenleeres drückt auf ihn wie eine
unbekannte Macht. Er widersetzt sich dieser Macht, überwindet sie,
indem er sie denkbar macht. Auch alles Zählen, Wägen und
Berechnen der Erscheinungen geschieht aus demselben Grunde. Es ist der
Wille zur Macht, der sich in dem
Erkenntnistriebe auslebt. (Ich habe den Erkenntnisprozeß im
einzelnen dargestellt in meinen beiden Schriften: „Wahrheit und
Wissenschaft“ und „Die Philosophie der
Freiheit“.)

Der stumpfe, schwache Intellekt will sich nicht
eingestehen, daß er es selbst ist, der als Äußerung
seines Strebens nach Macht die Erscheinungen interpretiert.
Er hält auch seine Interpretation für
einen Thatbestand. Und er fragt: wie der Mensch dazu kommt, einen
solchen Thatbestand in der Wirklichkeit zu finden. Er fragt z. B.: wie
kommt es, daß der Intellekt in zwei aufeinander folgenden
Erscheinungen Ursache und Wirkung anerkennt? Alle Erkenntnistheoretiker
von Locke, Hume, Kant bis auf die Gegenwart haben sich mit dieser Frage
beschäftigt. Die Spitzfindigkeiten, die sie auf diese Untersuchung
verwendet haben, sind unfruchtbar geblieben. Die Erklärung ist
gegeben in dem Streben des menschlichen Intellekts nach Macht. Die
Frage ist gar nicht: sind Urteile, Gedanken über die Erscheinungen
möglich, sondern: hat der menschliche Intellekt solche Urteile
nötig? Weil er sie nötig hat, deshalb wendet er sie an, und
nicht weil sie möglich sind. Es kommt darauf an, „zu
begreifen, daß zum Zweck der Erhaltung von Wesen unserer Art
solche Urteile als wahr geglaubt werden
müssen; weshalb sie natürlich noch falsche Urteile sein könnten!“ (Jenseits von Gut
und Böse § 11.) „Und wir sind grundsätzlich
geneigt, zu behaupten, daß die falschesten Urteile uns die
unentbehrlichsten sind, daß ohne ein Geltenlassen der logischen
Fiktionen, ohne ein Messen der Wirklichkeit an der rein erfundenen Welt
des Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne eine beständige
Fälschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben
könnte, — daß Verzichtleisten auf falsche Urteile ein
Verzichtleisten auf Leben, eine Verneinung des Lebens wäre.“
(Ebenda § 4.) Wem dieser Ausspruch paradox erscheint, der besinne
sich darauf, wie fruchtbar die Anwendung der Geometrie auf die
Wirklichkeit ist, obgleich es nirgends in der Welt wirklich
geometrisch regelmäßige Linien, Flächen u. s. w.
giebt.

Wenn der stumpfe, schwache Intellekt einsieht, daß
alle Urteile über die Dinge aus ihm selbst stammen, durch ihn
produziert und mit den Beobachtungen verschmolzen werden, dann hat er
nicht den Mut, diese Urteile rückhaltslos anzuwenden. Er sagt:
Urteile solcher Art können uns keine Erkenntnis von dem
„wahren Wesen“ der Dinge vermitteln. Dieses „wahre
Wesen“ bleibt daher unserer Erkenntnis verschlossen.

Noch in einer anderen Art sucht der schwache Intellekt
zu beweisen, daß durch das menschliche Erkennen kein
Feststehendes gewonnen werden kann. Er sagt: Der Mensch sieht,
hört, tastet die Dinge und Vorgänge. Was er dabei wahrnimmt,
sind Eindrücke auf seine Sinnesorgane. Wenn er eine Farbe, einen
Ton wahrnimmt, so kann er nur sagen: mein Auge, mein Ohr werden in
einer gewissen Art bestimmt, Farbe, Ton wahrzunehmen. Nicht etwas
außer ihm nimmt der Mensch wahr, sondern
nur eine Bestimmung, eine Modifikation seiner eigenen Organe. In der
Wahrnehmung werden das Auge, das Ohr u. s. w. dazu veranlaßt, in
einer gewissen Weise zu empfinden; sie werden in einen bestimmten
Zustand versetzt. Diese Zustände seiner eigenen Organe nimmt der
Mensch als Farben, Töne, Gerüche u. s. w. wahr. In aller
Wahrnehmung nimmt der Mensch nur seine eigenen Zustände wahr. Was
er Außenwelt nennt, ist nur aus diesen seinen Zuständen
zusammengesetzt; ist also im eigentlichen Sinne sein Werk. Die Dinge, die ihn veranlassen, aus sich heraus
die Außenwelt zu spinnen, kennt er nicht; nur ihre
Wirkungen auf seine Organe. Einem von dem Menschen geträumten
Traume gleich, der durch ein Unbekanntes veranlaßt wird,
erscheint die Welt in dieser Beleuchtung.

Wenn dieser Gedanke konsequent zu Ende gedacht wird, so
zieht er folgenden Nachsatz nach sich. Auch seine Organe kennt der
Mensch nur, insofern er sie wahrnimmt; sie sind Glieder in seiner
Wahrnehmungswelt. Und seines eigenen Selbst wird sich der Mensch nur
bewußt, insofern er die Bilder der Welt aus sich herausspinnt.
Traumbilder nimmt er wahr und inmitten dieser Traumbilder ein
„Ich“, an dem diese Traumbilder vorüberziehen. Jedes
Traumbild erscheint in Begleitung dieses „Ich“. Man kann
auch sagen: jedes Traumbild erscheint inmitten der Traumwelt immer in
Beziehung auf dieses „Ich“. Dieses „Ich“ haftet
als Bestimmung, als Eigenschaft an den Traumbildern. Es ist somit, als
Bestimmung von Traumbildern, selbst ein Traumhaftes. J. G. Fichte faßt diese Ansicht in die Worte
zusammen: „Was durch das Wissen und aus dem Wissen entsteht, ist
nur ein Wissen. Alles Wissen aber ist nur Abbildung, und es wird in ihm
immer etwas gefordert, das dem Bilde entspreche. Diese Forderung kann
durch kein Wissen befriedigt werden; und ein System des Wissens ist
notwendig ein System bloßer Bilder, ohne alle
Realität, Bedeutung und
Zweck.“ „Alle Realität“ ist für
Fichte ein wunderbarer „Traum, ohne ein Leben, von welchem
geträumt wird, und ohne einen Geist, dem da träumt“;
ein Traum, „der in einem Traume von sich selbst
zusammenhängt“. (Bestimmung des Menschen, 2. Buch.)

Was hat diese ganze Gedankenkette für eine
Bedeutung? Ein schwacher Intellekt, der sich nicht unterfangen will,
der Welt aus sich heraus einen Sinn zu geben, sucht diesen Sinn in der
Welt der Beobachtungen. Er kann ihn da natürlich nicht finden,
weil die bloße Beobachtung gedankenleer ist.

Der starke, produktive Intellekt verwendet seine
Begriffswelt dazu, die Beobachtungen zu deuten; der schwache,
unproduktive Intellekt erklärt sich selbst für zu
ohnmächtig, um das zu thun und sagt: ich kann in den Erscheinungen
der Welt keinen Sinn finden; sie sind bloße Bilder, die an mir
vorüberziehen. Der Sinn des Daseins muß außerhalb,
jenseits der Erscheinungswelt gesucht werden. Dadurch wird die
Erscheinungswelt, d. h. die menschliche Wirklichkeit für einen
Traum, eine Täuschung, ein Nichts
erklärt und das „wahre Wesen“ der Erscheinungen wird
in einem „Ding an sich“ gesucht, bis zu dem keine
Beobachtung, kein Erkennen reicht, d. h. von dem sich der Erkennende
keine Vorstellung machen kann. Dieses „wahre Wesen“ ist
also für den Erkennenden ein völlig leerer Gedanke, der
Gedanke an ein Nichts. Traum ist bei jenen
Philosophen, die von dem „Ding an sich“ sprechen, die
Erscheinungswelt; Nichts ist aber das, was sie
als das „wahre Wesen“ dieser Erscheinungswelt ansehen. Die
ganze philosophische Bewegung, die von dem „Ding an sich“
spricht und die in der neueren Zeit sich namentlich auf Kant
stützt, ist der Glaube an das Nichts,
ist philosophischer Nihilismus. 











20.




Wenn der starke Geist nach der Ursache eines
menschlichen Handelns und Vollbringens sucht, so findet er diese immer
in dem Willen zur Macht der einzelnen Persönlichkeit. Der Mensch
mit schwachem, mutlosem Intellekt will dies aber nicht zugeben. Er
fühlt sich nicht kräftig genug, sich zum Herrn und
Richtunggeber seines Handelns zu machen. Er deutet die Triebe, die ihn
lenken, als Gebote einer fremden Macht. Er sagt nicht: ich handle, wie
ich will; sondern er sagt: ich handle
gemäß einem Gebote, wie ich soll. Er
will sich nicht befehlen, er will gehorchen. Auf der einen Stufe der Entwickelung sehen die
Menschen ihre Antriebe zum Handeln als Gebote Gottes an, auf einer
andern Stufe glauben sie in ihrem Innern eine Stimme zu vernehmen, die
ihnen gebietet. Sie wagen es im letztern Falle nicht, zu sagen: ich bin
es selbst, der da befiehlt; sie behaupten: in mir spricht ein
höherer Wille sich aus. Daß sein Gewissen ihm in jedem einzelnen Falle sagt, wie er handeln
soll, ist die Meinung des einen; daß ein kategorischer Imperativ
ihm befiehlt, behauptet ein anderer. Hören wir, was J. G. Fichte
sagt: „Es soll schlechthin etwas geschehen, weil es nun einmal
geschehen soll: dasjenige, was das Gewissen nun
eben von mir .... fordert; daß es geschehe, dazu, lediglich dazu
bin ich da; um es zu erkennen, habe ich Verstand; um es zu
vollbringen, habe ich Kraft.“
(„Bestimmung des Menschen“, 3. Buch.) Ich führe mit
Vorliebe J. G. Fichtes Aussprüche an, weil er mit eiserner
Konsequenz die Meinung der „Schwachen und Mißratenen“ bis ans Ende gedacht hat.
Wozu diese Meinungen zuletzt führen, kann man nur erkennen, wenn
man sie da aufsucht, wo sie zu Ende gedacht worden sind; auf die
Halben, die jeden Gedanken nur bis in seine Mitte denken, kann man sich
nicht stützen.

Nicht in der Einzelpersönlichkeit wird von denen,
die in der angedeuteten Weise denken, der Quell des Wissens gesucht;
sondern jenseits dieser Persönlichkeit in
einem „Willen an sich“. Eben dieser „Wille an
sich“ soll als „Stimme Gottes“ oder „als Stimme
des Gewissens“, „kategorischer Imperativ“ u. s. w. zu
dem Einzelnen sprechen. Er soll der universelle Lenker des menschlichen
Handelns und der Urquell der Sittlichkeit sein
und auch die Zwecke des sittlichen Handelns
bestimmen. „Ich sage, das Gebot des Handelns selbst ist es,
welches durch sich selbst mir einen Zweck setzt: dasselbe in mir, was
mich nötigt, zu denken, daß ich so handeln solle,
nötigt mich, zu glauben, daß aus diesem Handeln etwas
erfolgen werde; es eröffnet dem Auge die Aussicht auf eine andere
Welt.“ „Wie ich im Gehorsam lebe,
lebe ich zugleich in der Anschauung seines Zweckes, lebe ich in der besseren Welt, die er mir
verheißt.“ (Fichte, Die Bestimmung des Menschen, 3.
Buch.) Der also Denkende will sich nicht selbst sein Ziel setzen; er
will von dem höheren Willen, dem er gehorcht, sich zu einem Ziele
führen lassen. Er will sich seines Eigenwillens entledigen und
sich zum Werkzeug „höherer“ Zwecke machen. In Worten,
die zu den schönsten Erzeugnissen des Sinnes für Gehorsam und
Demut gehören, die mir bekannt sind, schildert Fichte die Hingabe
an den „ewigen Willen an sich“.
„Erhabener lebendiger Wille, den kein Name nennt, und kein
Begriff umfaßt, wohl darf ich mein Gemüt zu dir erheben;
denn du und ich sind nicht getrennt. Deine Stimme ertönt in mir,
die meinige tönt in dir wieder; und alle meine
Gedanken, wenn sie nur wahr und gut sind, sind in dir gedacht.
— In dir, dem Unbegreiflichen, werde ich mir selbst, und wird mir
die Welt vollkommen begreiflich, alle Rätsel meines Daseins werden
gelöst, und die vollendetste Harmonie entsteht in meinem
Geiste.“ „Ich verhülle vor dir mein Angesicht, und
lege die Hand auf den Mund. Wie du für dich selbst bist, und dir
selbst erscheinst, kann ich nie einsehen, so gewiß ich nie du
selbst werden kann. Nach tausendmal tausend durchlebten Geisterleben
werde ich dich noch eben so wenig begreifen als jetzt, in dieser
Hülle von Erde.“ (Bestimmung des Menschen, 3. Buch.)

Wohin dieser Wille den Menschen zuletzt führen
will, das kann der Einzelne nicht wissen. Wer an diesen Willen glaubt,
gesteht also damit, daß er über die Endzwecke seines
Handelns nichts weiß. Die Ziele, die sich
der Einzelne schafft, sind aber für einen
solchen Gläubigen eines höheren Willens keine
„wahren“ Ziele. Er setzt somit an die Stelle der durch das
Individuum geschaffenen positiven Einzelziele einen Endzweck der ganzen
Menschheit, dessen Gedankeninhalt aber ein Nichts ist. Ein solcher Gläubiger ist moralischer Nihilist. Er ist in der schlimmsten Art von
Unwissenheit befangen, die sich erdenken läßt. Nietzsche
wollte diese Art von Unwissenheit in einem besonderen Buche seines
unvollendet gebliebenen Werkes „der Wille zur
Macht“ behandeln. (Vgl. Anhang zu Bd. VIII. der Gesamtausgabe von
Nietzsches Werken.)

Die Lobpreisung des moralischen Nihilismus finden wir
wieder in Fichtes „Bestimmung des Menschen“ (3. Buch):
„Ich will nicht versuchen, was mir durch das Wesen der
Endlichkeit versagt ist, und was mir zu nichts nützen würde;
wie du an dir selbst bist, will ich nicht wissen. Aber deine
Beziehungen und Verhältnisse zu mir, dem Endlichen, und zu allem
Endlichen, liegen offen vor meinem Auge: werde ich, was ich sein soll!
— und sie umgeben mich in hellerer Klarheit, als das
Bewußtsein meines eignen Daseins. Du wirkest in mir die Erkenntnis von meiner Pflicht, von
meiner Bestimmung in der Reihe der vernünftigen Wesen; wie, das
weiß ich nicht, noch bedarf ich es zu wissen. Du
weißt und erkennst, was ich denke und will; wie du wissen
kannst, — durch welchen Akt du dieses Bewußtsein zu stande
bringst, darüber verstehe ich nichts; ja
ich weiß sogar sehr wohl, daß der Begriff eines Akts, und
eines besonderen Akts des Bewußtseins nur von mir gilt, nicht
aber von dir, dem Unendlichen. Du willst, denn
du willst, daß mein freier Gehorsam Folgen habe in alle Ewigkeit;
den Akt deines Willens begreife ich nicht; und
weiß nur soviel, daß er nicht ähnlich ist dem
meinigen. Du thust, und dein Wille selbst ist
That; aber deine Wirkungsweise ist der, die ich
allein zu denken vermag, geradezu entgegengesetzt. Du lebest und bist, denn du weißt, willst und wirkest,
allgegenwärtig der endlichen Vernunft; aber du
bist nicht, wie ich alle Ewigkeiten hindurch allein ein Sein
werde denken können.“

Dem moralischen Nihilismus stellt Nietzsche die Ziele
gegenüber, die der schaffende Einzelwille
sich setzt. Den Lehrern der Ergebung ruft Zarathustra zu:

„Diese Lehrer der Ergebung. Überall hin, wo
es klein und krank und grindig ist, kriechen sie hin, gleich
Läusen; und nur mein Ekel hindert mich, sie zu knacken.

„Wohlan! Dies ist meine Predigt
für ihre Ohren: ich bin Zarathustra, der Gottlose, der da spricht:
‚wer ist gottloser denn ich, daß ich mich seiner
Unterweisung freue?‘

„Ich bin Zarathustra, der Gottlose:
wo finde ich meinesgleichen? Und alle die sind meinesgleichen,
die sich selber ihren Willen geben und alle Ergebung
von sich abthun.“











21.




Die starke Persönlichkeit, die Ziele
schafft, ist rücksichtslos in der
Ausführung derselben. Die schwache Persönlichkeit dagegen
führt nur das aus, wozu der Wille Gottes oder die „Stimme
des Gewissens“ oder der „kategorische Imperativ“ Ja
sagt. Was diesem Ja entspricht, bezeichnet der
Schwache als gut, was diesem Ja zuwider ist als
böse. Der Starke kann dieses „gut
und bös“ nicht anerkennen; denn er erkennt diejenige Macht
nicht an, von der sich der Schwache sein Gutes und Böses bestimmen
läßt. Was er, der Starke, will, ist für ihn
gut; er führt es durch gegen alle
widerstrebenden Mächte. Was ihn in dieser Durchführung
stört, das sucht er zu überwinden. Er glaubt nicht, daß
ein „ewiger Weltwille“ alle einzelnen
Willensentschlüsse zu einer großen Harmonie lenkt; aber er
ist der Ansicht, daß alle menschliche Entwickelung aus den
Willensimpulsen der Einzelpersönlichkeiten sich ergiebt, und
daß ein ewiger Krieg besteht zwischen den einzelnen
Willensäußerungen, in dem immer der stärkere Wille
über den schwächeren siegt.

Von den Schwachen und Mutlosen wird die starke
Persönlichkeit, die sich selbst Gesetz und Zweck geben will, als
böse, als sündhaft bezeichnet. Sie erregt Furcht, denn sie
durchbricht die hergebrachten Ordnungen; sie nennt wertlos, was die
Schwachen gewohnt sind, wertvoll zu nennen, und sie erfindet Neues, vor
ihr Unbekanntes, das sie als wertvoll bezeichnet. „Jede
individuelle Handlung, jede individuelle Denkweise erregt Schauder; es
ist gar nicht auszurechnen, was gerade die selteneren, ausgesuchteren,
ursprünglicheren Geister im ganzen Verlauf der Geschichte dadurch
gelitten haben müssen, daß sie immer als die bösen und
gefährlichen empfunden wurden, ja daß sie
sich selber so empfanden. Unter der Herrschaft der Sittlichkeit
hat die Originalität jeder Art ein böses Gewissen bekommen;
bis diesen Augenblick ist der Himmel der Besten noch dadurch
verdüsterter, als er sein müßte.“
(Morgenröte § 9.)

Der wahrhaft freie Geist
faßt schlechthin erste Entschlüsse;
der unfreie entscheidet sich nach dem Herkommen. „Sittlichkeit
ist nichts anderes (also namentlich nicht
mehr!), als Gehorsam gegen Sitten, welcher Art diese auch sein
mögen; Sitten aber sind die herkömmliche Art zu handeln und
abzuschätzen“ (Morgenröte § 9). Dieses Herkommen
ist es, was von den Moralisten als „ewiger Wille“,
„kategorischer Imperativ“ gedeutet wird. Jedes Herkommen
ist aber das Ergebnis der naturgemäßen Triebe und Impulse
einzelner Menschen, ganzer Stämme, Völker u. s. w. Es ist
ebenso das Produkt natürlicher Ursachen, wie etwa die
Witterungsverhältnisse einzelner Gegenden. Der freie Geist
erklärt sich durch dieses Herkommen nicht gebunden. Er hat seine
individuellen Triebe und Impulse, und diese sind nicht weniger
berechtigt als die der anderen. Er setzt diese Impulse in Handlungen
um, wie eine Wolke Regen auf die Erdoberfläche sendet, wenn die
Ursachen dazu vorhanden sind. Der freie Geist steht jenseits dessen, was das Herkommen als gut und böse
ansieht. Er schafft sich selbst sein Gut
und Böse.

„Als ich zu den Menschen kam, da fand ich sie
sitzen auf einem alten Dünkel: Alle dünkten sich lange schon
zu wissen, was dem Menschen gut und
böse sei.

„Eine alte müde Sache
dünkte ihnen alles Reden von Tugend; und wer gut schlafen wollte,
der sprach vor dem Schlafengehen noch von ‚Gut und
Böse‘.

„Diese Schläferei störte
ich auf, als ich lehrte: was gut und böse ist, das weiß noch niemand — es sei denn der
Schaffende.

„Das aber ist der, welcher des
Menschen Ziel schafft und der Erde ihren Sinn
giebt und ihre Zukunft: dieser erst schafft es, daß etwas gut und böse ist.“
(Zarathustra, 3. Teil, Von alten und neuen Tafeln.)

Auch dann wenn der freie Geist handelt, wie es dem
Herkommen gemäß ist, dann thut er es, weil er die
herkömmlichen Motive zu den seinigen machen will, und weil er es in bestimmten Fällen nicht
für nötig hält, an die Stelle des Herkömmlichen
etwas Neues zu setzen.











22.




Der Starke sucht in der Durchsetzung seines
schaffenden Selbst seine Lebensaufgabe. Diese
Selbstsucht unterscheidet ihn von den
Schwachen, die in der selbstlosen Hingabe an
das, was sie das Gute nennen, die Sittlichkeit sehen. Die Schwachen
predigen die Selbstlosigkeit als die höchste Tugend. Ihre
Selbstlosigkeit ist aber nur die Folge ihres Mangels an Schaffenskraft.
Hätten sie ein schaffendes Selbst, so würden sie dieses auch
durchsetzen wollen. Der Starke liebt den Krieg, denn er braucht den
Krieg, um seine Schöpfungen gegen die widerstrebenden Mächte
durchzusetzen.

„Euren Feind sollt ihr suchen, euren Krieg sollt
ihr führen und für eure Gedanken! Und wenn euer Gedanke
unterliegt, so soll eure Redlichkeit darüber noch Triumph
rufen!

„Ihr sollt den Frieden lieben als
Mittel zu neuen Kriegen. Und den kurzen Frieden mehr als den
langen.

„Euch rate ich nicht zur Arbeit,
sondern zum Kampfe. Euch rate ich nicht zum Frieden, sondern
zum Siege. Eure Arbeit sei ein Kampf, euer Friede
sei ein Sieg!

„Ihr sagt, die gute Sache sei es, die sogar den Krieg heilige? Ich aber
sage euch: der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt.

„Der Krieg und der Mut haben mehr
große Dinge gethan, als die Nächstenliebe. Nicht euer
Mitleiden, sondern eure Tapferkeit rettete bisher die
Verunglückten.“ (Zarathustra, 1. Teil, Vom Krieg und Kriegsvolke.)

Unerbittlich und ohne Schonung des Widerstrebenden
handelt der Schaffende. Er kennt nicht die Tugend der Leidenden: das
Mitleid. Aus seiner Kraft kommen die Antriebe des Schaffenden, nicht
aus dem Gefühle des fremden Leidens. Daß die Kraft siege,
dafür setzt er sich ein, nicht daß das Leidende, Schwache
gepflegt werde. Schopenhauer hat die ganze Welt für ein Lazarett
erklärt, und die aus dem Mitgefühle mit den Leidenden
entspringenden Handlungen für die höchsten Tugenden. Er hat
damit die Moral des Christentums in anderer Form ausgesprochen, als
dieses selbst es thut. Der Schaffende fühlt sich nicht berufen,
Krankenwärterdienste zu verrichten. Die Tüchtigen, Gesunden
können nicht um der Schwachen, Kranken willen da sein. Das Mitleid
schwächt die Kraft, den Mut, die Tapferkeit.

Das Mitleid sucht gerade das zu erhalten, was der Starke
überwinden will: die Schwäche, das Leiden. Der Sieg des
Starken über das Schwache ist der Sinn aller menschlichen, wie
aller natürlichen Entwickelung. „Leben selbst ist
wesentlich Aneignung, Verletzung,
Überwältigung des Fremden und Schwächeren,
Unterdrückung, Härte, Aufzwängung eigener Formen,
Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung.“ (Jenseits
von Gut und Böse § 259.)

„Und wollt ihr nicht Schicksale sein und
Unerbittliche: wie könntet ihr mit mir — siegen?

„Und wenn eure Härte nicht
blitzen und scheiden und zerschneiden will: wie könntet ihr einst
mit mir — schaffen?

„Die Schaffenden nämlich sind
hart. Und Seligkeit muß es euch dünken, eure Hand auf
Jahrtausende zu drücken wie auf Wachs, —

„— Seligkeit, auf dem Willen
von Jahrtausenden zu schreiben wie auf Erz, — härter als
Erz, edler als Erz. Ganz hart ist allein das Edelste.

„Diese neue Tafel, o meine
Brüder, stelle ich über euch: werdet hart.“ (Zarathustra, 3. Teil, Von alten und neuen Tafeln.)

Der freie Geist macht keinen Anspruch auf Mitleid. Wer
ihn bemitleiden wollte, den müßte er fragen: hältst du
mich für so schwach, daß ich mein Leid nicht selbst tragen
kann? Ihm geht jedes Mitleid gegen die Scham. Nietzsche bringt den
Widerwillen des Starken gegen das Mitleiden im vierten Teil seines
„Zarathustra“ zur Anschauung. Zarathustra kommt auf seinen
Wanderungen in ein Thal, das „Schlangentod“ heißt.
Kein Lebewesen findet sich hier. Nur eine Art häßlicher
grüner Schlangen kommt hierher, um zu sterben. Dieses Thal hat der
„häßlichste Mensch“ aufgesucht. Dieser will von
keinem Wesen gesehen werden wegen seiner Häßlichkeit. In
diesem Thal sieht ihn niemand außer Gott. Aber auch dessen
Anblick kann er nicht ertragen. Das Bewußtsein, daß Gottes
Blicke in alle Räume dringen, ist ihm zur Last. Er hat deshalb
Gott getötet, d. h. er hat den Glauben an Gott in sich
ertötet. Er ist zum Atheisten geworden wegen seiner
Häßlichkeit. Als Zarathustra diesen Menschen sieht,
überfällt ihn noch einmal das, was er für immer in sich
getilgt zu haben glaubt: das Mitleid mit der furchtbaren
Häßlichkeit. Dies ist eine Versuchung Zarathustras. Er weist
aber das Gefühl des Mitleids bald zurück und wird wieder
hart. Der häßlichste Mensch sagt zu
ihm: Deine Härte ehrt meine Häßlichkeit. Ich bin zu
reich an Häßlichkeit, um irgend
eines Menschen Mitleid zu ertragen. Mitleid geht gegen die Scham.

Wer Mitleid braucht, kann nicht allein stehen, und der
freie Geist will vollständig auf sich selbst gestellt sein.











23.




Mit der Aufzeigung des natürlichen Willens
zur Macht als Ursache der menschlichen Handlungen geben sich die
Schwachen nicht zufrieden. Sie suchen nicht bloß nach
natürlichen Zusammenhängen in der Menschenentwickelung,
sondern sie suchen das Verhältnis der menschlichen Handlungen zu
dem, was sie als den „Willen an sich“, die „ewige,
sittliche Weltordnung“ nennen. Wer dieser Weltordnung
zuwiderhandelt, dem sprechen sie eine Schuld
zu. Und sie begnügen sich auch nicht damit, eine Handlung nach
ihren natürlichen Folgen zu bewerten, sondern sie machen den
Anspruch darauf, daß eine schuldvolle Handlung auch
moralische Folgen, Strafen nach sich ziehe. Sie
nennen sich selbst schuldig, wenn sie ihr Handeln mit der sittlichen
Weltordnung nicht in Übereinstimmung finden; sie wenden sich mit
Abscheu von dem Quell des Bösen in sich ab und nennen dies
Gefühl böses Gewissen. Alle diese
Begriffe läßt die starke Persönlichkeit nicht gelten.
Sie kümmert sich nur um die natürlichen Folgen ihrer
Handlungen. Sie fragt: wieviel ist meine Handlungsweise für das
Leben wert? Entspricht sie dem, was ich gewollt habe? Der Starke kann
sich grämen, wenn ihm eine Handlung fehlschlägt, wenn das
Resultat seinen Absichten nicht entspricht. Aber er klagt sich nicht
an. Denn er mißt seine Handlungsweise nicht an
außernatürlichen Maßstäben. Er weiß,
daß er so handelt, wie es seinen natürlichen Trieben
entspricht, und kann höchstens bedauern, daß diese nicht
besser sind. Ebenso hält er es mit der Beurteilung fremder
Handlungen. Ein moralisches Abschätzen der
Handlungen kennt er nicht. Er ist Immoralist.

Was das Herkommen als böse
bezeichnet, sieht der Immoralist ebenso als Ausfluß menschlicher
Instinkte an, wie das Gute. Die Strafe gilt ihm nicht als moralisch
bedingt, sondern nur als ein Mittel, Instinkte gewisser Menschen, die
andern schädlich sind, auszurotten. Die Gesellschaft straft nach
Ansicht des Immoralisten nicht deswegen, weil sie ein
„moralisches Recht“ hat, die Schuld zu sühnen, sondern
allein, weil sie sich stärker erweist, als der Einzelne, welcher
der Gesamtheit widerstrebende Instinkte hat. Die Macht der Gesellschaft
steht gegen die Macht des Einzelnen. Dies ist der natürliche
Zusammenhang einer „bösen“ Handlung des
Einzelnen mit der Rechtsprechung der Gesellschaft und der Bestrafung
dieses Einzelnen. Es ist der Wille zur Macht,
d. h. zum Ausleben jener Instinkte, die bei der Mehrzahl der Menschen
vorhanden sind, der sich in der Rechtspflege einer Gesellschaft
äußert. Der Sieg einer Mehrheit über einen Einzelnen
ist jede Bestrafung. Siegte der Einzelne über die Gesellschaft, so
müßte seine Handlungsweise als gut,
die der andern als böse bezeichnet werden.
Das jeweilige Recht drückt nur aus, was
die Gesellschaft eben als die beste Grundlage ihres Willens zur Macht
anerkennt.











24.




Weil Nietzsche in der menschlichen Handlungsweise
nur einen Ausfluß der Instinkte sieht, und diese letzteren bei
verschiedenen Menschen verschieden sind, scheint es ihm notwendig,
daß auch deren Handlungsweisen verschieden sind. Nietzsche ist
deshalb ein entschiedener Gegner des demokratischen Grundsatzes:
Gleiche Rechte und gleiche Pflichten für alle. Die Menschen sind
ungleich, deshalb müssen auch ihre Rechte und Pflichten ungleich
sein. Der natürliche Gang der Weltgeschichte wird stets starke und
schwache, schaffende und unfruchtbare Menschen aufweisen. Und die
Starken werden immer dazu berufen sein, den Schwachen die Ziele zu
bestimmen. Ja noch mehr: die Starken werden sich der Schwachen als
Mittel zum Zwecke, d. h. als Sklaven bedienen. Nietzsche spricht
natürlich nicht von einem „moralischen“ Recht der
Starken zur Haltung von Sklaven. „Moralische“ Rechte
erkennt er nicht an. Sondern er ist der Meinung, daß die
Überwindung des Schwächeren durch den Stärkeren, die er
für das Princip alles Lebens hält, notwendig zur Sklaverei
führen muß.

Es ist auch natürlich, daß sich der
Überwundene gegen den Überwinder auflehnt. Wenn diese
Auflehnung sich nicht durch die That äußern kann, so
äußert sie sich wenigstens im Gefühle. Und der Ausdruck
dieses Gefühles ist die Rache, die stets
in den Herzen derer wohnt, die in irgend einer Weise von den besser
Veranlagten überwunden worden sind. Als Ausfluß dieser Rache
sieht Nietzsche die moderne socialdemokratische Bewegung an. Der Sieg
dieser Bewegung würde ihm eine Erhöhung der Mißratenen,
Übel-Weggekommenen zu Ungunsten der Besseren sein. Gerade das
Gegenteil strebt Nietzsche an: die Pflege der starken, selbstherrlichen
Persönlichkeit. Und er haßt die Sucht, die alles gleich
machen und die souveräne Individualität in dem Meere der
allgemeinen Mittelmäßigkeit verschwinden lassen will.

Nicht alle sollen dasselbe haben und genießen,
meint Nietzsche, sondern jeder soll haben und genießen, was er
nach Maßgabe seiner persönlichen Stärke erreichen
kann.











25.




Was der Mensch wert ist, hängt allein von dem
Wert seiner Instinkte ab. Durch nichts anderes kann der Wert des
Menschen bestimmt werden. Man spricht von dem Werte der Arbeit. Die
Arbeit soll den Menschen adeln. Aber die Arbeit hat an sich gar keinen
Wert. Nur dadurch, daß sie dem Menschen dient, erhält sie
einen Wert. Nur insofern sich die Arbeit als natürliche Folge
der menschlichen Neigungen darstellt, ist sie des Menschen würdig.
Wer sich zum Diener der Arbeit macht, entwürdigt sich. Nur der
Mensch, der nicht sich selbst seinen Wert
bestimmen kann, sucht diesen Wert an der Größe seines Werkes
abzumessen. Es ist charakteristisch für das demokratische
Bürgertum der neueren Zeit, daß es in der Wertbemessung des
Menschen sich nach dessen Arbeit richtet. Sogar Goethe ist von dieser
Gesinnung nicht frei. Läßt er doch seinen Faust die volle Befriedigung in dem Bewußtsein
gethaner Arbeit finden.











26.




Auch die Kunst hat nach
Nietzsches Meinung nur Wert, wenn sie dem Leben des Einzelmenschen
dient. Auch hier vertritt Nietzsche die Ansicht der starken
Persönlichkeit und lehnt alles ab, was die schwachen Instinkte
über die Kunst aussprechen. Fast alle deutschen Ästhetiker
vertreten den Standpunkt der schwachen Instinkte. Die Kunst soll ein
„Unendliches“ im „Endlichen“, ein
„Ewiges“ im „Zeitlichen“, eine
„Idee“ in der „Wirklichkeit“ darstellen.
Für Schelling z. B. ist alle sinnliche Schönheit nur ein
Abglanz jener unendlichen Schönheit, die
wir nie mit den Sinnen wahrnehmen können. Das Kunstwerk ist nicht
um seiner selbst willen und durch das, was es ist, schön, sondern
weil es die Idee der Schönheit abbildet.
Das sinnliche Bild ist nur ein Ausdrucksmittel, nur die Form für
einen übersinnlichen Inhalt. Und Hegel
nennt das Schöne „das sinnliche Scheinen der Idee“. Ähnliches kann man auch bei den andern
deutschen Ästhetikern finden. Für Nietzsche ist die Kunst
ein lebenförderndes Element, und nur, wenn sie dieses ist, hat sie
Berechtigung. Wer das Leben, wie er es unmittelbar wahrnimmt, nicht
ertragen kann, der formt es sich nach seinem Bedürfnisse um, und
damit schafft er ein Kunstwerk. Und was will der Genießende vom
Kunstwerk? Er will Erhöhung seiner Lebensfreude, Stärkung
seiner Lebenskräfte, Befriedigung von Bedürfnissen, die ihm
die Wirklichkeit nicht befriedigt. Aber er will, wenn sein Sinn auf das
Wirkliche gerichtet ist, nicht durch das Kunstwerk den Abglanz des
Göttlichen, Überirdischen erblicken. Hören wir, wie
Nietzsche den Eindruck schildert, den Bizets Carmen auf ihn gemacht:
„Ich werde ein besserer Mensch, wenn mir dieser Bizet zuredet.
Auch ein besserer Musikant, ein besserer Zuhörer. Kann man überhaupt noch besser
zuhören? — Ich vergrabe meine Ohren noch unter diese Musik, ich höre deren Ursache. Es scheint
mir, daß ich ihre Entstehung erlebe — ich zittere vor
Gefahren, die irgend ein Wagnis begleiten, ich bin entzückt
über Glücksfälle, an denen Bizet unschuldig ist. —
Und seltsam! im Grunde denke ich nicht daran, oder weiß es nicht, wie sehr ich daran denke. Denn ganz
andere Gedanken laufen mir während dem durch den Kopf ... Hat man
bemerkt, daß die Musik den Geist frei
macht? dem Gelehrten Flügel giebt? daß man umsomehr
Philosoph wird, je mehr man Musiker wird? — Der graue Himmel der
Abstraktion wie von Blitzen durchzuckt; das Licht stark genug für
alles Filigran der Dinge; die großen Probleme nahe zum Greifen;
die Welt wie von einem Berge aus überblickt. — Ich
definierte eben das philosophische Pathos. — Und
unversehens fallen mir Antworten in den
Schoß, ein kleiner Hagel von Eis und Weisheit, von gelösten Problemen .. Wo bin ich? — Bizet macht
mich fruchtbar. Alles Gute macht mich fruchtbar. Ich habe keine andere
Dankbarkeit, ich habe auch keinen andern Beweis
dafür, was gut ist.“ — (Fall Wagner § 1.) Weil
Richard Wagners Musik eine solche Wirkung nicht auf ihn machte, deshalb lehnte sie
Nietzsche ab: „Meine Einwände gegen die Musik Wagners sind
physiologische Einwände ..... Meine Thatsache, mein petit fait vrai ist, daß ich nicht mehr leicht atme,
wenn diese Musik erst auf mich wirkt; daß alsbald mein
Fuß gegen sie böse wird und revoltiert: er hat das Bedürfnis
nach Takt, Tanz, Marsch ... er verlangt von der Musik vorerst die
Entzückungen, welche in gutem Gehen,
Schreiten, Tanzen liegen. Protestiert aber nicht auch mein Magen? mein
Herz? mein Blutlauf? betrübt sich nicht mein Eingeweide? Werde ich
nicht unversehens heiser dabei? Und so frage ich mich: was will eigentlich mein ganzer Leib von der Musik
überhaupt? ... Ich glaube, seine Erleichterung: wie als ob alle animalischen Funktionen
durch leichte, kühne, ausgelassene, selbstgewisse Rhythmen
beschleunigt werden sollten; wie als ob das eherne, bleierne Leben
durch goldene, zärtliche, ölgleiche Melodieen seine Schwere
verlieren sollte. Meine Schwermut will in den Verstecken und
Abgründen der Vollkommenheit ausruhen:
dazu brauche ich Musik.“ (Nietzsche kontra Wagner. Kap.: Wo ich
Einwände mache.) —

Im Anfange seiner schriftstellerischen Laufbahn
täuschte sich Nietzsche über das, was seine Instinkte
von der Kunst verlangen, deshalb war er damals ein
Anhänger Wagners. Er hat sich durch das Studium der
Schopenhauerschen Philosophie zum Idealismus verführen lassen. Er
glaubte einige Zeit hindurch an den Idealismus und täuschte sich
künstliche Bedürfnisse, ideale Bedürfnisse vor. Erst im
weiteren Verlaufe seines Lebens merkte er, daß aller Idealismus
seinen Trieben gerade entgegengesetzt ist. Er wurde nun aufrichtiger
gegen sich selbst. Er sprach aus, wie er selbst empfand. Und das konnte
nur zur vollständigen Ablehnung von Wagners Musik führen, die
ja immer mehr den asketischen Charakter annahm, den wir bereits als
Kennzeichen von Wagners letztem Wirkensziel aufgeführt haben.

Die Ästhetiker, die es der Kunst zur Aufgabe
machen, die Idee zu versinnlichen, das Göttliche zu
verkörpern, vertreten auf diesem Gebiete eine ähnliche
Ansicht wie die philosophischen Nihilisten auf dem Gebiete der
Erkenntnis und der Moral. Sie suchen in den Kunstobjekten ein
Jenseitiges, das sich aber vor dem Wirklichkeitssinn in ein
Nichts auflöst. Es giebt auch einen
ästhetischen Nihilismus.

Diesem steht die Ästhetik der starken
Persönlichkeit gegenüber, die in der Kunst ein Abbild der
Wirklichkeit, eine höhere Wirklichkeit sieht, die der Mensch
lieber genießt als die Alltäglichkeit.











27.




Zwei Menschentypen stellt Nietzsche einander
gegenüber: den Schwachen und den Starken. Der erstere sucht die
Erkenntnis als einen objektiven Thatbestand, der von
der Außenwelt in seinen Geist einfließen soll. Er
läßt sich sein Gutes und Böses von einem „ewigen
Weltwillen“ oder einem „kategorischen Imperativ“
diktieren. Er bezeichnet jede nicht von diesem Weltwillen, sondern nur
von dem schöpferischen Eigenwillen bestimmte Handlung als
Sünde, die eine moralische Strafe nach sich ziehen muß. Er
möchte für alle Menschen gleiche Rechte dekretieren und den
Wert des Menschen nach einem äußern Maßstabe
bestimmen. Er möchte endlich in der Kunst ein Abbild des
Göttlichen, eine Kunde aus dem Jenseits erblicken. Der Starke
dagegen sieht alle Erkenntnis als den Ausdruck des Willens zur Macht
an. Er sucht durch die Erkenntnis die Dinge denkbar und sich dadurch
unterthan zu machen. Er weiß, daß er selbst der
Schöpfer der Wahrheit ist; daß niemand als er selbst sein
Gutes und sein Böses schaffen kann. Er betrachtet die Handlungen
des Menschen als Folgen natürlicher Triebe und läßt sie
gelten als Naturereignisse, die niemals als Sünden zu betrachten
sind und nicht eine moralische Verurteilung verdienen. Er sucht den
Wert des Menschen in der Tüchtigkeit seiner Instinkte. Einen
Menschen mit den Instinkten für Gesundheit, Geist, Schönheit,
Ausdauer, Vornehmheit schätzt er höher als einen solchen mit
den Instinkten für Schwäche, Häßlichkeit,
Sklaverei. Er beurteilt ein Kunstwerk nach dem Grade, in dem es zur
Steigerung seiner Kräfte beiträgt.

Diesen letzteren Menschentypus versteht Nietzsche unter
seinem Übermenschen. Solche Übermenschen konnten bisher nur
durch das Zusammentreffen zufälliger Umstände entstehen. Ihre
Entwickelung zum bewußten Ziele der Menschheit zu machen, ist die
Absicht, die Zarathustra hat. Man sah bisher das Ziel der
menschlichen Entwickelung in irgendwelchen Idealen. Hier hält
Nietzsche eine Änderung der Anschauungen für nötig. Der
„höherwertige Typus ist oft genug schon dagewesen: aber als
ein Glücksfall, als eine Ausnahme, niemals als gewollt. Vielmehr ist er gerade am besten gefürchtet
worden, er war bisher beinahe das Furchtbare;
— und aus der Furcht heraus wurde der umgekehrte Typus gewollt,
gezüchtet, erreicht: das Haustier, das
Herdentier, das kranke Tier Mensch, — der Christ ...“
(Antichrist § 3).

Zarathustras Weisheit soll diesen Übermenschen, zu
dem jener andere Typus nur ein Übergang ist, lehren.

Nietzsche nennt diese Weisheit eine dionysische. Es ist eine Weisheit, die nicht dem Menschen
von außen gegeben wird; es ist eine selbstgeschaffene Weisheit.
Der dionysische Weise forscht nicht; er schafft. Er steht nicht als
Betrachter außer der Welt, die er erkennen will; er ist
Eins geworden mit seiner Erkenntnis. Er sucht
nicht nach einem Gotte; was er sich noch als göttlich vorstellen
kann, ist nur Er selbst als Schöpfer seiner eigenen Welt. Wenn
dieser Zustand auf alle Kräfte des menschlichen Organismus sich
erstreckt, so giebt das den dionysischen
Menschen, dem es unmöglich ist, irgend eine Suggestion
nicht zu verstehen; er übersieht kein Zeichen des Affekts, er hat
den höchsten Grad des verstehenden und erratenden Instinktes, wie
er den höchsten Grad von Mitteilungskunst besitzt. Er geht in jede
Haut, in jeden Affekt ein: er verwandelt sich beständig. Dem
dionysischen Weisen steht der bloße Betrachter
gegenüber, der sich immer außerhalb seiner Erkenntnisobjekte
stehend glaubt, als objektiver, leidender Zuschauer. Dem dionysischen
Menschen steht der apollinische gegenüber,
der „vor allem das Auge erregt hält, sodaß es die
Kraft der Vision bekommt“. Visionen, Bilder von Dingen, die
jenseits der Menschen-Wirklichkeit stehen, erstrebt der apollinische
Geist, nicht eine durch ihn selbst geschaffene Weisheit.











28.




Die apollinische Weisheit hat den Charakter des
Ernstes. Sie empfindet die Herrschaft des
Jenseits, das sie nur im Bilde besitzt, als einen schweren Druck, als
eine ihr widerstrebende Macht. Ernst ist die apollinische Weisheit,
denn sie glaubt sich im Besitze einer Kunde aus dem Jenseits, wenn
diese auch nur durch Bilder, Visionen vermittelt sein soll. Schwer
beladen mit seiner Erkenntnis wandelt der apollinische Geist einher,
denn er trägt eine Bürde, die aus einer andern Welt stammt.
Und den Ausdruck der Würde nimmt er an, denn vor den Kundgebungen
des Unendlichen muß jedes Lachen verstummen.

Dieses Lachen aber charakterisiert den dionysischen
Geist. Er weiß, daß alles, was er Weisheit nennt, nur
seine Weisheit ist, von ihm erfunden, um sich
das Leben leicht zu machen. Nur dieses Eine soll ja seine Weisheit
sein: ein Mittel, das ihm erlaubt, zum Leben Ja zu sagen. Dem
dionysischen Menschen ist der Geist der Schwere zuwider, weil er das
Leben nicht erleichtert, sondern niederdrückt. Die selbstgeschaffene Weisheit ist eine heitere
Weisheit, denn wer sich selbst seine Bürde schafft, der schafft
sich nur eine solche, die er auch leicht tragen kann. Mit der
selbstgeschaffenen Weisheit bewegt sich der dionysische Geist leicht
durch die Welt wie ein Tänzer.



„Daß ich aber der Weisheit gut bin und
oft

zu gut: das macht, sie erinnert mich gar sehr an

das Leben!




Sie hat ihr Auge, ihr Lachen und sogar ihr

goldnes Angelrütchen: was kann ich dafür,
daß

die beiden sich so ähnlich sehen?“




„In dein Auge schaute ich jüngst, o
Leben:

Gold sah ich in deinem Nachtauge blinken, —
mein

Herz stand still vor dieser Wollust:




— einen goldenen Kahn sah ich blinken auf

nächtigen Gewässern, einen sinkenden,
trinkenden,

wieder winkenden goldenen Schaukelkahn!




Nach meinem Fuße, dem tanzwütigen,
warfst

du einen Blick, einen lachenden, fragenden,

schmelzenden Schaukelblick:




zweimal nur regtest du deine Klapper mit

kleinen Händen — da schaukelte mein
Fuß vor

Tanzwut. —




Meine Fersen bäumten sich, meine Zehen

horchten, dich zu verstehen: doch trägt der
Tänzer

sein Ohr — in seinen Zehen!“





(Zarathustra 2. u. 3. Teil. Die
Tanzlieder.)











29.




Weil der dionysische Geist aus sich selbst alle
Antriebe seines Thuns entnimmt und keiner äußeren
Macht gehorcht, ist er ein freier Geist. Denn ein freier Geist ist derjenige, der nur
seiner Natur folgt. Nun ist allerdings in Nietzsches Werken nur die
Rede von Instinkten als den Antrieben des freien Geistes. Ich glaube,
daß hier Nietzsche mit einem Namen eine
Reihe von Antrieben zusammengefaßt hat, die eine mehr ins
Einzelne gehende Betrachtung erfordern. Nietzsche nennt Instinkte
sowohl die bei den Tieren vorhandenen Triebe zur Ernährung und
Selbsterhaltung, wie auch die höchsten Antriebe der menschlichen
Natur, z. B. den Erkenntnistrieb, den Trieb, nach sittlichen
Maßstäben zu handeln, den Trieb, sich an Kunstwerken zu
ergötzen u. s. w. Nun sind zwar alle diese Triebe
Äußerungsformen einer und derselben Grundkraft. Aber sie
stellen doch verschiedene Stufen in der Entwickelung dieser Kraft dar.
Die moralischen Antriebe z. B. sind eine besondere Stufe der Instinkte.
Wenn auch zugegeben werden kann, daß sie nur höhere Formen
sinnlicher Instinkte sind, so treten sie doch im Menschen auf eine
besondere Art ins Dasein. Dies zeigt sich darin, daß es dem
Menschen möglich ist, Handlungen zu vollführen, die nicht
unmittelbar auf sinnliche Instinkte zurückzuführen sind,
sondern nur auf jene Antriebe, die eben als höhere Formen des
Instinktes zu bezeichnen sind. Der Mensch schafft sich Antriebe seines
Handelns, die nicht aus seinen sinnlichen Trieben abzuleiten sind,
sondern nur aus dem bewußten Denken. Er setzt sich individuelle
Zwecke vor, aber er setzt sich diese mit
Bewußtsein vor. Und es ist ein großer Unterschied,
ob er einem unbewußt entstandenen und erst hinterher in das
Bewußtsein aufgenommenen Instinkte oder einem Gedanken
folgt, den er von vornherein mit vollem Bewußtsein produziert
hat. Wenn ich esse, weil mein Nahrungstrieb mich drängt, so ist
dies etwas wesentlich anderes, als wenn ich eine mathematische Aufgabe
löse. Die denkende Erfassung der Welterscheinungen stellt eine
besondere Form des allgemeinen Wahrnehmungsvermögens dar. Sie
unterscheidet sich von der bloßen sinnlichen Wahrnehmung. Dem
Menschen sind nun die höheren Entwickelungsformen des
Instinktlebens ebenso natürlich wie die niederen. Stehen beide
nicht im Einklange, dann ist er zur Unfreiheit verurteilt. Es kann der
Fall eintreten, daß eine schwache Persönlichkeit mit
vollkommen gesunden sinnlichen Instinkten nur schwache geistige
Instinkte hat. Dann wird sie zwar in Bezug auf ihr Sinnenleben ihre
eigene Individualität entfalten, aber die gedanklichen Antriebe
ihres Handelns wird sie aus dem Herkommen entlehnen. Es kann eine
Disharmonie beider Triebwelten entstehen. Die sinnlichen Triebe
drängen zum Ausleben der eigenen Persönlichkeit, die
geistigen Antriebe stehen in dem Banne einer äußern
Autorität. Das Geistesleben einer solchen Persönlichkeit wird
von den sinnlichen, das sinnliche Leben von den geistigen Instinkten
tyrannisiert. Denn beide Gewalten gehören nicht zusammen, sind
nicht aus einer Wesenheit erwachsen. Zur wirklich freien
Persönlichkeit gehört also nicht nur ein gesund entwickeltes
individuelles sinnliches Triebleben, sondern auch die Fähigkeit,
sich die gedanklichen Antriebe für das Leben zu schaffen. Erst
derjenige Mensch ist vollkommen frei, der auch
Gedanken produzieren kann, die zum Handeln führen. Ich habe
das Vermögen, rein gedankliche Triebfedern
des Handelns zu schaffen, in meiner Schrift „Die Philosophie der
Freiheit“ (Weimar, Emil Felber 1894) die „moralische
Phantasie“ genannt. Nur wer diese moralische
Phantasie hat, ist wirklich frei, denn der Mensch muß nach
bewußten Triebfedern handeln. Und wenn er
solche nicht selbst produzieren kann, dann muß er sich dieselben
von äußeren Autoritäten oder von dem in Form der
Gewissensstimme in ihm sprechenden Herkommen geben lassen. Ein Mensch,
der sich bloß seinen sinnlichen Instinkten
überläßt, handelt wie ein Tier;
ein Mensch, der seine sinnlichen Instinkte unter fremde Gedanken
stellt, handelt unfrei; erst der Mensch, der
sich selbst seine moralischen Ziele schafft,
handelt frei. Die moralische Phantasie fehlt in
Nietzsches Ausführungen. Wer dessen Gedanken zu Ende denkt,
muß notwendig auf diesen Begriff kommen. Aber andererseits ist es
auch eine unbedingte Notwendigkeit, daß dieser Begriff der
Nietzscheschen Weltanschauung eingefügt wird. Sonst könnte
gegen dieselbe immerfort eingewendet werden: Zwar ist der dionysische
Mensch kein Knecht des Herkommens oder des „jenseitigen
Willens“, aber er ist ein Knecht seiner eigenen
Instinkte.

Nietzsche hat seinen Blick auf das Ursprüngliche,
Eigenpersönliche im Menschen gerichtet. Er suchte dieses
Eigenpersönliche herauszulösen aus dem Mantel des
Unpersönlichen, in den es eine wirklichkeitsfeindliche
Weltanschauung eingehüllt hat. Aber er ist nicht dazu gekommen,
die Stufen des Lebens innerhalb der Persönlichkeit selbst zu
unterscheiden. Er hat deshalb die Bedeutung des Bewußtseins
für die menschliche Persönlichkeit
unterschätzt. „Die Bewußtheit ist die letzte und
späteste Entwickelung des Organischen und folglich auch das
Unfertigste und Unkräftigste daran. Aus der Bewußtheit
stammen unzählige Fehlgriffe, welche machen, daß ein Tier,
ein Mensch zu Grunde geht, früher als es nötig wäre,
„über das Geschick“, wie Homer sagt. Wäre nicht
der erhaltende Verband der Instinkte so überaus viel
mächtiger, diente er nicht im ganzen als Regulator: an ihrem
verkehrten Urteilen und Phantasieren mit offenen Augen, an ihrer
Ungründlichkeit und Leichtgläubigkeit, kurz eben an ihrer
Bewußtheit müßte die Menschheit zu Grunde
gehen,“ sagt Nietzsche (Fröhliche Wissenschaft §
11).

Dies ist zwar durchaus zuzugeben; aber nicht minder wahr
ist es, daß der Mensch nur insoweit frei
ist, als er sich gedankliche Triebfedern seines Handelns innerhalb des Bewußtseins schaffen kann.

Die Betrachtung der gedanklichen Triebfedern führt
aber noch weiter. Es ist eine Thatsache der Erfahrung, daß diese
gedanklichen Triebfedern, die die Menschen aus sich heraus produzieren,
bei den einzelnen Individuen doch bis zu einem gewissen Grade eine
Übereinstimmung zeigen. Auch wenn der einzelne Mensch ganz frei
aus sich heraus Gedanken schafft, so stimmen diese in gewisser Weise
mit den Gedanken anderer Menschen überein. Daraus folgt für
den Freien die Berechtigung, anzunehmen, daß die Harmonie in der
menschlichen Gesellschaft von selbst eintritt, wenn sie aus
souveränen Individuen besteht. Er kann diese Meinung dem
Verteidiger der Unfreiheit gegenüberstellen, der glaubt,
daß die Handlungen einer Mehrheit von Menschen nur
zusammenstimmen, wenn sie durch eine äußere Gewalt nach
einem gemeinsamen Ziele hingelenkt werden. Der freie Geist ist deshalb
durchaus kein Anhänger jener Ansicht, welche die tierischen Triebe
absolut frei walten lassen und alle gesetzlichen Ordnungen deshalb
abschaffen will. Aber er verlangt absolute Freiheit für
diejenigen, die nicht bloß ihren tierischen Instinkten folgen
wollen, sondern die imstande sind, moralische Triebfedern, ihr eigenes
Gutes und Böses,
zu schaffen.

Nur wer Nietzsche nicht so weit durchdrungen hat,
daß er die letzten Konsequenzen von dessen Weltanschauung zu
ziehen vermag, trotzdem sie Nietzsche nicht selbst gezogen hat, kann in
ihm einen Menschen sehen, der „mit einer gewissen stilistischen
Wollust zu enthüllen den Mut gefunden hat, was bisher etwa im
geheimsten Seelengrunde grandioser Verbrechertypen .... verborgen
gelauert haben mag“ (Ludwig Stein, Friedrich Nietzsches
Weltanschauung und ihre Gefahren S. 5). Noch immer ist die
Durchschnittsbildung eines deutschen Professors nicht so weit, das
Große einer Persönlichkeit von deren kleinen Irrtümern
abzutrennen. Sonst könnte man es nicht erleben, daß die
Kritik eines solchen Professors gerade gegen diese kleinen
Irrtümer sich richtet. Ich denke, wahrhafte Bildung nimmt das
Große einer Persönlichkeit auf und verbessert kleine
Irrtümer oder denkt halbfertige Gedanken zu Ende. 












III.

Nietzsches Entwickelungsgang.





30.




Ich habe Nietzsches Ansichten vom
Übermenschen so dargestellt, wie sie uns in seinen letzten
Schriften: Zarathustra (1883–1884),
Jenseits von Gut und Böse (1886),
Genealogie der Moral (1887), Der Fall Wagner (1888), Götzendämmerung (1889) entgegentreten. In dem
unvollendet gebliebenen Werke: „Der Wille zur
Macht“, Versuch einer Umwertung aller Werte, dessen erster
Teil „Antichrist“ im 8. Bande der Gesamtausgabe erschienen
ist, hätten sie wohl ihren philosophisch prägnantesten
Ausdruck gefunden. Aus der Disposition, die im Anhange zu dem
erwähnten Band abgedruckt ist, ist das deutlich zu erkennen. Sie
heißt: 1. Der Antichrist. Versuch einer
Kritik des Christentums. 2. Der freie Geist.
Kritik der Philosophie als einer nihilistischen Bewegung. 3.
Der Immoralist. Kritik der
verhängnisvollsten Art von Unwissenheit, der Moral. 4.
Dionysos. Philosophie der ewigen
Wiederkunft.

Nietzsche hat seine Gedanken nicht sogleich im Beginne
seiner schriftstellerischen Laufbahn in der ihnen
ureigensten Form zum Ausdruck gebracht. Er stand anfangs unter dem
Einflusse des deutschen Idealismus, namentlich in der Form, in der ihn
Schopenhauer und Richard
Wagner vertreten haben. In Schopenhauerschen und Wagnerschen
Formeln drückt er sich in seinen ersten Schriften aus. Wer aber
durch dieses Formelwesen hindurch auf den Kern der Nietzscheschen
Gedanken zu blicken vermag, der findet in diesen Schriften dieselben
Absichten und Ziele, die in den späteren Werken zum Ausdruck
kommen.

Man kann von Nietzsches Entwickelung nicht sprechen,
ohne an den freiesten Denker erinnert zu werden, den die neuzeitliche
Menschheit hervorgebracht hat, an Max Stirner.
Es ist eine traurige Wahrheit, daß dieser Denker, der im vollsten
Sinne dem entspricht, was Nietzsche von dem Übermenschen fordert,
nur von wenigen erkannt und gewürdigt worden ist. Er hat bereits
in den vierziger Jahren dieses Jahrhunderts Nietzsches Weltanschauung
ausgesprochen. Allerdings nicht in solch gesättigten
Herzenstönen wie Nietzsche, aber dafür in krystallklaren
Gedanken, neben denen sich Nietzsches Aphorismen allerdings oft wie ein
bloßes Stammeln ausnehmen.

Welchen Weg hätte Nietzsche genommen, wenn nicht
Schopenhauer, sondern Max Stirner sein Erzieher geworden wäre! In
Nietzsches Schriften ist keinerlei Einfluß Stirners zu bemerken.
Aus eigener Kraft mußte sich Nietzsche aus dem deutschen
Idealismus heraus zu einer der Stirnerschen gleichen Weltauffassung
durchringen.

Stirner ist wie Nietzsche der Ansicht, das die
Triebkräfte des menschlichen Lebens nur in der einzelnen,
wirklichen Persönlichkeit gesucht werden
können. Er lehnt alle Gewalten ab, die die
Einzelpersönlichkeit von außen formen, bestimmen wollen. Er
verfolgt den Gang der Weltgeschichte und findet den Grundirrtum der bisherigen Menschheit darin,
daß sie nicht die Pflege und Kultur der individuellen
Persönlichkeit, sondern andere, unpersönliche Ziele und
Zwecke sich vorsetzte. Er sieht die wahre Befreiung des Menschen darin,
daß dieser allen solchen Zielen keine höhere Realität
zugesteht, sondern sich dieser Ziele als Mittel zu seiner Selbstpflege
bedient. Der freie Mensch bestimmt sich seine Zwecke; er besitzt seine
Ideale; er läßt sich nicht von ihnen besitzen. Der Mensch,
der nicht als freie Persönlichkeit über seinen Idealen
waltet, steht unter dem Einflusse derselben, wie der Irrsinnige, der an
fixen Ideen leidet. Es ist für Stirner einerlei, ob sich der
Mensch einbildet, der „König von China“, oder ob
„ein behaglicher Bürger sich einbildet, es sei seine
Bestimmung, ein guter Christ, ein gläubiger Protestant, ein
loyaler Bürger, ein tugendhafter Mensch u. s. w. zu sein —
das ist beides ein und dieselbe ‚fixe Idee‘. Wer es nie
versucht und gewagt hat, kein guter Christ, kein gläubiger
Protestant, kein tugendhafter Mensch u. s. w. zu sein, der ist in der
Gläubigkeit, Tugendhaftigkeit u. s. w. gefangen und befangen.“

Man braucht nur einige Sätze aus Stirners Buch: „Der Einzige und sein Eigentum“
zu lesen, um zu sehen, wie verwandt seine Anschauung der Nietzscheschen
ist. Ich führe einige Stellen aus diesem Buche an, die
besonders bezeichnend für Stirners Denkweise sind.

„Vorchristliche und christliche Zeit verfolgen ein
entgegengesetztes Ziel; jene will das Reale idealisieren, diese das
Ideale realisieren, jene sucht den „heiligen Geist“, diese
den „verklärten Leib“. Daher schließt jene mit
der Unempfindlichkeit gegen das Reale, mit der
„Weltverachtung“; diese wird mit der Abwerfung des Idealen,
mit der „Geistesverachtung“ enden.

Wie der Zug der Heiligung oder Reinigung durch die alte
Welt geht (die Waschungen u. s. w.), so geht der der Verleiblichung
durch die christliche: der Gott stürzt sich in diese Welt, wird
Fleisch und will sie erlösen, d. h. mit sich erfüllen; da er
aber „die Idee“ oder „der Geist“ ist, so
führt man (z. B. Hegel) am Schlusse die Idee in alles, in die
Welt, ein und beweist, „daß die Idee, die Vernunft in allem
sei“. Dem, was die heidnischen Stoiker als „den
Weisen“ aufstellten, entspricht in der heutigen Bildung
„der Mensch“, jener wie dieser ein fleischloses Wesen. Der unwirkliche
„Weise“, dieser leiblose „Heilige“ der Stoiker,
wurde eine wirkliche Person, ein leiblicher „Heiliger“ in
dem fleischgewordenen Gotte; der unwirkliche
„Mensch“, das leiblose Ich, wird wirklich werden im
leibhaftigen Ich, in Mir.

Daß der Einzelne für
sich eine Weltgeschichte ist und an der übrigen Weltgeschichte
sein Eigentum besitzt, das geht über das Christliche hinaus. Dem
Christen ist die Weltgeschichte das Höhere, weil sie die
Geschichte Christi oder „des Menschen“ ist; dem Egoisten
hat nur seine Geschichte Wert, weil er nur
sich entwickeln will, nicht die
Menschheits-Idee, nicht den Plan Gottes, nicht die Absichten
der Vorsehung, nicht die Freiheit u. dergl. Er sieht sich nicht
für ein Werkzeug der Idee oder ein Gefäß Gottes an, er
erkennt keinen Beruf an, er wähnt nicht, zur Fortentwickelung der
Menschheit dazusein, und sein Scherflein dazu beitragen zu müssen,
sondern er lebt sich aus, unbesorgt darum, wie gut oder wie schlecht
die Menschheit dabei fahre. Ließe es nicht das
Mißverständnis zu, als sollte ein Naturzustand gepriesen
werden, so könnte man an Lenaus „Drei Zigeuner“
erinnern. — Was, bin Ich dazu in der Welt, um Ideen zu
realisieren? Um etwa zur Verwirklichung der Idee „Staat“
durch mein Bürgertum das Meinige zu thun oder durch die Ehe, als
Ehegatte und Vater, die Idee der Familie zu einem Dasein zu bringen?
Was ficht mich ein solcher Beruf an! Ich lebe so wenig nach einem
Berufe, als die Blume nach einem Berufe wächst und duftet.

Das Ideal „der Mensch“ ist realisiert, wenn die christliche Anschauung umschlägt
in den Satz: „Ich, dieser Einzige, bin der Mensch.“ Die
Begriffsfrage: „was ist der Mensch?“ — hat sich dann
in die persönliche umgesetzt: „wer ist der Mensch?“
Bei „was“ suchte man den Begriff, um ihn zu realisieren;
bei „wer“ ist’s überhaupt keine Frage mehr,
sondern die Antwort im Fragenden gleich persönlich vorhanden: die
Frage beantwortet sich von selbst.

Man sagt von Gott: „Namen nennen Dich
nicht“. Das gilt von Mir: kein Begriff
drückt Mich aus, nichts, was man als mein Wesen angiebt,
erschöpft mich; es sind nur Namen. Gleichfalls sagt man von Gott,
er sei vollkommen und habe keinen Beruf, nach Vollkommenheit zu streben. Auch das gilt allein
von Mir.

Eigner bin Ich meiner Gewalt,
und Ich bin es dann, wenn Ich Mich als Einzigen
weiß. Im Einzigen kehrt selbst der Eigner
in sein schöpferisches Nichts zurück, aus welchem er geboren
wird. Jedes höhere Wesen über Mir, sei es Gott, sei es der
Mensch, schwächt das Gefühl meiner Einzigkeit und erbleicht
vor der Sonne dieses Bewußtseins: Stell’ Ich auf Mich, den
Einzigen, meine Sache, dann steht sie auf dem vergänglichen, dem
sterblichen Schöpfer seiner, der sich selbst verzehrt, und Ich
darf sagen:

„Ich hab’ mein’ Sach’ auf nichts
gestellt.“

Dieser auf sich sich selbst gestellte, nur aus sich
heraus schaffende Eigner ist Nietzsches Übermensch.







31.




Diese Stirnerschen Gedanken wären das
geeignete Gefäß gewesen, in das Nietzsche sein reiches
Empfindungsleben hätte gießen können. Statt dessen
suchte er in Schopenhauers Begriffswelt die Leiter, auf der er zu
seiner Gedankenwelt hinaufkletterte.

Aus zwei Wurzeln stammt, nach Schopenhauers Meinung,
unsere gesamte Welterkenntnis. Aus dem Vorstellungsleben und aus der
Wahrnehmung des Willens, der in uns selbst als Handelnder auftritt. Das
„Ding an sich“ liegt jenseits der Welt unserer Vorstellung.
Denn die Vorstellung ist nur die Wirkung, die das „Ding an
sich“ auf mein Erkenntnisorgan ausübt. Nur die
Eindrücke kenne ich, die die Dinge auf mich machen, nicht die
Dinge selbst. Und diese Eindrücke sind eben meine
Vorstellungen. Ich kenne keine Sonne und keine Erde, sondern nur ein
Auge, das eine Sonne sieht, und eine Hand, die eine Erde fühlt.
Der Mensch weiß nur: „daß die Welt, welche ihn
umgiebt, nur als Vorstellung da ist, d. h. durchweg nur in Beziehung
auf ein anderes, das Vorstellende, welches er selbst ist“.
(Schopenhauer, Welt als Wille und Vorstellung § 1.) Aber der
Mensch stellt die Welt nicht bloß vor, sondern er wirkt auch in ihr; er wird sich seines Willens
bewußt, und er erfährt, daß dasjenige, welches er in
sich als Wille empfindet, von außen als
Bewegung seines Leibes wahrgenommen werden kann, d. h. der Mensch nimmt
sein eigenes Wirken doppelt wahr, von innen als Vorstellung, von außen als Wille. Schopenhauer schließt daraus, daß es der
Wille selbst ist, der in der wahrgenommenen Leibesaktion als
Vorstellung erscheint. Und er behauptet dann weiter, daß nicht
nur der Vorstellung des eigenen Leibes und seiner Bewegungen ein Wille
zu Grunde liege, sondern daß dies auch bei allen übrigen
Vorstellungen der Fall sei. Die ganze Welt ist also, nach Schopenhauers
Ansicht, dem Wesen nach Wille und erscheint unserem Intellekt als
Vorstellung. Dieser Wille, behauptet Schopenhauer weiter, ist in allen
Dingen ein einheitlicher. Nur unser Intellekt verursacht, daß wir
eine Mehrheit von besonderen Dingen wahrnehmen.

Durch seinen Willen hängt der Mensch, nach dieser
Anschauung, mit dem einheitlichen Weltwesen zusammen. Insofern der
Mensch wirkt, wirkt in ihm der einheitliche Urwille. Als einzelne,
besondere Persönlichkeit existiert der Mensch nur in seiner
eigenen Vorstellung; im Wesen ist er identisch
mit dem einheitlichen Weltengrunde.

Nehmen wir an, daß in Nietzsche, als er die
Schopenhauersche Philosophie kennen lernte, schon der Gedanke des
Übermenschen unbewußt, instinktiv vorhanden war, so konnte
ihn diese Willenslehre allerdings nur sympathisch berühren. In dem
menschlichen Willen war ihm ein Element gegeben, das den Menschen
unmittelbar an der Schöpfung des Weltinhaltes teilnehmen
ließ. Als Wollender ist der Mensch nicht bloß ein
außerhalb des Weltinhaltes stehender Zuschauer, der sich Bilder
des Wirklichen macht, sondern er ist selbst ein Schaffender. In ihm waltet die göttliche Kraft,
über die hinaus es keine andere giebt.







32.




Aus diesen Anschauungen heraus bildeten sich bei
Nietzsche die beiden Ideen von der apollinischen und der dionysischen
Weltbetrachtung. Sie wendete er auf das griechische Kunstleben an, das
er demgemäß aus zwei Wurzeln entstehen ließ: aus einer
Kunst des Vorstellens und einer Kunst des Wollens. Wenn der
Vorstellende seine Vorstellungswelt idealisiert und seine idealisierten
Vorstellungen in Kunstwerken verkörpert, so entsteht die
apollinische Kunst. Er verleiht den einzelnen
Vorstellungsobjekten dadurch, daß er ihnen die Schönheit einprägt, den Schein des Ewigen. Aber
er bleibt innerhalb der Vorstellungswelt stehen. Der dionysische Künstler sucht nicht nur in seinen
Kunstwerken die Schönheit auszudrücken, sondern er ahmt
selbst das schöpferische Wirken des Weltwillens
nach. Er sucht in seinen eigenen Bewegungen den Weltgeist abzubilden.
Er macht sich zur sichtbaren Verkörperung des Willens. Er wird
selbst Kunstwerk. „Singend und tanzend äußert sich der
Mensch als Mitglied einer höhern Gemeinschaft: er hat das Gehen
und Sprechen verlernt und ist auf dem Wege, tanzend in die Lüfte
emporzufliegen. Aus seinen Gebärden spricht die
Verzauberung“ (Geburt der Tragödie § 1). In diesem
Zustande vergißt der Mensch sich selbst, er fühlt sich nicht
mehr als Individuum, er läßt in sich den allgemeinen
Weltwillen walten. In dieser Weise deutet Nietzsche die Feste, die zu
Ehren des Gottes Dionysus durch die Dionysusdiener veranstaltet wurden.
In dem Dionysusdiener sieht Nietzsche das Urbild des dionysischen
Künstlers. Nun stellt er sich vor, daß die älteste
dramatische Kunst der Griechen dadurch entstanden ist, daß eine
höhere Vereinigung des Dionysischen mit dem Apollinischen sich
vollzogen hat. Auf diese Weise erklärt er den Ursprung der ersten
griechischen Tragödie. Er nimmt an, daß die Tragödie
aus dem tragischen Chore entstanden ist. Der dionysische Mensch wird
zum Zuschauer, zum Betrachter eines Bildes, das ihn selbst darstellt.
Der Chor ist die Selbstspiegelung eines
dionysisch erregten Menschen, d. h. der dionysische Mensch sieht seine
dionysische Erregung durch ein apollinisches Kunstwerk abgebildet. Die
Darstellung des Dionysischen im apollinischen Bilde ist die primitive
Tragödie. Voraussetzung einer solchen
Tragödie ist, daß in ihrem Schöpfer ein lebendiges
Bewußtsein von dem Zusammenhang des Menschen mit den Urgewalten
der Welt vorhanden ist. Ein solches Bewußtsein spricht
sich als Mythus aus. Das Mythische muß der Gegenstand der
ältesten Tragödie sein. Tritt nun in der Entwickelung eines
Volkes der Zeitpunkt ein, wo der zersetzende Verstand das lebendige
Gefühl für den Mythus zerstört, so ist der Tod des
Tragischen die notwendige Folge.







33.




In der Entwickelung des Griechentums trat, nach
Nietzsches Meinung, mit Sokrates dieser Zeitpunkt ein. Sokrates war ein
Feind alles instinktiven, mit den Naturgewalten im Bunde stehenden
Lebens. Er ließ nur dasjenige gelten, was der Verstand denkend zu
beweisen vermag, was lehrbar ist. Damit war dem Mythus der Krieg
erklärt. Und der von Nietzsche als Schüler des Sokrates
bezeichnete Euripides zerstörte die
Tragödie, weil sein Schaffen nicht mehr, wie das des
Äschylos, aus den dionysischen Instinkten, sondern aus dem
kritischen Verstande entsprang. Statt der Nachbildung der
Willensbewegungen des Weltgeistes findet sich bei Euripides die
verständige Verknüpfung einzelner
Vorgänge innerhalb der tragischen Handlung.

Ich frage nicht nach der historischen Rechtfertigung
dieser Nietzscheschen Ideen. Er ist ihretwegen von einem klassischen
Philologen scharf angegriffen worden. Nietzsches Beschreibung der
griechischen Kultur läßt sich vergleichen mit der
Schilderung, die ein Mensch von einer Landschaft giebt, die er von dem
Gipfel eines Berges aus betrachtet; eine philologische Darstellung mit
einer Beschreibung, die der Wanderer giebt, der jedes
einzelne Fleckchen besucht. Von dem Berge aus verschiebt sich manches
eben nach den Gesetzen der Optik.







34.




Was hier in Betracht kommt, ist die Frage: was
für eine Aufgabe stellte sich Nietzsche in seiner „Geburt
der Tragödie“? Nietzsche ist der Ansicht, daß die
älteren Griechen die Leiden des Daseins sehr gut gekannt haben.
„Es geht die alte Sage, daß König Midas lange Zeit
nach dem weisen Silen, dem Begleiter des
Dionysus, im Walde gejagt habe, ohne ihn zu fangen. Als er ihm endlich
in die Hände gefallen ist, fragt der König, was für den
Menschen das Allerbeste und Allervorzüglichste sei. Starr und
unbeweglich schweigt der Dämon, bis er, durch den König
gezwungen, endlich unter gellem Lachen in diese Worte ausbricht:
„Elendes Eintagsgeschlecht, des Zufalls Kinder und der
Mühsal, was zwingst du mich, dir zu sagen, was nicht zu hören
für dich das Ersprießlichste ist? Das Allerbeste ist
für dich gänzlich unerreichbar: nicht geboren zu sein, nicht
zu sein, nichts zu
sein. Das Zweitbeste aber ist für dich — bald zu
sterben“ (Geburt der Tragödie § 3). In dieser Sage
findet Nietzsche eine Grundempfindung der Griechen ausgedrückt. Er
hält es für eine Oberflächlichkeit, wenn man die
Griechen als das beständig heitere, kindlich tändelnde Volk
hinstellt. Aus der tragischen Grundempfindung heraus mußte den
Griechen der Drang entstehen, etwas zu schaffen, wodurch das Dasein
erträglich wird. Sie suchten nach einer Rechtfertigung
des Daseins — und fanden diese in ihrer
Götterwelt und in der Kunst. Nur durch das Gegenbild der
olympischen Götter und der Kunst wurde den Griechen die rauhe
Wirklichkeit erträglich. Die Grundfrage in der „Geburt der
Tragödie“ ist also für Nietzsche: Inwiefern ist die
griechische Kunst lebenfördernd, lebenerhaltend gewesen?
Nietzsches Grundinstinkt macht sich somit in Bezug auf die Kunst als
lebenfördernde Macht schon in diesem ersten Werke geltend.







35.




Noch ein anderer Grundinstinkt Nietzsches ist in
diesem Werke schon zu beobachten. Es ist die Abneigung gegen die
bloß logischen Geister, deren Persönlichkeit
vollständig unter der Herrschaft ihres Verstandes steht. Aus
dieser Abneigung stammt Nietzsches Meinung, daß der sokratische Geist der Zerstörer der griechischen
Kultur ist. Das Logische gilt Nietzsche nur als eine Form, in der sich
die Persönlichkeit äußert. Wenn zu dieser Form nicht
noch andere Äußerungsweisen treten, so erscheint die
Persönlichkeit als Krüppel, als Organismus, an dem notwendige
Organe verstümmelt sind. Weil Nietzsche in Kants Schriften nur den
grübelnden Verstand entdecken konnte, nennt er Kant einen
„verwachsenen Begriffskrüppel“. Nur wenn die Logik der
Ausdruck für die tieferen Grundinstinkte einer Persönlichkeit
ist, läßt sie Nietzsche gelten. Sie muß ein
Ausfluß des Über-Logischen in der
Persönlichkeit sein. Nietzsche hat an der Ablehnung des
sokratischen Geistes immer festgehalten. Wir lesen in der
Götzendämmerung: „Mit Sokrates schlägt
der griechische Geschmack zu Gunsten der Dialektik um: was geschieht da
eigentlich? Vor allem wird ein vornehmer
Geschmack besiegt; der Pöbel kommt mit der Dialektik oben auf. Vor
Sokrates lehnte man in der guten Gesellschaft die dialektischen
Manieren ab; sie galten als schlechte Manieren, sie stellten
bloß“ (Problem des Sokrates § 5). Wo nicht
kräftige Grundinstinkte für eine Sache sprechen, da tritt der
beweisende Verstand ein und sucht sie durch Advokatenkünste zu
stützen.







36.




Einen Erneuerer des dionysischen Geistes glaubte
Nietzsche in Richard Wagner zu erkennen. Er hat
aus diesem Glauben heraus die vierte seiner
„Unzeitgemäßen Betrachtungen“: „Richard
Wagner in Bayreuth“, 1875, geschrieben. Er hielt in dieser Zeit
noch an der Deutung des dionysischen Geistes fest, die er sich in
Gemäßheit der Schopenhauerschen Philosophie gebildet hatte.
Er glaubte noch, daß die Wirklichkeit nur menschliche Vorstellung
sei und jenseits dieser Vorstellungswelt das Wesen der Dinge in Form
des Urwillens liege. Und der schaffende dionysische Geist war ihm noch nicht der aus
sich heraus schaffende, sondern der sich selbst vergessende, in dem
Urwollen aufgehende Mensch. Bilder des waltenden Urwillens, von einem
an diesen Urwillen hingegebenen dionysischen Geiste geschaffen, waren
ihm Wagners Musikdramen.

Und da Schopenhauer in der Musik ein unmittelbares
Abbild des Willens sah, so glaubte auch Nietzsche in
der Musik das beste Ausdrucksmittel für einen dionysisch
schaffenden Geist sehen zu sollen. Die Sprache
der civilisierten Völker schien ihm erkrankt. Sie kann nicht mehr der schlichte Ausdruck der
Gefühle sein, denn die Worte mußten allmählich immer
mehr dazu verwendet werden, der Ausdruck für die zunehmende
Verstandesbildung der Menschen zu werden. Dadurch aber ist die
Bedeutung der Worte abstrakt, arm geworden. Sie können nicht mehr
ausdrücken, was der aus dem Urwillen heraus schaffende dionysische
Geist empfindet. Dieser kann daher in dem Wortdrama sich nicht mehr
aussprechen. Er muß andere Ausdrucksmittel, vor allem die Musik,
aber auch die anderen Künste zu Hilfe rufen. Der dionysische Geist
wird zum dithyrambischen Dramatiker,
„diesen Begriff so voll genommen, daß er zugleich den
Schauspieler, Dichter, Musiker umfaßt“. „Wie man sich
nun auch die Entwickelung des Urdramatikers vorstellen möge, in
seiner Reife und Vollendung ist er ein Gebilde ohne jede Hemmung und
Lücke: der eigentlich freie Künstler, der gar nicht anders
kann, als in allen Künsten zugleich
denken, der Mittler und Versöhner zwischen scheinbar getrennten
Sphären, der Wiederhersteller einer Ein- und Gesamtheit des
künstlerischen Vermögens, welches gar nicht erraten und
erschlossen, sondern nur durch die That gezeigt werden kann“
(Richard Wagner in Bayreuth § 7). Als dionysischen Geist verehrte
Nietzsche Richard Wagner. Und nur in dem von Nietzsche in der eben
genannten Schrift angegebenen Sinne kann Wagner als dionysischer Geist
bezeichnet werden. Seine Instinkte sind auf das Jenseits gerichtet; er will die Stimme des Jenseits durch
seine Musik erklingen lassen. Ich habe bereits (S. 81 f.) darauf
hingewiesen, daß sich Nietzsche später selbst fand und
imstande war, seine auf das Diesseits gerichteten Instinkte in ihrer
Eigenart zu erkennen. Er hatte ursprünglich die Wagnersche Kunst
mißverstanden, weil er sich selbst mißverstanden hatte,
weil er seine Instinkte durch die Schopenhauersche Philosophie hatte
tyrannisieren lassen. Wie ein Krankheitsprozeß erschien ihm
später diese Unterordnung seiner Instinkte unter eine fremde
Geistesmacht. Er fand, daß er auf seine Instinkte nicht
gehört hatte und sich durch eine ihm unangemessene Meinung hatte
verführen lassen, eine Kunst auf diese Instinkte wirken lassen,
die ihnen nur zum Nachteil gereichen konnte, die sie krank machen
mußte.







37.




Nietzsche hat den Einfluß, den die seinen
Grundtrieben widersprechende Schopenhauersche Philosophie auf ihn
genommen, selbst geschildert in seiner dritten
„Unzeitgemäßen Betrachtung“, „Schopenhauer
als Erzieher“ (1873), zu einer Zeit, als er noch an diese
Philosophie glaubte. Nietzsche suchte einen Erzieher. Der rechte
Erzieher kann nur der sein, der auf den zu Erziehenden so wirkt,
daß dessen innerster Wesenskern sich aus der Persönlichkeit
heraus entwickelt. Auf jeden Menschen wirkt seine Zeit mit ihren
Kulturmitteln ein. Er nimmt auf, was die Zeit an Bildungsstoff bietet.
Aber es frägt sich, wie er sich inmitten dieses von außen
auf ihn Eindringenden selbst finden kann; wie er das aus sich
herausspinnen kann, was er und nur er und kein anderer sein kann. „Der Mensch, welcher nicht zur Masse gehören
will, braucht nur aufzuhören, gegen sich bequem zu sein; er folge
seinem Gewissen, welches ihm zuruft: „„sei du selbst! Das
bist du alles nicht, was du jetzt thust, meinst,
begehrst““, so spricht der Mensch zu sich, der eines Tages
findet, daß er sich immer nur damit begnügt hat,
Bildungsstoff von außen aufzunehmen (Schopenhauer als Erzieher
§ 1). Nietzsche fand sich selbst, wenn auch zunächst noch
nicht in seiner ihm ureigensten Gestalt, durch das Studium der
Schopenhauerschen Philosophie. Nietzsche strebte unbewußt danach,
einfach und ehrlich
seinen Grundtrieben gemäß sich auszusprechen. Er fand um
sich nur Menschen, die in den Bildungsformeln der Zeit sich
ausdrückten, die ihr eigenes Wesen durch diese Formeln
verhüllten. In Schopenhauer fand Nietzsche aber einen Menschen,
der den Mut hatte, seine persönlichen Empfindungen der Welt
gegenüber zum Inhalte seiner Philosophie zu machen: „Das
kräftige Wohlgefühl des Sprechenden“ umfing Nietzsche
beim ersten Lesen von Schopenhauers Sätzen. „Hier ist eine
immer gleichartige, stärkende Luft, so fühlen wir; hier ist
eine gewisse unnachahmliche Unbefangenheit und Natürlichkeit, wie
sie Menschen haben, die in sich zu Hause und zwar in einem sehr reichen
Hause Herren sind: im Gegensatze zu jenen Schriftstellern, die sich am
meisten wundern, wenn sie einmal geistreich waren, und deren Vortrag
dadurch etwas Unruhiges und Naturwidriges bekommt.“
„Schopenhauer redet mit sich; oder wenn man sich durchaus einen
Zuhörer denken will, so denke man sich den Sohn, den der Vater
unterweist. Es ist ein redliches, derbes, gutmütiges Aussprechen vor einem Hörer, der mit Liebe
hört“ (Schopenhauer § 2). Daß er einen Menschen,
der sich seinen innersten Instinkten gemäß ausspricht, reden
hörte, das war es, was Nietzsche zu Schopenhauer hinzog.

Nietzsche sah in Schopenhauer eine starke Persönlichkeit, die nicht durch die Philosophie
in einen bloßen Verstandesmenschen umgewandelt wird, sondern die
das Logische nur zum Ausdrucke des Überlogischen, des Instinktiven
in sich macht. „Die Sehnsucht nach starker Natur, nach gesunder
und einfacher Menschheit war bei ihm eine Sehnsucht
nach sich selbst; und sobald er die Zeit in sich besiegt hatte,
mußte er auch, mit erstauntem Auge, den Genius in sich
erblicken“ (Schopenhauer § 3). In Nietzsches Geist arbeitete
schon damals das Streben nach der Idee des Übermenschen, der sich
selbst sucht, als den Sinn seines Daseins, und einen solchen Suchenden
fand er in Schopenhauer. In solchen Menschen sieht er den Zweck und
zwar den einzigen Zweck des Weltdaseins erreicht; die Natur scheint ihm
an einem Ziele angekommen zu sein, wenn sie einen solchen Menschen
hervorgebracht hat. „Die Natur, die nie springt, macht hier ihren
einzigen Sprung und zwar einen Freudensprung, denn sie fühlt sich
zum erstenmal am Ziele, dort nämlich, wo sie
begreift, daß sie verlernen müsse, Ziele zu
haben.“ (Schopenh. § 5.) In diesem Satze liegt der
Keim zur Konzeption des Übermenschen. Nietzsche wollte, als er
diesen Satz niederschrieb, schon genau dasselbe, was er später mit
seinem Zarathustra wollte; aber ihm fehlte noch die Kraft, dieses
Wollen in einer eigenen Sprache auszusprechen. Er
sah schon, als er sein Schopenhauerbuch schrieb, den Grundgedanken der
Kultur in der Erzeugung des
Übermenschen.







38.




In der Entwickelung der persönlichen
Instinkte der Einzelmenschen sieht also Nietzsche das Ziel aller
menschlichen Entwickelung. Was dieser Entwickelung entgegenarbeitet,
erscheint ihm als die eigentlichste Versündigung an der
Menschheit. Es giebt aber etwas im Menschen, das auf ganz
natürliche Weise seiner freien Entwickelung widerstrebt. Der
Mensch läßt sich nicht allein durch die in jedem einzelnen
Augenblicke in ihm thätigen Triebe bestimmen, sondern auch durch
alles das, was in seinem Gedächtnisse sich
angesammelt hat. Der Mensch erinnert sich an seine eigenen Erlebnisse,
er sucht sich ein Bewußtsein der Erlebnisse seines Volkes,
Stammes, ja der ganzen Menschheit durch den Betrieb der Geschichte zu
verschaffen. Der Mensch ist ein historisches
Wesen. Die Tiere leben unhistorisch; sie folgen den Trieben, die in dem
einzelnen Augenblicke in ihnen wirken. Der Mensch läßt sich
durch seine Vergangenheit bestimmen. Wenn er irgend etwas unternehmen
will, frägt er sich: welche Erfahrungen habe ich oder ein anderer
mit einem ähnlichen Unternehmen schon gemacht? Der Antrieb zu
einer Handlung kann durch die Erinnerung an ein Erlebnis
vollständig abgetötet werden. Für Nietzsche entsteht aus
der Beobachtung dieser Thatsache die Frage: inwiefern wirkt das
Erinnerungsvermögen des Menschen auf sein Leben fördernd, und
inwiefern wirkt es nachteilig ein? Die Erinnerung, die auch
Dinge zu umfassen sucht, die der Mensch nicht selbst erlebt hat, lebt
als historischer Sinn, als Studium des Vergangenen in dem Menschen.
Nietzsche fragt: inwiefern wirkt der historische Sinn
lebenfördernd? Die Antwort auf diese Frage sucht er zu geben in
seiner zweiten „Unzeitgemäßen Betrachtung“:
„Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben“
(1843). Die Veranlassung zu dieser Schrift war Nietzsches Wahrnehmung,
daß der historische Sinn bei seinen
Zeitgenossen, namentlich bei den Gelehrten unter denselben, ein
hervorstechendes Charaktermerkmal geworden war. Die Vertiefung in die
Vergangenheit fand Nietzsche überall gepriesen. Nur durch
Erkenntnis der Vergangenheit soll der Mensch imstande sein, zu
unterscheiden, was ihm möglich, was ihm unmöglich ist: dieses
Glaubensbekenntnis drang ihm in die Ohren. Nur wer weiß, wie sich
ein Volk entwickelt hat, kann ermessen, was für seine Zukunft
förderlich ist: diesen Ruf hörte Nietzsche. Ja selbst die
Philosophen wollten nicht mehr Neues erdenken, sondern lieber die
Gedanken ihrer Vorfahren studieren. Dieser historische Sinn wirkt
lähmend auf das gegenwärtige
Schaffen. Wer bei jedem Impuls, der sich in ihm regt, erst zu
bestimmen sucht, wozu ein ähnlicher Impuls in der Vergangenheit
geführt hat, in dem erschlaffen die Kräfte, bevor sie gewirkt
haben. „Denkt euch das äußerste Beispiel, einen
Menschen, der die Kraft zu vergessen gar nicht besäße, der
verurteilt wäre, überall ein Werden zu sehen: ein solcher
glaubt nicht mehr an sein eigenes Sein, glaubt nicht mehr an sich,
sieht alles in bewegte Punkte auseinander fließen und
verliert sich in diesem Strome des Werdens. ... Zu allem Handeln
gehört Vergessen, wie zum Leben alles Organischen nicht nur Licht,
sondern auch Dunkel gehört. Ein Mensch, der durch und durch nur
historisch empfinden wollte, wäre dem ähnlich, der sich des
Schlafens zu enthalten gezwungen wäre, oder dem Tiere, das nur vom
Wiederkäuen und immer wiederholtem Wiederkäuen fortleben
sollte“ (Historie § 1). Nietzsche ist der Meinung, daß
der Mensch nur so viel Geschichte vertragen kann, als dem Maße
seiner schöpferischen Kräfte entspricht. Die starke
Persönlichkeit führt ihre Intentionen aus, trotzdem sie sich an die Erlebnisse der Vergangenheit
erinnert, ja sie wird vielleicht gerade durch die Erinnerung an diese
Erlebnisse eine Stärkung ihrer Kraft erfahren. Die Kräfte des
schwachen Menschen aber werden durch den historischen Sinn
ausgelöscht. Um den Grad zu bestimmen und durch ihn dann die
Grenze, „an der das Vergangene vergessen werden muß, wenn
es nicht zum Totengräber des Gegenwärtigen werden soll,
müßte man genau wissen, wie groß die plastische Kraft eines Menschen, eines Volkes, einer Kultur
ist, ich meine jene Kraft, aus sich heraus eigenartig
zu wachsen, Vergangenes und Fremdes umzubilden und
einzuverleiben“ (Historie § 1).

Nietzsche ist der Ansicht, daß das Historische nur
insofern gepflegt werden soll, als es für die Gesundheit eines
Einzelnen, eines Volkes oder einer Kultur nötig ist. Worauf es ihm
ankommt, ist: „besser lernen, Historie zum Zwecke des
Lebens zu treiben“ (Historie § 1).
Er spricht dem Menschen das Recht zu, die Geschichte so zu
treiben, daß sie möglichst zur Förderung der Antriebe
einer bestimmten Gegenwart wirkt. Von diesem Gesichtspunkte aus ist er
ein Gegner jener Geschichtsbetrachtung, die nur in der
„historischen Objektivität“ ihr Heil sucht, die nur
sehen und erzählen will, wie es in der Vergangenheit
„thatsächlich“ zugegangen ist, die nur die
„reine, folgenlose“ Erkenntnis oder deutlicher „die
Wahrheit, bei der nichts herauskommt“, sucht (Historie § 6).
Eine solche Betrachtung kann nur aus einer schwachen Persönlichkeit entspringen, deren
Empfindungen nicht flut- und ebbeartig auf- und abwogen, wenn sie den
Strom der Ereignisse an sich vorübergehen sieht. Eine solche
Persönlichkeit „ist zum nachtönenden Passivum geworden,
das durch sein Ertönen wieder auf andere derartige Passiva wirkt:
bis endlich die ganze Luft einer Zeit von solchen durcheinander
schwirrenden zarten und verwandten Nachklängen erfüllt
ist.“ (Historie § 6.) Daß aber eine solche schwache
Persönlichkeit wirklich die Kräfte nachempfinden kann, die in
den Menschen der Vergangenheit gewaltet haben, glaubt Nietzsche nicht:
„Doch scheint es mir, daß man gleichsam nur die
Obertöne jedes originalen und geschichtlichen Haupttons vernimmt:
das Derbe und Mächtige des Originals ist aus dem
sphärisch-dünnen und spitzen Saitenklange nicht mehr zu
erraten. Dafür weckte der Originalton meistens Thaten, Nöte,
Schrecken, dieser lullt uns ein und macht uns zu weichlichen
Genießern; es ist, als ob man die heroische Symphonie für
zwei Flöten eingerichtet und zum Gebrauch von träumenden
Opiumrauchern bestimmt habe.“ (Historie § 6.) Nur der
kann die Vergangenheit wirklich verstehen, der
auch in der Gegenwart machtvoll lebt, der kräftige Instinkte hat,
durch die er die Instinkte der Vorfahren erraten und erschließen
kann. Dieser kümmert sich weniger um das Thatsächliche, als
um das, was aus den Thatsachen sich erraten läßt. „Es
wäre eine Geschichtsschreibung zu denken, die keinen Tropfen der
gemeinen empirischen Wahrheit in sich hat und doch im höchsten
Grade auf das Prädikat der Objektivität Anspruch machen
dürfte.“ (Historie § 6.) Der Meister einer solchen
Geschichtsschreibung wäre der, der überall in den
historischen Personen und Ereignissen das aufsuchte, was hinter dem
bloß Thatsächlichen steckt. Dazu muß er aber ein
mächtiges Eigenleben führen, denn Instinkte und Triebe kann
man unmittelbar nur an der eigenen Person beobachten.
„Nur aus der höchsten Kraft der Gegenwart
dürft ihr das Vergangene deuten: nur in der stärksten
Anspannung eurer edelsten Eigenschaften werdet ihr erraten, was in dem
Vergangenen wissens- und bewahrenswürdig und groß ist.
Gleiches durch Gleiches! Sonst zieht ihr das Vergangene zu euch
nieder.“ „Alle Geschichte schreibt der Erfahrene und
Überlegene. Wer nicht einiges größer und höher
erlebt hat als alle, wird auch nichts Großes und Hohes aus der
Vergangenheit zu deuten wissen.“ (Historie § 6.)

Dem Überhandnehmen des historischen Sinnes in der
Gegenwart gegenüber macht Nietzsche geltend, „daß der
Mensch vor allem zu leben lerne, und nur
im Dienste des erlernten Lebens die Historie
gebrauche“. (Historie § 10.) Er will vor allen Dingen eine
„Gesundheitslehre des Lebens“,
und die Historie soll nur insoweit getrieben
werden, als sie einer solchen Gesundheitslehre förderlich ist.

Was ist an der Geschichtsbetrachtung lebenfördernd? Diese Frage stellt Nietzsche in seiner
„Historie“, und er steht damit bereits auf dem Boden, den
er in dem S. 9 f. angeführten Satz aus „Jenseits von Gut und
Böse“ bezeichnet.







39.




In besonders starkem Grade wirkt der gesunden
Entwickelung der Eigenpersönlichkeit jene Gesinnung entgegen, die
in dem bürgerlichen Philister zur Erscheinung kommt. Ein Philister
ist der Gegensatz zu einem Menschen, der in dem freien Ausleben seiner
Anlagen Befriedigung findet. Der Philister will dieses Ausleben nur
insoweit gelten lassen, als es einem gewissen Durchschnittsmaß
der menschlichen Begabung entspricht. So lange der Philister innerhalb
seiner Grenzen bleibt, ist gegen ihn nichts einzuwenden. Wer ein
Durchschnittsmensch bleiben will, der hat das mit sich abzumachen.
Nietzsche fand unter seinen Zeitgenossen solche, die ihre
philisterhafte Gesinnung zur Normalgesinnung für alle Menschen
machen wollten, die ihre Philisterhaftigkeit als das einzige, wahre
Menschentum ansahen. Zu ihnen rechnet er Dav. Friedr. Strauß, den Ästhetiker Friedr. Theodor
Vischer u. A. Vischer, glaubt er, habe das
Philisterbekenntnis unumwunden abgelegt in einer Rede, die er zum
Andenken Hölderlins gehalten hat. Er sieht es in den Worten:
„Er (Hölderlin) war eine der unbewaffneten Seelen, er war
der Werther Griechenlands, ein hoffnungslos
Verliebter; es war ein Leben voll Weichheit und Sehnsucht, aber auch
Kraft und Inhalt war in seinem Leben, Fülle und Leben in seinem
Stil, der da und dort sogar an Aeschylus gemahnt. Nur hatte sein Geist
zu wenig vom Harten; es fehlte ihm als Waffe der Humor; er konnte es nicht ertragen, daß man noch kein Barbar ist,
wenn man ein Philister ist.“ (David Strauß §
2.) Der Philister will hervorragenden Menschen nicht geradezu die
Existenzberechtigung absprechen; aber er meint: sie gehen an der
Wirklichkeit zu Grunde, wenn sie sich nicht abzufinden wissen mit den
Einrichtungen, die der Durchschnittsmensch seinen Bedürfnissen
entsprechend geschaffen hat. Diese Einrichtungen seien einmal das
Einzige, was wirklich, was vernünftig ist, und in sie müsse
sich auch der große Mensch fügen. Aus dieser
Philistergesinnung heraus hat David Strauß sein Buch „Der alte und der neue
Glaube“ geschrieben. Gegen dieses Buch oder vielmehr gegen die in
ihm zum Ausdruck gekommene Gesinnung wendet sich die erste der
Nietzscheschen „Unzeitgemäßen Betrachtungen“:
„David Strauß, der Bekenner und Schriftsteller“
(1873). Der Eindruck der neueren naturwissenschaftlichen
Errungenschaften auf den Philister ist ein solcher, daß er sagt:
„Der christliche Ausblick auf ein unsterbliches, himmlisches
Leben ist, samt den andern Tröstungen der christlichen Religion,
unrettbar dahingefallen.“ (David Strauß § 4.) Er will
sich das Leben auf der Erde gemäß den Vorstellungen der
Naturwissenschaft behaglich, d. h. so behaglich, wie es dem Philister
entspricht, einrichten. Nun zeigt der Philister, wie man glücklich und zufrieden sein kann, trotzdem
man weiß, daß kein höherer Geist über den Sternen
waltet, sondern die starren, gefühllosen Kräfte der Natur
über alles Weltgeschehen herrschen. „Wir haben während
der letzten Jahre lebendigen Anteil genommen an dem großen
nationalen Krieg und der Aufrichtung des deutschen Staates, und wir
finden uns durch diese so unerwartete als herrliche Wendung der
Geschicke unserer vielgeprüften Nation im Innersten erhoben. Dem
Verständnis dieser Dinge helfen wir durch geschichtliche Studien
nach, die jetzt mittelst einer Reihe anziehend und volkstümlich
geschriebener Geschichtswerke auch dem Nichtgelehrten leicht gemacht
sind; dabei suchen wir unsere Naturerkenntnisse zu erweitern, wozu es
an gemeinverständlichen Hülfsmitteln gleichfalls nicht fehlt;
und endlich finden wir in den Schriften unserer großen Dichter,
bei den Aufführungen der Werke unserer großen Musiker eine
Anregung für Geist und Gemüt, für Phantasie und Humor,
die nichts zu wünschen übrig läßt. So leben wir,
so wandeln wir beglückt.“ (Strauß, Der alte und neue
Glaube § 88.)

Es ist das Evangelium des trivialsten Lebensgenusses,
das aus diesen Worten spricht. Alles, was über das Triviale
hinausgeht, nennt der Philister ungesund. Strauß sagt von der
„Neunten Symphonie“ Beethovens, daß diese nur bei
denen beliebt sei, welchen „das Barocke als das Geniale, das
Formlose als das Erhabene gilt“ (Der alte und neue Glaube §
109); von Schopenhauer weiß der Messias des Philistertums zu
verkünden, daß man an eine so „ungesunde und
unersprießliche“ Philosophie wie die Schopenhauersche
keine Gründe, sondern höchstens nur
Worte und Scherze verschwenden dürfe. (David Strauß §
6.) Gesund nennt der Philister nur das, was der
Durchschnittsbildung entspricht.

Als sittliches Urgebot stellt Strauß den Satz auf:
„Alles sittliche Handeln ist ein Sichbestimmen des Einzelnen,
nach der Idee der Gattung.“ (Der alte und neue Glaube § 74.)
Nietzsche erwidert darauf: „Ins Deutliche und Greifbare
übertragen heißt das nur: lebe als Mensch und nicht als Affe
oder Seehund. Dieser Imperativ ist leider nur durchaus unbrauchbar und
kraftlos, weil unter dem Begriff Mensch das Mannigfaltigste zusammen im
Joche geht, z. B. der Patagonier und der Magister Strauß, und
weil niemand wagen wird, mit gleichem Rechte zu sagen: lebe als
Patagonier! und: lebe als Magister Strauß!“ (Dav.
Strauß § 7.)

Es ist ein Ideal, und zwar ein Ideal jämmerlichster
Art, das Strauß den Menschen vorsetzen will. Und Nietzsche
protestiert dagegen; er protestiert, weil in ihm ein lebhafter Instinkt
ruft: lebe nicht, wie der Magister Strauß, sondern lebe, wie es
dir angemessen ist!







40.




Erst in der Schrift: „Menschliches,
Allzumenschliches“ (1878) erscheint Nietzsche frei von dem
Einflusse der Schopenhauerschen Denkweise. Er hat es aufgegeben,
übernatürliche Ursachen für die natürlichen
Ereignisse zu suchen; er strebt nach natürlichen
Erklärungsgründen. Er sieht jetzt alles Menschenleben als
eine Art natürlichen Geschehens an; in dem Menschen sieht er das
höchste Naturprodukt. Man lebt
„zuletzt unter den Menschen und mit sich wie in der Natur, ohne Lob, Vorwürfe, Ereiferung, an vielem sich
wie an einem Schauspiel weidend, vor dem man sich bisher nur zu
fürchten hatte. Man wäre die Emphasis los und würde die
Anstachelung des Gedankens, daß man nicht nur Natur oder mehr als
Natur sei, nicht weiter empfinden ..... es muß ein Mensch, von
dem in solchem Maße die gewöhnlichen Fesseln des Lebens
abgefallen sind, daß er nur deshalb weiter lebt, um immer besser
zu erkennen, auf alles, ja fast auf alles, was bei den anderen Menschen
Wert hat, ohne Neid und Verdruß verzichten können; ihm
muß als der wünschenswerteste Zustand jenes freie,
furchtlose Schweben über Menschen, Sitten, Gesetzen und den
herkömmlichen Schätzungen der Dinge genügen.“ (Menschliches I. § 84.) Nietzsche
hat bereits allen Glauben an Ideale aufgegeben; er sieht in den
menschlichen Handlungen nur noch Folgen natürlicher Ursachen, und
in dem Erkennen dieser Ursachen findet er seine Befriedigung. Er
findet, daß man eine unrichtige Vorstellung von den Dingen
bekommt, wenn man bloß das an ihnen sieht, was von dem Lichte der
idealistischen Erkenntnis beleuchtet wird. Es entgeht einem dann das,
was von den Dingen im Schatten liegt. Nietzsche will jetzt nicht nur
die Sonnen-, sondern auch die Schattenseite der Dinge kennen lernen.
Aus diesem Streben ging die Schrift: „Der Wanderer und sein
Schatten“ hervor (1879). Er will in diesem Buche die
Erscheinungen des Lebens von allen Seiten erfassen. Er ist
„Wirklichkeitsphilosoph“ im besten Sinne des Wortes
geworden. 

In der „Morgenröte“ (1881) schildert er
den moralischen Prozeß in der Menschheitsentwickelung als einen
Naturvorgang. Schon in dieser Schrift zeigt er, daß es keine
überirdische sittliche Weltordnung, keine ewigen Gesetze des Guten
und Bösen giebt, und daß alle Sittlichkeit entsprungen ist
aus den in den Menschen waltenden natürlichen Trieben und
Instinkten. Nun war die Bahn frei gemacht für den originellen
Wandergang Nietzsches. Wenn keine außermenschliche Macht dem
Menschen eine bindende Verpflichtung auferlegen kann, dann ist er
berechtigt, das eigene Schaffen frei walten zu lassen. Diese Erkenntnis
ist das Leitmotiv der „fröhlichen Wissenschaft“
(1882). Keine Fessel ist nun dieser „freien“ Erkenntnis
Nietzsches mehr angelegt. Er fühlt sich berufen, neue Werte zu
schaffen, nachdem er den Ursprung der alten erkannt und gefunden hat,
daß sie nur menschliche, keine göttlichen Werte sind. Er
wagt es jetzt, das zu verwerfen, was seinen Instinkten widerspricht,
und anderes an die Stelle zu setzen, was seinen Trieben
gemäß ist: „Wir Neuen, Namenlosen,
Schlechtverständlichen, wir Frühgeburten einer noch
unbewiesenen Zukunft — wir bedürfen zu einem neuen Zwecke
auch eines neuen Mittels, nämlich einer neuen Gesundheit, einer
stärkeren, gewitzteren, zäheren, verwegeneren,
lästigeren, als alle Gesundheiten bisher waren. Wessen Seele
darnach dürstet, den ganzen Umfang der bisherigen Werte und
Wünschbarkeiten erlebt und alle Künste dieses idealischen
„Mittelmeeres“ umschifft zu haben, wer aus den Abenteuern
der eigensten Erfahrungen wissen will, wie es einem Eroberer und
Entdecker des Ideals zu Mute ist ... der hat zu allererst
Eins nötig, die große Gesundheit
.... Und nun, nachdem wir lange dergestalt unterwegs waren, wir
Argonauten des Ideals, mutiger vielleicht, als klug ist ... will es uns
scheinen, als ob wir, zum Lohn dafür, ein noch unentdecktes Land
vor uns haben .... Wie könnten wir uns, nach solchen Ausblicken
und mit einem solchen Heißhunger in Gewissen und Wissen, noch am
gegenwärtigen Menschen genügen
lassen!“ (Fröhliche Wissenschaft § 382.)







41.




Aus der in den vorstehenden Sätzen
charakterisierten Stimmung heraus erwuchs Nietzsche das Bild seines
Übermenschen. Es ist das Gegenbild des
Gegenwartsmenschen; es ist vor allem das Gegenbild des Christen. Im
Christentum ist der Widerspruch gegen die
Pflege des starken Lebens Religion geworden.
(Antichrist § 5.) Der Stifter dieser Religion lehrte: daß
vor Gott das verächtlich ist, was vor den Menschen Wert hat. In
dem „Gottesreich“ will der Christ alles verwirklicht
finden, was ihm auf Erden mangelhaft erscheint. Das Christentum ist die
Religion, die dem Menschen alle Sorge für das irdische Leben
benehmen will; es ist die Religion der Schwachen, die sich gerne als
Gebot vorsetzen lassen: „Widerstrebe nicht dem Bösen und
dulde alles Ungemach“, weil sie nicht stark genug sind zum
Widerstande. Der Christ hat keinen Sinn für die vornehme
Persönlichkeit, die aus ihrer eigenen Wirklichkeit ihre Kraft
schöpfen will. Er glaubt, der Blick für das Menschenreich
verderbe die Sehkraft für das Gottesreich. Auch
die vorgeschritteneren Christen, die nicht mehr glauben, daß sie
am Ende der Tage in ihrer leibhaftigen Gestalt wieder auferstehen
werden, um entweder in das Paradies aufgenommen oder in die Hölle
verstoßen zu werden, träumen von „göttlicher
Vorsehung“, von einer „übersinnlichen“ Ordnung
der Dinge. Auch sie sind der Ansicht, daß sich der Mensch
über seine bloß irdischen Ziele erheben und in ein ideales
Reich einfügen müsse. Sie glauben, daß das Leben einen
rein geistigen Hintergrund habe, und daß es erst dadurch einen
Wert erhalte. Nicht die Instinkte für Gesundheit, Schönheit,
Wachstum, Wohlgeratenheit, Dauer, für Häufung von
Kräften will das Christentum pflegen, sondern den Haß gegen
den Geist, gegen Stolz, Mut, Vornehmheit, gegen das Selbstvertrauen und
die Freiheit des Geistes, den Haß gegen die Freuden der
sinnlichen Welt, gegen die Freude und Heiterkeit der Wirklichkeit, in
der der Mensch lebt. (Antichrist § 21.) Das Christentum bezeichnet
das Natürliche geradezu als „verwerflich“. Im
christlichen Gotte ist ein jenseitiges Wesen, d. h. ein Nichts vergöttlicht, es ist der Wille
zum Nichts heilig gesprochen. (Antichrist § 18.) Deshalb
bekämpft Nietzsche im ersten Buche seiner „Umwertung aller
Werte“ das Christentum. Und er wollte im zweiten und dritten
Buche auch die Philosophie und Moral der Schwachen bekämpfen, die
sich nur in der Rolle von Abhängigen wohlgefallen. Weil der Typus
des Menschen, den Nietzsche gezüchtet sehen will, das diesseitige
Leben nicht gering schätzt, sondern dieses Leben mit Liebe
umfaßt und es zu hoch stellt, um glauben zu können,
daß es nur einmal gelebt werden
solle, deshalb ist er nach „der Ewigkeit
brünstig“ (Zarathustra, 3. Teil, die sieben Siegel) und
möchte, daß dieses Leben unendlich oft gelebt werden
könne. Nietzsche läßt seinen „Zarathustra“
den „Lehrer der ewigen Wiederkunft“ sein. „Siehe, wir
wissen ....., daß alle Dinge ewig wiederkehren und wir selber
mit, und daß wir schon ewige Male dagewesen sind, und alle Dinge
mit uns.“ (Zarath. 3. Teil, der Genesende.) Eine bestimmte
Meinung darüber zu haben, welche Vorstellung Nietzsche mit dem
Worte „ewige Wiederkunft“ verknüpfte, scheint mir
gegenwärtig nicht möglich zu sein. Man wird darüber erst
Genaueres sagen können, wenn die Aufzeichnungen Nietzsches zu den
unvollendeten Teilen seines „Willens zur Macht“ in der
zweiten Abteilung der Gesamtausgabe seiner Werke vorliegen werden.














Pierer’sche Hofbuchdruckerei.
Stephan Geibel & Co. in Altenburg. 







Verlag von Emil Felber in Weimar.




Die Philosophie der
Freiheit.

Grundzüge einer modernen
Weltanschauung

von

Dr. Rudolf Steiner.

4 Mark, schön gebunden 5 Mark.

Aus den zahlreichen Urteilen über dieses anerkannt
hochbedeutende Werk seien nur erwähnt:

„Klar und wahr“ möchte ich dem Buche
aufs Titelblatt schreiben. Klar, bündig und frei von aller
Tüftelei ist die Darstellung, wahr und gesund der
Standpunkt des Verfassers. ... Nur auf solcher Weltanschauung kann
die arg bedrohte, persönliche und menschheitliche Freiheit
naturgemäße Anerkennung finden, das echte Recht des
Individualismus einen gesunden Kollektivismus schaffen. Der
Verfasser hat sein Werk gerade nur rechten Zeit geschrieben, möge
es die weiteste Verbreitung finden.

Deutsche Worte

Dez.-Heft 1893. Ed. Aug. Schroeder.

Wenn dem Leser dieses Buch zu Händen kommt, so soll
er sich nicht davon abschrecken lassen, daß in dem Titel von
Philosophie die Rede ist, die nach einer landläufigen Meinung nur
unpraktische Grübler beschäftigt, sowie von Freiheit, die in
unseren Tagen vor dem Glanz der Notwendigkeit und der Autorität
stark verblaßt ist. Das Buch enthält wirklich, was es im
weiteren verspricht: Die Grundzüge einer modernen Weltanschauung,
mit einer Menge anregender Ausführungen und packender Gedanken....
Daneben giebt es auch wichtige kritische Beleuchtungen herrschender
Systeme wie des Kantschen, Schopenhauerschen, Hartmannschen, und der
Materialismus wird gerade so in die Rumpelkammer verwiesen wie der
ideologische Idealismus. Dabei ist alles frisch geschrieben,
verständlich gehalten, ein intellektueller Genuß und
anregend für jeden denkenden Menschen. ... Und darum sei das
Werk allen denen empfohlen, deren Denken sich weder mit dem bequemen
Mystizismus, noch mit einem öden Materialismus begnügen
kann.

Frankf. Zeitung von Sonntag, 8. Juli
1894.

Von demselben Verfasser erschien
früher:

Wahrheit und Wissenschaft.

Preis: 1 Mark.

Die vorliegende Schrift ist eine bedeutende That. Sie
füllt eine große Lücke in der Philosophie aus.... Die
Untersuchung des Wesens der freien Selbstbestimmung hat Rud. Steiner
der „Philosophie der Freiheit“ vorbehalten, welcher
wir mit leichtbegreiflicher Spannung entgegensehen.

Blätter für literar.
Unterhaltung. 

Seifenblasen.

Moderne Märchen

von

Kurd Laßwitz.

Zweite, verm. Auflage. Eleg. brosch. 3.50 M.,
fein geb. 4.50 M.

Inhalt: Prolog. — Auf der
Seifenblase. — Prinzessin Jaja. — Stäubchen. —
Apoikis. — Aladdins Wunderlampe. — Aus dem Tagebuche einer
Ameise. — Musen und Weise. — Unverwüstlich. —
Der Schirm. — Der Traumfabrikant. — Psychotomie. —
Mirax. — Tröpfchen. — Selbstbiographische Studien.
— Epilog.

Das Buch ist eines der interessantesten Werke, die seit
langem erschienen sind. Es sind keine Märchen im gewöhnlichen
Sinne, und sie sind auch nicht für Kinder bestimmt, weil sie fast
alle eine gewisse wissenschaftliche Bildung voraussetzen. Man
könnte sie wissenschaftliche Märchen nennen, denn sie sind
auf naturwissenschaftlichen Dingen aufgebaut, gehen
naturwissenschaftlichen Hypothesen in ihren Einzelheiten nach, oder
erweitern die vorhandene Natur in phantasievoller und phantastischer
Weise. Der Verfasser verbindet die Naturwissenschaft und seine rege
Phantasie so eng, und er weiß daraus so reizvolle Bilder zu
gestalten, daß dem Buche in seiner Eigenart kein anderes an die
Seite zu stellen geht. Märchen wie „Auf der
Seifenblase“, „Apoikis“, „Aus dem Tagebuche
einer Ameise“ sind Erzählungen, deren Reiz sich niemand
entziehen kam; nicht weniger fesselnd sind eine ganze Reihe der
übrigen Stücke des Buches. Leider ist es nicht möglich,
im einzelnen auf den Inhalt dieser Märchen einzugehen, denn es
würde an dieser Stelle zu weit führen. Nicht unerwähnt
möge noch bleiben, daß gewisse satyrische Streiflichter auf
diese oder jene Frage der Wissenschaft den Reiz des Buches noch
wesentlich erhöhen. Wie sehr das prächtige Werk den Beifall
des Publikums findet, zeigt schon die Thatsache, daß es in der
kurzen Zeit seines Erscheinens bereits eine zweite Auflage erlebt hat.
Die „Seifenblasen“ werden eine Zierde jedes
Weihnachtstisches sein.

Dresdener Anzeiger
1894, Nr. 352.

Die tiefsten und eigenartigsten dieser Märchen sind
unseres Erachtens die „Seifenblasen“. Moderne Märchen
von Kurd Laßwitz, die in zweiter, vermehrter Auflage vorliegen.
Nicht in mondscheinumwobene versunkene Zauberschlösser der
Vergangenheit führt uns ihr Verfasser, nein, er schweift kühn
in die noch verschlossenen Nebellande der Zukunft und verfolgt mit
wissenschaftlichem Ernst die Wege weiter, welche die Wissenschaft
unserer Tage eingeschlagen hat. Mit wunderbarem Scharfsinn löst er
die schwierigsten Probleme und macht die weittragendsten Erfindungen,
die zu verwirklichen es immer nur an irgend einer unbedeutenden
Kleinigkeit mangelt: Die Apparate und Instrumente sind leider immer
schon fertig; wie sie entstanden sind, das auszuführen, hält
der Verfasser nicht weiter für nötig. Schade! Wir können
hier nicht auf jedes einzelne Märchen näher eingehen, so
verlockend es auch wäre, wollen aber nicht versäumen, unsere
Leser mit aller Wärme auf diese Schöpfungen eines scharfen
und satirischen Geistes hinzuweisen, der außer einem
unbestechlichen Verstande noch eine reiche Phantasie, ein warmes Herz
und hohes sittliches Pathos in sich vereinigt. Stücke wie
„Apoikis“ und das „Tagebuch einer Ameise“, vor
allem aber das tiefsinnige „Tröpfchen“ trifft man in
der heutigen Literatur nicht oft. Den Inhalt dieser Märchen auch
nur anzudeuten, ist bei ihrer Eigenart nicht möglich. Sie
müssen gelesen werden. Wir hoffen, daß viele sie lesen.

Norddeutsche Allgemeine
Zeitung 1894, Nr. 586. 

Vor kurzem erschien in 2., reichvermehrter
Auflage und liegt nun in mehr als 6000 Exemplaren vor:

Der Bilderschmuck der deutschen Sprache

in Tausenden volkstümlicher
Redensarten.

Nach Ursprung und Bedeutung erklärt

von

Dr. Herman Schrader.

6 Mark, schön gebunden 7 Mark.

Aus Hunderten durchweg glänzender Urteile seien nur
folgende hervorgehoben:

F. Avenarius im Kunstwart. .... Das Werk
verdiente eine ähnliche Verbreitung wie Büchmanns
„Geflügelte Worte“, ja, es verdiente sie vielleicht
noch mehr.

Der Westen, Chicago 1889, Nr. 38. Ein höchst
verdienstliches Werk. ... Es ist ein Werk, das sich ein jeder, der
seine Sprache gründlich kennen lernen will, verschaffen
sollte.

A. H. Naaff in Lyra, XIV, 1. Es erscheinen
alljährlich Tausende und Tausende neue Schriften und Bücher
im deutschen Buchhandel, und wie wenige davon sind nur zum tausendsten
Teile so daseinsberechtigt wie das angezeigte! .... Selten noch hat
mich ein Werk so erquickt, befriedigt wie dieses. .... Ein ganzer
großer Wundergarten unserer Sprache, unseres Volksfühlens
thut sich an der Hand dieses Führers vor uns auf.....

O. v. Leixner in Deutsche Romanzeitung, 1889, Nr.
39. .... Der Verfasser bietet das Belehrende in einer so frischen,
unterhaltenden Art, daß sich sicher niemand bei der Lesung
langweilen wird. Das Werk verdiente in der deutschen Familie zu einem
Hausbuche zu werden. Es sei unsern Lesern nochmals angelegentlich
empfohlen.

Quellwasser fürs deutsche Haus, XIX, 17. Das
ist ein ungewöhnlich kluges, liebenswertes und dabei hervorragend
nationales Buch.

Grenzboten, 3. 7. 1891. Wir haben es hier mit
einem so durch und durch liebenswürdigen Buche zu thun, daß
wir ihm die weiteste Verbreitung wünschen möchten. .... So
ist das Werk ein Unterhaltungsbuch im besten Sinne des Wortes geworden.
.... Ganz besonders aber möchten wir noch die Lehrer des Deutschen
darauf aufmerksam machen, daß sich ihnen hier eine reiche
Fundgrube für die Bedürfnisse ihres Unterrichts bietet.

Schorers Familienblatt, 1890, Nr. 27. Eines der
verdienstlichsten Bücher. .... Allen Freunden unserer herrlichen
Muttersprache sei dieses Buch bestens empfohlen.

Schwäbische Chronik v. 18. 12. 94. Ein Buch,
das in jedem deutschen Hause Heimatsrecht haben sollte.

Ausführlicher Prospekt mit Proben und Urteilen
steht zu Diensten.






Kolophon

Korrekturen

Die folgenden Korrekturen sind am Text angewendet worden:



	Seite
	Quelle
	Korrektur



	VIII
	„
	[Weggelassen]



	4,
4, 11, 11,
12, 12, 69,
69, 71, 71,
71, 72, 72,
73, 73, 74,
74, 74, 74
	[Nicht in der Quelle]
	„



	11
	Nietzche
	Nietzsche



	16,
19, 45
	“
	[Weggelassen]



	18
	einen
	einem



	18
	‚
	.“



	21
	abstossend
	abstoßend



	37
	weiss
	weiß



	37
	naturgemäss
	naturgemäß



	37
	lässt
	läßt



	37,
38, 126
	dass
	daß



	39
	verlässt
	verläßt



	39,
40
	muss
	muß



	44,
45, 73, 74
	.
	,



	45
	Generalogie
	Genealogie



	46
	des
	der



	48
	leben-feindlichen
	lebensfeindlichen



	65
	[Nicht in der Quelle]
	,



	66
	die
	Die



	93
	[Nicht in der Quelle]
	III.



	96
	Nietsche
	Nietzsche



	97
	,
	[Weggelassen]



	100
	Nietsches
	Nietzsches



	119
	der
	Der












*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK FRIEDRICH NIETZSCHE: EIN KÄMPFER GEGEN SEINE ZEIT ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7517129716046648643_new-cover.jpg
FRIEDRICH
NIETZS5CId

EIN KAMPFER
GEGEN SEINE 7l

RUDOLF STEINER
1895





OEBPS/7517129716046648643_titlepage.png
FRIEDRICH NIETZSCHE

EIN KAMPFER GEGEN SEINE ZEIT.

Vox

DR. RUDOLF STEINER.

WEIMAR.
VERLAG VON EMIL FELBER.
1895.





