
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Progetto filosofico di una completa riforma del culto e dell'educazione politico-morale del popolo ebreo, Tomo I

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Progetto filosofico di una completa riforma del culto e dell'educazione politico-morale del popolo ebreo, Tomo I


Author: Aron Fernando



Release date: December 19, 2016 [eBook #53768]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: Italian


Credits: Produced by Enrico Segre using the facilities of Distributed

        Proofreaders Italia at http://dp-test.dm.unipi.it/




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PROGETTO FILOSOFICO DI UNA COMPLETA RIFORMA DEL CULTO E DELL'EDUCAZIONE POLITICO-MORALE DEL POPOLO EBREO, TOMO I ***






Nota di trascrizione in coda al testo.





AGLI AMATORI

DELLA SPECIE UMANA

E

DELLO SVILUPPO DELLA RAGIONE


A. FERNANDO





Vox diversa sonat
             populorum est vox tamen una

        Cum verus patriæ diceris esse Pater.

Mart. Lib. I.






S'egli è vero, come niuno può sensatamente
dubitarne, che la verità purgata dall'orrida caligine
de' pregiudizj sia per l'uman genere un
bene inestimabile, è non meno certo che ogni
individuo il quale senta in se medesimo una costante
inerenza in suo favore, ed energìa sufficiente
per produrla al chiaro giorno, debba usare
di ogni sforzo per mettere i suoi simili a portata
di conoscerla, di sentirne l'impulso salutare, e
di fruirne, ad un tempo, i solidi vantaggi.







Le nitide verità, che la mia ingenua penna,
sempre intenta al profitto della specie umana, si
accinge a fare oggi discernere al mondo illuminato
sono di un indole sì elevata, e di un importanza
tale che attirare debbono esse intimamente
l'attenzione di tutti gli enti ragionevoli, perchè
ogni essere dotato di ragione vi è in egual grado
interessato. Infatti dove supporre mai reperibile
un'anima, ad un eccesso tale snaturata fino a riguardare
con apatìa la rigenerazione politico-morale
di un popolo immenso, dopo che diciotto
secoli di calamità, e di vessazioni ognora rinascenti
aveano fatto incallire ne' ceppi di una truce
schiavitù ignominiosa, ed in un torpido avvilimento,
come se destinato, senza scampo, ei si
credesse a dovere perpetuare sopra la terra lo
spettacolo commovente della sua prostituzione?
Tale fu pur troppo lo spietato destino a cui soggiacque,
durante sì complicata serie di anni, il
Popolo d'Israel che or somministra l'argomento
primordiale a quelle filosofiche verità urgenti,
che di buon grado m'induco a rivelare oggi fra
gli esseri umani.



Ma nel modo che di tutte le terrigene vicende
accade, questa informe combinazione di strani
accidenti non dovea già essere immune da quell'alterazione
a cui, come un tributo spettante alla
natura vanno soggette tutte le instituzioni che

l'opera fallibile dell'uomo trasmette alla posterità:
per altro, l'assunto di rovesciare in un
istante una cattività identificata col tempo, troppo
arduo riuscendo ad esaurire dalla mente di
un singolo individuo, in guisa che il successo
corrispondesse a' suoi sforzi, era duopo che una
metamorfosi cotanto rimarcabile, se l'unica forse
non è in tutti i fasti dell'Istoria, preparata ci fosse
da un Genio Superiore, capace di conoscerne
l'urgenza, di sentirne la forza, e di prevederne
i vantaggi che risultare ne potrebbero. Arrise
finalmente una sorte propizia a' fervidi voti di
que' pochi bramosi di vedere rendere all'uomo
quella dignità propria dell'uomo, ed anelanti di
mirare alleviato l'ebreo specialmente dalla salma
lacerante delle pratiche moltiplici, od inutili,
o assurde coltivate da esso, e che l'inveterata
consuetudine delle medesime rese sacre per lui;
e dopo una lunga impaziente aspettazione questo
Genio Benefattore comparisce infine, e
qual vindice nume tutelare della giustizia umiliata,
e dell'oppressa ragione, rovescia, ed allontana,
colla rapidità di un baleno, tutto ciò
che può opporre contrasto a' suoi paterni disegni.
Il mirare la desolazione di questo popolo, apprestarne
un antidoto, renderlo a se stesso, ed alla
società umana non fu che l'opera di un solo,
e medesimo intervallo: Egli è al Gallo-Italo

Regnante, a NAPOLEONE il Grande che la prosapia
d'Israel dee la sua risorsa più luminosa, e
più cospicua di quante altre mai ci offrono i monumenti
di questo Popolo; e la posterità di Abramo
debitrice della sua rigenerazione salutare
agli augusti auspici di sì eccelso Protettore, un
sacro tempio di eterna riconoscenza ogn'individuo
di questa immensa famiglia erigerà nel
proprio cuore, più perenne de' marmi, e de' metalli,
e che avrà per impronta indelebile in fronte:


ALL'EROE DEL SECOLO,

                  PADRE DE' POPOLI,

                  RIGENERATORE D'ISRAEL.


D'altronde sebbene tutte le mie cure, e i
miei disegni si aggirino soltanto al solido vantaggio
di una parziale setta unicamente, pure ad
un solo corpo religionario io quì non ragiono, ma
ad ogni qualunque siasi nazione, setta, o popolo,
a tutta l'umana società in fine io parlo, ed a
guisa del Sole, che dal suo emisfero inaccessibile
una luce sfavillante, e universale a tutti gli esseri
viventi diffonde sulla terra, così appunto io
bramo che ad ogni razionale abitatore dal mondo
rendasi noto l'integerrimo linguaggio della
verità: e infatti chi mai più delle sette odierne
hanno estrema necessità di ascoltarlo, d'intenderlo,
e di esserne, insieme profondamente

penetrate? Ne ha duopo assolutamente l'ebreo
per modellare sopra di esso la pretta religione
degli avi suoi, renduta oggi deforme dalla stravaganza
mostruosa della tradizione; indispensabile
si rende alle altre Sette per iscuoterle dal
letargo macchinale a cui erano da lungo tempo
sepolte, per illuminarle, e fare elleno abdicare il
più esecrabile degli assurdi tramandatoci da' secoli
di barbarie, e d'ignoranza, qual era quello
di riguardare l'oppressione del popolo ebreo come
un trionfo luminoso, necessario alla solidità
del loro culto, e inerente a' suoi principj.



Ecco, in una parola, l'essenziale punto di
centro dove tutte le mie cure filantropiche, e i
miei riflessi hanno concorso nell'opera laboriosa
che a tutte le nazioni dell'universo di buon animo
consacro in questo giorno.



Quest'opera avrà dunque per titolo:
Progetto Filosofico di una completa Riforma del Culto, e dell'Educazione politico-morale del Popolo Ebreo.



La Prefazione interessante, ed il Piano analitico
che la precedono ne forniscono la vasta
genuina idea; essa sarà divisa in due grossi Volumi
di circa 500 pagine l'uno del medesimo
formato, carta, e carattere del presente manifesto.
Il primo volume avrà per fondamento l'analisi
profondo del vero Culto, che deesi adottare

dall'Israelismo, ed il più sicuro mezzo di pervenire
a sistemare il moderno sulle inconcusse basi
dell'antico, riducendolo alla primitiva semplicità
medesima di questo, ed a' suoi ammirabili
principj. Il secondo sarà tutto rivolto alla riforma
dell'instruzione, dell'educazione morale, e
de' costumi degl'individui Israeliti non solo, ma
di tutti quelli ancora, che al pari di questi ne
hanno urgenza estrema; lo stato politico, il passato
non meno che il presente, di questo Popolo
ne' varj angoli della terra ne' quali eragli un tempo
solo concesso, al prezzo ancora il più avvilente, un
incolato precario, errante, ed oneroso, sarà in esso
in chiari, e laconici sensi dettagliato; e tutto ciò, in
fine, che di urgente, e di essenziale da entrambe
le dotte assemblee Israelitiche convocate per augusto
Decreto del più Illuminato de' Monarchi
nella Metropoli della Francia venne deliberato a
suo riguardo, sarà quì col più giusto ponderato
criterio sottilmente discusso, e investigato.



Tutte queste materie sublimi che l'annunziata
opera comprende verranno classificate in
40 separati Capitoli, ciascuno de' quali somministrerà
ad ogni tratto de' nuovi utili soggetti efficaci
a rischiarare, da una parte, le menti ottenebrate
degl'illusi miei connazionali nella coltura
dello spirito, e nello sviluppo della ragione,
siccome ancora a richiamarli al prisco loro culto

esimio, ad essi presentando un nuovo Codice salutare,
che a fondare mi accingo sulle basi indefettibili
medesime sulle quali la vetusta età de'
Patriarchi felicemente già erigere lo vide; e a
distruggere dall'altra quelle menzogne degradanti
che parvero confederare contro i miseri
avanzi d'Israel fino i più decisi partigiani della
tolleranza, trascinandoli anche sovente fino ad
obbliarne i principj, a calpestarne i doveri, alloraquando
impresero ad agitare la causa risguardante
questa derelitta Nazione. Quindi se
co' miei ben fondati principj poss'io pervenire a
condurre nel sentiere della ragione lo spirito abbacinato
de' Popoli oso fino lusingarmi di potere
anche ridurlo ad emendarsi di quelle detestabili
chimere che lo soggiogarono per sì lunga serie
di anni, e che formarono pur troppo la sorgente
letale dove il genere umano attinse tutte le sue
più deplorabili sciagure.



Quest'opera sarà ornata del ritratto in rame
dell'autore nel frontespizio del 1.º Volume. Il
prezzo dell'associazione resta fissato franchi 12
tutta l'opera, cioè fr. 6 da pagarsi nel momento
della consegna del 1.º Volume, ciò che seguirà
entro il Gennajo venturo 1810, e fr. 6 alla consegna
del 2.º che avrà luogo nell'Aprile susseguente,
persuaso che il numero degli associati
sia sufficiente ad equilibrare almeno in parte le

spese imponenti che apporta una sì vasta e
sì proficua intrapresa.



Possa finalmente il successo di quest'opera
laboriosa corrispondere alle rette filantropiche
intenzioni dell'autore, e quindi rimarginare le
orribili piaghe che diciotto secoli consecutivi di
accanita schiavitù, e di tiranniche oppressioni
hanno formate nel cuore dell'abbattuta prosapia
di Jacob! E possa questa, per solo impulso di
essa, rinunziare onninamente per sempre a' suoi
inveterati prestigj tradizionali, a' suoi insociabili
costumi, onde più non veggasi contraddistinta nel
mondo che dalle sole marche che onorifiche di lumi,
di virtù, e di un fermo disinganno.





Le associazioni si riceveranno in Livorno da
Giovanni Marenigh Stampatore, e Librajo, e
da' principali Libraj dell'Italia.









Il presente esemplare di quest'opera
è forse l'unico che esista, mentre
tutte le copie ed insieme il manoscritto
furono confiscate dall'autorità
pubblica in Livorno, dove è stata
impressa dal Marenigh, e ciò ad istanza
dei Massari di quella università degli
ebrei, e per cui non venne alla luce
che il solo Tomo primo.







PROGETTO

FILOSOFICO

DI UNA COMPLETA RIFORMA

DEL CULTO

E

DELL'EDUCAZIONE POLITICO-MORALE

DEL

POPOLO EBREO



DI

A. FERNANDO



TOMO PRIMO.





Vox diversa sonat
                              populorum est vox tamen una

                            Cum verus patriæ diceris esse Pater.

MART. Lib. I.






TIBERIADE

ANNO DALLA CREAZIONE DEL MONDO

5570.

(ERA VOLGARE 1810.)










INTRODUZIONE

PRELIMINARE


[image: ]




Restat ut his ego me ipse regam,

                            Solerque elementis.

Horat.







Lo spettacolo il più rimarcabile che
possa interessare, e sorprendere, ad un
tempo medesimo, l'intera specie umana
è, senza contrasto, la rigenerazione subitanea
di tutto un popolo immenso, dopo
che diciotto secoli di vessazioni, e di
calamità ognora rinascenti lo aveano fatto
incallire ne' ceppi di una truce schiavitù
ignominiosa, ed in una specie di torpido
avvilimento: la prima ripetere solo esso
dovea giustamente dallo zelo sanguinario
degli esploratori delle umane coscienze
che il baratro infernale del fanatismo religioso
faceva di tanto in tanto regurgitare

sopra la terra per flagello de' mortali;
attribuire l'ultimo esso potea fondatamente
all'inveterato livore inesplicabile,
che una intolleranza criminosa del pari
che imbecille, suscitava, senza ritegno, ad
ogn'istante contro i miseri avanzi di un
popolo, per consenso unanime, il primo
fra tutti i più remoti abitatori della terra,
a riconoscere, e adorare il Dio vivente,
e non meno degno di ammirazione per
la sua fermezza inalterabile nelle orride
sofferenze alle quali soggiacque in ogni
tempo, di ciò che sono da rimarcarsi
molti altri per l'accanimento inesorabile
delle incessanti loro persecuzioni contro
di esso.



Tale fu dunque, durante l'indicato spazio
di secoli, lo spietato destino della
nazione d'Israel che oggi somministra
l'argomento primordiale alle nostre filosofiche
investigazioni, e che forma la
base radicale delle indagini più assidue
degli uomini scienziati, e tale fu sempre
mai l'indole proditoria, e turbolente dei
suoi snaturati persecutori.







Per altro, ciò che dee apparire straordinario
alle menti perspicaci si è l'osservare,
come dopo un epoca sì lunga già
decorsa, da quando il popolo ebreo era
ovunque avvilito, in tante foggie differenti,
lungi dall'occuparsi in tale stato di
rimontare fino al prisco suo splendore,
piagnerne l'eclisse fatale, ed attristarsene,
ad un tempo, per il difficile ricuperamento,
al contrario, sembrava trascinare le aggravanti
sue catene con un'apatìa indolente,
ed oserò dire, con una sommessa
compiacenza tale, come se destinato,
senza scampo, ei si credesse a dovere
perpetuare sopra la terra lo spettacolo
commovente della sua prostituzione, e
come se gli eterni decreti di un Dio condannato
lo avessero a piegare l'abbattuta
cervice sotto il giogo infamante di una
turpe schiavitù interminabile.



Ma nel modo che di tutte le caduche
umane vicende regolarmente accade, questa
informe combinazione di strani accidenti
non dovea già restare immune da
quell'alterazione, a cui come un tributo

indefettibile spettante alla natura, vanno,
per l'ordinario, soggette presso che tutte le
instituzioni che l'opera fallibile dell'uomo
trasmette alla posterità. D'altronde l'assunto
di annientare in un istante una
cattività renduta quasi connaturale col
tempo, troppo arduo riuscendo a poter
esser esaurito dalla mente di un singolo
individuo, in guisa che il successo corrispondesse
a' suoi sforzi, era duopo essenzialmente
che una metamorfosi cotanto
rimarcabile, se l'unica forse non è in tutti
i fasti dell'istoria, preparata venisse da un
Genio peregrino, capace di conoscerne
l'urgenza, di sentirne la forza, d'intenderne
insieme i moltiplici vantaggi salutari
che risultare ne potrebbero. Arrise
finalmente una sorte propizia a' fervidi
voti di que' pochi, degni di occupare quel
rango qualificato nella società, che la
natura imparziale accorda ad ogni cauto
esecutore delle sue leggi, ne' di cui petti
sensibili allignava profondamente ancora
l'intesa filantropia di concorrere alla estirpazione
totale de' pregiudizj che armano,

e dividono i popoli, di vedere una volta
restituire all'uomo quella dignità propria
dell'uomo, che avvinta gemea da lungo
tempo fra i ceppi ferali dell'ignoranza, e
della superstizione, e di mirare, ad un
tempo, alleviato l'ebreo, in particolare,
dalla salma lacerante delle pratiche innumerabili,
od inutili perchè straniere
all'essenzialità del primitivo suo Culto,
od anche assurde perchè incompatibili
sovente coll'archetipo salutare di quello,
coltivate ciecamente da esso, e che l'inveterata
consuetudine delle medesime era
il solo punto di rilievo sul quale si reggevano,
e che le avea ormai rendute sacre
per lui; e dopo tanti secoli d'impaziente
aspettazione questo Genio Benefattore
comparisce infine; penetrato dalle angustie
di un popolo gemente, non esita un
istante ad ispiegare la sua clemenza in
favore di questa orfana, e inconsolabile
nazione; e quale terribile Nume vendicatore
della giustizia umiliata, e dell'oppressa
ragione, rovescia, ed allontana
colla rapidità di un baleno tutti gli argini

malefici, riguardati fino ad ora ineluttabili,
che potevano forse opporre un'ostinato
contrasto a' suoi benemeriti disegni;
interprete leale dell'increata sapienza
dell'Eterno, ei disse allora: compiasi
alfine, senza ritardo, opera sì eccelsa, e
sì urgente; il Dio di tutti gli esseri lo
comanda; lo reclama la natura; l'umanità
lo esige; lo pretende ragione; ed io lo
bramo; e l'opera memorabile allora tosto
felicemente compiere si vide. Il mirare
da quel momento l'affliggente desolazione
di questo popolo, apprestarne un efficace
antidoto, farsene il baluardo inespugnabile,
renderlo a se stesso, ed al consorzio
degli enti ragionevoli, altro non fu che
l'opera di uno solo, e medesimo intervallo;
egli è al Gallo-Italo Regnante, a
NAPOLEONE l'incomparabile che la
prosapia d'Israel dee la sua risorsa più solida,
e più cospicua di quante altre mai ci
offrono i monumenti delle nazioni profughe,
e derelitte che un fausto Pianeta ha
rendute al loro pristino splendore, dopo
di avere durante un tempo immemorabile

tenacemente lottato co' più avversi, e
fluttuanti destini.



Ma questo popolo, altre volte sì rassegnato,
e sì paziente nelle calamitose
peripezìe delle quali ei fu la vittima sì
di frequente, giugnerà esso a conoscere
attualmente il prezzo inestimabile di questo
dono esimio? Saprà esso cogliere
l'opportunità di profittarne con giustizia,
e con ragione? Indarno lusingasi l'ebreo
di pervenire a meritarne il possesso, e di
goderne, sino a tanto che inebriato follemente
dall'opinione di appartenere ad un
lignaggio eletto dall'Essere Supremo in
preferenza di ogni altro esistente sulla
superficie della terra, s'induce a considerare
l'abbiezione degradante alla quale è
ridotto, come il prezzo assoluto di quella
elezione illusoria che lo rende proscritto
dalla società degli altri uomini, da' quali
esso è odiato, in ogni senso, come un
essere degno della riprovazione universale,
e che questi, dal canto suo, abomina,
e disprezza, perchè reputa esclusi onninamente
dalla così nomata grazia di tale
stravagante primazìa.







Oh colmo di smarrimento umano! Oh,
fierezza inusitata, e strana! E quale meraviglia
se l'ebreo imbevuto, per una
parte, da tale insensata chimera non
ravvisava fino ad ora ne' suoi simili che
altrettanti perturbatori della sua tranquillità,
o che fiere inesplebili, ognora
preparate a divorarlo; e se per l'altra,
diretti da eguali assurde illusioni il Papista,
l'Ugonotto, e il Musulmano non
iscorgevano in esso che un individuo
ributtante, un essere indegno della società
degli altri popoli? E come potesti mai, o
illusa Tribù d'Israel, lasciarti sì lungamente
sedurre, senza fremere, da questa,
ed altre sifatte deplorabili menzogne, che
odiosa ovunque sempre ti resero a tutte
le nazioni del mondo conosciuto, che ti
costarono sì sovente amaro pianto, senza
speme di risorsa, o di compenso? E voi,
popoli della terra! Quale ribaldo instigatore
vi indusse mai a fingervi sordi a tal
eccesso a' languenti clamori di umanità,
e di natura, fino a palliare i vostri barbari
trattamenti del multiforme ingannevole

orpello di simulata religione, facendo
ancora servire di pretesto qualche superstiziosa
pratica di questa nazione, al deciso
furore che vi ha sì di frequente trascinati
ad infierire contro di essa? Quante volte
la tradita ragione si allarmò essa indarno
contro gli smarrimenti di questa, e quante
altre l'insultata filosofia si dolse inutilmente
contro gli snaturati oltraggi di
quelli? Le insane follie, di cui non meno
l'una che gli altri furono sempre in egual
dose contaminati, le fecero entrambe tacere
confusamente tutte le volte che tentarono
di sostenere la propria causa, che
era in massima la loro, o che osarono
altamente reclamare i legittimi diritti
dell'umanità.



Eh, che? Tale sarà dunque in eterno la
sorte lagrimevole degl'ingannati popoli
della terra? Non vi sarà egli mai un antidoto
efficace a dileguare dall'universo un
malore sì contagioso, e sì comune, che
attacca, senza pietà, le nove decime parti
almeno della specie umana? Il popolo
ebreo non giugnerà esso forse in alcun

tempo ad abdicare i suoi vetusti prestigj
degradanti; e il cristianesimo non s'indurrà
esso giammai a rinunziare al suo
inveterato livore? Supporremo noi finalmente
che inestinguibile per tutti i secoli
debba esistere fra gli uomini la guerra
devastatrice di coscienze, e di opinioni,
e che non possa esistere nell'ordine della
natura un mezzo conciliatorio, onde più
non debba il giudaismo riguardare come
straniere le altre nazioni, ed affinchè cessino
queste, per loro parte, di contendere
ad esso que' diritti che accordare volle la
natura ad ogni essere capace di pensiere,
e dotato di ragione? Ahi! lasso! Quali
affliggenti, e malagevoli ricerche! Io
molto dubitai dell'esito avventurato della
prima fino al presente; poco io sperai sul
propizio compimento della seconda; tutti
i giudizj miei furono sempre titubanti
sulla terza; e le mie intime fiducie interamente
nell'ultima riposi, fino a lanciare
con trasporto gli sguardi miei sul remoto
avvenire, osando ancora proferire de' vaticinj
consolanti che forse realizzare si

potrebbero a' tempi nostri, purchè tutto il
genere umano inducasi concorde a fare
l'intero sacrifizio delle stravaganti sue
chimere, dalle quali fu esso fino ad ora
miseramente sedotto e combattuto.



O uomini sociabili! O miei fratelli! Se
l'esimia ragione tutta via conserva intatto
il suo ascendente salutare ne' vostri cuori;
se inerenti voi siete a superare gli argini
funesti che oppongono un contrasto pertinace
alla solida felicità di molti fra voi;
che formano la sorgente letale delle calamità
di molti altri; e che in ultimo vi
umiliano tutti quanti, e vi disonorano; se
il mio sentimentale presagio anelate realizzare,
distruggere vi è duopo, senza
ritardo, da' più reconditi fondamenti,
l'esecrando altare delle venerate menzogne,
delle quali, oppressi non meno che
oppressori, io vi scorgo pur troppo in
egual dose infetti, e dove i popoli ammaliati
dalle anagogiche visioni tradizionali
offrivano i loro voti; e sulle rovine abominevoli
di quello tosto si eriga uno
stabile edifizio, che il consenso unanime

del genere umano rispettoso consacri
eternamente al solo Essere Supremo, alla
ragione, alla virtù, ed alla unione inalterabile
de' popoli.



Chi mai potrebbe annoverare le volte
che la filosofia baldanzosa si accinse a dimostrarci
tali essere appunto gl'intensi
voti suoi? E questi parimenti non furono
in ogni età dell'universo i sani principj
della natura? Questa forse non è, che
sdegnata dagli eccessi della fralezza umana
ci fece di tratto in tratto capire per
mezzo di quella stessa filosofia, sua costante
apologista, e sua interprete fedele:
O uomini! Rammentate che i figli miei
tutti voi siete, tratti egualmente dal materno
mio seno; chiunque voi siate nel
fugace tirocinio di questa vita, sia regnante,
o subalterno; sia nobile, o plebeo;
musulmano, o israelita; sia cattolico, infine,
o pure gentile, appena cominciaste
ad esistere sopra la terra, tutti del pari
assoggettati voi foste alle provvide mie
leggi, dalle quali non avvi fra tutti gli
esseri viventi alcuno che dire si possa,

senza delirio, escluso, ed alienato, e suscettibili
di uniformi passioni, dotati delle
stesse identiche facoltà, e intelligenza,
già vi trassero le mie mani a respirare
l'aura prima di vita. Tali furono in ogni
secolo del mondo le espressioni genuine
della natura.



Ma l'uomo a fronte di tutto ciò degenerando
miseramente dall'origine sua,
avvilendo per folle arbitrio quella condizione
propria di esso, lungi dall'ascoltare
la voce penetrante di sì benefica madre,
in vece di seguitare le di lei sacre instituzioni;
anzi che coltivare que' precetti
venerabili che dessa ognora ci rammenta
per la felicità permanente del genere
umano, egli sempre concentrato nel vortice
immenso de' propri smarrimenti, sembra
piuttosto che inducasi a soffrire con
una macchinale indifferenza l'improperio
ragionevole che ad esso fa la natura schernita
dalla sua depravazione, che dolente
gli rinfaccia, senza posa, la sua demente
ingratitudine: egli è dunque così, che il
meglio offresi qual è al suo sguardo, ei

lo contempla, lo discerne, lo approva, e
segue il peggio:




„Video meliora proboque,
                      deteriora sequor.„






Dopo un ammonizione sì risentita,
quanto giusta della natura, con quale
fronte oserà egli l'ebreo altamente vantare
la primazìa sopra tutta la specie umana,
ed i popoli del mondo sopra quale
base radicale fonderanno essi mai il barbaro
diritto di soggiogarlo, e di avvilirlo?



Insensati! che incapaci tutti quanti
sempre voi foste di godere solidamente
le amene delizie della natura, senza contaminarne
la nitida sorgente co' furori
della vostra sovvertita immaginazione; e
infatuati da quelle insane chimere da cui
foste imbevuti fino dalla culla, non solo
ne schivaste sempre l'incontro; ma varj
fra voi non curarono di conoscerla per
ignoranza; molti ancora indifferenti alle
sue materne instigazioni, furono ad essa
ribelli per orgoglio; ed altri furibondi si
lasciarono ben anche trascinare all'eccesso
delittuoso di calpestare le sue leggi,
di avvilire i suoi doni per fanatismo.







Or ad oggetto di sanare le nazioni lese
da siffatto malore, non ommisero di tentarlo
con reiterati sforzi i più illuminati
filosofi del mondo, fissando de' principj
inconcussi, ovvj a dimostrarne il pericoloso
nocumento; ma tutte le loro cure
furono vane, e delusi restarono sempre
nella loro aspettazione: quindi è che allora
si videro essi astretti a rinunziare
a' loro benemeriti disegni, concentrarsi
nella sfera delle loro proprie cognizioni,
e ciascuno di essi quale nuovo Timone, od
Apemanto vivere a se unicamente misantropo
isolato, e fremendo mirare taciturno,
da una parte periclitare di giorno in
giorno la salute dell'uomo, senza potere
svellerlo dall'orlo dell'abisso preparato
ad ingojarlo; osservare dall'altra le caterve
affluenti di esseri travviati correre solleciti
ad offrire le loro preci al sacrilego
altare del fanatismo; quì porgere incensi
ad uno sciame immenso di se-dicenti parlamentarj
dell'Eterno, che renduti superbi
dagli omaggi striscianti dell'ipocrisia, e
dell'ignoranza, già corruppero da colmo

a fondo la tersa religione, che il terrigeno
mortale è nel pressante dovere di tributare
al suo Dio Creatore, e lo costrinsero
ad obbliarla, ed a sostituirne in vece le
loro esecrabili visioni; udire colà commendare
qual eroismo i più atroci misfatti,
di cui ci fanno raccapricciare le Istorie,
perchè al nome dell'Essere Supremo devotamente
commessi; riguardare altrove
porre in sistema la persecuzione, e la
calunnia, e quindi esercitarle religiosamente
unite contro que' sciagurati che il
mero fortuito accidente trasse dal grembo
di altro dogma, e seguaci di una credenza
differente da quella che si professa dai
loro persecutori, considerandogli persino
come una nuova specie di esseri, la relazione
de' quali si reputa indegna degli
altri uomini loro simili, formati, per così
dire, da un conio stesso, dotati delle facoltà
medesime, suscettibili de' medesimi
bisogni, ed egualmente organizzati, onde
ad un tale riguardo si opprimono, si calunniano,
s'inventa delle illusioni affine
di renderli odiosi agli altri popoli; e per

giustificare quelle perverse imputazioni
delle quali sono essi proditoriamente aggravati,
s'immagina quelle colpe che incapaci
furono sempre di commettere, e
che per ciò realizzare mai non si possono,
si suppone que' difetti che non ebbero
giammai, ma che forse con più fondata
ragione attribuire sovente si potrebbero
a' loro persecutori, si prevengono le mancanze
che loro sono affatto ignote; e quindi
ogn'individuo non ad essi conforme
nelle pratiche di religione, impressionato
da tali venefici principj fin dalle fascie,
si reputa, per ogni motivo, autorizzato
di poterli riguardare come esseri degni
della riprovazione de' loro simili, come
uomini scevri di morale, di costumi, e
forse ancora incapaci di lumi, di coltura,
e di buon senso.



Forsennati! Barbari mostri! Esclamerebbero
que' filosofi allora; chi vi avrebbe
supposti mai stolidi a quel segno fino
a non accorgervi, che tutte le ottime, o
riprovabili azioni che loro vengono direttamente
attribuite, altro, a fondo, non

sono che un mero effetto dell'opera vostra
unicamente? I tirannici tratti co' quali voi
procedeste in ogni tempo a loro danno,
non doveano essere per i medesimi una
lezione indelebile, e continua d'ingratitudine,
e di vendetta, un oggetto incommutabile
di eterna ripugnanza per la vostra
società? E come dovevano essi amare
quegl'individui che riguardavano il loro
avvilimento come un trionfo della così
detta loro nuova legge di grazia, se dai
partigiani di quella dovevano essi appunto
ripetere il torrente inesauribile di tutte
le angustie alle quali soccomberono sì di
frequente? E come avrebbe potuto mai
l'ebreo, sotto alcun titolo, essere buon
cittadino, se ricusatagli era ovunque una
patria, se escluso veniva di prestare i suoi
servigj, se interdetto eragli per tutto
l'esercizio delle arti liberali, e la coltura
dello spirito, e se la terra medesima persino
a cui esso dovea i suoi natali divenivagli
straniera, ed insensibile matrigna?
E con quale fondamento si dovea, in ultimo,
presumere che un fautore della sana

credenza di Mosè potesse giugnere a distinguersi
giammai nella carriera di que' pochi
uomini dotati di genio, e di talenti, che
l'obblìo del fanatismo rende oggi reperibili
in qualche angolo del mondo, se da
questi o per invidia, o per interno pregiudizio,
od anche per simulato trasporto
religioso era sempre o schernito, o rigettato,
se il consorzio de' medesimi reputava
un disonore di annoverarlo nella categoria
de' suoi membri? E quando ancora
conservato egli avesse, nello stato di abbiezione
in cui languiva, tanta lena e
coraggio per inalzarsi fino allo studio, la
generalità degli uomini non imputavagli
frattanto come un grave torto di essere
nato ebreo, a fronte ancora di tutta la
virtù, ed i talenti che avesse d'altronde
potuto fondatamente vantare? Ei non potea
aspirare al rango di uomo, senza prima
cessare di essere ebreo. Che non può
irrazionale superstizione in mente umana!



Esseri deboli, e inconseguenti! Se provati
aveste i costumi di questo Popolo
avanti di sfuggirne i rapporti; se occupati

vi foste di esperimentare i suoi talenti
prima di azzardarne de' giudizi temerarj
sulla sua capacità; se tratto lo aveste all'obbrobrio
degradante delle turbe popolari,
restituendo ad esso quella dignità
che compartire volle la natura ad ogni
ente ragionevole, e che la vostra indomita
fierezza ingiustamente gli tolse; se meno
prodighi di odio, e di oppressione
dimostrati vi foste seco lui; ma più liberali
di umanità, e più coerenti alle leggi
che prescritte furono a voi dalla natura,
vedreste ora in mille brani spezzarsi al
vostro tatto il talismano fatale della menzogna,
e quale fugace lampo svanire ogni
mistero nella dispersione dell'ebreismo,
riguardata follemente sempre da voi come
il flagello desolatore, a cui gli arcani decreti
di un Dio condannato lo aveano,
senza ombra di speme, nè di rifugio; come
ancora il barbaro esilio a cui soggiacque
già da gran tempo, ben lungi
dall'apparirvi la conseguenza immediata
di que' sognati falli di cui l'odio vostro
l'imputava senza freno, giustificato

vedreste non meno l'una che l'altro
dall'ostile vostro contegno a suo riguardo;
e quindi rientrati allora in voi stessi,
scossi da quel torpido letargo dove immersi
vi aveano d'accordo quelle venefiche
illusioni che alimentavano un giorno
il vostro inganno, e abbacinavano i sedotti
vostri cuori, voi avreste riconosciuto
ad evidenza quanto fossero contradittorie
alla ragione, e ripugnanti alla natura
quelle distinzioni malignamente inventate
ne' secoli d'ignoranza dagli speculatori di
proselitismo, e trafficanti di culti, e di
coscienze; distinzioni che rendono l'uomo
il ludibrio della sua specie, e costituiscono
l'infamia perpetua di colui che
le tollera, e le autorizza; e così da questa
vilipesa nazione risorgere or mirereste
quegli stessi talenti peregrini, che in ogni
epoca, e ovunque formarono il decoro
della stirpe d'Israel, l'ammirazione de' dotti,
e la gloria di quegli stati che gli accolsero
nel loro seno, proteggendo, ed
animando i loro progressi, e le utili produzioni
de' medesimi: Alemagna! Francia!

Monarchìe felici! Terre avventurate! La
ragione si è quella che forma fra voi il più
solido, e il primo de' vostri possenti baluardi;
essa, in ogni tempo, astante a' vostri dottissimi
congressi gli dirige, e ne forma
il presidio ineluttabile; questo nume tutelare,
avversario deciso del fanatismo ne distrugge
i progressi contaggiosi, che tentasi di
propalare da' suoi reprobi fautori,
a scapito dell'umanità, e invitta ella presede
al superno tribunale della giustizia;
essa è quella che richiama dal seno di
ogni popolo gli utili talenti, e la vera
filosofia, la quale è onorata in chiunque
siane possessore, nel modo che i talenti
perspicaci, non meno di quello a cui venne
conferita nel suo nascere l'immersione
battesimale, che dell'altro a cui fu
reciso il prepuzio nelle fascie, sono entrambi
ricompensati a gradi eguali: Federigo!
Giuseppe! Napoleone! Nomi alla
terra sempre mai cari! La consolante rimembranza
delle vostre sublimi operazioni
non potrà mai cancellarsi dalla
mente degli uomini, ma ella sopravvivere

dovrà al tempo edace che tutto immerge
nell'obblìo profondo; troppo vi dee quella
porzione di specie umana, a cui fu accordata
la sorte di vivere sotto l'auspicio
delle sublimi vostre leggi, ed in particolare
l'esule Israel, il quale ricoverato
sotto l'ombra benefica di esse, ritrova un
asilo pacifico, e immune dall'infezione
letale della calunnia, ed una tranquillità
sicura, che lo zelo de' satelliti dell'idolo
romano ha tentato altrove d'involargli sovente,
onde a questo unita grata vi resti
perpetuamente l'Europa, a cui voi deste
i primi le lezioni memorabili di sana
filosofia, e di tolleranza; egli è sotto la
benefica influenza de' vostri limpidi orizzonti
dove la sorte dell'uomo non pende
già (come sotto altro cielo) dalle muffate
pergamene, deve esistono vergati da tre
o quattro cent'anni i titoli vani degli
Scheletriti progenitori, ma da' solidi meriti
personali di cui esso è fregiato, e
senza che la diversità di religione vi opponga
niun ostacolo, nè possa giammai
pervenire ad oscurarli; egli è colà dove

l'evidenza ci convince che può un fautore
di Mosè riescire dotto nelle scienze, perito
nelle arti, vassallo integerrimo del Sovrano
che lo governa, ed utile cittadino
al suolo che vide nascerlo, in grado
eguale di un seguace del vangelo. Egli
è, in ultimo, nel centro della più illuminata
nazione che onori la terra, nelle
Gallie illuminate dove il cruento fanatismo
che sì orribilmente un giorno paventare
si facea, ora del tutto annientato
dall'eccelsa ragione che le governa, attonito
riguarda, fremendo, il vero merito
di un Successore di Abramo estolto a quei
gradi che mai possono accordare le scienze,
e la virtù a chi degno se ne rende, o
coll'esercizio di questa, o assiduamente
coltivando le prime.



Se tali edificanti lezioni fossero state
apprese dagli abitatori della terra; se
verità sì convincenti fossero state da' medesimi
sentite in tutta la loro forza ed
estensione, quanto più lieta oggi sarebbe
la Sinagoga ebrea; più sgravata di follìe,
meno assurda nelle pratiche, e l'esercizio

del suo culto, ridotto a' suoi primitivi
ammirabili principj, quanto diverebbe più
filosofico, e più sensato non solo, ma
(siccome io mi accingo a dimostrarlo nel
progresso di quest'opera) niente dissimile
da quello professato da Socrate, da Platone,
e da Confucio, e degno altresì di essere
messo in comparazione con quello già
felicemente conosciuto da' primi benemeriti
fondatori della credenza d'Israel? E
quanti Scismi, che lacerarono sì sovente
la chiesa romana, non avrebbe questa
prevenuti colle vie della tolleranza, e
della persuasione, moderando l'amarezza
del suo zelo, che la ridusse per tante volte
ad infierire contro le coscienze, e le opinioni,
riguardate come paradosse, perchè
discorde forse da quelle che dessa pretende
avvalorare fra i mortali? Alla prima
non si permise in alcun tempo di gustarle;
neglette, o calpestate sempre furono entrambe
dalla seconda.



E vi sarà egli ancora chi si sorprenda
come avvenga che la ragione accordata
all'uomo per rischiarare la sua mente, per

dirigere le sue azioni, per confortarlo nelle
sue pene, sembra che prendasi a scherno
l'ignoranza sua, e la sua fralezza, e
che più non offrasi agli occhi suoi che
come un rifugio illusorio, e incerto contro
gli assalti de' suoi proprj vaneggiamenti?
Se i popoli facessero tacere, una volta
per sempre, le passioni criminose delle
quali sono essi predominati, per ascoltare
la voce penetrante della ragione, vedrebbero
in qual modo, l'esimia, e la benefica
ragione cesserebbe infine di mostrarsi essa
pure armata di furore a danno dell'illusa
umanità.



Infatti, quanti esempi rimarcabili non
ci forniscono ad un tale riguardo numerose
popolazioni che a torto noi chiamiamo
selvaggie, le quali benchè meno colte
di noi, e fornite di una intelligenza assai
più limitata della nostra, pervennero frattanto
a soffocare (o forse non conobbero
giammai) quel furore brutale di persecuzione
religiosa che forma, purtroppo, la
base primordiale di ogni credenza odierna,
e la gran mole reggente di tutti in culti

delle nazioni che conosciamo, se-dicenti-polite,
e illuminate? Queste imitarono i
difetti delle prime, senza potere nè conoscere,
nè profittare giammai di alcuna
delle ottime qualità delle medesime. Io
eccito tutte le istorie unite ad indicarmi
un solo popolo, fra i tanti che annovera
la prisca età del mondo, che abbia in
alcun tempo infierito nè contro le coscienze
degl'indigeni abitanti, nè che
giammai abbia macchinato lo sterminio
della religione di un popolo limitrofo,
benchè le une, o l'altra opposte fossero
diametralmente a' loro intimi principj religiosi;
ma esse, d'altronde, ci mostreranno
ben chiaro fra i recenti, de' popoli
che riguardano il flagello degli uomini,
ed il loro avvilimento come un tributo
espiatorio in onore della Divinità; esse
c'indicheranno, da una parte, i terribili
roghi della Spagna, destinati ad abbruciarvi
gli ebrei in onore di Gesù cristo;
ci additeranno dall'altra gli esecrabili
altari del Portogallo preparati ad immolarli
al nome della vergine; ci faranno quì

vedere le aggravanti catene della Bretagna
papista consacrate a soggiogarli in
gloria de' suoi idoli; mirare ci faranno
esse colà un S. Cirillo, quel barbaro Cirillo,
che fattosi duce di apostolici briganti,
attaccarli entro le loro proprie
sinagoghe in Alessandria, ucciderne crudelmente
una gran parte, fugarne il resto,
carpire le loro sostanze, e rendersene
arbitro in ortodossa divozione a' suoi
penati; ci offriranno altrove quelle marche
infamanti di cui l'Italia contrassegnavagli
un tempo in trofeo della sua
fede, e quelli angusti, e infetti recinti
entro i quali essa gli costringeva a vivere
racchiusi, e concentrati in venerazione di
Pietro, o degli apostoli; ed ovunque finalmente
noi rivolgiamo i nostri sguardi
dall'oriente all'occidente, dal nord al
mezzo giorno, per tutto ci faranno quelle
scorgere la mistica falce delle religioni
pronta a mietere ad ognora le sue vittime
segnate per offrirle all'altare de' falsi Dei,
od al nome dell'Essere supremo, per tutto
ci metteranno esse, in ultimo, sotto gli

occhi feroci patiboli eretti; carceri, ferri,
proscrizioni, massacri, e quanto seppero
inventare di atroce que' mostri che natura
abbandonò alla loro natìa inesplebile fierezza,
che al nome di uno, o di altro
idolo gl'ingannati popoli della terra infliggevano
contro gli eretici, o miscredenti
delle loro follìe religiose; e con
infinite prove percotenti, esse concorreranno
in somma a convincerci pienamente
che le massime di persecuzione, di strage,
o d'intolleranza non sono state mai ridotte,
in pratico sistema, che nel solo
grembo di una religione che si è decantata
divina, la quale non respira in apparenza,
che dolcezza, mansuetudine, e
salute, ovvero da quelle ridicole instituzioni,
che molto sovente o mancano di
verità, o di buon senso, che l'umana
ignoranza ne fa tenere il carattere, e le
veci.



Ma in mezzo di questa enorme affluenza
di vicissitudini lagrimevoli, ognora pullulanti,
che hanno per infinite volte segnalato
sulla terra i deplorabili travviamenti

umani, quale metamorfosi degna dell'ammirazione
universale de' secoli avvenire,
non sarà mai per risultare a' nostri posteri
l'intatta conservazione dell'ebreismo,
sotto quel cielo medesimo appunto dove
ad ogn'istante se ne meditava lo sterminio,
ed in quel suolo istesso in cui si
tentò infinite volte renderne la tomba?
Cosa opineranno essi mai al solo contemplare,
come tutte le nazioni dell'universo,
dopo la caduta degli abitanti di Gerosolima,
e insieme di questa metropoli medesima,
si distrussero l'una l'altra, si
amalgamarono a vicenda, si mischiarono
confusamente, ed il solo popolo ebreo,
malgrado la sua fluttuante dispersione, e
le numerose infauste peripezìe alle quali
sempre soggiacque, in ogni angolo del
mondo, abbia fermamente resistito al torrente
di una feconda successione di lignaggi,
di epoche, e di vicende, or
funeste per un popolo, ed or gioconde
per l'altro; or per questo ridenti, ed ora
triste per quello? Non lo attribuiranno
essi forse ad un effetto soprannaturale, ad

un prodigio ineffabile dell'Eterno? Di ciò
veramente l'intero giudaismo ne fu sempre
convinto; e tutte le altre nazioni, al
contrario, riguardarono ciascuna, in ogni
tempo, la permanenza di tale prosapia,
come un trionfo, ed una prova incontestabile
della verità di loro varie credenze,
o religioni.



Ma senza fermarmi quì a discutere inutilmente
le ragioni che alimentano l'intima
convinzione del primo, ed il giusto
valore delle cagioni sulle quali fondano
le ultime la presunta base contestata della
loro religione, io mi contenterò soltanto
di rimarcare che fa duopo stabilire dei
motivi meno accessorj, ed assegnare altre
cause più ostensibili per colpire nel segno
positivo sulla certezza, e la probabilità
degli accennati effetti risultanti; e questa
e quella ritrovare noi potremo agevolmente
nelle accanite persecuzioni che
le ultime, concordi, hanno sempre esercitate
contro di quello: non avvi alcuno
che ignori che la guerra delle opinioni
religiose, e delle coscienze, non solo in

proposito di culto, ma in scienza, in politica,
e in costumi, ha in ogni epoca del
mondo, e presso qualunque popolo della
terra formate le fazioni sanguinarie, i
martiri devoti, gli apostoli entusiasti per
l'uno, o l'altro partito da cui presero
fondata voga radicale quelle stesse opinioni
che tentavasi di propalare, e sostenere
ad ogni prezzo da una parte, e che
da un'altra combattevansi orribilmente
col disegno di annientarle dalla reminiscenza
degli uomini. Infatti, quanti esempj
rimarcabili non ci forniscono le istorie,
idonei a convincerci che tanto in religione,
quanto in politica, noi vedremmo
succedere nel mondo il tepore il più
lento, all'entusiasmo il più deciso, se si
lasciasse all'una l'opinione, all'altra l'esercizio;
donnez aux Huguenots, diceva Caterina
de' Medici, tout leur saoul de prêches,
ils seront tranquilles. Quando, al contrario,
perseguitando una setta, od una fazione
qualunque, si viene ad aggiugnere
insensibilmente alla forza della religione
che è già oltremodo grande, quella del

punto di onore che lo è sovente di più,
cioè a dire, che quelli ancora che non
hanno religione qualche volta ne ostentano
l'apparenza, e non osano di abbandonarla;
e che quelli viceversamente che
sarebbero proclivi alla resipiscenza de' loro
proprj travviamenti, non sanno determinarsi
ad effettuarlo.



Or in conseguenza di questi effetti,
renduti già si evidenti, chi potrebbe mai
sensatamente ricusare alle cause omogenee
che gli producono l'esistenza indefettibile
che loro conviene in ogni modo?
Persuasi dunque quali essere dobbiamo,
senza mistero, dell'esistenza delle une, e
della sorgente immediata degli altri, quale
torto enorme non si farebbe alla verità,
se opinare si dovesse come il primo, e
quale grave oltraggio risentire non dovrebbe
la ragione, appoggiando la strana
presunzione di queste? E pure l'indole
depravata dell'uomo, generalmente parlando,
è tale, che desso non soffre mai un
oppressivo male, nè fruisce ancor di un
sommo bene, senza imputarlo all'odio di

un essere superiormente perverso, od alla
predilezione di un essere ottimo che veglia
parzialmente alla di lui conservazione,
ed egli non è che dopo molte riflessioni,
per lo più astratte, sempre seguite, e sottilmente
ponderate, che desso giugne a
conoscere, infine (benchè il più delle
volte assai di raro, e a grande stento ei
vi pervenga) che il bene, ed il male di
cui l'umana vita è mischiata, emanano
entrambi, per così dire, dalla sorgente
inesauribile medesima; questo è il possente
arcano delle instituzioni teologiche
di ogni popolo che esistere veggiamo
sulla superficie della terra, questa è l'alchimia
portentosa di tutte le religioni
che ingombrano il mondo abitato dall'uomo.



Comunque siasi, non credasi già essere
questi soli gli effetti perniciosi dell'imbecillità
dell'uomo abbandonato a se stesso
ed alla sua sovvertita immaginazione, io
mi dispongo, con ribrezzo, a produrne
degli altri molto peggiori, ed assai più
funesti per la sua specie, allorchè nella

progressione di quest'opera mi emergerà
pur troppo di ragionare a reiterati propositi.
Intanto calisi un velo di profondo silenzio
intorno quello che rapportasi all'ente
ragionevole, alle sue idee, a' suoi pensieri,
ed alle azioni differenti delle quali fu esso
in ogni tempo riconosciuto essere suscettibile,
e riserbiamoci a squarciarlo allora
quando potremo di esso lui occuparci
assiduamente di proposito, affine di migliorare
la sua condizione, correggendo
i suoi errori, illuminando il suo spirito,
e facendogli, ad un tempo, chiaramente
comprendere, che la verità è una, semplice,
e indefficiente, che l'errore, all'opposto,
è ognora complicato, titubante
nella sua marcia, ed eccessivamente sinuoso;
che la voce della natura è intelligibile,
sonora, insinuante, e che quella
della menzogna è ambigua, oscura, ed
affligente; che il sentiere della ragione è
ameno, retto, e salutare, e che quello
dell'impostura è obbliquo, tetro, e pernicioso,
questa esimia ragione di somma
urgenza in ogni parte all'uomo dee essere

continuamente la sua conduttrice inseparabile,
e le dilei proficue lezioni debbono
essere seguitate completamente da
ogni anima fregiata degli ammirabili suoi
doni.



Quindi per essere penetrato quanto fa
duopo della forza irresistibile di queste
verità edificanti, che io mi lusingo di produrre
frappoco al chiaro giorno, l'uomo
non ha bisogno che di lumi, di buonsenso,
e di coltura; esso non ha che rientrare
in se stesso, riflettere sulla sua propria
individuale natura, consultare i suoi
interessi, considerare i suoi rapporti colla
società, e i doveri che lo vincolano ai
membri contraenti suoi simili; e in conclusione
studiarsi esattamente di conoscere
che la virtù, e le scienze sono, senza
contrasto, i soli, i migliori, ed i più solidi
beni per la specie umana, e che il vizio,
e l'ignoranza ne formano il perpetuo terribile
flagello. In una parola studiarsi
esattamente di capire, che siccome il
buon uso delle scienze consolida in noi
quel declivio salutare che porta la specie

nostra alla pratica del bene, così appunto
il nostro amore per la verità aumenta i
lumi de' quali noi abbiamo estrema urgenza
per propalarla, e per difenderla.
Col mezzo di sì fatte indagini utili, e
profonde giugnerà esso, in ultimo, a
convincersi che gli esseri umani (come
lo rimarca ingegnosamente un pensatore
inglese) non sono sventurati, se non se
perchè dessi sono viziosi, ed ignoranti;
e che i medesimi viceversamente non
sono ignoranti, e viziosi, se non se perchè
tutto cospira ad allontanarli dal felice
sentiere della ragione ad impedirli di
correggersi, ed a renderli alieni onninamente
dallo sviluppo delle loro facoltà
intellettuali.



 

L'epigrafe del frontispizio allude giustamente
al nostro immortal Napoleone ciò
che Marziale altra volta disse a Domiziano:
I popoli del vostro Impero parlano differenti
idiomi; essi non hanno, per tanto, che un
solo linguaggio allorchè dicono, che voi siete
il vero Padre della Patria.




OGGETTO

E

PIANO ANALITICO

DI

                   QUEST'OPERA.





Cujusvis hominis est errare; nullius, nisi
           insipientis in errore perseverare.


Cicer.





Egli è ormai uno spazio considerabile di
tempo che la mia ingenua penna, sempre
intenta al solido vantaggio de' miei simili
(dopo le tante altre, le quali prefiggendosi
forse un simile scopo, si cimentarono indarno
fino ad ora, e col massimo pericolo)
tentare volea di assumere intrepida l'ardua
difesa della verità, di quella verità medesima
che tutto il mondo ammira, ed abbandona,
e che prescindendo da pochi i quali
cimentandosi a squarciare il tetro velo della
menzogna, che ne adombra l'intuito allo

sguardo profanatore dell'insensato, sono
già felicemente pervenuti a ravvisarne il
fulgido sembiante, pare che gli uomini della
nostra età si facciano un maligno piacere
di calpestarla, di concepirne un abominio,
in vece d'intraprendere l'impegno commendevole
di sottrarla a quegli oltraggi, che
miransi fare, ad ogn'istante, contro di essa
da' feroci proseliti del fanatismo.



Tale era dunque l'assunto importante di
cui io mi occupava, senza interruzione, era
già l'intervallo di un completo decennio, e
questo è il solo oggetto sovra di ogni altro
interessante che ha per tutta la mia vita
decorsa unitamente richiamate le mie più
assidue, e ponderate riflessioni; ma pur
troppo fino al presente coll'eguale successo
di quello che videro tanti uomini dotti risultare
dalle indefesse loro applicazioni, affine
di svellere dalla specie umana il morbo
flagellatore dell'ignoranza che la degrada,
e della superstizione che la distrugge; mentre
le tenebre dell'una, e la densa caligine
dell'altra, che ingombrano dopo tanti secoli
presso che tutta l'estensione dell'universo,

paralizzavano le benefiche intraprese di quegl'institutori
dell'umanità, e scoraggivano
le mie rette disposizioni.



Eh, che! Tutti gli orizzonti della terra
uniti, non ci mostrano essi forse de' tempi
calamitosi a tale eccesso per lo spirito umano,
fino a reputare il termine illuminato
sinonimo d'incredulo; e quindi a punire
come apostata, ed a perseguitare qual libertino
un genio filantropo che cimentato si
fosse a rischiarare le tenebre dalle menti
degli uomini, propalando fra questi de' solidi
principj di morale, e di buon senso? E
quante volte delineare si vide l'immagine
sublime della ragione con informe sembianza
di un orrido fantasma che paventa, e che
afferra chiunque osa di appressarsi al tempio
eccelso che ascosa la rende allo sguardo
peribile dell'uomo? Tale essendo il carattere
odioso che miravasi fare della ragione,
più non dovremo dunque stupirci, se colui
che avesse osato farne il preconio era dagli
uomini riguardato come il più reprobo nemico
del suo secolo, ed il perturbatore della
umana società.







O tempi d'ignominia, e di esecrazione!
ah! che pur troppo io già miro imbrattata
l'istoria dell'odiosa menzione di quell'età
sì degradante per la specie umana, in cui la
virtù era un delitto, la ragione un ornato
superfluo, inutile il buon senso, e la filosofia
una chimera; in cui l'uomo brancolando
nel vortice delle sue illusioni lasciavasi machinalmente
condurre da altri uomini dementi
al pari di esso, ma di lui più scaltri,
più intriganti, sempre intenti a sedurlo, nè
lo abbandonavano fino a tanto che renduto
non lo avevano il nemico di se stesso, e il
manigoldo crudele del suo simile, ed in cui
finalmente le nazioni ammaliate dalle promesse
che al nome di un Dio loro garantivano
i mistici direttori da' quali erano esse
ciecamente guidate, empievano la terra di
follìe, e sotto l'ombra fatale di religione
commettevansi gli attentati più atroci, sterminavansi
a' vicenda; i culti opposti erano
a' culti, gli altari, agli altari, e gl'intensi voti
dell'una inferire altro non volevano che una
detrazione insultante delle fervide preci dell'altra;
ma l'ipocrita ingannatore che ne era

la cagione, non vedea frattanto in queste
acerrime dissenzioni che un solido incremento
alla di lui autorità, alla quale soggiogato
in ultimo restava non meno il partito vincitore
che il vinto. Chi potrà mai fermarvisi
un istante senza essere sorpreso di angoscia,
e di dolore al solo contemplarvi que' vaneggiamenti
di cui furono sempre suscettibili
tutti i popoli, dalla prima infanzia del mondo
fino a' tempi nostri? Or uno spettacolo
sì attristante potea egli a meno di non disgustare
l'animo il più benefico, lo spirito
il più paziente, e il più filantropo genio che
azzardato avesse di liberare la specie umana
dal malore dell'inganno, per quindi ricondurla
nel felice sentiere della ragione? Convinti
di questa verità non dovremo più stupirci
se cotanto rari oggi si rendino sopra
la terra i Socrati, gli Aristidi, i Cartesii, e
i Galilei, che al prezzo di cicute, di esilj,
di carceri, e di tormenti acquistassero, di
buon grado, il piacere d'illuminare l'umanità,
e d'indurla a rigettare le avvilenti sue
follìe. Con sì terribili esempi sotto gli occhi
troppo scarso dovea essere certamente il

numero degl'imitatori; e quelli al contrario,
che avrebbero potuto divenirlo con successo,
preferivano piuttosto di essere considerati
come inutili nella società, che rendersi le
vittime degli smarrimenti de' loro simili, e
lo scherno degli eccessi de' loro scaltri conduttori.
E con quale coraggio avrei potuto
mai osarlo io tre lustri addietro, e di più
sotto l'ombra di un avverso cielo dove io
mirai le prime luci, ed in cui la superstizione,
e il fanatismo erano al grado dell'ignoranza,
calcolata come necessaria alla salute
dell'uomo, ed in cui alla demenza tenere
faceasi le veci, ed il carattere di buon senso?
Egli è vero, per altro, che fino di allora
concepito io avea il progetto salutare di
distruggere l'errore dalla mente de' miei
simili, ed il vasto assunto destinato ad
esaurirlo era già, in gran parte, preparato
alla rinfusa nella mia mente, nè altro mancava
a corredarlo di quell'ordine, di quel
metodo, e di quella esattezza necessaria per
prodursi al chiaro giorno, che una esplicita
inerenza nello spirito di quelli che più abbisognano
di lumi sufficienti, e di un fermo

disinganno, capace di annientare i pregiudizj
che avrebbero potuto contrapporre degli
argini malefici allo scopo commendevole per
cui era quello in origine rivolto. Ma la decisa
ripugnanza che questi sempre manifestarono
contro l'ultimo, non meno che
contro i primi, fece soffocare i miei filantropici
disegni al loro nascere, e condannò
la mia intrapresa ad un obblìo impenetrabile,
dove giacque sepolta fino a questo
giorno in cui l'impero della ragione potè
rendersi una volta manifesto al consorzio
de' mortali sopra la terra, spiegando l'ascendente
assoluto ch'ella dee avere sullo spirito
di essi; ora che sul trono augusto della
giustizia l'eccelsa filosofia siede fastosa, e
trionfante de' suoi miserabili nemici, al fianco
invitto di Napoleone il grande, può un
integerrimo fautore della ragione alzare libero
la testa, fare impavido echeggiare la
di lui voce, e rendersi utile a' suoi simili,
senza pericolo, annunziando a tutti gli abitatori
dell'universo, allo squillante suono di
prodigiosa tuba, l'immediata rigenerazione
universale di tutta la specie umana.







Per altro, sebbene tutte le mie cure, e i
miei disegni si aggirino soltanto al vantaggio
di una parziale Nazione unicamente pure
ad un solo corpo religionario io quì non
ragiono, ma a qualunque siasi nazione,
setta, o popolo, a tutta la società umana,
in fine, io parlo, ed a guisa del Sole che
dal suo emisfero inaccessibile, una luce sfavillante,
e universale a tutto l'uman genere
diffonde sulla terra, così appunto io bramo
che ad ogni razionale abitatore del mondo
rendasi noto il genuino linguaggio della
verità.



Or se il raziocinio sostenuto dal buon
senso, e dettato da' più integri sentimenti
di umanità, non è per la specie degli uomini
un illusoria visione, io dimostrerò col
mezzo di esso, non solo al giudaismo, per
il di cui solido vantaggio io scrivo, ma a
tutti gli altri popoli del mondo (i quali eccettuare
sempre lo vollero dalla categorìa
delle nazioni) che niente è più ingiusto, e
ridicolo, ad un tempo, che di odiare, o deprimere
una credenza qualunque per la sola
ragione che i suoi principj saranno forse

disparati da quelli professati dalla sua persecutrice,
ovvero di attaccarne le basi sulle
quali si regge, ed anche senza conoscerne il
più delle volte il fonte da cui esse traggono
la loro derivazione; e con eguale chiarezza
farò inoltre conoscere, che quanto avvi in
una religione di riprovabile, o di ottimo
altro, a fondo non è che l'impronta del
genio, o depravato, o giusto lasciatovi
dall'uomo stesso, il quale non diventerà mai
stravagante, o assurdo sempre che sarà capace
di ricevere le idee omogenee medesime
che la natura gl'imprime, e che desso, al
contrario, diventa l'uno, o l'altro, alloraquando
si sforza di assegnare una evidente
realizzazione alle logogrife visioni tradizionali,
ed a' mistici fantasmi. Di ciò tutte
le sette fino ad ora conosciute sulla terra
dimostrerò essere una prova ritrovata ormai,
ad ogni esperimento, incontestabile.



Preparato che io avrò l'uomo alla contemplazione
interessante di queste verità,
convinto che desse lo rendino una volta non
essere meno curioso di seguire i progressi
dello spirito umano ne' suoi travviamenti, di

ciò che riesca vantaggioso investigare, con
occhio indagatore le proficue nozioni ch'egli
scuopre, e ciò in ogni secolo, e presso qualunque
angolo del mondo, esso dovrà necessariamente
convenire che fra tutte le ricerche
filosofiche fatte fino ad ora, non siavi
forse una più profonda, e più importante
dell'analitica riforma del Culto, e dell'educazione
politico-morale del Popolo ebreo,
che nel corso di quest'opera mi sono prefisso
d'investigare in ogni benchè minima parte,
e co' più rigidi esami possibili.



Il tenebroso amministratore de' culti, sia
rabino, sia prete, ovvero dervigi dice credimi
ciecamente; ed il sensato filosofo consulta
l'evidenza, ascoltami, e ragiona; egli
è questi ultimo linguaggio unicamente quello
di cui farò io sempre uso nell'assunto importante
che io tratto, con quelli che fin
quì si mostrarono pur troppo sordi agli
eccelsi ammaestramenti della ragione.



Lungi dal precipitarci nel partito di quelli
che credono tutto, od in quello degli altri
che rigettano tutto, noi ci terremo, per
quanto ci sarà possibile, in una specie di

equilibrio, loro dicendo unitamente; esaminiamo
con diligenza, e rendiamoci esatto
conto a vicenda finalmente della credenza
nostra, e di quella degl'ingannati nostri
progenitori, indaghiamo una volta con filosofica
fermezza, ciò che in sì fatta religione
tradizionale (che da tutto l'ebreismo si è
sempre sostenuta ad ogni prezzo) v'ha di
vero, e quello che può esservi di assurdo;
sotto quale rapporto le nostre idee religiose
di oggi, possano avere un solido fondo di
realtà, o di verosimiglianza con quelle dei
primi patriarchi fondatori della credenza
d'Israel, e sotto quale altro esse debbono
meritare la nostra ripugnanza, il nostro
obblìo. Penetrati di sincero trasporto per
la verità, noi andremo a rintracciarla finanche
nella estremità di que' misteriosi recinti
che si appellano santuarj, da' quali allontanando
il velo denso, e terribile che la cuopre,
senza dubbio, allora noi vi ritroveremo
l'aspetto inalterabile della tersa religione,
che il Dio superno della natura esige dagli
enti ragionevoli, nel primitivo suo stato di
purità, e d'innocenza.







Vari sono, per altro, gli scrittori commendevoli,
che tentarono sovente di scavare
questo dilicato soggetto da' suoi più reconditi
fondamenti: io discuterò dunque le loro
idee, analizzerò i loro pensieri, non già col
fervido entusiasmo di un zelante apologista
di prestigj tradizionali, ma colla genuina
franchezza di un filosofo amico de' suoi simili,
di un apostolo della ragione, che ad
altro non aspira, pubblicando in questa
giorno un opera sì utile, e sì urgente, che
ad illuminare da una parte le menti ottenebrate
dell'illuso giudaismo, e a distruggere
dall'altra quelle menzogne degradanti che
parvero confederare contro i miseri avanzi
del popolo d'Israel, fino anche i più decisi
partigiani della tolleranza, trascinandogli
anche sovente ad obbliarne i principj, a calpestarne
i doveri, alloraquando impresero
ad agitare la causa risguardante questa oppressa,
e derelitta nazione.



Quindi se io pervengo a condurre di tale,
maniera lo spirito religionario degli uomini,
ho fondato motivo di lusingarmi di potere
anche ridurlo ad abdicare quelle vane chimere

che lo soggiogarono per sì lungo tratto di
tempo, e che formarono la sorgente venefica
dove il genere umano attinse tutte le sue
più deplorabili sciagure.



Ma prima di ogni altra cosa, io credo
mio essenziale dovere di prevenire il mondo
illuminato, non essere quì mio scopo di
divertire il cuore umano con fantastiche
immagini, che al solo romanziere bizzarro,
piuttosto che al filosofo ragionatore convenevoli
si rendono; e molto meno astrignerlo
pretendo con linguaggio artifizioso ad asserire,
ciò che in altro modo ei ripugnasse di
adottare: la nitida semplicità dovrà sempre
quì precedere l'espressione sentimentale dei
miei pensieri, i quali se riportati non verranno
con un eleganza di stile che rapisce,
posso d'altronde assicurare che fregiati essi
tutti saranno della semplice verità che persuade,
senza livore, e senza prevenzione;
ciò che al disopra di tutt'altro ornato è
assolutamente necessario, trattando una
materia dilicata qual'è quella di cui ora ci
occupiamo, che ha più duopo di giuste idee,
di esatti sentimenti, che di un mendicato

atticismo di vocaboli, o di traslati pensieri,
onde potere con amplia cognizione di causa
pervenire a conoscere lo stato delle vicende
presenti, per farne l'adeguata comparazione
con quelle, che le inopinate crisi avvenire
offrono sovente allo sguardo indagatore del
filosofo, ed alla irrequieta fantasía del politico:
egli è dunque così che noi potremo
allora, senza taccia di temerità, lanciare i
nostri liberi giudizj sul remoto avvenire, ed
arbitri ancora pronunziarne i destini.



Frattanto io domando un indulgenza
estrema non meno per ciò che ho fin quì
detto, che per tutto quanto io dispongomi a
dire, se io non tratto queste materie interessanti
con tutta quella filosofia, e quel
criterio che esigono, ciò si potrà forse attribuire
alla deficienza de' miei lumi, ed alla
modicità de' miei talenti, ma se io poi non
le ragiono, secondo l'aggradimento uniforme
di tutte le nazioni, ed in particolare
dell'Ebrea che ne occupa la più estesa parte,
ciò ripetere da me certamente non si dee,
ma dalla sola intima natura delle medesime,
le quali non sono ad altro fine dirette che

ad emendare gli smarrimenti delle une, e
a distruggere le stravaganti opinioni dell'altra;
insomma ad illuminarle tutte, per quanto
mi sarà possibile, ed a ricondurle nel
perduto sentiere della ragione. Or quegli
avvertimenti che tendono a correggere l'errore,
a dissipare le tenebre dal mondo, possono
essere giammai dell'aggradimento universale
di quelli, che già infetti dal morbo
letale della menzogna, hanno duopo di correzioni,
e di lumi? Ciò che reca giovamento
l'esperienza ci dimostra che rare volte diletta.
Ben lontano per altro io sono dall'esigere,
in verun modo, che si abbia per i miei
sentimenti la benchè minima favorevole prevenzione,
io eccito, al contrario, i lettori di
quest'opera di avere in me così poca fiducia
come io ne ho avuta negli altri. La sola
ragione essendo un dono accordatoci dal
Supremo Creatore dell'essere nostro per
condurci nell'instantanea carriera di nostra
vita, io gli esorto a farne uso immediato,
e costante; questo è il solo mezzo il più
utile, e il più sicuro per conoscere la verità,
e per trarne que' vantaggi che aspettare ne

possiamo. Ma comunque sia, io protesto davanti
l'Essere Supremo, ed in faccia a tutti
i popoli della terra, che non già vile sentimento
di detrazione, non avidità di gloria,
non cupidigia di utile, od altro scopo venale
riprovabile del pari, mi fecero determinare
a tessere quest'opera, ma l'amore fraterno
che ho sempre nutrito per tutti gli esseri
della mia specie; i solidi, e perenni vantaggi
de' miei troppo ingannati connazionali; il
desiderio intenso di combattere l'errore col
brando inespugnabile della ragione; e la vera
felicità, inultimo, degli stati colti, e tolleranti,
così che la gloria, e il decoro degl'illuminati
Sovrani che gli governano.



Or traendo quest'opera la sua originaria
sorgente da sì limpido fonte, retta da sì
equi sentimenti, e guidata da principj cotanto
sani, ed inconcussi, potrei sospettare
giammai con fondamento che alcuno vi fosse
di sì stupido criterio, in cui preponderando
e impulso più forte gli esecrabili prestigj
del fanatismo a' miei giusti ed amichevoli
suggerimenti mi riguardasse come audace.
od importuno, ovvero come i settarj dicono

volgarmente, un apostata, un Deista? Eh!
che tali attributi reperibili sovente nella
bocca di chi non ne comprende il vero senso,
non avranno mai efficacia bastante a formalizzare
un integerrimo fautore della verità,
dalla quale non seppe mai dileguarsi,
malgrado che a caro prezzo azzardasse qualche
volta di esternarla, e che non si prefigge
altro disegno che il miglioramento durabile
degli esseri della sua specie. Nulla mi cale
per tanto che ciascuno pensi come più gli
aggrada per rapporto al sistema di religione
addottato da me; che l'ebreo talmudista lo
condanni, che lo abomini il cattolico, e che
tutte le altre sette la ripugnino, ma frattanto
il sensato filosofo lo approva non solo,
ma lo segue, lo pratica egli stesso, e lo
commenda; a lui unicamente io me ne appello,
ed a questa sola classe benemerita
del mondo ogni mio pensiere consacro,
l'estremo destino del quale, non già dall'insano
giudizio del volgo, ma dall'illuminato
discernimento di essa onninamente dipende.
Ben contento di poter dire col giovine Plinio:
Ego enim non populum advocare,

sed certos electosque soleo, quos intuear,
quibus credam, quos denique et tanquam
singulos observem, et tanquam non singulos
timeam. Epist. XVII. lib. VII. p. 428.



Ma questa cecità universale mi lusingo
che sarà bentosto rischiarata dalla fantasìa
de' miei connazionali, quando a rigido esame
richiameremo nel progresso di quest'opera
i dogmi sopra i quali essi fondano la
lusinga di una felicità imperturbabile, e la
base di ogni loro ventura speme, additando
a' medesimi l'infallibile sentiere che può condurli
al completo acquisto di entrambe, e
dove niuno fino ad ora osò giammai condurre
il passo timido, e vacillante.



Quale gloria ineffabile non dovrà in ultimo
risultare per il Dio di verità, osservando
gli esseri umani rinunziare con arbitra
resipiscenza alle insane illusioni dove sembrava
che un avverso destino condannati gli
avesse miseramente per sempre; e quale trofeo
per l'oppressa ragione, se gli eccitamenti
miei affettuosi, e sinceri saranno efficaci a
dissipare dalle loro menti l'errore da cui
sono abbacinate, ed a toglierli dal baratro

infernale de' pregiudizj in cui andavano a
precipitare inevitabilmente; e così mettere
un freno alle passioni fomentate da una
coscienza religiosamente criminosa, e sostenute
da quelle sacre menzogne che loro fanno
una guerra spietata, e con passo intrepido,
e costante oltrepassare le barriere
funeste che il fanatismo avea tenacemente
opposte alla ragione, seguitando le vestigia
invariabili che quì sono ad indicare della
pretta religione, e di un giusto e ben fondato
disinganno.



O popolo d'Israel! Egli è a tuo solo
riguardo che baldanzoso io dispongomi ad
affrontare l'improperio dell'ignoranza, e lo
sdegno della superstizione: È te che io eccito
a compiere i voti miei con quell'animo
stesso con cui te gli offro: Egli è infine del
tuo unico giovamento che io mi occupo indefesso,
e di cui io formo l'essenziale, e il
primo scopo di tutte le mie più serie applicazioni:
ma, e quale guiderdone, in qualche
modo equipollente, potrà mai sì filantropo
zelo sperare da te? E che? supporre io forse
dovrò che giugnere tu possa a ricusarlo senza

la più reproba ingratitudine? Vorrai tu
dunque perpetuare sopra la terra lo spettacolo
affliggente della tua degradazione, ed
essere tutt'ora, per folle arbitrio, lo scherno
vile de' popoli, e la vittima sciagurata de' tuoi
propri smarrimenti? Ah! che un apatìa sì
macchinale supponibile certamente non è in
mente umana; e ben lontano dall'opinarlo,
io sono, all'opposto, convinto che un fausto
giorno, senza dubbio, verrà, mentre di questo
comparire già si vide la ridente aurora,
in cui l'intero corpo esercente la credenza
edificante di Mosè ne' quattro angoli della
terra, perverrà finalmente a conoscere il valore
inestimabile de' principj salutari che ne
formano la base, e riguarderà come un
infamia di restarne più oltre neghittoso, e
indifferente, ed allora titubare più non potrà
un solo istante, sotto pretesto alcuno, a riassumere
fra gli uomini, per quanto è in suo
potere, la condizione, i requisiti, e il grado,
che la società, la natura, e la ragione gli
concedono d'accordo sopra la terra, ne più
reputerà come un delitto irremissibile, nel
modo che fino ad oggi ei sempre fece,

d'inchinare con trasporto l'orecchio per ascoltare
la voce penetrante di un fautore della verità,
di un suo connazionale stesso, cui, la
depravata educazione, che un detestabile costume
fatalmente introdusse da tanti secoli
presso quel popolo, ha così pure tentato di
corrompere un giorno rendendo la sua inesperta
fanciullezza in egual dose infetta del
morbo medesimo, che desso attualmente
desola, e flagella, e quindi suscettibile per
qualche tempo ancora dello smarrimento
eguale di cui mirasi oggi quello predominato
a tutta forza. Or dunque incauti miei connazionali!
Esso vi presenta quest'opera; ardito
alquanto sembrare a voi potrebbe il linguaggio
di cui si serve, ma posso inoltre assicurare,
senza timore d'ingannarmi, non essere
quello dettato che da que' salutari principj che
formarono in ogni tempo la guida fedele della
sua penna, ed il più solido alimento del suoi
pensieri: leggerla io v'insinuo assiduamente,
ma scortati sempre da quelli, e con occhio
terso dalla nube de' pregiudizj io vi eccito ruminarla;
reperibili sono in essa gli antidoti,
ad ogni esperimento, i più vantaggiosi, ed

insieme i più opportuni all'uopo vostro urgente;
vi assicuro averne fatta io stesso la
più accurata esperienza avanti di conferirli
a voi, e quindi sormontati da colmo a fondo
tutte quelle illusioni venefiche delle quali era
stata già imbevuta la mia credula infanzia,
riconosciuti per me medesimo, infine, quanto
si rendino colla successione de' tempi funesti
per l'uomo que' panici timori, che abusando
della frale instabile puerizia de' fanciulli
malignamente s'incutono in quell'età
dagl'impostori da' quali essa è diretta, e di
cui tutte le mire non tendono, che a mantenere l'uomo
sepolto nella voragine dell'inganno,
ed allora mi ritrovai tutt'altr'uomo
sollevato dal peso aggravante di una soma
che abbatteva il mio coraggio, e ditroppo
eccedente le mie forze, nella guisa medesima
che or prepondera le vostre, e che vi opprime
senza ombra di confronto, e senza lena. Nè
altro lenitivo apprestare voi potrete con successo
al crudele infortunio che vi minaccia,
solo che seguitare con energìa, e con buon
senso un sì efficace esempio. Possa quello
essere il fausto precursore d'infiniti altri

avventurati simili esempi! Possa il medesimo
ritrovare nella nazione d'Israel immensa
quantità di emulatori che anelino a gara di
renderlo il catechismo di tutti gl'individui
professanti la sublime credenza di Mosè! Egli
è solo per questo valido mezzo che voi potrete
superare agevolmente i moltiplici ostacoli,
che opposero fino ad ora un pertinace
contrasto alla politica civilizzazione de' vostri
costumi, allo sviluppo delle vostre facoltà
intellettuali, all'urgente rigenerazione
del vostro Culto, e delle immense vostre
cerimonie religiose, tiranniche, ridicole,
insoffribili; nè vi lusingate di potere giugnere
a vincerli giammai fino a tanto che
il talismano fatale de' vostri smarrimenti
franto non venga interamente da voi, a mio
esempio, ed a quello memorabile di tanti
che sentirono di possedere una ragione, e
conobbero il bisogno pressante di fruirne, e
fino che l'ignoranza, e il fanatismo, questi
sovvertitori di vostra felicità, di vostra pace
fugati non sieno entrambi per sempre ne' cupi
abissi, donde trassero un tempo la funesta
emanazione, per non più alzare la criminosa

fronte, e per non infettare mai più colla loro
contaminata presenza il suolo in cui l'orma
di uomo calpesta, e annida.



E s'egli è vero che un epoca già fu in
cui si disse Israel popolo eletto; indi Israel
progenie barbara, e incolta; poscia Israel
ramingo, esule, disperso; io confido che giugnere
mirare potremo qual fausto tempo ancora
in cui si potrà dire meritamente Israel
popolo sociale, colto, e illuminato, ed il suffragio
univoco delle nazioni tolleranti, e
urbane di buon grado concorrendo a sanzionarlo,
allora più non sarà l'Israelismo in
alcun tempo soggetto sulla terra fra di esse
ed altre parziali distinzioni, fuorchè a quelle
che la virtù esige, che la filosofia consente,
e che permette la natura fra un popolo, ed
un altro, fra un ente ragionevole, ed il suo
simile.



 

CAPITOLO I.



Dell'origine primitiva del Popolo Ebreo.



[image: ]



Una densa impenetrabile notte avvolge talmente
a' nostri sguardi presso che l'intera
antichità degli abitatori della terra, di maniera
che fra tutti gli Scrittori, anche i più celebri,
che ci hanno trasmesse le loro varie ponderate
opinioni su' popoli differenti della prisca società
umana, su' primi loro complicati avvenimenti,
e sulla più probabile fondazione de' loro imperi,
niuno certamente fino ad ora ve n'ha che possa
vantare, con debita ragione candore, verità,
ed esattezza, alloraquando intraprese a trasmettercene
l'origine, od il ragguaglio di tutto
ciò che a quelli supponeva positivamente appartenere.
Il maggiore soccorso che noi potremmo
ricavare onde proferire qualche giudizio
sopra un simile assunto, sarebbe forse dalla
sola Scrittura; ma ciò che questa, d'altronde,
ci rapporta, è sì ambiguo, e sì conciso, che

in vano ci lusingheremmo di potere col solo
mezzo di essa pervenire a rischiarare le nostre
tenebre intorno a questo soggetto.



Eppure a fronte di tale malagevole ostacolo
sì difficile a superare, io mi accingo, non
per tanto, ad investigare il primo remoto nascimento
di un Popolo, che malgrado la sua
origine barbara, incolta, e quasi ferina, siccome
è quella di tutte le altre colonie nascenti
delle quali ci fa superficiale menzione l'istoria
de' secoli vetusti, ha frattanto attirata la seria
curiosità de' dotti di ogni epoca, di ogni nazione,
preocupando le loro menti perspicaci a
suo riguardo, alcuni per commiserarlo, altri
per esaltarlo, e molti per farsene sovente ancora
il baluardo contro gli attacchi ostili a' quali
esso fu sì di frequente soggetto sopra la terra,
sia per parte di coloro che tentarono diffamarlo
con atroci calunnie, ovvero di quegli altri che
nutrirono il barbaro progetto di schernirlo, e
di umiliarlo con mendaci reprobe imputazioni,
come opportunamente avrò soggetto di dimostrarlo,
fremendo, più di una volta.



Il Popolo Ebreo dunque, di cui intendo
parlare, secondo tutte le apparenze le più convincenti,
poco, o nulla differenziare lo veggiamo
da quelle numerose orde che i monumenti
antichi fanno scaturire, dirò così, dalla
superficie della terra ad ingombrarne lo spazio,

dal momento che dessa cominciò ad essere abitabile
dalla specie umana: ma le istoriche
nozioni pervenute fino a noi sopra un tale particolare,
sono tutte concorde a dimostrarci, che
l'origine frattanto ne è identica perfettamente
fra l'uno, e le altre, ed in ogni parte comune.
La caccia, l'agricoltura, la pesca, la pastorizia,
e poche rozze manifatture; ecco la sola,
e prima generale occupazione di tutte le umane
associazioni, durante la loro più antica infanzia;
ecco probabilmente quale dee essere stata
la situazione, e la carriera di quelli, che le
sacre pagine, di accordo coll'antica storia profana,
ci assicurano essere stati i primi archetipi
fondatori dell'ebreismo.



Per altro, siccome questo solo articolo
potrebbe, senza dubbio, formare per se stesso
materia esuberante onde empiere un immenso
volume, e non essendo altresì mia intenzione
di riportare quì delle favole, o delle ipotetiche
congetture destituite di basi, o di lumi sufficienti
ad investigare la serie determinata di
anni che può verosimilmente fissarsi all'originaria
esistenza del Popolo Ebreo, d'altronde
contrastata pertinacemente da varie altre popolazioni,
che contrappongono un antichità
infinitamente più remota di quella vantata da
esso, coll'autentica testimonianza del codice
Mosaico, checchè nulla dicane la Genesi, la

quale non ci lascia comprendere giammai perchè
non abbia in verun modo fatta menzione
delle affluenti colonie, che i sicuri frammenti
che ci restano chiaro dimostrano esistere in
que' tempi (1); noi però, allontanando sopra
un tale proposito tutte le informi visioni che
molti autori erroneamente prevenuti scavarono
nella loro immaginazione, ci rivolgeremo al
libro il più autorevole che abbiano gli Ebrei,

ed il più generalmente approvato da tutti i
popoli del mondo, e con esso ne fonderemo
l'origine da quello che ha il primo radicati
que' germi salutari della credenza edificante
di questo Popolo, e che la Scrittura medesima
ci annunzia il primo ad essere distintamente
appellato col nome di Ebreo (nghibrì), ed
il primo, parimente a recidersi il prepuzio
in provetta età per divina prescrizione (2);

rimettendo alle ricerche de' critici assennati le
epoche rimarcabili che precederono, sia del prodigioso
Diluvio universale, e della costruzione
dell'arca di Noè, fatta in quella circostanza
con architettura sovr'umana; sia della confusa
divisione repentina delle Lingue nell'occasione
della temeraria impresa della torre di Babel,
ed altri straordinari aneddoti siffatti; tutto ciò
dico, non essendo di mia speciale competenza
di esaminare, io lo considero come straniere
al prefissomi assunto, e ne rinunzio di buon
grado le indagini a' perspicaci investigatori
della natura, e delle sue leggi.



Ecco tutto ciò che noi possiamo quì asserire,
se non con positiva certezza, almeno con qualche

probabilità, intorno l'originaria derivazione del
Popolo ebreo, giacchè le memorie che restano
a noi, non meno di questo che di tutte quelle
numerose orde vagabonde allora esistenti sulla
terra, sono cotanto scarse, e incerte, che tutto
ciò che si aggiugnesse non farebbe che vieppiù
aumentare i nostri dubbj, complicare i nostri
errori, ed allontanarci onninamente dalla genuina
verità del soggetto, come sappiamo essere,
pur troppo, accaduto a qualche male
impressionato Scrittore antico (3), per volere
di soverchio innoltrare le assurde congetturali

ricerche intorno a certi soggetti, gli autentici
monumenti de' quali ci furono pur troppo
defraudati dall'Istoria, e le nozioni detagliate
che risultare ne potevano in vantaggio della
specie umana, ne restarono avvolte nella folta
nebbia de' remoti secoli decorsi.



(1)
I Chinesi vantano trentaseimila anni di antichità, ed i più
accreditati Istorici che ci tramandarono i fasti di questa Nazione,
assicurano che Fo-Hi loro primo Sovrano montò sul Trono della
China tremila anni avanti Cristo, ciò che farebbe rimontare la
fondazione del loro Impero a più di trecento anni al di là del
Diluvio, e quindi l'antichità di questo popolo assai più oltre
l'epoca in cui le opinioni odierne fissano la creazione dell'universo,
e la struttura originaria del primo Essere umano (Ved.
Lenglet Meth. d'étudier l'Hyst. et Beyeri. Mem. Hist. Crit.
Libror. rarior. pag. 171). E da que' pochi frammenti che ci
restarono del Manethone, prete Egiziano, e della Genealogia, o
successione de' Re di Egitto, trasmessaci da Erodoto, l'origine
degli Egizj, e la fondazione del loro regno è portata oltre mille
anni al di là di tutte le più lontane epoche della Creazione, se
prescindere vogliamo però da quella degli Assirj, degli Etiopi, de'
Sciti, de' Frigiani, e de' già riportati Chinesi, che vanno tutti
molto più lungi nell'antichità; ed alcuni rinomati autori parimenti
dettero al primo Zoroastro novemila anni di antichità, ed altrettanti
a' suoi Persiani. Ma la venerazione intima che nutriamo per
l'ammirabile Codice Mosaico ci costringe ad abbandonare interamente
una simile questione, che parrebbe in qualche modo cospirare
a rendere apocrifa la Genesi, che ne forma parte, e così
ammettendo soltanto per autentico ciò che trasmesso ci venne da
Mosè, noi riguardiamo tutte le altre opinioni come assurde, affatto
destituite di base, e di ragione.





(2)
Vari Scrittori d'altronde accreditati, ed Erodoto fra questi
(lib. 2. cap. 14.) sostengono, con qualche asseveranza, che il
nome עברים Ebrei (Nghibrim) che prendono i seguaci di Abramo,
il quale è il primo che dalla Scrittura venga denominato עברי
(Nghibrì) Ebreo (Gen. c. 14. v. 13.) altro propriamente non
sia che un alterazione del nome Ibri, o Iberi dell'Albania, e delle
varie differenti nazioni che dimoravano al di là dell'Eufrate, e
delle sue rispettive sorgenti fra il mare Causpio, ed il mar Nero.
Io per altro, senza diffondermi ad appugnare come falsa, nè ad
ammettere come probabile la presunta etimologia di simile vocabolo,
mi contenterò di accennare solo di slancio, che i Commentatori
Ebrei ne fissano la derivazione radicale dal verbo ebraico
עבר (nghabar) che significa passare, riferendo al passaggio che
fece Abramo dal fiume Eufrate partendo dalla Palestina sua patria
per trasferirsi nella Mesopotamia, e di là rendersi nel paese di
Canaan; ed alcuni altri ne ripetono l'etimologia da Heber figlio
di Schem da cui Abramo discendeva in linea diretta.



Ma ciò che riesce presso che impossibile di conciliare coll'Istoria
si è l'epoca dello stabilimento del rito della Circoncisione, mentre
tutti i più sottili investigatori dell'antichità si fanno, d'accordo,
a sostenere che gli Egizj, gli Etiopi, ed i Colchi, nazioni che
l'istoria ci dimostra già esistenti nel secolo di Abramo, furono
gl'inventori di questo Rito, Pudenda circumcidebant a principio,
dice Erodoto, parlando di esse (in Euter. p. 127.). Diodoro di
Sicilia è del medesimo parere (lib. 1. p. 24.) e lo stesso Filone,
la cui autorità in questa parte non può essere in verun modo
sospetta, sembra esso pure convenirne (Phil. de Circumcis. pag.
10.). Ed i Critici ritrovano che Geremia colloca gli Egizj alla
testa di tutti i Circoncisi (Visitabo super omnem qui circumcisum
habet præputium, super Ægyptum, et super Judam, et super
Ædom, et super Ammon, et super Moab. Jerem. cap. 9. ver.
24. 25.). Dal che molti vogliono inferire che questa ceremonia
Rituale fosse già conosciuta, e praticata sopra quasi tutta la terra,
quando il Patriarca Ebreo cominciò, per Divina prescrizione, a
metterla in voga fra i suoi (Gen. cap. 17. v. 11.): il P. Accosta
ritrovò degl'indizj di questo Rito nel Messico, siccome ancora
Pietro Martire nel Jugatan, Oviedo, Pisone, Gumilla e alcuni
altri ne ritrovarono essi pure delle traccie ne' paesi i più lontani
e nella più remota antichità.



Pensino i critici come loro piace, ma frattanto tutte le umane
opinioni debbono per sempre tacere in faccia della Scrittura, la
quale sola può determinare ogni nostro sentimento, e che può
con sicurezza guidarci nell'ameno sentiero della verità.





(3)
Quanto non si rende mai contraddittoria alla ragione, ed
oltraggiante alla verità l'origine primitiva donde Tacito fa scaturire
seriosamente il Popolo Ebreo? E tanto dobbiamo più sorprendercene
quanto che è il rispettabile Tacito che parla (Hist. lib. V.). Essa
non trae forse sorgente che dalle calunnie acerrime, che i Fenicj,
gli Egizj, e varie nazioni Greche persecutrici di questo Popolo
gli affibbiavano incessantemente (Jos. contr. App. 5.) Ma questo
dotto Istorico, per altro, prima di avvalorare quelle favole vituperose,
e impertinenti delle quali si serve per denigrarlo, avrebbe
dovuto riflettere che l'origine degli ebrei poco, o nulla differire
dovea da quella di tutte le altre colonie che le prime popolarono
le diverse regioni della terra conosciuta (poscia divenute nazioni
nel progresso de' tempi) poichè lo stato selvaggio essendo per la
società umana di allora uniforme all'indole di essa, e comune ad
ogni vivente, ne viene per immediata conseguenza, che il carattere
intimo di tutti gli esseri umani dovea essere per sua nature
indifferentemente omogeneo in ogni parte; e chiunque versato
anche mediocremente nell'Istoria antica può riconoscere a sufficienza
la pretta verità dimostrata di quanto sostenghiamo, e quindi
rilevare ad un tempo medesimo il paradosso enorme in cui precipitano
quelli che malignamente opinano in contrario.






CAPITOLO II.



Della Religione professata, secondo le
apparenze, da' tre primi Patriarchi
fondatori dell'Ebreismo.



[image: ]



Nel modo che l'originario nascimento del
Popolo Ebreo, osservammo essere identico, e
comune in ogni senso con quello di tutte le
selvaggie caterve che popolarono le prime inospite
regioni del globo terracqueo, così dovettero
essere appunto egualmente uniformi i principj
di Religione conosciuti dall'uno, colle
massime di credere praticate dalle altre; cioè
una stupida grossolana idolatria degli astri,
della terra, degli elementi, Culto, che secondo
l'opinione univocamente sostenuta da' più classici
Scrittori dell'antichità, si introdusse nel
mondo appena cominciò questo a popolarsi di
un discreto numero d'individui, il declivio de'
quali dee verosimilmente avere cominciato a
trascinarli all'adorazione della creatura, pratica
che non dovette in origine conoscere altro

disegno fondamentale fuori di quello di perpetuare,
con tal mezzo, sopra la terra la reminiscenza
di quegli uomini che più si erano
distinti durante la loro vita nella società, per
costumi edificanti, e per azioni; ma che resero
ciecamente latrìa nel progresso de' tempi colla
rappresentazione visibile de' simulacri che gl'indicavano;
invenzione che il sentimento generale
de' dotti fa trarre la primitiva sorgente
da Serug avo di Thare (4).



In tale guisa, dunque i popoli stupidi, e
grossolani di que' primi secoli degenerando insensibilmente
dalla semplicità delle materiali
rappresentazioni primitive instituite da Serug,
essi portarono le cose a degli eccessi oltremodo

stravaganti, e criminosi; essi opinarono di
ravvisare il prototipo genuino della Divinità
nell'opera umana, e così pervennero a confondere
ciecamente il creatore colla creatura
e quindi l'adorazione profonda che a quello
si compete, coll'omaggio meramente rispettoso
che esigevasi da questa. Ecco, in una parola,
la vera, e l'unica sorgente dell'idolatria, ed
ecco l'immediata origine fatale donde provenne
quelli affluenza incalcolabile di Dei che ogni
popolo, ogni orda, ogni nazione si è poscia
bizzarramente formati a capriccio de' suoi propri
direttori, anche ne' tempi assai più recenti, e
da' popoli presso i quali lo sviluppo della ragione,
e la coltura dello spirito umano erano
ascese all'apice massimo della perfezione (5).



Egli è appunto dal fatal centro stesso di
questo vortice immenso di mostruose superstizioni
ognora rinascenti fra gl'insensati iconolatri
di que' remoti Secoli che sorgere si vide

Abramo figlio di Thare, adoratore, e fabbricatore
d'idoli; mestiere, come si vide, che gli
apparteneva in retaggio di famiglia; ma le massime
ovunque dominanti delle quali dee essere
stato esso ancora imbevuto ne' primi anni della
sua fanciullezza, lo renderono infetto, così
pure, dello stesso malore che attaccava tutta
la Specie umana de' suoi tempi, nè abbandonato
si vide da questo deplorabile smarrimento fino
a tanto che rischiarata la mente coll'efficace
influenza della Divina vocazione, egli si dedicò
a combattere apertamente il culto idolatra, di
cui già cominciava a conoscere l'assurdo e il
nocumento, e fattosi l'inconoclasta de' propri
idoli di suo padre, ne fece tosto sensibilmente
conoscere al mondo la ridicolezza, il pericolo,
e l'inganno (6).







In quanto poi alle interminabili discordanti
questioni che si agitano fra i Rabbini ad oggetto
di definire l'età che Abramo avea nel tempo
dell'avvenimento sorprendente della sua nuova
conversione, poco, o nulla quì ci cale investigare;
lo scopo nostro, sovra di ogni altro interessante,
è soltanto quello di conoscerla meramente, e di
esserne con positiva certezza assicurati, onde
potere da quest'epoca fondare, con esatta cognizione
di causa, l'infallibile nascimento primordiale
del Popolo d'Israel, non meno che
la fausta origine della consolante credenza del
medesimo (7).







Rischiarato che fu così l'intendimento di
Abramo dal fulgido lume di grazia, e fattosi
degno della Divina predilezione, in preferenza
di ogni altro umano individuo esistente allora
sopra la terra, il primo comando impostogli
dall'Essere Supremo, che intuitivamente gli
apparve, fu quello di recidersi il prepuzio nella
provetta età di 99. anni in cui trovavasi nell'epoca
di tale prescrizione, ingiungendoli, nel
tempo medesimo, di ripetere la stessa uniforme
operazione con tutti i maschi aderenti alla
propria sue famiglia, stabilendo per precetto
inviolabile, in perpetuità di tutti i secoli, che
all'avvenire ogni fanciullo nato dalla sua discendenza.
dovea essere circonciso nell'età di
otto giorni, sotto comminatoria fulminante di
eterna dannazione a' trasgressori (8). Tale

marca indelebile dovea formare la base inconcussa,
eterna, e radicale del nuovo patto di
alleanza che Dio ha vincolato con Abramo
dopo di averlo colmato di benedizioni, di favori,
e di speranze, assicurandolo di moltiplicare
prodigiosamente la sua stirpe, di proteggerla
in preferenza di ogni altra, di renderla potente
sulla terra, e di farne un lignaggio distinto,
e prediletto, a cui tutti gli altri sarebbero
sommessi, e tributarj in perpetuità di tutti i
secoli: Et ponam te in gentibus, Regesque ex
te egredientur etc. Daboque tibi, et semini tuo
terram peregrinationis tuae, et omnem terram
chanaam in possessionem Aeternam, eroque Deus
eorum (A). Promesse che furono da Dio medesimo
reiterate progressivamente a' due altri

Patriarchi dell'Ebreismo, al di lui figlio Isaak,
ed al suo nipote Jacob che ne successero (9).







Or prescindendo dalle ristrette ingiunzioni
che Dio fece a Noè posteriormente al Diluvio,
le quali si riducevano in massima a quelle
medesime prescrizioni che impone la natura
ad ogni essere umano (10); non ritrovandosi
altro comando fino a quest'epoca espresso nella
Scrittura fuorchè l'osservanza della Circoncisione
ordinata da Dio ad Abramo, e da questi
passato, in forze della stessa prescrizione, a'
suoi posteri, può, senza mistero, inferirsi ad
evidenza, quale essere dovesse fino allora l'intima
Religione professata da' tre primi Patriarchi;
religione, ad ogni esperimento la più tersa,
la più omogenea alle circostanze de' tempi,
all'indole integerrima di que' pacifici viventi,
circoscritti ne' loro bisogni, dediti alla vita
laboriosa, e frugale, nulla curiosi, od interessati
di conoscere, od analizzare le occulte cagioni
del loro credere, ed alieni dagli affanni laceranti
che cagionano per l'ordinario le questioni,

e le brighe religiose, tranquilli adoravano
l'autore della natura, della cui Provvidenza
gustavano i benefici effetti senza odiarsi nè
perseguitarsi, e senza timore di essere sorpresi
dall'errore, o combattuti dalla religione, o
maniera di credere opposta del più forte. Ma
le generazioni che ne successero poco soddisfatte
dell'incorrotta semplicità di sì fatta edificante
credenza, ben lontano dal seguitare le medesime
vestigia de' primi loro Institutori, in vece di
coltivare lo stesso metodo infallibile di essi,
e il sano loro culto, vollero sottilizzare l'uno,
approfondire le altre, nella, fiducia illusoria
di giugnere a scoprirne fin la sorgente, ed
a scapito enorme della ragione finirono tutte
quante brancolando fra le tenebre dell'ignoranza
col credere ciecamente anche sugli articoli
che agli antichi era permesso di conoscere con
evidenza. Ma i Capitoli susseguenti vieppiù
rischiareranno il nostro assunto, e ad un tempo
medesimo dimostreranno sensibilmente quale
notabile passo retrogrado ha fatto la consolante
Religione di Abramo, a misura che i suoi
travviati successori avvanzavano cammino,
vanamente lusingati di perfezionarla.



(4)
Presso che tutti gli Scrittori critici antichi si uniformano
a rapportare l'origine di questo pernicioso errore a' tempi di Serug
Avo di Thare; Eusebio, Suida, Epifanio, Abulfarage, ed
alcuni altri sostengono essere stato esso l'inventore del culto
delle immagini consecrate alla memoria degli uomini morti in
concetto di saggi, virtuosi, e benefici. Per altro, se lo scopo che
si prefissero in origine Serug, e i suoi contemporanei si fosse
intatto conservato da' Posteri, quello, sarebbe stato per qualche
parte commendevole, giacchè non è da supporsi che gli omaqgj,
che questi prestavano a tali muti, e insensibili simulacri, eccedessero
i limiti circoscritti de' semplici rispetti umani, e in questo
solo senso la pratica non potea essere certamente nè più efficace,
nè più ovvia al felice progresso dell'emulazione, onde accrescere
col mezzo di essa il numero degli individui benemeriti della loro
specie: ma il miscuglio complicato, e informe delle superstizioni
esecrabili che il delirio umano v'intruse successivamente, alterò
da colmo a fondo l'antica purità di questa edificatoria instituzione.





(5)
Era sì abbondante il numero delle Divinità conosciute, ed
adorate dal Paganesimo, e dall'antica Roma, che Petronio parlando
di questa in cui esso abitava, dice che l'affluenza degli Altari che
ovunque vi si erigevano per servizio delle medesime, sorpassava di
gran lunga la quantità delle case di abitazione de' cittadini, e
quindi era molto più facile d'incontrare per le vie di Roma un
Dio di un uomo: Utique nostra Regio, tam præsentibus plena
est numinibus, ut facilius possit Deum, quam hominem invenire
(Petr. lib. IV.). — (Ved. l'ann. 40. del T. I. delle Note
Campestri pag. 112.).





(6)
I Dottori ebrei e fra questi Rab Ada (nel suo Berescith
Rabah cap. 38.) narra che Abramo, nell'intervallo intermediario
della sua conversione, incaricato dal di lui padre di accudire allo
smercio delle proprie statue, durante una sua breve assenza, presentatosegli
un giorno certo individuo col disegno di farne acquisto
Abramo l'interrogò quanti anni avesse:
cinquanta, rispose l'Acquirente
averne; sventurato che tu sei!
Esclamò Abramo allora, nell'età di 50.
anni tu adori ciecamente un essere che non ha
che un solo giorno? Questo rimprovero coprì talmente di confusione,
e di pentimento il compratore, ch'egli se ne partì mesto,
e sbigottito, senza potere più articolare parola; indi Abramo presa
un accetta fra le sue mani ha in un istante spezzate tutte le immagini
affidategli dal genitore per procurarne la vendita, illudendo ad un
tempo medesimo argutamente la stupida credulità di suo padre con
un artifizio idoneo a giustificare la di lui propria condotta rapporto
a' simulacri, e a disingannare insieme Thare dell'inventato errore
in cui vivea da lungo tempo miseramente sepolto.





(7)
Quale nuova interessante utilità sarà mai per risultarci,
in alcuna maniera, dopo che noi saremo pervenuti ad assicurarci
che la conversione di Abramo avvenne l'anno 48. di sua età come
opinano R. Johanan, R. Haninah, ed il Maimonide (Yad
Hazakah lib. 1. p. 1.) ovvero se esso non avea solo che 3. anni
quando cominciò ad acquisire la precisa cognizione del suo Eterno
Creatore, siccome il Talmudista Bar Abah lo sostiene con gran
forza (Massehet Nedarim cap. 32. § 1.) e R. Elighezer fermamente
lo pretende? (Pirké Avoth c. 26.) R. Lakis fonda questo
medesimo sentimento sulla combinazione che offre la parola עקב
(nghekeb) riportata nella Genesi (cap. 26 v. 5.) Eo quod
obedierit Abraham voci meæ &c., quale avverbio numera 172.
la vita di Abramo fu di anni 175. quindi esso pretende con simile
induzione d'inferire che 3 soli anni visse il Patriarca nelle tenebre
della Pagana idolatria. Il R. Simeon Bar Zemah nella prefazione
della di lui Opera Maghen Avoth si sforza di conciliare queste
due opinioni, malgrado ch'esse fossero sì disparate. Ma comunque
siasi, niente di più oscuro, e inconseguente al caso nostro di sì
fatte inutili controversie, tutto che da ogni parte fervidamente
sostenute; e siccome di tali sottigliezze se ne trovano ad ogni
tratto in profusione considerabile presso i Rabbini, noi riguardiamo
come un tempo affatto perduto il fermarcisi un solo istante a discuterne
il valore, quindi è che noi passiamo sopra a tutte quante.





(8)
Moltiplici sono le opinioni che dividono gli autori e antichi
e recenti per rapporto al conoscere i veri motivi di questa Rituale
Instituzione, con tanta urgenza comandata dallo steso Dio ad
Abramo (Gen. cap. 17. v. 11. 12. 13. 14.) benchè, d'altronde,
nella mente de' critici, già ovunque conosciuta, e praticata, come
osservammo, non è che un istante, dalla massima parte delle
antiche popolazioni. V'ha chi pretende che quella avesse per
iscopo unicamente la sanità; molti le supposero utile, e in certo
modo conferente alla propagazione; ed altri la credettero ancora
una semplice marca distintiva per eccettuare l'ebreo da' falsi credenti,
e dalle numerose idolatre Nazioni delle quali era, ingombro
tutto il mondo conosciuto a que' tempi; ma la materia è così per
se medesima confusa, e impercettibile, che tutte le ricerche fatte
da' dotti di qualunque regione, e di ogni secolo affine d'investigare
l'origine, e le cause di questo segno, non servirono, molto
sovente, che a convincercene dell'inutilità delle loro fatiche, ed
a fornirci de' motivi efficaci onde sospendere interamente i nostri
giudizj per rapporto a questo assunto, come pur troppo ci troviamo
ridotti a simil caso tutte le volte che siamo costretti a brancolare
nella folta caligine del mondo antico ad oggetto di rinvenire quelle verità
ch'esso racchiude.



I Mussulmani recidono il prepuzio a' loro maschi appena giunti
a' 13. anni, tale essendo l'età che nel momento di simile comando
avea Ismael figlio di Abramo, da cui i Maomettani si dicono
discendere.





(A)
Gen. Cap. 17. v. 6. 7. 8.





(9)
Alcuni pensatori miscredenti abituati a sottilizzare, senza
ritegno, tutto ciò che loro offre nuove idee onde alimentare i loro
strani principj, si lanciano furiosamente contro questo passo di
Scrittura, e vi oppongono delle acerrime obbiezioni: essi rimarcano
primieramente che a fronte di tutte le promesse garantite da
Dio a' tre primi Patriarchi in favore della loro posterità, non vi
fu mai popolo al mondo che fosse più maltrattato dell'Ebreo,
anche ne' suoi felici tempi ne' quali miravasi guidato, ed assistito
dal suo Divino Protettore; osservano, in secondo luogo, che lo
stato d'inopia, e di objezione, in cui ha sempre questo popolo
gemuto, quì schiavo, tributario colà, errante ovunque, non sembra
certamente presagire l'impero dell'universo, ed il dominio delle
Nazioni che Dio avea per tante volte assicurato agli Avi suoi; mentre
Abramo il padre di esso, e il fondatore di sua credenza, malgrado
la potenze, e le dovizie che la Genesi gli attribuisce; non solo
non era frattanto possessore di un palmo di terreno suo proprio,
essendo stato costretto di comprare una caverna da Efron per 400.
sicli (1280 lire di francia, calcolata il siclo lire 3. 4 l'uno)
onde seppellire l'estinta Sara sua Consorte; che non solo il di lui
figlio Isaak fu sempre costretto ad abitare le terre altrui per esserne
mancante delle sue proprie, e che Jacob l'ultimo de' Patriarchi
fece il cameriere 14. anni per conseguire in maritaggio la figlia
di Labano; ma che in terzo luogo finalmente tutta l'estensione
della rinomata terra promessa non eccedeva 53. leghe di lunghezza,
che non giunse mai questo popolo a possedere tranquillamente un
lungo periodo di anni; e che a' tempi della sua massima grandezza,
e de' tanto decantati fasti di David, e di Salomone il dominio di
questi (si osa temerariamente sostenere) non oltrepassava 70. leghe
di lunghezza, sopra 50. di larghezza, checchè il libro de' Re asserisca,
in contrario, che il dominio di Salomone specialmente
estendevasi dall'Eufrate fino alla estremità del mediterraneo.



Egli è dunque così che opinano inconsideratamente certi filosofi
stravaganti contro l'oracolo ineffabile delle scritture, ma senza
arrestarci quì a combattere simili invettive destituite affatto di verità,
e di buon senso, noi ci contenteremo soltanto di commiserare i
loro deplorabili travviamenti che ad essi tolgono l'adito di conoscere
che gli imperscrutabili disegni dell'Eterno fatti certamente
non sono per la frale intelligenza dell'uomo.





(10)
Queste prescrizioni (dette altrimenti precetti Noakiti)
sono quelle che si pretende essere state date da Dio ad Adamo, ed
a Noè. Questi precetti dunque (i quali altro non contengono che
le instituzioni medesime racchiuse nel codice della natura, e di cui
la pratica si rende indispensabile per tutti gli uomini) sono in
numero di sette: il 1. vieta l'idolatria, il 2. impone l'obbligo di
benedire il nome di Dio; il 3. vieta l'omicidio; il 4. condanna
l'adulterio, e l'incesto; il 5. vieta il furto; il 6. impone di fare
giustizia; il 7. vieta di mangiare carne recisa dall'animale vivente
(ved. Ghem. Babyil. Tit. Sanhed. cap. 1. 4.).






CAPITOLO III.



Ricerche sulla Religione imposta all'antico
Popolo Ebreo dal suo legislatore Mosè,
basata sopra i 613 precetti comandati da
esso nel di lui proclamato Pentateuco,
248 de' quali sono detti affermativi, e
365 negativi.



[image: ]



Tutto era mentale fino a' tempi di Mosè
presso gli antichi Ebrei, tutto meramente contemplativo,
e le loro Religione era sì semplice,
sì metodica, e sì sublime, quanto lo erano
appunto i loro costumi, intimamente penetrati
dell'Esistenza di un Opifice Sommo Creatore,
di cui miravano ad ogn'istante la visuale
testimonianza irrefragabile nello spettacolo sorprendente
dell'universo, e di ciascuna delle
ammirabili sue parti, soddisfatti restavano
unicamente di adorarlo, e di compiere a vicenda
quegli umani doveri, che ad un essere terrigeno
impone la Natura.







Ma una situazione sì edificante di purità,
e d'innocenza fu bene precaria, e di fugace
durazione per questi primi venturati credenti;
gli arcani impenetrabili del Dio de' loro padri
conducendo la ristretta famiglia dell'ultimo
de' Patriarchi ad abitare sulle sponde del
Nilo (11), le fecero pagare un giorno a caro
prezzo il grato trasporto di mirare uno de'
propri suoi figli elevato alla sovranità di quello
stato, dividerne il Regal soglio, lo Scettro,
ed il diadema col Monarca legittimo di esso;
l'Egitto divenne quindi in breve spazio di
tempo la vulcanea fucina inestinguibile in cui
furono costrutte le aggravanti barbare catene
che per il lungo periodo di oltre quattrocent'anni
trascinarono miseramente i posteri di Jacob
che ne discesero (12).







In sì fatto lagrimevole intervallo di tenace
schiavitù, e di vessazioni rinascenti ad ognora
in mille foggie differenti, quest'abbattuto
lignaggio più non riconobbe se stesso, lo
smarrimento s'impossessò di lui a segno tale che
più esso non distinse nè l'origine sua, nè
giammai più rinvenne il semplice Culto esimio
trasmessogli da' suoi venerabili predecessori,
ma confusamente condannato a languire sotto
il giogo fetale del barbaro Egiziano ne sentì
la fierezza, ne apprese i costumi, ne seguitò
le pratiche superstiziose, ed il culto ridicolo,
e bizzarro di quest'araba progenie, venne
frattanto da que' derelitti avanzi d'Israel ciecamente
sostituito alla tersa, ed alla sana
religione de' suoi primi patriarchi fondatori (13).







Tale era dunque la triste condizione dell'Israelismo,
allorchè Dio spiegando la sua ineffabile
clemenza in favore di questa popolazione
oppressa, e sconsolata, volle compiere con essa
ciò che avea fatto sperare a' benemeriti suoi
progenitori ne' tempi andati, e la sua sorte
crudele dovea cambiarsi. Mosè (a cui Dio
manifesti rese i suoi alti prodigj essendo ancora
nelle fascie) prediletto rampollo della tribù
di Levi, fu destinato l'organo esecutore degli
eterni Decreti; egli affrettossi a compierli,
senza ritegno: il terribile Egitto che premeditava
farsene la tomba, dovette abbandonare
con ignominia la preda che avvinta gemea,
da tempo immemorabile, fra i barbari suoi
lacci; e così lo schiavo Israel dopo di avere
soffocata fino la speranza di un solido, e durabile
conforto a' suoi tormenti, e di una lieta
risorsa, al di lui avvilimento, vide frangere per
la prima volta le infamanti sue catene, Israel
si vide libero.







Ma tutto che oltremodo venturata riuscisse
per lui questa metamorfosi repentina, quello
non era tuttavia frattanto che una banda immensa
profuga, ed errante per inospiti deserti
alla quale mancavano ancora, e domicilio, e
leggi, onde prendere fondatamente il sostenuto
carattere di Popolo. Il suolo Cananeo dunque
fu quello che venne ad esso decretato per retaggio, in
forza della promessa fatta già da
Dio a' Patriarchi, ed il suo conduttore Mosè
fu destinato il promulgatore degli statuti, e
delle leggi che l'Essere Supremo volle proclamare
in mezzo di questi nuovi Liberti (14).



Egli è in mezzo de' prodigj sorprendenti,
dopo i moltiplici altri di tal fatta che solennemente
ci decanta la Scrittura, operati dallo
stesso Mosè collo stupore universale, e in Egitto,
e altrove in favore del Popolo di cui era esso
la guida, ed il sostegno, ch'egli proclamò la

nuova legge di grazia che lo stesso Dio dell'universo
dettogli sul tremendo Sinaj (15).



Le assidue cure, e l'applicazione costante
che richiedeva l'esatta osservanza del nuovo
sacro Codice legislativo che era al medesimo
imposto, astrinse questo popolo a derogare
l'esimia semplicità della prisca Religione de' suoi

benemeriti antenati, ed egli si vide allora
aggravato dal peso di una soma che dovea
necessariamente debilitare le proprie forze,
almeno fino a tanto ch'egli avesse contratta
l'abitudine di sopportarlo. Ben tutt'altro che
i sette semplici Precetti ricavati dal Codice
della natura conosciuti, e seguitati da' Noakiti,
e la circoncisione de' maschi comandata da Dio
ad Abramo; il nuovo patto di alleanza proclamato
col ministero di Mosè li fece ascendere
al numero di 613 de' quali 365 furono detti
Precetti negativi, cioè portanti divieto di esecuzione;
e 248 chiamati Precetti affermativi,
cioè, imponenti obbligo di esecuzione (16).







Egli è dunque sopra queste basi fondamentali
che Mosè, per Divino comando, eresse
l'edifizio immenso del Culto che praticò egli
stesso (per quanto ci è noto) ed il Codice
della nuova Religione di cui si prefisse d'instruire
il Popolo Ebreo de' suoi tempi; e sebbene
questa più allora non fosse quella medesima
credenza già esercitata da' primi circoncisi de'
secoli decorsi, nulla ostante la osservanza che
imponevasi da essa a questi nuovi credenti,
non dovea riuscire loro neppure molto aggravante,
se si riflette (come nel capitolo seguente
mi dispongo a renderlo più espresso) che non
tutto l'intero popolo ebreo era astretto di osservare,
in complesso, la totalità de' precetti che
racchiudeva la nuova legge, mentre una gran
parte de' quali rapportandosi a' Leviti, le loro
cerimonie, le loro ispezioni, i loro Riti ec.;
l'altra incumbendo i Sacerdoti addetti al servizio
dell'Altare, le loro purificazioni, i loro
abbigliamenti, i loro uffizj ec., il resto del
popolo che non apparteneva nè al lignaggio
degli uni, nè alla discendenza degli altri, non
era in dovere che di conoscergli meramente,
senza ingerirsi nella benchè minima parte nell'osservanza
di simili precetti, ciò che semplificava
non solo considerabilmente il culto, ma
ne dispensava una gran parte da tante pratiche
obbligatorie, presso che inutili, o almeno

superflue, e sempre malagevoli a compiere con
esattezza, e precisione.



A che dunque riducevasi in massima la
religione professata dal complesso dell'Ebreismo
dopo la discesa di Mosè dalla prodigiosa
vetta di Sinaj? Apparentemente per certo a
quella sola adottata da Noè, e da Abramo,
ed al semplice Decalogo unicamente; perchè
le tavole portate seco lui dalla sua eccelsa
missione altro certamente non contenevano; e
siccome questa non abbraccia che i soli dieci
Comandamenti, così alcuni si fecero ad opinare,
che Dio, per anticipazione, dettasse a Mosè
verbalmente, durante la sua dimora di 40 giorni
sul testè accennato monte, l'intero Pentateuco
unitamente a tutti i 613 simbolici Precetti
che misteriosamente vi si racchiudono (17);
fra i quali erano parimente compresi que' sette
antecedentemente conosciuti, siccome ancora le
varie prescrizioni comandate al Popolo ebreo

alcuni giorni avanti la sua liberazione dalla
cattività dell'Egitto, risguardanti l'osservanza
della Pasqua delle Azzime, i sacrifizj, e le
cerimonie che doveansi necessariamente annettere
alla medesima; ed altri sostengono ancora
che la quantità menzionata di precetti fosse
da Dio comunicata interpolatamente a Mosè,
a varie differenti riprese; ed a misura che
l'opportunità, e le circostanze lo esigevano.



In quale idioma poi l'Essere Supremo si
manifestasse al legislatore Mosè, e quale linguaggio
usasse questi, parlando al Popolo che
prefiggevasi d'instruire, questo è ciò che i
critici mettono al solito in forti, e interminabili
questioni, e che noi non abbiamo interesse di
approfondire, o discutere (18); solo ci basta

di potere assicurare con ogni fondamento che
questo Codice, sia che fosse conferito secondo
il pensiere degli uni, sia che comunicato venisse
conforme l'opinione degli altri, quello
fu la solo base frattanto sulla quale venne in
seguito eretta la Religione ammessa, coltivata,
e sostenuta da tutte le 12 Tribù d'Israel, da'
tempi di Mosè che ne fu il Promulgatore, fino
all'estrema caduta di Gerosolima, ed alla
dispersione totale del Popolo ebreo, cui può
da essa unicamente annoverare la folla immensa
di smarrimenti deplorabili a' quali soggiacque
in conseguenza della fatale degenerazione dell'ammirabile
sua credenza primitiva, nella guisa
che dovremo con reiterata menzione rimarcarlo
noi stessi ne' seguenti Capitoli di quest'Opera.



(11)
Per quanto ci narra la Scrittura, tutti quelli che seguitarono
Jacob nell'Egitto appartenenti alla di lui propria famiglia
montavano a 70. individui, compresovi Giuseppe che già vi esisteva
come Sovrano di quello Stato, e i due figli che vi avea esso avuti
(Exod. cap. 1. v. 5.)





(12)
Alcuni Autori pretendono, ed io non saprei sopra quale
base fondano le loro asserzioni, che tutto il tempo in cui il popolo
Ebreo restò schiavo fra i terribili ceppi dell'Egitto non oltrepassasse
gli anni 200. ma i Talmudisti uniti a tutti gli Scrittori i più
accreditati di questa Nazione, appoggiati sull'oracolo infallibile
dalla Scrittura insistono su' quattrocento e trent'anni: habitatio
autem filiorum Israel, qua manserunt in Ægypto, fuit quadrigentorum
triginta annorum (Exod. cap. 12. v. 40.)





(13)
Tutte le dimostrazioni con le quali si sforzano i Rabbini
di provarci che la primitiva Religione si è per lungo tempo conservata
nella posterità di Jacob, anche fra le catene egiziane, non
formeranno mai un indizio, se non positivo almeno verosimile,
idoneo a convincerci, che durante la lunga cattività di questo popolo
in Egitto potess'egli esercitare a rigore il culto già introdotto
e praticato da' primi suoi Padri, e ciò è tanto improbabile, quanto
che non solo apparisce dalla stessa Scrittura che molti anni avanti,
Giuseppe avea già adottate presso che tutte le massime superstiziose
dell'Egitto, facendo mangiare i Suoi fratelli, all'epoca della sua
recognizione co' medesimi, in altra mensa fuori che nella sua, e
parlando loro col mezzo dell'interprete (benchè v'ha chi sostiene
che ciò facesse, per non palesarsi ad essi intelligente dell'ebraico
idioma, che gli Egizj ignoravano). Siccome era l'uso degli Egizj,
i quali aveano in orrore tutti quelli che non appartenevano alla
loro nazione, e si reputavano immondi mangiando seco loro; ma
non ritrovasi altresì fatto nella medesima Scrittura cenno, di sorte
alcuna, che ne' 4. e più secoli di schiavitù a cui soggiacquero gli
ebrei nell'estensione degli stati Egiziani, mantenessero ancora
intatto, non solo il rito importante della Circoncisione, ma nè
pure le antiche instituzioni di natura che, come osservammo, si
credono conosciute, e praticate da Noè, e da tutti i suoi contemporanei,
non meno che degli altri Patriarchi dell'Israelismo che
ne vennero appresso.





(14)
Non essendo mio scopo di farmi quì rapportatore di tutto
ciò che avvenne e questo popolo negli spazj intermediari decorsi,
fra la sua cattività, e la sua liberazione, e degl'incontri, e delle
querele ch'esso ebbe durante la sua lunga dimora nel deserto con
altre simili popolazioni che gli contendevano il paesaggio, fino alla
definitiva occupazione della terra promessa, ed alle fausta promulgazione
della Legge scritta: io passo rapidamente sopra tutti questi
aneddoti, e solo mi arresto di proposito all'ultima, perchè forma
onninamente il soggetto unico, e principale di tutte le ricerche,
e gli assunti racchiusi nella progressione successiva di quest'Opera.





(15)
Chiunque versato nella mitologia della prisca età del mondo
può ad evidenza conoscere come gli antichi Arabi furono gli inventori
di molte favole, e bizzarre allegorie le quali, nella progressione
de' tempi, acquistarono voga presso una gran parte degli
antichi popoli della terra. Fra le innumerabili altre che quelli
hanno immaginato, può annoverarsi l'Istoria dell'antico Bacco,
che supponevano molto anteriore al tempo in cui gli ebrei fissano
l'esistenza di Mosè. Questo Bacco dunque, nato nell'Arabia,
avea scritte lo sue leggi sopra due tavole di pietra; si chiamò
Misem, gli Arabi lo dicono salvato dalle acque, e tale è la genuina
significazione egiziaca di questo nome; esso avea una bacchetta
colla quale operava delle gesta sorprendenti; questa verga si trasformava
in serpente quando ei volea; raccontano parimente che
questo Misem passò il mare rosso a piede asciutto alla testa della
sua armata, esso divise le acque dell'Oronte, e dell'Idaspe, e
le sospese a diritta, ed a sinistra; una colonna di fuoco rischiarava
i passi della di lui armata durante la notte. Questa favola era si
antica che molti Scrittori de' primi secoli del cristianesimo supposero
che questo Misem, questo Bacco fosse Noè. Or può egli mai
ritrovarsi una rassomiglianza più prossima di quella che si scorge
tra Bacco, e Mosè, fra le gesta, le circostanze, e il nome del
falso Dio Egizio, e i portenti, le operazioni, e il nome stesso del
Legislatore ebreo? Io non oso approfondire di soverchio tale odibile
confronto; lascio a' filosofi perspicaci, a' mitologici, ed agl'intelligenti
le indagini più vaste, e più analitiche di un assunto sì
arduo, e stravagante, e abbandonando gli increduli in preda al loro
delirio, io preferirò sempre frattanto un eccelso Ministro del Dio
di verità a quelli che non lo sono che dell'errore e della menzogna.





(16)
Fossero quì terminati almeno gli essenziali doveri dell'ebreo,
il compimento non ne riuscirebbe sì malagevole ad eseguirsi,
massimo oggi che la situazione di questo popolo cotanto
differente essendo da quella in cui era a' tempi di Mosè (come a
luogo più opportuno mi farò a dimostrarlo) egli si troverebbe
dispensato dall'osservanza delle nove decime parti almeno di simili
Precetti: ma e quale vantaggio di vedersi da una parte attualmente
alleggerito di una affluente quantità di pratiche e cerimonie, s'egli
trovasi dall'altra eccessivamente aggravato di altrettante che gl'imposero
le glose, le parafrasi, e i commenti? (Ved. la Nota
21. susseguente) Io rifletto che non avea in questa parte tutto
il torto S. Pietro allorchè dicea; che il giogo della Legge era sì
opprimente (e notisi che a' tempi di Pietro nè la Misnà, nè il Talmud
erano tuttavia comparsi al giorno) che nè quelli della sua
età, nè i loro progenitori avevano potuto sostenerlo: Nunc ergo
quid tentatis Deum imponere jugum super cervicem discipulorum
quod neque patris nostri, necque nos portare potuimus,
Act. ch. 15. v. 10.





(17)
I Rabbini attribuiscono a questo numero un allusione
assai curiosa, secondo il solito a praticarsi da' medesimi; essi dunque
pretendono che il corpo umano comprenda altrettante parti
differenti quanta è la somma de' precetti che Mosè avea prescritti.
I 248. affermativi rapportansi alla somma equabile de' membri esistenti
nel corpo dell'uomo; ed i 365. negativi corrispondono al
numero de' nervi che nelle varie sue parti esso contiene. Io me
ne rapporto agli anatomici, a' quali solo appartiene il decidere,
con piena cognizione di causa, se questo calcolo è per se medesimo
esatto.





(18)
Tra le tante male fondate ragioni sulle quali varj critici
increduli pretendono appoggiare le obiezioni che oppongono contro
l'opinione ricevuta generalmente che Dio abbia parlato in ebraico
a Mosè, e che questi si servisse del medesimo idioma per esternarsi
al Popolo, la prima si è che Mosè venendo dell'Egitto donde
avea tratti i suoi natali, dove succhiò il primo latte, ed in cui
ebbe le prima educazione, instruito ne' principj, e nella cultura
degli Egiziani, è molto verosimile ch'egli non dovesse parlare
altra lingua fuori di quella usata in que' tempi sotto il suo Cielo
natalizio, nel modo appunto che Filone lo rimarca nella Vita,
e le gesta di Mosè; dal che inferiscono in ultimo, che nel tempo
della promulgazione del Pentateuco, gli ebrei non essendo tutta
via entrati nel paese di Canaan, nè avendo fatto ancora una pratica
consumata, e sufficiente della lingua ebraica, essi non potevano
in veruna maniera pervenire e capirla, e che per conseguenza
quel codice scritto nel Deserto non potea esserlo che nell'Egizio
dialetto, giacchè Dio, aggiungono essi arditamente, non avrebbe,
per certo, comunicata la sua Legge in una lingua che riconosceva
intelligibile affatto per quelli a' quali era una sì eccelsa legge conferita,
e che più aveano duopo di capirla.



Queste, ed altre sì fatte opposizioni ci lanciano con fierezza
i miscredenti, ad oggetto di rovesciare delle fondamenta quanto
le sacre pagine appariscono garantirci, e per ismentire, senza ragione,
e senza base, ciò che il suffragio univoco delle Nazioni
autorizza, e conferma; noi, per altro, lasciandogli miseramente
in balìa del loro fluttuante, quanto stolido scetticismo, ci permetteremo
soltanto di osservare essere molto probabile, che il Pentateuco
scritto da Mosè in origine ebraico, fosse tradotto in seguito
nella lingua della Palestina, che altro in fatti non era, che
un mero derivato del Siriaco idioma; poscia in Caldeo, in Greco,
ed in Latino, e lungo tempo dopo anche in antico Gotico dialetto;
in tale maniera lo pensarono parimente varj celebri Scrittori dei
secoli a noi più recenti.






CAPITOLO IV.



Come tali Precetti dovrebbero essere oggi
ridotti alla decima parte, mentre le 9
restanti, si dimostrano, o inopportune,
attesa la cessazione dell'osservanza; od
inutili, perchè variamente ripetuti; od
incompatibili colle Leggi alle quali è il
Popolo d'Israel attualmente subordinato.



[image: ]



Già noi fino al presente dimostrammo esistere
sulla terra un tempo immemorabile in cui l'esercizio
della Religione de' primi abitatori dell'universo,
meno fastoso, più interno, meno
apparente, rendeva il loro culto più esimio,
più semplice, più terso, in cui i loro intimi
sentimenti più liberi essendo, più chiari, e
più integerrimi di ciò che lo furono, ad un
tale riguardo, quelli delle progenie discendenti,
non facevano ad essi considerare la Religione
come un fardello eccessivamente aggravante, o

insopportabile, mentre quelli tutta consistere la
facevano in un ristretto numero di virtuose azioni
esterne, sempre uniformi, nè soggette erano
giammai ad alterarsi; convinti d'altronde fermamente
che il vero culto più accetto alla Divinità,
e più conferente all'Eterna salute dell'anima
è soltanto quello che ha per base la virtù, che
ha per sede il cuore, calcolando tutto il resto
come affatto chimerico, ed accessorio, ridicolo
per se stesso, pernicioso il più delle volte alla
specie dell'uomo, e sempre degradante alla
sua propria condizione. O tempi di felicità, e
di innocenza! sareste forse voi un illusorio fantasma,
parto della feconda immaginazione de'
Vati? E se tali non siete, perchè mai sì fugace,
ed instantaneo fu il soggiorno vostro fra
i mortali? Pur troppo voi spariste allo sguardo
peribile di essi, come dissipa l'Atmosfera un
fummifero vapore. Ah! sono essi già esistiti que'
giorni venturati per gli esseri umani, i quali
alieni onninamente dalle pratiche bizzarre, e
dalle futili apparenze di simulata pietà, non
avevano soffocati ancora i primi germi salutari
di un incontaminato culto che edifica il cuore,
per abbandonarsi ciecamente alle mostruose
chimere che degradano lo spirito; non vedeasi
allora l'accessorio tenere le veci di principale,
nè miravasi mai come fra noi confondere l'illusione
col buon senso, e la Religione diventare

l'oggetto speculativo del più scaltro (19); non
erano già i Tempj di que' sani credenti empiuti
come quelli de' moderni di larve, o simulacri,
nè ingombri gli altari di porfidi, di ebani,
di gemme, o di squisiti metalli; nè i suoli
coperti di sontuosi tappeti; non erano già dico
tali arredi fastosi quelli che attraevano l'intuito
religioso de' primi adoratori del Dio dell'universo;
un sasso informe serviva loro di altare,
ed un erema foresta era il sacro venerabile
tempio in cui penetrati da un integro Divino
amore, si adunavano i primi Padri della specie
umana per implorare grazie dall'autore della
Natura, e con illeso puro culto estollerne le
glorie, propalarne i portenti, riconoscerlo, e
adorarlo (20).







Non può certamente dubitarsi con ragione
che tale in ogni senso non fosse il pretto genuino
carattere della primitiva Religione, conosciuta,
e praticata dalle remote società umane che
cominciarono a popolare le terracquee regioni;
ma siccome l'incostanza è l'appannaggio positivo,
ed omogeneo di tutte le associazioni

umane, e quindi ciò che da questo procede,
regolarmente nella progressione de' tempi, o
si corrompe, o degenera, o si altera, così
appunto questo salutare primitivo stabilimento
ha dovuto esso pure soggiacere alle infauste
vicissitudini medesime di tanti altri, condannati
a sobire la fatale sorte istessa. Chi inclinasse
a fare un ristretto analisi delle Religioni che
or conosciamo, sormontando col pensiero fino
al primo loro nascimento, e discendendo in
seguito all'epoca della propalazione delle medesime,
quale mostruoso confronto non vedrebbe
mai risultarne onde convincersi delle verità
innegabili da noi fin quì esposte? Abbandonando
le altre che ci sono indifferenti, solo
arrestiamoci un breve istante sulla Religione
d'Israel che ci riguarda. La Credenza degli
antediluviani non era già il culto di Abramo,
nel modo che la Religione conosciuta, e professata
da' Patriarchi, era bene differente da
quella che Mosè ordinò al Popolo ebreo nel
Deserto, appena liberati dall'Egitto; e la
Religione di questo è troppo lontana dall'essere
quella che mirasi oggi esercitare dall'ebreismo
di nostre età; sette soli precetti costituivano
l'intera credenza di Hanoh, di Noè,
di Shem, quali Precetti, sebbene si trovino
fare parte de' 613 prescritti da Mosè nel Pentateuco,
i Commentatori, non ostante, sembra

che ne facciano separata menzione, denominandoli
Precetti Noakiti (come già osservammo
più estesamente altrove) vale a dire, di Noè,
attesa l'analogìa prossima che riconoscevasi
fra questi, e le leggi stesse della natura. Un
solo precetto, cioè la circoncisione de' maschi
l'ottavo giorno della loro nascita, venne aggiunto
alla Religione che professarono Abramo,
Isaak, Jacob, e la legge di grazia che Dio
comunicò a Mosè sul grande Horeb, ne fece
accrescere il numero fino a 613, diversamente
classificati, nel modo che frappoco noi entriamo
a dimostrarlo, senza calcolare forse altrettanti
che le immense tradizioni delle quali è la
medesima aggravata, ingiungono all'ebreo di
osservare scrupolosamente, e di cui mi riserbo
a ragionare di proposito altrove (21).







Ma sono essi questi nuovi credenti divenuti
per ciò più religiosi, più saggi? Mi si produca
di grazia, uno solo fra tutti gli osservanti la
nuova legge (se si eccettua Mosè per l'onore
di sua missione, per l'eccelso carattere che
sosteneva, e pe' favori Divini de' quali era
colmato) che possa dirsi, con giustizia, più
integro di Hanoh, che non soggiacque alla
morte naturale, ma che fu tratto da Dio stesso
fra gli esseri viventi (A); uno più giusto
di Noè cui Dio preferì a tutto il genere umano
liberando esso, e tutto ciò che gli apparteneva,
dall'orrido flagello del Diluvio universale (22)

che unitamente alla terra sommerse tutti i
suoi abitatori (A)? Chi più retto di Schem, che
la Genesi denomina come uomo singolare fra
i suoi simili (B)? Chi finalmente può con diritto
maggiore vantare fra tutti quelli una Religione
più chiara, un culto più semplice, più vero,
più elevato di quello che la Scrittura ci accenna
professato da' tre primi Patriarchi, i

quali Dio volle per tante volte parzialmente
distinguere suoi amici favoriti, e prediletti?
Dal che può giustamente inferirsi non essere
già il numero affluente di usi, di precetti, o
di cerimonie quello che l'Essere Supremo esige
dagli enti ragionevoli; nè la somma onerosa
di pratiche, di doveri, e di prescrizioni sarà
giammai una solida base, od una prova dimostrata
della sana Religione dell'uomo, nè il
deposito fondamentale del retto culto, che la
terrigena creatura dee prestare al suo Eterno
Creatore. Ben lontano da ciò, dimostrasi, al
contrario, che la Religione tanto è più semplice,
e meno complicata, tanto, e più facilmente
porta seco, a indelebili caratteri, l'augusta
impronta di verità, e tanto meno rincrescevole
ne riesce l'osservanza; tale fu la mente irrefragabile
di un Dio, prescindendo degli espliciti
differenti esempi testè da noi riportati, che
ne formano la prova certa, e convincente (23).







Il legislatore Mosè dunque, allorchè nel
suo Pentateuco impose al Popolo ebreo de' suoi
tempi l'osservanza di 613 Precetti, non intese
certamente che questi dovessero essere intatto
mantenuti complessivamente dal Popolo ebreo
de' nostri secoli, di cui le circostanze, la destinazione,
i costumi, la società, e i doveri sono
affatto cotanto differenti da quelli ne' quali si
trovavano gli antichi fautori di tale credenza;
ciò che l'antiveggente Mosè non potea di
proposito ignorare. Or siccome un esteso dettaglio
di tutti gli accennati precetti sarebbe quello solo
opera di un immenso volume, lo che distraendomi
alquanto dalla serie complicata delle
moltiplici altre materie importanti che quì mi
accinsi di trattare, mi renderebbe di soverchio
prolisso; così affine di non perdere di vista un
soggetto che più di ogni altro dee interessare
le nostre cure, e fare con evidenza più sensibile
discernere che l'abrogazione delle nove decime
parti di essi, proposta da noi come ovvia, e
necessaria non è dettata che delle imponenti
vicissitudini odierne di questo Popolo, noi
divideremo tutti gl'indicati precetti in 3 classi;
due delle quali essendo state fondatamente
riconosciute da noi, od inutili, o insussistenti,
non saranno che rapidamente accennate in
complesso, ad oggetto di rendere con solidità
maggiore dimostrato che tali sono in fatti tutti

que' precetti che le racchiudono: quelli poi
che compresi abbiamo nell'ultima classe, supponendo
che dovrebbero essenzialmente constituire,
secondo il fissato nostro sistema, la
inconcussa Religione de' veri professanti la
credenza di Mosè; tali precetti, dico, saranno
tutti da noi riportati in dettaglio, astrazione
fatta di un certo dato numero comandato replicatamente
dal medesimo; e che nella guisa
che noi entriamo ad osservarlo con ogni esattezza
possibile, altro non vogliono inferire, che la
cosa medesima riportata sotto varie, e in apparenza
differenti prescrizioni.



Entrando quindi all'esame de' precetti che
abbiamo disegnato appartenere all'ordine delle
prima classe, questi ritroviamo ascendere in
tutto al numero di 237 sparsi or quà, or là
nel Pentateuco, secondo l'opportunità, l'epoca,
il bisogno; cioè, 110 affermativi, o prescriventi
dovere di esecuzione, e 127 negativi, o portanti
divieto di esecuzione, i quali tutti avendo per
iscopo o le oblazioni de' Sacerdoti, o l'abbigliamento
di costume di essi, o la costituzione
del tempio, degli altari, o l'acquisto, il trattamento,
e la liberazione degli schiavi, o il
voto di Nazzareismo o l'anno Sabbatico, e
il giubileo, ovvero la distribuzione de' terreni
da assegnarsi a' Leviti nell'estensione della
terra promessa, e tanti altri simili oggetti

del tutto indifferenti per il Popolo ebreo del
nostro secolo, perchè più non esistono in verun
modo, per esso lui; egli è dunque perciò che,
come insussistenti, essi dovrebbero necessariamente
cessare, ed è appunto per tale motivo
che noi quì più non faremo di sorte alcuna
ulteriore menzione.



La seconda classe poi nella quale comprendemmo
que' precetti che risguardano puramente
il giudiziario, il politico, l'economico,
il civile, e che io ritrovo ascendere alla somma
di 203; cioè 115 negativi, e 88 affermativi,
per le medesime imponenti ragioni che servono
di base fondamentale all'abrogazione di quelli contenuti
nella prima, dee questa essere considerata
non solo come inutile onninamente
per gli ebrei de' nostri tempi, ma come incompatibile
altresì colle provide leggi alle
quali sono questi attualmente subordinati,
leggi tutto affatto diverse da quelle che Mosè
ha creduto opportuno di adattare a' costumi
dominanti de' suoi giorni; alle Regioni che
destinava di fare occupare al Popolo di cui
era esso conduttore, all'indole irrequieta e
grossolana del medesimo; ed al governo teocratico
che meditava di introdurre, e sistemare
ne' suoi recinti; e se qualche debole traccia
di tali Mosaiche instituzioni è pervenuta fino
a noi, tanto per quello che risguarda un articolo,

quanto perciò che rapportasi agli altri di maniera
che si creda indispensabile l'osservanza,
le leggi ammirabili recenti prevedono con pari
saggezza, che giustizia e attività; e l'ebreo
che a livello di ogni altro vi è sommesso, ne
risente gl'illimitati vantaggi, e riconosce la
necessità urgente di osservarle, quale fedele
vassallo, ed obbediente subalterno: quindi è
che di questa classe ancora troppo debole
fondamento sembrami che risultare ne potrebbe
il ragionare.



Or detraendo dunque i 237 Precetti, che
abbiamo racchiusi nella prima classe, ed i 203
che comprende la seconda, montanti insieme
a 440; deduzione fatta da' 613 totale, restaci
un reliquato di 173 Precetti, ma siccome anche
fra questi rimarcasi esservene molti replicatamente
comandati, e che in massima non
implicano radicalmente che la cosa medesima,
noi stimammo conveniente di restrignerne l'osservanza
a quelli soli che ci sembrarono i più
utili, ed i più degni di un Codice sano, metodico,
e sociale, e che abbiamo ritrovato
ascendere al numero di 60; 36 de' quali distinguemmo
negativi, e 24 affermativi, ma dovendo
questi constituire essenzialmente la prima
base fondamentale della Religione Mosaica,
secondo i nostri già fissati principj, noi riguardiamo
come un assunto della più grande urgenza

per se stesso, ed oltremodo necessario, di
riportarli tutti estesamente, apponendo gli
analoghi schiarimenti a quelli che potessero
esigere delle utili, ed opportune osservazioni,
dalle quali risulteranno ancora i motivi efficaci
dell'esatta osservanza de' medesimi, riserbandoci
a trattarne degli altri, che, o modificammo
come superfluamente ripetuti; o annullati
furono da noi come non confacenti a' tempi
nostri, allorchè ne' due Capitoli immediatamente
dopo quello in cui entriamo, riporteremo
in chiari sensi le ragioni evidenti ed inconcusse
che ci hanno indotto a stabilire una sì fatta
restrizione, in apparenza sì considerabile, la
quale con più robuste giustificazioni sarà poscia
dimostrativamente comprovata, allorchè ci
faremo di proposito a discutere, in tempo
debito, le tradizioni, o parafrasi Rabiniche
aggiunte a questi, ed a tanti altri Precetti,
e sovente assai più oscure di ciò che riescano
gli stessi testi originali, ch'essi pretesero di
rischiarare colle medesime, e delle quali si
ignora generalmente la causa, ed il disegno,
senza che alcuno giugnere potesse in alcuni
tempo a discernere l'una, o a risentire i vantaggi
che risultare pretendesi dall'altro.



(19)
Non vi è stato forse in alcun tempo chi con più rea
impostura de' così detti compagni di Gesù (non saprei se appartenenti
a quelli che furono spettatori alla sua nascita, benchè più
giustamente collocare si potrebbero nella classe degli altri che gli
furono compagni nel supplizio) esercitassero un traffico vergognoso
della religione che facevano credere di difendere, e di professare;
all'estremo indigenti nel loro primo stabilimento, umili, rassegnati,
ed in forza di una bolla di Paolo III. pubblicata il 3.
Ottobre 1540. ridotti al solo numero di 60. individui (Extr. de
l'hist. univers. de Thou pag. 6.): ma i loro intrighi tenebrosi,
protetti, e alimentati dalla stupida credulità di quelli che la loro
criminosa pietà avea sedotti, fece crescere il loro numero ad un
affluenza enorme tale fino ad incutere timore agli stessi formidabili
Regnanti.





(20)
Ma l'uomo, sembrami che alcuno quì opponga di proposito,
caduco, e frale qual'è di sua natura, dimenticherebbe
sovente l'esistenza di un Dio che lo vivifica, e lo sostiene, se il
culto che tributare gli dee non fosse accompagnato qualche volta
da certe marche esterne che arrestino la sua mente, ed attraggano
i suoi sguardi.



Accordando tutto ciò anche un solo istante, donde dunque
procede, domando, che la vera cognizione dell'Essere Supremo
divenne tanto più straniera per l'uomo in proporzione che queste
decantate marche sono state più affluenti, più stravaganti, e universali?
Inoltre quali orrori non furono commessi nell'introdurle,
quali contradizioni nell'adottarle? Quì mirasi i Sciti, i Messicani,
i Peruviani, e i Galli immolare gli uomini ferocemente, persuasi
di non dovere adorare Dio in altra guisa; colà i Dervigj Turchi,
i Bramini, e i Quakeri stordire con giravolte, percuotersi il petto
sulla terra, bilanciando il proprio corpo sopra un rogo, e rimanendo
in estasi per molte ore; tali sono, secondo essi, le marche
più ovvie ed essenziali al puro Culto di un Dio; altrove si fecero
quelle consistere in luminosi apparati, processioni, baldacchini,
candele, strepiti di bronzi ec.; più oltre finalmente si è supposto
che le marche più efficaci per ottenere prontamente il Divino soccorso,
e conseguire l'espiazione de' peccati, fossero le importune
jaculatorie, le incessanti ossecrazioni, il digiuno frequente, la
coltivazione di certe pratiche bizzarre, l'abbigliamento di certi
arnesi, l'astinenza di alcuni cibi, ed altri sì fatti usi ridicoli,
non meno che detestabili. In una parola, si può in ultimo conchiudere,
senza timore d'ingannarci, che se si eccettua quelli ai
quali Dio stesso degnò illuminare, poche persone certamente sono
state capaci d'inalzarsi fino alla sublime contemplazione dell'Eterno
Creatore, e di superare le malefiche barriere che apposero loro,
in ogni tempo, tanto pratiche futili, e contradittorie.





(21)
Oltre i testè accennati precetti contenuti nel vasto Codice
Mosaico, gli Ebrei Talmudisti ne riconoscono una quantità
considerabile di altri che distinguono col nome di מצות רבנן
(Mizvoth Rabanan) Precetti de' Rabbini, a' quali essi attribuiscono
egualmente che a Mosè il potere di fare nuove ordinanze,
secondo le circostanze, il tempo, ed il bisogno, quale
amplia facoltà è fondata sulle parole stesse di Dio che ingiugne
d'indirizzarsi a' 70 anziani dei quali era composto il Sanhedrim,
creato allora da Mosè (Num. cap. 11. V. 16.) ad oggetto di
sciogliere tutte le vertenze che nascere potevano sulla vera intelligenza
della Legge, e che supponevansi forniti, e diretti dallo
Spirito Divino, ciò che, secondo i Talmudisti, gli rendeva infallibili
nelle loro decisioni (Ved. il
cap. IX. colle sue annotazioni
di questo primo Tomo).





(A)
Gen. cap. 5 v. 25.)





(22)
Tutti i più dotti critici del mondo non cessano di rimarcare,
che nello stato in cui trovasi attualmente la terra è
presso che impossibile che possa accadere un Diluvio universale, che
cuopra di 15 cubiti le sommità delle più alte montagne. Il mare
preso in complesso non ha, si dice, più di 300 passi di profondità;
le montagne le più elevate, come il monte Gordiano, o di
Ararat non eccedono 3000 passi la superficie del mare. Quindi
senza calcolare che la capacità del globo si dilata a misura ch'ei
s'inalza, sarebbe duopo necessariamente 12, o 15 volte tant'acqua,
quanta è la massa della terra nella congerie marcata dalla Genesi;
e com'essa non rapporta che de' mezzi naturali, cioè, l'apertura
dell'abisso, e la caduta delle pioggie, sembra che prevenga la
risposta che si potrebbe addurre, dicendo che Dio creò per l'esecuzione
di simile flagello una nuova quantità di acque che desso
volle in seguito annientare. Egli non si servì, secondo la Scrittura
che del vento per diseccarle; così conchiude il Lenglet (pag. 187).
V'ha, per altro, luogo di credere, che il mezzo ch'esso ha preso
per ispargerle sulla terra, non fosse meno naturale.



Essi medesimi sostengono inoltre ch'egli era impossibile che
le pioggie fossero stato tanto abbondanti per cagionare un simile
effetto, essi appoggiano i loro sentimenti sull'opinione del filosofo
Mersenna, il quale prova con delle dimostrazioni esatte, che le
borrasche le più violenti non giungono e versare che un polso, e
mezzo di acqua ogni 30 minuti primi, ciò che farebbe 6 piedi
nello spazio di un solo giorno; e il Diluvio non essendo durato
che 40 volte 24 ore, supponendo le più alte montagne a 2000
passi di elevazione, che è un terzo meno della loro altezza, bisognerebbe,
non per sormontare, ma anche per uguagliarle, che
il Cielo avesse versate in 24 ore 125 piedi di acqua, in vece di 6
che desso versa nelle più gran tempeste; ciò che i filosofi asseriscono
eccedere la possibilità della natura. (Lett. Juiv. T. II. Lett.
35 pag. 36 e 37).



Varj altri Scrittori hanno preteso che il Diluvio non era stato
universale, ma che Dio non avea avuto che l'intenzione di punire
un popolo ingrato alle tante beneficenze di cui lo avea esso colmato.
I medesimi vollero parimente fare servire la Scrittura e
fortificare la loro opinione, e quindi hanno essi spiegato in loro
favore quel passaggio della Genesi dove leggesi espressamente, che
i figli di Noè Ab his divisæ sunt gentes in terra post diluvium,
(Cap. X. v. 32) apparisce da ciò che i figli di Noè non solo
aveano divise la terra fra d'essi, ma ancora le nazioni che vi abitavano,
lo che ritroverebbero contrario alla pretesa inondazione
universale di tutta la terra.





(A)
Gen. cap. 7 v. 22.)





(B)
Ibid. cap. 9 v. 24.)





(23)
Oltre che lo stesso Creatore Supremo fece, senza mistero,
espressamente conoscere per bocca del Profeta (Isaia cap. 58.
v. 5 6 7) non essere già il lungo digiuno, le interminabili ossecrazioni,
le complicate cerimonie rituali, quelle che si esigono
da esso, ma un puro, e integro cuore soltanto, noi avremo
luogo di osservare altrove, che le Religioni che sono le più
aggravate di dogmi, di pratiche, e di usi, lungi dall'essere le
più ovvie a costituire la felicità de' suoi credenti, riescono, ad
ogni riguardo, le più opposte all'umana ragione, le più tormentose
allo spirito, e le meno osservate in ciò che possono le
medesime racchiudere d'utile, di necessario, e di essenziale.






CAPITOLO V.



De' Precetti che soli dovrebbero costituire,
la pretta Religione dell'Ebreismo fondata
sul Codice Mosaico, ridotto alla sua
vetusta purità.



[image: ]



Siccome niente riconosciamo più naturale nella
complicata immensa catena degli esseri viventi;
che succedersi l'un l'altro, colla pronta non
interrotta propagazione delle speci differenti,
la provvida natura con un declivio irresistibile
ad ogni animale, distribuì gradatamente il
suo adeguato instinto, in maggiore, o minore
dose, che lo trascina con più, o meno veemente
trasporto, ad accoppiarsi ad un essere omogeneo,
affine di conservare inalterabile l'ordine primitivo
già prescritto. Egli è dunque perciò che
sebbene il Maimonide, facendo il riepilogo
nomenclativo di tutti i precetti del Pentateuco,
abbia stimato bene di dovere inserire quello della

propagazione per il primo (A), noi non possiamo
questo assolutamente riguardarlo come tale,
altro esso non essendo, come si disse, che un
mero sentimento incitativo della natura, a cui
niun essere vivente sulla terra, purchè fornito
di organo, e d'istinto, non potrebbe certamente
non aderire; mentre quello è identico, e comune
agli enti ragionevoli, ed a' bruti.
Quindi mi sembrerebbe più ovvio prescindere
da questo, e stabilire altresì per primo Precetto
del nostro nuovo sistema, quello comandato
da Dio con tanto impegno, per tre volte, ad
Abramo (B), in segno del patto perpetuamente
irrefragabile di alleanza contratta da esso col
Popolo che discendere dovea dal successivo suo
lignaggio, cioè, 1. La Circoncisione de' maschi
l'ottavo giorno della loro nascita (24). E da

questo Primo Precetto progredendo, noi passiamo
tosto a dare per detaglio la nomenclatura
generale di tutti gli altri da noi testè fissati.



2. Dalla sera in cui entra il plenilunio
del mese di Nissan (che coincide col Marzo,
non essendo bisesto, od altrimenti coll'Aprile)
per sette giorni dal 15 decorrendo, e tutto il
ventuno dello stesso mese inclusivamente, non
dovranno gli ebrei cibarsi di altro pane fuori
che dell'azzimo, dovendo per detto spazio
allontanare de tutti i loro recinti qualunque
sorta di materia fermentata. Questa è contradistinta
חג המצות (Hag Amazoth) Pasqua delle
azzime; la medesima sarà solennizzata come tale
durante sette giorni, ed il primo, e il settimo
di esse ogni opera servile (eccetto che quelle
che sono di un urgenza indispensabile) dovrà
cessare interamente (25).







3. Credere nell'Esistenza semplicissima
dell'Essere Supremo, nè adorare altri fuori
di esso (26).







4. Non adorare simulacri di qualunque
siasi specie, nè costruirli anche per uso di
altri.



5. Non giurare il nome di Dio in vano.



6. Santificare il sabato, e non fare in esso
alcun opera servile (27).



7. Rispettare i genitori, soccorrerli, e
temerli.



8. Non uccidere.



9. Non adulterare.



10. Non rubare.



11. Non fare testimonianze false.



12. Non desiderare la roba, nè la moglie
del prossimo.







13. Non ingannar lo straniere in parole
nè in azioni.



14. Non opprimere le vedove, nè gli
orfani.



15. Non molestare l'indigente per i suoi
debiti, ma soccorrerlo ne' di lui pressanti bisogni.



16. Non bestemmiare Dio, nè il Sovrano.



17. Non cibarsi di animali immondi, nè
de' serpeggianti, nè di pesci che non hanno
ala, e squama, nè di volatili rapaci, nè di
vermi generati dalla corruzione de' frutti, delle
palludi, terreni ec. (28).







18. Non cibarsi di alcun animale difettoso,
benchè non vietato, nè di quello morto
naturalmente.



19. Non cibarsi di sangue di qualunque
siasi animale (29).







20. Non commerciare carnalmente con la
madre, nè con la matrigna, nè commettere incesto
qualunque.



21. Non isposare madre, e figlia in verun
tempo, nè zia, e nipote procedente dal figlio
o dalla figlia, nè due sorelle insieme contemporaneamente.



22. Non accoppiarsi con la moglie in tempo
de suoi mestrui, nè durante il corso del di
lei Puerperio (30).



25. Non accoppiarsi co' bruti; nè con altro
uomo.



24. Correggere il traviato senza farlo arrossire
delle sue colpe.



25. Non ispionare.







26. Non vendicarsi del prossimo, nè conservare
odio contro di esso.



27. Amare il proprio simile come se stesso.



28. Non giurare in nome delle false divinità
adorate dai Popoli idolatri.



29. Non fare incisione d'idolatrìa sulle
membra del corpo (31).



30. Non imitare i costumi de' Gentili.



31. Non castrare un Israelita per farlo
Eunuco.



32. Festeggiare, e riposare il primo giorno
della neomenia del settimo mese (32).







33. Digiunare il giorno decimo, del settimo mese,
con astinenza totale di qualunque
siasi nutrimento durante lo spazio di 24 ore dalla
sera del 9 al tramontare del sole fino al periodo
stesso del giorno dieci, e solennizzarlo
colle medesime prescrizioni del sabato (33).



34. Solennizzare la festa delle capanne il
giorno 15, e il 21 di detto mese; mangiare
sotto le medesime per sette giorni, ed il primo
di questi prendere la palma, il mirto, il salce,
il cedro durante la preghiera di quella sola
mattina (34).







35. Festeggiare l'ottavo giorno susseguente
alla solennità delle capanne con gli stessi doveri
delle osservanze imposte nel primo giorno,
e nel settimo di detta festa (35).



36. Contare sette settimane; decorrendo
dal secondo giorno della Pasqua delle Azzime,
al termine delle quali solennizzare la
festa delle primizie, così distinta festa di settimane
colle prescrizioni medesime delle altre (36).







37. Non prestare ad usura (37).



38. Rispettare la virtù, e la vecchiezza.







39. Non prestare fede a' mendaci Profeti.



40. Non prestare fede egli aruspici, nè
agli esorcizzatori.



41. Ubidire le leggi civili, senza, mai
prevaricarle.



42. Venerare i luoghi Sacri (38).







43. Pregare Dio per la conservazione del
Sovrano, e per la tranquillità dello Stato.



44. Non ritenere, nè ritardare le mercedi
altrui.



45. Non abbigliarsi l'uomo delle suppellettili
da femmina; nè questa ornarsi degli
abiti di quello (39).







46. Non commettere azioni che possano
cagionare scandalo.



47. Osservare, e mantenere con esattezza
le promesse pie.



48. Proclamare i novilunj (40).







49. Credere nell'Immortalità dell'anima
umana (41).







50. Restituire gli oggetti perduti al loro
legittimo proprietario.







51. Usare ospitalità cogli stranieri.



52. Una femmina divorziata passata a seconde
nozze, ed indi restata vedova, non potrà
più accoppiarsi col di lei primo consorte.



53. Chiunque avesse avuto commercio violentato
con una fanciulla senza renderne consci
i di lei genitori, esso è in dovere di sposarla,
senza poterla in alcun tempo ripudiare.



54. Instruirsi nella legge mosaica.



55. Non mormorare contro un sordo, od
una persona assente.



56. Non mettere impedimento davanti un
cieco.



57. Non negare ciò che si è ricevuto in deposito.







58. Non uccidere gli animali co' loro piccoli
entro lo spazio di un medesimo giorno (42).



59. Tenere le bilancie, i pesi, e le misure
giuste.



60. Non alterare i Precetti della Scrittura
con inutili commenti (43).



In seguito dunque delle indagini le più
accurate, e lo più profonde, tali noi ritrovammo
potere in massime ridurre tutti i Precetti,
gli Statuti, ed i Giudizj proclamati già
da Mosè al Popolo ebreo de' suoi tempi (44).







Ma sul dubbio che alcuno s'inducesse quì
ad obbjettarmi (animato forse da impocrito
zelo) come una diminuzione, in apparenza,
sì rimarcabile, potrebbe ragionevolmente farsi
luogo in un Codice, che oggi conta ormai 30
e più secoli, e sempre intatto conservatosi nel
mondo, senza che alcuno in verun epoca osasse
minorarne il valore, nè alterarlo, io non debbo
dispensarmi del fare illativamente riflettere,
in primo luogo; che il Popolo ebreo non potea
fino ad ora determinarsi giammai ad un tale
partito salutare, atteso che dopo la memorabile
sua dispersione, desso non ebbe in alcun tempo
un protettore per difenderlo; un padre sensibile
per interessarsi de' suoi solidi, e durabili
vantaggi; un Napoleone in fine per illuminarlo,
e fare ad esso ampliamente comprendere che
ciò che era necessario nella Palestina potrebbe
essere inutile in Francia, ed in Italia,
siccome quello che è adottato ottimo in un
tempo, viene sovente considerato riprovabile
in un altro; e che 30 e più secoli di antichità

non potranno mai trasformare l'accessorio in
essenziale, nè l'errore in verità (45). Ed ecco
propriamente le solo vere dimostrate cagioni
per le quali niuno ha osato giammai per l'addietro
effettuarlo.







In secondo luogo poi, trattandosi di un
oggetto sì rilevante, quale apparisce una sì
enorme restrizione di oltre nove decime parti
de' Precetti Mosaici, affine di diminuire la
sorpresa che recare dessa forse potrebbe nella
riscaldata fantasia de' zelanti, noi entriamo
nel Capitolo seguente a produrre in detaglio
i genuini motivi pe' quali fummo costretti
ad abrogare anche una gran parte degli altri
che parrebbero escludere interamente quelli
che comprendono le due prime classi, ed entrare
al contrario nell'ordine della terza, riguardata
da noi come ovvia, e necessaria a
costituire, o fissare solidamente il propostoci
nuovo piano di riforma del Culto del Popolo
d'Israel.



(A)
Genesi cap. 1. v. 20.





(B)
Ibid. cap. 17 v. 10 11 12.





(24)
I Rabbini oltre la recisione del prepuzio, comandata da
Dio al Patriarca Abramo, vi aggiungono cert'altra operazione, che
chiamano פריעה (Peringha) scuoprimento, che vogliono doversi
fare scuoprendo colle due unghie del police (che gli addetti
a tale ufficio denominati מוהלים (mohelim) circoncisori lasciano
espressamente accuminate) la tenue pellicola che copre l'orificio
dell'uretera dopo la recisione del prepuzio, affinchè la sommità
della corona del pene resti per ogni parte dilatata; essi appoggiano
questa nuova prescrizione sul comando che Dio fece a
Jesuè di circoncidere gl'Israeliti una seconda volta. Eo tempora
ait Dominus ad Josuè: Fac tibi cultros lapideos, et circumcide
secundo filios Israel. Jos. c. 5 v. 2. L'autore del Berescit
Rabah la pretende inserita nell'ordinazione fatta da Dio stesso
ad Abramo con la replica di המול ימול (himol, imol) circoncidere
circonciderai. Gen. cap. 17 v. 13. quale replica (aggiugne quell'autore)
riguardare si potrebbe come affatto inutile, se non volesse altro
significare che la semplice recisione del prepuzio (Ved. Talmud
Trat. Ievam. c. 71 p. 2 Comm. Tossaf. Id. Com. R. Ief. Toar.)
fermi dunque in tale opinione i Rabbini conchiudono che מל ולא
פרע כאילו לא מל (mal velò parangh cheilu lo mal) chiunque circoncidesse
senza lo scuoprimento, è come se non avesse circonciso.
(Ved. Iorè Deng. cap. 264 § 4 Mis. fol. 137.). Le Nazioni che
menzionammo anticamente praticarla, non usavano lo scoprimento;
siccome non lo conoscono nè pure i Musulmani a' nostri tempi.





(25)
Dies prima erit Sancta, atque Solemnis, et dies
Septima eadem festivitate venerabilis: nihil operis facietis in
eis, exceptis his quæ ad vescendum pertinent. Exo. cap. 12 V. 16.



Questa Pasqua è stata instituita in commemorazione dell'uscita
prodigiosa del Popolo ebreo dall'Egitto; ed essa è chiamata delle
azzime, riferendo al pane senza lievito di cui si è esso alimentato,
che per fretta di sua partenza non potè lasciare fermentare:
la medesima è distinta dalle sacre pagine col nome di פסח (Pesah)
a cui la Scrittura istessa assegna l'etimologia di פסח (Passah)
che significa saltare, o tragittare alludendo al tragitto che fece
l'angelo sterminatore nella notte dell'orribile strage de' primogeniti
dell'Egitto, lasciando illese le abitazioni degli ebrei, e
portando la desolazione, e la morte in quella de' loro barbari
oppressori: Transibit enim Dominus percutiens Ægyptios cumque
viderit sanguinem in superliminari, et in utroque poste, transcendet
ostium domus, et non sinet percussorem ingredi domos
vestras et lædere Exo. Cap. 12 v. 23.



Ma senza nulla spiegare sul valore intimo di sì fatta etimologia,
non si potrebbe farla inoltre significare il passaggio repentino
che fece il popolo ebreo dalla schiavitù, alla libertà? Io la
riguarderei molto più degna del nitido fonte da cui parte; riserbandomi
a parlare delle tante superstizioni che hanno luogo in
questa Pasqua presso gli ebrei, allorchè mi emergerà in seguito
di ragionare de' Talmudisti, e de' loro interminabili commenti.





(26)
Il deciso ingenuo trasporto che io sento per la verità,
mi astrigne a dovere quì formalmente smentire l'opinione che
da varj pensatori stravaganti si è preteso erroneamente sostenere
con qualche pertinace asseveranza, cioè che i due punti essenziali
reggenti qualunque sistema religioso, l'Esistenza di Dio, e l'immortalità
dell'anima umana, sono interamente tacciuti da Mosè;
nè che questi dogmi trovinsi menzionati, di sorte alcuna, in
verun luogo del Pentateuco. In quanto alla prima si porrebbe,
senza scrupolo, tacciare di delirio chiunque volesse immaginare
che gli ebrei potessero dubitare un solo istante dell'esistenza di
un Essere, che ad ogni momento manifestavasi ad essi ora con
proteste, or con prodigi, or con minaccie, ed ora con gastighi
differenti. Oltre a ciò quante volte ritrovasi nella Scrittura la
confessione esplicite e universale di tutto questo Popolo di credere,
obbedire, ed adorare il Dio de' suoi Padri? E il primo dei
comandamenti del Decalogo non forma egli la prova la più convincente,
e la più chiara dell'Esistenza di un Dio? Perciò che
riguarda poi l'immortalità dell'anima umana, di questa sarà da
noi parlato quanto fa duopo nella susseguente
Annot. 41, dove
la Scrittura stessa concorrerà con eguali prove irrefragabili a
dimostrarla.





(27)
Supponendo che la creazione dell'universo avesse il suo
primitivo cominciamento il giorno che noi chiamiamo Domenica,
da questo decorrendo sette giorni, che tanti furono, secondo il
primo capit. della Genesi, quelli che Dio ha impiegati in tutta
l'opera immensa tratta dall'onnisciente suo consiglio, il giorno
settimo fu contraddistinto col nome di שבת (sciabat) che significa
Riposo. Quindi è che Mosè lo ha instituito come un giorno
sacro dedicato perpetuamente al Creatore, ed un giorno di delizia,
e di ricreazione: ma come gli ebrei Talmudisti lo abbiano in seguito
alterato, colle infinite superstiziose cerimonie che vi aggiunsero,
noi lo dimostreremo fra qualche breve momento, non essendo
quì l'opportuna occasione di ragionarne.





(28)
L'astinenza di certi animali per principio di Religione,
non era già dogma particolare unicamente degli ebrei, i popoli
attigui ne facevano lo stesso. I Sirj, e gli Egizj non mangiavano
pesce, ed Erodoto (cap. 2.) assicura che per motivo di superstizione,
se ne astenessero anche i Greci. I Tebani non si cibavano
di montone, atteso che adornano Ammone sotto il simbolo di un
becco, ma uccidevano le capre; altrove astenevansi delle capre,
ed uccidevano il montone. I Sacerdoti dell'Egitto si astenevano
de tutti que' cibi, siccome pure da tutte quelle bevande portate
dalle estere città (Porphy. Abstin. 4); erano loro parimente
vietate le bestie che hanno il piede di figura rotonda, ovvero in
più dita partito, o che non hanno affatto corna, egualmente che
degli uccelli di rapina; e durante l'intervallo delle loro purificazioni,
astenevansi anche dagli ovi (Herod. Ibid.). Tutti gli
Egizj reputavano immondo il porco, non già perchè non rumina,
ma perchè desso è attaccato sovente da una specie di lepra dalla
quale si ripete, secondo gli osservatori, la prima, e la sola cagione
delle peste a cui è ora soggetto quasi tutto l'oriente, dove
questi animali allignavano un tempo con un affluenza incalcolabile,
e gli stessi Egizj portavano il loro scrupolo a tal segno che
chiunque ne avesse toccato uno, anche per accidente, dovea tosto lavarsi
tutto il corpo, e le vestimenta (Ibid.). Platone ancora fieramente
inveisce contro quelli che si cibano, e nutriscono questo
animale. Non avvi alcuno che ignori che attualmente pure, i
Bracmani delle Indie, non mangiano, e non uccidono alcuna specie
di animale, ed è cosa conosciuta che vivono in tal foggia da oltre
venti secoli.



Da tutto l'esposto dunque chiaro apparisce, che le instituzioni
di Mosè, concernenti le indicate astinenze non avevano niente
di straordinario, ne di nuovo sulla terra; ma sembrami che quelle
non tendessero propriamente che a ritenere il popolo entro i limiti
della continenza, e vietando ad esso l'uso di certi cibi, si può
arguire con qualche grado di certezza, non essersi Mosè prefisso
altro disegno che la sua sanità, e i suoi costumi: esso vietò agli
ebrei di mangiare sangue, come un cibo non solo assai difficile
a digerire, ma in ogni senso ripugnante all'essere umano (vedi
la seguente Annot. 29). La carne di porco, o di majale è ancora
molto aggravante per lo stomaco, e di penosa digestione; lo stesso
dicasi de' pesci che non hanno ala nè squama, la loro polpa regolarmente
è oleosa, e grossa, e quindi oltremodo perniciosa al
corpo umano. In tale maniera, per non più diffondermi di soverchio,
si possono assegnare delle ragioni molto efficaci, della massima
parte di simili divieti.





(29)
Le stesse identiche regioni stabilite poc'anzi per l'astinenza
di certi cibi si possono fondatamente assegnare (come osservammo)
alla proibizione del sangue, e solo potrebbe quì aggiugnersi,
che siccome da questo fluido è sostenuta, e alimentata
l'esistenza di ogni vivente, così l'uomo facendosene il nutrimento
potrebbe con fierezza maggiore, e meno ribrezzo incrudelire contro
il proprio suo simile, nella guisa che l'ho chiaramente dimostrato
in altro luogo, parlando delle carnificine che miransi fare ogni
dì pubblicamente degli animali destinati per l'uso della mensa
quotidiana dell'uomo (vedi l'Annot. 25 al tom. I. delle Notti
Campest. pag. 80.)





(30)
Questa è parimente una prescrizione di sanità, non meno
dell'altra tendente al medesimo salutare disegno. La femmina
imbrattata de' suoi corsi mestruali, essendo soggetta ad uno scolamento
perenne di sangue viziato, come chiamano i medici,
accoppiandosi ad un uomo in tale stato, in cui essa è più facilmente
suscettibile di concezione, non solo pericolerebbe forse di
generare una prole difettano viziata; ma ridurrebbe l'uomo pure
ad acquistare frequenti malattie flogistiche, se si vuole avere riguardo
alle varie discrasìe delle quali può essere affetto, e di
cui ei perverrebbe dopo un lungo periodo di tempo, e con gran
pena a liberarsi; le medesime ragioni si possono probabilmente
assegnare al tempo de' lochii, o purgazioni alle quali è la puerpera
soggetta dopo lo sgravamento del parto, lo che gli lascia una
spossatezza tale che potrebbe cagionarle delle funeste conseguenze
unendosi ad un uomo, sebbene il pericolo dalla parte di questo,
per quanto asseriscono i medici, non sia tanto considerabile nè sì
dannoso come nel primo caso.





(31)
Era costume generalmente praticato da' Pagani dell'antichità,
di incidere sopra a qualche parte del loro corpo le figure
degl'idoli, e de' simulacri adorati da' medesimi, co' simbolici caratteri
allusivi ch'essi vi applicavano. I cattolici romani de' nostri
tempi hanno adottato questo abominevole costume, specialmente
la parte idiota di questo popolo; barcajuoli, nautici, operai, facchini,
ed altri di tal fatta, i quali colla punta di un ago immersa
nell'inchiostro, che fanno con eccessivo spasimo penetrare entro
la cute, o di un braccio, o di una mano, od anche del petto,
imprimono qualunque immagine, o carattere che niun arte umana
è giammai sufficiente a cancellare.





(32)
Molti Commentatori hanno creduto che questa festa,
altrimenti chiamata delle trombe (Num. cap. 9 v. 33.) fosse instituita
affine di rendere grazie a Dio per avere data la legge al
suo Popolo sul monte Sinai fra i tuoni, e lo strepito delle trombe,
ossia Scioffar (tuba) di cui sarà da noi parlato altrove (ved. la
seguente annot. 51), altri opinano che questa festa fosse instituita
per avvertire gl'Israeliti che in quel giorno cominciava l'anno
civile, onde eccitarli e servire Dio con maggiore divozione
nell'anno nuovo; e disporli nel tempo stesso alla festa del Digiuno
di Espiazione, che dovea solennemente celebrarsi nove giorni
appresso.





(33)
Questa festa è contraddistinta dalla Scrittura col nome
di כפור Chipur ovvero Digiuno di Espiazione delle colpe del Popolo,
e della purificazione del Tabernacolo, e del Santuario.
(Levit. cap. 23 v. 31 e seq.). Essa è stata instituita, secondo
quello che ci fa travedere la Scrittura, per assicurare il Popolo,
il quale avea contro di esso provocata l'ira Divina coll'adorazione
del Vitello d'oro, e garantirlo così che Dio erasi riconciliato seco
lui. In tale giorno erano offerti due caproni per ispiazione dei
peccati del Popolo; uno de' quali era immolato, e rimandavasi
l'altro sciolto nel deserto carco di maledizioni, ed aggravato dei
peccati del Popolo, che imponevagli il nome di Emissario (Levit.
cap. 16 v. 26.)





(34)
Queste Solennità denominata dalla Scrittura חג הסכת
(Hag assucoth) festa de' Tabernacoli, o delle Tende (Levit.
cap. 23 v. 40.), fu instituita affinchè gli ebrei si ricordassero
del tempo in cui abitarono in esse i loro vetusti padri nel
deserto per sì lungo intervallo di anni; la celebrazione di questa
Solennità cedeva per lo più entro il mese di settembre, tanto per
che la stagione allora temperata, riusciva più confacente, e meno
incomodo a rimanere sotto le tende all'aperta campagna, quanto
perchè sceglievasi la stagione nella quale erano raccolti i frutti
della terra, onde ringraziare Dio per tutti que' favori ricevuti durante
il decorso periodo dell'anno. In quanto poi al fascicolo prescritto
in detta festa, mi riserbo a ragionarne altrove (ved.
l'ann. 52).





(35)
Le festa delle quale è quì falle menzione viene chiamata
dalla Scrittura שמיני עצרת (Sceminì nghazereth) l'ottava
(Levit. cap. 23 v. 36.) essa era un complimento della festa precedente,
e la conclusione di tutte le altre, quasi che significare
volendo propriamente la festa di congedo, imperciocchè la solennità
de' tabernacoli terminando il settimo giorno, il susseguente,
celebravasi la festa della Riunione degli Israeliti i quali essendo
restati per sette giorni entro le tende, se ne ritornano tutti
insieme nelle rispettive loro case, in quella guisa medesima che
i loro padri dopo di avere abitato sotto le capanne per lungo corso
di anni in mezzo de' deserti, ritrovarono nell'ubertosa terra di
promissione un domicilio ameno, stabile, e tranquillo. Tale è
l'oggetto delle commemorazione delle testè indicata solennità
dell'assemblea, o della Riunione.





(36)
Dal giorno susseguente al primo della Pasqua delle azzime
le Scrittura ordina (Levit. cap. 20 v. 15.) di contare sette settimane,
esse formano 49 giorni, ed il cinquantesimo osservare la
solennità della חג שבועות (Hag Sciabungoth) festa delle settimane,
o delle primizie, perchè dalla messe che facevasi allora, offrivasi
a Dio le primizie unitamente a due Pani, ed a' sacrifizj di surerogazione.
Una tal festa si allude parimenti alla commemorazione
della legge che Dio proclamò in quel medesimo giorno per mezzo
di Mosè sulla prodigiosa vetta di Sinaj.





(37)
Dopo le tante dotte ponderate riflessioni, e gli energici
discorsi fatti sopra questo proposito da entrambe le assemblee Israelitiche
convocate in Parigi, l'una il Luglio 1806, l'altra in Febbrajo
1807 per Augusta Paterna disposizione dell'Illuminato Monarca
della Francia, e dell'Italia, sempre intento a migliorare la
condizione dell'ebreo soggetto alle ammirabili sue Leggi, cosa
mai aggiugnere io potrei per dimostrare l'onta incancellabile che
risulta all'ebreo la trasgressione di questo Precetto, per cui esso
fu in ogni tempo, e ovunque preso di mira, sebbene non sia
quello il solo ad esercitare impunemente l'infamante mestiere di
usurajo? Che l'ebreo esercitasse l'usura in que' tempi calamitosi
ne' quali un avverso destino lo volea soggiogato sotto l'impotente
dominio di certi devoti, ed imbecilli regoluzzi, che religiosamente
gli toglievano qualunque mezzo di sussistenza, interdicendoli
per sino tutte le vie regolari di un commercio decoroso, il
possesso di fondi, l'esercizio delle arti liberali, il diritto pur
anche di cittadino, esso potea in tale stato ripeterne la legittima
cagione dalla pressante necessità a cui trovavasi astretto: ma come
potrebbe mai giustificarlo attualmente l'ebreo della Francia, e
dell'Italia, in particolare, protetto, e governato da un Sovrano,
il di cui vasto potere eguaglia l'estensione de' suoi lumi, che lo
ha posto a livello della più insigne Nazione che calpesti l'universo,
e della quale esso è felicemente per quello il Capo, la
delizia, ed il sostegno? Or che all'ebreo fu permesso di rientrare
nella classe degli enti ragionevoli, da cui la superstizione, l'orgoglio,
e l'ignoranza tentarono sempre di eccettuarlo; ora che
libero può disporre di que' talenti de' quali esso è fornito, che
può usare di quella industria ch'egli sente; che può impiegare a
suo piacere quelle dovizie che possede, or, in una parola, che
esso è fatto Cittadino delle più cospicua monarchia che oggi esista,
chi potrebbe mai, senza fremere, mirarlo esercitare ancora sì detestabile
ufficio? A fronte di tanti considerabili vantaggi che ora
concorrono a migliorare la di lui sorte, non è egli condannabile
oltremodo, il vedere tutta via esistere fra noi queste sanguisughe
crudeli, sitibonde delle sostanze altrui, come se non vi fosse
altro mestiere da professare fuori di quello, che oltre essere cotanto
vituperoso per se stesso, tende ad estenuare le facoltà le più opime,
ed a porre nella desolazione la classe la più benemerita dello Stato,
perchè la più laboriosa, e la più utile, ma quasi sempre scarsa di
fortune, ed impotente? Si ha un bel opporci da costoro di esserne
ampliamente autorizzati; adducendo che avvene parimente nella
Francia, e nell'Italia un affluenza d'individui non ebrei, che
esercitano l'usura con eguale avidità, come se ciò che è evidentemente
contrario alla natura, e recalcitrante alle Leggi della società,
sarebbe meno pernicioso per essere approvato, e come se
permesso fosse all'uomo di giustificare le proprie colpe, adducendo
per iscusa i depravati esempj altrui. Ma finiamo col conchiudere
che l'usura, da chiunque siasi che venga esercitata, sarà
sempre mai l'arte la più vile, che abbia saputo in alcun tempo
immaginare la sordidezza umana, ed ovunque degna della perpetua
esecuzione delle Leggi Divine, e terrene, e che per conseguenza
l'interesse di ogni illuminato governo, che vuole la felicità
de' propri sudditi, e l'equilibrio delle loro sostanze, dee essere
quello di proscriverla sotto austere comminatorie da tutta la
estensione de' loro dominj.





(38)
A fronte di tutto lo zelo che gli ebrei dimostrano di
avere per la Religione che professano, si potrebbe avanzare con
qualche sicurezza, che niente è meno osservato da essi di questo
Precetto. In fatti sarà egli mai un rispetto il fare dei conciliaboli
com'essi fanno entro le loro Sinagoghe, durante il tempo delle
loro preci, ed anche sovente trattare, e conchiudere degli affari?
Sarà forse un rispetto il passarvi le 8, e 9 ore del giorno, reiterando
sempre le medesime rapsodie insignificanti, indirizzando a
Dio cento Benedizioni (che tante sono quelle prescritte da' Rabbini
Ghem. Trac. Berah.) entro lo spazio di un solo giorno, o
molte altre sì fatte repliche futili, che ad altro oggetto non
servono che ad annojare il supplicante, ed a stancare l'esauditore?
Sarà forse venerare il luogo Sacro le ridicole contorsioni che a
guisa di Bonzi, o di Bracmani mirasi fare degli ebrei nell'occasione
de' Tabernacoli, col fascicolo di palme che tengono fra le
mani, che rivolgono postato a foggia di arma, or alla parte
dell'oriente, or a quella di occidente; ora verso il Cielo, ed ora
sulla terra, percuotendosi il petto; convinti di espellere, o conquidere
il Demonio con sì fatte stravaganti giravolte? E quell'asta
pubblica che osservasi fare dal (Sciamash) inserviente, in qualche
luogo ogni sabato, ed in qualche altro ogni novilunio, consistente
nell'incanto formale, in favore del migliore offerente,
dell'apertura dell'armadio delle Bibbie, del trasporto del Sacro
viluppo da questo dove si estrae, fino al pulpito dove si legge,
nudarlo, sfasciarlo, indi avvilupparlo di nuovo per rimetterlo in
esso; esservi chiamato astante alla lettura, e cose di tal fatta,
saranno esse, dico, marche di rispetto, e di venerazione in un
locale che si reputa santificato dalla gloria ineffabile dello stesso
Eterno Creatore, che rendono testimonio delle loro pratiche puerili,
e delle più ridicole cerimonie? Dovrà egli supporsi? . . . ma
io non finirei sì tosto certamente, se tutti quì riportare io dovessi
le tante altre varie trasgressioni che si commettono ad ognora
dall'Israelita de' nostri tempi, contro questo essenzialissimo Precetto,
che non giugnerà mai questo popolo a mantenere con esattezza,
fino a tanto ch'esso non dispongasi, con animo integro, a
riformare, unito a questo, i tanti altri abusi de' quali la sua Religione
è da tempo immemorabile aggravata.





(39)
I disordini che si veggono introdurre contro la decenza,
ed i costumi per tutto dove questo abuso è tollerato, mi ha indotto
ad inserire quì anche questo Precetto, già ordinato da Mosè
(Deut. cap. 22 v. 5.), il quale vietando agli uomini ogni azione
effeminata, siccome proibendo alle femmine di usare ciò che serve
all'abbigliamento de' maschi, esso non ebbe altro scopo certamente,
l'urbanità, e la politezza de' costumi del suo Popolo, sì soggetto
a corrompersi con tali bizzarre trasformazioni. Io credo per altro,
che lo stesso disegno abbia dato origine all'altro divieto imposto
agli ebrei dallo stesso Legislatore (Levit. cap. 19 v. 27.) di radersi
la barba col rasojo dalle tempie discendendo lungo le gote;
ma questa prescrizione può essere oggi ancora mantenuta intatta
da' soli ebrei dell'oriente, poich'essa si uniforma col costume
universale di que' popoli; però sarebbe cosa ridicola oltremodo
praticarlo in Europa dove le Nazioni che vi abitano generalmente
usano di raderla.





(40)
Di queste Neomenie, cioè, feste del novilunio che si
celebravano il primo giorno di ciascun mese. La Scrittura ne parla
espressamente in varj luoghi (Ps. 80 v. 4 Num. 28 v. 11.) ma
questo non era mai considerato giorno di festa, benchè vi si offrissero
altri sacrifizj, eccetto il quotidiano, e si suonassero trombe
di argento, ciò non ostante non prefiggevasi dovere di astenersi
da opera servile, come non se ne astengono gli ebrei nè pure ai
nostri tempi: questo ad altro non serve, che a contraddistinguere
il giorno, e l'epoca indicante le grandi solennità; del resto non
vi ha che le donne maritate presso gli ebrei, che ne abbiano conservata
qualche debole memoria, cessando com'esse fanno in detto
giorno qualunque travaglio anche di famiglia, eccettuatane la cucina.
Per altro, non mi sembra inopportuno di ragionare quì
qualche cosa meramente di passaggio sulla natura de' mesi ebraici,
e su' motivi delle fissate intercalazioni.



I mesi degli antichi ebrei dunque erano lunarj, ma ad oggetto
di rendere il loro anno così lungo come il nostro, ed accordarlo
coll'apparente corso del Sole, essi intercalavano di tempo in tempo
un mese; quindi è che ve ne era qualche volta 12, e qualche
volta 13 nel periodo di un anno completo; d'altronde siccome
celebravasi ogni primo giorno di mese, nel modo che testè lo
abbiamo espresso, questo cominciamento dipendeva dalle apparizioni
della Luna; si avea la precauzione di spedire delle persone
sulla vetta delle montagne affine di scuoprire i primi momenti in
cui la Luna compariva sull'Orizzonte, ed era tosto comunicato
al Consiglio, il quale dietro il loro rapporto esatto, proclamava
che in tale giorno era la Luna nuova, festa dell'Eterno, ed il
principio del mese (ved. Cuz. p. 3 et not. Buxt. 207 ad 213
Sim. Dict. de la Bib. T. 1 pag. 384.) Ma i Rabbini essendo
accostumati di rapportare tutto a Mosè, dicono che Dio gli mostrasse
in visione una figura della nuova Lune, comandandogli di
riguardarla attentamente, e di regolarsi intorno a ciò per fissare
il primo giorno di ciascun mese, ciò ch'egli eseguì sempre con
tutta diligenza.



Tale è dunque la prima, e la più positiva maniera che fu
anticamente praticata nel fissare il calendario, o il principio del
mese. Inoltre i Rabbini avendo rimarcato diversi inconvenienti in
questo metodo, atteso che la Luna non comparisce sempre sullo
orizzonte; e può non essere veduta per cagione delle nubi, o
delle nebbie, specialmente nel suo primo quarto in cui essa non
ha che una luce debole e tremolante, procurarono di rimediarvi
colle intercalazioni, od aumento di un mese, facendo così l'anno
ogni triennio di 13 lune, e questo è quello che gli ebrei chiamano
מעובר (menghubar) che significa Pieno.





(41)
Molti critici, e Warburthon, e Voltaire fra questi,
ritrovano difficile di rendere ragione, perchè le leggi portate
dall'Exodo, dal Levitico, dal Deuteronomio non facciano alcuna menzione
di questo dogma terribile, che solo può mettere un freno ai
rimorsi interni, ed alle colpe secrete; quindi essi pretendono
illativamente inferire che l'Immortalità dell'anima fosse del tutto
sconosciuta agli antichi ebrei.



Che nella Scrittura non trovisi alcun passaggio che dimostri
espressamente esistere nell'uomo un essere incorporeo e non
suscettibile di morte, come tanti altri ve n'ha che provano chiaro
ad ogni tratto l'esistenza di un Dio Creatore, io ne convengo, ma
condiscendere, al contrario, io non posso, che non vi sieno in essa
delle espressioni che lo facciano distintamente sotto intendere (ved.
Comment. Abrab. negli ult. cap. del Levit. Gen. 17 Exod. 12
Levit. 18 Menas. Ben Isr. suo Nishmat Haym cap. 3 e 5.). In
fatti cosa vorrebbero mai significare quelle frasi per tante volte
reiterate in varj luoghi del Pentateuco di חיו תחיה (hajò tihjeh)
vivere vivrai; מות תמות (moth tamuth) morire morrai ונכרתה
הנפש (venihretah anefesh) e sarà squarciata, o distrutta
l'anima, se rapportare non si facessero alla Immortalità, od alla
ricompensa, ed alle pene eterne dell'anima umana? Poichè diversamente
opinando, io ricercherei di buon grado a' suddetti critici,
come spiegherebbero essi mai quel vivere due volte, e due volte morire?
E a quale oggetto minacciare l'anima di sterminio, se sobire
essa dovea il medesimo destino del corpo, e soggiacere alla stessa
dissoluzione di questo? Da tutto ciò chiaro apparisce che sebbene
Mosè non insegnasse apertamente al suo Popolo il dogma dell'Immortalità
dell'anima, esso con tali espressioni rendevagli agevole
il mezzo di farglielo in ogni senso capire.



D'altronde mi sembra il massimo degli assurdi il credere che
gli ebrei (come alcuni lo pensano senza fondamento) non conoscessero
questo principio, se non se dopo di essere divenuti la
conquista de' Romani, giacchè l'Istoria dimostraci, all'opposto,
come evidente, che a' tempi di Nerone tutta Roma ripeteva che la
Dottrina dell'altro mondo nuovamente introdotta, snervava il coraggio
de' soldati, gli rendeva più pusillanimi, e togliendo loro
l'unico, il principale conforto degli sventurati raddoppiava finalmente
la morte colle minaccie di nuove sofferenze dopo questa
vita (ved. M. Deslandes. Hyst. Crit. de la Philos.). Siccome
è del pari una menzogna incontestabile l'asserire che gli ebrei
apprendessero questo dogma da' primi Padri del cristianesimo (come
alcuni altri erroneamente lo sostengono) mentre non solo l'ignoravano
essi ancora, ma ne concepivano inoltre le idee le più
informi, e le più materiali. S. Ireneo diceva che l'anima era un
soffio, flatus est enim vita (Teol. Pagana). Tertulliano nel
suo Trattato dell'anima la pretende corporea (De Anima cap. 7
pag. 268). S. Ambrogio insegna che non v'ha che la trinità esente
da composizione materiale (Ambr. de Abramo). S. Ilario vuole
che tutto ciò che è creato è corporeo (Hil. in Math. pag. 633.).
Nel secondo Concilio di Nicea credeasi ancora fermamente gli angeli
corporei, così vi si legge, senza scandalo, queste parole
di Giovanni di Tessalonica: Pingendi Angeli quia corporei.
S. Giustino, e Origene credevano l'anima così pure materiale;,
essi consideravano la sua immortalità come un mero favore unicamente
dell'Essere Supremo. E Agostino stesso, benchè a noi
assai più recente degli altri menzionati, quali idee confuse non
ci ha esso pure tramandate sulla spiritualità delle sostanze immateriali?
(ved. Aug. De Civit. Dei Lib. II. Cap. XXIII. T.
VII. pag. 290 De Gen. contr. Manich. Lib. I. Cap. XI.) con
tali assurdi principj, si oserà egli sostenere ancora che gli antichi
ebrei imparassero il dogma dell'Immortalità da' primi Padri della
Chiesa Cristiana?





(42)
Questa prescrizione non ha per iscopo che un mero suggerimento
di pietà; come sarebbe quello appunto di non dovere
cuocere l'agnello nel latte della capra; di che sarà da noi frappoco
espressamente ragionato.





(43)
I primi Padri della chiesa Giudaica erano sì persuasi, e
convinti, che non era permesso di aggiugnere la benchè minima
cosa alla Legge primitiva, e che i Profeti stessi non aveano il diritto,
nè la facoltà di farvi degli aumenti di sorte alcuna, ch'essi presero
a grande scrupolo l'ordine che Mordocheo, ed Ester hanno
pubblicato di leggere tutti gli anni l'involto che conteneva l'Istoria
della prodigiosa rivocazione che dessi avevano procurata della crudele
sentenza di morte, già pronunziata contro l'intero Popolo ebreo
della Media, e della Persia, che il reprobo Amano vice Re di
quelle veste Province, tentava di sradicare dalla terra.





(44)
Prescindendo da que' tanti raffinamenti co' quali pretendono
i Talmudisti sottilizzare la divisione di simili Precetti; noi non
facciamo quì espressa menzione, che de' tre soli nomi de' quali si è
servito lo stesso Legislatore Mosè per esprimerli, e significarli al
suo Popolo; questi nomi dunque sono: 1.º, מצות (mizvoth) Precetti
2.º חוקים (Hukim) Statuti; 3.º משפטים (mishpatim) giudizj.
A' primi dicono appartenere que' Precetti di cui la ragione è renduta
espressa nel resto della Legge; per esempio, i motivi pe' quali gli
Ebrei debbono solennizzare le feste, questi sono in chiari sensi
menzionati nella Scrittura: i secondi racchiudono in essi medesimi
le loro ragioni nelle parole stesse della Legge; Dio, si aggiugne
volle rendere queste ragioni occulte al Popolo Ebreo, e ciò pe' suoi
arcani imperscrutabili disegni; gli ultimi finalmente contraddistinguono
Precetti dell'intendimento, i quali, se anche non fossero
menzionati delle sacre pagine, la ragione medesima dell'uomo
gli ordinerebbe.





(45)
Chi potrà mai sostenere di proposito che la credenza di
un certo dato numero d'individui ed anche di un antichità immemorabile,
possa avere efficacia bastante di trasformare l'inutile
in necessario l'illusione in evidenza? Il celebre Bayle (Pens. Sur
les Comêt. T. I. pag. 198.) osserva con ragione, che non si prescrive
mai contro quello che è certo per se stesso colla tradizione
anche universale, ne col consenso, benchè unanimi, e il più antico,
di tutto il genere umano, ciò che viene ad inferire lo stesso
del pensiere che ci trasmise il filosofo Averoe avanti Bayle, cioè
che uno stuolo di Teologi non sarebbe stato mai sufficiente per
cambiare la natura dell'errore, e per farne una verità. Vi fu
già un tempo in cui tutti gli uomini hanno fermamente creduto
che il Sole girasse intorno il globo terraqueo, mentre che questo
supponevano restasse immobile nel centro di tutto il sistema del
mondo; non è appena che due secoli che quest'errore è distrutto,
vi e stato così pure un tempo in cui alcuno non volea credere
l'esistenza degli antipodi, e quindi perseguitavasi quelli che aveano
la temerità di sostenerli; oggi verun uomo instruito non osa più
dubitarne: rimarcasi che tutti i Popoli del mondo, ad eccezione
di un ristretto numero d'individui meno creduli degli
altri, credono tutta via, con intima persuasione, nelle streghe,
negli esorcizzatori, negli incantesimi, nelle apparizioni, negli
spiriti ec. ed alcun uomo sensato non immaginasi attualmente di
dovere accreditare queste puerili stravaganze. Tale è l'indole deplorabile
del volgo, il quale non potendosi elevare colla forza
del raziocinio fino all'investigazione delle cose, per quindi pervenire
a discernere il grado di possibilità dell'esistenza di esse
dee arrendersi ciecamente nell'asserzione altrui; ma i filosofi
illuminati non credono se non se ciò che è evidente, consentaneo
alla ragione, salutare, e necessario di ammettere.






CAPITOLO VI.



Ragioni efficaci che rendono indispensabile
la riduzione del Codice di Mosè a 60
soli Precetti, cioè 24 affermativi e 36
negativi.



[image: ]



Qualunque siasi regolamento, legge, o statuto
che non abbia per base la solida imperturbabile
felicità di quelli che ne formano
l'oggetto, o che non tenda al miglior essere
di quelli pe' quali sono gli uni, o l'altra destinati,
o come perniciosi debbono essere del
tutto abrogati, senza ritardo, o come inutili
rigettati, e proscritti dal consorzio degli uomini.
Ma, per altro, due ostacoli funesti che
a pochi è riuscito fino ad ora sormontare con
felice successo, opposero in ogni tempo un
ostinato contrasto ad un riparo sì ovvio, e sì
urgente per tutte la specie umana; il primo

di questi dunque si è la soverchia cieca venerazione
che si ha generalmente per le decisioni
tradizionali di quelli che ci hanno preceduti;
lo che presso quasi tutte le sette odierne
si approssima all'eccesso (46); l'altro, il quale
realmente non è che l'immediata conseguenza
del primo, io ritrovo consistere nello scrupolo
deciso che tenti uomini si fanno d'inalzarsi
fino al raziocinio, col soccorso del quale

tentare di acquisire maggiori lumi rapporto alla
credenza che professano, conoscerne le basi,
discuterne le massime, investigarne i principj,
onde in tale maniera pervenire a discernere il
reale, e il necessario che ci giova, dall'apparente
illusorio che ci nuoce, senza scampo, e
ci confonde (47).



Ma ostacoli di tale natura, mi lusingo,
che non saranno essi già così pure ineluttabili
per noi, che riconosciamo non averci Dio accordato
inutilmente un intelletto e una Ragione (48),
come lo furono pur troppo per gli

ingannati nostri progenitori che reputavano un
delitto irremissibile il fare uso di mente, e di
buon senso, in proposito di culto specialmente.
Egli è appunto per ciò che di raro si conoscono
presso questi i fondati motivi delle pratiche
innumerabili adottate con tanta sommessa
venerazione da' medesimi. Quando noi, al
contrario, ci disponghiamo a rendere convincenti,
ed efficaci ragioni, ad ogni evento,
non meno in giustificazione dei motivi che ci
indussero ad ommetterne quelle che riguardammo
come soverchie, o inopportune, che
per avvalorare la osservanza esatta di quei
Precetti che abbiamo riconosciuti necessarj a
costituire radicalmente il sensato Culto inoppugnabile
dell'Ebreismo.



Avendo noi altrove riportate le ragioni
sufficienti per giustificare in faccia al Popolo
ebreo l'abrogazione fatte di tutti que' Precetti,
che comprendemmo in entrambe le categorìe
di prima, e seconda classe, nulla per tanto,
io dirò di ciò che a quelli si rapporta, limitandomi
soltanto alle ponderate osservazioni

che pare assolutamente necessario dover fare
intorno i fondati motivi che c'indussero ad
abolire una gran parte di que' Precetti spettanti
alla terza classe che abbiamo noi quì d'intero
proposito addottata.



Cominciando da' Precetti che si rapportano
alla Pasqua delle Azzime comandati dalla Scrittura
in numero di otto, siccome questi non
sono propriamente che la replica l'uno dell'altro,
volendo in massima inferire presso che l'ordine
medesimo, cioè allontanare ogni specie
di pane fermentato per sette giorni, cibarsi
per detto spazio di tempo di pane senza lievito,
ossia di pane azzimo, e solennizzare la
Pasqua, il giorno primo, e il settimo di questi,
facendo in essi cessare ogni opera servile, come
rilevasi dalla Scrittura (A), noi gli abbiamo
tutti ristretti ad uno solo che tutti gli comprende
seguendo la mente del Legislatore, e
che costituisce la materia del secondo, in seguito
dello stabilito nostro nuovo Elenco.



Otto parimente sono i Precetti co' quali
Mosè comanda, in altrettante guise differenti,
al popolo ebreo l'adorazione del Creatore; ma
siccome adorarlo, conoscerlo, santificarlo,
amarlo; esserne convinti dell'esistenza, mi

sembra che coincidono perfettamente insieme,
e che non formino d'accordo che un solo articolo
essenziale, qual è quello di ammettere, e
adorare un Essere Supremo, egli è dunque solo
a questo che noi riducemmo tutti gli altri,
stabilendolo il terzo de' Precetti formanti lo
nostre nuove sacre Instituzioni.



La ragione medesima può applicarsi viceversamente
al divieto dell'adorazione delle
Immagini, e del commercio de' simulacri, che
noi ristrigniamo ad un solo Precetto i quattro
che le Sacre pagine prescrivono per imporlo
agli ebrei.



Venendo poi alle soppressioni quì fatte
relativamente a' cinque Precetti co' quali resta
per altrettante volte comandata in differenti
luoghi del Pentateuco l'osservanza del Sabato,
limitati da noi ad un solo Precetto, siccome
desso, in origine, spiegasi riposo, e come tale
considerato anche da quelli che ora ne rigettano
l'osservanza, io stimai cosa opportuna
livellarla a quella di tutte le altre solennità
delle quali ragioneremo frappoco, prescrivendo
i medesimi riguardi, e gli stessi doveri che
s'impongono a quelle, stimando il resto come
oscuro, indissolubile, ed inutile affatto per
conseguenza al propostoci salutare disegno (49).







Per ciò che riguarda l'astinenza di certi
cibi, e la proibizione di varj differenti animali,
che la Scrittura sottopone a undici Precetti,
noi gli racchiudiamo tutti a due soltanto, avendo
altrove giù estesamente riportate le cagioni

fisiche, ed i più probabili motivi di simili
comandati divieti (A).



L'infamante delitto d'incesto, racchiudendo
per se stesso qualunque siasi accoppiamento
di fornicazione commessa da amendue
i sessi in grado della più prossima parentela,
come sarebbe i genitori colla loro prole, o
questa con quelli; sorelle co' fratelli, o gli uni
colle altre, sieno di padre, ed uterini, suocere,
nuore, matrigne ec. che la Scrittura in varj
luoghi ne annovera fino dodici, noi gli riportiamo
sotto il solo precetto d incesto, che
tutti complessivamente gli abbraccia, senza
fare però la minima abrogazione, o detrimento
di alcuno degli altri, benchè da noi
non menzionati partitamente; la trasgressione
dei quali troppo riuscirebbe lesiva alle leggi,
ed oltraggiante alla Natura.



La riduzione da noi fatta de' Precetti che
risguardano i doveri assoluti, e indispensabili
dell'uomo cogli esseri della sua specie a quello
di amare il proprio simile come se stesso, mi
sembra potere da se solo contenere onninamente
gli otto comandati nel Pentateuco per
conchiudere, in concreto, l'ingiunzione medesima
da noi testè riepilogata; essendo troppo

evidente che amando il nostro simile non si
può certamente odiarlo, nè maledirlo, nè defraudarlo
nel commercio, nè nelle parole, nè
nelle misure, nè usare seco lui delle violenze
e molto meno ricusarli il nostro ajuto ne' suoi
urgenti bisogni.



Ciò che abbiamo rimarcato essenzialmente
nelle indagini fatte su' precetti antecedenti, è
da notarsi appunto in quelli de' quali ora ci
occupiamo, e che hanno per iscopo le Neomenie,
o il novilunio del settimo mese (50); il
giorno decimo di esso chiamato il digiuno di
espiazione, ed il 15 dello stesso mese fino il
21 compreso, cioè la festa de' tabernacoli, o
delle capanne per sette giorni.







Io prescindo dall'addurre quì i motivi
dell'osservanza di queste tre feste accennate,
mentre quelli furono da noi già diffusamente
riportati laddove più si rendevano adattabili (A);
solo dirò che nella instituzione della
prima, cioè del cominciamento dell'anno trovasi
quattro precetti, tre de' quali non essendo
che la replica l'uno dell'altro, noi abbiamo
stimato conveniente limitarli ad uno solo, che
è l'osservanza della festa di un solo giorno,
e cessazione di lavoro; tale essendo lo spirito
genuino de' medesimi; il quarto precetto poi
di questi è stato da noi totalmente soppresso,
mentre non conoscendosene il vero scopo (se
non è quello almeno da noi già riportato altrove (B))
non resta in verun modo esattamente
osservato dagli ebrei moderni (51).







La seconda di queste feste comandata per
varie volte da Mosè come un giorno consecrato
all'Essere Supremo di solennità, di penitenza,
e di digiuno, e di cui esso non ispiega
fino, a qual limite dee una tale astinenza dilatarsi,
noi abbiamo in questo fissate le prescrizioni
medesime del Sabato, restrignendone
l'osservanza, come in quello ad un solo Precetto,
cioè, il riposo, e di più l'astinenza totale
di qualunque nutrimento dal tramontare
del Sole del nono giorno del mese di Tisrì fino
all'imbrunire del giorno decimo susseguente.



La terza nomata festa de' Tabernacoli, o
delle capanne, non meno delle altre in guise
differenti ripetuta per imporne l'osservanza
agl'Israeliti, può, siccome tutte le altre, ridursi
del pari ad una semplice prescrizione,
cioè a quella di solennizzare il giorno 15 e

il 21 del settimo mese, e per sette giorni mangiare
sotto l'ombra delle capanne, per le ragioni
a suo luogo opportunamente riportate
(Annot. 34) lasciando però ad arbitrio il prendere
la palma, un elegante frutto di albero
(che i Rabbini lo pretendono un cedro, ma
che le Scrittura lascia indefinito) il mirto, il
salcio ordinato da Mosè in puro segno di gaudio,
e di trionfo, e ciò nel solo primo giorno
di tale solennità (52).



La solennità delle primizie, ovvero delle
settimane è l'ultima di cui le Scrittura faccia
esplicita menzione, fissata ad un solo giorno,

cioè, il cinquantesimo, contende del secondo
giorno della Pasqua delle Azzime, ovvero nel
giorno dopo il plenilunio del mese di Nissan;
ma non venendo nella medesima prescritta veruna
di quelle cerimonie che imposte furono
per le altre, noi la stabiliamo così pure un
solo giorno di festa, colla cessazione di qualunque
opera servile, a guisa che abbiamo nelle
altre fino e questo momento praticato.



Or tutte le moltiplici restrizioni dunque
riguardato da noi come necessario di dovere
fare alle testè riportate osservanze, non avendo
per oggetto che semplificare l'essenzialità
inalterabile di ciò che in massima è prescritto
a ciascuna delle medesime, esse non tendono
soltanto che ed ovviare come inutile, ed a
sopprimere come soverchie le frequenti ripetizioni
nulle quali si diffonde la Scrittura comandando
un precetto medesimo, nel modo
appunto che noi già con evidenza dimostrammo
altrove (53).







In quanto poi a' Precetti restanti che abbiamo
stabilito appartenere alla terza classe
adottata da noi, e de' quali non vedesi quì
fatta fino ad ora speciale menzione, di sorte
alcuna, nè in compendio, nè in diffuso, noi
passiamo a ragionarne di proposito deliberato
nel Capitolo seguente, il quale ci farà conoscere
in chiari sensi lo spirito che ha dettati
simili Precetti, e il disegno del Legislatore
che gli ha prescritti: da tali indagini risultare
quindi vedremo le ragioni le più inconcusse,
ed i più idonei motivi che c'indussero ad ommetterli
nel nostro nuovo Piano, e ci fecero
riguardare come fondata, ed opportuna l'abrogazione
de' medesimi.



(46)
Tutti i popoli della terra hanno le loro particolari tradizioni
che tutti credono costanti, uniformi alla più esatta verità,
ed al superiore grado portentose; esse sono appoggiate, come le
nostre, sull'antichità, e sulla superstizione religiosa, come l'osserva
un dotto scrittore de' nostri tempi (Philosoph. du B. Sens
T. 1 Refl. 1 p. 102.)



Gli ebrei Talmudisti non fanno alcuna difficoltà di rendere le
loro tradizioni a livello della Legge di Mosè; essi appoggiano questa
opinione sopra quella che sostengono i Rabbini, cioè che la
תורה שבכתב (Torah Scebihtau) legge scritta non sarebbe che
un corpo senz'anima, ed una lampada senza luce, se fosse quelle
separata dalla תורה שבעל פה (Torah Scebenghal Peh) legge
tradizionale. Quindi è che dessi si fanno un pressante dovere di
credere, sotto pena di Scomunica contro chi opinasse altrimenti, che Dio
ha dettato a Mosè non solo tutto ciò che è racchiuso nel Pentateuco,
fino alle minime sillabe che vi si contengono; ma ch'egli
ha parimente comunicato allo stesso Mosè sul monte Sinaj (durante
la sua dimora colà di quaranta giorni) l'intera spiegazione mentale
di questa legge medesima, che pretendono essersi conservata intatta
fra di essi, anche dopo la morte di questo Legislatore, fino
che un giorno si riconobbe la necessità di metterla per iscritto
affine di conservarne le traccie fino alla più tarda posterità. Ma
di ciò mi riserbo a ragionare più diffusamente, allorchè in breve
mi emergerà di parlare delle Parafrasi Rabiniche, e dell'origine
della Misnah, e del Talmud ossia della Ghemarah (ved. il Cap.
IX. di questo Vol. con tutte le annot. che vi si contengono).





(47)
Tale è la condizione miserabile dell'uomo, che siccome
generalmente parlando le idee sulla Religione sono per esso, quali
debbono essere, in ogni senso, di una specie oltremodo rispettabile,
giacchè desso teme sempre di essere tradito dalla frode, o sorpreso
dall'errore, così ei si fa un pressante dovere di credere macchinalmente
senza riflessione, senza esame, e senza mettere in dubbio
un solo istante che desso può in questa parte ingannarsi, non
meno per rapporto alle Leggi scritte, che alle tradizioni ricevute,
ed allontana inconsideratamente per tale debole riflesso ciò che ha
l'apparenza di attaccare le opinioni religiose addottate alla mamella,
siccome tutto quello che avrebbe per se stesso un efficacia
possente ad illuminarlo, ed a toglierlo dall'inganno in cui vivea,
per folle arbitrio, ciecamente sepolto. Tutto questo mostruoso
complesso di contraddittorie opinioni risede fatalmente in un angolo
remoto del cervello dell'uomo, come in un santuario inaccessibile,
in cui non oserebbe in verun tempo avvicinarsi.





(48)
La facoltà esimia che l'essere supremo ci ha somministrata,
e da noi distinta col carattere di lume naturale o di Ragione non
saprebbe mai in veruna guisa ingannarci nelle cose ch'essa osserva, e
che discerne, poichè tuttociò che è a sua portata dee credersi chiaro,
evidente, e irrefragabile; altrimenti, (come lo pensa un filosofo
insigne) avremmo adeguato motivo di opinare che Dio ingannati
ci avesse, accordandoci quella facoltà in modo che noi prendessimo
il falso per il vero, anche facendone buon uso: e non sarebb'egli
questo il massimo, ed il più esecrabile degli assurdi? Descart.
Princip. de la Philosop. 1. Part. pag. 22.





(A)
Exo. Cap. XII. v. 14.





(49)
Chi potrebbe mai somministrarci una giusta, e sensata
spiegazione di quel testo comandato agli Ebrei da Mosè (Exodo
cap. 35. v. 3.) לא תבערו אש בכל מושבותכם ביום השבת
(lo tebangharu esc vehol moscebotehem vejom asciabath) non
accenderete fuoco in alcuna delle vostre abitazioni il giorno
di Sabato? vorrà egli significare questo precetto non usarne di
sorte alcuna giammai, e ad imitazione de' saducei, o de' caraiti
restare all'oscuro la notte entrando il Sabato, ed accendere il
fuoco solo nella contrada, com'essi fanno, in prospetto delle loro
Case? Sarà egli stata forse la mente del Legislatore, comandando
un simile Precetto, che non possano gli ebrei muovere il fuoco
tutto quel giorno, e la sera antecedente, ma che d'altronde sia
eglino permesso di servirsi di qualche incirconciso, per tale
ufficio, nel modo appunto che or lo praticano gli ortodossi Talmudisti?
Dissimulare io non posso certamente che a fronte di tutta
l'inerenza rispettosa che io sento per l'essenzialità delle Instituzioni
mosaiche, siccome l'assunto da me intrapreso in chiari
sensi lo dimostra, io non saprei ritrovare sufficienti ragioni di
sorte alcuna, onde adattare questo precetto, che alla lettera riuscirebbe
assolutamente ineseguibile, e che preso secondo la tradizione
più non sarebbe allora quello stesso che Mosè intese di
ordinare; ma la sola parafrasi rabbinica sarebbe quella unicamente
che ne terrebbe le veci. A quale partito dunque appigliare
ci dovremo in simile caso affine di colpire il senso inalterato
di sì fatta prescrizione senza cadere nelle pratiche ridicole
de' primi, nè essere trascinati dal torrente delle superstizioni deplorabili
de' secondi? L'annot. 86 di questo volume somministrerà
ad esuberanza le ragioni adeguate che potrebbero fare credere
l'Israelita dei nostri tempi, se non dispensato interamente dalla
osservanza di questa prescrizione, almeno in gran parte alleggerito
da quelle rigorose cerimonie che dalla tradizione gli furono
imposte in simile giorno.





(A)
Ved. le Annot. 28, e
29 di questo Vol.





(50)
Gl'Israeliti erano soliti a distinguere due speci di anni,
cioè, l'anno Santo, e l'anno Civile; il Santo cominciava il mese
di Nissan (Marzo) nella metà del quale è comandata la Pasqua
delle Azzime; (notando che questo stesso mese fu parimente denominato
dalla Scrittura Abib, cioè il mese delle spigature delle
nuove biade, o come dice il Sacro testo, delle nuove spighe,
verdeggianti, che cominciavano a biondeggiare); ed il Civile
avea il suo principio dal settimo mese chiamato Tisrì (Settembre).
Il Levitico dice (cap. 25 v. 4.) che si comincieranno a
contare gli anni del Giubileo, non già dal mese di Nissan, ma
da quello delle seminagioni, che era propriamente il settimo di
cui parliamo; e nell'Exodo poi si legge (cap. 23 v. 16.) che
si celebrerà la festa dei tabernacoli allorchè sul terminare dell'anno
si ripongono tutti i frutti delle campagne, ciocchè regolarmente
accadere non potea che nel mese di Settembre. Tale è dunque
la distinzione dell'anno presso gli antichi ebrei.





(A)
Ved. le Annot. anteced.
32
33 34.





(B)
Ved. l'Annot. anteced. 50.





(51)
Questo Precetto consiste nel suono della Tuba praticato
dagli ebrei in quel giorno il quale essendo chiamato dalla Scritture
(Num. cap. 29 v. 1 2.) יום תרוע (Yom Terungha) giorno
strepitoso; essi, prendendo al materiale il senso metaforico
di questa frase, non sanno in altra guisa rappresentare sensibilmente
un tale strepito, che stordire il popolo con cento numerate
irregolari voci di corno senza modulazione, e senza ordine,
che a varie riprese, durante le loro interminabili orazioni
di quelle due mattine, tramanda entro la Sinagoga un individuo
postato sopra il Pulpito, ed espressamente destinato per tale ufficio.



Ma chi potrebbe mai significarci, con qualche precisione,
quale sorta d'istrumento fosse quello che udivasi prodigiosamente
suonare con veemenza allora quando, per la prima volta Dio manifestossi
al Popolo ebreo sulla montagna di Sinaj, e che l'Exodo
(cap. 19 v. 16 19.) distingue col nome di שופר Scioffar? così
appunto chiamano gli ebrei l'indicato instrumento di cui si servono
in que' due giorni (purchè l'uno di questi non cada in
Sabato nel quale giorno l'uso n'è vietato da Rabbini Ghem. trat.
Sciab. e Ros. Asciana) e che altro non è che un corno di montone
ridotto al più nitido pulimento, preferendolo a quello di ogni
altro animale munito di questo arnese, in allusione al montone che
improvvisamente si offrì al Patriarca Abramo, per essere fatta la vittima
del Signore, in vece dal di lui figlio Isaak, che ne era destinato
(Gen. cap. 22 v. 13.)





(52)
Siccome questa festa oltre essere chiamata delle Capanne
in varj luoghi della Scrittura, è anche contradistinta da questa
Ricolta de' prodotti Campestri; così l'ordine quì prescritto di
prendere fra le mani il primo giorno di essa quest'indicato fascicolo
di erbe differenti può racchiudere in se stesso un duplice significato;
l'uno l'espansione di giubilo per vedere portate ad ottimo
successo le attese produzioni delle terre; e l'altro il sintomo
di trionfo (che tale denota la palma) per la liberazione che il Popolo
ebreo avea conseguita dalla tenace cattività dell'Egitto, e per
la lunga dimora straordinaria fatta da esso ne' Deserti; ma in entrambi
questi sensi lo spirito genuino del testo essendo al solito,
non solo enormemente alterato dalle appendici tradizionali; ma all'eccesso
ridicola rendutane la pratica, nella guisa medesima che di
moltissime altre prescrizioni avvenne, siccome io mi affretto a dimostrarlo
in seguito, noi abbiamo creduto di poterlo, senza scrupolo sopprimere
come precetto obbligatorio, ed all'opposto solo
renderne arbitraria l'osservanza; e questa, al più ridotta al solo
primo giorno della solennità delle Capanne, come restaci ordinato
dall'oracolo medesimo della Scrittura.





(53)
Quali fondate cagioni assegnare con giustizia potremo alle
tante ripetizioni delle cose per loro stesse identiche, e uniformi,
che sono sì di frequente reperibili in ogni parte della Scrittura,
e tutte per lo più tendenti allo stesso disegno, e tutte raccomandate
con eguale calore? Altra sembrami non potersi addurre certamente
in questo caso fuorchè la più ammissibile, quale da molti
fu ritrovata essere quella che Mosè conoscendo per isperienza l'indole
zotica, e turbolente di quel popolo che dirigeva, suscettibile,
senza freno, della più stupida incostanza, arrendevole a tutte le
prime impressioni che gli si offrivano, all'eccesso barbaro, e ignorante,
egli è perciò che quel Legislatore vedessi costretto a dovere
per reiterate volte replicare li precetti medesimi già proclamati,
onde farglieli più esattamente capire, e renderlo meglio edotto
di que' doveri che l'eterna volontà dell'Essere Supremo gl'imponeva
per suo mezzo. Ma a fronte ancora degli amorevoli suggerimenti,
delle continue ripetizioni, e delle cure incessanti di
questo zelante Conduttore d'Israel, le Legge Venerabile del Sommo
Dio de' Patriarchi non era mai frattanto che molto debolmente
osservata, se non trasgredita del tutto, e calpestata, or colle mormorazioni
le più oltraggianti, ed ora coll'idolatrìa la più vituperosa,
e la più esecrabile.






CAPITOLO VII.



Quali disegni possono aver fatto determinare
Mosè a comandare al Popolo Ebreo certi
Precetti, che riconosciuti oggi ineseguibili
secondo lo spirito della prescrizione, ci
veggiamo costretti parimente di abrogare.



[image: ]



Tutti i più dotti, ed i più rinomati Giureconsulti
del mondo, e fra questi Grozio, e
Puffendorff, non cessano di ripeterci d'accordo
ad ogni tratto, che non solo fuori della Legge
naturale altra certamente non v'ha che possa
caratterizzarsi per se stessa perpetua, irrevocabile,
ma che tutte le altre Leggi positive
tanto umane quanto Divine, sono tali che si
può, e si dee qualche volta sopprimerle, ciò
che secondo i detti Autori si farebbe espressamente,
o tacitamente nelle due seguenti circostanze:
Prima allorchè si trascura, durante
un lungo intervallo di tempo, di osservare una

Legge; o che desse tollera che gli oggetti che
vi si rapportano si regolino di una tutt'altra
differente maniera di quella che è in origine
prescritta. Seconda; quando lo stato delle cose
si altera, o cambiasi di tale maniera che la
legge diventa inutile, o che questa non saprebbe
più avere luogo di legge, la medesima
cade allora da per se stessa, benchè il Legislatore
non l'abbia espressamente abrogata;
e quando ancora egli l'avesse stabilita per
dovere sempre durare.



Or le nove decime parti de' 613 precetti
che Mosè prescrisse agli ebrei nel Pentateuco,
e che molte imponenti, ed efficaci ragioni determinare
ci fecero a sopprimere, non si trovano
elleno espresse in ogni parte nelle accennate
circostanze, non le abbracciano entrambe
in ogni senso? Ecco ad evidenza, oltre
le tante altre, a tempo debito prodotte, due
possenti cagioni di più per abolirle.



Premessa dunque l'opinione incontrovertibile
de' preallegati Giureconsulti, non abbiamo
che farci a ponderare con diligenza la
significazione meramente letterale de' precetti
abrogati da noi nelle tre fissate classi, applicandoli
allo spirito del testo da cui partono,
per restare intimamente convinti della massima
inutilità de' medesimi; sia che appartenghino

all'una, sia che riguardino l'altra delle circostanze
testè riportate.



Oltre a ciò sembrami opportuno quì di
rimarcare che Mosè non occupandosi ad ogni
evento che del suo solo Popolo, non lasciò
mezzo intentato per renderlo esemplare sopra
la terra, isolandolo da tutti gli altri, allora
conosciuti, e ne' costumi, e ne' doveri, e nelle
pratiche religiose, nel modo appunto che singolarizzare
lo volle anche in molte instituzioni
del tutto indifferenti alla essenzialità del
culto che imponevagli, sebbene da esso lui
comandate con le stesse prescrizioni dei precetti
primarj, ed i più importanti, e senza che
alcuno potesse mai rinvenirne l'intrinseca utilità,
nè i probabili motivi. Di tale sorte sarebbe,
per esempio, l'ordine che in senso di
Precetto impone Mosè agli ebrei di portare dei
fili, o de' cordoni appesi ai quattro angoli inferiori
de' due lembi negli abiti degli uomini,
ciò che la Scrittura denomina ציצית zizith: Or
qual disegno potrebbe mai racchiudere in se
stessa una sì fatta prescrizione, se quello non
fosse almeno di contraddistinguere, con tale
marca visibile, l'individuo Israelita da chi
tale non lo era (54)? Quale analogo rapporto

potrebbe mai avere coll'esercizio fondamentale
del culto il divieto comandato da Mosè di non

seminare due articoli dissimili entro il medesimo
recinto di un campo (A); o pure di non

mettere sotto il giogo e trascinare l'aratro
due animali di specie differente, come l'asino,
e il bue (A); di non cignersi di abiti tessuti di
lino, e lana uniti (B); non isvellersi, o radere
i peli de' lati della barba con ferro tagliente,
che oggi spiegasi rasojo (C)? Cosa implicano
mai tali, ed altre simili ordinanze, quale rapporto
possono elleno avere, di sorte alcuna,

colla semplice Religione, o coll'esercizio
integro del Culto, che ogni Israelita era in
dovere di conoscere, e praticare, se quelle
non tendevano propriamente all'oggetto medesimo
del primo, se non erano basate sugli
stessi identici motivi delle prescrizioni del
Zizith, e de' Teffilin? Niente di ciò più naturale,
nè maggiormente comprovato dall'esperienza
che il Codice Mosaico ci fornisce in
tante altre prescrizioni quasi uniformi, e da
noi fondatamente abrogate come pratiche destituite
di base, e di ragione a' tempi recenti,
nei quali offronsi all'ebreo infiniti altri mezzi
più decorosi, e più efficaci per distinguersi fra
gli esseri sociabili di quello che lo fossero le
adotte marche ridicole, e impotenti, destinate
unicamente a rendere l'ebreo un essere straordinario
sulla terra, e ad allontanarlo da
quelle barbare idolatre nazioni esecrate per
tante volte da Dio (A), e che più non esistono
attualmente in alcuna di quelle parti
dove questo popolo è soggetto; e tanti altri
divieti, de' quali fa reiterato cenno la Scrittura,
e che di soverchio prolisso io diverrei,
se diffondere io quì mi volessi a redigerne il
dettaglio, hanno essi forse una più solida base,
motivi più giusti, più convincenti? Come supporre
che una lussazione accidentale cagionata

nell'anca di Jacob il Patriarca, in conseguenza
della prodigiosa lotta, che la Genesi ci narra
avere questi sostenuta con un angelo competitore,
che gli apparve in umana sembianza (55),
come, dico, un sì fatto strano avvenimento può
avere dato l'origine al divieto espresso nella
Scrittura medesima di cibarsi del nervo dell'anca
di qualunque siasi animale; anche permesso (A)?
Cosa, per se stesso mai significare vorrà

quel Precetto di non oltrepassare un certo tratto
di cammino fuori del recinto della città il giorno
di Sabato con qualunque siasi arredo, sia fra
le mani, sia nelle tasche, senza escludere lo
stesso fazzoletto, il di cui uso è indispensabile,
e che i Rabbini poi, per indulgenza, permisero
di portarlo avviluppato a guisa di fascia
intorno i lombi (56)?







Ma prescindiamo per ora dalla serie deplorabile
delle infinite altre pratiche superstiziose
che fecero adottare all'ebreismo queste
e molte differenti prescrizioni delle quali sembra
che desso sia stato sempre condannato ad
ignorare lo spirito e il senso genuino, o ad
interpetrare l'uno, e l'altro erroneamente.
Noi dovremo riassumere fremendo, sì malagevole
proposito, allorchè imprenderemo a tempo più
opportuno a dimostrare quale enorme detrimento
ha per mille parti risentito la prisca
consolante Religione d'Israel dalle mistiche
tradizioni, commenti, e parafrasi talmudiche.



In tanto quì ci è duopo, per assoluta necessità,
illativamente conchiudere, che l'oscurità
in cui ci lascia il Pentateuco di ciò che
più avrebbe questo dovuto porre, senza mistero,
al chiarore dell'evidenza, viemaggiormente
concorre a confermarmi nella mia preallegata
opinione, che tre soli disegni potesse prefiggersi
Mosè proclamando que' divieti già riportati,
e molti altri dell'ordine medesimo, tacendone
i motivi, e le cagioni (57). Primo,

singolarizzare, come si disse, il Popolo ebreo,
e contraddistinguerlo da tutti gli altri, in quella
epoca esistenti sulla terra, ed a spese ancora
della propria ragione; Secondo, occuparlo incessantemente
di ciò che recare gli potesse una
diuturna distrazione, onde allontanarlo, per
quanto era possibile, dalle pratiche odiose
delle idolatre Nazioni, delle quali era esso
per ogni parte circondato, e che tanta proclivia
ei dimostrava ad imitare sì di frequente;
Terzo, finalmente, cimentare la sua costanza,
oltremodo soggetta a vacillare, ed a smarrirsi.
Disegni certamente sono questi riconosciuti
molto adeguati per l'Israelita del Secolo di
Mosè, ma del tutto assolutamente inopportuni
per l'ebreo di nostra età, il quale, purchè
tratto non abbia i natali sotto uno di que' barbari
cieli, dove l'impronta di uomo non può
essere mai disgiunta dal carattere di schiavo;
ma che la sorte, al contrario, sia per esso lui
stata propizia, accordandogli per patria un

suolo in cui l'uomo che sente di possedere una
ragione, gli si reputa un infamia il non usarne,
può, come si disse, ritrovare oggi, a suo piacere,
altri mezzi plausibili assai più, e molto
più solidi per distinguersi nel mondo; nè più
ha esso duopo attualmente di tali distrazioni
labili, e tormentose, mentre i popoli fra i
quali esso vive a' tempi odierni non sono già
i Cananei, gli Ibusei, o gli Amaleciti de' secoli
remoti, e de' quali l'Israelita era in dovere
di abominare la relazione, di rigettare
i costumi, di esecrare la condotta; ma Nazioni
colte, tolleranti, e civilizzate, che nulla
esso perderebbe certamente ad imitare, e di
cui l'esempio ben lungi dal corrompere, o
depravare i suoi costumi, vieppiù lo renderebbe
urbano, illuminato, ed utile alla società,
quando ei sapesse almeno cogliere l'opportunità
di profittarne a suo individuale vantaggio,
ed a quello de' suoi simili.



(54)
Da quando gli ebrei dovettero abbandonare le loro terre
e divenire subalterni di quelle di altri Popoli co' quali furono
alternativamente mischiati, riconobbero quanto sarebbe stato ridicolo
per essi di dovere comparire in pubblico adorni di que' fili
su' quattro lembi delle loro vestimenta; essi perciò autorizzati dai
loro Rabbini si permisero di cambiarne la pratica, sostituendone
invece un pezzo di drappo quadrato che ora portano soltanto sotto
i loro abiti, in modo non osservato con quattro cordoni pendenti
che chiamano ארבע כנפות (arbangh canfoth) quattro lati, o ale.
Questi cordoni sono ciascuno di 8 fili di lana (qualche volta di
refe di lino, ed anche di seta) filata espressamente per questo
effetto, con 5 nodi ogn'uno, corrispondenti a' 5 libri di Mosè,
que' nodi ne occupano la metà della lunghezza, e ciò che non è
annodato essendo sfilato termina di fare una specie di nappa: Funiculus
in fimbriis facies; per quatuor angulos pallii tui quo
operieris (ved. Num. cap. 15 v. 38 e Deut. cap. 22 v. 12.)



In questa prescrizione ordinata per due volte da Mosè fanno
gli ebrei consistere il più solido fondamento della credenza dell'Israelismo,
atteso che gl'indicati nodi ch'essi vi fanno essendo
in numero di 26 che tale è il calcolo che deducono dalle lettere
delle quali si compone il Nome ineffabile יה.ה (Jehovah) L'Essere
Supremo. Ma nel tempo delle preghiere che fanno entro la
Sinagoga, gli ebrei s'involgono con un velo di lana, o di seta
quadrato colle indicate nappe negli angoli; questo drappo essi lo
chiamano Taleth, ovvero Manto che si mette sopra tutti gli altri:
ma quale ne sia l'origine inutile non mi sembra investigarla avanti
di passare oltre.



Allorchè Mosè ritornò dal monte Sinaj nel campo degl'Israeliti,
dopo di avere avuta la gloria di conferire coll'Eterno, la
Beatitudine Divina restando espressa sul volto di questo Legislatore,
offuscò talmente gli occhi del popolo nel rimirarlo, che Mosè fu
obbligato di coprirsi il volto con un velo, siccome in chiari sensi
lo abbiamo dalla Scrittura (Exodo cap. 34 v. 35.) ed ecco, secondo
i Rabbini, la primitiva origine del Taleth.



Alcuni altri ancora pensano che quest'arnese fosse inventato per
ovviar le distrazioni durante le preghiere; quindi è che i Rabbini
titolati, e i più devoti fra gli ebrei, se ne cuoprono interamente
quando altri lo tengono soltanto ondeggiante sulle spalle. Avvi
degli autori poi che opinano che gli ebrei prendessero quest'uso
da' Romani, i quali pregavano i loro Dei colla testa velata; ed
essi dicevano di avere ricavato un tale costume da Enea, che lo
avea portato da Troia, come rilevasi da Virgilio, il quale gli fa
dire Æneid lib. 2.



Caput ante aras Phrygio velamur amictu.



Per altro quelli che pretendono ripetere l'origine del Taleth
da' Romani rimarcano che gli ebrei hanno presi molti usi da' medesimi
dopo che ne furono sottomessi. Tutte queste prove sono
tanto poco valevoli, o convincenti, quanto sono quelle allegate
dagli stessi Romani, e da' Rabini ancora che il presentarsi davanti
Dio colla testa coperta, come facevano i primi, e nel modo che
lo praticano gli ultimi attualmente, è una marca di penitenza, di
rispetto, di umiltà, di modestia, e di timore.



È parimente comandato agli ebrei (Deut. cap. 6 v. 8. e cap.
11 v. 18.) di dovere sempre avere nella mano, e sulla fronte ciò
che la Scrittura denomina Totaffoth, e che gli ebrei distinguono
per Teffilin תפילין che i Greci chiamano Phylacteros; frattanto
per non essere derisi dal Popolo sopra un arnese che dee essere
in tanta venerazione presso gli ebrei, questi ai contentano di
usarli durante il tempo delle preghiere del mattino. Questi Teffilin
che in Caldeo, ed in ebreo rabbinico è come chi direbbe
in latino Precatoria, perchè gli ebrei si servono di quelli nelle
loro sacre orazioni, sono fatti nella maniera seguente. Sopra due
pezzi di pergamena sono scritti con dell'inchiostro fatto espressamente
in lettere quadrate, e con molte esattezza gli appresso quattro
testi in ciascuno de' medesimi, come è indicato dalla Scrittura
1. Audi Israel etc. (Deut. cap. VI. v. 4.) 2. Si ergo obedieritis
mandatis mei etc. (Ibid. Cap. XI. v. 13.) 3. Sanctifica
mihi omne primogenitum etc. (Exo. Cap. XIII. v. 1.) 4. Cumque
introduxerit te Dominus etc. (Ibid. v. 11.). Queste due
pergamene sono rotolate insieme in forma di un viluppo acuminato
che si racchiude nella pelle di vitello nera, indi si colloca
sopra un pezzo quadrato da cui pende una coreggia della stessa
pelle larga un dito, e circa un braccio e mezzo lunga; questi
Teffilin sogliono mettersi nella piegatura del braccio sinistro, rivolgendo
la coreggia (dopo di avere fatto un piccolo nodo a foggia
di Yod), intorno il braccio in linea spirale, che viene a terminare
nell'estremità del dito medio della mano: Questi vengono
denominati תפילין של יד Teffilin Scel Yad (cioè, Teffilin
della mano). In quanto poi agli altri, gli stessi menzionati quattro
testi sono in essi vergati egualmente sopra quattro pezzi di
pergamena di cui formasi un quadrato sul quale viene a rilevarsi
le lettera ש Scin, e da un altro quadrato che restavi annesso,
vengono a sortire due altre coregge di lunghezza, e larghezza
presso a poco simile alle prime; e sono questi chiamati תפילין
של ראש Teffilin scel rosc, cioè, Teffilin della testa.



Ecco dunque i frontali che gli ebrei mettono unitamente al
Taleth, durante la preghiera soltanto de' giorni feriali, giacchè
le solennità, e il Sabato non usano che il semplice Taleth sugli
omeri, come si disse, benchè molti, e specialmente i Rabbini,
lo mettino in testa, e se ne avviluppino per non essere distratti.



Del resto lasciando le infinite allegorie che vi furono applicate
(ved. Hor., Haym., Ghem., Menah., Ramb.) noi rimandiamo
a Bustorfio, il quale rapporta estesamente le prove della
forza del Zizith, e de' Teffilin tratte da Commentarj medesimi
de' Rabbini (Syn. Jud. cap. 9.)





(A)
Levit. cap. 19. v. 14.





(A)
Deut. Cap, 22. v. 10.





(B)
Id. v. 5.





(C)
Levit. Cap. 19 V. 27.





(A)
Exo. cap. XVII. v. 16 Deut. cap. VII. v. 1 e seq.





(55)
Freret, Voltaire, Boulanger, ed altri fanno delle osservazioni
al solito loro molto bizzarre intorno questo aneddoto
della Scrittura, essi ritrovano primieramente straordinario di non
vedervi spiegato in quale anca, se nelle dritta, o nella sinistra sia
stato percosso il Patriarca; in secondo luogo stupiscono di non
vedervi diffinito in quale de' nervi abbia il medesimo sofferto la
lussazione che le sacre pagine ci narrano. Quest'ultima obbiezione
sembra avere per base un esperimento anatomico. V'ha nel
corpo umano sei sorta di nervi che si perdono nel nervo crurale
che chiamasi anteriore, ed in quello che nomasi posteriore; oltre
i quali, avvene ancora il gran nervo sciatico che si divide parimente
in due, ed è appunto l'alterazione di questo nervo che cagiona
quella malattia che gli anatomici distinguono col nome di
Gotta Sciatica; che regolarmente rende zoppo l'individuo che
n'è attaccato: Sembrami, per altro, che l'opposizione di questi
critici si fondi per non vedere nella Scrittura un detaglio anatomico
di questo fatto straordinario, senza riflettere che ciò era un
vano pretendere, non essendo la notomìa in que' tempi conosciuta.
I medesimi critici veggono parimenti con sorpresa come Jacob percosso
nella coscia, e questa non essendo tutta via ripristinata, abbia
ancora tanta forza per lottare contro un messaggere celeste, e
per dirgli: io non ti lascierò a meno che tu non mi abbia benedetto.
Ma tutti gli esperimenti debbono sparire davanti l'autenticità
de' libri Sacri, i quali faranno cessare in noi così pure ogni
sorpresa dal momento che alla fede faremo tenere le veci di scienze
e di ragione.





(A)
Gen. Cap. 32 v. 33.





(56)
il Basnage osserva che sarebbe da desiderare che gli ebrei
si fossero appigliati, per ciò che riguarda il riposo del Sabato,
all'insinuazione di Ovidio; non ostante ch'egli fosse autore
Pagano:





Quaque Die redeunt rebus minus apta gerendis

                              Culta Palæstino Septima Sacra viro,



De Ar. Aman. lib. 1.







Se noi dovremmo attenerci alle decisioni de' Rabbini sulle
superstiziose cerimonie da osservarsi nel Sabato, e sul riposo macchinale
che impongono essi in simile giorno, gli ebrei non dovrebbero
muovere un passo dalla posizione in cui gli sorprenderebbe
il Sole nel momento del tramontare della vigilia, come lo
praticano appunto i Caraiti, attaccati al testo letterale che dice
אל יצא איש ממקומו ביום השביעי (al jezeh hisc mimecomò bajom
ascebinghi) Maneat unusquisque apud semetipsum, nullus
egrediatur de loco suo die septimo. (Exo. Cap. 16 v. 29.)
ma non essendo possibile rigorosamente fra noi eseguirsi un tale
precetto quale viene prescritto da Mosè, i Talmudisti pensarono
commutarne la pratica, limitando, in vece, il tratto di cammino
da permettersi in quel giorno a mille passi oltre le porte della
Città; ma questo ancora sgravato da qualunque siasi peso, eccetto
che il mero necessario abbigliamento, senza che vi entri niente
di superfluo nè di aggravante. (Ved. Tratt. Nghirub. Cap. XIV.)



Del resto assai malagevole si renderebbe a descrivere tutte le superstizioni
che si fanno luogo in questo medesimo giorno presso
i recenti ebrei: un prolisso trattato di Misnah vi è impiegato sulla
osservanza delle pratiche del Sabato.





(57)
Di tal fatta può dirsi precisamente l'ordine imposto da
Dio a Mosè (Exo. Cap. 30 v. 12 e 13) di non contare le dodici
Tribù d'Israel che col mezzo di tante monete, onde soccombere
quelle non dovessero ad un flagello sterminatore, numerandolo
individualmente come seguì appunto a David, il quale, per quanto ci
annunzia la Scrittura, pagò a tale gravoso prezzo l'ordine da esso
lui emanato a Joab suo ministro di fare l'ennumerazione individuale
di tutto il Popolo ebreo soggetto a' suoi domini (Sam. II.
Cap. 24 v. 16 17.) di tale natura può dirsi ancora la prescrizione
imposta duplicatamente da Dio a Mosè (Num. Cap. 18 v. 15
Exo. Cap. 13 v. 14): di redimere col mezzo di cinque monete di
argento qualunque primogenito dopo un mese della sua nascita,
ed altre simili prescrizioni dell'ordine medesimo, i motivi della
osservanza delle quali furono interamente dalle sacre pagine taciuti.






CAPITOLO VIII.



Mezzi presentanei che possono con sicurezza
condurci alla fissata riduzione, sì ovvia,
e salutare, senza ledere nella minima
parte la base fondamentale su di cui dee
sostenersi il vero Divino Culto del Popolo
d'Israel.



[image: ]



Persuasi intimamente che le moltiplici fondate
ragioni da noi fin quì riportate ci rendino
una volta della urgente necessità indispensabile
di alleggerire la nostra mente da tante
inutili cure; di liberare il nostro spirito dal
giogo ferale di tutte quelle illusioni che lo
abbaccinavano al segno di fare ad esso credere
l'errore verità, e questa una chimera;
di rappresentarli il soverchio necessario, e questo
indifferente; fermi dunque nella convinzione
di sì pressante bisogno, molto agevole assunto
parmi che dovrà per se stesso riuscirci di

rinvenire in seguito con esattezza i mezzi più
opportuni onde giugnere sicuri a questo grande
scopo, e discernere così metodicamente il bene
solido, e perenne da quello che in realtà fu sempre
mai riconosciuto, generalmente fallace, ed
apparente.



Ma siccome non è già la prevenzione quella
che dee guidare i nostri passi all'essenziale
ricerca di tali mezzi, nè il pregiudizio quello
che può farceli ritrovare con avventurato quanto
rapido successo; così, alieni affatto da quella,
onninamente scevri di questo, noi osiamo lusingarci
di potere essere finalmente condotti
alla meta propizia di nostre intense brame,
riassumendo, di slancio, gl'imponenti genuini
motivi che ci hanno già fatto precedentemente
determinare a stabilire l'abrogazione delle
nove parti de' precetti contenuti ne' cinque libri
del Codice Mosaico.



Avendo noi dunque tali precetti divisi in
tre classi differenti, a ciascuna delle quali per
conseguenza, abbiamo dovuto necessariamente
assegnare il rango, e l'oggetto conveniente,
onde rendere congrua, e solida ragione degli
idonei motivi che o indussero ad ammettere i
precetti contenuti nell'una, ed a sopprimere
quelle che giudicato abbiamo appartenere alle
due altre. Or da sì fatta operazione osservammo
risultare, che la decima parte di quelli

unicamente potea essere capace, in ogni senso
a costituire la base radicale della Religione
d'Israel, considerando le nove altre come superflue
al suo ben essere, ed inopportune alle
sue presenti circostanze.



In fatti se, come fu già da noi dimostrato,
tutte quelle ordinanze, o prescrizioni racchiuse
nelle abrogate classi più non debbono esistere
per l'odierno Israelismo, di sorte alcuna, essendo
restate sepolte, è circa ormai 18 secoli,
sotto le rovine deplorabili del tempio, e dell'altare
a cui una gran parte di esse riferivasi,
quale delirio di volere farle pure oggi valere,
anche non esistenti, sulla stravagante lusinga,
che un Inno, una Prece, una Jaculatoria,
espressa in certi destinati momenti, replicata
un numero di volte, impiegando per tal effetto,
de' vocaboli sinonimi, accompagnati da strepiti,
da gesta, da varie contorsioni, e da positure
differenti (58), debba tenere le veci di

olocausto, meritare il compenso equivalente,
e coll'efficace mezzo di quelle, potere attualmente
ancora conseguire dall'Eterno que' medesimi
favori, che già ne' tempi andati risultare
miravansi da questo (59)? E quelle che

racchiudono, come opportunamente osservammo
il giudiziario, il civile, il politico ec., non
fanno elleno parte delle Leggi di qualunque
civilizzato governo della terra, sotto i di cui
auspicj l'ebreo del pari che ogni altro subalterno,
mira esercitare tutti gli atti di umanità
e di giustizia che il Codice Mosaico avea prescritti?
E se oggi più non si lapida, non si
strangola, non si abbrucia i rei di aggressione,
di omicidio, ed i trasgressori della Religione,
come praticavasi allora, il facinoroso, l'aggressore,
e l'omicida sono frattanto puniti dalle
sane Leggi odierne, con de' supplizj egualmente
capitali, ma meno atroci di quelli che la prisca
teocrazia avea introdotti; lasciando all'eterna
giustizia la cura d'infliggere la pena che meritano
i refrattarj criminosi del vero culto che
l'ente ragionevole è in dovere di prestare al

di lui Opifice Supremo. Mi si accenni di grazia,
un solo popolo, purchè mediocremente illuminato,
che non riguardi come il primo essenziale
dovere dell'ordine sociale di punire il delitto,
difendere l'innocenza, soccorrere l'infermo,
e l'indigente, garantire le sostanze dei Cittadini,
e rendere giustizia a chi l'implora; e
tutto ciò è da quelli sì chiaro conosciuto, e sì
esattamente osservato, senza forse avere la
benchè minima contezza (come non l'avevano
effettivamente non più i Greci nè i Romani)
delle Instituzioni stabilite da Mosè nel Pentateuco
ad un tale riguardo. E non sono queste
prove sufficienti per dimostrare, che se anche
l'ebreo volesse a rigore mantenere quanto è prescritto
relativamente alle indicate materie,
l'impotenza nella quale oggi trovasi ridotto di
creare per se stesso nuove Leggi, farle valere
e propalarle, e la necessità che lo astringe,
d'altronde a sottommettersi, senza riserva, a
quelle del paese in cui vive, non lo metterebbero
interamente fuori della situazione di
eseguirlo (60)?







Or delle deduzioni risultanti de' precetti
contenuti nelle due abrogate classi, quale detrimento
domando, potrà mai risentire la Religione
dell'Israelismo, quale scapito soffriranno
le basi inconcusse, ed essenziali necessarie
a sostenere le pretta credenza di questo Popolo,
dalla semplice restrizione portata nella
terza, sulla quale si aggira unicamente il nostro
fissato piano di Riforma? A che mai riducesi
per se stessa una sì fatta modificazione
riguardata dalla stolida moltitudine fanatica,
sì strepitosa, e sì enorme? Primieramente a
simplificare l'affluenza complicata di ripetizioni

usate nel Pentateuco, siccome lo abbiamo altrove
rimarcato, prescrivendo i medesimi precetti,
sia che procedessero dall'indole propria
dell'idioma ebraico in cui esso fu scritto,
suscettibile di un dato genio tutto suo particolare,
sia che derivate fossero dal gusto universale
dominante in que' secoli, anche presso
gli Scrittori i più accreditati di altri popoli
per quanto noi conosciamo (61).







In secondo luogo poi a rendere il rigenerato
sistema della Religione Mosaica libero
interamente da tutto quelle superfluità, o pratiche
bizzarre, compatibili forse in un epoca in
cui l'ebraismo, illusoriamente predominato dal
ridicolo entusiasmo di formare per se stesso un
Popolo eletto dall'Essere Supremo, in preferenza
di ogni altro, (siccome fu già da noi
rimarcato nella nostra Introduzione Preliminare)
credevasi astretto di dovere adottare
delle massime stravaganti solo ad esso particolari,
onde essere tale considerato ad esclusione
di ogni altro; ma ne' secoli presenti ne'
quali più non appartenendo l'ebreo ad una
sola terra, ad un regno solo, ad una sola regione,
e che desso, al contrario, è proclamato
cittadino del mondo, specialmente se la sorte
lo fece nascere in Francia, od in Italia, non

sarebbe egli all'eccesso condannabile per lui di
volere spontaneamente portare delle marche
ridicole impresse sul suo volto per distinguersi
da tutti gli altri suoi concittadini, oltre le tante
altre infamanti delle quali la barbarie di certe
Leggi, la superstizione, e l'ignoranza di alcuni
Popoli contrassegnavanlo un tempo (62); ovvero
coltivare quegli usi antisociali che ignorati fossero
da questi, o avvalorare quelle strane cerimonie,
che gli attirerebbero il vilipendio
universale di tutti i suoi coabitanti?



In terzo luogo, per ultimo, a rimettere
la Nazione d'Israel sul piede degli altri popoli,
a purificare il suo culto, a civilizzarla
ne' suoi costumi, ad illuminarla, nell'educazione
morale, e nella coltura dello spirito, ed a

renderla tale, in una parola; quale il proprio
suo interesse lo impone, ed il propostoci disegno
salutare lo richiede.



Ecco verosimilmente a bastanza di che
fare quanto è duopo conoscere il bisogno urgente,
e indispensabile dell'immediata Riforma
che ci siamo essenzialmente prefissa del culto,
e dell'educazione Politico-morale del Popolo
Ebreo, ed i soli mezzi efficaci che possono con
sicurezza condurvici direttamente senza che la
base fondamentale vengane lesa nelle sue massime
più importanti, non dobbiamo rintracciarli
che nel vasto campo della nostra propria
ragione (63); quest'esimia ragione che ci fece
per tante volte in chiari accenti capire, che
la Religione dee essere limpida, semplice, universale,
alla portata di tutti gli spiriti, perchè
dessa è fatta per tutti i cuori; che la sua morale
non dee essere soffocata sotto l'aggravante
peso del dogma, che niente di oscuro, nè di

misterioso, nè di assurdo giammai dee sfigurarla
questa ragione, dico, non avrà tenuto indarno un
sì energico, e penetrante linguaggio, sempre che
noi saremo a sufficienza forti, e decisi per abbattere,
e svellere delle radici l'edifizio il più
impotente, ed il più mostruoso che l'abbia
mai disonorata, qual'è quello delle infinite
cerimonie superstiziose, delle pratiche all'eccesso
ridicole, e degli usi ributtanti, e irragionevoli
che tenere faceansi fatalmente fino
ad ora, il rango, ed il carattere di religione,
inventati scaltramente da quelli che bene intesero
in ogni tempo la teorìa delle regole
adeguate, e necessarie a mettersi in pratica
per sedurre, o ammaliare, secondo le circostanze,
o il bisogno, un popolo che sempre
tentarono, ad ogni prezzo, di rendere ligio
a' propri criminosi smarrimenti.



Non ignoro, d'altronde, quanto arduo,
e malagevole assunto riescire dovrà per certuni
quello di dovere abdicare in un momento quei
moltiplici deplorabili errori succhiati alla mamella,
che per un lungo periodo di anni furono
loro fatti considerare come sacri, ed essere
così astretti a sostituire in vece delle verità
nuove a' vecchi assurdi. Ma e pure questo è
in fatti l'unico sacrifizio, e il più importante,
e decisivo della sorte dell'uomo, che l'eccelsa
ragione, la società, e la natura esigono

fermamente d'accordo dalla prosapia d'Israel,
in contraccambio del mezzi efficaci, e salutari
ch'esse gli porgono. Quindi una volta che la
medesima si dedichi risolutamente di buon
grado a proclamare la durabile rigenerazione
del suo culto, de' suoi costumi, e della sua
educazione morale, guidata da principj sì edificanti
nel cuore, i mezzi sì avidamente ricercati
gli si offriranno per essi medesimi alla
mano senza la più tenue pena dalla sua parte;
soggiugnendo però che il ritrovarli solo non
basta; con ciò pressochè nulla avrebb'ella
cooperato al di lei proprio solido giovamento;
sopra d'ogni altra cosa urgente, e necessaria è
duopo studiare accuratamente la difficile teoria
di conservarli.



(58)
Senza fermarci quì ad oppugnare una pratica sì perniciosa
e sì comune, osserveremo soltanto che gli uomini, generalmente
parlando, hanno all'eccesso aumentati i vocaboli che servono a
marcare l'atto religioso, forse immaginando che la medesima idea
espressa nelle loro preghiere con vari giri differenti, gli uni più
sommessi degli altri, ed in ogni tempo seguitate da certe cerimonie
ch'essi supponevano dover piacere a Dio, loro attirerebbe
il suo alto soccorso di una maniera più affluente, più pronta, e
più efficace. I Greci, ed i Romani attribuirono molta forza, e
attività a certi vocaboli, ed a certe formule superstiziose che impiegavano
essi nelle loro preghiere al segno di restare fermamente
persuasi che mediante il favore di alcune parole, sostenute da varie
cerimonie bizzarre, essi potevano astrignere la Divinità ad essere
loro propizia. Egli è così che ogn'uno s'immagina di potere ampliamente
ottenere dall'Essere Supremo ciò che domanda impiegando
molti termini sinonimi accompagnati da varie attitudini
diverse, e da clamorose preghiere, che formano la base prima,
ed essenziale di presso che tutte le sette che conosciamo.





(59)
Non ostante che gl'Israeliti sieno stati sempre obbligati
di pregare Dio, non pare verosimile che allora quando essi offrivano
i sacrifizj entro il loro antico Tempio venerabile, avessero
duopo di usare di quelle tante interminabili preghiere fisse, e quotidiane
che praticare si veggono da' moderni ebrei nelle loro proprie
Sinagoghe. Ma essi, nulla di meno, sostenuti dal Profeta
(Oss. Cap. 14 v. 3) adducono con intima convenzione ונשלמה
פרים שפתינו (unscialemah parim sefatenu) Et reddemus vitulos
labiorum nostrorum. Intendendo con tale frase di potere
supplire oggi colle preghiere alla mancanza, ed alle totale cessazione
de' loro antichi sacrifizj; ed eccone precisamente lo norma
che quasi tutto il corpo dell'ebreismo ha conservata sopra un tale
rapporto.



Siccome tutti i giorni offrivasi nel tempio di Gerusalemme
due sacrifizj, cioè, l'uno la mattina, e l'altro la sera, gli ebrei
Talmudisti hanno così stabilito di dovere recitare nelle loro Sinagoghe
la preghiera delle mattina denominata תפילה (Teffilah)
quella della sera che chiamasi מנחה (Minhah) che reputano
equivalenti a que' due indicati sacrifizj oggi soppressi. Ma nella
occasione del Sabato, e delle feste solenni, durante il corso dell'anno,
oltre questi due sacrifizj quotidiani, aggiugnendosene altro
nuovo, così gli ebrei in simile giorno aggiungono parimente altra
nuova preghiera che appellasi מוסף (Mussaff) cioè, addizione.
E altresì opportuno quì di rimarcare, che oltre le preghiere testè
menzionate, che gli ebrei pretendono, d'accordo, come si disse,
fare equivalere a' sacrifizj annunziati, essi hanno ancora la preghiera
dell'entrare della notte, che stabilirono per ciò che restava
del sacrifizio vespertino, e che chiamano ערבית (Ngharbith).



Ma se Dio avesse aggradite le parole in proferenza delle vittime,
non lo avrebbe egli stesso fatto capire, nel modo appunto
ch'esso fece chiaro per tante volte intendere di volere Olocausti,
e non Preghiere in loro vece, o piuttosto, come chiaro si esprime
il Profeta Isaia (Cap. 58 v. 6 e seq.) nè gli uni nè le altre,
ma solo un puro, e retto cuore in loro luogo? E giacchè altrimenti
si presume, non basterebbe egli forse una sola concisa preghiera
in ciascun giorno?





(60)
È ben vero che sotto gl'Imperatori Romani gli ebrei avevano
l'amplia facoltà di giudicare pubblicamente secondo le Legge
Mosaica tutte le cause che agitavansi fra di essi, ma per altro
questo diritto, se vuolsi prestare fede ad Origene che vivea in
que' tempi, non era già devoluto a' medesimi che per la mera
procedura soltanto delle cause civili, giacchè le criminali erano
di competenza del solo Tribunale Supremo di Roma (Ved. Orig.
Epist. ad Rom. lib. 6 Cap. 1 & Epist ad Afric. pag. 243.)
Se v'ha tutta via de' luoghi ancora ne' quali dall'autorità Sovrana
permesso al corpo degli ebrei che n'è soggetto di costituire
nel suo centro un Tribunale espresso per discutere, o definire le
sole cause civili che si agitano fra gli individui di questa nazione,
ciò, per altro, non segue che nelle Città dove gli ebrei essendo
alquanto numerosi, come Livorno, Roma, Amsterdam, Praga,
Venezia, ed alcune altre, i tribunali ordinarj del paese non potrebbero
supplire ed evaderle tutte con quell'esattezza, e sollecitudine
che richiede la giustizia, per chi vuole cautamente amministrarla.
I respettivi Sovrani dunque di tali Stati concedono di
rivestire un certo dato numero di ebrei i più qualificati per lumi,
e per dovizie della dignità giudiziaria, rimettendo fra le loro mani
il deposito di una parte dell'amministrazione della giustizia; ma
questa dignità è d'altronde così precaria, e circoscritta, che può
essere loro tolta, o surrogata ad ogni momento, e soggetta in
qualunque siasi tempo alle leggi dello Stato, alle quali l'intero
corpo della Nazione che vi abita è per ogni parte sottomesso.





(61)
Molti commentatori, fra i quali Bustorfio, Girolamo
ed il celebre Aaron caraita (di cui mi riserbo a fare menzione allorchè
mi emergerà di proposito ragionare della setta del caraismo)
si fecero ad opinare che le frequenti ripetizioni che si trovano in
gran copia sparse per tutta la scrittura fossero una conseguenza del
genio particolare proprio della lingua ebraica, la quale attesa la
sua naturale semplicità e concisione suole ripetere d'ordinario le
medesime cose or sotto vocaboli differenti, ed ora sotto identiche
frasi. Per altro, tutto che quest'opinione sia vera in gran parte,
io veggo frattanto che Omero è generalmente imputato del medesimo
difetto, siccome lo sono tutti gli scrittori di quel secolo; ed
i critici ritrovano una conformità perfettamente identica fra la
maniera di parlare del poeta Greco, e quella con cui si esprime il
legislatore d'Israel; ed io rimarco parimenti che Marziale non ha
potuto astenersi in qualche luogo de' suoi epigrammi dal deridere
Omero per sola cagione di simile difetto (se tale potea questo in
quell'epoca chiamarsi), dal che si potrebbe opportunamente inferire
non essere già queste reiterazioni soltanto particolari al genio della
lingua ebraica, ma che anche l'idioma del cantore di Smirne suscettibile
fosse del carattere medesimo.



Da sì fatta maniera di esprimere sì di frequente le stesse
cose, vari pensatori trassero argomento d'inferire che Mosè non
potea essere l'autore del Pentateuco, e tanto più questo dubbio
prende piede in mente loro, facendo attenzione alla diversità dello
stile che vi s'incontra di tratto in tratto, ciò che forma una prova in
mente loro troppo idonea e convincente onde fare credere che un
medesimo scrittore non può in verun modo esserne l'autore: alcuni
ancora più moderati degli altri ne' loro giudizi, opinano che per
negligenza de' copisti l'ordine delle materie possa essere stato alterato
nel trascriverle dalla primitiva dizione originale; e di ciò
sembrami niente assolutamente più facile poichè siccome gli antichi
scrivevano sopra piccioli viluppi, o fogli separati, che rotolavansi
gli uni sopra gli altri, non avranno forse avuta le necessaria precauzione
di conservare sempre il metodo regolare delle materie, ed in
vece avranno fatto, senza dubbio, delle repliche, laddove era duopo
di sopprimere quelle che già vi erano antecedentemente, e di elidere
le cose inutili, o soverchie.





(62)
Per quanto ci narrano le Istorie di tutti i popoli conosciuti,
non vi fu luogo giammai sopra la terra, in cui gli ebrei che
lo abitarono non soggiacessero all'infamia degradante di vedersi
contraddistinti dal resto de' cittadini con certe marche affisse ora
nella sommità del Cappello, ora nella parte la più visibile degli
abiti, e le femmine stesse di questa nazione non ne erano escluse.



Negli stati musulmani poi, ne quali non è appena che un
secolo si contrassegnavano anche i Cristiani, la marca destinata
per gli ebrei era del tutto differente da quella che fissavasi per gli
altri, benchè non molto visibile, e per conseguenza meno avvilente
di quella con cui venivano marcati sotto il cielo apostolico romano;
ma una gran parte degli ebrei, per altro, ben lontana dal riguardarla
come tale, compiacevasene al segno di considerare come pessimi
ebrei quelli che cercavano di ocultarla, o che al prezzo di moneta
pervenivano a conseguirne l'esenzione.





(63)
Nostre Raison (dice il celebre D'Argens) est un don
de Dieu, qui ne saurait nous tromper; c'est un présent qu'il
nous a fait pour nous donner le moyen de le connoître, et de
le servir Lett. Juiv. lett. XXXIII. pag. 81. infatti se questa sublime
ragione, massime nelle cose dimostrativamente evidenti, ci
facesse smarrire dall'ameno sentiero che conduce alla solida perenne
felicità ch'essa promette, ne verrebbe per illazione che Dio c'ingannerebbe,
ciò che non può assolutamente sostenersi senza il colmo
dell'insania, Dio essendo la verità inalterabile medesima.






CAPITOLO IX.



Dall'origine della Misnah, e del Talmud;
ossia della Ghemarah; oggetto, e scopo
di entrambe.



[image: ]



I grandi avvenimenti, dice un pensatore inglese,
sono per l'ordinario da gran cause prodotti;
ma siccome i filosofi rigettano il più
delle volte, con certe ragioni da essi loro
credute valide, ed inoppugnabili, queste vantate
cause misteriose, e soprannaturali immaginate,
com'essi opinano, da un certo numero
di antichi ad oggetto di accreditare le loro
stravaganti opinioni colle quali ammaliarono
lo spirito del volgo, sì facile ad illudere e sì
malagevole a disingannare, essi avrebbero dovuto
piuttosto cercarne la sorgente nelle antiche
massime religionarie, e studiare con diligenza
il carattere genuino di que' soggetti
che le hanno prodotte, diffuse, ed accreditate,
onde con più pronta e più agevole maniera

pervenire alla esatta cognizione degli enimmi
sacri generalmente venerati, sì familiari ad
essi, e di cui la moltitudine insensata, si fa
depositaria, senza speranze di potere giugnere
per niun mezzo a comprenderli giammai (64).



Tale appunto è l'intima natura delle innumerabili
mistiche visioni delle quali sono
inondate le opere di cui entriamo a ragionare,
e tale è precisamente l'indole che ci fecero in
ogni senso conoscere avere quegl'individui che
le hanno fino a noi tramandate.







Per altro l'antichità di queste opere, il
rispetto illimitato verso gli estensori d'esse
che si ebbe la scaltrezza d'insinuare nell'animo
di quelli sventurati che si avea precedentemente
sedotti, il fermo loro accanimento nel seguitare
le une, nel difendere gli altri, la cura
indefessa che fu da quelli presa in ogni tempo
ad oggetto di propalarle, e perpetuarle, come
opere provenienti dal Cielo, e dettate dalla
stessa increata mente dell'Essere Supremo: tutto
ciò, dico, dovea per necessità indispensabile
impedire loro di credere che quelle opere, in
gran parte, altro non fossero per elleno medesime
che un aggregato informe d'idee bizzarre,
scaturite da altrettante immaginazioni
travviate, il delirio particolare delle quali
divenne pur troppo in breve spazio di tempo,
come succedere dovea senza scampo, uno smarrimento
quasi universale di tutto un popolo immenso (65);
verità che frappoco sarà posta
da noi al chiarore dell'evidenza.







Dal fin quì esposto sembrami rendersi
quanto è duopo manifesto che inferire solo io
voglio di quelle opere unicamente che la tradizione
fece pervenire fino e noi, cioè il Talmud,
ovvero come altri dicono la Ghemarah, e di tutte
le parafrasi complicate che la seguono (66),
ma affine di procedere con un ordine metodico,
e sicuro in tale utile ricerca, fa d'uopo avanti
d'ogni altra cosa analizzare la sorgente immediata
da cui esso emana, e discendere in
seguito a conoscere i presunti solidi fondamenti
su' quali appoggia l'ebreismo quella cieca macchinale
venerazione ch'esso ebbe sempre per
riguardo ad un tal libro, considerandolo come
un codice non meno antico, e tanto sacro quanto
lo stesso pentateuco di Mosè (67).







Benchè molti critici sieno fra loro discordi
circa lo stabilire il tempo in cui il Talmud sia
stato effettivamente compilato, pure noi lo fisseremo
a 125. anni dopo la devastazione del
secondo tempio; tale essendo l'opinione la più
generalmente conosciuta, e adottata.



Il Rabbino Jeudah il quale vivea in que'
tempi, e che attesa l'esemplarità della sua
vita era denominato degli ebrei de' suoi tempi
רבנו הקדוש (Rabenu Akadosh) (nostro maestro
il santo); questo Rabbino, dico, il quale
era eccessivamente dovizioso, ed amico intimo
dell'Imperatore Antonino il Pio, veggendo che
la dispersione degli ebrei avrebbe fatta dimenticare
questa legge di bocca, ossia orale,
scrisse tutti i sentimenti, constituzioni, e tradizioni
de' Rabbini che lo avevano preceduto

in un grosso corpo di opere, che distinse col
nome di משנה (Misnah) cioè Ripetizione
della legge che divise in sei parti; la 1. riguarda
l'Agricoltura; la 2. si rivolge a fissare
l'epoca in cui debbono cominciare, e finire il
sabato, e le altre feste; la 3. tratta dei matrimonj,
e di tutto ciò che rapportasi alle femmine;
la 4. delle procedure giudiziarie, e
delle vertenze che nascono sopra ogni sorta di
affare civile; la 5. ha per iscopo la santità,
ovvero i sacrifizj, ed i principali riti della religione;
la 6. finalmente si aggira sulle purità,
e sulle impurità (68). Ma siccome questo libro
era per se stesso molto succinto, e per conseguenza
poco intelligibile; un inconveniente di
tale natura ha dato origine a delle forti, e
interminabili questioni, le quali fecero in
ultimo risolvere due colti Rabbini abitanti in

Babilonia, l'uno chiamato Rabenah, e l'altro
Rabascè di riepilogare tutto ciò che era stato
esposto, ed agitato fino a' loro tempi sulla Misnah,
aggiugnendo molte altre osservazioni loro proprie,
apotemmi e detti rimarcabili, fissando la
misnah come per testo, e le appendici accresciute
ad essa da' medesimi, come una spiegazione
creduta ovvia, e analoga, dal complesso
delle quali essi formarono poscia l'intero corpo
del libro, che denominarono תלמוד בבלי Talmud
Bably, cioè Talmud Babilonico, oppure גמרה
(Ghemarah) che significa perfezione, diviso
così ancora in 6 parti, denominate מסכתות
(Massahtoth) Trattati; non tacendo però che
alcuni anni avanti un certo Rabbino Johanan
di Gerusalem avea compilata un opera quasi
uniforme che chiamò תלמוד ירשלמי (Talmud
Jerusalmi) cioè, Talmud di Gerusalem; ma
essendo stata questa ritrovata molto concisa,
rapporto alla vastità delle materie sulle quali
si aggirava, ed anche riconosciuto di uno stile
alquanto barbaro, e inusitato, il babilonico
gli fu di gran lunga preferito, come più vasto,
più elegante, e più intelligibile.



A questi poi dopo qualche spazio di tempo
il Rabbino Salomon, detto comunemente
Rascì (R. Scelomoh Yarki) di origine francese,
fece un brevissimo commentario, ed un
accademia di vari altri differenti Rabbini vi

aggiunse così pure una certa dose di questioni,
che appellarono תוספות (Tossaffoth)
cioè appendici, o addizioni. E quì opportuno
però di rimarcare che da questo Talmud
Babilonico, furono già da gran tempo elise
molte cose, particolarmente i tre trattati compresi
ne' sei de' quali io vengo di parlare,
attesochè quelli che concernono le materie riguardanti
l'agricoltura, o le semenze, i sagrifizj,
le purità, e le impurità più non sono
attualmente in uso di sorte alcuna presso gli
Israeliti de' secoli recenti.



Questa Ghemarah, e Talmud Babilonico
che serve di regola fondamentale agli ebrei
in tutte le loro cerimonie religiose, non meno
che in tutti i loro affari, sia civili, o criminali,
è scritto in un linguaggio caldeo di que'
tempi ch'è assai difficile ad intendersi, perchè,
al riferire dei dotti, è molto lontano
dalla purità dell'antico terso caldeo che parlavasi
in Babilonia; oltre a ciò quell'opera
è piena di confuse questioni, di storie, o
piuttosto di leggende fatte a piacere, che i
semplici decantano per vere, ma per poco
discernimento che si abbia, riesce agevole il
comprendere, non solo altro queste non essere
che allegorìe inventate da persone più dedite
a sorprendere il lettore, che ad instruirlo, e
che ad altro non tendono in massima, che

a rendere gli ebrei all'eccesso ridicoli in faccia
agli altri popoli, ma che si scorge in esso
altresì delle falsità evidenti, massime in ciò
che riguarda l'istoria, la cronologia, e le
scienze. Il loro principale scopo, in una parola,
non è ad altro fine rivolto che ad aggravare
la mente di un affluenza incalcolabile di usi,
e cerimonie il più delle volte opposte, ma quasi
sempre estranee all'essenzialità della vera
legge primitive, la quale era onninamente
aliena da quelle superfluità, o sottigliezze che
formano la base delle odierne instituzioni tradizionali (69).



È ben vero, per altro, che gli ebrei forniti
di talenti, e di coltura, non prestano fede e

questi fatti, senza un ben maturo ponderato
esame; ma frattanto la generalità di questa
nazione riguarda come un esecrabile apostasia
il dubitare un solo istante della validità delle decisioni
talmudiche, per le quali essa nutre una venerazione
tale, come se quelle fossero esternate
dalla bocca dello stesso legislatore Mosè.



Egli è dunque così che queste tradizioni
sono divenute sì affluenti presso i recenti Israeliti,
(benchè sopra un tale proposito qualunque
altra nazione non la ceda all'ebrea in verun
modo) che tutta l'intera vita di Mosè non
sarebbe stata sufficiente per riceverle da Dio
sulla vetta di Sinai, dove suppongono che le
abbia esso apprese durante lo spazio di 40.
giorni di sua non interrotta permanenza sopra
quel monte: ma gli ebrei Talmudisti pretendono
di fare tacere ogni oppositore col loro autorevole
assioma הלכה למשה מסיני (Alahah Lemoscè Missinaj)
Decisione che Mosè ha ricevuta sulla montagna
di Sinai. Ma non veggono quanto sia fallace
una simile asserzione; e quando ancora nascondesse
quella in se medesima qualche ombra
di possibilità, l'errore che la segue in ogni
parte, l'inverosimiglianza che l'accompagna,
ovunque la farebbe senza ritegno, ad ogni riguardo
allontanare. E ciò che di peggio io vi scorgo
si è che sotto questo nome specioso di tradizione
gli ebrei hanno abbracciato, alla rinfusa, i

vaneggiamenti de' loro dottori, come se Dio stesso
glieli avesse loro rivelati sotto l'apparenza d'inspirate
intuizioni, non permettendosi neppure di
esaminarli (70), a meno di non volere cadere
nell'eresia de' Caraiti (di cui sarà da noi
parlato difusamente altrove); e se alcuno si
facesse a richiedere loro le fondate ragioni di
quelle innumerabili glose rabbiniche, le quali
sembrano allontanarsi onninamente dal genuino
testo della legge, essi non hanno altra risposta
a dare, che אמרו חכמנו (Amerù Hahamenu),
cioè, lo dissero i nostri savi, aggiugnendo così una
fede implicita alle confuse interminabili discussioni
dei loro talmudisti, nella guisa che procedevano
appunto i discepoli di Pitagora, quando
erano interrogati sopra qualche assunto alquanto
difficile e risolversi: egli lo ha detto, era per

quelli lo soluzione la più positiva, ed inconcussa
di qualunque siasi arduo problema. (71).







Tale è propriamente l'origine e lo scopo
di quel tanto decantato codice, sì profondamente
venerato dall'intero giudaismo, distinto
generalmente col nome di Talmud, le affluenti
frivole questioni delle quali è quest'opera immensa
per ogni parte ripiena, non solo sdegnarono
per tante volte i filosofi saggi, ed
illuminati fino a rigettarne le massime, e a
deriderlo; ma quale appunto lo fu in seguito
l'apocalisse per rapporto al cristianesimo, non
servì quello che d'un arma offensiva della
quale usarono i nemici d'Israel, in ogni
tempo, per attaccarlo, anche nelle sue massime
più essenziali, e orribilmente infierire contro
di esso (72).







Infatti cosa potevano mai pensare gli antichi
filosofi Greci, Arabi, e Romani, osservando
agitare delle lunghe, e pertinaci discussioni
per giugnere a diffinire se sia permesso
in giorno di sabato cavalcare un asino per condurlo
a bere, oppure se debba tenersi per la
cavezza? se si possa in tale giorno camminare
sopra un terreno seminato da poco tempo, per
non incorrere nell'inconveniente di calpestare,
o portare via, qualche granello di semenza
co' piedi, ed essere quindi obbligati a seminario
di nuovo, ciò che in sabato non lice? se sia permesso,
in quel giorno medesimo scrivere tante
lettere, o parole capaci a formare unitamente
un discreto paragrafo completo? se
debba pure permettersi di mangiare un uovo
nato, o prodotto entro quel medesimo giorno ec.?
E di quanti altri sì fatti scrupoli bizzarri, e
paradossali non sono ripieni ovunque il Talmud
con tutti i suoi differenti commentarj per
rapporto alla pasqua delle azzime, ed alla
purificazione del vecchio fermento lievitato
nelle case? Vi si fa un lunghissimo trattato

per decidere se mirando passare un sorcio in
qualche parte della casa con una mollica
tenuissima di pane in bocca, dopo fattovi lo
sgombro generale, debbasi ricominciare con
nuove rigorose indagini le purificazione di detta
casa; se si possa cucinare i cibi destinati per
uso della pasqua, delle azzime col residuo dei
carboni serviti ad abbruciare il vecchio pane
fermentato, ed altre simili mostruose questioni
che opportunamente mi emergerà di riportare (A)
le quali non solo allontanavano gli ebrei
dalla vera inalterabile osservanza delle sacre
instituzioni mosaiche, ma gli rendevano altresì
rozzi, ignoranti, e spregevoli all'eccesso in
faccia di tutti gli altri popoli del mondo, ed
in particolare i Greci, ed i Romani i quali
vedevano sensibilmente la discrepanza, rimarcabile
che potea con fondata, ragione assegnarsi
fra le loro classiche scuole; e gli assunti utili,
e rilevanti che vi si trattavano, e quelle de'
talmudisti, e le loro stravaganti; e prolisse
controversie; ma passiamo a rendere, più dimostrativamente
sensibili queste verità sublimi,
e interessanti.



(64)
L'accidia, e l'indolenza, vizj sì ordinari alla massima
parte degli uomini sono, al parere di un dotto moderno, molto
confluenti ad alimentare i progressi poco vantaggiosi della tradizione.
L'uomo, generalmente parlando, è per indole sua più proclive a
credere macchinalmente una cosa che gli si assicura vera, di ciò
che inducasi ad affaticarsi con un esame lungo, e costante, e con
uno studio assiduo e penoso, ritrovando molto più agevole di seguitare
con una stupida quiescenza il corso delle cose già conosciute, ed
usitate, che di analizzarne l'origine, o sormontare fino alla primitiva
sorgente dalla quale si fanno quelle scaturire; così è che la generalità
delle persone lasciasi trascinare dal torrente impetuoso degli assurdi
dominanti, e finisce in ultimo col precipitare miseramente nel baratro
immenso di tutti i più orridi smarrimenti, dietro l'esempio fatale
di quelli (stupidi senza dubbio al pari di esso) che lo hanno preceduto,
chiunque, per tanto, vuole sanare di sì fatta deplorabile cecità, dee
seguitare con una cauta fermezza il precetto salutare di Seneca il
filosofo, non curare i giudizj del volgo, e sfuggirne la relazione:
Unusquisque mavult credere quam judicare: nunquam de vita
judicatur, semper creditur, versatque nos et præcipitat traditus
per manus error, alienisque perimus exemplis: Sanabimur
si modo separemur a cœtu. Sen. de vita beata Cap. 1.





(65)
È ne' tempi calamitosi di smarrimento, e d'imbecillità,
dice un illuminato filosofo moderno (Philosoph. du bon sens
Tom. 1 Réfl. 1. § IX. pag. 94.) che la massima parte delle
tradizioni che fanno fremere le persone dotate di acume, e di talenti,
ha presa la primitiva sorgente, e benchè i nostri progenitori
abbiano voluto dare a queste un antichità più insigne di quella
che si può elleno fondatamente attribuire, non è frattanto che alla
loro arbitraria ignoranza, ed alla smodata credulità de' medesimi
che noi ne siamo interamente debitori; essi sono stati pur troppo la
vittima sciagurata degl'impostori loro contemporanei, e noi saremmo
la loro, se non tentassimo di scuotere il giogo lacerante che dessi
vollero imporre alla nostra ragione, dopo di averla per tante vie sedotta,
illaqueata, e renduta quasi affatto impotente di riuscirvi.





(66)
Tanto la Misnah, della quale noi entriamo bentosto a
ragionare, quanto il Talmud, ossia la Ghemarah che serve alla
medesima di commento, e di cui mi riserbo a ragionare opportunamente
in seguito, altro infatti non sono che un ammasso complicato,
e assai diffuso di decisioni sopra un infinito numero di casi
di coscienza, che nascono di frequente sulla pratica de' riti, e delle
cerimonie, nella massima parte rabiniche, per le cui osservanza fu
più volte rimarcato da' critici che l'ardore del popolo ebreo tiene
certamente del prodigioso.





(67)
Il celebre Maimonide nella sua prefazione alla di lui
opera (Yad Hazakah mano forte) dice che Mosè avanti la sua
morte scrisse di proprio suo pugno tanti esemplari del codice delle
sua legge, quante erano le tribù d'Israel, distribuendone una per
ciascuna di esse, e deponendo un altro simile nell'arca detta di
alleanza; e che desse, aggiugne lo stesso Autore, comunicò in seguito
di viva voce al sinedrio del suo tempo l'interpretazione di
questa medesima legge, quale interpretazione ch'egli sostiene
comunicata da Dio a Mosè direttamente sulla vetta di Sinaj, fu poscia
insegnata dopo la morte di esso agli antichi seniori da Gesuè
suo successore, e luce del popolo d'Israel (vedi Pirkè avoth cap. 4)
e che quelli che gli succederono, in qualità di capi, e Sanhedrim
fecero lo stesso al riguardo degli altri più recenti che ne accrebbero
il numero all'eccesso fino a R. Jeudah il santo, che tutte le raccolse,
conferì loro il metodo di cui mancavano, e le mise il primo
per iscritto.





(68)
È opportuno quì di avvertire che ognuno di questi
ordini, o regole è parimente suddiviso in molti libri, o trattati
differenti, che noi non faremo in questo luogo che accennare di
slancio, riguardando come opera lunghissima, e penosa il riportarla
tutta per intero, potendosene agevolmente osservare il dettaglio in
Bustorfio (Recens. Oper. Thalmud.) Per esempio, quello delle
semenze, o dell'agricoltura contiene undici trattati; il 2. è diviso in
dodici libri, il 3. ne comprende sette, il 4. dieci, il 5. undici; il 6.
finalmente racchiude dodici libri. Il Talmud ha così pure sei
ordini, i quali sono divisi in sessanta tre libri, e questi libri vengono
ancora suddivisi in cinque cento, e venti quattro capitoli, de' quali
si compone l'intero corpo immenso di quest'opera.





(69)
Oltre le numerose prescrizioni di tante speci differenti
che sono comprese in questo Talmud, ed alle quali tutti gli ebrei
sono obbligati di sottomettersi ciecamente, senza riserva, essi hanno
certi usi che differiscono, secondo le varie posizioni dove si trovano;
essi chiamano questi usi locali מנהגים (minhaghim) costumanze;
e per meglio ritenerli vi fu per sino chi ne ha così pure composti
de' libri particolari: si può inoltre chiaramente rimarcarli leggendo
i libri di preghiere che sono in uso fra gli ebrei, e ne' quali avvi
qualche tenue diversità sia per l'ordine, sia per le cose, giacchè
il metodo seguito dagli ebrei italiani, polacchi, ed orientali nell'esercizio
di tali preghiere, è alquanto differente da quello praticato
dagli ebrei di origine spagnuola o portoghese.



I Rabbini scrissero così pure sopra questo medesimo soggetto
un'altr'opera che ha per titolo דינים (Dinim) giudizj, che si
possono quasi ridurre alle costumanze, per che gli ebrei variano
in ciò; e questi Dinim non contengono che delle ragioni probabili
perchè si debba fare una cerimonia piuttosto d'una maniera, che
di un altra.





(70)
I partigiani della tradizione sostenuti da' ministri di
questa non cessano di ripeterci che i motivi della fede, come le
picciole ali date a Mercurio, sono troppo deboli per sostenerla; ciò
che ha indotto forse il Mallebranche ad opinare, che pour être philosophe
il faut voir évidemment; et pour être fidèle il faut croire
aveuglément Rech. de la ver. Tom. II. pag. 168. Peraltro Mallebranche
quì non s'accorge che del suo fedele, esso forma un imbecille,
poichè in che mai consiste l'imbecillità? a credere senza un
motivo plausibile sufficiente per credere: tout homme (come giustamente
lo riflette un dotto scrittore moderno) qui se vante d'une
foi aveugle et d'une croyance sur oui dire, est donc un homme
enorgueilli de sa sottise. Elvet. de l'hom. Tom. III. pag. 89.





(71)
Del resto benchè gli ebrei nutrino uno zelo straordinario
per le tradizioni ch'essi pretendono di avere gradatamente ricevute
da' loro più lontani progenitori, come si disse, e che difendono con
pertinace accanimento, essi non hanno potuto giammai, ciò non
pertanto, convenire fra di loro degli autori da' quali gli hanno i
medesimi realmente ricevute, ciò che riesce molto agevole a provarlo,
unendo insieme i libri che ne hanno trattato diffusamente di
proposito, come sarebbero, per esempio, i commentari che sono
stati fatti sul trattato che ha per titolo (Pirkè Avoth) I Capitoli
de' padri. L'illuminato Abravanel (nella sua prefazione all'opera
che ha per titolo (Nahaloth Avoth) cioè, Retaggio de' padri, ha
usato di ogni suo sforzo per giustificare questa pretesa non interrotta
tradizione, ma inutilmente, A. Iosef Hajon, e David Gantz
l'Autore del Iuhasim, ovvero il libro delle famiglie, e tanti altri
che hanno agitate simili questioni non ci sono meglio riusciti. Ciò,
per altro, sopra di cui tutti i rabbini sono concordi si è che dopo
Jesuè successore di Mosè, fino a Jeudah il santo, che raccolse tutte
le tradizioni, come osservammo, e le mise il primo per iscritto, vi
ha parimente una classe di antichi, la quale ricevè in origine da
Jesuè l'interpretazione della legge, indi a questi successero i profeti
di cui Samuel è stato il primo; e dopo i Profeti ebbe luogo
la grande assemblea, o sinagoga che si tenne sotto Esdra. Il dotto
R. Mosè da Cotsì (nel suo gran libro de' comandamenti della
legge Mosaica) ad oggetto di unire questa catena immensa di tradizioni,
e dimostrare ad un tempo medesimo che dessa non era stata
interrotta giammai durante la cattività degli ebrei nella Babilonia
produce certi illustri soggetti della tribù di Judah; e di quella di
Beniamino che furono condotti cattivi in Babilonia, ed assicura
inoltre che dessi vi stabilirono la celebre accademia di Nahardea
sull'Eufrate, la quale vi fu in seguito conservata del pari che le
tradizione, che venne poscia insegnata a quegli ebrei che ritornarono
da Babilonia in Gerusalem con Zorobabel, ed Esdra, dove si
stabili così pure un accademia ad imitazione di quella di Babilonia,
che non lasciò perciò di sussistere ancora perchè tutto il corpo degli
Israeliti non ritornò già interamente in Gerusalem. Finalmente
questa tradizione fu conservata pure dopo Esdra, il quale era capo
dell'assemblea che si nomina la grande fino a' tempi del più volte
riportato R. Jeudah il santo che tutte le raccolse, come accennammo.





(72)
Quelli che con asprezza maggiore vollero tenacemente
infierire contro i principj che servono di base al cristianesimo, si
prevalsero di quelle tante predizioni che l'apocalisse di Giovanni
ci rappresenta come infallibili, e molto prossime a succedere, e che
realizzare frattanto mai non si videro, che non si disse intorno a
quella nuova Gerusalem di mille anni di cui è fatta menzione
nel Cap. 21? La sua forma dovea essere quadrata, la sua lunghezza
larghezza, e sommità dovevano essere di dodici mila stadi (500
leghe di francia) per conseguenza le case dovevano avere così
pure 500 leghe di ertezza: se così è dovea riuscire di non
poco incomodo per coloro a' quali fosse toccato di abitare l'ultimo
piano: e quella enorme bestia simbolica di sette teste, e dieci corna col
pelo di leopardo, i piedi dell'orso, l'esofago del leone, la forza del
drago; ebb'essa un successo migliore della prima? e la caduta delle
stelle dal Cielo sulla terra, e che col contatto che quelle fecero
col sole, e colla luna il loro passaggio restarono entrambe oscurate
nelle tre parti? E quel sì fatto libro che l'Angelo fece mangiare
all'Autore dell'apocalisse, qual libro riusciva dolce nel palato, e
amaro nello stomaco? se riflettiamo alla stravaganza di sì fatte predizioni
non dovremo certamente più stupirci, se i numerosi commentarj
fatti sopra di esse parvero consolidare le invettive che furono sovente
lanciate contro l'apocalisse, ed aggiugnere efficaci motivi agli avversari
di esso onde riguardarlo come apocrifo, e mendace.





(A)
(Ved. Ghem. Tratt. Sciab. et Pesah. fol. 6 7 8.)






CAPITOLO X.



Le glose moltiplici, e le diffuse parafrasi
aggiunte da' Rabbini al codice Mosaico,
non solo ne adombrarono la primitiva
purità edificante, ma oltremodo gravosa,
ed opprimente ne resero l'osservanza.



[image: ]



È cosa renduta omai troppo evidente, al
detto universale de' filosofi, che una causa non
produce mai il suo analogo effetto, se non se
allora quando essa non è interrotta, nel progresso
della di lei azione, da altre cause più
forti, e più insistenti, che per allora indeboliscono
l'azione della prima, e la rendono
inutile: è ben vero pur troppo rendersi presso
che impossibile assolutamente di fare adottare
de' sani, de' metodici, degli utili principj ad
uomini eccessivamente inveterati negli assurdi
prevenuti in favore de' medesimi, che ricusano
di riflettere, e quali nuovi etiopi schivano la luce,
e inclinano a vivere sepolti nelle tenebre; ma

comunque siasi è d'altronde oltremodo necessario
che la verità disinganni le anime illibate
proclive alla ragione che la ricercano di buona
fede, guidati dal commendevole disegno di
ritrovarla (73). La verità è una causa; essa
produce direttamente il suo effetto analogo
allora quando la sua impulsione non è in verun
modo nè alterata, nè intercetta da ostacoli
che sospendino il corso regolare de' suoi
effetti. Una prova infallibile di tutto quanto
sostenghiamo si è, che la causa dalla quale
partiva il culto che i posteri di Abramo hanno
per molti secoli conosciuto, e praticato non

potea essere più ragionevole, ne più giusta,
nè migliore, e gli effetti omogenei che risultare
si videro per lunga serie di anni chiaro ad
evidenza lo dimostrano: ma l'errore funesto
che baldanzoso fecesi avanti a soggiogare il
cuore umano, indebolì enormemente l'azione
salutare della prima, ne tenne allora le sole
veci, ne formò l'unico scopo, e la rese come
affatto inutile per l'Israelita de' secoli a noi
più vicini, o almeno come accessoria a' di lui
urgenti bisogni.



Infatti come mai accordare un ammasso
spaventevole di chimere, di usi insensati, e di
fanatici esercizj che ripugnano il buon senso,
colla pretta religione che dee essere guidata
dalla sola verità, e formare il più grato alimento
di ogni anima sensibile, di ogni cuore
ingenuo, e riconoscente? Le pratiche superstiziose
sono alla religione, dice un dotto scrittore
moderno, ciò che i germogli inutili sono
a' vegetabili; essi ne corrodono lo spirito, e il
suco, lasciano il tronco scevro di umore prolifico,
e l'impediscono di pullulare alcun frutto;
le moltiplici differenti credenze che dividono
il mondo ci fanno sensibilmente conoscere che
quelle appunto le quali sono le più aggravate
di cerimonie superstiziose, o di riti stravaganti
sono regolarmente le meno praticate con quella
integrità, ed esattezza che richiedono, nè si

veggono mantenute giammai nell'essenziale (74).
Un ebreo talmudista, un cattolico romano

trasgrediranno i comandamenti dell'Essere Supremo
dieci volte il giorno, e sembra, ch'essi
riserbino entrambi tutta la loro più austera
devozione, il primo ad alcune pratiche ridicole
del sabato, o della pasqua, e l'altro all'uso
stravagante delle vigilie, o della confessione;
ve n'ha fra quelli chi commetterà tranquillamente
una frode, un adulterio, e che non
si indurrà giammai a bere il vino premuto da
un goi, nè vorrà in alcuna guisa tagliare il
pane col coltello di costui (75): siccome avvene

parimente fra questi chi non si farà il minimo
scrupolo di rubare, di commettere delle infamie,
ed anche, degli attentati i più crudeli,
mentre non vorrebbe perdere la benedizione
del prete, o la messa di un solo giorno (76).



Tale è il destino di quelle religioni che
impongono un giogo insopportabile, ed un ammasso
enorme di pratiche futili; esse cadono
nell'inconveniente pernicioso di doversi mancare
nell'essenziale, e di non essere osservate
ne' punti, che più sarebbe urgente di conoscere,
e mantenere, intanto che quelli che
sono per loro stessi indifferenti si mirano difendere
coll'entusiasmo il più fervido, e il
più deciso. Ma l'uomo nato con una intelligenza
libera, e con un declivio che lo porta

a conservarla tale; spezza finalmente quelle
truci catene che tentano a renderla illaqueata,
togliendo ad essa, per tante parti, l'uso commendevole
per cui il Supremo Creatore l'avea
in origine destinata.



Un disordine cotanto pregiudicevole noi
lo dobbiamo senza contrasto all'enorme affluenza
di glose, commenti e tradizioni aggiunte
al codice antico specialmente sul quale era
basato il culto primitivo che il popolo ebreo
ha un tempo esercitato col più felice successo,
e laddove questo, già di soverchio aggravante,
per se stesso, rendeva spossate le forze per sostenerlo,
quelle le opprimono interamente, e
le annientano, senza avere giammai sortito il
loro intento, e con massimo scapito irreparabile
dell'umana ragione.



E quale mai sarebbe lo stupore de' Patriarchi
de' Mosè, de' Jesuè, de' David, de' Salomon,
e de' Profeti se attualmente risorgessero
fra i viventi, e che potessero trasferirsi in tutti
gli angoli della terra dove la prosapia d'Israel
è a' tempi nostri diramata, senza però
essere prevenuti delle strane peripezie alle
quali fu essa per tante volte soggetta, dal secolo
in cui essi vissero fino all'età nostra?
Questi sani credenti opinerebbero, senza dubbio,
di ritrovare tutta via intatto sulla terra
l'eccelso culto da essi un tempo conosciuto,

e praticato, e lo vedrebbero involto dal fosco velo
di parafrasi diffuse, oscure, ed annojanti; alle
semplici, e nitide verità sulle quali reggevesi
fondatamente la loro pretta credenza essi vi
troverebbero surrogate le visioni deplorabili,
e le mistiche allegorie di certi uomini proclivi
a controvertere ogni minimo punto contestato;
in vece dei limpidi sacrificatori che estolleveno
le glorie dell'Eterno, ed offrivano le vittime
al venerabile altare della verità, per espiazione
de' falli che commessi erano dal Popolo,
essi vedrebbero una caterva insana di sedicenti
כהנים (Cohanim) Sacerdoti, senza meriti,
e senza causa baldanzosi pretendere al grado,
vantare i requisiti, ed imitare, in gran parte,
le ingerenze che unicamente erano imposte,
per divino comando, alla sola prosapia di
Aaron (77); se ricercassero di visitare il loro

בית המדרש (Beth Amedrash) casa d'interpretazione (78)
vi si farebbero spettatori delle questioni
le più insulse non solo, ma le più detestabili
per diffinire se con fiaccola di sego, di
cera, ovvero di olio debbasi accendere il lampadario
del sabato (79), se l'anima di Adamo

passasse nella spoglia corruttibile di Seth, e
da questa entro il Corpo di Mosè; se David
sarebbe nato un aborto senza il dono gratuito
di anni settanta fatto ad esso dal primo ente
ragionevole creato (80); Se Dio si pentisse di

avere distrutto Gerusalemme; se egli se ne
attristasse, in che passa egli il suo tempo, ed
altre inezie simili, ed esecrabili bestemmie (81);
se informare si volessero de' progressi

luminosi che la religione del popolo d'Israel
ha fatti da 1600 anni a questa parte, loro si
mostrerebbe il codice mosaico trasformato in
un ammasso enorme di pratiche, di usi, e di cerimonie,
tanto stranamente ridicole per essi,
quanto riescono all'eccesso tiranniche, insoffribili
per noi; essi vi scorgerebbero imposte
nuove instituzioni, nuovi digiuni comandati,
nuovi cibi vietati, altre lunghissime devote
rassodie; e reiterate jaculatorie prescritte che
erano del tutto sconosciute nei tempi andati (82);

se la loro curiosità gli eccitasse finalmente ad
investigare gli avanzamenti solidi, e proficui,
che il popolo d'Israel fece, dopo un epoca
immemorabile, nelle arti, nelle scienze, e nei
costumi, loro si porrebbe da una parte sotto
gli occhi uno sciame spregievole di sordidi,
ed insensibili usuraj ontosamente impinguati
colla desolazione del prossimo (ved. l'annot.
anteced. 37.) alcuni chirurgi, pochi medici,
molti commercianti, e niun artefice; mirare
si farebbe loro dall'altra l'espresso divieto
dello studio delle scienze (nomate follemente
profane) sotto comminatorie fulminanti di
eterna dannazione contro di colui che avesse
osato applicarvisi, o farne pubblico esercizio (83);
e convincersi, per ultimo, essi dovrebbero
più oltre che i costumi vanno fra

noi al graduato livello dell'ignoranza, prescritta
come utile, e necessaria all'eterna salute
del popolo d'Israel (84).



Ecco l'abominevole confronto che risultare
per ogni parte vedrebbero quegli uomini benemeriti
dell'Israelismo fra la pura inalterata
credenza professata un giorno da' medesimi, e
le moltiplici ributtanti cerimonie, che sotto
l'imponente viluppo di religione praticare osserverebbero
fra noi.



Insensati! Essi tutti d'accordo esclamerebbero
fremendo, se la religione si crede
(com'essa è, senza alcun dubbio) necessaria
oltremodo a tutti gli uomini, non è egli forse
innegabile che le medesima debba essere intelligibile
per tutti? Essendo essa, (come ogni
sano filosofo ne conviene pienamente di buon grado)
l'oggetto il più importante, e il più indispensabile
per la specie umana, l'eterna volontà

dell'Essere Supremo esigere non dee ch'ella sia
per tutti coloro che ne fanno parte, la cosa la più
semplice, la più concisa, la più chiara, e la
più dimostrata per ogni ente ragionevole (85)?
Non rendesi all'eccesso deplorabile il vedere
che questo assunto sì oltremodo urgente alla
salute dei mortali, sia precisamente quello che
essi intendono il meno, e sul quale dopo tanti
secoli hanno quelli sempre disputato accanitamente
senza divenire giammai migliori, nè
farne in alcun tempo resultare de' sensibili
vantaggj, che tranquillizzino lo spirito de' medesimi,
e facciano loro espressamente conoscere

il retto sentiere che può con sicurezza condurgli
a quella solida felicità imperturbabile che dalla
sola incontaminata religione unicamente riconoscere
possiamo (86)? Sembra, pur troppo, che
a questo essenzialissimo punto decisivo a noi
pervenire giammai non sia permesso.



(73)
Quiconque vent s'appliquer à la recherche de la
vérité (dice il dotto Autore de la Philosoph. du bon sens Tom.
I. § III. Pag. 3.) doit éviter de prendre des principes qui puissent
l'éloigner pour toujours du bon chemin. È per altro una cosa
strana di vedere l'uomo avido bramare l'acquisto della verità,
e schivare ad un tempo la presenza quando ella si offre all'occhio
intellettuale della sua mente; il suo splendore sembra offuscarlo, attonito
pare che lo renda il suo sembiante ed infierire ancora lo
veggiamo sovente contro di colui che glie la presenta o gliene addita
il sentiere; veritas odium parit, è ormai trito quanto verificato
proverbio; infatti dicasi ad un uomo qualche verità, sebbene utile
per lui, ma offensiva in qualche modo al suo amor proprio, esso
la riguarda come un ingiuria e tenta di ogni mezzo per vendicarla; e
qual è mai quel settario che non riguardi con occhio irascibile,
o di positivo disprezzo colui che azzardasse di correggere i suoi
travviamenti proponendogli di sostituire alle sue inveterate menzogne
tradizionali le verità sane, religiose, ed instruttive? E
nell'uno, e nell'altro caso non abbiamo che rivolgerci ovunque
per essere colpiti ad ogni tratto da ripetuti percuotenti esempi,
efficaci a consolidare tutto ciò che di proposto asseriamo.





(74)
I fanatici per la religione, della quale si dicono osservanti,
lungi dall'essere il sostegno fondamentale e permanente
delle sue massime, non ne sono che il perpetuo flagello, e i disruttori;
sempre indifferenti alle azioni oneste, essi reputansi
virtuosi non già sopra quello ch'essi fanno, ma relativamente a
ciò ci essi credono; la credulità macchinale degli uomini è secondo
il torpido giudizio de' medesimi l'unica giusta misura della
stessa loro probità: Les hommes ignorants (dice un illuminato
pensatore moderno) ne jugent les opinions des autres que par la
conformité qu'elles ont avec les leurs: ainsi ne persuade-t-on
jamais les sots qui avec des sottises. Quindi è che un uomo dotato
di lumi, e di talenti il quale abomini di secondare le loro
pratiche insensate, e i loro smarrimenti perviene difficilmente a
godere presso di quelli la riputazione di individuo integerrimo, e
probo. Infatti quante volte si ode ripetere dalla bocca di questi
miserabili automati: oh! sarebbe pure un onest'uomo il ...
Se mortificasse al suo corpo con digiuni frequenti; se recitasse
a gola spiegata le consuete leggende quotidiane, ed altre ancora,
se non si nutrisse di altri cibi che di quelli preparati
da' suoi correligionarj, se confessasse di continuo le sue colpe
e i suoi pensieri all'orecchio di un altr'uomo, se osservasse le
astinenze delle vigilie; se non ..... ma io più non finirei allorchè
riportare dovessi tutti que' se condizionali che questi esseri
abrutiti opporrebbero alla stessa probità esemplare di un Baile,
d'un D'Argens, d'un Montesquieu, d'un Rousseau, d'un Mirabaud,
d'un Elvezio, d'un Mendelshon, de' quali dovrà il mondo
in ogni secolo piagnerne la perdita fatale, malgrado che ignote
fossero loro interamente quelle mostruose cerimonie senza l'esercizio
delle quali non si può in mente de' fanatici essere onest'uomo.
Impostori! forsennati! Non potrassi dunque essere onest'uomo senza
essere imbecille! Ma v'ha egli mai sopra la terra uomini più reprobi,
esseri più perniciosi di voi, che ne siete scrupolosi osservatori
fino al delirio? Mi si accenni di grazia quale è mai quell'azione
criminosa della quale non vi rendiate voi stessi o colpevoli, o
correi e danno irreparabile de' vostri propri simili? voi odiate,
senza riserva, chiunque non vi assomiglia, voi perseguitate accanitamente
quegli uomini dotati di criterio bastante per conoscervi,
e di talento efficace a smascherarvi, voi siete ambiziosi, ignoranti,
e ingannatori, ed a molti fra voi altro forse non manca per essere
gran scelerati che il coraggio, ed i talenti; ma tutto che sempre
vili, ed abrutiti nell'ignoranza, e nella superstizione non lasciate
però di essere al maggior grado protervi, e sempre funesti alla
società, voi inferocite, senza ritegno, contro chiunque tentasse
d'illuminare la sua specie costretta violentemente a prostrarsi davanti
le vostre orride follìe, come alla presenza de' Cocodrilli sacri di
Memfi.





(75)
La superstizione degli ebrei talmudisti va fino ad un
eccesso tale in questa parte, che ve n'ha pure anche di quelli i
quali non solo resterebbero astemj tutta la loro vita piuttosto di
bere il vino che non fosse premuto da altri ebrei simili ad essi; ma
se questo liquore così manipolato, che chiamano כשר (Kascer)
cioè, ottimo, o squisito, fosse, per accidente rimosso da qualche
גוי goy, (sotto tal nome comprendendo tutti quelli che non sono
circoncisi, o che non professano il giudaismo) essi lo credono contaminato,
e se ne astengono del pari, come se non fosse in origine
pestato dall'ebreo. Lo stesso principio superstizioso nutrono i medesimi
per rapporto a qualunque siasi vivanda preparata da individuo
non ebreo; essi non se ne ciberebbero quando ancora dovessero
soccombere all'inedia, ed al languore, ed alla morte stessa; ma di
ciò ragioneremo più diffusamente altrove; solo basti quì di sapere
intanto che gli ebrei moderni pare che abbiano rinunziato attualmente
al pregiudizio ridicolo del primo, ma essi restano altrettanto
attaccati ancora al mantenimento del secondo col più scrupoloso rigore.





(76)
Tutti gli attentati esecrabili commessi religiosamente
da' perfidi Ravaillac, Damiens, Malacrida, e Giacomo Clemente
di cui ci fanno inorridire le Istorie, furono senza dubbio, preceduti,
o accompagnati da quelle stesse benedizioni, e cerimonie colle quali
si mirarono altre volte consacrate la S. Bartolomeo, i Vespri Siciliani,
i Regicidj orribili, ed i più atroci misfatti; ed io già dimostrai
di proposito altrove (Ved. le Annot. 88, e 122 del T. II
delle Notti Campes.) che non v'ha perfidia, o intrigo di cui questa
classe inutile al mondo non abbia, in ogni tempo renduto complice
un Dio, nè azione proditoria che non venga in nome suo filtrato
dal vaglio pernicioso della sua fraterna iniquità.





(77)
Molti ebrei ritengono male a proposito anche oggi il
nome di Cohanim, o sacrificatori, benchè le loro ispezioni in tale
qualità sieno intieramente cessate, non esistendo più a' tempi odierni,
nè tempio, nè altare, nè olocausti da offrirvici, così il vocabolo
כהן (cohen) più non è a' nostri giorni che un mero titolo supposto
decoroso, e non già un grado di vero sacrificatore, quale era esso
ne' tempi andati: ma non per tanto quelli che si fanno attualmente
distinguere con simile attributo sono all'eccesso scrupolosi nell'osservanza
di que' riti medesimi, che erano altre volte comandati a
quelli che discendevano dalla schiatta d'Aaron, colla differenza però
che quelli conoscevano un capo uffiziatore כהן גדול (cohen gadol)
Sommo Sacerdote, che i recenti non hanno; ma del resto tanto
perciò che riguarda la purificazione per i morti, quanto relativamente
al riscatto de' primogeniti maschi un mese dopo la loro nascita,
siccome ancora per quello che rapportarsi alla primazia che pretendono
questi sostenere sul resto del popolo, in mille ridicole cerimonie
religiose, che non giova quì annoverare, i nostri Cohanim sono le
perfette Scimmie degli antichi sacrificatori, a' quali non s'indurrebbero
giammai a verun prezzo a cedere di buon grado.





(78)
Queste dette altrimenti תלמוד תורה (Talmud Torah)
Instruzione della Legge, erano i luoghi dove s'insegnava, o spiegavasi
la Legge co' Commentarj de' Rabbini. Varie furono le Accademie
di tal fatta che gl'Israeliti eressero in diverse parti della Giudea, o
altrove dopo la distruzione del secondo tempio, ma la più ragguardevole
di queste fu, al parere de' dotti, quella stabilita in Tiberiade;
egli è là che insegnarono i più gran Maestri che gli ebrei venerano
attualmente Jehudah il Santo (l'Autore della Misnah) Rab. Haninah,
Rab. Jonathan. È là precisamente che si compose la Misnah,
e il Talmud; finalmente si pretende da varj Autori che i
Massoreti, ossia quelli che hanno punteggiata la Bibbia insegnarono
in Tiberiade. Molte altre ancora furono erette in quelle parti dell'Oriente
nelle quali gli ebrei fecero una lunga permanenza. Essi vi
installarono così pure ne' tempi a noi più recenti alcune altre Accademie
di tal fatta in Francia allorchè vi si rifugiarono. Beniamin
di Toledo parla di quella di Beaucaire, alla testa della quale e
Abraham Ben David che nutriva i suoi Scolari quando erano bisognosi,
e loro somministrava il vestiario quando ne erano mancanti
(Ved. Ben. de Tol. Iter.)





(79)
In qualunque parte di mondo dove gli ebrei hanno il
domicilio trovasi costantemente praticato questo costume, senza che
alcuno frattanto sappia rendere convincente ragione della stretta
osservanza con cui quello mirasi ovunque usato, e mantenuto.
Questo dunque consiste in un lampadario più, o meno grande,
che gli ebrei tengono appeso al palco di un salotto, ed in linea
perpendicolare al centro della mensa preparatavi per mangiare; non
avvi casa, purché abitata da ebrei, di qualunque ceto, o condizione
ch'essi siano, dove non si scorga quell'arnese nella foggia
medesima che accennammo. Questo sacro lampadario (così chiamato
per l'uso a cui si fa servire) viene acceso intieramente nel
tramontare del sole di ogni venerdì, non meno che nell'imbrunire
di tutte le vigilie delle feste solenni comandate dal Pentateuco:
le sole donne maritate sogliono incaricarsi generalmente di sì fatto
ministero; esse nell'istante di eseguirlo, recitano una benedizione
compilata espressamente per quest'oggetto, e vi attaccano un'efficacia
tale, che non vi è femmina ebrea la quale non creda
fermamente di essere esente da' pericoli del parto, da contagiose
malattie, e dalle sofferenze laceranti dell'Inferno, osservando rigorosamente
le tre prescrizioni ch'elleno impongono i rabbini,
una delle quali si è quella di accendere il lampadario del sabato.





(80)
Alcuni Rabbini asseriscono che Adamo, mediante la
vastissima scienza universale che gli attribuiscono infusagli prodigiosamente
dal di lui maestro, e custode Raziel (di cui sarà da
noi parlato altrove) antiveggendo che alcuni secoli dopo di esso
dovea nascere dalla prosapia di Giuda un certo individuo che sarebbe
nominato David; ma che in forza degli alti impenetrabili
arcani esso avrebbe dovuto essere nato un aborto, e che d'altronde
se si fosse prodotto nel mondo suscettibile di lunga vita,
avrebbe il medesimo formato il decoro del popolo d'Israel, e sarebbe
stato molto bene affetto all'Essere Supremo; prevedendo
Adamo dunque tale sciagura, e cercando la maniera di ripararla,
aggiungono i Rabbini, che supplicasse fervidamente la Divina
Misericordia, onde volesse togliere del lungo corso di sua vita
(che prevedeva dovere ascendere a mille anni) la somma di anni
settanta, de' quali esso inclinava fare un dono al Salmista Reale;
al che Dio aderendo, senza ostacolo, si fece l'assoluto depositario
di questo dono, fino al momento in cui fu esso fatto passare a
David che ne fruì dal giorno in cui si produsse fra i viventi fino
all'estremo istante di sua carriera, che fissò il compimento di
anni settanta; passati ad esso gratuitamente dal primo uomo (ved.
Ghem. Mas. Sanhed. Cap. VII. fol. 35.)



Oggi non si troverebbe certamente fra noi alcun notajo che
defferisse rogare un simile contratto.





(81)
Hanno un bel giustificarsi quì i Rabbini ad oggetto di
diminuire l'orrore che apporta agli uomini forniti di lumi, e di
buon senso il carattere odibile ch'essi attribuiscono all'Essere
Supremo, adducendo che sì fatta loro maniera di parlare non è
che al figurato, al solo disegno di adattarla alla intelligenza limitata
del volgo, come se per farsi capire dalla classe ignara fosse
permesso al terrigeno mortale di avvilire il sommo autore della
natura a questo segno: quale insania deplorabile! Non è già così
che le scuole di Socrate, di Platone, e di Aristotile insegnavano
a conoscere, a temere, e ad adorare il Dio dell'universo; e sebbene
si trovassero astrette quelle pure qualche volta ad esternarsi
a persone ignoranti, per rapporto alla vera cognizione di questo
Essere degli esseri, quelle frattanto ritrovavano il pronto mezzo
di farglielo elleno esattamente capire senza lasciarsi trascinare dal
torrente di simili eccessi.



Non v'ha certamente che il filosofo il quale possa elevarsi
fino alla sublime contemplazione di questo Essere increato, nè
altri fuori di quello può, ad ogni esperimento, con rispetto maggiore
estollerne le glorie. In fatti pretendere che Dio sia suscettibile
di pentimento, di passione, di dolore; ch'egli possa offendersi
delle azioni degli uomini, non è egli lo stesso che annientare
tutte le idee che noi dobbiamo d'altronde avere di questo
Creatore Supremo? Dire che l'uomo può turbare l'ordine dell'universo,
che esso può accendere il fulmine fra le mani del suo Dio
ch'esso può frastornare i suoi progetti, non sarebbe lo stesso che
il credere, che da esso lui dipende unicamente di alterare la sua
ineffabile clemenza, di trasformarla in crudeltà? È appunto così
che la Teologia non fa che distruggere incessantemente con una
mano, ciò che desso edifica coll'altra; quindi si può opinare con
giustizia, che se ogni tradizione ora le è fondata sopra tali esecrabili
principj, dobbiamo ragionevolmente conchiudere che basate
sono, per conseguenza, tutte quante sopra una contradizione
dimostrativa.





(82)
Non dobbiamo che richiamare quanto fu già da noi
esposto fino ad ora per restare ampliamente convinti, che se l'Israelita
de' nostri tempi dovesse prefiggersi di osservare alla lettera,
e tutto ciò che gli venne ordinato da Mosè, ed altrettanto che la
tradizione gli prescrive, esso non vi riuscirebbe giammai senza un
prodigio; mentre è presso che impossibile che l'uomo debole quale
esso è per sua natura sentisse forze bastanti per respignere le passioni
sregolate dalle quali è soggiogato, e ad un tempo medesimo, vincere
gli affetti viziosi che lo seducono, e rinunziare, in una parola, al
di lui essere, come sarebbe necessario per caricarsi di una soma
di gran lunga preponderante alla sua capacità: ma non per tanto
l'attaccamento degli ebrei per le loro tradizioni è tale, ch'essi
trascureranno venti precetti fondamentali del pentateuco (siccome
lo abbiamo rimarcato non è che un istante) piuttosto che estinguere
un lume in sera di festa, o che prendere anche scarso cibo
la sera, ed il giorno del 9 del mese di Av, o negli altri digiuni
(de' quali è fatta speciale menzione nella seguente
annot. 131) e
che gustare un volatile condito, o cucinato nel butirro, benchè
la scrittura non lo vieti di sorte alcuna, o che desistere in fine
per un solo giorno dal recitare le leggende quotidiane, e cose di
tal fatta, in tanto che la vera osservanza dell'essenziale è quella
che l'occupa il meno, e che forma l'ultima, e la più indifferente
delle sue cure.





(83)
Questo deplorabile malore in vero non è affatto nuovo nel
mondo, e per quanto io mi accorgo gli ebrei non furono già fra gli
uomini i soli ad esserne gravemente infetti, poichè vi fu già un tempo
sulla terra, al dire dell'abate Cartaut in cui le scienze, e l'arte
di scrivere furono dalla chiesa romana riguardate come occupazioni
labili, e mondane, e per conseguenza indegne totalmente di un
ottimo cristiano.





(84)
E con quale fondamento lusingare ci dovremo di potere
mai ritrovare irreprensibili costumi laddove i mezzi che sarebbero
sufficientemente capaci a farceli apprendere, a regolargli, sono
totalmente ignorati dalle massima parte fra noi? E quale meraviglia
se quelli in particolare della prosapia d'Israel ci appaiono cotanto
insociabili, e sì strani? Essi dovranno andare sempre mai
su questo piede fino a tanto che la superstizione sarà dalla medesima
preferita alla solida coltura dello spirito, le pratiche ridicole
anteposte all'esercizio delle massime salutari della pretta Religione,
e fino a tanto che questa nazione, impressionata de' suoi antichi
errori, stimerà più necessario di essere devota, che instruita.





(85)
Quanto più sanamente osservata, e mantenuta sarebbe
dagli uomini la vera Religione, quante meno querele suscitare si
vedrebbero a suo riguardo, e quanto più rispettabile, in ogni
senso riuscirebbe la pratica di essa in faccia degli increduli, se la
chiarezza, e la precisione fossero l'appannaggio de' suoi ammirabili
principj, nel modo che la tersa verità dee essere la sola interprete
genuina delle sue massime; coloro che ne fanno pubblico
esercizio non si vedrebbero allora più astretti, come accade
loro sovente, di credere ciecamente senza potere rendersi a se stessi
la benchè minima efficace ragione di ciò che forma la base radicale
della loro propria credenza; ciascuno ritroverebbe spiegati
nella pratica medesima di esse quei solidi motivi sufficienti del
loro credere, senza brancolare inutilmente col pensiere nel vortice
immenso de' dubbj tormentosi, e delle arcane illusioni, che gli si
fanno servire di ammaliante corredo; ma frattanto alcun vantaggio
reale risultare non se ne vede in favore di coloro che la professano.
Ma tutto ciò sarà mai sempre ineseguibile fra gli uomini
fino a tanto che la religione diverrà per certuni un soggetto di
speculazione sulla terra, ed un mestiere da potersi esercitare coll'ingannevole
orpello dell'umiltà, e della devozione.





(86)
Il primo scopo che si prefissero in ogni tempo i propalatori
delle tradizioni sacre in generale, si fu quello di ammaliare
la stupida curiosità di quegli uomini che stabilirono di sedurre;
e di allontanare dall'occhio dell'esame qualunque dogma,
di cui l'assurdità troppo evidente, avrebbe dovuto necessariamente
a prima vista, in mille guise colpirgli. Non meno nell'uno, che
nell'altro essi vi sono completamente riusciti. La pratica delle
superstizioni è assai più agevolmente appresa di ciò che riesca facile
conoscere l'esercizio commendevole di una pretta religione,
della virtù, del disinganno. In fatti è molto meno arduo per
l'uomo di genuflettersi a' piedi degli altari, e recitarvi le preghiere,
immergersi nel Gange come i Bonzi, nutrirsi di magro
le vigilie, confessare le proprie colpe all'orecchio di un'altro
uomo, abbigliarsi di certi arnesi, o astenersi da certi cibi, di
ciò che sia perdonare come Camillo agli snaturati concittadini,
o calpestare con isdegno le ricchezze, come Papirio, o farsi il
corifeo della virtù, come Aristide, ovvero instruire il mondo
come Socrate. Sempre indifferenti a questi sublimi tratti di straordinarie
virtù, essi non sono ad altro interessati che a sostituire a
queste le offerte, i digiuni, le espiazioni, persuadendo scaltramente
gli uomini che si può, senza ostacolo, col solo mezzo di
certe cerimonie superstiziose, giugnere per sino ad imbianchire
l'anima anerrita dai più atroci, ed esecrabili misfatti. Ciò che
ha dato sorgente funesta in ogni tempo fra gli uomini, siccome io
l'ho altrove rimarcata (annot. 100.)
sul proposito della confessione
auriculare, a tutti quei criminosi travviamenti a quali può
essere soggetto lo spirito umano.






CAPITOLO XI.



Seguito del medesimo soggetto.
Esame delle verità esposte.



[image: ]



Tutto che molte sensate persone sdegnate
restino, e percosse dalle complicate assurdità
di dettaglio di cui non solo le tradizioni ebraiche,
ma tutte quelle altresì dei popoli che
conosciamo sono ripiene, esse frattanto non
ebbero giammai fino ad ora il risoluto coraggio
di rimontare fino alla sorgente venefica
dalla quale sì fatte assurdità dovettero probabilmente
ritrarre l'origine fatale, per tutto
non vi si scorge che uomini, o criminosamente
ipocriti, o brutalmente zelanti, proclivi ad
accreditare le più assurde contraddizioni, le
più ridicole novellette, e le intuitive follìe,
riscaldando, o seducendo colle illusioni le più
bizzarre la credula fantasia degli uomini i quali
finiscono in ultimo coll'identificarvisi, e idolatrare
delle chimere: o homme! esclamava
altre volte un saggio illustre, qui saura jamais

jusqu'où tu portes la folie, et la sottise? Le
Théologien le sait, en rit, et en tire bon parti.



Si ha d'altronde un bel sostenere, e dagli
ebrei non meno che da tutte le altre sette
concordi, che la sola legge scritta non sarà
mai per se medesima sufficiente, quanto l'urgenza
lo richiede, a fondare le inconcusse
basi della religione; senza l'immediato soccorso
della tradizione; oltre che ciò resta formalmente
smentito da' moltiplici percuotenti
esempi da noi altrove opportunamente riportati
di quei tanti distinti soggetti, a tempo debito
citati, i quali senza conoscere tradizione di sorte
alcuna non lasciavano di essere perciò gli esemplari
modelli della credenze d'Israel (e de'
quali si cercherebbero indarno imitatori in
tutto l'antico, ed il recente Giudaismo) ed i
veri prediletti dell'Essere Supremo; si potrebbe,
all'opposto, senza timore d'ingannarci,
dimostrare con evidenza che altrettanto le parafrasi,
ed i commenti riescono utili, e sovente
necessarj, allorchè tendono a semplificare il
soggetto originale, col mezzo d'idee chiare,
compendiose, e intelligibili, quanto non meno
gli uni che le altre si rendono all'eccesso aggravanti,
e perniciose allo spirito, se diffusi,
o enigmatici si scorgono; nel primo caso il
testo acquista nuovi lumi efficaci a rischiarare
la mente poco idonea di approfondirne per se

stessa il vero senso; nell'ultimo poi esso diventa
molto più oscuro, più confuso, inutile
del tutto. Or, quale di questi sarà, dunque
giustamente il caso nostro? Basta farci a considerare
di slancio la soma enormemente onerosa,
della quale oggi trovasi aggravato il
Popolo d'Israel in tante guise differenti, in
proposito di Culto, e religione, per ritrovare
senza gran pena la soluzione positiva di simile
problema. Dicasi pure, come sarebbe in verun
modo possibile all'ebreo Talmudista di mantenere
il sabato al rigore delle cerimonie innumerabili
che vi aggiungono i Rabbini, minacciando
una dannazione irremissibile contro
chiunque individuo il quale si dimostrasse refrattario,
o trasgressore delle medesime? Non
bastava forse la sola prescrizione ordinata da
Mosè di santificarlo e fare cessare in esso qualunque
opera servile, per accrescervi, nella
guisa che fece la tradizione, tante futili controversie,
tante glose incongruenti del tutto
estranee all'osservanza primitiva del precetto
ed alla mente dell'Institutore (87)?







Ed in qual modo potrebbe egli osservare
giammai con esattezza tutto quanto le parafrasi

rabbiniche gli prescrivono concernente le altre
feste, oltre i tanti numerosi precetti che dagli
espressi ripetuti comandi della Divinità medesima
sono ad esso autorevolmente imposti,
senza ledere, o trascurare gli articoli essenziali
del suo Culto? Ma che diremo già noi,

se attignere si dovesse le nostre idee relativamente
all'Essere Supremo nelle discussioni
tradizionali? Non si mostrerebb'egli quest'Essere
a noi sotto i tratti i più proprj a rigettare
la nostra adorazione il nostro amore? In
fatti come sarebb'egli possibile giammai di
sentire del trasporto per un Essere di cui l'idea
che ci viene rappresentata, ad altro non serve,
che ad eccitare il terrore, e di cui i giudizj
che vengono dalla medesima riportati
fanno fremere (88)? Come ravvisare senz'allarmarsi
un Dio che ora ride, ora piagne, ed
ora scherza, come immaginare, senza orrore,
un Dio che secondo la tradizione sembra prendersi
a scherno il destino de' mortali, occupato
di farsi sempre temere, e mai di farsi amare?
Eh, che? Tale forse non è il carattere odibile
che la tenebrosa tradizione di tutti i popoli

della terra, senza escluderne forse alcuno, ci
trasmise dell'Autore Supremo delle natura (89)?



E se da testè riportati assunti passare si
volesse ad interrogare la tradizione Israelistica
specialmente sopra i cibi, supporremo noi forse
che potesse meglio riuscirci, la ritroveremo noi,
per qualche parte almeno, più sensata, meno ridicola,
più congruente? Che l'astinenza di alcuni
cibi, o il divieto di nutrirsi di certi animali,
autorizzato parimente presso molti popoli antichi,
nel modo che lo abbiamo altrove chiaramente
significato (ann. 28) ed imposta agli ebrei come
un precetto non meno urgente ad osservarsi
degli altri che il Codice Mosaico avea eglino già

prescritti, sia che fosse il medesimo basato sopra
uno di quei menzionati disegni da' quali erano
que' popoli guidati, sia che diretto venisse da
qualche altro, che le sacre pagine rivelarci
non vollero, debba riguardarsi come una instituzione
utile, ed anche in certi climi, a molti
riguardi ovvia, e indispensabile, ciò potrebbe
senza ostacolo accordarsi, ed io ne convengo
di buon grado, ma che una semplice ingiunzione
ordinata da Mosè, benchè triplicatamente
di non cuocere l'agnello nel latte della capra (90),
e che altro per se medesimo non è

che un mero suggerimento di umanità, onde
fare sott'intendere con esso di non incrudelire
contro di coloro da' quali abbiamo tratta l'esistenza
sulla terra, che un avvertimento morale
di simile natura, dico, debba implicare
una quantità di altri usi, e di astinenze, le
quali, anche a senso di qualche accreditato
Rabbino, non hanno il benchè minimo rapporto
collo spirito intimo del precetto di Mosè;

ecco ciò che una mente illuminata soffrire certamente
non potrebbe senza indignazione (91).



Ma cessiamo di più lungamente inveire
contro gli smarrimenti umani; la sola esposizione
sarebbe stata sufficiente per se stessa a
dimostrarne l'assurdo; e farci quindi giudicare
quale intimo valore il sensato filosofo
ebreo vi attacca, e la fede che il medesimo
vi presta. Ma essendoci prefissi fondatamente
di condurre il popolo d'Israel nel sentiere
della ragione; disingannarlo de' vetusti
suoi errori, restituirlo al suo antico decoro,
ed illuminarlo intorno i di lui veri interessi,
noi fummo astretti ad esporre una parte di
que' dogmi, riti, o cerimonie che la tradizione
gli fece, per tanti secoli, considerare
come sacre, corredate ovunque di quelle osservazioni
analoghe, che ci sembrarono le più
efficaci a sortire il nostro premeditato intento,
ed a giustificare nel tempo stesso i fondati
motivi delle nostre salutari operazioni. Quindi

tutto ciò che fu da noi opportunamente riportato
sulla evidente inutilità della massima parte
delle glose tradizionali, sembrami sufficiente
a fare ampliamente comprendere quanto meno
stravagante oggi comparirebbe il Codice mosaico
nelle menti sovvertite de' filosofi increduli,
se non gli fossero eccessivamente addizionate
quelle moltiplici bizzarre cerimonie
che fin quì combattemmo, colle innumerabili
altre prescrizioni strane, ed insensato che
ommesse abbiamo come non solo destituito affatto
di verità, di base, e di ragione, ma come
opposte diametralmente alla purità inalterabile
del fonte incontaminato da cui si pretende
follemente farle derivare (92). Conchiudendo,
in ultimo coll'evidenza irrefragabile
alla mano che tutti i principj di tal fatta non
sono che il risultato genuino di una sregolata
immaginazione, o di entusiastico trasporto in

cui l'esperienza, e il raziocinio non ebbero
giammai alcuna parte; e l'eccessiva difficoltà
che sovente incontrasi a combattere simili
principj solo dipende dall'indole riprovabile
della fantasia umana, la quale preoccupata
una volta dalle illusorie visioni che la sorprendino,
e la rimuovino, si rende incapace
assolutamente di riflettere, di ragionare (93):
Colui che si accigne a combattere la superstizione,
ed i suoi terribili fantasmi colle armi
della ragione (dice sensatamente Shaftesbury)
rassomiglia ad un uomo il quale si servisse di
una spada per uccidere delle zanzare, o de'
moscherini, sì tosto che il colpo è vibrato, le
chimere fatali, a guisa di que' tormentosi insetti,
ritornano a svolazzare intorno all'uomo,
riprendendo nel suo spirito il luogo stesso

da cui supponevasi forse di averle proscritte
per sempre (94).



E pure questo male ancora, tutto che
all'eccesso orrido, e flagellatore apparisca agli
occhi nostri, non è, nulla ostante, senza qualche
pronto, ed efficace rimedio; ma questo,
per altro in vano ci potremo lusingare di conseguirlo
fuorchè dalla sola ragione; procuriamo
dunque di allontanare da' suoi recinti lo sciame
infetto delle contaminate visioni che rendevano
fino ad ora un peso incomodo, e lacerante
per l'uomo; rinunziamo fermamente di
accordo a quelle odiose follìe che la degradarono
sì di frequente, e che la nostra insensata
credulità gli fece servire miseramente di
pascolo, e di arredo per sì lungo periodo di

secoli, proclamiamola definitivamente nostra
guida, ed essa ci farà, in ogni senso, conoscere
ciò che sia vera felicità sopra la terra,
e per quali mezzi adeguati ed infallibili può
l'uomo pervenire a distinguerne il sembiante,
a possederla in tutta la sua integra purità,
ed estensione.



(87)
Il prototipo occasionale da cui emana il fondato motivo
dell'osservanza del sabato non può essere per se stesso più
edificante, nè l'alta idea che ne ha concepito il popolo d'Israel
più solidamente radicata; ma gli accessorj enormi che si ebbe
l'imbecillità di aumentarvi, sono quelli unicamente che oscurarono,
al solito, la genuina intelligenza di simile precetto.



Quindi siccome questo dì è chiamato dalla scrittura giorno
di riposo, e di ricreazione; così i fautori Talmudisti avvezzi a
prendere tutto al letterale del senso, indagando quale ricompensa
potere stabilire a chi tale dovere compisse, si fecero ad immaginare
che Dio nell'ingresso del sabato accordasse ad ogni individuo
ebreo un anima superflua נשמה יתרה (Nesciamah Jeterah),
o come altri dicono, uno spirito ricreatore, affine di potere meglio
riposare in quel giorno, e onde più agiatamente mangiare,
bere, e sollazzarsi, e che al decremento del sabato Dio ritirasse
tutte le anime, che avea esso distribuite la sera precedente: R.
Abraham ragiona seriosamente di quest'anima superflua nel suo
Commentario sul Pentateuco che esso chiama אגודת אזוב
(Agudath ezob), cioè mazzetto di mirra. Essi rendono pure
in quel giorno gli angeli commensali degli ebrei, ed i più fanatici
fra questi persuasi intimamente dell'arrivo di tali nuovi ospiti
serafici, si fanno loro incontro fino nelle scale con un certo
complimento ad uso angelico. Nell'intonare di un certo inno
espresso a tale riguardo la sera di venerdì, essi ritengono per
sicuro che lo anime eschino dall'inferno, dove non rientrano che
all'imbrunire del sabato, allorchè la preghiera è terminata, e
alcuni Rabini sostengono che anche le sofferenze degli ebrei dannati
cessano in quel giorno.



I Talmudisti prescrivono altresì come un precetto indispensabile
di dovere fare tre splendidi pasti durante il giorno di sabato,
affine di essere con tali mezzi garantiti, come essi dicono,
da tre funesti mali, cioè dalle pene dal Messia, dalla micidiale
guerra di Gog, e Magog, e dalle fiamme del Gheinam. (ved. Mas.
Sciab. cap. IV.) Il rimedio in vero non può essere più grato, nè
più idoneo ad attirare degli applicanti. E quante altre decisioni
superstiziose non si sono parimente sostenute da' Rabini, relativamente
alla proibizione di accender fuoco la sera, ed il giorno di
sabato, un trattato intero di Misnah sopra questa materia contiene
le regole molto austere per l'esatta osservanza di questo riposo
corporale, di cui fu da noi già parlato (annot. 56)
non meno
che sul fuoco, ed altre cerimonie per ovviare che non vengano
trasgredite, mentre che si ha tanto poco zelo per la vera pietà.



Ma essi, per altro non comprendono che il riposo macchinale
ordinato agli ebrei da Mosè di non muoversi alcuno in questo
giorno dalla sua posizione in cui ritrovavasi nel momento
dell'ingresso della festa (ved. l'annot. citata)
conveniva agli ebrei
solo nel deserto, dure non doveano essi altro fare che rimuoversi
per raccogliere la manna che in duplice dose cadeva loro prodigiosamente
il giorno avanti; prescrizione che oggi eseguire non
si potrebbe in verun modo; siccome non mi sembrerebbe inverosimile
l'opinare che il divieto di accendere fuoco in simile giorno
entro le abitazioni domiciliarie si riferisse a un doppio senso
primo al fuoco sacro usato allora dal Pontefice sommo per servizio
dell'altare, dove in quel giorno soleva ripetersi l'olocausto
per tre volte, e ciò vuole implicare di non doversi servire nè
accendere di quel fuoco per uso di famiglia, che ne sarebbe rimasto
profanato, ed il trasgressore divenuto reo di esecrabile sacrilegio:
secondo; essendo gli ebrei nutriti nel deserto colla prodigiosa
caduta della manna, che ad ogni loro richiesta trasformava
qualunque sapore, senza il soccorso dell'arte di cucina, e riscaldati
da un ignea nube, che secondo la scrittura additava loro il
cammino che doveano tenere durante il corso delle loro marcie
notturne, inutile, come bene si scorge, rendevasi loro il fuoco,
non meno per l'uno, che per l'altro oggetto.



A tempi nostri però che i sacrifizj sono cessati, e che si
fattamente rari si rendono fra noi tali prodigi, parrebbe, che
l'ebreo della nostra età dovrebbe esservi dispensato dall'osservanza
di simile precetto il quale, nella guisa che testè accennato abbiamo,
sarebbe ad esso lui presso che impossibile di mantenere oggi
a rigore, sia che considerato venga alla lettere, come lo pensano
i Caraiti, sia che prendasi in astratto nella guisa che praticare
veggiamo a recenti Talmudisti.





(88)
I panici timori che incute la tradizione teologica, anche
sopra oggetti che religiosamente parlando non implicano timore,
degradano lo spirito, e l'anima, traviano l'uno paralizzano
l'altra, ed incapaci le rendono entrambe di lumi, e di ragione,
così è pur troppo, che comprimendo essa l'uomo sotto l'aggravante
peso del timore, allontana in lui la speranza di un conforto,
debilita le sue forze, e di un integro adoratore del Dio
vivente forma uno schiavo pusillanime, e spregevole, la cui devozione
macchinale altro a fondo non è che un cupo velo di cui
si serve, il più delle volte, per inorpellare i suoi orribili assurdi,
e i suoi misfatti. Ben diversa però è la massima dell'uomo
saggio; egli sa essere religioso senza essere pavido, perchè la sua
ingenua coscienza è sempre mai limpida, ed uniforme a' sani principj
del suo credere.





(89)
Io ho già di proposito rimarcato in qualche luogo
(ved. l'annot. 8. T. I. pag. 41. delle Notti Campestri) che il
primo scopo che si prefissero in ogni epoca del mondo i promulgatori
di Sacre chimere fu quello di attribuirsi il carattere
imponente di Direttori Spirituali delle Nazioni, onde con tale
mezzo a colpo sicuro pervenire a disporre a loro talento; per meglio
dunque riuscirci essi opinarono di rappresentare Dio come
un Essere occupato unicamente d'incutere timore nell'animo de'
suoi creati, e dedito giammai a farsi amare, e quindi risultare lo
fanno nelle loro assurde illazioni, a un tale riguardo, or come
un Essere debole, ed or come tremendo, or come benefico, ed
or come tiranno, senza altra ragione che la sua propria volontà.
Nè dee recarci sorpresa di ritrovare dei popoli i quali giunghino
al delirio spaventevole di concepire idee cotanto mostruose, e ripugnanti
del provido Autore della Natura, dal momento che ci
faremo ad investigare per una parte l'indole infelice del volgo nel
credere ciecamente alla rinfusa ciò che ha l'apparenza di prodigioso,
e di stravagante, ed a conoscere sensibilmente dall'altra
l'artifizio perverso di una certa classe d'individui, nel farsi reputare
da esso l'oracolo portentoso della Divinità suprema, e l'organo
immediato de' suoi Eterni inalterabili Decreti.





(90)
Essendo questo divieto ripetuto per tre volte nella Scrittura
(Num. c. 23. v. 19. c. 34. v. 25. e Deut. c. 14. v. 19) i
Talmudisti ne amplificarono talmente l'osservanza, che oggi più
non tiene che alla classe delle tante altre pratiche inutili conosciute,
e professate dal recente giudaismo. Essi dunque inferirono conseguentemente
di dovere non solo mantenere detto precetto al puro
senso originario della lettera genuina, ma di astenersi parimenti da
qualunque siasi cibo dove entrasse tutta specie di carne, pure di
volatile unitamente ad ogni sorta di formaggio, o di latticinio, e per
cautela, maggiore nell'esatta osservanza di questa pratica superstiziosa,
i Rabbini ordinano scrupolosamente di dovere tenere anche gli
utensili per cucina interamente separati (ved. misn. hol. fol. 104.
Din. Joré Deng. c. 92.).



I medesimi vietano inoltre con eguale rigore di mangiare in
uno stesso convito prima una vivanda di carne, indi altra di formaggio,
se non dopo decorso l'intervallo di sei ore, (Ibid. e Beth
Joseph) permettendo l'ultima però avanti quella previa una breve
interruzione di pochi minuti, dopo essersi lavate ambe le mani.
Tanto possono le tradizionali follìe in mente umana!



Mi si permetta quì di rimarcare soltanto come mai combinare
questi divieti col lauto banchetto che la Genesi ci descrive (Cap. 27.
v. 9.) preparato da Abramo ai tre angeli, che in sembianza di ospiti
umani si presentarono al suo sguardo? Quì troppo chiaro si scorge che
l'uso delle carni, ed i latticinj nel medesimo convito, ben lungi
dall'essere vietato, siccome lo è attualmente presso i Settatori Talmudisti,
era il solo cibo usitato quotidianamente dagli stessi primi
fondatori della credenza d'Israel; e tanto è ciò vero, quanto che
nella suddetta mensa disposta da Abramo a' suoi mistici viandanti
eravi preparato un vitello, e gran profusione di latte, e di butirro
che servì loro di nutrimento, senza che il testo accennato faccia di
sorte alcuna menzione d'altro cibo.



Nè giova il dire che a' tempi del patriarca non essendo tutta via
promulgato il Pentateuco di Mosè un siffatto precetto non potea
essere in vigore, poichè la stessa preparazione è sotto intesa egualmente
contenere (Sam. II. Reg. I.) i rinfreschi ricevuti da David
in differenti circostanze da Abigail, da Berzelai, ed altri, e nelle
vettovaglie che seco portarono coloro i quali vennero a ritrovarle
in Hebron; siccome ancora nello sfarzoso banchetto dato da Salomone
di lui figlio alla Regina Siba, che da' propri suoi stati accorsa
era espressamente per ammirare da vicino i fasti, e la saggezza di
questo monarca ebreo, che allora facea lo stupore dell'universo,
ciò che formava il corredo migliore di simili conviti, secondo l'uso
generalmente seguitato in quei tempi, per quanto apparisce dalla
Scrittura medesima altro certamente non era che una grande affluenza
di frutti, di legumi, di latte, di carni, e di butirro in
una mensa stessa; quindi è che altro che tali trattamenti possono
avere dati, e ricevuti que' sovrani di Israel, malgrado che la Legge
di Mosè fosse da entrambi perfettamente conosciuta. Si avrà forse
il delirio di riprovare que' benemeriti antichi per avere praticato
un simile uso, preferendo loro di moderni che se ne astengono?





(91)
Nel Codice Misnico (Trat. Holim. Cap. 8. §. IV.)
il Rabbino Jossè Agalili sembra convenire, in qualche modo,
colla stessa nostra opinione, relativamente al precetto di cui parliamo,
se non per abrogarlo del tutto, almeno per restrignerne
l'osservanza; riducendolo al primitivo suo senso letterale, cioè al
solo divieto di cuocere l'agnello unicamente entro il latte di sua
madre, volendo in tale maniera escludere affatto da questa prescrizione
gli animali volatili, qualunque siano, le madri de quali si
riconoscono scevre onninamente di questo fluido (Ibid.).





(92)
Se riescono stravaganti oltremodo quelle tante prescrizioni
tradizionali da noi fin quì sovente rimarcate, quanto non
dovranno mai apparire all'eccesso ridicole, e affliggenti quelle che
impongono i Rabbini all'occasione di nascite, di nozze, di esequie
pe' defunti? Non abbiamo che percorrere i prolissi trattati, fatti
sopra tali propositi (Ved. Sciulh. Ngharuh Trat. Milah, Kidushim
& Abel.) per restare intimamente persuasi, che tali appunto,
quali distinti furono da noi, debbono sembrarci in ogni senso quelle
prescrizioni che vi sono racchiuse, relativamente a' tre indicati
soggetti, senza che io mi diffonda di soverchio a tesserne il dettaglio,
che d'altronde un lavoro questo sarebbe inutile del pari
che annojante.





(93)
Per viemaggiormente restare quanto è duopo convinti
di questa verità di fatto, noi non abbiamo che richiamare quanto
da noi fu già esposto altrove, relativamente allo scrupolo smodato
che si fa l'uomo ignorante, a qualunque setta ch'esso appartenga,
d'interrogare se stesso intorno quegli articoli che un'abitudine
grossolana e macchinale fece al medesimo un giorno riguardare come
sacri, e inviolabili, e quelli pure d'altronde, i quali forniti di
lumi sufficienti per elevarsi fino alla contemplazione della verità
delle cose, predominati, del pari, dallo smarrimento deplorabile
medesimo, si tendono, ad un tale riguardo, così pure incapaci
onninamente di raziocinio, e di riflessione; perchè lo scrupolo
dell'esame, a questo soggetto, non è niente dissimile da quello
degli altri, l'educazione e la coltura de' medesimi non avendo avuto
attività bastante di superare la barriera fatale de' pregiudizj religiosi
imbevuti nell'infanzia.





(94)
Una volta che i prestigj del fanatismo sieno giunti ad
impossessarsi dello spirito umano, riesce presso che impossibile di
sradicarli al segno che più non accorrino a funestarlo nè a cospirare
la sua perdita estrema, e se per fortuita combinazione gli parrà di
vederli allontanati, ciò non seguirà che per qualche breve intervallo;
passato questo gli vedrà riprendere tosto sopra di esso un
impero più assoluto, e più consistente; inutile vedrà ogni suo sforzo,
allora per tentarne lo scampo; questo nemico crudele lo perseguita
ovunque; non vi vuole altro meno, che una opima dose di sana
filosofia; e di solida coltura, onde pervenire e distruggerlo per
sempre, senza timore che ritorni mai più a funestare la specie
umana: Il n'est d'autre remède à la maladie épidémique du
fanatisme, que l'esprit Philosophique, qui répandu de proche
adoucit enfin les mœurs des hommes, et que prévient les accès du
mal; car dès que ce mal fait des progrès il faut fuir, et attendre
que l'air soit purifié Volt. Dict. Philos. T. V. p. 513.






CAPITOLO XII.



La pretta credenza trasmessa dal legislatore
Mosè al Popolo ebreo poco varierebbe
da quella professata da Socrate,
da Platone, e da Confucio, se si eccettua
le molteplici instituzioni misniche, e Talmudiche
aggiuntivi ad essa.



[image: ]



Donde dunque verosimilmente procede, udiamo
taluno interrogarci di proposito sovente,
che quasi tutta la specie umana persuasa in
apparenza, che la religione è la cosa la più
vantaggiosa per essa, e sotto qualunque siasi
aspetto che si riguardi, riconosciuta la più
seria, la più decisiva, ed importante, mentre
che questo è frattanto l'oggetto che gli uomini
si permettono il meno d'investigare con criterio,
di approfondire con diligenza, e precisione?
Laonde se si tratta di contrarre un affare qualunque,
di vendere qualche oggetto, di acquistarlo,
si prende le precauzioni le più accurate

si bilica ogni termine, si pondera ogni frase
dello scritto che ne racchiude le condizioni, e
ciascuno fa, in somma, ogni sforzo possibile
per mettersi al riparo da qualunque male intelligenza,
frode, o sorpresa: or, perchè mai,
argomentano, con impudenza, certuni, non
avviene appunto così della religione, e specialmente
orale, che resta il più delle volte adottata
ciecamente sulle asserzioni altrui, senza
che alcuno prendasi un benchè minimo pensiere
di esaminarla (95)? Io non dirò già (come
qualche filosofo incredulo erroneamente opina)
che le massime religionarie degli uomini di ogni
setta di qualunque angolo del mondo sono i
monumenti antichi e permanenti dell'ignoranza,
della credulità, de' terrori, e della stupida
buona, fede de' loro mali accorti antenati;
io rigetto questa opinione come assurda,
eterodossa, e onninamente destituita di base,
di ragione, e forse ancora di buon senso; ma

per altro, l'esperienza, che rare volte inganna,
mi ha in ogni tempo sensibilmente dimostrato
che in proposito di religione, e sopra tutto tradizionale
gli uomini non sono a sufficienza tutta
via illuminati, quanto il loro pressante bisogno lo
richiede, onde potere essere garantiti solidamente
della verità, e della ragione di tutto ciò ch'essi
ammettono come supposto vero, e ragionevole.



Ma da quale altra contaminata sorgente
dobbiamo noi fondatamente ripetere sì deplorabile
sciagura, se non se dalle insensate sottigliezze
tradizionali, che soggiogarono sempre,
a grado a grado, tutte le nazioni, tutte le
sette dell'universo, le quali ne risentono pur
troppo tuttavia la gravezza lacerante, e il danno
incalcolabile, senza speme di sollievo, nè
di compenso (96)?



Gli Ebrei, i Cristiani, i Musulmani, e
gl'idolatri tutti hanno delle supposte intuitive
tradizioni, che sostengono fervidamente

d'accordo, emanate dal Cielo, compilate dallo
Spirito Santo, e identiche, e uniformi alla più
esatta inalterabile verità; esse sono tutte interamente
appoggiate ad un punto medesimo di
centro, che insieme racchiude l'antichità, e
il fanatismo religioso (97).







Ecco le due barriere fatali che opponendo
un'ostacolo tenace, ed a molti riguardi considerato
come ineluttabile all'esame de' sentimenti
religiosi che ci furono inspirati nell'infanzia,
immergono tutti i popoli ciecamente
nella credenza grossolana de' più malefici, e
degradanti pregiudizj; e senza diffondermi soverchiamente
sulle altre sette che ingombrano
ambo gli emisferi, non abbiamo che applicare
costantemente le stesse impotenti basi che servono
di rilievo fondamentale alle tradizioni del
popolo d'Israel, per vederne risultare direttamente
i funesti disordini eguali a quelli di
tutte le altre nazioni, che l'Istoria ci fa conoscere,
e scorgervi, ad un tempo, con indelebili
marche, l'impronta stabile uniforme della
menzogna che le caratterizza tutte quante (98),







Suppongasi, per mera ipotesi, che un Settatore
di Socrate, di Platone, o di Confucio,
od anche questi tre filosofi medesimi in persona,
ignari affatto delle tante sette o religioni, che
coprono attualmente ambo gli emisferi de' nostri
secoli, sieno eccitati da una mera curiosità di
trasferirsi fra noi per osservarle ocularmente;
una fortuita combinazione favorisca i loro disegni,
e compia le loro brame; un giorno di
venerdì si trovino avere per commensali un
ebreo talmudista, un cattolico romano, ed un
settatore di Maometto; io non posso usare dei
vostri arnesi, farebbe a dire l'ebreo, nè debbo
mangiare la carne avanti il cacio, nè condire
con questo veruna specie di carnaggio, nè mi
è permesso di gustare i vostri cibi, di sorte
alcuna, siccome ancora mi è vietato di bere il
vino premuto, da coloro che professano una
credenza differente da quella che la mia tradizione
da lunga serie di anni già trasmise
agli avi miei (99): e pregovi di congedarmi

avanti che il sole trammonti nell'occaso, giacchè
se le festa, del sabato quì mi ritrovasse in
tale momento, non solo io commetterei un
oltraggiante villanìa di lasciare i miei ospiti
celesti scevri di quegli omaggi consueti che
sono ad essi meritamente dovuti (ved. ann. 87.),
ma incorrere altresì io potrei nel grave irremissibile
delitto di dovere meco portare il
fazzoletto che tengo per mio semplice uso,
l'orologio, non meno che il sottile bastone
che per mero piacere io porto fra le mie mani
(ann. 72); ed a me, soggiugnerebbe il cattolico
romano è severamente vietato di cibarmi
di qualunque siasi carne in questo giorno, poichè
in esso fu condannato all'ultimo supplizio il
mio Dio; quello è il giorno per me terribile in
cui il redentore del mondo terminò fra due
ladroni sopra un infame patibolo i giorni suoi;
ad una sì lugubre commemorazione io sono in
dovere di consecrare quest'astinenza durante
l'intero periodo della mia vite, e tutto ciò che
da voi, e da me si opera fedelmente riferire io
debbo all'orecchio di colui che l'arbitro depositario
degli arcani del mio cuore, e l'assoluto

direttore delle mia coscienza, può a suo piacere
cancellare ogni mia colpa, confessandola ad
esso, e ad un tempo medesimo rendermi il più
venturoso fra i mortali, ovvero condannarmi
inevitabilmente a gemere ne' cupi abissi dell'inferno,
ommettendo di eseguirlo (100); ed io,

conchiuderebbe finalmente il musulmano, sarei
per tutti i secoli dannato, se volessi bere del
vino, o vi ascoltassi parlare di scienza di morale,
e di buon senso, mentre io debbo essere
astemio tutto il corso della mia vita, e marcire
nell'ignoranza tutto il tempo ch'essa dura (101),

e siccome in questo giorno io debbo celebrare
l'ascensione al cielo del mio sommo Profeta (102),

associarmi non posso nel vostro conciliabolo
profano a meno di non rendermi indegno della
ricompensa che mi ha esso garantita, qual è
quella di farmi godere nell'altra vita i soavi
amplessi delle più avvenenti femmine del mondo,
preparate per eterna delizia de' giusti entro
un vastissimo serraglio, nelle incontaminate
regioni celesti, o di cui Dio è l'arbitro disponitore,
e Maometto il soprastante (103).







Dopo tuttociò, quale giudizio farebbero
essi mai questi tre saggi delle varie opinioni
dei loro tre Commensali? Che direbbero essi mai
della superstizione del primo? cosa opinerebbero
della credulità del secondo, e quale orrore
concepirebbero essi mai del ministero infame
che l'ignoranza dell'ultimo attribuisce
stolidamente al Supremo Creatore dell'Universo?



Ma lasciamo pure all'insensato Dervigi
le brighe impotenti di giustificare la sua orrida
insania, ed a settatori di Pietro gl'inutili sforzi
pure lasciamo, di palliare i loro intimi sentimenti;
indarno tenteremmo noi di disingannarli
entrambi, mentre nè con l'uno, nè con gli
altri non ci sarebbe permesso giammai di avere
ragione; e le nostre ponderate ricerche arrestiamo
unicamente su' delusi Israeliti Talmudisti,
i quali più di ogni altra setta debbono
quì richiamare le nostre più assidue cure, ed
essenzialmente preoccuparci.



Non per tanto, se il fautore Talmudista
nudare volesse l'illusoria credenza che lo attrae
dopo sedici, e più secoli, da tutti quegli ornati
mostruosi che sotto lo specioso carattere di utili
ripari (benchè per loro stessi oltremodo frali
pur troppo, e insussistenti) gli si fece sempre,
e ovunque rispettare come sacri, e inviolabili,

e di cui sì enormemente essa trovasi aggravata (104):
Se con intima persuasione del proprio
inganno ei cercasse il mezzo il più pronto e
il più sicuro di emendarsene, spezzando risolutamente
il talismano fatale della menzogna,
che lo rendeva per lo passato incapace di eseguirlo;
se annientando tutte le appendici mistiche,
e paradossali, che lo fecero comparire
fino ad ora sì odioso, e degno di commiserazione
alla mente perspicace del filosofo illuminato,
e distruggono i pregj che la esimia sua credenza
in se medesimo racchiude, egli soltanto si attaccasse
all'utile, al puro, al salutare; se da
tutto questo, dico, prescindendo, esponesse loro

l'ebreo, che la vera sua religione solo consiste
nell'ingenua credenza indefettibile dell'Essere
Supremo, unico, eterno, incommutabile che
punisce l'uomo perverso, e ricompensa il saggio,
che un tale premio, ed una tal pena (sebbene
comprendere giammai noi non possiamo cosa
l'uno, o l'altro sia, nè come si compiano entrambi)
sono riserbate unicamente dopo le morte
ad un essere infinitamente superiore al corpo
umano; a cui sopravvivere dovrà perpetuamente
perchè semplice, non suscettibile di morte, e
intelligente; nell'amore integro di tutti coloro
che appartengono alla nostra specie, nell'obbedienza,
e sommissione alle leggi civili che
governano lo stato in cui esso vive, e finalmente
nell'esercizio assiduo, e costante di una sana
morale: quindi tutto ciò che a tali essenzialissimi
principj che costituiscono la base fondamentale
della primitiva religione dell'ebreo
si aggiugne, altro non è che il mero effetto
dell'umano traviamento da cui furono un tempo
all'eccesso predominate certe menti entusiastiche
e stravaganti, a scapito del credulo, e troppo
scaltramente sedotto popolo d'Israel.



Rapiti questi benemeriti filosofi allora dall'intensa
possanza di tali eccelse idee, attoniti
restando delle sublimi verità edificanti comprese
nel dettaglio analitico che loro si fece, come
potrebbero essi mai di preposito deliberato dissimulare

di non riconoscere nella religione del
vero Israelita la chiara impronta uniforme di
quella professata da essi medesimi; come supporre
infine, senza delirio, che ricusare essi
volessero il pieno suffragio loro concorde, ad una
sì ammirabile credenza che riconoscerebbero in
massima essere la loro, cotanto identica a' sacri
dettami della filosofia, della nature, della ragione?
Infatti qual'era mai per se stessa la
base radicale dove propriamente sostenevasi la
credenza di entrambi questi due filosofi di
Atene, e dove mai fondava il filosofo Chinese
quella dell'intimo suo Culto? (105) Se prescindere
vogliamo da ciò che sia propriamente
sistema filosofico, che ogni creatore, o institutore
di nuova setta scientifica, immaginare
volea il suo, in nulla, o in poco differiva

certamente il loro credere da quello che veggiamo
istituito da Mosè nel Pentateuco; astraendo
però, nel modo che abbiamo fatto tutte
quelle ordinanze, o prescrizioni che imposte
furono da questo legislatore agli ebrei della
sua età, che oggi terrebbero del soverchio, o
dell'inutile.



Non avvi alcuno che ignori a quale prezzo
aggravante Socrate acquistasse il sublime piacere
d'istruire l'ingratissima sua patria, dell'esistenza
indelebile del Dio di verità, e la soddisfazione
di renderla edatta della scienza la
più esimia, la più utile, e la più importante
per il genere umano (106).







E chi mai fra tutti gli uomini scienziati
dell'antichità, si è in alcun tempo elevato col
pensiere fino alla contemplazione dello stesso
Autore Supremo della natura, e dell'anima
umana, con maggiore successo di quello che i
fasti filosofici concordi ci narrano di Platone?
Non abbiamo che applicarci assiduamente nel
suo ammirabile Timeo, oltre le tante altre sue
produzioni metafisiche, e contemplative, per
restarne convinti, e sorpresi ad un'istante (107).







E quale morale potrà essere giammai posta
al confronto con quella che Confucio introdusse
fra i Chinesi, quali instruzioni più dotte, più
salutari di quelle che questo popolo apprese da
sì venerabile maestro, che da oltre venti secoli
non cessa di rispettarlo come tale, ed essergli
riconoscente come suo benefattore? (108)



Da un confronto sì esatto, e sì uniforme
in ogni parte, chi non vedrebbe mai resultare
quella pura fondamentale religione, la sola

oltremodo necessaria, e indispensabile all'Ente
ragionevole sulla terra, già da esso conosciuta,
e praticata col più felice successo per tanti
secoli nella vetusta età della sue specie? E
quale altra mai fuori di questa, per confessione
unanime di tutti i popoli era la credenza dell'antico
Israelismo, non escludendo Mosè che ne
fu il promulgatore? Ma le illuse generazioni

che ne successero nulla premurose di conservarla,
corsero per elleno medesime a precipitarsi
nel baratro funesto della più grossolana
superstizione e di una stupida ignoranza in cui
la loro macchinale credulità dovea, senza scampo
inconsideratamente trascinarle. Quindi senza
lesione della verità conchiudere illativamente
quì si potrebbe che se la religione dei primi
benemeriti patriarchi del Popolo d'Israel è
vera, quella che professano gli ebrei moderni
è nella massima sua parte opposta a quella
diametralmente, e in conseguenza apocrifa, e
assurda, e ciò per le tante valide ragioni da
noi opportunamente riportate, e per le molte
altre che ci si offriranno nel progresso delle
nostre osservazioni; ma tale è pur troppo la
condizione deplorabile dell'uomo, come lo riflette
un pensatore filosofo, che il vero non gli
è sempre vantaggioso, ed i lumi della ragione
non furono in tutti i tempi sufficienti abbastanza,
nè, quanto è d'uopo, efficaci a rischiarare
le dense tenebre nelle quali esso vive per folle
arbitrio, miseramente sepolto.



(95)
tali sono appunto gli stravaganti riflessi che dettero
adito in ogni tempo alla temeraria miscredenza di alcuni pensatori
liberi, onde conchiudere assurdamente che i principj su' quali si
fonda la religione (tuttochè da' sani filosofi giudicati, e riconosciuti
sempre incontrastabili), altro non sono che ipotesi azzardate, immaginate
dall'ignoranza, propalate dalla credulità, adottate dalla
speranza, e venerate dal timore: Les uns, aggiugne Montagne,
font à croire au monde qu'ils croient ce qu'ils ne croient pas,
les autres en plus grand nombre se le font à croire à eux mêmes,
ne sachant pas pénétrer ce que c'est que croire. Ess. IV.





(96)
Si consultino le tradizioni di tutti i popoli che conosciamo,
si percorrino quelle ad una, ad una minutamente, quale
bene ci mostreranno avere esse recato agli uomini che possa,
in qualche parte almeno, ricompensarci degl'innumerabili mali che
ci hanno le medesime in tante guise differenti, e in ogni tempo
cagionati sopra la terra? Ma ci faranno esse vedere come accesero
per tutto le fiaccole dell'intolleranza, come hanno empiute crudelmente
ovunque le pianure di cadaveri, abbeverate le campagne
di sangue umano, incendiate le Città devastati gl'Imperi, senza
che abbiano renduti mai gli uomini più umani; nè più saggi, nè
migliori: La bontà de' medesimi è l'opera unicamente di una pura
morale, o d'una vera Religione.





(97)
Se prescindere vogliamo un solo istante dalle follie deplorabili
che le numerose tradizioni de' popoli gentili hanno fino
a noi tramandate, a che si ridurrebbero mai senza di quelle tutte
le immense pratiche, o cerimonie delle sette che ci si offrono a' tempi
odierni? Quelle dell'Israelismo furono, a tempo debito, da noi
evidentemente contraddistinte; e quelle coltivate dalle altre, senza
dubbio, a poca cosa. Ma ciò che reca stupore si è di vedere, come
tutte le nazioni, senza eccettuarne alcuna, vanno esattamente concordi,
e nel deciso fervore con cui ciascuna di esse pretende fare
valere la sua, e nella sorgente incontaminata dalla quale vogliono
tutte farle direttamente scaturire.



Per altro, io ricercherei di proposito a tutti questi settarj,
come pervenire a provare quale fra queste tradizioni potrà dirsi
giustamente la vera, in mezzo alle moltiplici contraddizioni ch'esse
ci offrono insieme, ed alla ripugnanza che ogni popolo dimostra
costantemente per le tradizioni di un altro popolo? Le nove incarnazioni
di Wistnou sono religione nelle Indie, e favola in Pietroburgo;
l'Eucaristia, è un sacramento presso i Cristiani, è un
idolatria in Costantinopoli, nella guisa che le gesta di Maometto
venerate da' Musulmani come altrettante intuizioni divine, sono
riguardate da' Seguaci di Cristo, come l'effetto dell'impostura, e
dell'insania; e tuttociò finalmente che gli altri popoli apprezzano
come sacro, e inviolabile, è dagli ebrei riguardato come degno di
abominio, e di esecrazione; nella guisa che una gran parte degli
usi, e cerimonie religiose praticate da questi, persuasi che procedino
dallo spirito santo, o dal portentoso Batkol, di cui fu già
da noi parlato altrove, formano l'oggetto dell'improperio, e della
derisione degli altri popoli.



Or in mezzo a tante fluttuanti opinioni, sostenute da ogni
parte col più fervido entusiasmo, come mai rintracciare la meno
assurda, la più ovvia, la migliore? Per altro, il servigio il più
rimarcabile che rendere si potrebbe a tutti i popoli dell'universo,
quello sarebbe, senza dubbio, di fare ed essi conoscere l'illusione,
e il nocumento delle loro stravaganti opinioni a tale riguardo, ma
niuno fino ad ora ci ha pensato giammai, e sembra che nè pure
vi abbia avuta l'idea d'intraprenderlo, nè il coraggio sufficiente
di eseguirlo.





(98)
Lucrezio ha detto, è ormai venti, e più secoli, che
tutto il genere umano, fino da' suoi tempi, era oppresso miseramente
sotto la soma lacerante della superstizione:





Humana ante oculos fœde cum jacere,



In terris oppressa gravi sub Religione.
L. I. v. 63. 64.







Che direbbe mai Lucrezio, se risorgere ei potesse a' tempi
nostri? Molti l'hanno parimente ripetuto con eguale veemenza,
dopo di lui; infiniti altri benemeriti scrittori se ne lagnano ancora;
ma frattanto esistere si mirano tuttavia ovunque, e la superstizione,
e i suoi detestabili fautori.





(99)
Tutti questi, ed altri sì fatti deplorabili smarrimenti
de' quali fu da vari secoli suscettibile il popolo Ebreo, come
osservammo, possono datare dall'Era lacrimevole delle propalazione
delle tradizionali follìe di cui si ebbe la scaltrezza d'imbevere
lo spirito umano, delineandogliele come altrettante prescrizioni divine,
l'esatta osservanza delle quali rendevasi assolutamente indispensabile
all'eterna salute d'Israel, nella guisa medesima che la trasgressione
lo ridurrebbe periclitante, senza scampo, vittima delle più
orribili calamità, e di un perpetuo infortunio.



Dopo tutto ciò stupiremo ancora di vedere accreditare, ed
ammettere con tanta venerazione dagli uomini tali mostruosi principj?
Agevole riesce di far credere agli uomini ciò che lusinga
il loro amor proprio, ed alimenta i pregiudizj di cui sono imbevuti.





(100)
Non è che nel secolo XII. che il dogma della Confessione
auriculare fu introdotta fra i settatori papisti da Innocenzo
III. nel Concilio Lateranese IV. l'anno 1213. Ma ciò che
dee sembrare oltremodo straordinario alle menti illuminate si è,
l'osservare con quale accanito fervore è essa ovunque praticata
laddove il Clero perviene ad acquistare un ascendente quasi assoluto
sullo spirito abbacinato degli uomini, come appunto succedere
miriamo in Ispagna, in Portogallo, ed in Italia, malgrado
che i primi padri del Cristianesimo combattessero apertamente l'uso
di siffatta confessione, e non ostante che Ambrogio, Crisostomo,
e Basilio fra quelli ne fossero d'accordo sì avversi, esortando
i penitenti a confessare le loro colpe al solo Dio che può correggerle,
ed annientarle, e non già di palesarle agli uomini, i quali
altro non sanno che stordirli con minaccie, o puerili timori senza
recare loro fintanto alcuna specie di antidoto nè di conforto
(Ved homil. 31 in Hebr. homil. de Pœnit. T. V homil. de Laz.
T. V. p. 81.)



E se Agostino interroghiamo, lo udiremo ripetere:
Quid mihi est enim cum hominibus ut audiant Confessiones
meas, quasi ipsi Sanaturi sint omnes languores meos? Confes.
Lib. 10. Cap. 3. e lo stesso Agostino, in altro luogo,
(Serm. II. sopra il Salmo 31.) aggiugne: Pronuntiabo adversum
me injustitias meas domino (si osservi che non dice già
agli uomini) & tu remisisti impietatem cordis mei.



Servissero almeno queste confessioni ad allontanare il delitto,
a reprimere i vizi, a rendere più saggi coloro che stupidamente
vi si confidano, il nocumento ch'esse recano non sarebbe
senza un compenso; ma esse travviano lo spirito, corrompono i
costumi, alimentano l'ingiustizia, e le azioni criminose, e colla
facilità delle assoluzioni che si fanno, senza ostacolo, risultarne,
anche il più deciso malfattore con una simulata resipiscenza non
solo ritrova un pronto mezzo con che giustificare agevolmente i
suoi misfatti, ma persuaso di potere in tale maniera giugnere per
sino e cancellarli, esso diviene sovente recidivo senza ribrezzo. Se
i Peruviani, secondo il P. Accosta, il Pau, ed il Raynal praticavano
essi pure la confessione molto avanti che la conoscessero
i Cristiani, soggetti non erano però a simili delirj.





(101)
volendo Maometto prevenire ed allontanare gli eccessi
che cagionano regolarmente l'ebrezza, e il giuoco per colui
che vi si abbandona, esso ha interdetto assolutamente l'uso del
vino, e de' giuochi d'azzardo, ed affine di dare a questa legge tutta
quella forza che gli era necessaria, esso ebbe ricorso alla sua pratica
usuale, quale fu quella di inventare alcuni esempi ovvj a
giustificare la sua condotta a tale riguardo, uno di questi fu quello
de' due angeli Arut, e Marut inviati da Dio sopra le terra per
amministrare le giustizia in Babilonia, che divenuti ebri in un
banchetto dove furono invitati, commisero molte vituperose incontinenze
(ved. Alkodai Pocok. Specim. Ist. Arab. p. 175.
Alcor. Cap. V.) Tale è infatti il vero motivo del divieto del vino
presso i Musulmani.



In quanto poi ad ammettere per uno de' dogmi di religione
l'ignoranza universale delle scienze, siccome era esse una
delle qualità che distinguevano il fondatore dell'Islamismo, giacchè
l'inscizia di Maometto, per quanto asseriscono i suoi medesimi
fautori, andava fino alle barbarie, non sapendo nè leggere, nè
scrivere, difetto, peraltro, che gli era comune con tutta la sua
tribù (ved. luog. cit.) ciò che lo rendeva incapace non solo di
risolvere le obbiezioni che gli avversari della sua setta nascente gli
opponevano di tratto in tratto, ma lo esponeva sovente agli scherni,
ed a' motteggi che le sue ambigue risposte davano sufficiente motivo
di dovere fare. Quindi riconoscendo che i suoi settatori non avrebbero
potuto meglio riuscirci in simile caso, egli si appigliò al partito
di proibire loro qualunque specie di questione Teologica, di
scienza, e di coltura, comandando eglino, in vece di passare a fil
di spada tutti coloro che inveissero contro la sua dottrina. (Ved.
Alcor. Cap. 4 Cantacuz. Orat. 1. Sect 12.)





(102)
Niente di più ridicolo della Mesra, ovvero il preteso
viaggio che Maometto fece nel Cielo durante il corso di una notte;
e niente di più insensata dell'invenzione dell'Alborak, o del
prodigioso animale quadrupede che ve lo condusse.



Rapportasi dunque dall'Alkorano, ch'essendo Maometto coricato
una notte con Ayessa, una delle sue mogli, udì battere
alla porta della sua camera, ed essendosi alzato per aprirla esso vi
osservò l'Angelo Gabriello ornato di 70. paja d'ale spiegate da
entrambi i suoi lati; esso era seguitato dall'Alborak, bestia che
partecipava della natura dell'asino, e del mulo, di una bianchezza che
eccedeva quella della neve, e di un agilità sì sorprendente, che
il lampo non passa con maggiore celerità di ciò ch'esso metteva
nel tragittare dall'uno all'altro sito, ed è appunto a cagione di sì fatta
straordinaria destrezza (secondo gli scrittori Musulmani) che gli si
fece meritare l'attributo di alborak, che nell'arabo idioma significa
un baleno.



Tosto che lo sguardo di Maometto restò colpito dall'intuito
del Messaggere celeste, questi lo abbracciò affettuosamente, e salutandolo
dalla parte di Dio, gl'impose in di lui nome il trasferirsi
nel Cielo, dove avea esso determinato d'iniziarlo in certi urgenti
misteri, che non permise di rivelare giammai ad alcuno de' mortali
che lo avevano preceduto, ed era per ciò col disegno di rendere più
agevole il suo viaggio ch'esso gl'inviava espressamente l'Alborak.
Maometto non esitò ad eseguire quanto gli venne imposto, ed
appena ch'esso l'ebbe montato, si trovò in un istante dalla Mecca
in Gerusalemme; da colà sempre accompagnato dalla sua guida
celeste, proseguì il suo cammino fino a tanto che ritrovata una
scala di luce preparata per essi vi ascesero, lasciando l'Alborack
legato in una rupe, fino al loro ritorno, e prodigiosamente pervennero
quindi al primo Cielo, e da questo agli altri sei, tutto nel
breve intervallo di una notte. (Ved. Zamnias. et Didav. in Alcor.
ad Cap. 17 et 33.)



Si può egli immaginare assurdità più enormi, e iperboli più
insensate di quelle che si osservano racchiuse in sì fatto itinerario
celeste?





(103)
Da quando Maometto cominciò ad accreditare in faccia
de' suoi creduli settatori il di lui preteso apostolato, la prima idea
ch'esso ebbe fu quella di lusingare la loro speranza, e alimentare
la dissolutezza a cui gli riconosceva sì eccessivamente proclivi,
quindi è ch'esso inventò un paradiso secondo il gusto degli Arabi,
ed a misura de' piaceri sensuali che gli penetravano con maggiore
intensità. D'altronde conoscendo per isperienza quanto l'idea del
loro soggiorno in un clima ardente, unito a' costumi lascivi dai
quali erano essi predominati, avrebbe loro fatto amare tutto ciò
che avea efficacia di condurli alla sensualità, Maometto promise
a' suoi Settarj nella vita futura, giardini, riviere, profumi, letti
di riposo, del pari sontuosi che comodi, preparati da uno stuolo
immenso di femmine di un'avvenenza incomparabile, e che offrono
loro tutto ciò che l'amore ha di più vago, e di più seducente
(Ved. Alcor. Cap. 4. 78. 90 Hotting. Hist. Orieni. Lib. 2. c. 4).
Tale è l'immagine stravagante del paradiso che Maometto fece
concepire a' suoi seguaci; quella poi ch'esso volle delineare dell'inferno
in punizione delle colpe, n'è precisamente il contrapposto
e quasi uniforme a quello che tutte le altre sette lo descrivono.





(104)
Le sagge ammirabili prescrizioni instituite da Mosè
al popolo ebreo sono amplificate oggi a tal eccesso dai settatori
talmudisti, come lo rimarcammo a sufficienza nei capitoli precedenti,
che ora più non è possibile distinguere quale fosse propriamente
il genuino senso primitivo delle medesime; ogni minimo
Rabbì, ogni devota femminuccia ne accresce sempre a suo capriccio
qualche bizzarra nuova pratica, e de' nuovi riti stravaganti,
quali dal rabbinico dialetto sono chiamati גדרים (ghedarim), cioè
ripari, per non giugnere al grado com'essi erroneamente opinano
di trasgredire ciò che attacca in massima l'essenziale de' veri precetti
comandati da' Mosè; ed egli è insomma così che questi glosatori
co' loro ghedarim non solo resero le solennità prescritte al
Popolo ebreo come giorni di delizia, e di ricreazione, un giogo
aggravante, e insopportabile per la massa enorme de' riti, doveri,
e cerimonie di tante specie differenti, aggiunte alla quantità immensa
de' precetti già imposti da Mosè ne' tempi andati, ma tutto il Pentateuco
altresì, un edifizio informe soggetto a crollare, e a subissarsi
al benchè minimo urto.





(105)
I sistemi filosofici di Socrate, e di Platone suo scolare
sono quasi uniformi; essi ammettevano d'accordo tre principj, Dio
l'idea, e la materia, facendo l'ultima subordinata alle seconda; ma
queste due dovevano, a senno loro, prestare omaggio, ed obbedienza
al Dio supremo, come loro opifice, loro padre, loro creatore.
Dio dunque è l'intendimento universale. Essi concepivano
per idea una certa essenza incorporea, capace di abbracciare tutte
le cose, e la materia il primo soggetto sottoposto alla generazione,
e corruzione (Ved Plut., op. filos. Cap. 3.)



Tuttochè oscuro, e impercettibile oltremodo sia stato in
ogni tempo riconosciuto per se stesso questo sistema, per qualunque
sforzo che molti filosofi abbiano fatto sempre affine di rischiararlo
intieramente non sieno mai riusciti di vedere sortire felicemente
il loro intento, pure non lascia quello di fare pressochè ad
evidenza travedere quanto sane fossero le massime, e i principj
che nutrivano Socrate e Platone relativamente alla Divinità, ed al
Culto puro, e inalterabile che rendere gli si dee. I primi Dottori
della Chiesa romana hanno adottati quasi tutti i sentimenti non
meno Psicologici, che Ontologici di entrambi questi filosofi, considerandogli
per sino, come ortodossi (Ved. la seg.
annot. 108.)
sebbene che il celebre Bayle (Pens. sur la Com. T. I. p. 346.)
seguitato da vari altri filosofi seriosamente oppongasi a questi, non
meno che a' principj filosofici di Confucio, de' quali sarà da noi
quanto basta ragionato altrove (Ved. la seg.
annot. 109.)





(106)
È a tutti noto di quali sforzi usasse Socrate affine d'indurre
gli Ateniesi ad illuminarsi sul culto del vero Dio, e ad oggetto
di ridurli ad abdicare la loro superstiziosa idolatria, ed i loro
malefici prestigi; ma quanto inutilmente egli vi si adoperasse lo
dimostrano pur troppo, l'esito fatale de' suoi benemeriti disegni,
e la triste ricompensa che la sua patria sconoscente gli ha ferocemente
preparata; nè le saggie sue premure per istruirla e per illuminarla
nella scienza la più urgente per l'uomo, qual è la sana
morale ebbero un successo più propizio, furono sprecate meno vanamente:
quale solido vantaggio risultare mai ne porrebbe di potere
asserire con Cicerone essere stato Socrate il primo a fare discendere
la filosofia dal Cielo, ad introdurla fra gli uomini, a volgarizzarla
persino nel centro delle stesse famiglie, se cotanto poco la
sua ingrata patria curava le di lui ammirabili salutari lezioni?
Socrates autem primus Philosophiam devocavit e Cœlo et in
urbibus collocavit, et in domos etiam introduxit, et coegit de
vita, et moribus, rebusque bonis, et malis quaerere. Tuscul.
Quaest. Lib. V.



Ma il popolo di Atene sempre sordo, ed insensibile agli
ammaestramenti di sì eccelso filosofo, meditò da proditore la sua
perdita estrema, privando così la società del più saggio, e del più
necessario de' suoi membri.





(107)
De Deo scripta in Timæo aliisquis Platonis
Commentariis, non ab hominis profanis studus inutrito, sed
ab Æbreo, aut Christiano profecta videatur. Lact. Instit. X.



Se tutto ciò non fosse quanto è d'uopo sufficiente a farci
completamente rilevare i sentimenti di Platone per rapporto all'Essere
Supremo, non abbiamo che dedicarci di proposito ad applicare
il Cratilo, ed il Fedone di questo medesimo filosofo per restarne
maggiormente convinti.



Oltre a ciò non solo i primi ebrei Talmudisti, ma quasi tutti
i primi Cristiani furono a tal segno Settatori di Platone, che quelli
appoggiavano tutte le loro più importanti decisioni sulla di lui
autorità, e si persuadevano con intima convinzione di travedere
negli scritti del filosofo di Atene una gran parte de' più essenziali
misteri della loro Religione (Ved. Aug. Confess. Lib. VIII.
Cap. II.), e la loro persuasione ora ad un grado tale radicata a
questo riguardo, che nell'ottavo secolo della Chiesa, i Cristiani
giunsero ad accordargli generalmente finanche lo spirito di Profetica
istituzione; ma se aggiugnere si volesse a tuttociò la prodigiosa
favola del sepolcro ritrovata nel tempo di Costantino VI. e d'Irene
sua madre, coll'iscrizione osservata sopra una lama di oro, di cui
era cinto il collo del cadavere che eravi racchiuso, noi finiamo in
ultimo col dovere credere Platone anticipatamente Cattolico apostolico
romano (Ved. Zonar. Ist. Greca T. 3. pag. 87. Paolo
Diacr. Lib. 23. Genebr. Lib. 3. Canisius De Beat. Virg. Lib. 2.)





(108)
Benchè i missionarj tutti vantino asseverantemente di
avere con ogni diligenza consultati gli archivi de' Chinesi, frattanto
tutto ciò che quelli ci assicurano per rapporto alla Religione di
questo popolo, non è in massima che contradittoria, e inverosimile;
gli uni col P. Le Comte la fanno Ortodossa; gli altri pretendono
che l'Ateismo ha dominato nella China fino da' giorni di
Confucio, e che questo esimio filosofo ancora siane rimasto così
pure infetto (Lett. de Mr. Maigros p. 15.); ma con quale fondamento
potrebbe mai accordarsi quest'ultima opinione cogli ammirabili
precetti trasmessi dallo stesso Confucio al popolo Chinese,
tendenti ad illuminarle sulla morale la più tersa, ed a renderlo
saggio, colto, e urbano; precetti che attualmente pure non lasciano
i Chinesi di mantenere, e seguitare coll'interesse il più costante,
e il più deciso? (Ved. nom. mem de la Chine T. 2. pag. 108.).
La seguente giudiziosa opinione tresmessaci da un dotto Inglese
appunto sulla religione di Confucio fa tacere tutte quelle che tentarono
futilmente di oscurarla. The religion of Confucius professed
by the Literati, and persons of rank in China, and
Tonquin, consists in a deep inward veneration for the God,
or King of Heaven, and in the practise of every moral
virtue. They have neither temples, nor priests, nor any settled
form of external worship; every one adores the supreme being
in the manner he himself thinks best. This is indeed the most
refined System of Religion that ever took place among men,
but it is not fitted for the human race; an excellent religion
it would be for angels; but is far too refined ever for sages,
and Philosophes (Sket. of Hist. of man Vol. IV. Sket. III.
p. 287.)



Per altro, in qualunque siasi aspetto che si contemplino i
principj metafisici di Confucio, essi dovranno sempre mai essere
considerati da noi come superiormente utili per ogni associazione
umana, degni di essere adottati da qualunque siasi popolo illuminato,
e ad un tempo medesimo come perfettamente identici, e uniformi
a quelli che l'antichità, non meno sacra che profana, ci fa
comprendere conosciuti, professati da tutti i primi padri del genere
umano.






CAPITOLO XIII.



Del Caraismo, o Deismo Israelitico; dei
considerabili vantaggi che ne recherebbe
il fondato stabilimento fra gli ebrei,
ridotto alla sua primitiva purità; dimostrasi
che i tre Patriarchi, Mosè, ed i
Profeti che gli successero furono tutti
Caraiti, o Ebrei Deisti.



[image: ]



Non vi fu giammai sopra la terra, verun
popolo civilizzato senza religione; ed il grande
inconcusso principio di qualunque sistema religioso
è l'idea di un Essere Supremo: Potius
conspiciendam sine sole urbem, quam sine Deo,
ac Religione, ci lasciò scritto Plutarco. L'assioma
non può essere, in vero, ne più giusto,
nè più sublime, nè più utile alla specie umana.



Per altro, siccome quest'idea si è per tante
volte presentata alla mente dell'uomo sotto innumerabili
aspetti differenti, e forse ancora

opposti e contraddittorj (109), molti scrittori
sensati si fecero costantemente ad opinare che
dessa non potea essere in tale stato giammai
l'opera di un Dio (nella guisa che ogni settario
lo pretende con asseveranza in favore di
quella religione ch'egli professa); ma l'edifizio
mostruoso altresì aereamente costruito da certuni
che ripongono le loro più fondate risorse
sulla fede cieca, e macchinale di quegl'inesperti
popoli, che seducono, e che tentarono in
ogni tempo, e ovunque di assoggettare tenacemente
alle loro torpide follìe.



Oltre che tutto ciò è pur troppo dimostrato
in ogni senso, e da noi evidentemente comprovato,
que' tali autori che in sì fatta guisa ragionano
avrebbero dovuto parimente riflettere

ancora, che la diversità de' climi, de' governi,
de' costumi, degli usi, e de' temperamenti de' popoli
medesimi possono avere così pure molto
contribuito a quelle modificazioni amplificate
che sembrano distruggersi a vicenda, che partono
frattanto da uno stesso identico principio,
o dal pregiudizio stesso, e di cui chi in maggiore,
e chi in minore dose ogni popolo risente
intimamente i perniciosi effetti. Io mi limito
soltanto alle ricerche le più agevoli a conoscersi,
e a discutersi, non osando avanzare se
non se ciò, che l'istoria, ed il mio cuore mi
appresero di più semplice, di più ragionato e
di più chiaro (110).







È cosa renduta omai troppo evidente che
quasi tutte le opinioni alle quali noi ci attacchiamo
il più fortemente, tengono sempre a
qualche sentimento confuso, di cui noi ignoriamo
per l'ordinario il vero fonte dal quale
derivano, o il germe positivo donde ripetono
la loro natìa produzione. Lo spirito nostro per
lo più, non si arresta giammai che sulle idee
le quali hanno molto sovente un rapporto analogo,
e costante colla nostra maniera di sentire,
di discernere, di ragionare; se ciò è vero, come
tutto concorre a persuadercene di qualunque
nazione, generalmente parlando, a più forti
ragioni dee esserlo per il popolo ebreo che mille
cause fatali gli hanno contrastato sempre, e
ovunque l'abitudine di coltivarsi, di riflettere,
di ragionare (siccome verrà da noi dimostrativamente
comprovato nel secondo volume di
quest'opera) le sue più estese cognizioni non
oltrepassavano la superficie di ciò che scaltramente
pretendevasi fargli credere come giusto,
inconcusso, e salutare; occupato unicamente dei
mistici suoi fantasmi tradizionali, solo interessato
de' propri suoi bisogni, e de' mezzi i più
pronti, e i più sicuri di soddisfarli, esso vegetava
per così dire, senza accorgersi di esistere;
come dunque in tale stato deplorabile di cose
avrebb'esso mai potuto uscire dalla sfera immensa
de' suoi proprj acquisiti smarrimenti dalla

quale voleasi a tutta forza circoscritto; come
disporsi risolutamente a spezzare que' ceppi terribili
che teneanlo avvinto? Non vi volea meno
certamente di una subitanea rivoluzione straordinaria
nel suo sistema religioso che potesse
richiamarlo a se stesso, scuoterlo dal suo torpido
letargo antico, impegnarlo a considerare
il di lui stato attuale, compararne l'avvenire
col passato, e questo colle circostanze degli
odierni momenti. Tale rivoluzione oltremodo
necessaria e salutare al suo degenerato sistema
religioso, si offre opportunamente adesso; ma
ben lungi dal sostenerla, seguitarne le traccie,
ed animarne i progressi, in vece di versarsi a
ponderarne l'utilità illimitata a distinguerne
i vantaggi perenni che per tanti rapporti essa
ci porge, ei la condannò ferocemente senza
esame, come degna dell'Israelitica esecrazione,
iniqua, eterodossa (111). Tale fu appunto
il carattere odibile che da tutti i partigiani
Talmudisti ciecamente si fece del Caraismo,

appena che i primi raggi sfavillanti diramati
si videro sopra la terra, e tosto che i solidi
principj su quali reggeasi, cominciarono a rendersi
più noti, ed a propalarsi fra gli uomini:
Istituzione che ridotta alla sua purità primitiva
è, senza contrasto, la più sublime, e la migliore
di quante altre mai la mente dell'uomo fosse
stata in alcun tempo capace d'introdurre sopra
la terra.



Ma avanti d'internarci nell'esatta dimostrazione
di questa verità, ci è d'uopo quì arrestarci
un solo istante ad indagare assiduamente
il fonte primitivo, da cui un tale nome
ritrae la sua originaria derivazione; indi nella
migliore forma che ci sarà possibile discenderemo
gradatamente ad esaminarne l'origine, i
progressi, le pratiche, e gli errori, onde giugnere
in seguito più agevolmente al nostro grande
scopo, qual è quello di sopprimere, e annientare
tutto quanto può racchiudersi in siffatto
sistema d'assurdo, d'inutile, o di strano, e ad
un tempo medesimo semplificarlo, e di ridurlo
a quel grado di esattezza di cui le umane instituzioni
possono essere suscettibili.



I cinque libri che compongono interamente
il Codice di Mosè (che noi distinguiamo
col vocabolo greco Pentateuco che significa
cinque) furono chiamati dagli ebrei al
ritorno della loro cattività di Babilonia מקרא

(mikrà), cioè Lettura; essi non dettero per
tanto da principio questo nome che a' soli accennati
cinque libri (come apparisce da Neemia
Cap. 8.) dove il semplice testo della Legge è
così pure distinto col Vocabolo mikrà. I Rabbini
cominciarono allora a nominare col termine
medesimo anche le loro glose, o interpretazioni
del Pentateuco di Mosè; e siccome il Popolo
ebreo di que' tempi non era intelligente a sufficienza
dell'Ebraico dialetto, rendevasi necessario
assolutamente che il detto Codice che gli
si imponeva come un dovere pressante, di osservare
minutamente, fosse al medesimo spiegato nel
Caldeo linguaggio, tale essendo la sua lingua
materna, per vieppiù metterlo in istato di
conoscerlo, e d'intenderlo. Quindi nella successione
de' tempi si chiamò parimenti Mikrà
tutto il resto della Bibbia; e lo stesso Talmud
si serve qualche volta di questo vocabolo paragonando
il testo della Scrittura colle parafrasi
rabbiniche sulle quali la tradizione del
popolo d'Israel è onninamente fondata.



E così dunque da ciò, che la setta de' Caraiti
fra gli ebrei prese il suo nome primitivo,
perchè dessa si attacca, principalmente al semplice
testo della scrittura, non volendo in conto
alcuno conoscere le tradizioni degli altri ebrei
per principio fondamentale di quella religione
ch'essi prefiggonsi di ammettere, e di osservare,

nella guisa medesima, che si è veduto ne' secoli
a noi più vicini i protestanti denominarsi
Evangelici, a cagione ch'essi pretendevano di
non doversi appoggiare, che sul mero evangelo,
rigettando completamente qualunque siasi tradizione,
e tuttociò che vi ha, o lontano,
o prossimo rapporto. קראי (Karai) dunque,
secondo ancora l'osservazione di Abenesdra,
e di Elia Levita, significa: un'uomo colto, esercitato
profondamente nello studio della scrittura,
e della più purgata maniera d'intenderla, e
di spiegarla (112).







Ma questo nome che in origine era sì
generalmente onorevole fra gli ebrei, è divenuto
loro esecrabile all'eccesso, dopo che alcuni
fra questi i quali concepirono un disprezzo

positivo per le tradizioni Rabbiniche, si separarono
dal corpo totale degli ebrei distinguendosi
collo specioso attributo di Caraim. I proseliti
di questa nuova setta pretesero di dimostrare
con ciò ch'essi aveano sulla religione dei
sentimenti molto più integerrimi, ed assai più
filosofici degli altri, ch'essi accusavano di avere
in qualche modo abbandonata la parola di Dio
per seguire ciecamente le ampollose Decisioni
rabbiniche delle quali le loro opere sono piene.
Da un altra parte gli ebrei Talmudisti gli
rimproveravano di essere Saducei, perchè infatti
essi gl'imitavano in quanto a ciò solo che non
volevano ammettere le tradizioni de' loro antecessori (113).







Ma lasciamo, di grazia, tutte queste, ed
altre sì fatte imputazioni male fondate, e veggiamo
quali sono stati, in massima, i veri sentimenti
religionarj della setta del Caraismo,
la quale è in tanto abominio attualmente presso
i Rabbini, non meno, che in faccia di tutti
coloro aderenti al loro partito.



Prima però di esaurire intieramente l'assunto
di cui ora ci occupiamo, non mi sembra
inutile di fare qualche rapida menzione della
primitiva origine della setta di cui parliamo,
e della sua più verosimile fondazione, tutto
che oltremodo ambigui, e troppo torbidi sieno
i lumi che pochi scrittori ci trasmisero, relativamente
al Caraismo.



(109)
Tutti gli antichi popoli dell'Oriente hanno sempre
adorato il Sole sotto un'immensa quantità di varj nomi differenti,
come può ad evidenza rilevarsi dall'Inno al sole di Marziano
Capella, il quale pretende che sono que' nomi disparati, il sole
era l'unica Divinità che veniva da' medesimi generalmente adorata:
Gli abitatori del Lazio, (dice ingegnosamente l'Autore di questo
energico Inno) ti chiamano Sole; i Greci ti nomano Febo; altri
ti distinguono Bacco; i popoli che abitano il Nilo ti dicono
Serapis; ed alcuni altri Osiris; i Persiani ti appellano Mitra;
tu sei finalmente Alys in Frigia; Ammone, (ovvero il Dio
Agnello) in Libia; Adone in Fenicia; e così l'universo intero
ti adora sotto una folla immensa di caratteri bizzarramente
differenti, e opposti.



È solo a questa notabile discrepanza che io intendo propriamente
riferire il mio principio, da cui il popolo d'Israel, per
verità, resta del tutto esente.





(110)
Perchè mai, argomenta un pensatore anonimo, ritroviamo
noi tante immagini ridenti nelle tradizioni mitologiche
de' Greci, e de' Romani? Ciò avviene perchè quelle debbono l'origine
loro al più ameno clima del mondo, alla patria delle arti,
alla culla delle scienze, e del buon gusto, al Governo il più saggio,
e il più illuminato, ed alla ferma inerenza infine che quelle
industriose nazioni sentivano per il progresso de' lumi, e per lo
sviluppo delle proprie loro facoltà intellettuali. Perchè mai, al
contrario, le tradizioni orali specialmente degli antichi Israeliti
(prosegue il medesimo Autore) sono esse così triste, sì meschine,
ed insoffribili? Ciò procede perchè queste furono scavate nel centro
di un popolo allora, eccessivamente barbaro, e ignorante, governato
da una Teocrazia, la quale non ispirava che il terrore, e
l'avvilimento senza renderlo nè meno stupido, nè più saggio, nè
migliore, nè in verun modo proclive alla coltura dello spirito, ed
all'acquisto di utili cognizioni. Quindi per ultima prova di quanto
il testè riportato anonimo ci espone, facciasi un passeggero confronto
fra i deliziosi giardini della Grecia, e la vaga amenità del
suolo romano con le scheletrite inospite foreste, dell'Arabia, e della
Palestina, e noi non saremo più sorpresi della stravaganza notabile
della quale parliamo.





(111)
Une verité en qualité de nouvelle, dice un pensatore
insigne, choque toujours quelque usage, ou quelque opinion
généralement établie; elle a d'abord peu de sectateurs; elle
est traitée de paradoxe, citée comme une erreur, et rejetée sans
être entendue.



Ciò che dimostra che gli uomini in generale approvano, o
condannano a caso, e la verità stessa è dalla massima parte di
quelli, ricevuta come l'errore, senza esame, inorpellata da' pregiudizj,
o dalla tradizione.





(112)
Abenesdra che gli ebrei chiamano meritamente il
saggio fa menzione (Comm. Sul Pentat.) di cinque differenti
maniere d'interpretare la Scrittura, di cui la prima è di coloro
che si diffondono sopra ogni parola impiegando ne' loro commentarj
tutto ciò ch'essi sanno: il medesimo riporta per esempio un
certo Rabbino Isaak, il quale avea compilati nove libri per fare
la spiegazione del solo I. Cap. della Genesi; Saadia Gaon, ed
alcuni altri, i quali all'occasione di dovere interpretare una sola
frase della Scrittura, si diffusero in trattati del tutto stranieri al
soggetto principale. Abenesdra combatte sdegnosamente questo
metodo strano d'interpretare la scrittura.



La seconda presso gli ebrei è molto dissimile dalla prima;
quella consiste, secondo lui, a non consultare che la pretta ragione,
ed un bene sostenuto criterio senza niun riguardo a' pregiudizj
nè all'autorità; metodo che lo stesso Abenesdra attribuisce particolarmente
a' Caraiti.



La terza è di coloro che riducono tutte le cose alle mistiche
allegorie, e che ritrovano per tutto logogrife visioni sacre impercettibili,
senza nulla curare il senso letterale; esso rigetta parimente
questo metodo, reputando cosa molto pericolosa, ed affatto incongruente
di allontanarsi dal senso letterale, e di non seguire colla
più scrupolosa precisione, altro che quello unicamente che dal solo
testo restaci indicato.



La quarta è di coloro che si chiamano volgarmente Cabalisti
I quali riducono tutto il senso della scrittura a delle vane, e ridicole
sottigliezze; anche questo metodo è rigettato da Abensdra, che lo
reputa passato dalla Scuola de' Platonici alle Scuole degli Ebrei
nell'Europa specialmente, dove molti fra questi hanno scritto sopra
tale cabala speculativa, la quale è pure in somma estimazione presso
tutti gli ebrei dell'Oriente; il libro del Zohar, che gl'Israeliti
credono antichissimo è ovunque pieno di queste sorta di mistiche
spiegazioni: quindi è che un gran numero di ebrei si è gettato
confusamente in questo studio senza esaminarlo. V'ha così ancora
un'altra specie di cabala che denominasi pratica; questa è assai
più dell'altra pericolosa, e assurda poichè la medesima fa parte di
ciò che usualmente chiamasi magia, la quale, a fondo, altro per se
stessa non è che una illusione di certe persone che immaginano di
potere a loro talento operare delle gesta, sedicenti prodigiose,
colla supposta efficacia di questa cabala pratica.



La quinta maniera finalmente d'interpretare la scrittura presso
gli ebrei è di ricercare diligentemente la significazione propria di
ogni vocabolo, e di spiegare i respettivi testi, il più alla lettera
che sia possibile, senza arrestarsi niente di meno sullo spirito tradizionale
con con soverchio scrupolo nella guisa che fu sempre mai
praticato dalla massima parte de' Rabbini. Abenesdra ci assicura
(Ibid.) avere esso medesimo seguitato questo metodo stesso in
tutti i suoi Commentarj sulla scrittura, e in fatti io non conosco
altro autore che abbia spiegate le sacre pagine più letteralmente,
e con criterio maggiore, nè con più esatta precisione di lui.



Tali sono dunque le regole adottate da' Teologi ebrei nella
spiegazione della scrittura; ma è duopo essere attaccato all'ultima
chi desidera di bene spiegarla, ed intendere, ad un tempo, la
critica degli Autori che hanno con qualche metodo scritto in particolare
sopra i Cinque libri di Mosè.





(113)
L'ignoranza dell'Istoria, e della cronologia in cui
gli ebrei sono da lungo tempo stati, ha fatto che nella successione
de' secoli ai è confuso questi Caraiti con gli antichi Saducei, sebbene
la credenza degli uni, e quella degli altri sia del tutto differente
(come io passo a dimostrarlo fra qualche breve istante).
Scaligero, il quale avea così pure confuso (Elench. Trib. Cap.
22) seguitando le traccie medesime de' Rabanisti, i Caraiti co' Saducei,
cambiò di sentimento, avendo rilevato che i Caraiti dimoranti
in Costantinopoli si differenziavano soltanto degli altri ebrei, in
ciò che quelli erano molto più esatti di questi nell'osservanza dei
comandamenti della Legge primitiva, e che dessi ricusavano di
sottomettersi alle loro tradizioni; ma il medesimo Scaligero s'inganna
allora quando asserisce, con poco fondamento (Ibid. Cap. 26)
che i Caraiti sono più antichi de' Saducei, giacchè è evidente che
questi esistevano fino dall'epoca di gran lunga anteriore al secondo
tempio, e che, al contrario, i Caraiti non si manifestavano, se
non se nel tempo in cui la tradizione orale venne posta in iscritto,
voglio dire, alla promulgazione de' primi commentarj della scrittura,
ciò che seguì 150 anni circa dopo la distruzione dell'ultimo tempio
(Vedi Leusden Philosog. Hebraeor., mix Dissert. XV) le annotazioni
che noi ci proponghiamo di riportare nel Capitolo susseguente,
rischiareranno qualunque ulteriore difficoltà a questo
riguardo; e ci metteranno a portata di condurre sopra tale assunto,
i giudizj più metodici, e più verosimili.






CAPITOLO XIV.



Seguito del medesimo soggetto.



[image: ]



Se si dovesse prestare fede inconsideratamente
ad alcuni male prevenuti, o poco edotti scrittori
di quel partito noi dovremmo riguardare
la setta del Caraismo come la più antica di
quante altre mai produsse la Comunione del
popolo d'Israel, facendola i medesimi discendere
fino da Esdra, e ciò ancora senza calcolare
sulle asserzioni cotanto erroneamente fondato
de' Caraiti della Polonia, e della Lituania i
quali si pretendono discesi assolutamente dalle
dieci tribù, che Salmanasar avea trasportati al
di là della Tartaria, senza riflettere che per
poca attenzione che si faccia alla sorte di
queste dieci tribù, si sa ch'esse non sono mai
passate in quel paese: e coloro che sostengono
simile opinione, ad oggetto di meglio comprovarla
adducono che quelle tribù parlano anche
oggi l'idioma tartaro, e il turco, e che è
appunto in queste medesime lingue che sono
state fatte le versioni della scrittura che dessi
leggono in certi giorni determinati entro le
loro proprie sinagoghe (Vedi Schup. Cht. Karaim,
Seu Secta Karaeor. Dissertat. Aliquot.
Philol. ec. Seriae 1701).







Ma questa opinione dimostrasi per altra
parte ancora destituita onninamente di verità,
e di fondamento mentre s'egli è vero, come
non può in verun modo essere posto in dubbio,
che lo scisma de' Caraiti si spiegò fra gli ebrei
a causa delle tradizioni che i partigiani di
quella Setta nè conoscere, nè ammettere mai
vollero, è altrettanto evidentemente certo, che
note quelle non erano a' tempi di Salmanasar;
quindi è cosa troppo ridicola per se stessa
l'opinare che questa legge orale avesse potuto
ritrovare degli oppositori avanti che la medesima
esistesse, ovvero prima che quella fosse insegnata
pubblicamente. Non possiamo sollevarci
contro un nuovo sistema, qualunque siasi, se
non se dopo ch'esso è conosciuto, introdotto,
e propalato fra gli uomini. Dunque può con
sicurezza dedursi che la setta Caraita debba
essere a quella di gran lunga molto posteriore.



Eusebio poi ci fornisce intorno questa materia
una congettura affatto nuova, che più
di ogni altra opinione parrebbe approssimarsi
alla verità. Ragionando esso in qualche luogo
sul proposito di Aristobolo (Preparaz. Evang.
Lib. 8. Cap. 10) il quale comparve con grande
splendore nella Corte di Tolomeo Filometore,
rimarca che vi era presso gli ebrei fino da
que' tempi due partiti differenti, ed opposti,
l'uno de' quali prendeva tutte le prescrizioni

di Mosè alla lettera, fissava l'altra ad essa
un senso mistico ed allegorico, dal che molti
conchiusero (e Prideaux, et Basnage, e Simon
fra questi) di potere quì con qualche probabilità
ritrovare positivamente la vera origine
de' Caraiti (114), che cominciarono a comparire
sotto questo principe; perchè infatti fu allora,
e non altrimenti che le interpretazioni logogrife,
e le allegoriche tradizioni acquistarono
voga generale presso gli ebrei, e che furono
ricevute universalmente con maggiore avidità,
e venerazione da questo popolo (115).







Ecco, in una parola, la vera incontestabile
origine della setta denominate de' Caraiti.
Passiamo a conoscere in seguito il loro sistema
di Religione.



I Caraiti convengono in ciò che riguarda
i punti fondamentali della Religione cogli altri
ebrei, ed essi ne sono unicamente differenti
per quello che rapportasi ad alcuni punti di

disciplina, ed alle tradizioni che i medesimi
rigettano presso che intieramente, astrazione
fatta di qualche fondata eccettuazione però,
nella guisa che noi entriamo in breve ad osservare.



Per altro, varj scrittori moderni ebrei,
quali hanno investigato più a fondo i sentimenti
dei Caraiti gli distinsero totalmente da' Saducei
nel modo che apparisce dal Libro Juhassim il
di cui compilatore opina essere troppo manifesto
che i Saducei non sono i medesimi dei
Caraiti odierni, poichè questi riconoscono la
ricompensa delle azioni virtuose, non meno
che la punizione nell'altra vita delle opere
malvagie, e finalmente la Resurrezione dei
Corpi, ciò che è opposto diametralmente alla
Dottrina dei Saducei (116).







Rigettando i Caraiti dunque tutti i dogmi,
ed i riti che non hanno altro fondamento che
la tradizione degli antichi Dottori della Sinagoga,
chiaro apparisce che il loro metodo di
credere è assai meno aggravato di pratiche,
di usi, e di cerimonie di ciò che lo è la religione
de' loro oppositori; ma nella sua ristrettezza
però essa è più rigorosamente osservata
in seguito della massima che nutrono di non
dovere prescindere giammai da qualunque siasi
articolo delle prescrizioni ordinate alla lettera
dal solo Mosè nel Pentateuco; austerità che
siccome ognuno conosce, e nel modo che lo
riflette sensatamente uno de' più illuminati scrittori
di quella Setta, la rende in moltissime
parti presso che impraticabile (117).







Che la religione adottate da' Caraiti sia
per se stessa infinitamente più pura, più filosofica,
e più omogenea all'indole dell'uomo,
di ciò che lo è la credenza in molte parti
macchinale di tutti gli altri ebrei Talmudisti,

ad evidenza lo dimostra le scrupolo ch'essi
hanno di essere oltremodo attaccati al testo
inalterabile della scrittura, bene convinti di
non potere intendere così nettamente l'eterna
disposizione dell'Essere Supremo nella tradizione,
come si farebbe attignendola dal nitido
fonte da cui essa mirabilmente emana: Purius
ex ipso fonte bibuntur aquae. Dicasi pure se
vi ha niente di più elevato, e di più filosofico
de' loro principj in soggetto di Culto, o di
religione (118)? Essi non riconoscono che due
sole guide per condursi felicemente nell'edificante
sentiere della salute; l'una è il luminare

della scrittura, l'altro quello dell'intendimento.
La verità si fa discernere per se medesima
secondo essi dalla ragione, che la trae dalla
primitiva sua incontaminata sorgente. Tale è
dunque il sistema riguardato da essi il più
infallibile, e sul quale si appoggiano radicalmente
tutti i principj che servono di sostegno
alla religione del Caraismo. Di più essi inferiscono
un ragionamento essere giusto allorchè
si accorda in ogni parte con questi medesimi
principj, ed incontrando frattanto qualunque
articolo molto profondo in cui riesca troppo
malagevole all'intendimento umano di penetrare,
essi non ommettono perciò di piegare la
fronte, e riceverlo con rassegnazione, e con
rispetto, avuto solo riguardo alla purità dell'origine
dalla quale deriva.



Queste sono dunque le inconcusse basi sulle
quali appoggiano i Caraiti l'essenzialità della
loro credenza da una parte, e l'esplicita ripugnanza
che manifestano essi dall'altra contro
la Legge orale, che i Talmudisti pretendono
concordemente, come si disse, data dall'Essere
Supremo al Legislatore Mosè sulla venerabile
montagna di Sinaj (119).







In seguito di tutto quanto venne da noi
fin quì esposto concernente i Caraiti parrebbe
necessario di dovere ora entrare a ragionare
qualche cosa per rapporto a' loro dogmi rituali,
agli usi loro, ed alle loro prescrizioni religiose;
ma non ostante che queste non sieno in gran
numero, pure un diffuso trattato vi sarebbe a
redigere se tutto ciò che si prefiggono i Caraiti
di osservare, quì riferire in dettaglio noi
si dovesse, egli è per questo riguardo unicamente
che noi ci limiteremo soltanto a fare
espressa menzione de' riti più essenziali, per
esempio, le Mezuzoth, o pergamene che gli
ebrei talmudisti attaccano sullo stipite delle

porte esterne, ed interne delle loro proprie
abitazioni: i Teffilin, o Filatterj; l'astinenza
di mangiare il formaggio con la carne, non
ostante che le due prime prescrizioni sieno
chiaramente ordinate da Mosè (Deut. Cap. 6,
v. 8 e 9), il quale dice parlando degli uni,
e delle altre: Et ligabis ea quasi signum in
manu tua eruntque, et movebuntur inter oculos
tuos, scribesque ea in limine et ostiis domus tuae.



I Caraiti frattanto pretendono di spiegare
al figurato, queste parole secondo il solito praticato
da' medesimi alludendo di tenerli fissi
nel Cuore, e sostenendo ad un tempo stesso
che allora quando Dio ha ordinato di scrivere
queste pergamene, ed affiggerle sopra le porte,
altro non abbia esso voluto fare comprendere,
se non se che dovessero quelle essere in ogni
tempo presenti allo spirito, nella guisa che
l'ingresso di un quartiere, o di una camera
ci si offre il primo allo sguardo nell'entrarvi;
e con tale motivo i Caraiti si esentano dall'osservanza
di quelle tante pratiche all'eccesso
abusive, ed insoffribili, che gli ebrei Rabbanisti
hanno inventate per rapporto agli accennati
Mezuzoth, e Teffilin.



In quanto poi al terzo precetto di non
mangiare in un medesimo convito carne di
sorte alcuna, non escludendo quella dell'animale
volatile, con qualunque siasi latticinio

mescolato insieme, fondandolo sopra l'Exodo,
i Caraiti sostengono che la vera spiegazione
di questo testo è racchiusa in quella medesima
dell'altro in cui parlando degli uccelli la scrittura
dice (Deut. Cap. 22. v. 6 e 7) tu non
prenderai la madre co' piccoli entro il loro nido,
nello spazio di un solo giorno, rigettando egualmente
qualunque tradizione intorno questo passaggio
della scrittura.



Essi rigettano parimente cinque digiuni
osservati da' loro oppositori nel periodo dell'anno
(benchè menzionati espressamente dal Profeta
Zaccar. Cap. 8 v. 19, ch'essi riconoscono
autorevole) attenendosi a quello solo di espiazione,
perchè in chiari sensi comandato da
Dio per organo di Mosè (Levit. Cap. 23 v. 31);
detraendo però, tutto quanto vi aggiunsero le
tradizioni, che trovano ridicolo, e onninamente
straniere allo spirito del testo (120).







Essi sono, per altro, in qualche articolo
affatto discordi da' Settatori Talmudisti relativamente
all'osservanza delle solennità, ma per

ciò che riguarda la massima, ed i punti essenziali
della Religione, essi convengono entrambi
unanimemente d'accordo nella stretta

osservanza de' medesimi (121); siccome ancora
non si scorge la benchè minima differenza tra
la maniera di circoncidere degli uni, e quella
praticata degli altri (benchè alcuni pretesero
differenziarla da quella osservata da' talmudisti);
essi astengonsi parimenti da tutti quegli
animali vietati dalla scrittura, come immondi,
nella, guisa medesima che se ne astengono gli
altri.



Ma tutto che inerenti noi siamo ad approvare
i principj su' quali osservasi fondato
generalmente il Caraismo, non dobbiamo però
esserlo al segno di riguardarlo essente esso
pure da quei malefici pregiudizj, e scevro intieramente
da quelle tante inutili pratiche, e

cerimonie, che formano l'appannaggio costante,
e inseparabile di ogni popolo, e lasciarci
così trascinare all'eccesso condannabile di deferire
ciecamente a' suoi errori nella guisa medesima
che approvate abbiano le sue massime.
I Caraiti ne hanno essi ancora assolutamente,
benchè però non già in quell'affluenza enorme
di cui si mirano aggravati i loro accaniti oppositori;
ma se dessi potessero essere d'altronde,
più metafisici nelle varie applicazioni de' loro
testi, se potessero semplificare que' folli rigori
de' quali parlammo, e che i più decisi apologisti,
e fautori della loro setta non poterono
astenersi dal riprovare, la loro credenza potrebbe
allora dirsi appunto quella medesima
conosciuta, e praticata da tutti i primi Patriarchi,
Profeti, e fondatori della primitiva edificante
credenza del Popolo d'Israel; quella
sarebbe, in conclusione, un vero, ed esplicito
deismo Israelitico; ma con quale solido fondamento
presumerlo tale, con giustizia, in
mezzo delle moltiplici stravaganze delle quali
sono i Caraiti così pure suscettibili, nell'osservanza
del sabato specialmente in cui prendendo
alla lettera il riposo comandato da Mosè
(Exo. Cap. 16 v. 31); e riguardando con iscrupolo
eguale il divieto prescritto in detto giorno
di accendere fuoco entro le loro proprie abitazioni,
se ne rimangono affatto allo scuro tutta

la notte antecedente, e durante l'intero giorno
di sabato, si privano di accendere fuoco, eccetto
che nel solo caso di estrema urgenza in
cui vanno ad accenderlo lungi dalle loro proprie
case in mezzo della contrada? Inoltre è egli
meno stravagante lo scrupolo che mostrano i
Caraiti nell'occasione della festa de' tabernacoli,
nella quale prendendo, al solito, alla
lettera il senso espresso in questa frase (Levit.
Cap. 23 v. 42) בסכת תשבו שבעת ימים׃ כל האזרח
בישראל ישבו בסכת (Bassucoth tescebu scivnghat
jamim: col Aezrah beisrael jescebu bassucoth)
Et habitabitis in umbraculis septem diebus: omnis
qui de genere Israel est, manebit in tabernaculis:
essi fanno il loro permanente domicilio entro le
capanne, senza mai abbandonarle un solo istante,
non meno di notte che di giorno, durante
l'intervallo menzionato di sette giorni comandati
dalla scrittura e quante altre instituzioni
meschine di tal fatta, non si prescrivono col
più entusiastico zelo i Caraiti sull'osservanza
delle altre feste, e quante altre interpretazioni
assurde, al massimo grado, non attribuiscono
i medesimi agli altri precetti del Pentateuco
che rapportansi a' Cibi, al giudiziario, al politico,
al Civile, così enormemente ripugnanti
al buon senso, per elleno medesime, quanto
all'eccesso ardue, tormentose, ed anche per la

massima parte impossibili riescono a mantenerle,
e ed osservarle? (122)



D'altronde, pare necessario di convenire,
non essere già sicuramente con tali mostruosi
principj che i vetusti padri d'Israel erano
Caraiti, o ebrei deisti; il Caraismo dei medesimi,
o il loro Deismo, se si approssimava in
qualche tenue parte a quello che mirasi professato
da' recenti, era, per altro, diametralmente
opposto e quelle pratiche insignificanti
seguitate macchinalmente da' moderni Caraiti,
che oscurano i pregj di questa instituzione, e
indeboliscono la base primitiva sulla quale fu
questa setta in origine fondata felicemente: tutti
quegli scrupoli oltraggianti la purità del vero
Culto Divino, erano a que' sani Caraiti antichi
totalmente sconosciuti; paghi essi restando di
compiere meramente quelle sole prescrizioni,
che potevano essere osservate senza incomodo

fisico, nè alterazione di spirito per farne l'applicazione,
nè stanchezza di mente per lambiccarne
il vero senso; essi erano in tale guisa
il modello esemplare del Caraismo, senza essere
fanatici per gli scrupoli che oggi ne tengono
le veci; erano i veri Israeliti senza quelle pratiche
superstiziose, que' riti superflui, o quelle
ripugnanti cerimonie, che lo smarrimento degli
uomini vi ha in seguito aggiunte (123).



Questo è, in una parola, quel vero, e
solo Caraismo che può meritamente aspirare
a' nostri encomj, e che oltremodo vantaggioso
riuscirebbe l'istruirne tutto il corpo della Nazione
d'Israel, indurlo ad adottarlo, e propalarlo
per ogni dove l'orma sua s'imprime,
e ciò dopo di avere riformati i suoi abusi,
emendati i suoi errori, e ridotte le sue Instituzioni
Teologiche a quel grado di sublimità,
e perfezione, della quale Possono essere le medesime
suscettibili.



(114)
Alcuni osservano che la Legge Mosaica cominciò ad
alterarsi, e a degenerare dalla sua purità primitiva, da che il popolo
d'Israel contrasse un Commercio cogli stranieri, quello divenne
molto maggiore, e più frequente dopo le conquiste di Alessandro,
di ciò che lo era antecedentemente, e questo fu in particolare
cogli Egizj ch'essi vincolarono de' rapporti di società, e di affari,
specialmente in tempo che i Re di Egitto furono padroni della
Giudea. Non si prese dagli Egizj i loro idoli; ma il loro metodo
stravagante di trattare la Teologia, e la religione: Quindi è (come
lo pensa uno scrittore illustre) che i dottori ebrei trasportati, o
nati in quel paese, si gettarono nelle interpretazioni allegoriche;
ed ecco ciò che dette occasione a due partiti di cui parla Eusebio
di formarsi, e di dividere la Nazione. (Hist. des dogm. et opin.
Philosoph. T. 2. p. 220)





(115)
Alla testa di questi due partiti de' quali abbiamo poco
avanti ragionato erano allora Hillel e Sciamaj, che gli rendevano
più luminosi, e di qualche considerazione. I Rabbanisti però danno
il torto a Sciamaj, il quale era, com'essi dicono, un'uomo impetuoso,
e violente; essi sostengono che la loro divisione in altro
non verteva che intorno a tre soli riti di non molta importanza.
Ma il sentimento parziale di pochi Dottori, non può avere forza
bastante di abrogare ciò che si legge in chiari sensi, e nel Talmud,
e altrove che la disputa si riscaldò si violentemente che non era
tanto agevole di calmarla in veruna maniera: ciascuno di quelli
eresse una scuola pubblica, un giorno determinato si adunarono
entrambe; ma se queste si accordarono sopra varj articoli, ne
rimase, per altre, un maggior numero sul quale restarono esse
totalmente inconciliabili; Hillel sostenne con calore la tradizione
(Misnah. 5) pretendendo asseverantemente esservi stata una Legge
la quale fosse passata da bocca in bocca, come da un telegrafo ad
un altro, benchè più lentamente, da Mosè fino ad Esdra, e di
questi fino ad esso: Sciamai, al contrario, insisteva di doversi tenere
scrupolosamente attaccato alla sola Legge scritta, riguardando
tutte le parafrasi, o appendici che alla medesima si fossero aggiunte,
come estranee onninamente alla tersa religione di un vero Israelita,
a cui riescono il più delle volte indifferenti, sovente perniciose,
ma sempre inutili. Quindi il pregiudizio degli ebrei Talmudisti,
che attribuiscono il torto a Sciamai, conferma la quasi positiva
certezza del testè riportato sentimento cioè, che questi fosse avverso
alla tradizione.



Ciò che d'altronde, non pare in alcuna maniera supponibile
si è, che i Caraiti si attribuissero un origine odiosa, o menzognera
(come assurdamente lo pensarono alcuni de' loro oppositori)
se i medesimi non fossero completamente persuasi che quella ch'essi
vantano è la vera; frattanto uno de' più eruditi di questa setta,
dice in termini formali che i Caraiti sono assolutamente sortiti dalla
casa di Sciamai (Vedi Mosè Betschitsi MS. apud Trigland, Cap.
6. p. 72 e 74).



Ecco tutto quanto noi possiamo infatti di proposito asserire
sulla probabile fondazione originaria della setta dei Caraiti.





(116)
Questa Setta (della quale sarà da noi accennato l'origine,
ed il sistema religioso nel Capitolo seguente) non si uniformava
a' Caraiti, se non se in quanto al prendere la scrittura alla
lettera, e nel rigettare in conseguenza qualunque siasi tradizione,
ma in tutt'altro esse erano fra di loro interamente opposte, e contradittorie,
mentre i Saducei, attaccandosi al mero senso letterale
delle prescrizioni mosaiche, ne deducevano illativamente che le
medesime non gli obbligassero già a credere ciò che i Caraiti pretendevano
adottare fermamente di proposito; quindi è ch'essi non
credevano nè la predestinazione, nè la resurrezione de' corpi, nè
l'immortalità dell'anima umana, nè l'esistenza degli angeli, o degli
spiriti; mentre di tutto ciò che i Caraiti in siffatti articoli concordi
co' Talmudisti ammettevano come irrefragabile, i Saducei gli oppugnavano
senza eccettuazione, adducendo per motivo che la scrittura
non ne offre il benchè minimo sentore, con quella esattezza però
che si esigeva da' medesimi, avendo già noi rimarcato altrove con
quale evidente precisione faccia il Pentateuco sotto intendere non
meno l'esistenza di Dio, che l'immortalità dell'anima umana
(vedi le annotazioni
26. e 41.)
così non erano essi ebrei che per
le sole ricompense temporali, e molto concedevano al labile piacere
de' sensi. Onde si può giustamente conchiudere che coloro i
quali vollero supporre i Caraiti infetti di Saduceismo dimostrano un
imperizia crassa non meno de' principj degli uni, che delle massime
dell'altro, che quelli non solo ricusano di ammettere, ma che tentano
sempre di combattere accanitamente, e di annientare.





(117)
Non si può certamente di proposito negare che nel
ristretto numero di scrittori che ha prodotto la setta de' Caraiti,
Aaron Ben Josef debba, senza contradizione tenere il primo
rango; esso vivea nel Secolo tredicesimo, professava la medicina,
ed esercitava nel tempo stesso l'ufficio di Rabbino in Costantinopoli.
Il Caraita Mardocheo (altro celebre letterato di questa setta), ce
lo rappresenta come un uomo profondamente versato nell'intelligenza
del Pentateuco, nello studio della natura, della filosofia, ed anche
oltremodo perito nella cognizione di tuttociò che la cabala racchiude
di più occulto, e di più misterioso (ved. la versione e le note di
M.r Wolf all'opera di Dod. mordochai, sotto il tit. di notit.
Karæor. Cap. XI. pag. 141.) Per altro, pare verosimile, come
lo pretende lo stesso Wolf ch'essendosi egli applicato a questa
scienza chimerica, la quale non è fondata che sopra giuochi di una
immaginazione sovvertita, esso non abbia avuto altro in mira che i
indagarne meglio l'insufficienza, e convincersi per se stesso che ben
lungi dal ritrovarvi qualche solida utilità nelle moltiplici sottigliezze
che ne costituiscono l'usanza, quelle non sono ad altro idonee
che a corrompere lo spirito; e ciò è tanto più probabile, quanto
che restaci chiaro dimostrato dalle veementi espressioni ch'esso usa,
allorchè imprende a confutare certe parafrasi allegoriche, o cabalistiche
riportate dal medesimo nel suo מובחר (mubhar) Il Scelto
(che è un Commentario sul Pentateuco) opera che lo stesso
Abenesdra non potè in molte parti non approvare. È in essa dove
il rinomato nostro Aaron nel tempo medesimo ch'egli spiega tutta
la sua robusta energia per dimostrare i vantaggi sommi che ha la
di lui Setta sopra quella de' Talmudisti, non cessa di declamare
contro infiniti abusi che mirava introdotti nella sua, del tutto
estranei all'essenzialità delle sue primitive instituzioni, perchè non
gli appartenevano di sorte alcuna, ed esso vi progetta in vece i
mezzi i più pronti, ed i più efficaci, onde reprimerli, e allontanarli.



Infatti sia quanto si vuole ottimo, e proficuo lo stabilimento
del Caraismo fra gli uomini, è altresì chiaramente dimostrato che
non potrebbe andare quello pure in alcun modo esente da una riforma
radicale che ne modificasse il rigore, semplificandone le pratiche,
e ne togliesse quelle ridicole superfluità che vi s'intrusero
a grado a grado con detrimento delle sue primitive instituzioni, e
che lo stesso Ben Josef non ha potuto astenersi dal riprovare,
benchè tanto proclive a consolidarne le massime, e a sostenerle.





(118)
Qualunque siasi l'opinione che molti abbiano concepita
per rapporto al Caraismo, è d'uopo convenire che la loro maniera
di credere è ad ogni riguardo degna di essere imitata, come una
delle più sane, e delle più esemplari instituzioni sociali: per giudicarne
con criterio udiamone il carattere che uno scrittore insigne
ci trasmise di questa setta: Les Caraïtes ont une idée fort simple,
et fort pure de la Divinité, car il lui donnent des attributs
essentiels, et inséparables, et ces attributs ne sont autre chose
que Dieu même. Sa Providence s'étend aussi loin que sa connoissance
qui est infinie, et qui decouvre toutes choses. Ils
distinguent quatre dispositions differentes dans l'ame, l'une de
mort et de vie, l'autre de santé, et de maladie. Elle est morte,
lorsqu'elle croupit dans le péché; elle est vivante lorsqu'elle
s'attache au bien; elle est malade quand elle ne comprend pas
les vérités célestes; mais elle est saine lorsqu'elle connoit
l'enchainure des événemens et la nature des objets qui tombent
sous sa connoissance. Enfin ils croient que les ames seront
recompensées, ou punies suivant leurs actions etc. Hist. des Dog.
Philos. V. 2. p. 222.



Qual'è mai quel popolo che possa vantare sopra la terra un
culto di questo più esimio, più elevato, più salutare?





(119)
Malgrado l'avversione decisa che i Caraiti hanno sempre
mai dimostrato per la Legge orale, come osservammo, non si può
nulla di meno asserire con probabilità ch'essi rigettino complessivamente
per tanto, qualunque sorta di tradizione; mentre uno
de' più celebri scrittori di quella Setta ci assicura che il principale
scopo della sua credenza non tende che ad oppugnare le false, e le
assurde tradizioni, ma che, al contrarie, i Caraiti ricevono le bene
fondate, e le ragionevoli, distinguendo così le certe, e le costanti
da quelle che non sono che ipotetiche, e dubbiose (Ved. Mosè
Eliahu aderet apud trigland Diatr. de Karæor. P. 117. e 125.)
Essi adottano ancora la Massora (o la puntuazione della Scrittura)
(non ostante che faccia essa parte delle instituzioni tradizionali, e
la stessa loro Teologia non differisce da quella degli ebrei Talmudisti,
se non in quanto all'essere più concisa, e più lontana da
inutili, e superstiziose discussioni, che formano il carattere definitivo,
e principale della Teologia de' loro oppositori. In una parola,
fra le tante interpretazioni che furono applicate alla scrittura, essi
non ricevono che le sole meramente letterali, e per conseguenza
essi rigettano affatto le Glosse cabalistiche, mistiche, e allegoriche
come non avendo alcun fondamentale rapporto colla Legge pubblicata
da Mosè.





(120)
Qualunque siasi digiuno comandato, ed ordinario
comincia la mattina allo spuntare dell'alba, e dura fino all'imbrunire
del giorno medesimo, eccetto che quelli di Kipur, e di Av,
i quali cominciano le sera della vigilia di questi con una perfetta
astinenza di cibo, e di bevanda fino alla sera susseguente all'apparire
delle stelle nel firmamento. Di tali digiuni dunque imposti all'Israelismo
dalla Legge orale se ne annoverano cinque:



Il primo cade il 17 di Tamus (corrispondente al nostro
volgare mese di Luglio) in commemorazione delle varie disgrazie
che successero altre volte in simile giorno entro Gerusalem; e perchè
in quello stesso giorno accadde che Mosè ruppe le prime tavole
della Legge a cagione del vitello d'oro fatto dal Popolo ebreo dimorante
nel deserto, nell'intervallo della di lui assenza sulla vetta
di Sinai.



Il secondo è quello che porta il nome di תשעה באב
Tisngha Beav) cioè, nove del mese di Av, che cade nell'Agosto,
quale digiuno è da' Settatori Talmudisti più rigorosamente osservato
degli altri (dopo quello però di Espiazione che gli supera tutti)
poichè fu in quel giorno medesimo che il Tempio venne abbruciato
da' Caldei, e la Città di Gerusalem devastata poscia interamente da
Tito; in quello stesso giorno ancora avvenne il crudele supplizio
di dieci de' più insigni Rabbini della Giudea, e la proibizione fatta
da Adriano agli ebrei di mai più rientrare ne' loro antichi recinti,
e particolarmente in Gerusalem, e neppure di ritornare verso quella
parte per riguardarla. Tali sono le cause per le quali i Talmudisti
ordinarono il digiuno del nono giorno del mese di Av; esso comincia
la vigilia, tosto che il Sole tramonta, e da questo momento
gli ebrei cessano di mangiare, e di bere fino alla sera susseguente;
essi restano tutto questo intervallo di tempo senza scarpe di cuojo,
seggono sulla nuda terra colla massima tristezza in continue lamentazioni,
non essendo loro permesso di leggere fuorchè Geremia,
Job, ed altri libri di tal modo affliggenti, e patetici; e gli otto
giorni che lo precedono, si astengono dal radersi la barba, e dal cibarsi
di qualunque siasi carne, eccettuatone il Sabato, dove questi
divieti non hanno luogo.



Il terzo è quello che viene il primo giorno dopo la solennità
del nuovo anno, ovvero il terzo giorno del mese di Tisrì (che
combina in Settembre); gli ebrei Talmudisti digiunano dallo spuntare
dell'aurora fino all'imbrunire di quel giorno medesimo, attesochè,
in esso fu ucciso Godolia figlio di Ahikam (Gerem. cap. 41.)
uomo integerrimo e di esemplari costumi, il quale era restato solo
per conservare i dispersi avanzi del Popolo d'Israel, la di cui sorte
cominciava fino di allora a periclitare: Or siccome questo dì fa parte
de' dieci giorni penitenziali (con tal nome distinguendo la prima
decade di Tisrì) gli ebrei Talmudisti prendono pertanto un
adeguato motivo di fare ad un tempo medesimo la commemorazione di
questo giusto; egli è dunque perciò che questo digiuno porta il
nome di צום גדליה (Zzom Ghedaliah) Digiuno di Godolia; indi
segue il gran Digiuno Kipur, o di Espiazione, che tutta la comunione
d'Israel, senza eccettuazione alcuna di setta, nè di partito,
celebra il 10 di Tisrì, il solo comandato da Dio per organo di
Mosè, e di cui essendo stato, quanto basta, ragionato a suo luogo,
ed avendolo noi per tale indispensabile riguardo adottato nel nostro
nuovo piano di riforma, ci siamo dispensati di comprenderlo fra
questi.



Il quarto è quello del 10 Tebeth il quale corrisponde, per
lo più al Decembre, ordinato da' Rabbini in rimembranza del primo
assedio fatto da Nabucodonosor in Gerusalem, che in seguito la prese.



Il quinto, ed ultimo digiuno finalmente, è quello che i Settatori
Talmudisti fanno il giorno 13 del mese di Adar che rapportasi
al marzo in memoria d'Ester, la quale digiunò nell'occasione
dell'infortunio in cui trovavasi l'ebreismo de' suoi tempi involto,
attesa la crudele perfidia di Amano vice-re di Media e Persia, che
macchinava l'esecrabile progetto di sterminarlo dalla terra; questa
commemorazione denominasi פורים Purim, dall'etimologia del
vocabolo פור Pur, che significa Sorte, alludendo all'estrazione
fatta dallo stesso Amano per diffinire in qual mese dell'anno dovea
un sì truce sterminio effettuarsi, e la sorte cadde sul mese di Adar,
il più climaterico di tutti gli altri, attesa la morte repentina di
Mosè, che pretendesi accaduta entro questo mese.



Ecco quali sono realmente i digiuni comandati a rigore
da' Rabbini (prescindendo però dall'ultimo instituito da Ester); e
se altri, eccetto i testè menzionati, miransi osservare da' più devoti
fra gli ebrei Talmudisti, essi sono meramente arbitrari, o contingenti,
e propriamente particolari ad ogni singolo corpo separato che
fa parte di questa medesima Nazione, come agli ebrei Orientali,
ai Tedeschi, e ad alcuni Italiani; ma siccome questi digiuni si sono
moltiplicati presso gli ebrei quasi all'infinito, così senza che ci
diffondiamo inutilmente a riportarli, può osservarsene il dettaglio
circostanziato nella dotta dissertazione del Rabbino Leon di Modena
e nel Bustorfio. (Syn. Ind. Cap. 25.)





(121)
Io intendo per tali punti essenziali della Religione
l'esistenza dell'Essere Supremo, l'immortalità dell'Anima umana,
e quindi le ricompense, e le punizioni della medesima nella vita
futura, ed in qualche parte ancora l'osservanza delle solennità
principali, nella guisa, precisamente che accennammo.



Peraltro, non mi sembra inutile affatto quì di rimarcare col
Seldeno (uxor. Hebr. Lib 1. Cap. III.) che avendo i Rabbini
fissate tre maniere differenti d'investigare, e scuoprire le verità
moltiplici racchiuse in vari luoghi della scrittura, cioè il testo,
la ragione, e l'autorità degli antichi, regole quasi comuni a tutte
le sette che esistono sulla terra; i Caraiti vanno pienamente d'accordo
co' Rabbanisti nelle due sole prime, considerandole come
urgenti, ed oltremodo indispensabili; e se rare volte adottano anche
l'ultima, non è già perchè s'impongano un dovere, siccome praticano
gli altri, di crederla o seguirla alla rinfusa; ma essi vi si
sottomettono in proporzione che la ritrovano esatta, ed in ogni
punto consentanea allo spirito genuino della scrittura.





(122)
Siccome i Caraiti hanno in orrore tuttociò che rapportasi
alla tradizione, così essi rigettano con isdegno tutte quelle
instituzioni orali che i Talmudisti si prescrivono con tanto scrupolo,
e riservatezza; ma se quasi tutte le cerimonie religiose praticate da
questi si rendono annojanti per l'affluenza considerabile delle inutili
parafrasi aggiunte alle medesime, quelle seguitate da' Caraiti sono
ad ogni riguardo insopportabili per la loro soverchia ristrettezza, o
per l'austerità dell'osservanza di esse; egli è perciò che io considero
come inutile di fare quì specifica menzione di tutti i loro riti
stravaganti per rapporto ad altri assunti morali, politici, e civili.
Chi bramasse esserne edotto con esattezza maggiore può rivolgersi
agli scrittori di questa Setta, da noi per varie volte citati.





(123)
Malgrado che infinite riprove concorrano a convincerci
pienamente di questa verità incontrovertibile, pure non ostante,
v'ha de' forsennati fra gli ebrei Talmudisti de' nostri tempi all'eccesso
riprovabile l'anteporre la loro propria credenza mistica, e
tenebrosa alla purità edificante di quella degli antichi, sebbene ad
evidenza ne conoscano i superiori salutari vantaggi, e non esitino
un'istante a convenirne; ed i soli Caraiti che potrebbero in qualche
modo, se non completamente pareggiarla, almeno più degli altri
approssimarsene, sono fuori della situazione di riuscirvi, per averla
voluto troppo sottilizzare, colla strana idea forse di sorpassare quelli
nella vera pratica di essa; se gli ultimi sono degni di rimprovero,
lo sono certamente i primi, ad ogni riguardo, di eterna ripugnanza,
e d'improperio.






CAPITOLO XV.



Delle altre Sette differenti derivate dal
grembo della Comunione dell'Israelismo;
cioè Saducei, Essenj, Terapeuti, Farisei,
e Samaritani; la loro origine, i
loro dogmi, le loro Cerimonie, ed i loro
sistemi di Religione.



[image: ]



Due Cause principali, dice un ingegnoso
critico moderno, sembrano cospirare a gara
per mantenere, e alimentare negli uomini la
ripugnanza, e l'incuria ch'essi nutrono scrupolosamente,
tutte le volte che trattasi di ponderare,
o discutere le loro opinioni tradizionali;
la prima si è la difficoltà insormontabile, e
l'impotenza estrema nella quale si trovano di
penetrare le dense tenebre, di cui le tradizioni
hanno pur troppo avviluppata la religione dai
suoi primi fondamentali elementi; argini molto
adeguati ad opprimere ed a stancare gli spiriti
limitati, ed accidiosi, che incapaci di elevarsi
colla forza del raziocinio fino alla contemplazione
della verità, non iscorgendovi che un
Caos terribile, e informe, la giudicano forse
assolutamente impossibile ad esaminare, ed

approfondire, e paghi ne restano di seguitarla
tale quale se la rappresentano macchinalmente (124):
ecco la sola e vera cagione, a cui tutto
concorre a convincerci che possono dovere l'origine,
presso che tutte le Sette scaturite dal
grembo del giudaismo antico, e partitamente
di quella de' Farisei, della quale ci disponghiamo
in seguito a parlare.



La seconda di tali cause, può dirsi quella
di non lasciarci troppo soggiogare da precetti
severi, mistici, o poco intelligibili, che tutto
il mondo ammira nella teoria, e pochissime
persone si curano di praticare con esattezza;
tale è la sorgente della quale scaturirono probabilmente
il Caraismo di cui testè abbiamo
esaurita la materia, non meno che tutte le
altre Sette delle quali ora, entriamo ad occuparci
di proposito.



Che la Teologia mistica, producesse per se
medesima la Setta de' Saducei, sembra che
niuno abbia fino ad ora fondatamente dubitato,

siccome apparisce altresì egualmente incontestabile,
che le orali allegorie formassero quella
de' Farisei.



In quanto poi all'epoca precisa in cui la
Setta Saducea si rendesse manifesta fra gli
ebrei, l'opinione la più adottata da' critici si
è che Zadok, discepolo di Antigono Socheo
fosse il primo, e il vero fondatore della Setta
de' Saducei, duecento e quarant'anni avanti
l'Era volgare; senza attenerci però a ciò che
opinano vari dotti scrittori antichi, cioè che
l'eresia de' Saducei fosse molto più remota,
sostenendo che la medesima nacque dalla sinistra
interpretazione che si è da quelli attribuita
al Cap. 37 di Ezechiello, mentre studiavasi
ciascuno di comprenderne il vero senso; altri
ne fissano un origine assai differente facendola
rimontare fino ad Esdra (Leghtf. Flor. Heb.
ad Mat. III. ζ. opp. Tom. II.).



Ma prescindendo da tutte queste troppo
ambigue, e tenebrose congetture, che lungi
dal condurci alla verità, non fanno che aumentare
i nostri dubbj e allontanarci dal
retto sentiere che potrebbe indirizzarvici, noi
stabiliremo Antigono per assoluto capo creatore
di questa Setta, e Zadok e Baithos suoi discepoli,
come gli organi, ed i propalatori delle
sue nuove instituzioni, non meno che del sistema

religioso che serve alle medesime come di base
inconcussa, è fondamentale (125).



In origine, per quanto apparisce, i Saducei
non si distinsero dalla Comunione generale
dell'Israelismo, che col semplice rifiuto meramente
di riconoscere, e adottare le autorità
delle instituzioni tradizionali. Alcuni pretendono
così pure, che tutti que' Settatori proferissero
il Pentateuco di Mosè a tutti gli altri

libri, considerati generalmente come sacri, e
canonici, i quali non erano da essi riguardati
che come opere composte da certe persone venerabili
a cagione della loro santità, e de' loro esemplari
costumi (126). Essi leggevano i Profeti,
aderivano che si studiassero con accuratezza,
e che fossero autorevolmente citati tutte
le volte che l'urgenza lo esigesse, e volevano,
in somma che aggregati quelli fossero nel Canone,
benchè molte volte rigettavano i loro
scritti, nel modo stesso appunto che inveivano
pertinacemente contro le tradizioni de' Dottori,
ed in particolare contro quelle de' Farisei, ai
quali essi erano per tante ragioni opposti onninamente;
ma i Farisei restavano, d'altronde,
persuasi, che la Legge fosse l'unico, ed il più
solido fondamento della Religione, e la sola
regola direttrice della credenza de' medesimi
e che per conseguenza tutto ciò che prescritto
non era da Mosè, non doveasi mai adottare in
verun modo.







In seguito di quanto Flavio assicura (Lib.
XX. pag. 465) pare che i Saducei negassero
assolutamente l'influenza dell'Essere Supremo
sulle azioni umane, stabilendo soltanto la libertà
assoluta dell'uomo; ed essi toglievano
a Dio qualunque ispezione sul male, ed ogni
sorta d'ingerenza anche sul bene, perchè opinavano
essi, che l'Essere Eterno avesse collocato
il bene, e il male sotto gli occhi dell'uomo,
lasciandogli un amplia facoltà di seguitare
l'uno, o di schivare l'altro; ed è appunto
per questa medesima ragione che i Saducei
negavano, senza riserva il potere del destino,
riguardandolo unicamente come una bizzarra
illusione, solo degna di occupare la mente abbacinata
degl'idioti, e degl'inesperti (127);
sostenendo, al contrario, che tutte le nostre
azioni dipendono sì direttamente da noi, che

noi siamo i soli, ed i veri autori di ogni bene,
siccome pure di qualunque siasi male che ci
sopraggiunge, secondo che noi seguiamo il retto
sentiere della virtù, o la carriera tortuosa della
depravazione (128). Non erano già essi guidati
da verun disegno di ricompensa nelle azioni
meritorie che esercitavano, animati dalla sola
grata soddisfazione di eseguirle; essi ritenevano
presente ognora ciò che Antigono loro
capo, e fondatore solea ripetere incessantemente
a' suoi Discepoli e seguaci: non siate come gli
schiavi, che obbediscono al loro padrone col disegno
di trarne ricompensa; obbedite senza sperare

alcun frutto dalle vostre fatiche, e che il timore
dell'eterno sia sopra di voi (129).



Questi negavano ad un tempo medesimo
la spiritualità delle anime umane, la resurrezione
de' corpi dopo le morte, e l'esistenza
degli angeli, e con più forti ragioni si sarebbero
scherniti di quella bizzarra opinione sostenuta
dal Ben Dior (Vedi Sefer Jezirah, ovvero
libro della creazione) quali era quella, di
sostenere che ogni patriarca, cominciando da
Adamo, avesse un Angelo per suo inseparabile
sorvegliante o precettore (130). Essai opinavano

che non può esistere giammai altra essenza
incorporea, o spirituale fuori che Dio, e che
que' dati esseri che noi chiamiamo col nome
di Angeli, non si debbono intendere che sotto
il carattere di altrettante virtù, che marcano
assolutamente la volontà, e la possanza infinita
dell'Essere Supremo, od anche accessoriamente
i mezzi da esso lui impiegati per la pronta
indefettibile esecuzione de' suoi eterni Decreti.



Tali sono i principj generali de' Saducei,
relativamente alla Religione che professavano;
e se da quelli prescindendo gettare vorremmo

uno sguardo sulla loro morale, e su' loro costumi,
noi ritroveremmo non meno gli uni che
l'altra irreprensibili ad ogni esperimento; le
azioni de' medesimi alla verità non ismentivano
il nome che portavano צדיק (Tzadik) giusto
צדק (Tzedek) Rettitudine: i Saducei procedenti,
come osservammo, da צדוק Tzadok facevano
professione di una integrità esemplare, e di
una giustizia edificante; elogio che loro venne
generalmente compartito da tutti i più austeri
critici dell'antichità, che non gli hanno d'altronde
risparmiati, allorquando trattavasi d'inveire
contro le loro cerimonie insopportabili,
o condannare le assurde interpretazioni ch'essi
davano al Pentateuco di Mosè, non meno che
a tutti gli altri libri della Scrittura.



Ma de' Saducei, e della loro Setta avendone
parlato quanto era sufficiente a farcela conoscere,
ora passiamo a ragionare degli Esseni
de' quali si è cotanto decantata la virtù, e
l'inusitata rigidezza de' costumi.



Filone ha distinto due ordini di Esseni
(Phil. de vitae contemp.); gli uni si attaccavano
alla pratica, e gli altri, che si nominano Terapeuti,
alla contemplazione: questi ultimi erano
così pure della setta degli Esseni; Filone
dandone loro il nome, non gli distingue dal
primo ramo di quella Setta, se non se da qualche
grado di perfezione.







Gli Esseni erano precisamente ciò che i
viaggiatori ci descrivono essere i Dunkari nella
Pensilvania, cioè, una specie di religiosi, benchè
la maggior parte di essi fosse ammogliata,
il Celibato essendo in orrore massimo a quei
tempi, siccome l'ho io dimostrato altrove (Vedi
le annot. 66 e 119, del T. II. alle Not. Camp.
p. 23 e 180) anche presso le persone consecrate
al servizio dell'altare; volontariamente
assoggettati alle più austere prescrizioni, vivendo
tutti in comune per lo più fra gli eremi
deserti, distribuendo il loro ozio quotidiano
fra la preghiera, e la fatica, avendo interamente
proscritto dal loro consorzio qualunque
sentimento di disparità, o di preferenza, siccome
ancora ogni ambizioso disegno di proprietà;
schivavano l'incontro del resto degli uomini,
non comunicando che solo con coloro che riconoscevano
aderenti alla loro Setta, ed uniformi
ne' costumi, poichè siccome quelli reputavano
la loro religione più sana, e più elevata di
quella degli altri uomini, quindi è perchè dessi
sfuggivano qualunque specie di relazione coi
medesimi, così è, dice Bayle, che la fierezza
segue per l'ordinario le devozioni particolari;
egli è di tali Settarj che Plinio il naturalista,
e Solim dissero Gens aeterna, in qua nemo nascitur.
(Hier. Lib. V. Cap. 17 et Sol. Cap. 35.

p. 47) falsamente supponendoli d'accordo proclivi
al Celibato.



In quanto poi all'origine degli Esseni,
moltiplici, e divise, al solito, sono le opinioni
degli antichi, non meno che de' recenti scrittori:
R. Abram Zachut (nel suo più volte citato
Juhassim) assegna loro per padre, e fondatore
Judah Galilei; alcuni, ed Epifanio, e Petit fra
questi, gli annoverano fra gli eretici Samaritani
(de' quali sarà da noi fatta in seguito
rapida menzione); essi gli appellano Jesseni,
immaginando erroneamente, che avessero quelli
preso questo nome da Jesse padre di David.
Fuller ha creduto Miscell. Sacr. Lib. IV. Cap. IV.
p. 2392) che gli Esseni fossero gli stessi dei
Baitosei, perchè questo vocabolo significa Casa
di guariti, nome che conviene alle persone che
si distinguono col carattere di Terapeuti, cioè
a dire, Medici benchè in seguito questo autore
variasse di opinione. Nilo unitamente a vari
critici moderni, gli vuole discendenti da Jonadab
(Ascet. Cap. 3). I cristiani poi abbagliati
delle austere mortificazioni di questi Settarj,
hanno tentato di toglierli agli ebrei, e di farne
degli eremiti, o i primi frati del vangelo (131);

ed Eusebio ha loro conferito il cristianesimo,
così straniero ad essi, quanto dovea esserlo a
Pitagora, che ridicolmente alcuni pretesero di
fare Carmelitano (132). Essi compariscono nell'Istoria
di Flavio sotto Antigono, poichè fu allora
che si vide (per quanto esso ci dice Lib.
III. Cap. XII) quel Profeta Esseno nominato

Iudah, il quale avea predetto che Antigono
sarebbe ucciso un tale dato giorno nella Torre
di Straton; e infatti Antigono è stato ucciso,
quel giorno stesso vaticinato, in un luogo che
chiamavasi la Torre di Straton; era con sì fatte
predizioni, che gli Esseni, ei Terapeuti si distinguevano
nel mondo.



Quante disparate contraddittorie opinioni,
senza esservene forse una sola giustamente
fondata. Malgrado però che dobbiamo sempre
confessare di non riconoscere nel suo vero fondo
la vera origine primitiva di questa Setta, la
congettura di Drusio riportata dal Basnage
(Hist. des Juifs. T. 1. Lib. 2. Cap. 12) sembra
la più verosimile, e la meno prossima all'errore
di tutte quante ritroviamo noi prodotte
fino al presente.



Questo autore dunque asserisce, che gli
Esseni sono quelli i quali essendo perseguitati
da Ircano si ritirarono ne' Deserti, e che la
necessità gli astrinse allora ad accostumarsi
ad un genere di vita molto austero ed in cui
essi perseverarono in seguito arbitrariamente;
e tale rigoroso sistema di vita si è sempre creduto
da varj Autori che fosse loro comune
co' già menzionati Terapeuti, sebbene questa
opinione sia da molti altri contrastata, colla
differenza però che quelli si dividevano in molte
società diverse, che diramavansi senza però

fissare un domicilio permanente, quando gli
ultimi, al contrario, erano tutti concentrati
nell'Egitto, per quanto narra, Filone il quale
vivea fra di essi, dediti sempre alla campagna,
come un soggiorno più ovvio alla meditazione,
e più omogeneo alla vita comtemplativa che
conducevano.



Per quanto riguarda la religione professata
da tali Settarj, essa era limitata a livello dei
loro bisogni, ma altrettanto severa del pari
che i loro costumi, essi avevano un profondo
rispetto per la Divinità, alla quale attribuivano
un potere assoluto, e illimitato sopra tutti gli
avvenimenti mondani, sostenendo fermamente
che niente si opera nell'universo, se non se
coll'immediata influenza de' suoi eterni Consigli:
il Sole era da' medesimi considerato come
una delle più stupende produzioni tratte
del suo braccio onnipossente (133). Flavio (De

Bel. Iud. Lib. II. C. 7), e vari altri suppongono
che essi davano tutto al destino, ma
questi medesimi autori gli hanno in seguito
giustificati aducendo che tanto gli Esseni quanto
i Terapeuti intendevano per destino la provvidenza,
che dirige tutte le creature conformemente
alle loro intime affezioni, e che non
impone giammai alcuna necessità all'uomo,
nè attenta in verun modo alla sua propria libertà.
Gli Esseni onoravano Mosè come il
primo Legislatore, erano molto attaccati alla
Scrittura, e rigettavano interamente le tradizioni;
essi sostenevano l'Immortalità dell'anima
umana contro i Saducei, benchè questo
dogma venisse in seguito alterato da false interpretazioni,
come si può espressamente rimarcarlo
in Flavio (idem), ed in Porfirio. (apud
Civil. contr. Iul. L. IV. p. 7) pretendendo erroneamente
che le medesime non discendevano
da un aria molto sottile ne' corpi, se non se
perchè desse vi erano attirate da un certo

incanto naturale che concepire giammai noi
non possiamo.



Ma lasciamo pure gli Esseni, e i Terapeuti
colle loro frenesìe religiose, ed entriamo ad
esaminare i Farisei, presso i quali ne ritroveremo
forse delle altre non meno pericolose
che stravaganti.



(124)
Coloro che dell'indole umana formarono la prima
base delle loro filosofiche applicazioni, possono avere rimarcato come
lo spirito nostro suole più agevolmente attaccarsi alla rappresentazione
fisica di una cosa, di ciò che sia all'indagine di essa, ovvero
alla semplice narrazione che può essercene fatta; questa opinione
è autorizzata dall'esperienza, essa è quella parimente dell'ameno
poeta Orazio De Arte Poet. v. 180.





Segnius irritant animos demissa per aures,



Quam quae sunt oculis commissa fidelibus.









(125)
Molti scrittori, d'altronde accreditati, hanno asseverantemente
sostenuto, che Sadok e Baithos, entrambi discepoli di
Antigono, avessero fondata ciascuno di essi una Setta differente;
ma coloro che in sì fatta guisa opinarono, sembrami che si sieno
materialmente ingannati; la Setta dei Saducei, e quella de' Baithosei
altro infatti non erano insieme che una sola, e medesima Setta
disegnata ora sotto il nome dell'uno, ora sotto quello dell'altro;
ma Zadok essendo più ardente del suo Collega a sostenere il partito
che dessi aveano formato, il di lui nome (come lo rimarca Bayle
T. III, p. 2510.) servì sovente più di quello di Baithos a distinguere
i fautori di questa Setta.



Non per tanto si adduce da taluni un altra efficace ragione
di simile preferenza, voluta da tali Settatori di essere chiamati Saducei
in vece di Baithosei (Vedi Scalig. Elench. Trihaer et
Sim. Hist. Crit. du Vieux Test.) ed è che siccome Baithos, secondo
quello che asseriscono i Rabbini, era bastardo, temevano
che questa macchia poco onorifica, non dovesse attirare sopra dei
medesimi qualche spiacevole improperio dalla parte de' loro inesorabili
avversari; tanto questa uniformità della quale parliamo è per
se stessa indubitabile, quanto che non avvi alcuno il quale abbia
potuto scuoprire giammai in quale punto i Saducei si differenziassero
da' Baithosei; Il celebre Maimonide (Comment. in Pirkè
Avoth, apud Willeme. Dissert. de Saduc. p. 8) espone in chiari
sensi, che questi non erano che due nomi significanti una sola, e
medesima cosa; benchè molti Rabbini, e vari Critici ancora sieno
in simile assunto intieramente discordi; così lo pensano egualmente
molti altri accreditati scrittori ebrei de' tempi a noi più recenti.





(126)
Per altro, non mi sembra inutile quì di avvertire,
che sebbene, per quanto apparisca da varj monumenti antichi, i
Saducei non ammettessero fra tutti que' libri, che riguardare dobbiamo
propriamente canonici, che il solo Pentateuco di Mosè; non
per tanto anche di questo sopprimevano molti passaggi, e ciò che
di peggio si è, senza mai addurre niun motivo efficace, e convincente
di tutte quelle abrogazioni che male a proposito si permettevano
di fare confusamente in detti Libri.





(127)
Varie, e contraddittorie sono le opinioni che si agitano
fra i filosofi relativamente al destino; gli uni credono che il
destino sia una cosa divina; gli altri lo riguardano un effetto meramente
naturale; fra i primi si possono annoverare Platone, Zenone,
Crisippo, Aristotile, Seneca, Eraclito, Pitagora, e
pochi altri; fra gli ultimi sono Manilio, Empedocle, Democrito,
Parmenide, Leucippo, e varj altri, che quì non giova riportare.
Ma sieno quanto si vuole disparate le loro idee, essi d'altronde
sono tutti concordemente univoci ad esclamare altamente col Manilio:





Fata regunt orbem, certa stant omnia lege,



Largaque per certos signantur tempora cursus,



Nascentes morimur finisque, ab origine pendet.







(ved. l'annot. seg.)





(128)
Epicuro, e Cicerone incessantemente ripetono
d'accordo che: anilis plenum superstitionis fati nomen. Infatti
non è egli il più nero attentato, che si possa commettere contro la
libertà delle umane azioni, ammettendo una necessità fortuita che
tutta la distrugge, senza ritegno? Se lo spirito nostro (come lo riflette
dottamente Gassendi Philos. T. VII. Lib. III. Cap. 2.
pag. 635.) nello stato in cui si trova, fosse condotto dal destino, e
che destituito di libertà, esso facesse tutto mediante una necessità
costante e inevitabile, la maniera, e la condotta ordinaria della
vita umana perirebbero con essa, ed inutile si renderebbe ogni
specie di soccorso. Laonde qualunque cosa che deliberata fosse
dall'uomo, non succederà se non se ciò che sarà stato decretato
dal destino, così la prudenza sarà un nome vano, lo studio della
saggezza inutile, e tutti i Legislatori saranno ridicoli, o tiranni,
perchè comandano delle cose, che o noi non dobbiamo fare assolutamente,
o che noi non possiamo fare in veruna maniera; il vizio, e la
virtù non sarebbero che due chimere, così niuno meriterebbe una
ricompensa per le azioni morigerate, nè gastigo per le sue colpe;
finalmente tutte le cose andando in forza di una necessità inevitabile,
indarno farebbe l'uomo voti, o preghiere: egli non sarebbe
se non se ciò che vuole il destino a cui egli fosse assoggettato.





(129)
Ved Pirk. Av. Cap. 1. N. 3. e Mannon Comm. in
Pir. Av p. 25 Cap. 1.



Dee recare bene sorprese massima tale adottata da un capo
Settario, il quale vivea sotto l'antica economia; poichè, come lo
rimarca un dotto (Des opin. Philosoph. T. II. p. 209.) la legge
permetteva non solo le ricompense, ma essa parlava sovente di una
felicità temporale che dovea seguire sempre la virtù. Benchè fosse
difficile di divenire contemplativo in una religione sì carnale, nulla
di meno Antigono lo divenne: e chi avrebbe potuto mai seguirlo
in una si alta elevazione? Zadok l'uno de' suoi discepoli che non
ha potuto determinarsi, nè ad abbandonare interamente il suo maestro,
nè gustare la di lui teologia mistica, dette un'altro senso
alla di lui massima, e conchiuse da ciò che non vi era nè pene,
nè ricompense dopo la morte. Esso divenne il padre de' Saducei i
quali trassero da lui, come testè osservato abbiamo, il nome della
loro Setta, il loro Dogma, ed i loro principj Teologici.





(130)
Il Cuzarì, unito a' Cabalisti, dice che Adamo avea
un padre il quale servivagli anche da precettore, e questi era l'angelo
Gaziel; il medesimo fece dono al suo discepolo di un libro
in cui erano racchiusi tutti i più alti misteri di una scienza sublime,
di cui è perlato diffusamente nel Zohar. E coloro che fanno
professione di sottigliezze cabalistiche, assicurano che ogni simile
patriarca dell'Israelismo, ha avuto un'angelo per protettore che l'istruiva
di tutte le più interessanti, ed arcane cognizioni, nel tempo che
lo difendeva da ogni sinistro avvenimento. Shem per esempio, ebbe,
secondo essi, per maestro, e protettore l'angelo Jofiel; Abramo
Jsedekiel; Isaak Raffael; Jacob, Peliel; Josef Gabriel; Mosè
Metrathon, David Cerviel che lo soccorse ad uccidere Golia: (ved.
il citato Bendior.)



Non v'ha certamente quanto i Cabalisti, che si sieno segnalati
con entusiastico ardire ad inventare de' nomi differenti, che loro
è piaciuto di appropriate ad un immensa quantità di angeliche intelligenze;
essi sono anche pervenuti e moltiplicarle all'infinito,
col mezzo di non so quali regole chimeriche, o fallaci, quanto
si scorge essere pur oltremodo assurda l'arte della quale parliamo, e
da cui partono. (ved. C. Agrip. de occul. Philosoph. Lib. III.
Cap. 27 pag. 311, et seg.) È da essi positivamente che noi tenghiamo
i nomi stravaganti di moltissimi altri angeli, così difficili
a comprendersi quanto a pronunziarsi, e che inutile non solo, ma
oltremodo pericoloso riuscirebbe di allegare, giacchè secondo' i cabalisti
proferendo i nomi serafici di quelle beatifiche intelligenze,
risultare si vedrebbe inevitabilmente una morte subitanea, nello
stesso momento di pronunziarli; quindi è appunto perciò, che noi
stimiamo conveniente di astenerci a farne quì particolare menzione.





(131)
Questa Setta (come lo rimarca un'illustre antico), che
Filone ha dipinta in un trattato ch'esso ha fatto espressamente,
affine di farne onore alla sua nazione, come i Greci che vantavano
la morale, e la purità de' loro filosofi, è sembrata sì santa che i
cristiani hanno ad essi invidiato la gloria delle loro austerità. I più
moderati volendo togliere assolutamente alla Sinagoga l'onore di
averli formati, e nutriti nel suo seno, hanno almeno sostenuto,
ch'essi avevano abbracciato il Cristianesimo dal momento che S. Marco
lo predicò in Egitto, e che cambiando di religione senza cambiare
di vita, essi divennero i padri, ed i primi istitutori della vita monastica:
questo sentimento è stato parimente sostenuto con calore
da Eusebio, da S. Girolamo, e dal P. Montfaucon. Non è mancato
per altro, chi gli confutasse, e dimostrasse loro l'assurdità
di siffatte opinioni.





(132)
Alcuni scrittori del secolo passato si fecero inconsideratamente
a sostenere che Pitagora avendo viaggiato nella Giudea,
ed essendosi fatto Esseno, andò a fondare i Terapeuti in Egitto;
questo non e già tutto; essi aggiungono che essendo ritornato in
Samos vi si fece Carmelitano, almeno i Carmelitani stessi ne furono
per lungo tempo convinti, e per quanto ci rapporta Basnage
(Hist. des Juifs L. 3. c. 7.) Essi hanno sostenuto nell'anno 1682,
varie tesi pubbliche in Beziers, nelle quali pretesero di provare, contro
qualunque argomentante, che Pitagora era un frate del loro
ordine.



In proposito di ciò non abbiamo che leggere la lettera
dell'Ab. Faydit sul monachismo, ed il Carmelitanismo preteso di
Pitagora, e noi vi troveremo questo filosofo trasformato in Carmelitano:
molti scrittori di quest'ordine lo sostengono tuttavia con
calore, senz'altro appoggio che le vaghe asserzioni di pochi fanatici
predecessori: oh fenomeno inaudito, e strano! Ecco dunque,
non saprei per opera di quale ammirabile prodigio, Pitagora cristiano
religioso, e di più dell'ordine Carmelitano, dieci secoli almeno
avanti che il Cristianesimo esistesse sopra la terra.





(133)
A torto alcuni critici hanno imputati gli Essenj, del
pari che i Terapeuti, di essere adoratori del Sole, attesa la somma
venerazione ch'essi aveano per questo luminare, che lo aspettavano
con impazienza, indirizzandoli de' voti per affrettare il suo arrivo;
essi non osavano trattare nè proporre alcun affare fino alla comparsa
del medesimo; temevano di profanare, o denigrare il suo splendore
colle impurità che escono dal corpo, e perciò nel momento di soddisfare
a questo bisogno urgente della natura si occultavano ne' latiboli
i più oscuri; ed il Porfirio ha confermato questo pensiere;
ma esso è per altro, smentito da infiniti esempi i quali provano ad
evidenza, che non solo gli Essenj, e i Terapeuti, ma tutti quelli
altresì discendenti dalla prosapia d'Israel non riconoscevano che un
solo Dio a cui unicamente indirizzavano i loro voti, e le loro preghiere.
Ma se gli Esseni fossero stati ancora predominati da sì fatta
superstizione, chiaramente espressa dagli antichi, essi l'avevano, senza
dubbio, presa da' Pagani; poichè Esiodo assicura che i gentili riguardavano
come un grave delitto di lesa Divinità di rivolgersi alla
parte del Sole allorchè soddisfacevano a' loro bisogni corporali, e
questo sentimento rispettoso era universale, per guanto abbiamo
dall'istoria, presso tutti i popoli del mondo antico.






CAPITOLO XVI.



Continuazione del medesimo soggetto.



[image: ]



L'origine, ed il tempo in cui la setta
de' Farisei si è manifestata la prima volta nel
mondo, ci è del tutto sconosciuta; se si prestasse
fede alla tradizione ordinaria, si troverebbe
essere stato Illel il suo primo capo, e
fondatore, benchè si faccia, nulladimeno, esistere
da alcuni sotto Erode il grande (D.
Gantz Cronol. p. 83) frattanto rimarcasi che i
Farisei erano già sufficientemente potenti nel
popolo sotto Alessandro Janneo, e lungo tempo
avanti Erode: se i Farisei stessi ascoltiamo,
noi gli udiremo altamente esclamare che l'origine
positiva della loro setta parte direttamente
dallo stesso Mosè; dalla di cui bocca i
medesimi vantano, e non so sopra quale solida
base, di avere ricevuta la tradizione (134).







Ma piuttosto, che divagare col pensiere intorno
delle chimere, che altro non fanno che rendere
più oscure le cose che pretendono rischiarare,
io preferirei meglio di abbandonare l'investigazione
dell'origine di questa Setta, che ricercarlo
inutilmente; e siccome i Farisei pretendono
ripetere la loro primitiva derivazione,
come si disse, fino da' tempi di Mosè, poichè
è dalla propria sua bocca che quelli vantano
di avere ricevuta la tradizione orale di cui
vogliono essere i depositarj, e gli interpreti,
così molti hanno creduto di potere in questo
senso riguardare come farisei tutti gli ebrei
de' nostri tempi, eccettuato però le Sette delle
quali abbiamo fino ad or ragionato, se pure
n'esistono ancora.



Che l'inerenza costante per le tradizioni
fosse antichissima, non è certamente da dubitarne,

e noi già dimostrammo, parlando dei
Caraiti, che un simile declivio si dee unicamente
alle Teologiche accanite dissenzioni di
Illel e di Sciamaj, i quali sembra essere stati,
senza dubbio, i primi a dividersi, con qualche
strepito, sopra questa materia. I fautori del
partito tradizionale aggiunsero enormemente
nuove austerità oltre quelle già prescritte dalle
antiche tradizioni affine di offuscare lo spirito
del popolo, e confondere, ad un tempo, con
maggiore successo, i loro nemici, che opponevano
un pertinace contrasto allo stabilimento
delle nuove instituzioni orali; ma siccome la
contraddizione non va presso che mai disgiunta
della divozione, così è che mentre ostentavano
essi le più rigide pratiche in proposito di
religione, distruggevano, o erano almeno indifferenti
sopra quanto racchiude in se medesima
la Legge di urgente ad osservarsi, e di
essenziale a praticare; ma il popolo sempre
facile a condursi, e presso che impossibile a
disingannare, percosso dal loro esteriore simulatamente
mortificato, e stupito dalle apparenze
illusorie della loro fattizia devozione,
gli riguardava come persone inspirate, dedite
onninamente al Creatore, ed a quanto v'ha
di più sacro nella creazione (135); orgogliosi

degli omaggi striscianti, e degli atti rispettosi
che vedevano prestarglisi dal popolo, inebriati
del fastoso nome che si erano baldanzosamente
attribuiti colla tanto vantata loro antichità,
essi disponevano, senza ritegno, dello spirito
del giudaismo a loro capriccio (136); a cui tanto

più facilmente rendevano sommesso, quanto
più agevole riusciva loro di sedurlo colla vana
pompa che facevano delle mistiche parabole,
e tradizionali allegorie delle quali accompagnavano
l'esteriore contristato, che con fattizia
umiltà prendevano interesse di manifestare agli
sguardi ottenebrati degli uomini (137).







Or se gli antichi farisei, come è provato;
altro per essi medesimi non sono, in massima,
che il prototipo genuino de' recenti Settatori
del Talmud, non abbiamo che richiamare il
Culto che si esercita da questi, perchè la religione
che professavasi da quelli rendacisi a
prima vista dimostrata con evidenza. Il loro
fondamentale principio era l'esistenza dell'Essere
Supremo, e l'immortalità dell'anima umana;
essi ammettevano il purgatorio, e l'inferno,
ed erano, così pare, intimamente persuasi
che esistessero delle anime le quali erano
vaganti sulla terra, e condannate a dover fare
penitenza vicino al corpo che avevano esse
abbandonato; tale appunto, in ogni senso, è
l'opinione della massima parte de' Rabbini (138).
Essi credevano inoltre fermamente la

Metempsicosi in punizione de' peccati commessi in
questa vita; volevano che le anime infette da
reprobe inclinazioni, e che avevano contratte
delle abitudini terrestri, e viziose, passassero
dopo la morte nei corpi delle bestie, invece
che le anime integre, ed illibate andrebbero
ed animare i corpi umani i meglio organizzati,
i più sani, e i più perfetti (139). Questo dogma

era pure in gran voga presso gli orientali, e
molti sono anche di parere ch'essi ne sieno
stati gli inventori, e che lo stesso Pitagora,
che fu riguardato il primo ad introdurlo fra
gli uomini lo abbia tratto propriamente da' soli
orientali (140).



Non si è parimenti mancato di imputare
i farisei di partigianismo del destino, e creduli
all'eccesso dell'influenza de' pianeti non meno
sulle erbe, e sugli elementi, che sopra tutto il
corpo umano (141).







Ecco tutto quanto possiamo noi di proposito
asserire intorno alla Setta de' farisei, sulla
quale fummo costretti a digredire forse di soverchio,
attesa la prossima analogia che rimarcasi
fra la pratica del Culto conosciuto da
essa, ed il sistema di religione seguitato dal

popolo Israelitico de' nostri tempi, ommettendo
però le sottili classificazioni fatte da' Rabbini
per rapporto e questa Setta (142); e tale è la
descrizione che ci parve conveniente di potere
dare delle altre Sette, delle quali abbiamo fin
quì diffusamente ragionato, come quelle che
fecero più strepito, e che maggiormente si distinsero
nell'ebreismo con una tenue differenza
però rimarcata da' Critici fra le medesime,
che i Saducei accordavano troppo alla libertà
dell'uomo; essi, come l'osservano appunto varj
autori moderni erano gli antenati di Celestio,
e di Pelagio, che rendevano l'uomo l'arbitro
delle proprie sue azioni, e della sua sorte; gli
Esseni davano tutto al destino, ed inclinavano
alle parte degli Stoici da' quali avevano essi

presa la dura morale, ed i costumi feroci; i
farisei tenevano la via di mezzo fra queste
due Sette, come si può chiaramente rilevarlo
da quanto abbiamo significato altrove per rapporto
a' medesimi Settarj; in somma, si può
giustamente conchiudere che i farisei erano
Semipelagiani; i Saducei Pelagiani; e gli Esseni
Predestinatisti; avendo noi stimato affatto indifferente
di riportare tutte quelle altre Sette
oscure, formate dagli entusiasti delle testè accennate
Sette, come sarebbero i Gortemani, i
Masbotei, i Genisti, i Meristi, e varie altre
che non giova quì annoverare, e dei quali i
soli nomi sarebbero appena conosciuti oggi da
noi, se Voltaire non ce gli avesse fatti, pervenire
alla nostra cognizione.



Vi fu ancora un altra Setta denominata
Evadiana, ma ignorandosi l'epoca precisa da
cui la medesima cominciò a prendere voga, ed
i principj su' quali essa reggevasi, noi non ne
faremo ulteriore menzione di sorte alcuna, tanto
più che si pretende, ch'ella non durasse al di
là del tempo che durò la fortuna, il credito,
e la possanza d'Erode, generalmente riguardato
suo capo, e fondatore.



Ma avanti di terminare questo proposito
interessante delle Sette dell'ebreismo, tacere sicuramente
non dobbiamo quella che per lo scisma
terribile che ella sparse nelle contrade tutte

della Giudea, può essere posta al confronto di
tutte le altre poco fa indicate. Questa è dunque
la Setta denominata Samaritana.



Or quantunque lo scisma di questi Settarj,
non potesse propriamente cominciare a prodursi
che nell'epoca della dissoluzione delle dieci
tribù suscitata da Geroboamo, poichè è in conseguenza
di essa che avvenne la loro più antica
separazione; non per tanto i Samaritani
non volendo riconoscere questo capo di ribelli
per loro fondatore legittimo, essi rimontano
fino a Jesuè, e sostengono essere egli quello
che edificò il loro Tempio sulla montagna di
Gurizim, e nel quale hanno essi per lungo
tempo dopo, sempre adorato il creatore Supremo,
ed esercitate le cerimonie, e i riti che
ad essi prescriveva il loro Culto.



La scrittura, per altro, in chiari sensi,
ci significa che gl'Israeliti i quali abitavano
la provincia di Samaria essendo stati vinti, e
sconfitti da Salmanasar, e la Città presa (II.
Reg. 15) il di lui successore Assaradon vi fissò
altre colonie in loro luogo; queste abbracciarono
una parte della Religione Israelitica, e
rigettarono l'altra; esse non vollero più alcuna
specie di relazione cogli altri ebrei dimoranti
in Gerusalem, e perciò appunto i medesimi
desisterono di andarvi, così dunque avvenne
che questi diventarono mutuamente implacabili

nemici, come lo sarebbero a' nostri giorni ancora,
se ve n'esistessero fra noi; la loro dissenzione
ha sopravissuto alla loro patria, che
si vuole essere stata Samaria; da cui quella
Setta ripete precisamente il suo nome, e la
capitale di essa era Sichem, calcolata ad una
distanza di dieci delle nostre leghe da Gerusalem;
l'attiguità così limitrofa fu una ragione
di più per questi due partiti dell'Israelismo
di perpetuare l'un l'altro il loro accanimento
inesorabile.



Non ostante però che i Samaritani abbiano
avuto fra loro de' profeti, essi frattanto non ne
ammettevano alcuno come sacro fra i loro libri
canonici, contentandosi del solo Pentateuco;
essi sono positivamente uniformi cogli altri ebrei
nell'osservanza delle feste le più solenni, e
principali; essi ammettono la stessa circoncisione,
sono rigorosissimi nell'osservanza del
sabato, benchè vi apponghino delle notabili
modificazioni; essi riguardano l'umiltà, e l'indigenza
come un voto necessario, analogo allo
stato di umiliazione, a cui sono attualmente
ridotti que' meschini residui di essi, che esistono
soggetti al dominio musulmano di cui
nè le leggi, nè il governo sono veramente molto
incoraggianti. Ecco tutto quanto possiamo noi
asserire di verosimile, relativamente alla Setta
de' Samaritani, non iscorgendovi alcuna solida

utilità in un dettaglio più circostanziato, e
più diffuso (143).



Tali sono infine dunque le nozioni generalmente
considerate le più ovvie, e le più
ammissibili che abbiamo potuto attignere da
limpida sorgente intorno a quelle Sette, delle
quali fu da noi ragionato estesamente fino
ad ora, e che osservammo scaturite dal seno
dell'Israelismo antico. Ma questa materia
essendo già state sufficientemente esaurita
quanto il bisogno nostro lo esigeva, passare
ora ci è duopo ad altro soggetto non meno
urgente a conoscersi, ma di quello assai più

necessario al caso nostro, ed infinitamente più
utile, e più interessante al progresso felice del
piano salutare, che ci siamo quì proposti di
stabilire.



(134)
I farisei sostenevano, con asseveranza, che oltre la
Legge data sul prodigioso monte di Sinaj a Mosè dall'Essere Supremo,
questi avesse confidato verbalmente allo stesso Legislatore
un gran numero di riti, dogmi, e Cerimonie, ch'esso avea fatto
indi passare alla posterità senza scriverle; essi giugnevano per fino
a nominare gl'individui, dalle bocche de' quali queste tradizioni
furono fino a' loro tempi genuinamente tramandate; essi attribuivano
loro il valore, e l'autorità stessa del Pentateuco, supponendole
per le tradizioni, come lo rimarca sensatamente Bayle, è passato
da' farisei antichi a' farisei moderni; se quelli le difendevano con
ogni sforzo, ed accanimento, questi col più deciso entusiasmo sostengono
che chiunque, o rigetta, o mette in dubbio un solo
istante la Legge Orale dee essere considerato come un מין (min)
appostata, o eretico, e per conseguenza è dannato irremissibilmente
nell'altra vita, e reo di morte in questa, una veruna formalità
di processo; e noi abbiamo a sufficienza già fatto conoscere
altrove l'odio inesorabile che nutrono gli ebrei Talmudisti contro
i Settatori Caraiti, pertinacemente attaccati alle semplici scritture,
senza volere conoscere tradizione di sorte alcuna, ed il disprezzo
con cui per altra parte questi trattano i primi per vederli sovente
preferire i mistici fantasmi tradizionali che traviano la mente, alla
chiara semplicità della scrittura, che edifica il cuore.





(135)
Se è vero quanto si narra de' farisei, non dobbiamo
più sorprenderci che un tale ascendente acquistassero i medesimi
sull'animo specialmente degl'Israeliti ammaliati da quelle penitenze
apparenti esercitate astutamente da' medesimi di gran lunga più
austere di quelle de' frati della Trappa, e di altri più ascetici
eremiti dei nostri tempi: si vuole ch'essi si privassero del sonno
cotanto necessario alla conservazione dell'animale vivente, che digiunassero
frequentemente, e lungo tempo, che si coricassero sui
bronchi, e sulle spine; pretendesi ancora che ne attaccassero alla
estremità inferiore de' loro abiti, affine di fare sgorgare il sangue
dalle loro gambe allorchè caminavano; si percuotevano il corpo ad
ogni tanto, ed essi distinguevansi parimente colla eccessiva lunghezza
de' loro Zizith, e la grossa mole de' loro Totaffoth, o
filatacteri (di cui fu già da noi e sufficienza ragionato altrove
annot.
54) che portavano incessantemente colla più insoffribile ostentazione,
e sulla loro fronte, e sugli angoli opposti delle loro vestimenta;
sempre camminando colla testa inclinata verso il suolo,
e dunque così ch'essi aggiugnevano nuove divozioni alla vera Legge;
sebbene il giogo, come osservammo, une fosse già oneroso da superare
le umane forze per sostenerlo; ed è appunto in sì fatta
maniera che i farisei estorcevano il rispetto, e l'ammirazione
de' più creduli, e de' più inesperti del popolo d'Israel.





(136)
Simon (nel suo Grand Diction. de la Bible T. II.
p. 312). Seguìto da varj altri critici moderni fa instituire questa
Setta da un certo nominato Semei, circa l'anno del mondo 3950,
sotto il Pontificato di Gio. Ircano figlio di Simeone il quale dette
a' seguaci della medesima il nome di farisei dall'etimologia ebraica
פרץ (paratz) che significa spiegare, interpretare, e separare,
con il loro fondatore di cui la santità era, per quanto vantano,
senza esempio, colle regole, e gli statuti che loro avea prescritti,
gli obbligò a condurre una vita separata, e tutta differente da quella
del resto dell'Israelismo, e quindi a ritirarsi dalle Compagnie, a
dedicarsi alle studio assiduo delle scritture, ad interpretarle con
criterio, ed a bene intenderne i riti, e le cerimonie fondamentali,
che necessario credevasi al vero Israelita di conoscere, e di
praticare.





(137)
Lo stile parabolico è stato sempre in grande estimazione presso
tutti i popoli orientali; molti hanno fermamente creduto
che i libri di Job, di Tobia, e di Giuditta (benchè gli
ultimi due non sieno stati mai ammessi per Canonici dagli ebrei)
non erano che delle sante finzioni fatte in metodo parabolico al
solo oggetto (come generalmente supponevasi) d'inspirare devozione,
rassegnazione, integro timore divino.



Infatti questa maniera di scrivere parabolico era molto familiare
ancora a' primi scrittori del Cristianesimo (ved. Sim. Hist.
Crit. du V. Test. Lib. IV. c. 8.) e questa bizzarra foggia d'instruire
il popolo è stata sempre mai la sola preferita dalla Setta de' Farisei,
la quale, come rimarcammo, può dirsi oggi nella massima
teoretica la sola Setta dominante fra gli Ebrei, astrazione fatta di
quelle pratiche insane, e ributtanti ostentazioni che facevano lo
scopo del sistema religionario degli antichi farisei, e che gli ultimi
non hanno. Così anche il Talmud, il Zohar, e la massima parte
degli antichi scritti di tale natura sono pieni ovunque di allegoriche
finzioni, che non bisogna spiegare alla lettera, come se si rapportassero
a delle Istorie vere, e reali. D'altronde, sia che un
libro comprenda aneddoti istorici, sia che racchiuda parabole, o
frammenti mischiati di parabole, non è perciò meno vero, che può
esso in qualche modo riescire assai proficuo, purchè la materia che
ne forma il soggetto non conosca altra guida che il solo buon senso,
e sia basata radicalmente sulla ragione: Le opere di Maimonide,
di Menasse ben Israel, di Abravanel possono giustamente annoverarsi
in questa Classe.





(138)
Anche gli Ebrei moderni sostengono le medesime opinioni;
essi pretendono di fare viaggiare le anime, durante l'intervallo
di dodici lune consecutive, nel quale spazio le fanno andare,
e venire intorno delle tombe dove sono racchiusi i corpi che vestivano
in questo labile tirocinio, e pe' quali esse conservano tuttavia
qualche adesione: quindi è che gli Ebrei Talmudisti sogliono
pregare per suffragio di tali anime con una certa rapsodia ch'essi
chiamano קדיש (Kadish) santificazione, a cui attribuiscono un'efficacia,
e forza tale, fino a trasformare la sorte delle medesime in
un'istante; ma ciò si vuole, per altro, che non sia che per le sole
anime lordate da qualche impurità, giacchè i rabbini asseriscono,
che quelle de' santi, e delle morigerate persone ascendono direttamente
nell'empireo celeste appena escono dal mondo (ved. Eliahu
Levi in Tisbi. Menas. Ben Isr. De Resur. mortuor. Lib. II. C. 6.
p. 171 R. Abd. Sfor. in Hor. Ascem. p. 91.)





(139)
Non è già tenue il numero de' Rabbini, peraltro, celebri
che sostiene un sentimento si stravagante, non si sa se preso
da Pitagora, da Platone, oppure dagli Orientali; essi lo fondano
da una parte sul dovere pressante in cui è l'anima Israelitica di
osservare i 613 precetti racchiusi nel Pentateuco di Mosè, e l'impotenza
massima in cui essa trovasi dall'altra di eseguirlo, atteso
lo spazio circoscritto delle vita che all'essere umano è accordato
sopra le terra; quindi persuasi di giugnere con tal mezzo a superare
simile ostacolo, essi fanno ritornare le anime nel loro pristino
domicilio, affine di compiere quel grado di perfezione della quale
sono elleno mancanti, ciò che nel Talmudico linguaggio chiamasi
גילגול (Ghilgul) Rivolgimento. Se questo calcolo è giusto,
la riduzione da me fatta dell'indicato numero di precetti, mi astrignerebbe
a dovere ripetere un simile viaggio dieci volte almeno
fra i viventi: quale deplorabile insania! Gli Ebrei, siccome ancora
Pitagora e Platone estendono la trasmigrazione delle anime umane
fino entro i corpi delle bestie: Agostino, parlando di Platone,
relativamente a questo sistema, dice in termini espressi: Nam
Platonem animas hominum post mortem revolvi usque ad corpora
bestiarum, Scripsisse certissimum est. (De Civit. Dei
Lib. X. C. 30. p. 267). Ed il sistema di Pitagora sul quale è
basato quello di Platone vi è chiaramente descritto da Erodoto
(Hist. Lib. II.). Gli ebrei, per altro, credono che il passaggio
ne' corpi delle bestie, non facciasi luogo che di quelle anime lordate
di grevi trasgressioni, o di delitti criminosi, essendoci già
noto quale sorte avventurosa era espressamente preparata alle anime
sagge, alle religiose, alle umili. (Vedi Zohar. Phil. De somniis
Tract. I. De Revol Pars. alter. collect. prim. Cabalah denud.
p. 375. P. III. Plan. Theol. du Pitag. par Mourg. T. I. p. 533)





(140)
Che Pitagora abbia preso degli Egizj, unitamente a
vari altri sistemi filosofici, anche l'opinione della metempsicosi,
pare assolutamente indubitabile. Si sa, per altro, che questo era
in generale il sistema adottato dalla massima parte de' filosofi
dell'Egitto, e che inoltre non fu esso conosciuto nella Grecia, se
non se dopo che Pitagora fu di ritorno dall'Egitto, dov'esso avea
fatto un viaggio unicamente per instruirsi della teologia de' preti
di quel paese. Quindi allorchè il citato Erodoto ci dice che gli
Egizj sono così pure i primi che hanno stabilito l'anima essere
immortale, che dopo la morte del corpo essa passa successivamente
ne' corpi delle bestie, che dopo d'avere passato da' corpi degli
animali di ogni specie, essa ritorna ad animare il corpo umano,
e che dessa compie sì fatta rivoluzione entro lo spazio di tre mille
anni; v'ha de' Greci che hanno introdotto questo dogma alcuni
più presto, altri più tardi, come se l'avessero creato essi medesimi.
È indubitabile che Erodoto così esprimendosi non ha preteso
quì parlare che di Pitagora. Platone poi che attinse una gran parte
de' suoi sentimenti sopra queste materie negli scritti di Pitagora,
ritrasse così pure la stravagante opinione della metempsicosi, benchè
l'Ab. D'Olivet sostenga di proposito ch'egli vi correggesse
molte cose. (Vedi D'Oliv. Theol. des Philos grecs p. 83).





(141)
Ciò potrebbe ancora essere vero in ogni senso, mentre
ognuno sa quanto è familiare l'augurio di felicitazione presso gli
ebrei nell'occasione di nozze, o di nascita di figli, o di altre
avventurose circostanze del בסימן טוב במזל טוב (Bessiman tob,
bemazal tob) con buon augurio, con propizio pianeta; volendo
riferire, con buona fortuna; e molto ripetono gli odierni ebrei non
solo, ma tutti gli altri popoli ancora dall'influenza del destino. Per
altro, Flavio sempre interessato a giustificare, ed a sostenere l'opinione
de' Farisei de' quali faceva parte, prende pugna in loro difesa;
adducendo (Lib. XIII. Cap. 9. p. 542 antiq.), che quelli non
intendevano già per destino, che il supremo consiglio di Dio, col
mezzo del quale tutte le cose debbono succedere necessariamente
senza però che all'uomo venga tolta la spontanea libertà di determinarsi
a scegliere fra il bene, e il male, il vizio, e la virtù; elezione
accordatagli dal suo divino Creatore, onde non abbia l'uomo
che rimproverare se stesso, deviando dalla scelta che può riuscirgli
utile, e salutare per appigliarsi a quella che forma la sua sciagura,
e il suo tormento.



Ma comunque sia, tanto è vero che quasi tutti i Rabbini del
Giudaismo, come lo pensa uno de' più dotti fra questi (ved. i Maronit
in Philos. Lib. 1. C. 6.) hanno fermamente creduto che gli
astri fossero le cause primarie di tutte le operazioni della natura,
in quanto che i medesimi hanno dato ad ognuno di quelli il nome di
una particolare divinità: così il pianeta Giove presso gli ebrei portava
il nome di בעל Baal; Marte quello di מולך Moleh; Venere
quello di עשתרות Astaroth; Mercurio quello di בעל נבות Nebot,
in una parola, tutti questi nomi si ritrovavano essere parimente quelli
appunto, che gli Egizj, gli Assirj, i Fenicj, e i Cananei attribuivano
alle respettive loro divinità pagane, come ce lo descrive il
Seldeno (D. Diis. Syr. Cap. 1.); ciò che dà motivo sufficiente
di credere essere quegli astri, que' medesimi che veneravansi ovunque
sotto gli stessi nomi testè indicati, i quali facevano parte di
ciò che i libri ebraici distinguono colla frase di Culto de' Corpi
Celesti.





(142)
Il Talmud distingue sette ordini di Farisei; il primo
misurava l'obbedienza all'auna del profitto, e della gloria; il secondo
non alzava i piedi camminando; il terzo percuoteva la propria
testa contro le muraglia che incontrava, affine di trarne il sangue;
un quarto occultava gli occhi, e la testa entro un rustico cilicio,
riguardando all'esterno da un piccolo pertugio; il quinto domandava
fieramente cosa è necessario che io faccia? Io lo farò; cosa
v'ha egli mai da fare che io non abbia fatto? il sesto obbediva
per semplice amore per la virtù, e per le ricompense temporali; il
settimo, ed ultimo finalmente non inducevasi a seguire gli ordini
di Dio, che pel solo timore delle pene.



Ma questi sette gradi di fariseismo così classificati da alcuni
Talmudisti, non debbono essere già riguardati come altrettante Sette
particolari. I Farisei appartenevano tutti ad un solo corpo medesimo,
e la ristretta diversità fra quelli consisteva unicamente nella maggiore,
o minore devozione che ostentavano in faccia degli altri loro
correligionarj, nella pratica costante delle loro austere cerimonie.





(143)
Se si dovesse prestare fede a tutto ciò che alcuni scrittori
supposero, per rapporto alla Setta de' Samaritani, questi comparire
ci dovrebbero sotto i caratteri i più odiosi, ed i più riprovabili:
L'Epifanio gli accusa di negare la resurrezione de' corpi (Lib. XI.
Cap 8. haeres.) Il Rabbino Meyr, presso i Talmudisti, gli pretende
Idolatri (Shem Sauhed. Cap. VIII. p. 43.) Leonzio rimprovera
loro di non riconoscere l'esistenza degli angeli (De sectis
Cap. 8.) ma il detto Reland prende la loro difesa e gli giustifica
in questa parte (Dissert. misc. p. II. p. 25.) opinando che i Samaritani
intendevano per un'angelo, una virtù, un'istrumento di
cui la Divinità si serve per agire, o qualche organo sensibile ch'esso
impiega per l'esecuzione de' suoi ordini: oppure essi credevano che
gli angeli sono virtù naturalmente unite alla Divinità, e che questa
ne dispone quando gli aggrada; ciò si rende pure manifesto dal
Pentateuco Samaritano, dove ritrovasi molto sovente sostituito Dio
agli angeli, e gli angeli a Dio. Quindi coloro che in tal guisa opinano,
confondono male a proposito i Samaritani co' Saducei, attribuendo
a quelli ciò che non potrebbe adattarsi che agli ultimi
(ved. S. Epif. Lib. X. Cap. VII.)






CAPITOLO XVII.



Osservazioni filosofiche su' Profeti, e sulle
profezie annunziate da' medesimi: si discute
il vero tropologico senso con cui
debbono essere quelle propriamente spiegate
ed intese.



[image: ]



È senza contrasto, la qualità essenziale
dell'ignoranza di preferire sempre l'occulto,
il misterioso, e sovente anche il terribile, a
ciò che per sua natura è in ogni senso chiaro,
semplice, edificante. Il vero non dà certamente
all'immaginazione delle scosse così vive nel
modo che osserviamo fare le finzioni, che d'altronde
ciascuno è l'arbitro di sistemare a livello
delle proprie sue mire, ed a seconda dei
suoi medesimi capricci. La classe ignara dei
popoli, non richiede altro meglio che di ascoltare
delle favole che la seducano e de' vaticinj
percuotenti che le sorprendano; quelli fra gli
uomini che furono più accorti per distinguerne
il debole, scavando, per così dire dal niente
le anagoriche illusioni, efficaci a condurli al
termine de' loro tenebrosi disegni, hanno ad
essa renduto il servizio che impetrava; essi si
sono attaccati gli entusiasti, le femmine, e

gl'ignoranti; esseri di questa tempera si appagano
agevolmente di ragioni che non perverranno
giammai ad esaminare con verità nè con criterio (144).
L'amore del semplice, e del vero,
dice Fontenelle non si trova che nel ristretto
numero di coloro, l'immaginazione de' quali
è metodicamente nutrita dallo studio, e regolata
dalla riflessione.







Io non oserò già quì di asserire in verun
modo, che gli uomini sieno stati in ogni epoca
del mondo più inerenti ad ammettere l'errore,
la menzogna, e l'illusione, senza esame, che
ad investigare la verità colla fiaccola inestinguibile
della ragione, malgrado che tutta l'antichità
Pagana, forniscami profusamente le
traccie le più evidenti, e le più sicure di una
simile ripugnante condotta del genere umano
ma ciò che senza timore d'ingannarmi, potrei
accignermi a dimostrare di proposito si è, che
molto agevole dovrà essere riuscito a coloro,
che i primi si decantarono fra le prische idolatre
popolazioni della terra, gli arbitri plenipotenziari
delle false divinità che adoravano,
e gl'inspirati delle loro fattizie intuizioni, di
abusare enormemente della stupida credulità
del volgo, il quale ignorando benanche il nome
d'impostura, ed i gradi fino dove può ascendere
la scaltra ipocrisia dell'imposture, era
ad esso del tutto impossibile in tale stato
d'imperizia, e di smarrimento di fissare un'adeguata
distinzione specifica fra la verità, e
la menzogna, fra l'inganno, ed il candore;
degli uomini di tal fatta se ne calcolano a migliaja
fra le nazioni, specialmente del gentilesimo,
presso le quali l'arte della divinazione
era in tanto rispetto, come consta evidentemente
da Cicerone, e da vari altri scrittori

suoi contemporanei, i quali tutti convengono,
d'accordo, che gli Egizj, i Caldei, i Fenicj,
e qualunque altro popolo asiatico, avea i suoi
particolari aruspici, i suoi profeti, i suoi indovini,
e forse molto avanti che gli ebrei
predicessero le cose che dovevano accadere,
nella remota successione de' tempi; e v'ha
per sino chi assicura, che la massima parte
de' riti, degli usi, e delle cerimonie religiose
praticate non solo da questi, ma da tutti gli
altri popoli che conosciamo, non traessero in
massima la loro primitiva derivazione, che dai
sistemi religiosi differenti, stabiliti, e propalati
dalle vaste popolazioni della terra (145).



Da quanto i monumenti più lontani ci
contestano, resta sensibilmente dimostrato, che

l'arte di vaticinare l'avvenire, riconosce la
sua primitiva sorgente dalla più remota antichità (146);
e che in ogni epoca il mondo fu
sempre, e ovunque pieno di falsi, come di veridici
profeti, di sibille, di aruspici, ed indovini (147);
e ciò che rendeva molto più comune,

e più esteso questo mestiere si era,
che non essendo esso, nè una marca distintiva
di qualche rango qualificato, nè esigendo vaste
cognizioni per riuscirvi, chiunque fingeva di
avere, o avea infatti una intuizione particolare,
od un estasi divina, annunziava l'avvenire ad
alta voce, o ballando, o cantando al suono
del salterio; noi lo rimarchiamo, fra i tanti
altri nella persona di Saulle, il quale, con
sorpresa di tutto il popolo, si vide fare il Profeta,
non ostante ch'egli fosse in disgrazia
dello spirito divino, come apparisce dalle sacre
pagine medesime (148).



Per altro, la situazione avventurosa nella
quale dovette necessariamente ritrovarsi il primo
vaticinatore che comparve fra i mortali,
avrà, senza dubbio, eccitata l'emulazione, e
forse ancora l'invidia di tutto il resto degli
uomini, su' quali la di lui arte sorprendente,

e tutto nuova, gli avrebbe accordato un assoluto,
e quasi incontrastabile diritto di primazia;
è infatti allora, che si sarà veduto
comparire una folla immensa di estatici divinizzatori,
tutti opposti a vicenda ne' loro
principj, ed ancora più discrepanti nelle conclusive
illazioni che dessi ne traevano; ed
allora quando trattavasi che uno di questi
antiveggenti prefiggevasi di abbattere come
assurde, o ripugnanti le predizioni del di lui
antagonista, le più deboli, e inconcludenti
ragioni bastavano ad effettuarlo, giacchè regolarmente
il trionfo nelle controversie teologiche
suole spiegarsi per colui che è il primo
attaccante. I vantaggi diventando alternativi,
e reciproci, si sarà dovuto ricorrere da entrambe
le parti a' prodigj, affine di sforzarsi a rendere
più autorevole con tale mezzo la supposta efficacia
della vantata missione, come osservasi
che fece appunto con tanto successo il vero
Profeta Elia, quando volle sensibilmente convincere
di menzogna i falsi Profeti di Acabbo
Sovrano d'Israel (Reg. I. v. 21 e seg.)



E che? Forse di tutto ciò la scrittura
medesima, non ce ne somministra essa le prove
le più convincenti, e irrefragabili? Non è forse
precisamente quella, che in tante circostanze
chiaro ci partecipa la discordia inveterata, che
allignava fra gli stessi Profeti d'Israel, che

supporre non dobbiamo nè mendaci, ne impostori?
E l'accanimento inesorabile che manifestavano
a vicenda, non andava fino ad oltraggiarsi
villanamente, ed a trattarsi gli uni
gli altri da forsennati, da visionarj, da mentitori,
da scaltri? (149) Non si saprebbe certamente
come conciliare il ministero eccelso a
cui erano essi chiamati d'accordo; tutti egualmente
Nebiim (Profeti), tutti organi, e veggenti
di una stessa consolante religione, e tutti
finalmente interpreti del pari dell'eterna volontà
medesima di un solo Essere Supremo,
colla sì detestabile maniera di procedere fra
di essi (150).







Or senza la debita venerazione che protestiamo
nutrire intimamente per i Profeti
dell'Israelismo, quanto non comparirebbero

essi mai ributtanti e opposti allo spirito che
gli animava, guidati come apparivano essere
mutuamente di continuo, dal livore, dalla detrazione?
Ma il rispetto integerrimo che nutriamo
pe' medesimi, non meno che per gli
oracoli che pronunziavano ce gli rende in gran
parte scusabili, e ci fa d'altronde persuadere
che tutto quanto fu da noi riferito a loro riguardo,
non fosse a' medesimi accaduto che
in visione meramente, come di tante altre
gesta operate da quelli avvenne, e che per
eterna confusione de' miscredenti, io mi credo
in dovere di riportare in chiari sensi nel Capitolo
seguente.



(144)
Il popolo (come sensatamente lo rimarca Graziano nel
suo Criticon p. 415.) arresta la sua immaginazione su' primi oggetti
che lo percuotono; le apparenze penetrano il suo spirito, lo predominano,
ed incapace lo rendono di approfondire le verità, che
possono essere racchiuse nelle cose; sempre più imbecille in rapporto
alla più forte, o più debole impressione che i medesimi
fanno sull'animo suo, esso non cura giammai d'illuminarsi sopra i
di lui veri interessi; l'esteriore lo arresta, lo seduce, e attonito
lo rende; la semplice verità, la pretta ragione, spogliata dalle chimere
che sono ad esso artifiziosamente insinuate, sembragli troppo
nuda; esso cerca qualche cosa di straordinario, che questa sia vera,
o falsa poco gli cale, basta che lo spirito vengane ammaliato, e
percosso; è perciò che le fantastiche visioni de' mitologici, hanno
sovente ritrovata cieca fede presso il Gentilesimo, e che gli altri
popoli, che ne successero hanno riguardato sempre con illimitata
venerazione tutto quanto venne a' medesimi trasmesso dalle loro
differenti orali tradizioni. Quindi è, per ultimo, che la sua credulità
macchinale sorpassa di gran lunga la scaltrezza di coloro che
cercano di trarre partito dalla sua pieghevole buona fede, e se alcuno
tentasse per accidente (come fu altrove già da noi avvertito)
di fare risplendere nel centro dell'umana società la fiaccola eterna
della ragione, è generalmente riguardato come l'innovatore della
credenza de' suoi simili, come un'individuo sospetto, e forse ancora
convinto di miscredenza, e di appostasia: in una parola, chiunque
brama di vivere in grazia della moltitudine, a meno che non pensi
come Orazio (Epist. XIX. Lib. 1.), il quale solea dire,





Non ego ventosae plebis suffragia venor,







dee studiarsi accuratamente di rendersi più caro questo ceto, di qualunque
siasi altro.





(145)
Lancisi uno sguardo ponderatore nelle istorie le più
classiche del mondo, si considerino esattamente i dogmi conosciuti,
e adottati da tutti i suoi primi abitatori, se ne faccia il dettagliato
confronto con quelli che si mirano praticare attualmente dalle nazioni
de' tempi odierni, e si vedrà non esservi cerimonia praticata
dalle antiche popolazioni dell'universo, che le religioni che conosciamo
nella nostra età, non ne abbiano conservate le traccie, non
lo seguitino ancora col più deciso trasporto. Per convincervi di questa
verità innegabile di simile natura, che non è mio disegno già
di riportare, non abbiamo che consultare diligentemente il P. Accosta,
Pietro martire, il Paw, ed il Raynal, ed i più accreditati
viaggiatori, i quali c'instruiranno con la massima esattezza
possibile di tale massima conformità di cui parliamo, la quale non
ha lasciato, per altro, di somministrare, al solito, qualche debole
argomento agl'irrequieti miscredenti contro l'esimia Religione che
felicemente professiamo.





(146)
Molti critici sono di ferma opinione, che Enosh fosse
il primo institutore dell'ordine de' Profeti, che si rese in seguito
manifesto fra gli uomini, mentre desso fu il primo, per quanto si
assicura, ad invocare il nome dell'Essere Supremo, e quest'ordine,
si suppone essere stato successivamente diviso in molti altri, quali
di maggiore, e quali di minore credito, siccome rilevar lo possiamo
agevolmente dalla stessa Scrittura.





(147)
Balaamo sebbene non Ebreo, ma Pagano, mirasi frattanto
annoverato nella categoria de' Profeti, secondo tutto quanto
a suo riguardo ci narra espressamente la Scrittura, e noi rimarcheremo
nel Capitolo seguente, esservene stati molti altri fuori degli
Ebrei che operarono delle cose che sembrano prodigj, nella guisa
che fecero appunto i maghi dell'Egitto, alla presenza dello stesso
Mosè inviato da Dio; dal che si comprende che la profezia, o le
predizioni, od i prodigi medesimi, non erano sempre il contrassegno
positivo, ed infallibile della santità di una persona, o della perfezione
inalterabile delle di lui qualità individuali.



I Pagani ebbero pur essi parimente in quest'arte delle femmine,
che ne riescirono molto perite, come sono state appunto le
rinomate Sibille; ed i sogni di Abimelek, di Faraone, di Baldassar,
e di altri siffatti, erano altrettante immediate rivelazioni
positive di ciò che accadere dovea in lontano avvenire, e che realizzate
poscia si videro un giorno quali erano precisamente indicate,
come la Scrittura chiaro ce ne instruisce, allorchè ad essa emerge
di parlare di simili soggetti.



È ben vero, per altro, che quando noi rendiamo omaggio a
quelle verità, che predicono certi Profeti, che non meriterebbero
d'altronde la nostra buona fede, noi non onoriamo già in simile caso,
il Profeta che parla, e che antivede, ma quell'essere unicamente
che lo abilita a parlare, e che lo inspira; poichè come lo riflette
Ambrogio: non confitentis meritum, sed vocantis oraculum est
revelante Dei gratia S. Ambr. Lib. VI. Cap. 37.





(148)
Si legge nel Cap. X. del primo Lib. de' Re, che
Saulle ritornando da Rama, dove il Profeta Samuel gli avea conferita
l'unzione regale, incontrò nella Città di Gabaa uno stuolo
numeroso di Profeti che cantavano al suono di concerti d'istrumenti
musicali, e che Dio avendolo riempiuto del suo spirito, si mise pur
esso a profetizzare ad alta voce, co' medesimi.



D'altronde, per quanto apparisce dalla stessa Scrittura, sembra
che l'arte della Profezia non andasse mai disgiunta da quella della
musica specialmente istromentale, mentre dessa ci fa chiaramente
capire, che Assaff, Heman, ed alcuni altri di tal fatta, profetizzavano
continuamente suonando le Arpe, i Cembali, ed i Salteri,
accompagnandoli talvolta coll'armonioso concerto delle loro voci.





(149)
Chi non fremerebbe ad un tale proposito d'intendere
esclamare Ossea (Cap. 9.) Stultum, et insanum prophetam,
insanum verum spiritualem? E Sofonìa, quando dicea che i
Profeti di Gerusalem sono stravaganti uomini senza fede? Che
diremo noi di quello schiaffo sonoro che il Profeta Sedechia vibrò
impetuosamente al Profeta Michea ritrovatolo a predire de' vaticinj
calamitosi al Re di Samaria, dicendogli: Come mai lo spirito di
Dio è egli partito da me, per trasferirsi a te? (Paralip. c. 18.)
Geremia il quale profetizzava in favore di Nabuccodonosor inflessibile
tiranno del Popolo d'Israel, si era messo delle corde al collo,
ed un giogo sul dorso, poichè secondo lui questo era un simbolo,
ed esso dovea mandare questo simbolo a' limitrofi Regoluzzi differenti
per invitargli a sottomettersi allo stesso Nabuccodonosor: il
Profeta Anania che riguardava Geremia come un veggente sospetto,
e degno di poca fede, gli svelle a gran forza le sue corde, gliele
spezza, e getta il di lui basto a terra. Questi non sono già certamente
gli effetti delle visioni intuitive di un Dio, ma quelli altresì
dell'orgoglio, e della imbecillità dell'uomo abbandonato a se stesso,
ed alle sue proprie tumultuose passioni.





(150)
Il termine נבאים (nebiim) plurale di נביא Profeta
viene dal verbo נבא (naba) che significa predire, indovinare; e
questo vocabolo è variamente preso nella Scrittura in rapporto alle
persone differenti che sono state rivestite di simile attributo. È però
da rimarcarsi che l'ispezione principale de' Profeti era negli antichi
tempi quella di raccogliere gli atti di tutto ciò che si passava di
considerabile nella Giudea, e di scrivere i libri sacri, non tacendo
pero ch'essi aveano inoltre la qualità di Oratori pubblici, e come
tali arringavano in presenza del Popolo, secondo il bisogno dello
stato, predicevano gli infortunj da' quali era esso minacciato, e Dio
servivasi del loro mezzo per rendere noto al mondo la sua eterna
volontà, e per rilevare le cose occulte. Queste arringhe, o Profezìe
erano registrate, e conservate negli Archivj della stessa maniera di
tutti gli altri atti, o documenti; distribuivasene ancora molte copie
affinchè il popolo poteste leggerle a suo libero piacere, e ad un
tempo medesimo emendarsi colle salutari esortazioni che vi si contenevano.



Queste grazie straordinarie del Cielo facevano loro conferire
il nome di veggenti, come si rimarca in Saulle, il quale volendo
consultare il Profeta Samuel sulla perdita degli armenti del di lui
genitore, e prendere cognizione da esso del luogo in cui potevano
quelli ritrovarsi, egli domandò ad alcune ragazze che ha incontrate
Nam hic videns? (1. de Reg. Cap. 9); e nello stesso Cap. vi si
legge inoltre che ne' tempi di Samuel, quelli che noi distinguiamo
col carattere di Profeti non erano allora chiamati che veggenti; e
quindi supponibile che non si chiamassero tali, se non se per ch'essi
vedevano da lontano le cose che dovevano accadere, e rivelavano
ciò che era occulto al resto degli uomini.



Aggiungasi ancora che un tempo si è dato pure il nome di
Profeti a certe persone, le quali viveano separate dal resto del
mondo, adunandosi unicamente a certe fissate ore del giorno, e
della notte per tenere delle conferenze sulle scritture, per cantare
gli encomj del Creatore, quali solevano accompagnare sovente da
varj armonici strumenti, e ciò ad oggetto di eccitarsi meglio alla
devozione, ed alla vita religiosa, e contemplativa che si erano
prescelta.






CAPITOLO XVIII.



Continuazione del medesimo soggetto.



[image: ]



Le più generali, ed accreditate opinioni,
relativamente alle qualità essenziali che distinguevano
il Profeta, da chi tale propriamente
non lo era, si riducono a sole tre: la prima
di quelli che facevano dipendere la loro inspirazione
dal temperamento, dallo studio, dalla
tristezza, ed anche dall'esilio; avvene ancora
chi pensa che Dio sceglieva i Profeti, senza
avere niun riguardo all'età loro, alla loro
nascita, nè a' loro talenti: al contrario, esso
gli traeva sovente dalla classe infima del popolo.
Ne sono un esempio autentico Amos il
quale era boaro, ed Eliseo lavoratore di Campagna,
avuto soltanto riflesso alla purità della
loro vita, ed alla esemplarità de' loro propri
costumi. La seconda è di coloro che sostengono
che la profezia è una facoltà naturale,
poichè per essere profeta, è d'uopo avere un
temperamento robusto, e vigoroso, civilizzarlo
collo studio, e coll'applicazione, e condurlo
a tutto quel grado di perfezione, di cui può
essere quella suscettibile: la terza finalmente
è quella che appoggia il Maimonide (Morè
Nevoh. p. 2. Cap. 32. p. 285), cioè che la

profezia non allignava giammai solo che in
un uomo saggio, e di una condotta irreprensibile
ad ogni esperimento; quindi è che si
mirano assegnare tre qualità volute necessarie,
e indispensabili a' Profeti, 1.º una immaginazione
viva; 2.º un raziocinio solido, e illuminato
dalla coltura dello spirito; e 3.º in ultimo una
integrità esemplare di costumi; e di azioni;
poichè niuno ha giammai opinato sensatamente,
che lo spirito di Dio risedesse sopra un anima
reproba, od un uomo perverso (Gerem. Cap. 45.
v. 3 e 4).



Veduti che abbiamo i requisiti necessarj,
e conosciute quanto basta le qualità essenziali
che debbono caratterizzare il Divinizzatore,
o il Profeta, senza fermarci quì ad investigare
più oltre l'intimo valore delle preallegate
opinioni, onde adottare l'una in preferenza
dell'altra, noi possiamo ragionevolmente conchiudere
che la sola vocazione divina, munita
di una sana morale, era quella unicamente che
formava in massima i profeti, senza riguardo
alcuno al temperamento rettificato dallo studio,
nel modo, che lo pretendono i Rabbini fermamente,
nè all'interno declivio naturale degli
uomini, od alla riscaldata immaginazione dei
medesimi, come bizzarramente lo suppone Spinosa
unito a' suoi miscredenti fautori.



Ora passiamo ad esaminare le predizioni,

le gesta; o le profezie di sì fatti veggenti,
onde possiamo fondatamente desumere in quale
senso debbono essere quelle propriamente intese,
e quale per tanto è l'adeguato valore che
può ad esse meritamente convenire.



Fra i moltiplici scrittori, che hanno di
proposito ragionato con criterio, sopra questa
materia, il Maimonide sensatamente pretende
(Morè Nevoh. p. 1. Cap. 21 e 30) che quasi
tutte le azioni che sono dal volgo attribuite
generalmente a' Profeti come vere, e reali,
quelle non si debbono intendere, soltanto, che
in sogno meramente, in estasi, o in visione
come quando la scrittura ci descrive l'apparizione
degli angeli ad Abramo sotto mentita
spoglia umana (Gen. Cap. 18. v. 9); la lotta
sostenuta prodemente da Jacob col messaggere
celeste, in sembianze di uomo (Ibid. Cap. 32.
v. 25 e 26); il colloquio di Eva Col serpente
(Ibid. Cap. 3. v. 3) quello di Balaamo colla
di lui asina che cavalcava (Num. Cap. 22. v.
28), ed un gran numero di altre apparizioni
sì fatte, le quali ben lungi del considerarle,
coll'ignara moltitudine, visibilmente accadute,
non debbono quelle, secondo lui essere intese
nè spiegate alla lettera, ma in semplice visione,
o sogno intuitivo, dove propriamente
consiste la base radicale della profezie; lo stesso
dicasi come allorquando i Profeti parlano di

un cammino, che i medesimi hanno fatto da
un luogo all'altro, dell'intervallo di tempo
che ci hanno i medesimi impiegato, e di tante
altre simili cose che testificano di avere mirabilmente
operato in molte foggie differenti,
ciò, che lo stesso autore prova col mezzo di
vari sensibili esempi della scrittura.



Infatti quale altro espediente più efficace
di questo potrebbe giammai sottrarre dalle
invettive pertinaci de' traviati miscredenti,
certe profezie che sembrano, ad ogni riguardo,
assolutamente ripugnare al buon senso, e fare
insulto alla ragione, se non si riguardassero
in massima come semplici visioni; ma che,
al contrario, prese quelle fossero alla lettera?
Quindi seguendo il senso meramente letterale
della volgata, cosa potrebbe mai opinarsi di
un Ossea, a cui Dio comanda di prendere una
meretrice, e di avere de' figli di meretrice?
Vade sume tibi uxorem fornicationem, et fac tibi
filios fornicationum (Ossea Cap. 1.) al che il Profeta
immediatamente obbedendo prese Gomer
figlia di Ebalaim dalla quale poscia ebbe tre
figli: quale giudizio dovremo noi fare di un
Ezechiello che dice d'avere dormito 360 giorni
consecutivi sulla parte sinistra del di lui corpo,
e 40 sulla diritta, di avere trangugiato un
libro di pergamena, di avere mangiato del
pane coll'escremento umano per comando

dell'Essere Supremo? (Ezech. Cap. 3. v. 1 e 2, e
Cap. 4. v. 4, 5, 6) Cosa potrà dirsi mai del proposito
indecente che lo stesso Profeta fa tenere
al Creatore del mondo colla giovine Oolla?
(Ibid. Cap. 23. v. 2, 3, 4) che penseremo noi
di vedere camminare Isaia interamente nudo
per le' pubbliche contrade di Gerosolima, durante
lo spazio di tre anni? (Is. Cap. 20, v.
2 e 3) Cosa conchiuderemo noi di Eliseo, allorchè
trovasi che fece divorare 40 fanciulli
dagli orsi, per averlo derisivamente chiamato
testa calva? (Reg. II. Cap. 2. v. 23) Cosa diverebbero
per ultimo essi mai, questi, e molti
altri aneddoti della medesima natura, di cui
sono pieni ovunque tutti i Profeti, presi nel
senso materiale quali si leggono? Ben lontano
dal conciliarsi la nostra ammirazione, il nostro
affetto, essi non farebbero certamente che attirarsi
la nostra ripugnanza, il nostro obblìo
ma riguardandoli nel modo che l'insigne Maimonide
ci esorta, noi allora, senza mettere
alla tortura la ragione, possiamo a colpo sicuro
dissipare le oltraggianti, quanto insensate opposizioni
degl'increduli, e quelle dello Spinosa
in particolare (151); dimostrando loro con evidenza
che un sogno può bene farci comparire

stravaganti qualche volta in faccia delle persone
veglianti; ma che d'altronde lo stupore
cessa, il folto velo dell'illusione si squarcia
in mille brani, tosto che noi riprendiamo sicuri
la uso degli assopiti nostri sensi, e che discernere
possiamo con tutto quell'acume di cui
siamo capaci, il vero che c'illumina, e ci giova,
dall'apparente che ad ognora c'inganna orribilmente,
e ci seduce.



Lo stesso proposito è da tenersi parimente
delle infinite predizioni fatte da' medesimi Profeti,
le quali prese alla lettera ci trascinerebbero
esce pure nel più imbarazzante labirinto

di ostacoli, e di assurdi, e forse ancora diminuirebbero
in noi quella dose di buona fede,
che concepire dobbiamo a loro riguardo.



Ma se deviando un solo istante dal nostro
incamminato sentiere, trasportare volessimo la
nostra mente fino a contemplare il vortice
immenso delle numerose predizioni trasmesseci
da' Codici tradizionali di altri popoli, noi ve
ne troveremmo, senza, dubbio, di quelle che dovrebbero
in ogni senso eccitare le nostra commiserazione,
il nostro scherno (152).







Ma quanti fabbricatori di sì fatte predizioni,
non ci offre mai l'Istoria de' secoli decorsi?
Per altro, molti fra essi, non potendo
più a lungo dissimulare la ridicolezza, e l'inverosimiglianza
delle medesime, non hanno
esitato di confessare apertamente con Curzio:
Equidem plura transcribo quam credo, nam nec
adfirmare sustineo de quibus dubito, nec subducere
quae accepi (153).



Però non ci diffondiamo di soverchio sopra
una materia, che niun vantaggio solido
può sicuramente recarci di approfondire, o discutere,
e solo avanti di porre l'estremo fine
al soggetto di cui trattiamo, non mi sembra
inutile assunto di fare quì una rapida menzione
della tanto decantata voce intuitiva che
facevasi armonicamente intendere presso gli

ebrei antichi, e da' quali si foce tenere le veci,
ed il carattere di profezia, dopo che l'influenza
Divina di questa, venne interamente a cessare
nel Popolo d'Israel (154).



Il Talmud fra i moltiplici gradi di profezia
che il medesimo distingue, pretende annoverare
una certa voce che scaturiva dal centro

degli oggetti, e che facevasi capire dagli astanti
in chiari, e bene espressi accenti, della quale
voce, aggiugnesi da quello, Dio non servivasi
per parlare a' Profeti che di notte (Vedi luogo
citato). È dunque da tale voce intuitiva, che i
Rabbini ricavarono (come lo abbiamo testè
osservato) il loro Batkol, ovvero figlia della
voce, la quale asseriscono che supplisse nel
secondo tempio alla interna inspirazione recondita
de' Profeti, adducendo per comprovarlo
l'Istoria di Samuel, e quella di Nghelly,
scossi entrambi per tre volte dall'eccitamento
che cagionato avea loro questa voce (Sam.
I. Cap. 3. v. 4. e seg.) per ben tre volte
ripetuta; e gli stessi Rabbini agitando fra essi
alternativamente qualche teologica questione,
si pretende che nel bollore della medesima,
impetrassero l'assistenza di tale voce, volendo
ch'ella decidesse da quale parte era il torto,
e quale dovea meritamente aspirare alla vittoria
sul partito antagonista; le accanite interminabili
controversie che si agitavano di tanto in
tanto dalle due più rinomate accademie della
Giudea, quella d'Illel, e quella di Sciamaj
ne formano la prova incontestabile; esse l'invocavano
molto sovente (Ved. Pirchè Avoth Cap.
VII.) e infatti i Rabbini si accordano a sostenere
che quella voce sovrumana si udisse

realmente proferire secondo le circostanze, l'opportunità,
ed il bisogno הלכה כבית הילל (Alahah
chebet Illel) cioè; la Decisione è secondo Illel,
se l'opinione di questi fosse stata la più ammissibile:
ovvero הלכה כבית שמאי (Alahah chebet
Sciamai) cioè, la Decisione è secondo Sciamai,
nel caso contrario.



Tali erano dunque gli effetti, per quanto
ci è noto, di quella portentosa così nomata
figlia della voce, ritrovata, come si disse, nella
cessazione, o nel deperimento della inspirazione
occulta che animava i vetusti Profeti del
Popolo d'Israel, e di cui facevasi tenere le
qualità, e le veci equivalenti.



Ma di tale soggetto avendo fin quì ragionato
quanto era necessario per conoscerlo,
e fondare con qualche precisione i nostri giudizj
positivi su' Profeti, non meno che sopra
tutto ciò che direttamente riguarda le gesta
de' medesimi, le loro predizioni, o vaticinj, entrare
ora ci è duopo ad esaminare le loro
portentose operazioni, rispettosamente denominate
miracoli, o prodigj; le illazioni esatte,
che risultare vedremo dalle indagini ponderate
che noi entriamo a fare sulla possibilità, e
l'intrinseco valore, che come veri Israeliti
siamo nel pressante dovere di attaccare alle
medesime, ci condurranno alle ricerche le più

curiose, ed alle più interessanti conclusioni,
Tale è dunque il soggetto al grado massimo
utile, quanto importante che noi ora ci affrettiamo
ad esaurire colla massima accuratezza,
e precisione.



(151)
Se noi non consultassimo che il solo Spinosa intorno
questa materia, lo udiremo certamente darci delle idee così meschine,
e degradanti de' Profeti, non meno che delle profezie fino ad annientarle:
sebbene questo filosofo incredulo avesse attinti i suoi
principj da' Rabbini fra i quali esso crebbe, e si educò, egli deduceva
delle conseguenze molto più metafisiche, e più forti di
quelle ch'esso avea da' medesimi ricavate. Esso accordava a' Profeti
molta più immaginazione che ragione, ed è perciò appunto che
essi ignorano molte cose, e che secondo lui s'ingannavano sovente
sugli arcani della natura; (ved. Spin. Tract. Theol. Polit.
Cap. 2. p. 17. 18. 19) mentre è cosa omai ben dimostrata, che
rare volte porta ceco l'impronta di certezza, ciò che non è che il
semplice risultato dell'immaginazione; ciò di che dobbiamo convenire
noi pure, siccome ci riserbiamo a renderlo più espresso nel
Cap. seguente, allorchè imprenderemo a ragionare su' miracoli, sulla
solidità, e sull'oggetto de' medesimi.



Non è poco, per altro, che Spinosa rappresentandoci i Profeti
come persone che propalavano tutto ciò che una fantasia riscaldata
può suggerire, confessava, nulladimeno, che la loro morale era
esemplare, e che poteasi ad ogni riguardo liberamente consultarli
sulla condotta della vita: ma ciò solo era egli forse bastante per
essere Profeta? Spinosa lo crede, ma ei s'inganna.





(152)
La ferma credenza delle predizioni, e degli avvenimenti
decantati miracolosi, erasi talmente impossessata dell'immaginazione
de' popoli, e gli trascinava a delle stravaganze tali, che
verso il secolo nono Agobardo Vescovo di Lione, compose un
trattato per abbattere, e annientare le superstizioni accreditate a
tale riguardo fino ne' suoi tempi: Tanta jam stultitia, dic'egli,
oppressit miserum mundum, ut nunc sic absurdae res credantur
a christianis, quales antea ad credendum non poterat quisquam
suadere Paganis. Agob.



Infatti se si rimarca le tante predizioni allora in voga fra i
Cristiani, si conchiuderà che non avea tutto il torto questo saggio
vescovo di reprimerle come abusive, e condannarle come irragionevoli;
per tacere infinite altre, noi non faremo quì speciale menzione
che di quella nuova Città di Gerusalem che dovea discendere
dal Cielo, costruita entro lo spazio di una notte (ved.
annot. 72)
l'Apocalisse annunziò questa prossima sorprendente avventura e tutti
i cristiani de' primi secoli della Chiesa la credettero fermamente;
s'immaginarono de' nuovi canti Sibillini da' quali questa nuova
Gerusalem supponevasi predetta; essa apparve ancora questa portentosa
Città, nella quale, ovunque diceasi che i fedeli dovevano abitare
mille anni dopo l'estrema consumazione dell'universo; essa
discese dal Cielo per quaranta notti consecutive, (ma quella pare
che sparisse da che era fatto giorno) Tertulliano la contemplò, la
conobbe, la vide co' propri occhi suoi; un tempo verrà, senza
contrasto, in cui niuno persuadere si potrà che tali grossolane inezie
conoscono per autori enti dotati di pensiere, e di ragione.





(153)
Non saprei in vero, se quando Erodoto si fa rapportatore
di tanti avvenimenti straordinari, che dovevano, secondo lui
accadere (Hist. Lib. 1.) ne foss'egli stesso realmente convinto
e se allorchè veggiamo Tito Livio compilare tutte quelle stravaganti
predizioni che erano in voga presso i Pagani (Decad. III.
Lib. 3. pag. 114.) ne convenisse egli pure, con intimo senso:
benchè coloro che si sforzano di giustificarli asseriscano che la sola
necessità di adattare i loro pensieri al gusto dominante del loro
secolo, gli abbia entrambi costretti (siccome avvenne a tanti altri
istorici ritrovatisi in egual caso) a dovere assumere il dettaglio
di tutte quelle gesta prodigiose accreditate da que' popoli, de' qual
essi impresero a trasmetterci le istorie.





(154)
Questo è il nome con cui i dottori ebrei distinguono
la rivelazione che Dio ha fatta di sua volontà (com'essi opinano)
al Popolo ebreo, dopo che la Profezia verbale è cessata in Israel,
cioè, dopo i Profeti Aggeo, Zaccaria, e Malachia (Ghem. Sotha
Cap. 9. pag. 48.) È sopra questa voce intuitiva che gli ebrei Talmudisti
fondano la massima parte delle loro tradizioni, e de' loro
usi rituali pretendendo che Dio gli ha rivelati a' loro progenitori,
non già col mezzo di una profezia articolata, nè con una inspirazione
segreta, ma per la via di una straordinaria rivelazione ch'essi
chiamano בת קול (Bat Kol) figlia della voce.



I Rabbini riconoscono tre maniere di Profezie, primo coll'Urim,
e Tumim (di cui sarà da noi parlato altrove) che faceva intendere
la spiegazione di ciò che domandavasi col mezzo di caratteri prodigiosamente
impressi sul pettorale del Pontefice Sommo; la seconda
collo spirito di Profezia, che inspirò i Profeti non meno
aventi la promulgazione del Pentateuco che dopo Mosè; la terza
mediante il Bat Kol. La prima è durata, secondo essi dalle costruzione
del tabernacolo fino alla edificazione del primo tempio;
la seconda dall'origine del Mondo fino alla morte di Malachia
l'ultimo de' Profeti sotto il secondo Tempio, benchè l'uso più
frequente di esse riconoscasi essere ente unicamente sotto il primo
Tempio; la terza finalmente cominciò dopo Malachia, ed ha sussistito
nella nazione d'Israel fino alla compilazione della Misnah.
Essi pretendono altresì che il Batkol è una voce procedente immediatamente
dal Cielo, che si fa sentire di una maniera articolata
presso a poco simile a quella che chiamò il giovine Samuel per
reiterate volte, allorchè Dio volle rivelargli ciò che dovea succedere
al gran prete Helly ed alla di lui famiglia. V. Reg. I.
Cap. 2. V. 5. e 6.






CAPITOLO XIX.



Indagini analitiche su' miracoli; quale si
crede essere il loro principale oggetto;
ogni Setta ne vanta in profusione; come
pervenire a conoscerne i veri, e distruggere
le obbjezioni che agitano gli increduli
contro de' medesimi.



[image: ]



L'uomo per sua intima natura, tanto è
più limitato nelle sue proprie cognizioni, tanto
la sua curiosità diventa estesa oltre i confini
di ogni dubbio, in cui esso non si adatta facilmente
dia restare, almeno per lungo tempo;
questo è uno stato che lo angustia, e che sembra
toglierli qualche parte di quella vanagloriosa
dignità, che si è temerariamente attribuita.
Or siccome baldanzoso egli cimentasi
a discutere, o investigare i fenomeni della
natura, benchè desso ne ignori onninamente
l'essenza non meno, che le proprietà intrinseche
di quest'essenza, da quando il di lui
meschino sapere è ridotto al periodo estremo
dell'inscizia, esso ricorre ad una causa soprannaturale;
allorquando i fatti sono un poco
remoti, e che mancano i solidi principj da

mettere in campo, l'esatta distinzione del chimerico,
e del vero, riesce per esso lui un assunto
molto arduo ad intraprendere, ed eccessivamente
spinoso ad eseguire; la pigrizia naturale
dell'uomo, e la sua insita deficienza vi ripugnano
d'accordo, egli è in questo solo caso
ch'esso fa intervenire il prodigio, il quale fa
dissipare in un istante dalla sua mente tutte
quelle impossibilità che la rendevano come affatto
inerte, e paralizzavano tutto le di lui
ardite intraprese: Il est trop flatteur pour la
creature, dice un pensatore illustre, de voir le
créateur bouleverser l'ordre préétabli en sa faveur.
In questa circostanza come in tante altre di
simile natura, il suo circoscritto discernimento
non gli accorda l'adito a riflettere ch'egli è
positivamente impossibile che una cosa esista,
e non esista insieme ed un tempo medesimo.
Ecco il solo punto di rilievo, che servì molte
volte di appoggio a quegli uomini che vollero
farsi rispettare da' popoli, e che i primi conobbero
la sicura maniera di soggiogarli.



Per poco che rivolgiamo con attenzione
l'Istoria, essa ci convincerà evidentemente ad
ogni tratto, che tutti i capi, e fondatori di
nuove Sette, in qualunque epoca del mondo,
hanno tentato di provare la lealtà delle loro
particolari missioni col mezzo di straordinarie
operazioni, variamente immaginate da essi

e di supposti prodigj (155). Ma avanti d'internarci
a conoscere il valore intimo, che religiosamente
dobbiamo noi attaccare a questi decantati
prodigj, analizzare ci è duopo, di passaggio
essenzialmente cosa mai sia per se medesimo
un miracolo. Ad una sì fatta ricerca, io odo
ripetermi essere questa una straordinaria operazione;
opposta del tutto direttamente alle
leggi della natura, preestabilite già da tempo

immemorabile dall'Eterno consiglio del suo
Divino Autore. Per altro, questa diffinizione
sembrami altro non essere che un semplice
raffinamento dell'idea che gli uomini ebbero
in origine del termine miracolo, cioè, res miranda,
prodigium, portentum, monstrum, cosa
ammirabile, che annunzia, cosa stupenda, che
reca novità, oggetto da mostrarsi come raro, ec.;
e in questo senso anche la stessa nostra esistenza
potrebbe fondatamente considerarsi un
continuato miracolo.



Noi però ci siamo formati tutt'altra idea
del miracolo; questo è secondo l'opinione volgare
ciò che non era mai accaduto, e che
succedere mai non potrà in tempo alcuno;
come sarebbe, per esempio, il colloquio del
serpente con Eva; quello dell'asina con Balaamo;
la carrozza di fuoco che condusse nel Cielo il
Profeta Elia; la caduta delle mura di Gerico
al suono di tromba, e molti altri dell'ordine
medesimo, de' quali ci fa espressa menzione la
Scrittura.



Comunque siasi però; l'opinione recentemente
adottata incontra delle forti opposizioni
dalla parte di certi stravaganti filosofi del secolo;
quindi poichè Dio è il sommo Creatore
di queste Leggi (ci ripetono essi temerariamente)
Dio che ha tutto preveduto, ed a cui
il passato, il presente, e l'avvenire, sono

sempre del pari ad esso in egual grado astanti,
come avrebb'egli mai contrariate queste Leggi
medesime che la sua ineffabile saggezza avea
imposte alla natura? Non potendo mai supporre
ch'esse fossero mancanti, si dovrà non per tanto
dunque opinare, che in certe circostanze quelle
più non si accordassero cogli eterni disegni di
quest'Essere Supremo, poichè si pretende farci
credere che ha esso dovuto sospenderle, o contrapporle?
Inoltre, come si oserà egli sostenere
che un Dio (questi audaci miscredenti persistono
ancora) il quale non ha potuto fare che
delle Leggi perfettissime, ed immutabili, ad
ogni esperimento, com'è la sua natura, sia
costretto ad impiegare de' cambiamenti ad oggetto
di fare sortire felicemente le di lui mire
divine, o che accordare voglia alle sue creature
l'assoluta possanza di operarli, onde la sua
eterna inalterabile volontà resti per ogni parte
compiuta? È egli credibile per alcun modo
(essi conchiudono infine) che un Dio Sommo,
ed infinito abbia d'uopo del concorso di un
essere terrigeno, e limitato affine di rendere
manifesti sopra la terra i alti ammirabili
prodigj?



Or come superare tali obbjezioni, ed altre
moltiplici sì fatte, che baldanzosi mettono in
campo sovente i furibondi avversarj de' miracoli
contro di noi, che pervenuti siamo a conoscerne

i veri, ed a esperimentarne, ad ogni tratto,
i salutari effetti? La più efficace risposta che
potremmo noi addurre dalla parte nostra, si è
che le vie dell'onnipossente sono incomprensibili
per l'uomo, che un Dio il quale può creare,
e trarre le cose dal niente, e l'edifizio ammirabile
dell'universo dal Caos orrido, informe
in cui giacea sepolto, può altresì tutto rivolgere
egli stesso, a suo piacere, in via straordinaria,
e ad un tempo medesimo abilitare i suoi eletti
dell'assoluta facoltà di operare dei prodigj, i
quali viemaggiormente confermano in essi l'amore
e la venerazione per l'opifice supremo
della natura.



Ma tuttochè le nostre adotte ragioni
sieno troppo bene fondate, ed inconcusse per
elleno medesime, pure i nostri pertinaci oppositori
le riguardano come un debolissimo
baluardo per la difesa a cui noi pretendiamo
di farle efficacemente servire; frattanto lasciamo
pure costoro immersi nel paludoso pelago
delle loro tenebre deplorabili, e procuriamo
noi di rischiarare le nostre colla fiacola eterna
dell'esimia incontaminata religione, che abbiamo
la felicità di professare (156).







Ragionando però con quell'acume di cui
al provido Creatore piacque fornirci onde meglio
contemplare possiamo le di lui opere sorprendenti,
noi dunque stabiliremo che un miracolo
altro per se stesso non è (secondo ancora
gli odierni sani filosofi, ed i Teologi pure)
solo che un eccezione positiva, e reale alle
divine leggi preestabilite della natura: ma con
quali dati giudicare mai possiamo di un miracolo
senza un'esatta, e profonda cognizione
di tutto queste Leggi, che l'uomo, d'altronde,
in vano tenterebbe giammai di acquistare sopra
le terra (157)? In tale precaria posizione di

deficienza, come potrebb'egli pervenire in alcun
tempo a discernere con qualche probabilità
il genuino carattere de' venerabili miracoli che

procedono dalla volontà immediata onnipossente
dell'arbitro disponitore de' Cieli, e della
terra, da quelli che propriamente non sono
che il mero effetto qualche volta dell'accidente,
bene di raro della scienza, e molto sovente
dell'astuzia (158)? Mosè operava de' miracoli

sorprendenti: ciò è innegabile, ma frattanto
lo Scrittura medesima chiaro ci dimostra che
gli aruspici, ed i maghi dell'Egitto gli operavano
essi ancora con eguale successo (Exod.
C. VII. v. 12) non è già per questo che noi
titubiamo un solo momento a decidere quali
fossero fra questi que' prodigi emanati direttamente
da Dio, e quali conoscessero per prima
loro base l'artifizio, la scienza, o i sortilegj,
mentre tutto concorre intimamente a persuaderci
che altri fuori che il solo Mosè non potea

essere il vero depositario degli arcani supremi
di un Dio, e l'organo immediato della di lui
Eterna volontà ineffabile, ed altro io quì non
faccio che rendere un semplice ragguaglio meramente
dell'ardita incredulità di certuni per
rapporto a' miracoli; ma nulla ostante, questa
nostra convinzione riesce un debole sostegno
di difesa, contro gli assalti ostili degli avversarj;
nè ha per se stesso forza bastante a dissuadere
i filosofi del secolo da' loro opposti
principj, il quali prendono tanta maggiore possanza
nelle loro menti sovvertite, quanta è più esorbitante
l'affluenza de' miracoli di ogni
specie da cui osservasi inondata tutta la terra
dall'origine della sua popolazione fino a' tempi
nostri (159); ed a fronte di tutto il rispetto

che protestiamo di nutrire perpetuamente per
i sacri Codici, non meno che per tutto quanto
essi contengono; ci troviamo astretti a dovere
confessare con Bayle, che chiunque si è formato
delle vere idee dell'ignoranza, della
credulità, e dell'incuria del volgo, riguarderà
sempre mai le opinioni come altrettanto più
sospette; quanto che le ritroverà esso più stabilmente
propalate. Gli uomini, per la massima
parte, non esaminano niente, essi lasciansi
ciecamente condurre da un abitudine macchinale,
o dall'autorità, e le loro sacre opinioni

tradizionali specialmente, sono quelle appunto
ch'essi hanno meno il coraggio, e la capacità
di esaminare; e siccome non è loro permesso
di fare uso della propria ragione sopra questa
dilicata materia (160), essi debbono gemere
nel più torpido silenzio, e sopportare con paziente
rassegnazione il giogo ferale ch'essi
medesimi s'imposero. Quale solido vantaggio
possono recarci mai tutte quelle regole che
ogni settario non ha mancato di fornirci dal
canto suo, come sicure per discernere i veri
da' supposti miracoli, se una volta stabilita
questa distinzione, niuno fu mai più imbarazzato
per consolidare il suo trionfo sulle basi
medesime del principio già fissato? Questo inconveniente
procede da ciò che la regola è
presa quasi sempre dalla stessa natura delle
prove, che ciascuno si sente capace di produrre,
e sostenere; è appunto sopra un tale proposito
che un critico de' nostri tempi dicea: Un vrai

faiseur de miracles pourrait trancher toute difficulté
quelconque à leur égard, en rendant la
vie à un homme au quel on aurait arraché le
coeur, ou coupé la tête: l'esprit raisonneur serait
bien humilié à la vue d'un tel prodige (Trait.
des mirac. Introd. p. 25.)



Ma ciò che più di ogni altra cosa concorre
a disgustare ogni niente illuminata, e
che noi non possiamo contemplare senza fremere,
malgrado il religioso trasporto che intimamente
nutriamo per i giusti, e per i bene
fondati miracoli, si è, oltre l'immensa quantità
di prodigj, non so come scaltramente introdotti
sulla scena del mondo, il vedere
adottare alla rinfusa come tali le azioni le
più ridicole, i più puerili aneddoti, e le favole
più insensate; è in vano che Crisostomo
ci ripete incessantemente che oggi la chiesa
più non opera per via di miracolo non avendone
più d'uopo, e che Agostino dopo di avere
seriosamente interrogato perchè mai que' miracoli
che operavansi altre volte più non si
miravamo ripetere a' giorni suoi, produce la
medesima ragione: Cur, dic'egli, nunc illa
miracula quae praedicatis facta esse non fiunt?
Possem quidem dicere necessaria prius fuisse,
quam crederet mundus, ad hoc ut crederet mundus
(Aug. De Civit. Dei Cap. XXI.)



A fronte di tali autorevoli opposizioni

frattanto questi supposti prodigj ripullulare si
mirano bene di frequente fra gli uomini, e ciò
che di peggio si è coll'impronta il più delle
volte della menzogna, e della contraddizione (161).



Da tutto quanto abbiamo fino ad ora significato,
non meno per ciò che riguarda le
profezie, che per quello che rapportasi a' miracoli,
o alle intuitive apparizioni che ne fanno
parte (162), può illativamente inferirsi che non

v'ha delirio più pericoloso nell'uomo di quello
da cui esso fu sempre mai predominato, cioè
di pretendere a tutta forza di rivelare quegli
arcani avvenimenti, che Dio volle rendere occulti
alla sua specie, avviluppandogli in una
oscura notte, senza lasciargli neppure la debole
speranza di potergli in alcuna maniera
penetrare (163). Egli si schernisce de' superbi

mortali che tentano di portare arditamente le
loro inquiete ricerche oltre il punto che fu ai
medesimi prescritto, e che all'umana deficienza
si compete. Fu ricercato un giorno ad un filosofo
ciò ch'egli opinerebbe se vedesse il sole arrestarsi
nel suo corso (cioè se l'annua rivoluzione
della terra intorno quest'astro cessasse);
se tutti i morti resuscitassero in sua presenza;
se gli uomini si metamorfosassero in bruti, e

tutto ciò per provare qualche verità importante,
come per esempio, l'efficacia del Lampadario
del Sabato, o la grazia versatile; ciò
che io penserei rispose il filosofo? Io mi farei
tosto Manicheo; io direi che avvi assolutamente
un principio nella natura che rovescia, e disordina
tutto ciò che un'altro avea precedentemente
disposto, e sistemato.



V'ha poche persone sulla terra le quali
soddisfatte unicamente del presente, non inclinino
d'imbarazzarsi dell'avvenire; questa
esemplare condotta l'appannaggio de' sani,
e de' religiosi filosofi, essi sanno che è un eccesso
di demenza quello di tentare l'acquisto
della cognizione di ciò che per se stesso dovrà
essere eternamente impenetrabile alla mente
dell'uomo (164); e persuasi di non potere

risentire alcun solido vantaggio a sapere ciò che
dee necessariamente succedere, solo restano
paghi del presente, riconoscendo, per esperienza,
quanto riesce malagevole per l'uomo di
tormentarsi futilmente per l'avvenire: Ne utile
quidem (riflette sensatamente Cicerone) est scire
quid futurum sit; miserum est enim nihil proficientem
angi (De Nat. Deor. Lib. III. Cap. 6.)



La facilità di credere, e l'orgoglio smodato
di volere tutto conoscere, verità infinite
volte rimarcata da' saggi, furono sempre mai
le due funeste inesauribili sorgenti di tutti gli
errori degradanti, che oscurarono i pregi della
primitiva religione de' popoli, e resero lo spirito
umano incapace di lumi, di coltura, e di ragione:
Dans tous les siecles, et dans tous les pays
(osserva l'erudito Freret, mem. de l'Acad. des
Inscrip. T. 23. p. 187) les hommes ont été également
avides de connoítre l'avenir, et cette curiosité
doit être regardée comme le principe de
presque toutes les pratiques superstitieuses qui ont
defigurée la Religion primitive chez tous les peuples.



I veri dotti parlano dubbiosamente delle
cose dubbiose, e non esitano di confessare con
ingenuo candore, la loro propria incapacità relativamente
a quelle che oltrepassano la portata
dello spirito umano; è ben vero ch'essi credono
di sapere molto meno cose di ciò che orgogliosamente
vantano coloro che pretendono

tutte conoscerle; ma almeno i primi sono garantiti
di quelle ch'essi sanno, quando gli
ultimi all'opposto ignorano eziandio quelle
ch'essi immaginano di conoscere con evidenza.



Quanti prodigj sparirebbero, in fine dalle
menti ottenebrate de' popoli, quanti miracoli
cesserebbero di essere tali in faccia di essi, se
gli uomini volessero assumere l'ardua impresa
di ripiegarsi un solo istante sopra essi medesimi,
di ponderare accuratamente tutto ciò che si
passa nel loro proprio individuo, e in tutti gli
esseri che gli circondano; eglino allora si assicurerebbero,
con positiva certezza, della causa
necessaria che tutto regge, che tutto dispone,
ed alimenta nell'universo, essi riconoscerebbero
altresì con perfetta cognizione di causa, che
ciò che volgarmente chiamasi miracolo, prodigio,
cosa straordinaria, altro per se stesso
non è che la conseguenza immediata della
maniera di esistere del nostro mondo, di cui
il disordine apparente, o reale, rientra nell'ordine
preestabilito dal provido consiglio del suo
Eterno Creatore. Con tale mezzo essi resterebbero
ampliamente convinti di una verità sì
urgente, e sì essenziale alla loro felicità, ed
alla loro tranquillità inalterabile: quindi è
perchè la natura, non meno che le sue intime
proprietà saranno mai sempre un mistero indissolubile
per l'uomo, il quale spera indarno di

penetrarvi giammai, fino a tanto che desso non
si determinerà di proposito ad opinare, ed a credere
fermamente col più saggio filosofo della
Grecia (Socrate) che le cose che sono al di
sopra della condizione umana, riescono affatto
straniere per noi, e sotto qualunque siasi aspetto
che si riguardino, concernere non ci possono
giammai di sorte alcuna, come appartenere
non potrebbe al corpo nostro un sesto senso
esterno, di cui non potremmo in verun modo
concepire un'idea.



(155)
Molti Legislatori ancora intenti a rendere i popoli più
rassegnati alle nuove instituzioni che volevano propalare fra di essi,
facevano eglino credere di possedere il dono soprannaturale di tutte
le arti, di tutte le scienze, di tutte le virtù possibili, mediante
le continue divine intuizioni delle quali dicevano essere quelli suscettibili;
Osiris facendo supporre di avere acquisito dal Cielo
l'arte dell'agricoltura, in sommo grado, divenne col mezzo di tale
inganno, il Legislatore, l'arbitro, e il Dio dell'Egitto; Licurgo,
e Solone dicevano di essere secondati dagli oracoli; Zeleuco, e
Pitagora vantavano entrambi d'accordo di essere inspirati da
Minerva; Romulo sosteneva di essere guidato dal Dio Consus;
Zoroastro governò i Persiani in nome di Oromaze; e Brama
faceva suppone di avere ottenuta dall'invisibile monarca dell'universo
la dottrina che ha esso propalato nell'Indostan; Thor e
Odin legislatori de Visigoti davano ad intendere di essere essi medesimi
due numi discesi dal Cielo; qualunque delirio nel fondatore
dell'Islamismo, e per sino gli accessi epilettici de' quali,
seguendo l'Alcorano, era egli suscettibile sovente, portavano presso
i suoi Settarj, un impronta sovrumana. Gengiskan facevasi riguardare
figlio unigenito del Sole, e come tali si annunziavano parimenti
a' Peruviani Manco Capak, Coja mama Oello huaco sua
sorella, e sua moglie.



Ecco finalmente come da un confine all'altro del globo tutti
i suoi abitatori, senza forse eccettuarne alcuno hanno piegata la
cervice sotto il giogo ignominioso del fanatismo. Confucio è forse
il solo fra tutti i Legislatori antichi, che abusato non abbia della
credulità de' suoi Chinesi.





(156)
Le sole sacre pagine sono l'unico, ed il più solido
appoggio che noi abbiamo per autenticare con qualche fondamento,
la verità de' miracoli; esse ci offrono ad ogni tratto lo riprove le più
convincenti della certezza de' medesimi; ma siccome i miscredenti
non fanno un gran caso delle scritture, non si saprebbe a qual
efficace partito appigliarsi per confonderli: quindi è che noi non
abbiamo che limitarci a credere, e a desiderare ch'essi credano con
quella medesima sommissione che noi crediamo.





(157)
Infatti l'ignoranza della quale parliamo ci trascina sovente
nel baratro degli smarrimenti i più pericolosi, ed i più materiali;
quante volte si è veduto, e mirasi tuttodì prendere dal
volgo per miracoli i fenomeni della natura i più triviali, ed anche
il risultato dell'esperimento di qualche scienza? La chimica curiosa
ha delle trasmutazioni, detonazioni, esplosioni, fosfori, pirofori,
combustibili, terremoti, ed infinite altre supposte meraviglie da
fare gelare di stupore il volgo ignaro che le osservasse: Datemi
dell'olio di Gajac, con discreta dose di spirito di nitro, ed
io vi faccio de' prodigi sorprendenti, diceva l'eloquente
Wolston.



Non v'ha che le gesta meravigliose che possano fare credere
le cose che hanno l'apparenza di soprannaturali, mentre questo non
potranno essere giammai a sufficienza contestate dalla sola testimonianza
degli uomini. Jesué, e tutta la di lui armata crederono,



d'accordo, che il Sole si arrestasse in Gabaon, perchè (come giustamente
lo riflette un dotto fisico moderno) ignoravasi generalmente
a que' tempi, che la grandine di cui l'atmosfera trovasi pregna
potea fare allora una refrazione de' raggi del Sole assai maggiore
dell'ordinario: Jsaia non conosceva la natura de' parelj, allorch'egli
sosteneva ad Ezechia che il Sole avea retrogradato nel quadrante
della Corte. Non era mai possibile allora di avere solo che una
certezza morale di tuttociò che asserivano i Divinizzatori, ed i
Profeti, come certo, e dimostrato, atteso che i segni naturali
erano del tutto generalmente sconosciuti. Per quanti secoli si è
riguardato l'Iride nel mondo come un vero miracolo, avanti che
la fisica c'istruisse delle proprietà intrinseche della luce, e prime
che si fosse pervenuti a conoscere, che le semplici refrazioni, e
reflessioni de' raggi del Sole nelle goccie sferiche di pioggia formavano
unicamente questo vago fenomeno? Non più che soli due
secoli da noi distante non si vide annoverare fra i prodigi gli ecclissi,
e le apparizioni delle Comete? (Bayle Pens. sur la Com.)
Gli storici che hanno scritto in que' tempi ne fanno delle descrizioni
sì terribili, e sì ampollose che se noi fossimo ignari della
natura di simili fenomeni, dovremmo impallidire leggendo ciò
ch'essi ne dicono. Il vero si è che da quando si ha l'immaginazione
alterata da fantasmi, e da chimere, più non si scorge negli
oggetti che ci percuotono niente di ordinario, nè di comune: tutto
diventa straordinario, grande, e sorprendente.



Or per disingannarci di tali grossolani errori, che denigrano
oltremodo la dignità dell'uomo, non abbiamo che studiare diligentemente
il Codice ammirabile della natura, e noi resteremo allora
sorpresi dalle infinite risorse ch'ella ci offre, e ad un tempo
medesimo convinti delle tante mostruose illusioni colle quali noi
sembravamo un giorno inseparabilmente collegati; ma la base fondamentale
delle nostre ponderate asserzioni non è già quì solo che
noi possiamo rinvenirla; io mi dispongo a metterla nel più chiaro
giorno, mediante le dimostrazioni evidenti che mi emergerà di
fare sopra questo soggetto nella progressione del presente Capitolo.





(158)
Tutti i religionarj, a qualunque setta che appartengono,
sostengono unanimi che Dio non permetterà giammai, che
l'uomo profano faccia de' miracoli, ad oggetto di rendere più accreditati
i propri errori. Tale è per se stesso il principio generale
su di cui ogni religione si appoggia per rigettare i miracoli vantati
da un'altra setta differente, e fare solo valere quelli che la
medesima decanta; ma con quali mezzi pervenire a conoscere in
simile caso il vero miracolo da quello che non lo è, come fra
i tanti che ogni popolo si fabbrica, e di cui non solo gli ebrei,
ed i Cattolici ma tutto il gentilesimo n'è pieno, come, dico,
potremo noi giugnere a discernere il divino, dal diabolico, il sacro
dal profano? A quale spinoso imbarazzo non ci esporrebbe mai un
semplice confronto? Mosè percuotendo un sasso colla sua verga
ne fa scaturire una sorgente di acqua viva (Exod. Cap. 18. v. 5)
Maometto, per quanto assicurano i suoi Settarj, faceva stillare
l'acqua dalla estremità delle proprie sue dita (Echell. Ist. P. III.
Cap. 20) Bacco ha operato il medesimo prodigio mediante la
supposta virtù del suo tirso (Diod. Sicu. L. IV. Nonn. Dion.
Plin. Lib. XIV, e tutti i mitologici). Jesuè arresta il sole in
Gabaon (Giud. Cap. X. v. 12), presso i Pagani si fa parimenti
arrestare quest'Astro, e retrogradare per non essere testimonio
dell'azione orribile di Astrea, contro i figli di Tieste suo fratello
(Hist. Poet. Bann. Dict. art. Astrée); ed il Cristianesimo pretende
che il Sole siasi pure arrestato nel suo corso (conforme
l'opinione astronomica di que' tempi) l'anno 1547, in favore di
Carlo V., per dare alla sua armata il tempo di sconfiggere il Duca
di Sassonia, e le falangi Protestanti (Maimb. Hist. du Luther.
T. II. pag. 164). Eliseo resuscitò un bambino morto, sanò un
infermo di Lebbra (Reg. II. Cap. 4 e 5) S. Giovanni asserisce
che Cristo resuscitò Lazzaro, e vari altri dopo morti, sanò degli
ammalati; Filostrato ci assicura che Apollonio Tianeo, non solo
resuscitò una fanciulla morta il medesimo giorno de' di lei sponsali,
ma che si resuscitò egli stesso (Phil. in vit. Apoll.) E quante
malattie credute disperate non guarirono Esculapio, Ippocrate,
Galeno, ed Apollonio medesimo? Chi inclinasse d'innoltrarsi
vieppiù in simile confronto, non ha che percorrere assiduamente
Tucidide, Tito Livio, Plinio, Tacito, Valerio Massimo, Suetonio,
e alcuni altri.



Ma io non finirei sì tosto, se tutti riportare io quì dovessi
gl'innumerabili altri straordinari prodigi che servono di appoggio
a tutte le sette odierne, e che posti al confronto con quelli che
ci offre l'intero paganesimo, si troverebbero in valore equivalenti,
benchè in numero di gran lunga inferiori.



Or quale dunque di questi, replico, avrà mai per assoluta
sua causa immediata l'Essere Supremo che adoriamo, e quale avrà
tratta primitiva sorgente dalle altre indicare cause più comuni, e
secondarie? Questo è il gran problema più di ogni altro interessante
che sarebbe oltremodo necessario di sciogliere cautamente onde
confondere, e ammutolire i filosofi increduli i quali appoggiati alle
loro scienze esperimentate, osano insieme tutti rigettarli ciecamente,
persuasi di poterne ritrovare le cagioni efficienti o nell'arte raffinata,
ovvero nella natura; ma questo sarà sempre mai un arcano
impenetrabile per il volgo, di cui la tradizione gli comanda di
credere senza esame, di abdicare alla ragione, di condiscendere, e
tremare.





(159)
Allorchè gli autori antichi parlarono di un miracolo
(come giustamente riflette l'illuminato autore della Philosophie
du Bon sens T. I. Reflex. I. p. 65) attribuendogli qualche avvenimento
considerabile, sarebbe da desiderarsi ch'essi avessero sviluppato
in quale guisa era stato il medesimo prodotto, indagando se
un simile fatto era accaduto in seguito di una causa soprannaturale,
ovvero mediante una ordinaria, e regolare, cagionata dall'idea, e
dall'impressione di un miracolo sullo spirito ammaliato de' popoli.
Ad alcuni, per altro è sembrato che molti di essi non abbiano
presa cura di compilare tanti prodigj, che o affine di rendere le
loro Istorie più rispettabili, o ad oggetto di uniformarsi ai tempi
ne' quali erano essi cotanto in voga fra le nazioni, siccome fecero
Erodoto, Tito Livio, e vari altri i quali ritrovando le Istorie
precedenti piene di sì fatte estraordinarie visioni, essi non avrebbero
potuto sopprimere le loro, senza scandalizzare i popoli che
non erano meno superstiziosi a' loro tempi di ciò che lo fossero
quelli de' secoli antecedenti; si potrebbero sopra tale proposito asserire
con un profondo Inglese che: The mistakes of our ancestors
are the rising of ours: and the ours will increase those of our
Children (Bolingbroek).



Presso che tutti gl'Istorici delle Nazioni che conosciamo
sono pieni di puerilità, e di pie chimere, le quali renderanno sempre
mai le loro opere in questa parte spregevoli alle menti illuminate.
Gli scrittori che ci hanno trasmesse le Istorie delle crociate (come
lo rimarca il testè preallegato autore), le hanno riempiute di tanti
miracoli sì opposti alla ragione, che si può riguardare come inutile
di mostrarne la falsità e il ridicolo: i popoli che viveano in
que' secoli aveano lo spirito abbacinato talmente d'incantesimi, di
prodigj, di sortilegj, e di supposti miracoli, che anche gli uomini
più accreditati, che facevano in quelle epoche l'ammirazione dell'universo,
e la testimonianza de' quali è riguardata con tanto rispetto,
non hanno potuto resistervi, non ebbero forza bastante per garantirsene:
quindi è che Platone, Appiano, Pausania, Plutarco,
Cicerone, Porfirio, Jamblico, Sozima, Procopio, Diogene
Laerzio, ed un gran numero considerabile di altri uomini scienziati,
si sentirono tutti attrarre invincibilmente, dal meraviglioso
per quelli; tutti, o furono d'accordo testimonj oculari di gesta
prodigiose, od appresero da altri a raccontarle.





(160)
Fu sovente rimarcato da qualche genio insigne, che
l'uomo appena comincia a contrarre l'abitudine del raziocinio, e
della riflessione, perviene agevolmente a disingannarsi della tradizione,
a conoscerne gli assurdi, a scoprine le stravaganze; è appunto
perciò probabilmente che coloro i quali ebbero un interesse
di perpetuare sopra la terra fra gli uomini i malefici prestigj della
tradizione, non seppero come meglio riuscirci che imponendo un
eterno silenzio agli stimoli della ragione, condannandoli come perniciosi
oltremodo alla salute dell'uomo, e per conseguenza indegni
di un anima religiosa, la quale è, secondo loro, in dovere di
tutto credere macchinalmente alla rinfusa.





(161)
Chi spignere volesse la propria curiosità fino a verificare
la genuina verità di tutto quanto è stato da noi fin quì esposto
non ha che percorrere Palladio, Sulpizio Severo, Mabillon (vita
di S. Bernardo) Le gesta de' P. P. del Deserto, il gesuita Gazée
(Pia hilaria); Le conformità di S. Francesco con G. Cristo,
e molte altre istoriette di tale natura, ed caso vi ritroverà soggetto
di che conchiudere fremendo, che que' menzionati filosofi nostri
accaniti avversari (sebbene riprovabili sempre a questo solo riguardo)
non aveano certamente tutto il torto di sostenere, che le leggende
di questi nuovi operatori di miracoli, debbono fare per se stesse
revocare in dubbio una gran parte di ciò che si avea scritto degli
antichi. Si dirà pur troppo che i Talmudisti hanno accreditate delle
favole mostruose, ma soggetti non ci appariscono per certo a quei
vaneggiamenti di spirito che ci fanno raccapricciare in quelle; ed
io oserei, per ultimo, insistere colla più ferma persuasione, che vi
sono più inezie, e più assurdi nella sola vita di S. Maria Alacoke
ed in quella di S. Vincenzo Ferrerio, che in tutte le opere immense
de' rabbini dell'Israelismo, checchè ne abbondino quelle in profusione.



Egli è così che molti riscaldati entusiasti lusingati di sostenere
in tale guisa la religione della quale si fanno essi i sostegni,
e i difensori, porgono le armi fra le mani degli avversarj che
vogliono attaccarla.





(162)
Per nulla ommettere di tutto ciò che può avere qualche
prossima, o lontana analogia coll'assunto che trattiamo, non mi
sembra ora inopportuno di avvertire che anche le tante apparizioni,
delle quali tutti i codici delle Sette odierne sono ripieni,
possono parimente ritrovare il loro confronto, nel modo appunto
che lo ritrovano le operazioni straordinarie nella storia medesima
dell'antichità pagana. Cicerone, il di cui solo nome ne forma il
chiaro elogio, dice seriosamente che gli Dei si sono fatti vedere
sovente dagli uomini, di una maniera sensibile, ed evidente:
Præsentiam sæpe Divinam declarant, sæpe visæ formæ Deorum
(De Nat. Deor.) Plutarco che tutto il mondo colto conosce,
asserisce fermamente che nel territorio della Sicilia esisteva una
Città, dove la madre degli dei avea un tempio dedicato ad Esculapio,
e nel quale gli Dei e le Dee apparivano assai di frequente.
Enquinnum Siciliæ oppidium, non magnum, sed pervetustum,
et Dearum apparitionibus nobile (Phit. Tract. de Orac.)



Questo è stato realmente in ogni tempo un pregiudizio generale
diffuso, e inveterato in tutte le regioni del mondo abitato
dall'uomo, che gli Dei apparivano sulla terra, sotto una, od altra
simbolica figura differente per ricompensare o per punire; i Tartari
lo assicurano di Foh (mem. du P. le Comte) lo dice Erodoto di
Apis (Heliod Lib I. e Mair. Saturn.); ed i Magi dell'Egitto
lo asseriscono delle loro supposte Divinità (Voy. en Pers.). Gli
abitatori dell'Isola Formosa credevano costantemente unanime che
il loro Dio si manifestasse, ora sotto la figura di un bue, ora sotto
quella di un Leone, e qualche volta pure in sembianza di Elefante
(Taver mandes. Voy des Indes).





(163)
Io già feci altrove dimostrativamente conoscere, come
nostro malgrado confessare dobbiamo che dopo di avere dedicate
tutte le nostre ponderate ricerche agli studj i più profondi, pervenire
con certezza mai non potremo ad une fisica dimostrazione della
benchè minima verità speculativa. È ben vero, per altro, che l'autore
Supremo dell'Essere nostro, permettere non volle che l'uomo
fosse possessore di un sapere dimostrativo al di là di un limitato
confine; ma d'altronde non si può immaginare senza errore, che
abbia esso perciò lasciata la specie nostra immersa nell'ignoranza
universale delle cose, giacchè, al contrario, veggiamo quali chiare
vestigia, e quali segni evidenti ha esso accordati alla medesima,
onde con essi possa quella giugnere al discernimento di certe verità
che sono ad essa più necessarie. Ma l'orgoglio umano crede tutto
abbracciare, tutto lusingasi di conseguire con queste deboli traccie,
e l'uomo frattanto, circoscritto dalla più tenebrosa ignoranza, superbo
esulta di una chimerica dottrina; esso crede che niente di
tutto ciò che si offre alla sua mente sia sufficiente a pascolarla;
esso tutto intraprende, tutto combatte, e poco egli conosce, nulla
conchiude; qualunque oggetto basta per confonderlo, per atterrirlo,
e se l'ambizione sua interroghiamo di qualche assunto, per es.
Cos'è mai l'uomo? Di spirito, e di materia è l'uomo composto,
esso risponde; ma in quale modo, replico, dimostrare fisicamente
si potrebbe sì prodigiosa unione? Come due sostanze cotanto fra
di esse opposte diametralmente, possono a vicenda unirsi per farne
quindi risultare un corpo che agisca, un essere pensante? L'intima
natura qual'è di quest'essere agente? E cose di tale guisa gli ricerchiamo,
sventurato! Ecco ciò che mette il colmo al di lui estremo
smarrimento, ecco lo spirito suo illuso miseramente vaneggiare
nell'infinito (ved. l'ann. 14. del T. 1. delle Notti Camp. p. 53.)





(164)
È molto più sicuro, o commendevole per l'uomo, dice
un'illustre antico (benchè non fosse questi dotato di altri lumi
fuorchè di quelli della propria sua ragione) di credere le operazioni
della Divinità, che di volerle approfondire: Sanctius est, ac
reverentius de actis Deorum credere, quam scire (Tacit. de
morib. Germanor.) Infatti a quale smarrimento deplorabile non si
mirano soggetti coloro che tentano d'investigare gli arcani che Dio
volle rendere incomprensibili alla frale intelligenza rimane? V'ha
egli follia più orribile per un essere limitato di quella di volere
penetrare ciò che di gran lunga osservasi eccedere la sfera circoscritta
delle umane cognizioni? Questa è una taccia che la temerità
di vari filosofi antichi ha debitamente meritata. Platone dicea
non istimare atto religioso quello di esaminare le opere dell'Essere
Supremo, nè di fare uno studio profondo sulle natura delle cose
(De Legib. Lib. VII.)






CAPITOLO XX.



Istruzioni generali preparatorie per sistemarci
solidamente su' fondati principj
da noi fino ad ora stabiliti in proposito
di Culto, o di Religione.



[image: ]



S'è vero, come fermamente lo pretende
il Macchiavelli (Lib. III. Disc. I. sulla Deca
di Tito Livio) che se si vuole che una setta,
od una Religione qualunque, mantengasi lungamente
sopra la terra, è necessario ritirarla
molto sovente verso la sua primitiva origine;
l'assunto già da noi esaurito il primo, che
riguarda un tale importante soggetto, e che
tende precisamente ad un sì ottimo fine, ben
lungi dall'oscurare gli alti pregj che il mondo
ha in ogni tempo giustamente ammirati nella
credenza edificante professata da' primi Patriarchi
del popolo d'Israel, e tutt'altro che diminuirne
il valore in faccia di esso, come assurdamente
opinare si potrebbe da taluni, il
medesimo non si aggira che a ridurla con ogni
possibile chiarezza tale precisamente per se
stessa, quale appunto conosciuta, e praticata
l'ebbero un giorno felicemente i suoi primi
institutori, ed a renderne il prezzo, senza

comparazione, assai più inestimabile, e più
raro di ciò ch'esso lo era ne' tempi odierni.



E s'è d'altronde indubitato, siccome infinite
riprove concorrono ad autorizzarlo, che
la stessa religione, altro per se medesima non
è, che una malattia dell'intelletto laddove
manchi ad essa le guida infallibile della ragione,
e sempre che non riconosca per suo
appoggio primo, ed essenziale il buon senso,
e l'istruzione; la materia, che noi entriamo
successivamente a trattare nel secondo volume
di quest'opera, dovrà tanto più interessante
riuscire, quanto che si prefigge per iscopo di
dimostrare quest'urgente verità col chiarore
dell'evidenza.



Or sebbene quanto fu da noi significato
estesamente fino ed ora, perciò che rapportasi
alla prima in particolare, prescindendo, per il
momento, da quello che l'ultima concerne, di
cui ci disponghiamo a ragionare partitamente
nella prima opportuna circostanza, parrebbe
escludere qualunque ulteriore osservazione che
aggiugnere si potesse in proposito di quella;
ma sul riflesso troppo contestato dall'esperienza,
che in siffatte materie specialmente l'affluenza
delle prove, lungi dal riuscirvi intempestiva,
o recarne un pregiudizio, essa contribuisce
a renderle più nitide, e farne chiaro

spiccare i veri pregj, e in una parola, a richiamarle
a quel grado luminoso di perfezione
di cui possono quelle essere suscettibili; così
ho stimato un oggetto alquanto utile, e conveniente
di corredare i fondati principj da noi
esposti di quelle istruzioni che a me sembrarono
le più ovvie, e le più necessarie, onde
basare da una parte sopra fondamenti durabili,
ed inconcussi la propostaci Riforma religiosa
del Popolo d'Israel; dissipare dall'altra
quella taccia odiosa di miscredenza, o di
temerità che mi potesse essere malignamente
imputata da qualche fanatico settario; e convincere,
per ultimo, quella stessa nazione alla
quale sono le medesime onninamente dirette,
dell'integerrima rettitudine delle mie fraterne
intenzioni a suo riguardo, non meno che dell'intensa
profonda venerazione che ho per moltiplici
volte, con intimo senso protestato nutrire
per l'eccelso inalterato Culto unicamente
al quale mi felicito, con vera esaltazione, di
appartenere io pure. Ma passare, ci è ora d'uopo
a convincercene, senza, mistero coll'esplicita,
ed esatta esposizione delle medesime.



Molti pensatori profondi si fecero ed opinare,
che l'affluenza di tradizioni delle quali
trovasi ogni Setta eccessivamente avviluppata,
forma una solida presunzione che sono tutte
basate sopra deboli appoggi, e sopra de' sistemi

erronei oltremodo, e inconseguenti (165); infatti,
se fosse vero che per il solo mezzo di
quelle Dio avesse voluto fare generalmente
conoscere il vero Culto che gli esseri umani
debbono prestargli, ne verrebbe per assoluto
corollario che questo Culto non ci comparirebbe
sì alterato; e sovente sì deforme per
opera unicamente della stessa tradizione, siccome
fu già da noi per tante volte opportunamente
dimostrato, e questa dovrebbe essere
altresì per tutti eguale, poichè le cose indispensabili
per tutti gli enti ragionevoli debbono
essere necessariamente identiche, e uniformi;
sia di ciò la verità, che tutte le nazioni civilizzate
del mondo riconoscono un Essere
Supremo, perchè i principj della ragione universale
sono in ogni senso comuni a tutte

quante; dal che illativamente deducono i filosofi,
che questa cognizione è per se stessa il
resultato di una verità positiva, e irrefragabile (166);
ma siccome ognuna di quelle sette
riconosce, e sostiene una tradizione differente
non solo, ma bene di frequente anche opposta
a quella di un'altra (nel modo che lo abbiamo
noi più volte rimarcato) esse debbono dunque
conchiudere fermamente che avendo efficace
inoppugnabile ragione di conoscere, e adorare
un Dio Supremo, esse hanno grave torto di
ammettere tutto ciò che immaginarono ciecamente
oltre questo confine per ogni motivo
consolante, e indispensabile.







Quando ancora taciuti stati fossero da
noi que' tanti altri motivi, quì all'emergenza
riportati, che concorrono ad estenuare onninamente
quella supposta forza prodigiosa, che
ogni popolo della terra, come lo abbiamo altrove
osservato, pretende superiormente attribuire
alle sue vantate particolari tradizioni,
l'efficace conseguenza testè riportata, che i
filosofi ne traggono, forse non sarebbe quella
sola sufficiente per abbatterla interamente, per
annientarla? Ma per sciagura universale i
popoli, e Israel fra questi, bene lontano dal
restarne quanto basta intimamente penetrati,
e convinti, sembrami, al contrario, che a gran
passi retrogradi, arretrino d'accordo senza
posa verso la culla fatale de' loro vetusti
acquisiti smarrimenti, ed il peggio si è, con
troppo debole speranza di potere giugnere a
sottrarneli giammai (167).







Eppure malgrado un ostacolo sì tenace, e
sì invincibile in apparenza, parmi oggi dimostrato,
che i progressi dell'istruzione avevano
già eccitati a' nostri giorni spontaneamente una
discreta frazione di ebrei a segregare dalla
loro inveterata legge, non meno scritta che
orale le instituzioni essenziali al loro Culto, da
quelle che non sono che accessorie meramente
e suscettibili di innovazioni nello stato politico,
e civile; alcuni di essi pervenuti essendo a
sopprimere omai le tante inutilità delle quali
gli scritti de' Rabbini sono pieni, che ad altro
non servono, come provammo, che ad oscurare
i veri pregj della tersa Religione, senza renderne
migliori gli osservanti; e tanto fu questa
una verità chiaramente riconosciuta da' medesimi
Israeliti che nell'Anno 1800, una Società
di ebrei olandesi pubblicò una deliberazione
di non riconoscere in avvenire che la Religione
pura, e consolante di Mosè, e di rigettare
onninamente tutte quelle istituzioni che fino
a quell'epoca erano denominate, Leggi Talmudiche
(Vedi Racc. degli Atti dell'Assembl. degli
Israeliti p. 72); e in fatti questa benemerita
società avea già attirati un'affluenza considerabile
d'Israeliti; indi nel 1801, fu progettato

di convocare un congresso generale, ad oggetto
di richiamare in Luneville i rappresentanti di
tutti gli ebrei dispersi nelle differenti regioni
dell'Europa, affine di sanzionare, e rendere
più amplia, e più autorevole la previa
motivata Riforma: è bene da congetturarsi
con ogni fondata sicurezza, quale potesse essere
effettivamente il vero scopo fondamentale
di sì fatto congresso; questo non tendeva, in
une parola, che al disegno identico medesimo
che ci siamo noi proposti, cioè, di sostituire
una sana, e metodica Religione, alle pratiche
superstiziose, degradanti, e antisociali, che
al massimo detrimento della medesima, se ne
facea sostenere il carattere, e le veci.



Or perchè mai una disposizione sì provvida
per se stessa, e sì salutare, non ha essa
potuto ritrovare in alcun tempo nel grembo
della chiesa giudaica solo che pochissimi partigiani,
e imitatori? L'unica, e la vera cagione
di simile deficienza ripetere solo noi la possiamo
giustamente dal non essersi ritrovato giammai
qualche individuo Israelita fermo, e zelante
a quel punto dell'onore, e de' solidi vantaggi
della propria sua nazione, fino a ridurre in
sistema le teorie necessarie per condurla con
propizio successo all'arduo desiderato intento
di una perpetua indefettibile rigenerazione,
non meno per tutto ciò che ha un immediato

rapporto colla credenza professata da quella,
che relativamente a' suoi costumi, così pure
che all'istruzione. Ma con quel fronte immaginarne
la difficile impresa, e chi mai di altronde
azzardatone avrebbe fra gli uomini una
pronta esecuzione senza grave rovinoso pericolo (168)?
Malgrado che una sì triste verità
rendasi pur troppo innegabile ad ogni esperimento,
e che que' numerosi esempi da noi
opportunamente riportati, contestino ad evidenza
quale funesto guiderdone l'ebreo filosofo aspetti
dalle benemerite sue cure consacrate ad illuminare

il traviato popolo a cui esso appartiene,
ciò non per tanto io che da lungo tempo avvezzo
ad affrontare con baldanzosa fermezza
gli assalti proditorj del settario furore de' miei
connazionali, e che a superare io pervenni
sovente con successo, cimentarli mi accinsi
nuovamente in questo giorno, animato da una
speranza lusinghiera di poterne in certa guisa
riportare del pari una solida vittoria equipollente
in vantaggio eternamente memorabile
del corpo universale degl'illusi figli d'Israel.



Ma in seguito di tuttociò, parmi quì oltremodo
necessario di avvertire, che qualunque
siasi utilità che risultare potesse in vantaggio
del popolo ebreo dall'esito felice del mio intrapreso
assunto, esso non potrà mai completamente
risentirla fino a tanto che non venga
dal medesimo riconosciuta (nel modo che in
chiari accenti fu già da noi significato altrove)
l'urgenza indispensabile cui trovasi per tante
parti ridotto di lumi sufficienti, d'istruzioni,
e disinganno, affine di potere giugnere e bene
intendere una volta essere evidentemente impossibile
che le pratiche assurde, gli usi contraddittorj,
e le stravaganti cerimonie delle
quali fu esso fatalmente imbevuto, dopo un
sì lungo periodo di secoli, debbino costituire
le base inconcussa, e radicale delle Religione
destinata e professarsi da un consorzio di enti

dotati di un'anima ragionevole, di pensiere,
e di riflessione, siccome pare che l'ebreismo
lo abbia immaginato erroneamente fino ad ora
con la più pertinace asseveranza.



Pervenuti che noi siamo ad un punto sì
essenziale non meno che salutare, molto agevole
impresa ci riuscirà di assicurarci che gli
errori, ne' quali miransi precipitare gli uomini
sì di frequente, altro non sono che le conseguenze
necessarie della loro ignoranza, che la
loro caparbia credulità macchinale, non è che
il seguito immediato dell'inesperienza de' medesimi,
della loro scarsa riflessione, e di quell'accidia
inerte dalla quale vengono essi per la
massima parte eccessivamente predominati nella
guisa medesima appunto, che il trasporto al
cervello, od il letargo sono gli effetti risultanti
da quelle siffatte malattie, che gli anatomici
distinguono col carattere di Epilessia. Quindi è
che un pensatore, anonimo del nostro secolo disse
molto sensatamente: La vérité, l'expérience, la
refléxion, la raison sont des remedes propres à guerir
l'ignorance, le fanatisme, et les folies, de même
que la saignée est propre à calmer le transport
au cerveau.



Ma se alcuno avido di sottilizzare le cose
ad oggetto di meglio svilupparle, si facesse
quì per accidente ad interrogarci, coll'esperienza
infallibile alla mano, perchè mai la

verità non produce essa in ogni tempo questo
effetto salutare sopra le innumerabili teste orribilmente
attaccate da tale perniciosa infermità?
A questi, rispondere in massima si potrebbe,
che siccome v'ha delle malattie che resistono
con gran forza e qualunque siasi rimedio; così
precisamente riesce affatto impossibile di sanare
quegl'infermi ostinati all'eccesso di rigettare
per sino quegli antidoti medesimi i quali avrebbero
tutta l'attività, e l'efficacia di liberarli
dal grave malore che gli assale. Quindi non
senza fondata ragione pertanto, il celebre
Fontenelle solea dire: Quand même je tiendrais
toutes les vérités renfermées dans ma main, je me
garderais bien de l'ouvrir pour les montrer aux
hommes; mentre, se la scoperta di una semplice
proficua verità (nel modo che l'ho io rimarcato
in altro luogo, Ved. l'annot. 47 al T. I.
delle Not. Camp. p. 130) fece trascinare crudelmente
l'impareggiabile Galilei nella cadente
età di settant'anni entro le orride carceri del
feroce S. Uffizio, quali tormenti laceranti non
dovrebbe mai aspettarsi colui che tutte si cimentasse
a rivelarle? È ben vero però che se
un novello Galilei oggi risorgesse fra i viventi
ad istruirci di qualche altra scoperta egualmente
sublime, positiva, e interessante di
quella che due secoli avanti l'ammirabile filosofo
Toscano trasmise alla posterità non avrebbe

certamente adeguato soggetto di paventare una
procedura sì strana, e sì spietata; ma egli
dovrebbe essere d'altronde presso che certo
di attirarsi religiosamente, senza traccia di
rifugio, l'odio inesorabile de' fanatici, degli
ignoranti, e de' più creduli Settarj i quali tutti
d'accordo col versetto 12 del Cap. X,
di Josuè alla mano, sfuggire non lascerebbero
l'opportuno incontro di perseguitarlo come
apostata, e deciso contraddittore delle Scritture;
siccome appunto mirasi da questi di
continuo brutalmente inferocire contro quei genj,
che diretti delle più assidue e profonde meditazioni,
tentano di estrarre delle cose ostensibili
alle umane cognizioni, ciò che possono
le medesime racchiudere di vero, di proficuo,
e di essenziale per la specie dell'uomo.



Sebbene che da quanto l'esperienza medesima
ci contesta, niuno essere umano sulla
terra sia veramente interessato a perpetuare
l'errore, il quale tosto, o tardi trovasi costretto
di cedere alla verità, giacchè come lo
pensa Agostino; occultari potest ad tempus veritas,
vinci non potest, pure, nulla di meno, il
fatto concorre a dimostrarci per altra parte,
che molti con ogni possibile sforzo, lo tentarono
sovente, ma indarno, poichè la menzogna,
non ha che un tempo assai rapido, e perentorio;
e che la verità solo è capace di resistere,

al torrente impetuoso de' secoli, sopravvivere
ad ogni età del mondo, e sempre intatta conservarsi
dall'infezione letale di quella sua
implacabile nemica, indefessamente occupata
dalla sua corruzione, del suo sterminio (169).



E chi mai fra tutte le nazioni dell'universo
potrebbe ciò autenticare con una convinzione
più esplicita, e più chiara di quella che
sentire dovrebbe le prosapia d'Israel di nostra
età? Se una gran parte di quelle pervenne a
fruire per qualche breve istante de' solidi perenni
vantaggi che risultano da questa verità;
se i Greci hanno motivo sufficiente di vantare
i loro Aristidi, e i loro Socrati, che sì perfidamente
ricompensarono; se i loro Ciceroni, e
i loro Augusti orgogliosi rammentano i Latini,
con quante più imponenti ragioni dee felicitarsi, ed
esultare il popolo ebreo dell'aureo
secolo di Napoleone il Grande, che in tante guise
differenti degna fargliene gustare i salutari
ammirabili effetti? I tempi avventurosi degli

Alessandri, ecco il trionfo de' Macedoni, l'età
felice de' Marc'Aurelj, ecco il fasto de' Romani,
l'epoca eternamente memorabile dell'esemplare,
Gallo-Italo Monarca, ecco la gloria nostra; ma
noi poco interessati, od anche indifferenti a
conservarla per nostro indelebile conforto,
l'orgoglio, l'ignoranza, e il fanatismo ci rimergono
pur troppo nel vortice immenso delle
tenebre, senza speranza di liberarcene giammai,
nè di vederle in alcun tempo rischiarate.



Quale forsennato pensiero, può mai trasportare
un'ente ragionevole a rinunziare di
proposito deliberato all'intero possesso del
maggiore de' beni, che gli offre l'eterna
previdenza, quale sarebbe quello, s'egli lo
conoscesse di restituirlo al pristino culto eccelso
de' suoi avi, e ad un tempo medesimo
purificare i suoi costumi, e illuminare la sua
ragione? E che; tutte le magnanime cure
paterne che all'Augusto benefattore d'Israel
piacque di richiamare in favore di questo popolo,
non tendono esse forse onninamente a
questo provvido edificante disegno? Quelle
forse non sono che attualmente porgono ad
esso i mezzi i più pronti, e i più sicuri, onde
possa egli pervenire, senza ostacolo, alla meta
felice di tutte le sue intense brame? E quale
individuo fra voi supporre in verun modo si
potrebbe a tal'eccesso folle o ingrato, fino a

rigettarli, o ad esserne insensibile? O figli
dell'abbandonata Sionne! Non vi accorgete
voi forse, che sotto l'apparente opera umana
l'ineffabile consiglio di un Dio prodigiosamente
si asconde? L'alto sonante gloria, di cui l'eco
universale fastosamente contraddistingue sopra
la terra ogni azione, ogni gesto, qualunque
impresa di NAPOLEONE l'incomparabile, non
indica esse un parziale favore dell'Essere Supremo,
non dimostravi l'effetto immediato del
suo braccio onnipossente; non vi annunzia
esse con evidenza che l'organo assoluto della
volontà di un Dio, Cesare divenne, della cui
profonda saggezza ei si prevale per punire i
malvaggi, ricompensare i giusti, proteggere
gl'innocenti, sollevare gli oppressi? Or in seguito
di ciò, chi non vedrebbe, che mostrandoci
recelcitranti alle auguste disposizioni del
nostro Ciro, sì bene affetto al Creatore, sarebbe
la cosa medesima che mostrarci ribelli
all'eterna volontà di Dio stesso?



Cessiamo per tanto di più lungamente
tormentarci per ridicole chimere di nostra sovvertita
immaginazione, rispettosi adorando
nell'opera terrena gli arcani profondi del
Superno abitatore de' Cieli, che con un mezzo
sì eccelso e sì potente degna oggi rinnovare
quegli antichi favori medesimi de' quali furono
gli avi nostri un giorno profusamente

colmati; e vuole renderci ad un tempo convinti,
che da noi soli dipende unicamente lo
spezzare que' terribili ceppi degradanti che
i nostri smarrimenti decorsi avevano in tante
fogge costruiti a nostro perpetuo danno irreparabile;
egli è per questa unica via che noi
possiamo pervenire a meritarli, e ad elevarci
(se oso dirlo) alla sublime cognizione del
Culto puro, veridico, ed esimio, che il sommo
Dio de' patriarchi esige dalla posterità dei
medesimi; e distinguendo sensibilmente allora
la religione vera, metodica, e sana, dall'apparente,
superstiziosa, e irregolare, noi riconosceremo
quali ragguardevoli moltiplici vantaggi
risente dalla prima lo spirito che sa
discernerla nel fulgido chiarore di sua magnificenza,
e della sua vera grandezza; vedremo
non esservi solo che quella che possa
rischiarare l'intelligenza umana, elevare il
genio al di sopra di se stesso, e farlo, per
così dire, lanciare fuori de' lumi prescritti a
tutto ciò che riguarda la natura, o l'indole
umana: è dessa che dilata al grado massimo
tutte le sfere; sola ha il dono di tutto vivificare,
in qualunque siasi posizione in cui
l'uomo si ritrovi, purchè abbia per guida la
sua fiaccola eterna, può essere con sicurezza
garantito di non deviare giammai dall'ameno
retto sentiere di quella verità sì proficua, e

sì essenziale alla sua specie: e così per ultimo
ci ridurremo a convincerci necessariamente
per ogni parte, che non avvi che questa unica
eccelsa Religione, capace d'imprimere a tutti
i talenti, così pure che a tutte le virtù il suggello
indelebile del soprannaturale, e del divino,
e che a quella solo spetta di creare il
filosofo saggio senza orgoglio, nella guisa che
appartiene ad essa unicamente di formare
l'uomo pio senza fanatismo.



Ecco, in una parola, il vero Culto sublime
che l'Augusto Rigeneratore d'Israel esige da
questo popolo; ecco la Credenza consolante
che i nostri Belgici fratelli, non ha gran tempo
si proposero; e tale è precisamente la sola
edificante Religione che risultare vedremmo
con ammirabili successi dal nostro fissato piano
di Riforma, se l'intera nazione alla solida
utilità della quale esso è propriamente rivolto,
potesse giugnere, d'accordo, a sentirne l'urgenza,
a calcolarne l'intimo valore, persuasa
restando colli evidente certezza che desso gli
offre, che nè l'essenzialità del vero suo Culto
resta lesa da quello, nella benchè minima sua
parte, nè opinare osammo giammai di creare
con esso nuovi principj Teologici, ovvero costruire
col suo mezzo nuove basi religionarie,
straniere al suo antico sistema, e sconosciute
dalla medesima fino al presente; ma tutti i

nostri sforzi altresì tenderono, in complesso,
a edificare sopra quegli stessi fondamenti radicali,
che secondo l'autenticità indefettibile
di una gran parte della specie umana, furono
in origine gettati dalla Divinità medesima;
questo è tutto ciò che può l'essere intelligente
promettersi, con qualche esito probabile sopra
la terra; bene convinti d'altronde, pienamente
col sensato Harrington (Aphor. Polit. Chap. 2.
Aphor. 85) non potere in verun modo appartenere,
nè agli uomini, nè alle nazioni, nè
alle Leggi umane di trarre dal nulla dei
principj, o senza questi costruire de' fondamenti,
a meno che non prefiggasi di edificare
delle macchine appese nell'ambiente, ciò che
non può, senza delirio, cadere in mente umana.
Ma la condotta però da noi tenuta, relativamente
alla Rigenerazione del Culto Israelitico,
troppo in chiari sensi giustifica, non avere
quella per oggetto, che lo stabilimento permanente,
e la grandezza luminosa del solo
Codice Mosaico, che fissammo come base fondamentale
della vera, genuina credenza del
Popolo d'Israel, e come stabile punto centrale,
dove tuttociò che rapportasi alla mera essenzialità
del suo Culto, dee avere un diretto
immediato concorso, riguardando assolutamente
tutte le altre massime, usi, Cerimonie,
e Instituzioni, come affatto eterogenee alla sua

eccelsa natura, e indegno onninamente del
carattere venerabile del suo primo fondatore.



Tale fu realmente per se stesso il primario
scopo salutare di tutte le mie ponderate
applicazioni decorse fino ad ora, nel modo
appunto che ogni mio più serio, e assiduo riflesso
verrà in seguito richiamato a dimostrare
con Longino (Trat. del Subl. Cap. 29) a' miei
connazionali non solo; ma a qualunque siasi
altro individuo umano, che l'opifice onnisciente
non ha già creato l'uomo per essere
un animale automata, e spregevole, ma esso
lo ha collocato in questo vasto universo, come
nel centro di una moltitudine immensa, affine
di esservi spettatore di tutte le cose che vi
accadono; esso lo ha introdotto, dico, in questo
gran torneo, come un intrepido atleta; il
quale non dee respirare solo che la gloria
quindi è perchè desso ha, per così dire, scolpito
nelle anime nostre un intenso recondito
declivio per tuttociò che apparisce ammirabile,
e divino al di là della nostra limitata percezione;
ecco (dottamente aggiugne l'allegato
scrittore) ciò che fa che il mondo intero pare
che non basti alla profondità, e all'estensione
di alcuni umani talenti i quali molto sovente
oltrepassano i confini medesimi che gli circondano.



Altro per tanto all'uomo non resta più a

fare che esaminare ponderatamente il circolo
della sua propria esistenza, facciasi egli dunque
a considerare attentamente quanto esso
in se medesimo racchiude di magnifico, e di
sublime; ed egli allora potrà discernere bentosto
agevolmente per quali piaceri, e per
quali oggetti l'Autore Supremo della natura
lo destinò sopra la terra.


Fine del Tomo Primo.


(165)
Alcuni filosofi del secolo ritrovano straordinario di vedere
che la Divinità, seguitando la tradizione, siasi rivelata di una
maniera sì poco uniforme nelle diverse regioni del nostro globo,
che in proposito di religione gli uomini si riguardano gli uni gli
altri cogli occhi dell'odio, o del disprezzo (ved.
annot. 97.), ciò
che rende i fautori delle differenti sette mutuamente reprensibili:
i misteri i più rispettati in una Religione, sono altrettanti oggetti
di scherno per un altra. Dio avendo tanto fatto (aggiungono essi)
di rivelarsi egli uomini, avrebbe almeno dovuto loro parlare una
medesima lingua, dispensando a tutti così il loro debole spirito
della molesta confusione di ricercare quale può essere la religione
emanata veramente da esso lui, e quale è il Culto il più grato,
alla sua eterna volontà, ed il più accetto alla sua Divina ineffabile
Onnipotenza.





(166)
Quasi tutti i popoli dell'universo hanno adorato Dio,
come fu da noi accennato altrove sotto varie appellazioni differenti;
ogni nazione gli ha dato de' nomi, e degli attributi particolari,
ma questi Dei, di cui la moltitudine è incalcolabile, sieno quanto
si vuole inorpellati, essi rassomigliano tutti o al Dio del filosofo,
o al Dio del popolo. Il Dio del filosofo e stato in ogni tempo il
primo, e il più perfetto degli Esseri, l'anima della natura. Infatti
v'ha egli qualche cose di più energico, e di più sublime in tutto
ciò che i Metafisici, ed i Teologi di ogni secolo hanno detto
dell'Essere Supremo dell'inscrizione ritrovata incisa sopra una statua
di Osiris nell'alto Egitto? Io sono tutto ciò che è stato, ciò
ch'è, e ciò che sarà, e non avvi un mortale capace di allontanare
il folto velo che mi asconde agli sguardi peribili de' viventi.
Il Dio del Volgo fu sempre un essere superiore all'uomo
suscettibile delle medesime passioni, ma infinitamente più potente
di noi. Tutte le Religioni che conosciamo non sono che un risultato
più o meno avventuroso della filosofia, confuso con alcuni pregiudizj
nazionali. I pregiudizj ne sono stati ora la base, or la conseguenza,
ed ora lo scopo; più sovente forse l'immagine, o il velo.





(167)
Ma siccome o più oggi non trovasi fra noi chi abbia
coraggio sufficiente di cimentarsi ad illuminare i suoi simili, o se
alcuno, per accidente, ve n'ha, questi non si ascolta, si disprezza,
e non si cura, ne viene che gli uomini restano così miseramente
abbandonati alla loro natìa ignoranza, vittime delle chimere di cui
la tradizione è una sorgente feconda, e inesauribile; la loro cecità
in tale stato diviene tanto più forte, ch'essi sembrano odiare la
ragione e pare che temino di essere illuminati: così Cicerone dice,
che la filosofia si contenta di pochi giudici, ch'essa odia il volgo,
e che n'è odiata, e riguardata come sospetta e nemica, aggiugnendo
che coloro i quali la condannano, e la disprezzano si attraggono
l'approvazione dalla moltitudine: Est enim Philosophia paucis
contenta judicibus, multitudinem consulto ipsa fugiens, eique
ipsi et suspecta et invisa, ut vel si quis universam velit vituperare,
secundo id populo possit facere. Tuscul. II. fol. 254.





(168)
In tutte le età non si può senza un pericolo eminente,
e inevitabile allontanarsi da' suoi pregiudizi, che l'opinione avea
renduti sacri; nè fu in alcun modo permesso di fare delle utili
scoperte in verun genere; tutto ciò che gli uomini illuminati hanno
potuto fare ad un tale riguardo è stato di parlare in termini coperti,
e palliati, e sovente con una vile compiacenza, alleare vergognosamente
ancora la menzogna alla verità. Molti ebbero una
doppia dottrina l'una pubblica, e l'altra occulta, la chiave di
quest'ultima essendosi perduta, i loro sentimenti genuini divengono
per lo più inintelligibili, e per conseguenza inutili per noi.



Or come dunque i filosofi moderni a' quali, sotto pena di
essere perseguitati della maniera la più crudele, si gridava di rinunziare
alla ragione per sottometterla a' prestigj del fanatismo; come,
dico, uomini sì fattamente illaqueati avrebbero essi mai potuto dare
un libero slancio al loro genio, perfezionare la ragione, accelerare
la marcia dello spirito umano? Non fu che tremando, che i più
grandi uomini del mondo travvidero la verità, rarissime volle essi
ebbero il coraggio di annunziarla; coloro che hanno osato di farlo,
sono stati severamente puniti della loro temerità; merce la superstizione
non fu giammai permesso di fare uso del proprio pensiere,
o di combattere i pregiudizj de' quali fu l'uomo in ogni tempo la
vittima, o lo scherno.





(169)
La menzogna serve poco, dice Seneca (Lett. 79. T 2.);
il colorito superficiale di un ornato esterno, non ne impone che
molto debolmente a poche persone senza esperienza, e senza talenti.
La verità in ogni parte, e sotto qualunque siasi aspetto che riguardare
si voglia, è sempre la stessa; la falsità non ha consistenza, la
menzogna è trasparente, e per poco che vi si attenda facile riesce
di riguardarne attraverso, dimostrarne il pericolo al mondo, e
smascherarla.





Nota di trascrizione

Questa trascrizione è stata preparata sulla base di quella che per lungo
tempo è stata ritenuta l'unica copia superstite del libro, conservata
alla Biblioteca Universitaria di Francoforte. Le immagini di questo esemplare
sono disponibili all'indirizzo
http://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/freimann/content/titleinfo/407990.
L'esemplare di Francoforte è rilegato insieme al
manifesto che annuncia
l'opera, qui trascritto in testa; principalmente
il manifesto ed in minima parte il testo contengono annotazioni
e correzioni
probabilmente autografe dell'autore. In questa trascrizione si riproduce
solo il paragrafo manoscritto
che segue il manifesto, che racconta
della distruzione dell'edizione, e si omettono
le correzioni proposte, non tutte leggibili, e non sostanziali, fatta
eccezione per Giudici → Josuè
a p. 287.



Una ulteriore copia di riferimento, senza il manifesto, è quella
dell'Università della California, digitalizzata da Google. La riproduzione
è disponibile all'indirizzo
https://books.google.com/books?id=j-s7AQAAMAAJ.



L'ortografia, l'accentazione e la punteggiatura originale del testo sono
state mantenute fedelmente, anche in presenza di varianti arbitrarie degli
stessi termini (p. es. pensiere/pensiero), di punteggiatura
incostante e di sintassi astrusa.



In particolare gli apostrofi dopo l'articolo un' seguito da
vocale, che non sebrano seguire la regola del genere del sostantivo
successivo, sono stati mantenuti ove presenti ed omessi ove
mancanti. Similmente il pronome qual seguito da vocale a volte
compare senza apostrofo. Il testo inoltre usa spesso ma non costantemente il
pronome li per la terza persona singolare, e
gli per la terza plurale.



Refusi ovvi e banali, come accenti e apostrofi superflui o mancanti,
lettere mancanti, u ed n capovolte, punteggiatura non
allineata alla riga, sillabe ripetute nella spezzatura a capo delle
parole, puntini mancanti nelle abbreviazioni, punti e virgola
evidentemente al posto di virgole, corsivi mancanti nelle citazioni,
ecc., sono stati corretti senza
ulteriore commento. Così pure sono state aggiunte le yod
dimenticate nella parola בית.



La correttezza delle citazioni non è stata verificata, né per il testo
riportato né per la sua collocazione. Solo i refusi banali (accenti
francesi, ortografia inglese) sono stati corretti. Errori evidenti
di ortografia nei nomi e fatti citati (p. es. Beniamin di Toledo,
Warburthon, Mendelshon, Montagne, Coja mama Oello huaco)
sono stati lasciati a memoria dell'originale.


Le note a pie' pagina sono state collate in calce ad ogni capitolo.






*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PROGETTO FILOSOFICO DI UNA COMPLETA RIFORMA DEL CULTO E DELL'EDUCAZIONE POLITICO-MORALE DEL POPOLO EBREO, TOMO I ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3839852529112321842_zang.png





OEBPS/3839852529112321842_plip2.png





OEBPS/3839852529112321842_fronte1.jpg
PROGETTO
FILOSOFICO

DI UNA COMPLETA RIFORMA

DEL CULTO

DELL’EDUCAZION?E POLITICO-MORALE
" DEL
POPOLO EBRE O

D

4. FE-RNANDO :

PRIMO.
3 ’

Vox diversa sonat populorim est vox tamen una
Cuni verees patrie diceris esse Pater.
Maar. Lib. k

TIBE: "IAD E
ANNO DALLA CREAZIONE DEL uo:rno

547e.

(eRra Vorcare 1810.)






