
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of La psychologie comme science naturelle, son présent et son avenir

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La psychologie comme science naturelle, son présent et son avenir


Author: Joseph-Remi-Leopold Delboeuf



Release date: November 2, 2017 [eBook #55879]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: French


Credits: Produced by Madeleine Fournier. Images provided by The Internet Archive.




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA PSYCHOLOGIE COMME SCIENCE NATURELLE, SON PRÉSENT ET SON AVENIR ***











LA PSYCHOLOGIE

COMME SCIENCE NATURELLE





BRUXELLES

Typographie de M. Weissenbruch

IMPRIMEUR DU ROI


45, RUE DU POINÇON, 45





LA

PSYCHOLOGIE



COMME SCIENCE NATURELLE


SON PRÉSENT & SON AVENIR

PAR


J. DELBŒUF


APPLICATION


DE LA MÉTHODE EXPÉRIMENTALE


AUX PHÉNOMÈNES DE L'AME.



PARIS

LIBRAIRIE GERMER BAILLIÈRE & Cie

17, RUE DE L'ÉCOLE DE MÉDECINE

1876







LA PSYCHOLOGIE COMME SCIENCE NATURELLE



SON PRÉSENT & SON AVENIR



Table des matières



I




NOTIONS DE L'AME & DU CORPS

«Connais-toi toi-même» avait dit le plus sage des oracles
au plus sage des hommes. En donnant à Socrate ce précepte,
Apollon n'avait fait que traduire en formule le besoin
instinctif qui, du premier jour où l'homme intelligent apparut
sur cette terre, l'a poussé à s'étudier lui-même pour se
rendre compte de sa place dans l'univers.

Cette tâche quotidienne, l'humanité l'a accomplie jusqu'aujourd'hui
avec une conscience de plus en plus sûre d'elle-même;
dans ce siècle surtout, elle semble enfin avoir trouvé
la véritable voie qui mène à la vérité. Dépassant de beaucoup
la pensée socratique, l'homme ne se contente plus de
s'adresser à lui-même pour avoir l'explication de sa nature,
mais il interroge les annales de son passé, en remontant
aussi loin que possible dans la nuit des temps même préhistoriques,
et, pour s'éclairer, il demande à l'univers, dont il fait
partie, les éléments qu'il recèle et qui peuvent conduire à la
solution du problème. Langues, mythologies, religions,
mœurs, institutions politiques, littératures, législations,
histoire; astronomie, géologie, physique, chimie; botanique,
zoologie, anatomie humaine et comparée, physiologie,
embryogénie, nosologie: voilà le rapide aperçu de toutes
les branches de l'activité humaine dont chacune tend à jeter
un peu de lumière dans l'obscurité mystérieuse qui nous
enveloppe.

La mise à contribution de toutes les sciences est évidemment
le seul moyen rationnel pour aboutir dans ces recherches;
car, si elles partent toutes de l'homme, elles ont l'homme
pour objet, et la connaissance de nous-mêmes ne peut progresser
qu'avec la connaissance du monde qui nous entoure.

Cependant, aujourd'hui encore, peu de philosophes de
profession l'entendent de cette façon. Beaucoup s'en tiennent
souvent à l'empirisme, à la méthode pure et simple de l'observation
extérieure, contre laquelle Socrate avait déjà réagi;
d'autres, au contraire, interprétant dans un sens étroit la
pensée de l'oracle, comme d'ailleurs Socrate aussi l'avait fait,
s'en rapportent uniquement à l'intuition ou à la méthode spéculative.
Les premiers arborent, en général, la bannière du
matérialisme; les seconds, celle du spiritualisme. La lutte
entre les deux systèmes est plus ardente que jamais et
engagée de part et d'autre avec toutes les armes dont on
peut disposer. L'un appelle à son secours toutes les découvertes
des sciences naturelles et en fait un grand étalage;
l'appareil de ses forces augmente de jour en jour; l'autre
se retranche dans sa vieille forteresse et compte sur la valeur
de ses vieux soldats, se contentant tout au plus d'attaquer
directement les auxiliaires les plus récents de son éternel
ennemi, parmi lesquels il range, comme le plus redoutable,
le darwinisme.

La tactique des uns et des autres est assez curieuse. Les
matérialistes voient des arguments en faveur de leur thèse
dans chaque progrès des sciences physiques et biologiques.
Les spiritualistes, agissant en cela souvent à l'étourdie, commencent
toujours par repousser avec indignation et colère
les résultats nouveaux de la science, mais ils finissent par
s'en accommoder, et essayent même de les faire tourner à
leur avantage. Ainsi les avons-nous encore vus se conduire
dans ces derniers temps.

Darwin venait d'assurer la prépondérance de la doctrine de
l'évolution, en démontrant que la variabilité des types spécifiques
est une conséquence nécessaire de faits scientifiques
indiscutables: la sélection naturelle et la concurrence vitale.
Des esprits clairvoyants, plus hardis que ne le fut d'abord
Darwin dans l'expression complète de leur pensée, avaient
indiqué nettement la question de l'origine de l'homme
comme devant recevoir une solution conforme au principe
du transformisme. Le spiritualisme attaqua l'œuvre de
Darwin et les travaux de ses disciples; il défendit avec
acharnement la notion de l'espèce invariable et, par conséquent,
créée tout d'une pièce. Mais on ne peut nier que le
darwinisme ne fasse des progrès de plus en plus marqués,
et que le jour n'est pas éloigné où il faudra admettre, sinon
toutes, du moins une grande partie des idées du naturaliste
anglais. Le spiritualisme pressent ce moment et se montre
dès maintenant disposé à sacrifier ses notions et ses convictions
antérieures sur l'espèce, réservant toutes ses forces
pour défendre l'origine particulière de l'homme. Et plus
tard, sans aucun doute, fût-il démontré à l'évidence que
l'homme est frère ou cousin du singe, qu'il descend comme
l'orang-outang ou le gorille d'un primate anthropomorphe,
le spiritualisme reprendra sa thèse favorite et pourra soutenir,
non sans raison, que cette origine reconnue ne détruit
en rien le caractère distinctif de l'homme; que, parmi toutes
les formes animales, la forme humaine a été choisie par
Dieu pour être le tabernacle d'une âme raisonnable et
immortelle. C'est ainsi que nous voyons le texte de la
Genèse recevoir une interprétation d'abord littérale, puis
insensiblement une explication de plus en plus élastique qui
permette de l'accommoder aux découvertes inébranlables de
l'astronomie et de la géologie[1].

Depuis des milliers d'années ces deux doctrines sont en
présence, se combattent opiniâtrement, essayent de se terrasser,
chantent victoire, sans qu'on puisse dire avec quelque
raison que l'une ou l'autre ait définitivement triomphé. Quand
on se demande quelle est la cause de l'inanité de leurs
efforts, on s'aperçoit bientôt que les deux champions choisissent
séparément le terrain du combat, qu'ils se défient de
loin, luttent parfois contre une ombre, en croyant attaquer le
véritable adversaire, et que jamais ils ne se rencontrent
sérieusement. Un large fleuve les sépare; ce fleuve, c'est la
différence de la méthode, du point de départ, des faits primordiaux
observés et d'où l'on tire les conséquences. Les
matérialistes partent de la nature sensible, des minéraux,
des plantes, des animaux, découvrent des lois géométriques,
physiques, chimiques, physiologiques; ils ne se préoccupent
en aucune façon des faits intellectuels et moraux. La
grammaire, les littératures, les législations, les religions ne
les touchent guère et, s'ils en parlent, c'est pour affirmer
gratuitement que ces faits doivent s'expliquer de même par
la chimie et la physique, car hors de là il n'y a pas de
salut. Le spiritualiste, au contraire, le philosophe, spéculatif,
part des phénomènes qu'il observe dans sa pensée, constate
en lui les notions du vrai, du beau, du bien, de la liberté, du
droit, du devoir, de Dieu, toutes notions qui, jusqu'à preuve
du contraire (et cette preuve n'a pas encore été donnée), ont
des caractères, semble-t-il, incompatibles avec ceux des
phénomènes matériels.

Il y a donc lieu de déterminer le champ du débat, de
poser nettement la question, de critiquer les réponses qui y
sont prématurément données, d'indiquer la voie à suivre
pour en faciliter la solution, et l'on arrivera à cette conviction
que ce problème, le plus redoutable de tous, laisse tout
au plus soulever un des coins du voile qui le recouvre, et
tout juste assez pour nous en faire entrevoir la mystérieuse
profondeur. Nous essayerons de démontrer, par l'analyse
même de ses termes, que, pour être abordé avec fruit, non
seulement il réclame l'alliance des deux procédés, mais
encore qu'il doit emprunter de ses données aux autres
sciences, et qu'il exige en outre l'emploi d'une méthode propre.

Avant tout, nous voulons adresser une prière à nos lecteurs:
s'ils appartiennent déjà à une école philosophique
déterminée, qu'ils veuillent bien lire sans parti pris les pages
suivantes. Nous y parlons de l'âme et du corps, et nous
tentons de les définir. Il ne faut donc pas que le matérialiste
ou le spiritualiste jette le livre, parce que, dès l'abord,
nous choquerons peut-être les idées qu'ils caressent. Nous
demanderons encore qu'on ne s'offense pas a priori des termes
métaphoriques auxquels nous sommes obligé d'avoir
recours, parce que, l'homme, quand il parle des animaux, ne
peut que se servir de son propre langage. Nous n'avons pas
l'intention de profiter d'une métaphore pour faire des paralogismes.
Si, en parlant de l'animal en général, nous lui
attribuons l'intelligence, la volonté, la conscience, la faculté
de distinguer le moi du non-moi, nous n'entendons nullement,
sans preuve, les assimiler à l'homme. Nous nous servons
de ces expressions, faute d'autres; mais elles ne sont, en
tout cas, susceptibles que d'un sens restreint déterminé par
le texte. Une application fera saisir notre pensée.

L'état actuel d'un être quelconque est dans une dépendance
absolue à l'égard des circonstances dans lesquelles il
est placé. Ainsi, la température d'un corps s'élèvera, si celle
du milieu ambiant s'élève. C'est ce qui arrive à tout être, qu'il
soit sensible ou non. Mais, s'il est sensible, il se passera en
outre en lui un autre phénomène que l'élévation de température;
il ressentira l'impression reçue, il aura chaud, ou
encore, il se dira: j'ai chaud; il portera un jugement sur son
état, il aura la conscience d'une modification dans sa nature;
son sens intime l'avertira d'un changement survenu en lui.
Je viens de me servir, pour rendre ma pensée, des mots
jugement, conscience, sens intime, faute d'autres; car il m'est
impossible de me soustraire au langage analogique lorsque
je veux analyser chez autrui les phénomènes psychiques de
la sensibilité, vu que je ne connais intimement que ceux qui
se passent en moi, et ne puis que les supposer chez les autres.
Mais, dis-je, en employant ces expressions, je ne veux en
aucune façon leur donner un sens qui aille au delà du texte.
Mon intention n'est pas d'assimiler subrepticement et dès
maintenant, grâce à une métaphore, ce jugement: j'ai
chaud, que l'embryon et l'infusoire peuvent énoncer, avec
un jugement réfléchi tel que celui-ci: j'écris. Le lecteur
doit y voir uniquement la description d'un fait, rendue sensible
par l'emploi de métaphores analogiques.

I. La distinction entre l'âme et le corps est universelle, et s'applique à
tous les êtres sensibles. Ces termes éveillent dans l'esprit de tout
homme une idée précise. Un problème dès lors se présente: Quels
sont les rapports de l'âme et du corps? Pour le résoudre, il faut
d'abord en définir les termes, et, par suite, remonter au principe de
la distinction.

Dans tous les temps, dans tous les pays, et sous tous les
degrés de civilisation, les hommes ont toujours distingué en
eux l'esprit et le corps. Toutes les langues, depuis les plus
informes, celles des sauvages, jusqu'à celles des peuples
voués au matérialisme le plus raffiné, ont des mots répondant
plus ou moins à ceux d'âme et d'esprit, et puisqu'ils
ont le mot, ils ont nécessairement l'idée correspondante. On
peut créer un mot pour désigner une chose imaginaire, une
chose impossible même, mais non pour désigner une chose
dont on n'aurait aucune idée. Voilà le fait; et ce fait a en
soi une portée incontestable.

De là résulte un autre fait tout aussi significatif. C'est
que tous les hommes se comprennent quand ils parlent de
l'âme ou de l'esprit, quelle que soit d'ailleurs l'opinion qu'ils
professent touchant sa nature. La langue des philosophes
matérialistes comprend le mot âme comme celle des philosophes
spiritualistes. Cette proposition: Nous avons une
âme distincte du corps, est tout aussi claire pour ceux qui la
nient que pour ceux qui l'admettent.

De plus, tout être sensible, en général, nous apparaît, à première
vue, comme renfermant une double nature, une nature
corporelle se manifestant par des phénomènes corporels, une
nature psychique se manifestant par des phénomènes psychiques;
en d'autres termes, il se présente à nous comme
composé, lui aussi, d'une âme et d'un corps. La Fontaine
comprenait Descartes, et Descartes se comprenait lui-même
quand il niait que les bêtes eussent de l'esprit.

C'est assez le dire: en dépit des théories diverses souvent
opposées ou contradictoires qu'on émet sur la nature et
même sur l'existence de l'âme ou du corps, ces mots ont une
signification suffisamment nette et accessible à tout esprit.

Un problème, dès lors, s'impose à la réflexion: Quels sont
les rapports de l'âme et du corps? C'est à dire, sont-ils identiques
ou différents substantiellement? ou bien l'un des deux
seulement est-il une réalité et l'autre un mot? ou bien encore
n'y a-t-il là que deux mots destinés à grouper les phénomènes
émanant d'un seul et même être? Voilà la question.
Mais, pour la résoudre, il faut, au préalable, en définir
les termes, c'est à dire trouver pour l'âme et le corps une
définition acceptable par tous et qui exprime réellement
l'idée que l'on a en vue quand on prononce ces mots.

Mais cette définition, à son tour, n'est possible que si nous
remontons au principe de la distinction. La marche à suivre
est, dès lors, tout indiquée.

La distinction est-elle primitive?

Si elle ne l'est pas, quelle est la distinction primitive ou le
premier acte de la connaissance?

Comment est-elle possible, ou quelle est la condition fondamentale
de la connaissance?

Si nous réussissons à traiter convenablement ces points,
nous aurons en même temps, outre la définition des termes
du problème, une réponse à cette question: Qu'est-ce qu'un
animal? acheminement vers cette autre question: Qu'est-ce
que l'homme? puis une réponse à cette troisième question:
Comment le connaître?



II. La distinction entre l'âme et le corps n'est pas primitive. Le premier
acte de la connaissance est la distinction du moi et du non-moi.
Pour que cette distinction soit possible, il faut que l'être puisse,
par un effort volontaire et senti, se donner des sensations à lui-même,
c'est à dire, qu'il ait le sentiment de la motilité.

La distinction entre l'âme et le corps n'est pas primitive.
L'enfant—ni probablement l'animal—ne distingue pas en
lui une double nature. Il se sent un et s'oppose comme tel à
ce qui n'est pas lui. C'est ce qui ressortira davantage à
mesure que nous avancerons dans notre étude.

La distinction primitive est celle du moi et du non-moi.
La distinction entre l'âme et le corps est consécutive. Sur
quoi repose cette distinction première?

On la fait dépendre quelquefois, mais à tort, d'une propriété
caractéristique du sens du toucher. Tout corps que je
touche ou qui me touche provoque en moi, dit-on, une sensation
toute particulière. Or, lorsque je me touche moi-même,
lorsque ma main, par exemple, presse mon bras, comme il y
a à la fois deux parties en contact, j'éprouve dans ma main
et dans mon bras deux sensations réciproques, le bras et la
main donnant et recevant à la fois l'impression. Le jeune
chien qui veut jouer avec sa queue, comme si c'était un corps
étranger, ne tarde pas à s'apercevoir que c'est une partie de
lui-même et qu'il ne peut la blesser sans qu'il éprouve de la
douleur; mais si une main hostile vient à la saisir, il mordra
cette main, sans que la chose mordue lui fasse ressentir
aucune souffrance.

Cette propriété contribue à coup sûr à me faire connaître
l'étendue de mon être. Mais si le corps humain était construit
de manière à ne pouvoir se toucher, comme le corps de certains
mammifères, celui d'un grand nombre de lézards, de la
plupart des poissons et des espèces animales inférieures, si
l'on naissait sans bras ni jambes, serait-on incapable de distinguer
le moi du non-moi? On ne pourrait sérieusement le
soutenir. De plus, il y a là une pétition de principe; car il ne
nous a pas été dit à quoi je reconnais que la partie que je
touche est moi-même, et c'est pourtant par là qu'on doit
commencer. Enfin, nous verrons plus tard que cette explication
est inexacte, et que l'être sensible doit parfois, dans
certaines conditions, regarder comme étant lui, ce qui est
autre que lui.

Nous allons établir que l'animal distingue le moi du non-moi,
à la seule et unique condition qu'il puisse, par un effort
volontaire et senti, se donner des sensations à lui-même.

L'être sensible est placé en présence du monde extérieur,
et l'altération des rapports dans lesquels il se trouve à son
égard se traduit chez lui par des sensations. La sensation est
donc le produit de deux facteurs, de deux causes, de deux
composantes, à savoir l'être et le reste de l'univers. Mais
comment cet être peut-il démêler dans sa sensation la part
du moi et celle du non-moi? comment même peut-il soupçonner
que ce n'est pas un phénomène simple, non susceptible
d'analyse? Il s'agit de résoudre une équation à deux inconnues;
il faut évidemment en éliminer une. Nous avons une
résultante de deux composantes; il est nécessaire d'isoler
l'une des deux pour connaître l'autre: La sensation est
comme un corps binaire; pour en connaître la composition,
il faut dégager au moins l'un des éléments. Il faut donc que
l'être puisse se rendre compte d'un état dont lui seul soit la
cause; il faut, en un mot, qu'il puisse se donner des sensations
à lui-même, volontairement, c'est à dire en sachant que
c'est lui qui se les donne[2].

Avant de développer cette proposition, expliquons-la par
un exemple sur lequel nous devrons revenir, parce que,
clair et simple en apparence, il est au fond assez compliqué.
L'enfant crie et il a le sentiment des efforts qu'il fait pour
crier; en même temps, il a une sensation auditive. Comme
celle-ci vient toujours à la suite de ces mêmes efforts, il ne
tarde pas à s'apercevoir qu'il a le pouvoir de se donner une
sensation auditive d'une nature particulière, et il pourra en
venir à s'amuser de ses propres cris.

Ce premier pas de fait, il avance rapidement dans la voie
de ses découvertes; il apprend qu'en remuant les bras et les
jambes, il peut se donner des sensations tactiles, des sensations
visuelles. Mais en même temps il s'aperçoit qu'une
seconde série de sensations de toute nature n'a pas une source
identique et dépend d'autre chose que de lui. C'est malgré
lui qu'il entend la voix de sa mère; si elle se tait et qu'il
désire l'entendre, il ne peut de lui-même reproduire les sons
agréables qui frappaient son oreille. Il voit autour de lui des
mouvements qui ne sont pas accompagnés en lui des sensations
musculaires qu'il éprouve quand il remue, par exemple,
ses bras devant ses yeux. En même temps donc qu'il
vient à se connaître, qu'il acquiert la conscience de son existence,
il constate qu'il n'est pas à lui seul tout ce qui existe;
qu'il y a en dehors de lui des choses qui ne sont pas lui, il
arrive à la conviction que son existence est coordonnée à
d'autres existences. Alors seulement il peut songer à s'enquérir
de l'étendue de son propre individu.

Maintenant que nous avons éclairci le sens de notre proposition,
nous avons à la reprendre dans toute sa généralité.

Un être, avons-nous dit, n'arrive à la distinction du moi
et du non-moi, en d'autres termes, n'est capable de connaissance
qu'à la seule condition de pouvoir se donner des sensations
à lui-même. Or quelles sont les sensations fondamentales
que tout animal peut se procurer? L'expérience nous
apprend que ce sont des sensations motiles, ou, pour nous
servir d'une expression plus claire, mais moins exacte et
moins générale, des sensations musculaires. On n'a pas
encore, en effet, rencontré d'animal, si simple qu'il soit, qui
n'ait au moins la faculté d'exécuter des mouvements.

La position des différentes parties de mon corps peut être
due à ma volonté ou à des causes extérieures; en d'autres
termes, le mouvement peut être actif ou passif.

De même qu'on peut mouvoir les membres d'un cadavre,
de même on peut déplacer ceux d'un être vivant et sensible.
C'est là ce qu'on peut appeler un mouvement passif.
La secousse procurera, en général, au patient une sensation
sui generis, qui l'informera d'un changement dans sa
manière d'être. Tel n'est pas le mouvement actif dont le
principe est dans l'être lui-même, et qui est provoqué par
une cause quelconque. Ce mouvement puise son origine
dans un acte volontaire du sujet, à prendre le mot volonté
dans un sens très large. Cet acte volontaire, ce déploiement
d'énergie interne est accompagné d'une certaine sensation.
L'individu se sent autre quand il veut et quand il ne veut
pas. Le mouvement suit la volonté; et il est à son tour
accompagné d'une modification soit uniquement du sens
musculaire, ou plus généralement du sens de la motilité,
soit aussi d'un autre sens; et le sujet, à la suite d'une série
plus ou moins longue d'expériences de cette nature, finit par
s'apercevoir qu'il peut se donner à lui-même des sensations.

C'est un fait universellement constaté, tous les animaux
que nous connaissons ont la faculté de changer volontairement
de forme, en ce sens qu'ils peuvent modifier la position
respective de leurs organes, et la plupart peuvent se transporter
d'un lieu à un autre.

Ils sont avertis de ce changement de forme par un changement
dans leur sensibilité, et d'un autre côté, ils savent
que l'état différent de leur sensibilité s'est montré à la suite
d'un déploiement d'effort qu'ils ont également senti. Après
un plus ou moins grand nombre d'expériences, ils en viennent
à reconnaître qu'ils ont un certain domaine en leur
puissance. Mais en même temps ils s'aperçoivent que cette
puissance est limitée. Parfois, à la suite de l'effort, le changement
qu'ils avaient en vue n'arrive pas, ils n'éprouvent pas
la sensation motile correspondante, parce qu'un obstacle
extérieur est venu s'opposer à l'effet attendu du déploiement
d'énergie interne. L'animal reconnaît alors qu'il y a en dehors
de lui une autre chose qui circonscrit son pouvoir, qui lutte
avec lui et qui lui résiste victorieusement. C'est là chez lui le
premier acte de connaissance.

Je me suis servi tantôt des mots: sens musculaire, effort
musculaire. On conçoit maintenant en quoi ces expressions
sont trop restreintes. Nous ne voulons pas dire qu'un animal
n'est tel qu'à condition d'avoir un appareil musculaire comme
celui des animaux supérieurs; nous entendons uniquement
par là que l'animal doit avoir la faculté de se mouvoir et de
sentir son effort. Et, notons-le bien, ce sentiment est, à proprement
parler, la condition sine qua non et caractéristique
sans laquelle il ne peut être rangé dans la classe des animaux,
c'est à dire, des êtres doués de connaissance:

Les plantes se meuvent, puisqu'au moins elles croissent
et qu'elles cherchent par leurs feuilles, la lumière, par leurs
racines, l'humidité. Mais si nous admettons qu'elles ne
s'aperçoivent pas de leurs mouvements, nous ne pouvons
dire qu'elles appartiennent au règne animal[3].

Nous ne voudrions pas affirmer, au surplus, qu'on ne puisse
concevoir théoriquement l'existence d'êtres sensibles qui
seraient tels, grâce à une autre sensibilité fondamentale. Les
vers luisants se donnent certainement à eux-mêmes des sensations
lumineuses; peut-être la torpille et le gymnote peuvent-ils
se donner des secousses électriques. Il peut se faire
qu'il existe des animaux absolument incapables de se mouvoir.
J'entends le mot dans le sens de changer de lieu.
Mais, dans tous les cas, la qualité fondamentale, essentielle,
qui fera d'eux des êtres sensibles et connaissants, c'est celle
de pouvoir se donner volontairement, par un déploiement
senti d'énergie, des sensations analogues à celles qu'ils peuvent
recevoir du monde où ils sont placés. Et, à parler d'une
façon absolue, tout développement d'énergie est, au fond, un
mouvement; seulement, il peut ne pas se manifester dans l'espace
et être simplement moléculaire.

On voit maintenant pourquoi, en donnant l'exemple de
l'enfant qui crie et qui entend ses propres cris, nous avons
annoncé que nous devions y revenir parce que, au fond, il est
plus compliqué qu'en apparence. Car le cri, en supposant
que l'enfant fût sourd, n'en serait pas moins pour lui une
occasion de se douter de l'empire qu'il a sur lui-même.
L'émission de la voix, en effet, est précédée d'un déploiement
de force provoqué par la faim, la soif, la douleur, peu
importe, et ce déploiement de force, il le sent, et il sent en
même temps une modification de son individu produite par
les contractions de son larynx, sensation qu'il apprend
bientôt à reconnaître comme ayant sa cause immédiate
dans sa volonté.

Enfin, dernière observation, il n'est pas nécessaire que ce
soit l'individu lui-même qui fasse ces expériences et commence
son éducation. L'expérience, transmise par les parents,
peut se manifester chez lui sous forme d'instinct. C'est ainsi
que nous voyons les poulets, au sortir de l'œuf, se conduire
et chercher déjà par eux-mêmes leur nourriture. Comme
toute génération se réduit, en dernière analyse, à une division,
on conçoit sans peine que la partie possède en réalité
ou virtuellement les propriétés du tout.



III. Connaissance de l'étendue du moi. Le moi est pour l'être sensible ce
qui lui procure toujours une même sensation, chaque fois que sa
volonté est la même. Le non-moi est pour lui l'ensemble des autres
causes.

Cela établi, voyons comment l'animal obtient la connaissance
de l'étendue de son propre individu.

Il résulte de ce que nous avons dit, que l'animal regarde
comme étant lui, comme faisant partie intégrante de son
être, tout ce qui lui procure, du moment où il le veut, une
sensation déterminée et attendue. L'huître regarde évidemment
comme une portion d'elle-même ses deux valves, et
probablement la roche sur laquelle elle s'attache. Supposons
un zoophyte qui est fixé sur une pierre dans l'excavation d'un
rocher. Chaque fois qu'il étend ses bras, il en touche les
parois; celles-ci doivent, à son sens, faire partie de lui-même
et sont pour lui ce que sa coquille est au colimaçon.
Le polype qui, chaque fois qu'il sort de sa demeure, voit toujours
autour de lui les mêmes objets immobiles, s'identifie
avec eux. Ainsi, l'enfant qui ne sortirait jamais de son berceau
pourrait croire que ce berceau est une partie de son
être; et si nous venions au monde avec des vêtements qui ne
nous quitteraient pas, ils nous apparaîtraient comme appartenant
à notre personne, au même titre que les poils, les
cheveux, les ongles, l'épiderme. En un mot, l'animal
regarde comme n'étant pas différent de lui ce qui lui procure
toujours une même sensation, chaque fois que sa volonté est
la même. Le non-moi, c'est pour lui tout le reste; ce qui agit
sur lui sans la participation de sa volonté et malgré sa
volonté. C'est la source de l'imprévu, de l'inattendu, des surprises.
Il peut se tromper sur son étendue comme sur celle
du moi. Il peut la juger ou moindre ou plus grande que la
réalité. Si, avant toute expérience postérieure, l'homme
avait la possibilité de regarder ce qui se passe en lui, s'il pouvait
voir son cœur battre, son sang circuler, certes, il considérerait
au premier abord ces organes comme étant étrangers
à son être, parce que leurs mouvements ne sont pas et ne
peuvent être voulus. Il finirait néanmoins par les attribuer
au moi, à la suite d'une étude plus complète, comme nous
venons de le faire voir.

Une observation curieuse que me signale mon collègue,
Édouard Van Beneden, justifie pleinement cette manière de
voir[4]. On sait que les êtres les plus élémentaires connus, ceux
dont l'organisation est plus simple que la cellule même, et
qui, étant privés de toute partie différenciée n'ont, à proprement
parler, pas d'organisation, sont les monères. Ce sont
de petits amas d'un liquide albuminoïde doués de mouvement.
Ces espèces de gouttelettes se remuent dans le fluide
qu'elles habitent, en changeant leur forme, en projetant de
leur propre substance des prolongements en guise de bras.
Or, si par suite d'une cause quelconque deux bras d'une
même monère viennent à se toucher, il arrive qu'ils se soudent
par leurs extrémités et ils forment ainsi un anneau de
substance albuminoïde; puis, sous l'influence des contractions
de la matière qui les constitue, le diamètre de l'anneau
diminue progressivement, et le vide central finit par s'effacer.
Si, au contraire, deux bras appartenant à deux monères
se rencontrent, jamais il n'y a confusion, jamais la substance
de l'une ne coule dans l'autre.

Admettons que la monère soit un animal, et analysons le
fait. La monère, en projetant ses bras, se heurte parfois à des
corps étrangers. La sensation qu'elle éprouve lui a été donnée,
à ce quelle croit d'abord, par elle-même; mais lorsque, à la
suite d'un pareil mouvement, la barrière n'étant plus là, l'impression
ne s'est pas produite, elle a fini par reconnaître que
cet obstacle n'était pas elle. Il n'en est pas de même quand
deux de ses bras s'arrêtent mutuellement. La sensation qu'elle
éprouve dans ce cas, elle peut la reproduire tant qu'elle veut,
et elle acquiert ainsi peu à peu une connaissance suffisante
de l'étendue de son être. On voit maintenant que si deux
monères se mettent en contact, elles ne peuvent, en tant
qu'individus distincts, se mélanger en aucune façon, car
chacune d'elles est étrangère à l'autre, et leurs volontés se
contrarient.

On conçoit du reste, sans qu'il soit nécessaire d'en dire
davantage, quelle expérience l'animal doit acquérir comme
individu, ou posséder comme issu de l'espèce, avant d'être
renseigné plus ou moins approximativement sur l'étendue de
son moi, combien de fois il doit réformer des jugements
erronés, et que de choses sont par lui attribuées souvent à
tort au moi ou au non-moi. D'ailleurs, cette question, facile
à résoudre en théorie, est presque insoluble en pratique. Qui
oserait fixer, par exemple, le moment où l'huître avalée par
le gourmet cesse d'être elle pour devenir lui? Et, à l'inverse,
à quel instant une sécrétion cesse-t-elle de faire partie
de l'animal d'où elle sort? Heureusement, l'explication de ces
difficultés n'est pas nécessaire au but que nous avons en vue.

IV. Le moi, en tant que connu directement et par un acte intuitif, apparaît
primitivement comme un et indivisible. Mais quand on a recours au
procédé par lequel on discerne le non-moi, à savoir le sens externe,
on constate qu'une partie du moi peut être connue par ce procédé,
c'est le corps; l'autre partie, qui n'est connue que par le sens interne,
est l'âme ou l'esprit, ou le moi dans le sens restreint et abusif de ce
dernier mot.

Rapprochons-nous maintenant du point qui nous intéresse
principalement, la distinction de l'âme et du corps, qui doit,
avons-nous dit, résulter de celle du moi et du non-moi.

L'enfant est donc parvenu à distinguer son moi du non-moi.
Il est averti directement de l'existence du moi, il conclut
l'existence du non-moi. Le moi, c'est ce qui lui obéit, le non-moi,
c'est ce qui ne lui obéit pas. Il domine l'un et subit
l'autre. Mais, s'il fait cette différence, il ne faut pas croire
qu'il distingue déjà en lui une âme et un corps. Il dira alors,
comme du reste il le dira plus tard et toujours: J'ai deux
bras, j'ai deux jambes, une mouche est sur moi, le chien m'a
mordu; et d'un autre côté: Je souffre, j'ai du plaisir, je veux,
j'ai peur, j'aime, je me souviens.

Sous ce rapport, sa langue est tout aussi correcte que celle
des hommes faits, et il ne faudrait pas croire, avec beaucoup
de penseurs, quelle en deviendrait plus philosophique parce
qu'il dirait: Mon âme pense, et mon corps grandit, au lieu de:
Je pense, je grandis. Car mon âme et mon corps signifient
l'âme de moi, le corps de moi, c'est à dire que le moi se place
au dessus de l'âme et du corps, comme possédant l'un et
l'autre, et comme étant plus, par conséquent, que chacun
d'eux pris séparément.

D'ailleurs encore—et cet argument est sans réplique—si,
le terme moi et le terme âme étaient identiques, quand je dis
mon bras ou mon corps, cela signifierait le bras de mon âme,
le corps de mon âme, puis, le bras de l'âme de mon âme, etc.
Et pour faire disparaître la prétendue métaphore renfermée
dans des expressions comme celle-ci: certaines parties de
mon corps obéissent à ma volonté, on tomberait dans un langage
ridiculement compliqué, sans même atteindre le but
qu'on se propose.

Le moi, c'est donc l'individu, corps et âme, considéré dans
son unité indivisible. On dit: je grandis, je maigris, je
perds mes dents, je grisonne, je deviens chauve, je suis
écorché, j'ai des engelures, j'ai la peau noire etc., aussi légitimement
que l'on dit: je pense, je sens, je me rappelle, je
réfléchis, je raisonne, je rêve, je calcule, je désire, je crains.
Ainsi sont donc parfaitement corrects, quoi qu'en dise
Jouffroy, le mot suicide et la phrase: je me tue. D'un autre
côté, nous accordons que l'on peut donner au terme moi le
sens restreint d'âme ou esprit. Nous userons nous-même
souvent de cette faculté. Seulement, il ne faut pas perdre de
vue que cet emploi du mot est abusif et contraire au langage
ordinaire, si l'on ne veut pas s'exposer à commettre des raisonnements
vicieux.

De la distinction première entre le moi et le non-moi va
découler la distinction de l'âme et du corps.

Pour le démontrer, il nous faut rechercher comment nous
parvenons à la connaissance de ce que nous appellerons plus
tard notre corps.

Nous avons vu l'enfant en arriver à la conclusion de l'existence
d'un non-moi, c'est à dire d'une collection d'êtres plus
ou moins semblables à lui-même, mais indépendants de lui-même.
Il ne voit ni n'entend sa mère quand il le veut; il ne
voit pas la lumière quand il le veut; en un mot, il pressent
qu'il y a en dehors de lui d'autres volontés que la sienne.
C'est de cette façon qu'il exerce peu à peu ses sens et qu'il
finit par reconnaître, d'après ses sensations visuelles, auditives,
tactiles, les objets qui sont en dehors de lui.

Or, il remarque avec le temps qu'il y a des choses en lui,
et des actes produits par lui, qu'il perçoit comme il perçoit
les choses en dehors de lui. Il se voit, en partie du
moins, comme il voit les choses extérieures. Il y a, en outre,
des choses en lui et des actes émanés de lui qu'il perçoit
d'une autre façon, au moyen d'une faculté particulière qui
ne se laisse pas appliquer aux choses du dehors. Il s'assure,
par exemple, qu'il a deux bras, deux jambes, qu'il est grand
ou petit, qu'il a la peau noire, de la même manière qu'il
s'assure que les autres hommes ont des bras et des jambes,
qu'ils sont grands ou petits, qu'ils ont la peau noire ou
blanche. Ses moyens de connaissance à l'égard des objets
extérieurs, il peut les appliquer à certaines choses qui sont
en lui. Sans doute, il sait qu'il a des membres par d'autres
voies encore que la vue et le toucher, mais la vue et le toucher
les lui font remarquer comme ils lui font remarquer les
membres des autres animaux. Ainsi encore, quand il marche
et quand il court, des modifications intérieures l'avertissent
sans doute qu'il n'est pas en repos; mais il peut, en outre,
constater sa course et sa marche par les moyens dont il use
pour juger de la marche et de la course d'autrui.

En deux mots, il y a lieu de distinguer dans le moi des
faits externes et des faits internes, des faits qui me sont
révélés à l'aide des sens externes et des faits qui me sont
révélés par le sens interne, le sens intime, ou la conscience,
dans le sens large de ces deux derniers mots et en tant qu'on
peut les appliquer à tous les animaux.

Un exemple va faire comprendre cette distinction. J'ai une
blessure et je souffre. Le médecin voit la modification organique,
mais il ne voit pas ma souffrance; il la devine, il y croit,
mais il ne la connaît pas; il ne peut même s'en faire une idée,
à moins qu'il n'ait souffert autrefois du même mal, et encore!
Moi, au contraire, je sens ma souffrance, elle m'est immédiatement
connue et présente; mais je ne vois pas la modification
survenue dans mes organes, ou, si je la vois, c'est à
la façon du médecin qui la voit en autrui, et je ne la perçois
pas directement comme la cause, de ma souffrance. La blessure,
voilà une modification externe du moi; la souffrance,
voilà la modification interne correspondante.

De même, quand je remue le bras, il se passe en moi un
phénomène résultant d'une dépense de force vitale dans un
certain sens, phénomène dont je suis averti par le sens
interne; mais c'est par les sens externes que je connais le
mouvement opéré, et c'est indirectement que je vois dans le
déploiement de ma force vitale la raison du mouvement
extérieur de mon bras. Cela est tellement vrai que si, par
une cause quelconque, le phénomène interne se reproduit,
si je crois sentir en moi une dépense d'énergie, je m'imaginerai,
par la force de l'habitude, que l'acte externe a suivi,
bien qu'il puisse se faire qu'il ne se produise pas. C'est,
entre autres, ce qui se passe parfois dans les rêves, et ce qui
a toujours lieu quand on vient d'être amputé d'un membre.
Vous croyez le mouvoir, et le sens externe seul vient vous
avertir de votre erreur.

Il est facile d'appliquer les mêmes observations aux cas
suivants: je suis pincé, je suis brûlé, je marche, je cours,
je me remue, je suis tombé, je suis immobile, je suis
frappé, etc. Inutile de faire observer ici le grand rôle que
vient jouer le miroir dans la vie de l'homme. Il dédouble pour
ainsi dire mon individu et m'apprend, sur ce qui me concerne,
une foule de choses que je ne connaîtrais pas sans lui.

L'être sensible puise donc la connaissance de lui-même à
deux sources différentes, n'ayant aucun point de commun
entre elles, le sens intime et les sens externes. Or, nous rapportons
à l'âme ou l'esprit, comme à un principe distinct,
tous les faits internes, et au corps tous les phénomènes
externes du moi. Nous pouvons donc définir l'âme ou l'esprit,
le support des faits internes, et le corps, le support des faits
externes. Tout ce que nous observons en nous à la façon
d'un fait externe, nous l'attribuons au corps; par exemple,
le déplacement dans l'espace. Tout le reste appartient à
l'âme; par exemple, la fatigue.

Telles sont les définitions cherchées de l'âme et du corps;
elles ne préjugent rien quant à la nature de l'âme, ni quant à
ses rapports avec le corps; elles sont en concordance avec
le langage de tous les temps et de tous les peuples, et enfin
elles rendent aussi fidèlement que possible l'idée qu'éveillent
en nous ces mots tels qu'on les emploie ordinairement.

On le voit, dès à présent, le problème capital de la psychologie,
ou pour employer un mot nouveau, mais qui pour
nous a un sens scientifique très précis, de la psychophysique,
sera de rechercher les rapports de l'âme et du corps, de
ramener la dualité des deux principes à l'unité, de rétablir,
si possible, l'harmonie entre ces deux termes opposés.

V. Le sens intime et les sens externes appliqués directement à nous-même
ne nous donnent de nous-même qu'une connaissance fragmentaire;
d'où la nécessité de la méthode inductive. Toutes les sciences ont
directement ou indirectement l'homme pour objet.

L'être sensible, avons-nous dit, puise la connaissance de
lui-même à deux sources différentes, n'ayant aucun point de
commun entre elles: le sens intime et les sens externes.
L'animal s'en contente peut-être; pour l'homme, elles sont
insuffisantes.

Il y a, en effet, des propriétés externes du moi qui échappent
aux sens externes, et des faits internes qui échappent
au sens intime. Une grande partie de notre organisation
intérieure nous est totalement inconnue. Nous ne savons
comment est fait notre corps, ni comment y fonctionnent
nos organes. Nous ne savons pas que nous avons un système
circulatoire, un système de nutrition, un système respiratoire,
un système nerveux, etc. Nous ne connaissons ni le
cœur, ni le foie, ni l'estomac, ni le cerveau. Pour avoir la
notion de ces organes et de leurs fonctions, nous avons
recours forcément à l'observation des autres hommes. C'est
en eux que nous voyons se passer les phénomènes physiologiques;
et des ressemblances extérieures qui existent entre
eux et nous, nous concluons que nous leur ressemblons aussi
intérieurement. Toutefois, nous pouvons nous tromper à cet
égard. En 1864, nous avons perdu à Liège un professeur
d'anatomie, Dresse, qui, ayant le cœur à droite et renversé,
et le foie à gauche, ne s'en était jamais douté. Bichat, si ma
mémoire ne me trompe pas, attribuait la folie à l'inégalité
des hémisphères du cerveau, et il présentait lui-même cette
dernière particularité à un haut degré. Enfin, il est à remarquer
que nous ne connaissons pas directement nos yeux, qui
sont des organes, sans contredit, des plus utiles. Nous ne les
avons jamais vus, nous ne les verrons jamais. Le miroir nous
en fournit une image, et cette image seule, plus ou moins
fidèle, et, dans tous les cas, renversée de droite à gauche
nous en donne une connaissance indirecte et assez imparfaite.

Le sens intime a, lui aussi, besoin d'être complété par
les observations auxquelles nous soumettons les autres hommes.
Les phénomènes internes de notre vie dans le sein d'où
nous sommes sortis, et ceux de notre première enfance, ce qui
se passe en nous pendant un sommeil profond, un évanouissement,
pendant la fièvre ou la folie, sont complètement
soustraits à l'œil de la conscience. Mais nous admettons que
nous vivons, agissons, sentons dans tous ces états, parce que
nous voyons dans les mêmes circonstances les autres vivre,
agir, sentir, ou, pour parler plus exactement, donner les
signes extérieurs qui accompagnent chez nous la vie, l'activité,
la sensibilité. Comme nous nous sommes vus agir extérieurement
d'une certaine manière, à la suite de certains actes
internes, nous croyons que chez les autres êtres qui reproduisent
les mêmes actes extérieurs, préside une activité
interne semblable à la nôtre. Je les entends parler, par
exemple; comme la parole est chez moi l'expression extérieure
de la pensée intérieure, j'admets que chez eux aussi
la parole correspond à la pensée. C'est à ce jugement d'analogie
qu'il faut attribuer l'admiration naïve des sauvages
pour les singes et les perroquets.

Il résulte de là que la science de l'homme ne peut uniquement
se fonder sur l'observation interne—sans quoi le philosophe
en serait réduit à faire la description, et encore incomplète,
de sa propre individualité, à un moment déterminé de
son existence—ni s'appuyer exclusivement sur l'observation
extérieure—sans quoi les phénomènes observés ne pourraient
être interprétés psychiquement, c'est à dire regardés comme
l'expression extérieure d'un état intérieur échappant à l'observation.
La psychophysique réclame à la fois et l'observation
interne et l'observation externe, elle doit s'appuyer à
la fois et sur les données du sens interne et sur celles de
l'expérience. Mais elle réclame, en outre, le concours de
toutes les sciences, tant de celles qui étudient l'homme dans
son passé embryogénique, phylogénique, historique, zoologique,
que de celles qui étudient l'univers dont il fait partie
et dont il reçoit l'empreinte. Ces sciences découvrent la vérité
par fragments, et toute vérité conquise fait pénétrer un rayon
de lumière dans les profondeurs de notre être.

Mais, en outre, toutes les sciences, partant de l'homme,
manifestent sa nature sous un certain aspect; filles de l'esprit
humain, elles en expriment la puissance génératrice.
Si donc nous recherchons comment elles poursuivent et
atteignent la vérité, nous saurons comment l'esprit doit s'y
prendre en général pour résoudre un problème, nous aurons
la pleine conscience des moyens qui sont à notre disposition
et de la méthode que nous devons suivre pour l'aborder avec
fruit. Une fois en pleine possession de cette méthode, nous
examinerons comment il faut l'appliquer aux recherches
directes sur les rapports de l'âme et du corps, après nous
être assuré auparavant de l'inefficacité absolue des méthodes
jusqu'ici employées.

Nous voilà ainsi ramené à notre point de départ.
L'homme n'a jamais failli à la mission que lui rappelait
l'oracle de Delphes. Seulement, cette mission est indéfinie,
et ceux-là seuls sont dans l'erreur qui, se fondant sur une
méthode exclusive et imparfaite, croient l'avoir accomplie.

Résumons-nous. La connaissance suppose chez l'animal la
faculté de se modifier lui-même volontairement.

Comme les choses extérieures le modifient aussi de leur
côté, il conclut l'existence en dehors de lui d'une puissance
analogue à la sienne. Il distingue le non-moi du moi, l'un
qui ne lui obéit pas, l'autre qui lui obéit.

Il connaît le moi d'une façon directe et immédiate, le non-moi
d'une façon indirecte et par raisonnement. Il puise à
deux sources de connaissances, le sens interne et les sens
externes.

La partie de son être phénoménal qu'il peut découvrir
par les moyens dont il use à l'égard du non-moi, c'est son
corps; l'autre partie, c'est son âme. Le corps est donc ce qui
peut être connu à la façon du non-moi, et, par conséquent,
par tous les êtres connaissants; l'âme n'est connue que par
l'être en qui elle est.

La contemplation interne et externe de l'être par l'être lui-même
aboutit à des résultats nécessairement incomplets; de
là, nécessité de compléter les données du sens interne et des
sens externes, non seulement par les données qui découlent de
l'observation directe des autres hommes, mais encore par
celles que nous fournit leur expérience actuelle et passée.
Toutes les sciences, en tant qu'elles émanent de l'homme,
sont des objets nécessaires de cette observation, et, à ce titre,
elles expriment la nature humaine et tendent à la définir.
Mais l'observation ne suffit pas. Il faut rechercher comment
les autres sciences parviennent, en partant du même point,
à découvrir et à accumuler des propositions vraies. Il faut,
une fois en pleine possession de cette méthode, l'appliquer
rigoureusement au problème de la psychophysique.



[1] J'ai lu récemment, dans la Revue catholique, je crois, le compte-rendu
d'un ouvrage de je ne sais plus quel abbé français qui démontre
que Moïse, dans sa Genèse, est darwiniste. On m'affirme, d'un autre côté,
que le discours prononcé par M. d'Omalius d'Halloy, le 16 décembre 1873,
à l'Académie de Belgique, et reproduit par la Revue scientifique, quoique
complètement favorable à la doctrine du transformisme, a été approuvé
dans les hautes sphères catholiques, comme ne renfermant rien de contraire
à la plus stricte orthodoxie.



[2] Voir dans notre Essai de logique scientifique, Liège 1865, une
déduction analogue, mais plus générale (p. 104 et suiv.). Un phénomène
réel, A, y disons-nous, ne nous est pas connu en lui même, mais seulement
dans son rapport avec nous, ou sous la forme de l'idée a que
nous en avons. On peut donc poser que A est fonction de a et de X,
X représentant la nature de notre faculté connaissante. On a ainsi
l'équation: A = f(a, X). Or, on voit que A ne peut être connu que si X est
connu, c'est à dire, que si l'esprit se connaît lui-même. Nous y disons
encore (préf. p. xvi et suiv.): La forme de l'objet, la forme du miroir, la
forme de l'image, voilà trois termes indissolublement unis. Changez l'un,
les autres seront altérés. L'image, c'est l'idée qui est connue sans intermédiaire.
La forme du miroir, c'est la nature particulière de ma faculté
connaissante. Si je ne la connais pas, il m'est interdit à jamais de dégager
l'objet; et si je la connaissais complètement, rien ne serait plus certain
que la possibilité d'acquérir des notions exactes touchant l'objet. Mais je
ne la connais qu'imparfaitement; de là mes idées imparfaites concernant
les choses. Seulement, l'homme fait tous les jours des progrès de plus en
plus marqués dans la connaissance de lui-même, et toutes les sciences
viennent tour à tour jeter un rayon de lumière sur les mystères de notre
nature. De manière que la connaissance de l'univers et la connaissance de
nous-mêmes progressent de concert, et que l'une entraîne l'autre.



[3] En disant cela, je choque peut-être certaines idées qui ont généralement
cours parmi les transformistes. Pour eux, les animaux et les plantes
sont deux rameaux sortis d'une même souche, les protozoaires, et ne se
distinguent qu'au point de vue morphologique et physiologique. Je ne
sais ce qui en est de cette descendance. Pour moi, je ne suis pas actuellement
disposé à croire, pour des raisons que j'exposerai plus tard, que la
sensibilité et l'intelligence puissent apparaître là où elles ne sont pas en
germe. En conséquence, vu certains faits présentés notamment par la sensitive
et les plantes carnivores, je n'hésite pas à accorder aux plantes la
sensibilité tout en leur refusant le sentiment de la motilité.



[4] La monère chez laquelle M. Van Beneden a fait cette observation
est la Pelomyxa palustris, récemment décrite par R. Greeff. Le corps ne
mesure pas moins de deux à trois millimètres de diamètre, circonstance
très favorable à l'observateur. Si deux ou trois individus se meuvent sur
un porte-objet, ils en arriveront nécessairement, au bout de quelques
instants, à se toucher par les bras qu'ils projettent au dehors. Une observation
semblable sur les Arcelles a été faite, il y a longtemps déjà, par
M. Peltier; elle a été confirmée depuis par Dujardin. Ces savants avaient
remarqué que les expansions filiformes des Difflugies ou des Amibes se
soudent, quand elles sont projetées par un même individu, tandis qu'elles
se touchent sans se souder, si elles émanent d'individus différents. «Je ne
voudrais pas, ajoute à ce propos Dujardin, entrer dans une discussion
sérieuse sur la volonté, sur le moi des Infusoires, comme l'ont fait pourtant
des philosophes célèbres.» (Dujardin. Infusoires, dans les Suites
à Buffon, p. 28.). Je regrette de ne pas connaître ces discussions. Voir
aussi dans le même auteur, rapportées avec plus de détails, des observations
analogues faites sur la Gromie oviforme.








II




MATÉRIALISME, SPIRITUALISME, PSYCHOPHYSIQUE

Nous croyons avoir posé nettement le problème de la
psychologie, et avoir établi, par l'analyse même de ses
termes, l'impuissance radicale de toute méthode exclusive,
c'est à dire fondée uniquement ou sur l'observation externe
ou sur l'observation interne, à en donner une solution satisfaisante.

Cependant, cette impuissance est bien loin d'être avouée.
Au contraire, c'est un préjugé universellement répandu que
l'observation seule peut nous faire connaître tous les faits
psychologiques. Aussi, du moment où l'homme s'est préoccupé
de sa propre nature et du but de son existence, du
moment, en un mot, où s'est révélée la nécessité d'une
science des rapports de l'âme et du corps, deux systèmes
opposés ont été mis en présence; ces systèmes se partagent
actuellement encore le champ de la philosophie. Il existe,
en effet, d'une part, toute une classe de philosophes qui
prétend trouver l'explication de ces rapports dans l'analyse
de la nature physique; et, de l'autre, des penseurs qui, se
plaçant à un point de vue tout opposé, la cherchent dans
l'âme elle-même. Nous avons une psychologie matérialiste
et une psychologie spiritualiste.

L'existence de ces deux doctrines rivales est un fait considérable
qui nous montre l'esprit humain sous l'un de ses
aspects les plus intéressants. Comment se fait-il que cette
question, si clairement définie pourtant, soit étudiée par des
méthodes si opposées et s'accusant mutuellement de ne pas
être scientifiques? Pourquoi y a-t-il des matérialistes et des
spiritualistes? Pourquoi les uns et les autres se croient-ils
seuls dans la bonne voie? Pourquoi croient-ils leurs adversaires
dans la mauvaise et restent-ils obstinément sourds à
leur argumentation?

Or, ici nous touchons à l'une des particularités les plus
curieuses de la science de l'âme.

En général, les sciences commencent par être entachées
d'erreurs considérables que le travail des générations savantes
tend à faire disparaître; mais l'erreur une fois détruite, on n'a
plus à s'en occuper. Du moment que Copernic eut établi le vrai
système du monde et que ses propositions eurent été admises,
on n'eut plus à parler que pour mémoire des systèmes astronomiques
des anciens. Les fausses idées en histoire, en philologie,
en géographie, dans les sciences naturelles, une fois
redressées, sont définitivement écartées et jugées tout au
plus dignes de figurer dans l'histoire des sciences. Il n'en
est pas de même en psychologie. La science de l'homme a
pour objet aussi bien ses erreurs que ses découvertes, et quel
que soit l'avenir réservé à cette science, à quelque degré de
perfection qu'elle doive arriver un jour, il faudra toujours
réserver une place importante à l'étude des faux systèmes
non seulement scientifiques, mais surtout psychologiques.
Ils sont, en effet, une manifestation de notre intelligence
tout aussi significative que la connaissance de la vérité.

Enfin, lorsqu'on aborde une de ces questions qui se présentent
obstinément à l'esprit et dont les solutions semblent
peu satisfaisantes, on doit avant tout se rendre compte de
l'inefficacité des méthodes suivies antérieurement et éviter
d'entrer dans la voie qui en a égaré tant d'autres. Si l'on
tente un nouvel essai, c'est pour faire mieux ou tout au
moins pour faire autrement.

Nous devons donc commencer par exposer l'origine psychologique
de ces deux systèmes et en faire la critique.

I. Origine psychologique du matérialisme, du spiritualisme et de l'harmonisme.
Le point de départ de ces systèmes implique des conséquences
exclusives qui modifient a priori profondément l'énoncé et
la portée du problème.

Le matérialisme a pour lui l'ancienneté historique: c'est
par là que débute toute philosophie. C'est aussi le système
qui se présente le premier à notre esprit dès que nous recherchons
la cause de ce qui se passe en nous.

Il a été dit que la chose immédiatement connue est le moi,
ce mot étant pris dans le sens restreint d'âme ou d'esprit,
et que les qualités du non-moi sont conclues, en comprenant
par non-moi la phénoménalité externe. Mais l'expérience
ne tarde pas à nous apprendre que les divers états
du moi, ses sensations agréables ou désagréables, son bien-être
ou son malaise dépendent surtout du non-moi; et,
comme ce qui est en dehors de nous est inconnu et imprévu,
nous tendons à le connaître et à le prévoir. C'est ainsi que,
peu à peu, notre activité se dirige toute vers l'extérieur,
vers le côté objectif des phénomènes sensibles, et en vient à
négliger le côté subjectif. Nous arrivons même à sentir en
dehors de nous les objets, à les voir en dehors de nous, à les
entendre en dehors de nous, c'est à dire à projeter au dehors
toutes nos sensations et à reléguer dans l'ombre l'être qui
les éprouve. Tous nos sens agissent de cette façon, ils sont
exercés à connaître le monde extérieur et non les impressions
qu'ils reçoivent. L'œil juge que le bleu est différent
du rouge, mais il ne s'enquiert pas de savoir en quoi précisément
le rouge diffère du bleu, ni à quel signe il les distingue.
Il ne sait pas qu'il est insensible en une portion
notable de sa surface; il ne sait pas comment il juge du
relief, de l'éloignement, de la direction, de la forme. De
même, l'oreille ne décompose pas en ses éléments partiels le
timbre, ou la tonalité, parce que la connaissance de ces éléments
n'a pas pour nous un intérêt pratique immédiat; mais
elle distingue les différents tons, les différents timbres,
parce que cette distinction lui fait connaître l'objet. Il lui
suffit de constater que les sons diffèrent entre eux, mais elle
n'a aucun souci d'analyser leur différence, ni de rechercher
en quoi elle consiste, car cette recherche ne lui est d'aucune
utilité. Nos sens sont tellement accoutumés à reporter à
l'extérieur ce qui se passe en eux que fréquemment des phénomènes
tout subjectifs sont objectivés, notamment dans
certaines maladies. Tels sont les phénomènes des mouches
volantes, des couleurs accidentelles, des bourdonnements,
les hallucinations de toute espèce.

Nous finissons ainsi par oublier que tout phénomène sensible
est le produit de deux facteurs d'égale importance,
l'être sentant et l'objet senti; nous accordons une valeur
exagérée à ce qui agit sur nous, et nous attribuons, au contraire,
un rôle de moins en moins grand à notre activité
sensible au point de l'annuler; et, en dernière analyse, nous
croyons recevoir de l'extérieur purement et simplement,
sans altération aucune, tout ce qui se trouve en nous, comme
un bassin reçoit de la source qui l'alimente toute l'eau qu'il
contient.

La doctrine psychologique, d'après laquelle tout ce qui
est en nous nous vient du dehors et nous est donné par les
choses mêmes, se présente dans l'histoire sous le nom d'empirisme
et de sensualisme; elle aboutit au matérialisme; on
pourrait l'appeler réalisme[1].

Dès lors, le problème des rapports de l'âme et du corps est
notablement simplifié, puisque l'âme n'est plus qu'une espèce
de reflet de la nature extérieure. L'étude de la nature doit
nous fournir tous les éléments dont nous avons besoin pour
éclaircir les mystères de notre être. La physique, la chimie,
la physiologie nous en donneront la clef. De là à faire de
l'âme un produit fortuit de la combinaison de certaines forces
matérielles, il n'y a qu'un pas. Le réalisme, comme doctrine
psychologique, conduit directement au matérialisme, comme
doctrine métaphysique. Le matérialisme assimile l'âme à un
produit matériel (matérialisme des anciens) ou à une propriété
matérielle (matérialisme des modernes); il n'y a plus
en nous de double nature, et le problème est modifié dans
son énoncé et sa portée. La psychologie n'est plus qu'un
appendice des sciences naturelles; elle cherche à répondre
à cette question: Comment les phénomènes psychiques
naissent-ils des phénomènes corporels?

Presque en même temps que le réalisme bâtit ses divers
systèmes, en étalant un grand luxe d'arguments, une doctrine
psychologique opposée, l'idéalisme, se manifeste et se
développe. Il ne lui est pas difficile de s'apercevoir que le
réalisme, qui croit prendre les choses pour origine de ses
idées, part, au contraire, des idées pour remonter aux choses.
Comme il arrive dans toute réaction, ce dogme a, de son
côté, une tendance à exagérer le rôle de l'âme dans l'acquisition
de nos connaissances, et insensiblement, à force de
réduire la part de l'extérieur, il ne laisse plus subsister que
l'intérieur. Pour cette doctrine, tout ce qui est actuellement
dans le moi appartient constitutivement au moi, toutes ses
déterminations lui sont données avec l'existence, et le rôle
de l'extérieur se borne tout au plus à lui donner les occasions
de les découvrir successivement. Le réalisme aboutit à faire
de l'esprit un produit du non-moi, c'est à dire des forces extérieures;
l'idéalisme, à son tour, va jusqu'à faire du non-moi
un produit de l'esprit et de sa libre activité. D'un côté, l'esprit
est comme un miroir ou l'écran de la chambre noire qui se
borne à refléter le monde extérieur; de l'autre, c'est une
puissance créatrice qui s'agite au milieu d'un monde enfanté
par elle; dans le drame de son existence, l'esprit est à la fois
poète et acteur.

Le réalisme simplifie et transforme le problème en supprimant
l'âme; l'idéalisme aboutit au même résultat et supprime
la nature. Tandis que l'un finit par affirmer que tout
est matière, selon l'autre, tout est esprit.

Le monisme, c'est à dire l'affirmation de l'existence d'un
principe unique, est au bout de ces deux systèmes.

Ils ont encore un autre point de contact. Ils partent tous
deux de l'hypothèse que les idées préexistent à la connaissance.
Pour le réaliste, elles sont dans les choses extérieures
qui nous les envoient. C'est ainsi que l'air tient suspendus
les germes de moisissures et d'animaux microscopiques qu'il
répand partout où il pénètre et qui se développent là où ils
rencontrent des circonstances favorables. L'idéaliste admet
qu'elles sont en nous; seulement, elles y sont plus ou moins
cachées, et il s'agit de les mettre au jour. C'est le papillon
renfermé dans sa chrysalide qui attend l'occasion propice de
la fendre et d'étendre ses ailes à la lumière; c'est le tableau
que le temps a couvert d'une couche énorme de poussière
et qu'un artiste habile viendra débarrasser de son voile.
Le gland, planté dans un terrain propice, devient le chêne
puissant au feuillage touffu. D'où lui viennent ses feuilles?
La terre, dit le matérialiste, les contenait et les a transmises
au gland, qui en a fait sa parure. Analysez la terre, l'air et
l'eau; dégagez leurs éléments, combinez-les d'une autre
façon, prenez des creusets et des cornues, vous y trouverez
les feuilles du chêne. Le gland les renfermait en lui-même,
répond le spiritualiste; donnez-moi un microscope, je vous
les y ferai voir. La terre a seulement fourni au gland l'occasion
de les développer et de les épanouir.

Enfin, ces deux systèmes ont ceci de particulier, c'est
qu'ils s'amènent réciproquement et qu'ils rentrent l'un dans
l'autre. Le réalisme conduit à l'idéalisme, parce que l'impression
faite sur nos organes varie suivant leur nature et leur
disposition, de sorte que le monde qui nous apparaît est bien
le monde pour nous, mais non le monde réel. Berkeley, le disciple
direct de Locke, du plus puissant des défenseurs modernes
du sensualisme, définit la nature la succession de nos
idées, et à la phrase: Le soleil m'échauffe, substitue celle-ci:
Par la sensation de lumière que j'éprouve, je suis averti que
j'éprouverai bientôt une sensation de chaleur. Condillac dit
que l'homme ne peut sortir de lui-même; et les matérialistes
du xviiie siècle affirment que chacun de nous parle une
langue propre et incommunicable. De son côté, l'idéalisme
conduit à un résultat opposé. La nature n'étant que l'esprit
objectivé, autant vaut, pour étudier l'esprit, de scruter la
nature qui en est la manifestation la plus complète, puis le
corps humain qui est l'œuvre la plus parfaite de la nature,
et dont la connaissance donne la clef de toutes les connaissances[2].

Le parallélisme entre les deux systèmes serait complet si
l'énoncé du problème subissait une transformation analogue.
Pour le réalisme, les phénomènes psychiques sont des effets
des phénomènes physiques, et l'œuvre du psychologiste consiste
à mettre en évidence cette relation de cause à effet. Par
contre, l'idéalisme, poussé à ses dernières conséquences, conduit
à regarder le phénomène corporel comme un effet du
phénomène spirituel. Mais, en général, il n'en est cependant
pas ainsi. Le philosophe idéaliste reconnaît dans l'ordre
physique des caractères et des causes propres, et il n'a pas
une idée bien nette des relations de l'ordre physique avec
l'ordre psychique. Aussi, pour lui, le problème se pose-t-il
dans ces termes vagues: Quelle est la nature de la correspondance
entre les phénomènes du corps et ceux de l'âme?

De là un troisième système qui prétend concilier l'antithèse
du réalisme et de l'idéalisme absolus, maintenir en face
l'un de l'autre et indépendamment l'un de l'autre l'esprit et
la nature. Ce système est dualiste. Comment raisonnent les
deux écoles précédentes pour expliquer la présence en nous
d'une idée quelconque, celle d'étendue, par exemple? L'esprit
est une chose inétendue, dit le réalisme, il ne peut donc
trouver en lui la notion d'étendue; il doit la tirer du dehors;
c'est par son commerce avec les choses étendues que vient
en lui une idée que sans cela il n'aurait jamais eue. Au contraire,
répond l'idéalisme, l'esprit possède en lui-même l'idée
de l'étendue; c'est une forme à lui, qui lui est constitutive,
et il l'applique aux choses du dehors qui en soi sont inétendues;
si donc celles-ci nous apparaissent avec cette qualité,
ce n'est pas qu'elles la possèdent, c est nous qui la leur donnons
en la tirant de notre propre fond. Nous avons en nous
l'idée de couleur: c'est que nous voyons des objets colorés,
disent les uns; c'est que nous avons des yeux coloristes, disent
les autres.

L'harmonisme qui, dans l'histoire de la philosophie, correspond
au cartésianisme et compte parmi ses plus brillants
apologistes des philosophes comme Descartes, Malebranche,
Leibnitz, réunit ces deux affirmations opposées. Pour lui,
l'esprit et les choses extérieures sont formés sur un même
type, il y a entre elles et lui harmonie complète. A la qualité
extérieure, dite sensible, correspond l'idée intérieure ou
la qualité intelligible. Les objets extérieurs sont étendus
et notre esprit trouve en lui l'idée d'étendue qui leur correspond.
Comment pourrions-nous, en effet, selon lui, reconnaître
que les objets sont étendus, si nous n'avions en nous
l'idée d'étendue? Et comment cette idée s'appliquerait-elle
aux objets, si ceux-ci n'étaient pas étendus?

Cette hypothèse, en apparence conciliante, ne fait, en
réalité, que donner prise aux objections auxquelles sont
exposées séparément les hypothèses extrêmes. L'idéalisme
est embarrassé pour expliquer notre ignorance temporaire à
l'égard de certaines notions que nous sommes censés posséder
en nous. Le dualisme est dans le même embarras. Le
réalisme ne sait nous faire comprendre le passage de la
qualité réelle à la qualité conçue. L'harmonisme ne saurait
davantage nous montrer comment l'esprit peut reconnaître
en dehors de lui le type qui est en lui, comment il peut
appliquer la qualité intelligible à la qualité sensible, qu'il ne
connaît pas. Cette doctrine, enfin, présente des difficultés qui
lui sont propres. L'accord entre l'esprit et la nature s'explique
très bien dans les deux hypothèses précédentes, puisque c'est
ou l'esprit qui se modèle sur la nature, ou la nature sur
l'esprit. Mais ici l'esprit et la nature ne se fournissent plus
rien l'un à l'autre. Si, à la vue d'un carré, j'ai l'idée du carré,
il y a entre la chose et l'idée un abîme qui ne peut s'être
comblé naturellement. L'accord est un fait dont l'explication
manque absolument. Force est bien de l'attribuer à un être
qui n'est ni l'esprit ni la nature, à Dieu. Le monde corporel
et le monde spirituel sont comme deux horloges qui marchent
toujours d'accord sans agir l'une sur l'autre, parce que Dieu
veille à ce que la correspondance subsiste, ou parce qu'il les
a construites parfaites. L'esprit est une de ces horloges, le
monde corporel est l'autre. La première sonne l'heure quand
la seconde l'annonce, sans qu'il y ait entre elles le moindre
rouage de commun. Tel est le système de l'harmonisme.

Inutile d'insister sur ce que cette hypothèse présente d'artificiel.
Cela devient évident quand on circonscrit le problème
pour en faire, non celui des rapports de l'esprit et de la
nature, mais celui des rapports de l'âme et du corps. Cette
hypothèse est sans doute difficile à réfuter sur le terrain de
la spéculation pure. Mais le simple fait que mon bras se
meut quand je le veux en dit plus que des volumes d'arguments.
Ce n'est pas tout. Quoi qu'on dise et quoi qu'on fasse,
l'harmonie dont on parle n'est pas l'harmonie elle-même,
mais la conception de l'harmonie. Par le mot nature l'esprit
n'entend et ne peut entendre que la nature intelligible. Il a
beau parler de réalité, de non-moi, d'étendue sensible, c'est
toujours la réalité intelligible, le non-moi intelligible, l'étendue
intelligible. La nature sensible, la nature extérieure
existe-t-elle? Il n'en sait rien, et n'en peut rien savoir. En
somme, pour lui, tout reste dans le même état, soit qu'on la
supprime, soit qu'on la laisse subsister; son monde intelligible
lui suffit; il n'est pas nécessaire qu'il en suppose un
autre. Ce système, par conséquent, se ramène et a d'ailleurs
abouti historiquement à l'idéalisme. Sa méthode est aussi
toute spéculative. C'est, du reste, un résultat à prévoir. Au
fur et à mesure que l'homme réfléchit sur lui-même, il se
voit forcé de plus en plus de reconnaître que la seule chose
qui lui est immédiatement connue est son propre esprit.

II. Point de départ de la psychophysique; elle se classe parmi les
sciences naturelles. Elle tâche de remonter aux faits primitifs et
de pénétrer jusque dans le domaine de l'inconscience. Critique des
systèmes réalistes et idéalistes.

Qu'ils l'avouent ou qu'ils le nient, les systèmes que nous
venons d'exposer sont le produit de la spéculation pure; car
ceux mêmes qui ont l'air de s'appuyer sur des faits matériels
partent d'une idée toute spéculative, à savoir de la possibilité
de connaître l'essence de la pensée en étudiant la nature.
Aussi l'histoire de la philosophie met à nu l'impuissance
radicale de toutes ces écoles. Dit-on aujourd'hui quelque
chose de plus que Socrate, Platon, Aristote? De quelle utilité
positive ont été à la psychologie les réformes de Bacon, de
Descartes, de Kant? Nous sommes peut-être plus clairs, plus
méthodiques que les anciens, mais où sont les vérités découvertes?
Les mêmes systèmes renaissent de leurs cendres tout
aussi faux, tout aussi vrais, c'est à dire tout aussi peu satisfaisants
pour les gens qui ne se paient pas de mots. Quelle
différence sous ce rapport entre la philosophie et les sciences
naturelles! Ici, il n'est pas une erreur qui, une fois mise en
évidence, ne soit éliminée sans retour; pas une proposition
qui, une fois démontrée vraie, ne soit définitivement acquise
à la science. La méthode est si sûre que la somme du savoir
ne peut que s'accroître. Au livre de son avoir intellectuel,
l'homme n'inscrit que des bénéfices, jamais de pertes.

Il faut donc prendre une position d'attente, reconnaître la
difficulté du problème, et en aborder lentement et courageusement
l'étude, sans se flatter orgueilleusement de dénouer dès
aujourd'hui le nœud de la question. Seulement, comme il
est utile d'avoir une idée préconçue, vraie ou fausse, mais
admise provisoirement comme probable, on peut partir de la
supposition que l'esprit humain forme ses idées en élaborant
la matière sensible, de même que le corps crée et répare ses
organes en élaborant la matière corporelle. En dehors de ces
deux hypothèses, dont l'une soutient que le chêne futur est
dans le gland, et dont l'autre prétend qu'il est dans la terre
où germe la semence, il y a place pour une troisième conjecture,
plus modeste parce qu'elle est moins affirmative,
plus scientifique parce qu'elle ne donne pas de prime abord
une solution, mais tend à la préparer: c'est celle qui admet
que le gland travaille en vertu de sa force propre la nourriture
qui lui est fournie par la terre, et la convertit en organes,
en feuilles, en fleurs, en fruits de chêne. Changez ses
conditions de développement, et vous aurez d'autres feuilles,
d'autres fleurs et d'autres fruits, quoique formés sur le
même type. La terre fournit la matière, le gland fournit la
forme. L'une est la force générale, l'autre, la force individualisante:
un autre gland eût produit un autre chêne.
Mais, cette hypothèse admise, le problème est loin d'être
résolu. Il s'agit maintenant de savoir comment le gland
transforme en feuilles, en fleurs et en fruits les éléments terrestres.
Nous n'avons plus ici des feuilles toutes formées,
mais des feuilles à former. Au lieu de répondre à la question
unde? nous sommes mis en demeure de répondre à la question
quomodo? et ici commencent les difficultés sérieuses.

Voilà la position caractéristique, en dehors du réalisme et
de l'idéalisme, que prend la psychologie naturelle, ou, comme
nous l'appellerons désormais pour éviter toute équivoque, la
psychophysique. Elle regarde les idées comme le produit de
deux facteurs, le moi et le non-moi. Pour elle le non-moi est
la matière générale, le moi la force individualisante, la force
qui s'assimile cette matière et se la rend propre, en vertu de
lois propres. A première vue, on s'explique par là cette infinité
d'organisations individuelles, ces façons indéfiniment
variées de saisir le même objet.

Pour marcher vers ce but, elle s'attache surtout à saisir la
première manifestation de l'idée pour la poursuivre jusqu'à
son complet développement. Elle la suit, dès l'instant où on
peut l'observer, note avec tout le soin possible les divers éléments
qui viennent la composer et la nourrir; alors seulement,
si elle est contente de son travail, elle peut se hasarder
à énoncer une opinion sur l'origine possible de l'idée, sur
l'état élémentaire des deux facteurs au moment de sa naissance.
C'est ainsi qu'en paléontologie on vise surtout à saisir
la première apparition de la vie sur ce globe et à reconstruire
la série des êtres dans l'ordre où ils ont apparu, et
dans le milieu qui les a vus naître. C'est ainsi encore que les
études biologiques, que la zoologie ne font plus un pas sans
le secours de l'embryogénie, et que le naturaliste, armé de
son microscope, prend l'être vivant au moment où l'on n'observe
encore en lui aucune différence, et le suit dans tout le
cours de son développement embryonnaire, persuadé que
l'étude d'un seul de ces phénomènes en apprend plus que la
dissection de milliers d'êtres adultes.

Tout phénomène, pour être complètement élucidé, doit
être pris au moment où il apparaît. C'est alors qu'il porte
l'empreinte la plus reconnaissable de la cause qui le produit.
Or, nous n'avons pas toujours eu nos idées, nos sentiments
actuels. Remontons donc vers notre passé, et essayons de
saisir en l'homme la première lueur de la pensée et du sentiment.
Si je constate présentement en moi les idées de Dieu,
du juste, du beau, du bien, comme je sais que ces idées n'ont
pas toujours été en moi sous leur forme actuelle, je puis
hardiment assurer qu'elles ont leur origine dans un état intellectuel
antérieur, et momentanément les oublier pour y
revenir plus tard. «Les pages les plus anciennes et les plus
altérées de la tradition, dit Max Müller, nous sont quelquefois
plus chères que les documents les plus explicites de
l'histoire moderne.»

Ici on saisit sur le vif la différence du point de départ
entre le réalisme empiriste d'un côté et l'idéalisme spéculatif
et dialectique de l'autre.

Les réalistes, qu'ils s'appellent physiologistes ou matérialistes,
partent d'une idée préconçue et non démontrée, et
anticipant la solution, abandonnent le phénomène en question
de la pensée, et vont l'étudier, ou plutôt prétendent
l'étudier dans des phénomènes connexes. La physique, la
chimie, la physiologie doivent, selon eux, nous donner la
clef de la psychologie. Or, combien est anti scientifique ce
procédé qui consiste à étudier la pensée, par exemple, dans le
cerveau, c'est à dire dans un organe qui peut avoir chez les
animaux vertébrés, et notamment chez l'homme, une certaine
relation avec la pensée, mais qui n'a certainement avec
elle qu'un rapport vague et éloigné! Ainsi, ne voyons-nous
pas un grand nombre d'êtres privés de cerveau proprement
dit, et qui nous étonnent pourtant par leur sagacité? Dois-je
citer les abeilles et les fourmis? Ajoutons que la physiologie
du cerveau est la plus obscure de toutes les parties de cette
science. Disons le mot, on ne connaît pour ainsi dire rien de
cet organe. Admettons cependant que l'anatomie du cerveau
n'ait plus de progrès à faire, admettons que le physiologiste,
la loupe et le scalpel à la main, puisse suivre pas à pas la
marche du sang dans les vaisseaux qui le sillonnent, la
décomposition de la substance nerveuse des moindres fibres
qui le composent; admettons enfin qu'aucun des changements
qui se passent en lui ne reste inaperçu, y constateront-ils
la présence de la pensée? y verront-ils les folies d'un
insensé, les rêveries d'un Swedenborg, les découvertes sublimes
d'un Newton, les combinaisons stratégiques d'un Napoléon,
les extases célestes d'un Lamartine? Quel abîme
entre une volonté, par exemple, et la production d'un courant
nerveux? S'il était avéré que chaque fois la volonté est
accompagnée d'un courant nerveux (notons que l'expérience
ne peut aujourd'hui tenter une vérification même approximative
d'une pareille coïncidence), de quel droit pourrait-on
affirmer qu'il y a entre la volonté et le courant une relation
directe de cause à effet? Et, en supposant même qu'on pût le
soutenir, où serait le cause, où serait l'effet? Et si la cause
est la volonté—ce qui est au moins aussi probable—quelle
est, en dernière analyse, la valeur du résultat obtenu par
rapport à l'origine de la volonté? Rien ou bien peu de chose.

L'idéalisme procède au rebours. Sa méthode est tout
intuitive. Pour connaître l'essence de la pensée, rien ne lui
paraît plus naturel que de s'adresser à la pensée elle-même.
Tandis que le réaliste tient les yeux ouverts et regarde tout
autour de lui, l'idéaliste ferme tous ses sens à la fois et en
appelle à la seule puissance de la réflexion. L'un cherche
dans le dehors, qu'il soumet à des investigations minutieuses,
la source de ce qui est en lui; l'autre la cherche en lui-même
et jusqu'au plus profond de son âme. Le premier interroge
le monde tout entier, le présent et le passé, le sauvage et
l'homme civilisé, les fous et les sages; le second n'a de confiance
qu'en lui-même, et, faisant le silence autour de lui, il
adresse du fond de son cœur des invocations intimes à la
vérité.

Il commence par dresser le catalogue de nos idées et par
les classer. Quelques unes d'entre elles ne viennent pas de
l'expérience, parce qu'elles sont générales; elles existaient
donc, conclut-il, avant l'expérience, elles forment le fond de
notre être intellectuel, elles sont innées et renferment en elles
tout le monde intelligible. En réalité, nous n'apprenons rien,
nous ne faisons que développer ce que nous avons en nous.
Il ne s'agit plus que de penser, de penser encore, de penser
toujours, et notre pensée, en combinant entre elles les notions
innées et en passant du général au particulier, tirera d'elle-même
tout ce qui existe, y compris la pensée. Le philosophe
accouche alors d'un système. Le plus beau des systèmes est
celui qui repose sur le moindre nombre d'idées générales, et
qui reconstruit le plus d'idées particulières. La palme sous
ce rapport appartient sans contredit à Hegel, qui a tiré de
l'idée d'être tout l'univers. Et, en effet, l'idée d'être renferme
les idées de tous les êtres. On la combine avec celle de néant,
et l'on a deux nouvelles idées, celles du devenir et du périr,
puis de ces quatre idées, on en déduit de nouvelles, et ainsi
de suite, jusqu'à ce qu'on forme celles des plantes et des animaux,
celles des maladies et des religions.

Voilà la base de la spéculation. L'édifice qu'elle construit
est splendide; seulement, comme dit quelque part Wundt, on
a pris pour bâtir les fondements les tuiles qui devaient être
employées à en recouvrir le toit.

Il ne faut pas confondre les notions primitives avec les
notions générales. Les notions générales appartiennent aux
derniers produits et aux produits les plus compliqués de
notre puissance intellectuelle. Nous avons les notions de
chien, d'oiseau, de poisson, avant d'avoir celle d'animal, et
nous avons celle-ci et celle de plante avant d'avoir celles
d'être vivant et de corps inerte. L'élaboration des idées générales
est ce qu'il y a pour nous de plus ardu, et les progrès
de la science ont le plus souvent pour effet d'en modifier le
contenu. Je n'en veux pour preuve que les profonds changements
que depuis quelque temps les notions de matière et de
force ont eu à subir.

De même qu'au point de vue physique nous avons commencé
par être renfermés dans un œuf fécondé, que cet œuf
est identique en apparence pour tous les êtres sensibles, que
peu à peu les différences se sont manifestées, et que, dans
les derniers temps de notre vie embryonnaire seulement, le
caractère humain s'est dessiné dans nos membres et sur
notre visage, de même, au point de vue intellectuel, nous
avons commencé par avoir les idées communes à tous les
êtres connaissants, puis nous nous sommes élevés à des idées
plus compliquées, qui sont pourtant encore le partage d'autres
espèces animales de moins en moins nombreuses, jusqu'à
ce que nous ayons créé les idées qui nous sont propres
ainsi qu'à tous les hommes et qui nous caractérisent comme
tels. Enfin, chacun de nous a ses idées particulières qui lui
impriment son caractère individuel. Ceux qui vont le plus
loin à cet égard, et qui instruisent leurs semblables, relèvent
le niveau de la race entière. Nous devons notre supériorité
sur les sauvages, les Grecs, les Romains, le moyen âge, aux
Thalès, aux Aristote, aux Galilée, aux Newton.

Or, nous ne pouvons savoir comment l'on est homme et
l'on pense en homme, si, préalablement, nous ne recherchons
comment l'on est en tant qu'animal, et comment l'on, pense
en tant qu'animal. Nous aboutirions, pour ainsi dire, à coup
sûr, si nous pouvions saisir le premier symptôme de pensée
ou de sensibilité dans l'embryon. On voit donc que la psychophysique
ne s'arrête pas au contenu de la conscience, elle
étend notablement le champ de l'investigation. De même que
l'histoire écrite de l'homme a ses racines dans son passé préhistorique,
et que nous devons avant tout reconstituer ce passé
si nous voulons savoir ce qu'est l'homme, de même la psychophysique
remonte au delà de toute pensée consciente et pénètre
dans le monde de l'inconscience. Sous ce rapport, elle
sort du domaine commun de l'idéalisme et du réalisme. Elle
ne fait donc pas comme les sciences dites descriptives, aujourd'hui
détrônées à peu près partout, qui s'intitulaient botanique
ou zoologie, etc., et qui donnaient la nomenclature plus ou
moins exacte de toutes les fleurs, de tous les animaux ou
autres êtres de la création, objets qu'elles classaient ensuite
en genres et en familles. Les idées qui se révèlent actuellement
à l'œil de la conscience sont les fleurs épanouies de la
pensée, et il ne faut pas croire qu'on pourra saisir le secret
de leur naissance en s'installant au milieu du jardin de l'âme
et en dressant l'inventaire plus ou moins systématique de ses
productions. C'est là un travail à peu près stérile; et, si l'on
est dans l'intention de remonter à l'origine des idées, c'est
prendre le point de départ le plus éloigné et choisir la route
la plus pénible et la plus incertaine. Le savant doit étudier
dans sa nature intime le germe même qui échappe à ses
regards, s'il veut arriver avec quelque probabilité à un résultat
significatif. Or, la psychologie, à peu d'exceptions près,
a-t-elle été jusqu'à présent autre chose qu'une science purement
descriptive?

L'empirisme et l'idéalisme ne peuvent donc aboutir, parce
qu'ils méconnaissent volontairement tout un côté des phénomènes
intellectuels dont ils ont la prétention de rechercher
les lois et les causes. Mais ici se montre une différence saisissante
entre l'idéalisme et le réalisme. L'idéalisme au moins
s'affirme comme étant le produit de la pensée, et, vrai ou
faux, il manifeste à sa façon l'existence de cette force mystérieuse
à qui il reconnaît la faculté de se tromper. Le réalisme,
au contraire, ne peut être vrai; car, s'il était vrai, il établirait
au même titre l'exactitude des systèmes qui le nient,
puisque, eux aussi, dans cette hypothèse, seraient le produit
du jeu régulier des forces organiques de notre cerveau. Pour
lui, il n'y a pas d'erreur possible, et partant il se détruit
lui-même dans son principe[3].



III. La psychophysique a recours à la méthode expérimentale. Cette
méthode consiste dans la production artificielle de phénomènes, et
appelle à son aide la mesure et le calcul. La comparaison des phénomènes
corporels et des phénomènes psychiques n'est pas toujours
possible directement. La mesure de ces derniers n'est pas donnée
dans le sens intime et ne peut s'obtenir qu'artificiellement.

L'observation seule des phénomènes ne suffit pas à la
psychophysique. En supposant même qu'elle pût atteindre
les phénomènes absolument primitifs, ce qui est impossible,
parce que, à proprement parler, le primitif n'existe pas et
est toujours au fond un consécutif, il s'agit de les étudier,
d'en rechercher les lois, de remonter à leurs causes. La
psychophysique complète donc l'observation par l'expérience,
c'est à dire par la production artificielle de phénomènes
psychiques dans des circonstances données.

Il est nécessaire que nous disions à ce sujet quelques mots
pour qu'on soit à même de se rendre compte de la nature de
l'expérience en général, et du rôle qu'elle vient jouer dans
la science.

Nous l'avons déjà dit, toute étude et, par conséquent,
toute expérience, suppose toujours une opinion préconçue de
la part de l'expérimentateur. Quand, pour trouver les lois
de la chute des corps, on laisse tomber un poids pendant
qu'une pendule marque le temps, c'est dans la supposition
qu'il pourrait bien y avoir une relation entre l'espace parcouru
et le temps écoulé. Si, pour trouver les lois de la
lumière, on lui fait traverser des milieux diaphanes, ou si
on la réfléchit à la surface de corps polis, c'est qu'on soupçonne
a priori qu'il y a une certaine influence de la part de
ces milieux ou de ces corps sur la marche des rayons lumineux.
Si l'on multiplie le nombre des bougies en augmentant
la distance où on les place de l'écran, c'est qu'on devine qu'il
peut exister une certaine relation entre la distance et l'intensité
de la lumière émanant d'une source donnée. Les physiciens
modernes, en un mot, ne procèdent pas comme les
alchimistes du moyen âge, leurs expériences sont de nature
à fournir tout au moins un résultat nettement négatif, ce
qui est toujours une conquête.

Or, toute expérience se ramène, en définitive, au tracé de
deux ou de plusieurs échelles parallèles où sont notées les
circonstances qui doivent, au jugement de l'opérateur, exercer
une certaine influence sur le phénomène étudié. C'est
ainsi que la météorologie dresse une suite de tableaux où
l'on a, dans une colonne, noté l'état du ciel de chaque jour,
et dans des colonnes parallèles, l'indication du vent, la température,
la pression de l'air, l'état hygrométrique et électrique
de l'atmosphère, etc.; il s'agit de voir, en effet, s'il
n'y a pas une corrélation quelconque entre l'état du ciel et
les autres phénomènes qui l'accompagnent. Reprenons les
exemples cités plus haut. On suppose, disons-nous, qu'il
pourrait bien exister une certaine relation entre le temps et
l'espace parcourus par un corps qui tombe. On prépare une
double échelle. Dans l'une, on marque l'espace parcouru
après une seconde, après deux secondes, après trois secondes,
et ainsi de suite; dans l'autre, on note le temps, une seconde,
deux secondes, trois secondes. L'on cherche si une loi ne
relie pas entre eux ces nombres respectifs; et l'on voit, en
effet, que l'espace parcouru est proportionnel au carré des
temps qu'il faut pour le parcourir. On aurait pu de même
soupçonner une certaine relation entre la vitesse du corps
et sa masse. Si l'on dresse la double échelle, on constatera
que la masse n'a aucune influence sur la vitesse. En inscrivant
de même, dans deux colonnes parallèles, l'intensité de
la lumière et la distance et en comparant les nombres obtenus,
on trouve que l'intensité décroît en raison du carré de
la distance.

Ces comparaisons ont pour but de découvrir la loi qui rattache
l'un à l'autre deux ordres de phénomènes. La loi trouvée,
on peut alors, et alors seulement, remonter à la cause hypothétique
du phénomène, et encore ne faut-il pas se hâter de
conclure: c'est ainsi que la chimie est en possession d'un
grand nombre de lois remarquables, mais qui ne laissent pas
encore apercevoir les causes précises des combinaisons.
Cette méthode est la seule rationnelle ou, du moins, c'est
la seule qui ait fait faire aux sciences naturelles de sérieux
et notables progrès. C'est à elle que la psychophysique doit
donc, autant que possible, demander la solution de ses problèmes.
Ainsi, comme son but est de trouver les rapports de
l'âme et du corps, elle doit tenir deux registres où elle consignera,
d'une part, les phénomènes corporels, de l'autre, les
phénomènes spirituels, et, de plus, elle accompagnera chaque
ordre de phénomènes d'une colonne où seront indiquées les
intensités respectives des manifestations.

A la vérité, la psychophysique présente sur les autres
sciences naturelles cet avantage qu'un grand nombre de faits
internes sont soumis directement à l'observation et perçus
tels qu'ils sont en eux-mêmes, sans altération, sans erreur
possible. Il est cependant à remarquer que l'observation
interne, comme nous l'avons déjà dit, ne nous fait pas connaître
tous les faits de cette nature, et que, précisément, elle
ne nous éclaire pas sur ceux qu'il nous serait le plus important
de juger, à savoir sur les faits internes primitifs. Mais
il en est ici comme en beaucoup de sciences où l'on saisit
avec peine les premiers indices d'une formation nouvelle.

Quant aux faits externes correspondants, c'est l'affaire de
la physique et de la physiologie. Ces sciences ne sont guère
arrivées à un degré d'achèvement désirable, surtout la dernière,
qui en est encore, on peut le dire, à ses débuts.

Mais ce qui fait la difficulté propre de la psychophysique,
c'est l'impossibilité presque complète où nous sommes d'établir
le parallélisme requis entre les faits internes et les faits
externes. Je connais directement ce qui se passe en moi, je
connais mes pensées, mes sentiments, mes volitions, mais je
ne puis saisir les faits corporels correspondant à ces faits
psychiques. Et, d'un autre côté, si j'étudie les faits corporels
en autrui, je puis tout au plus avoir une connaissance triplement
réfléchie des faits internes correspondant à ces faits
corporels. Triplement réfléchie, disons-nous. Car, le fait
interne saisi, le patient le traduit par la parole qui n'en est
qu'une image imparfaite. Cette parole est entendue par moi
et éveille en moi une idée correspondante, mais non identique
à celle qu'elle est censée exprimer. Enfin, cette idée
correspondante n'est qu'un souvenir et non une sensation,
c'est à dire une image très affaiblie d'une sensation véritable.
Or, les expériences à faire dans ces conditions sont excessivement
rares. On ne peut, le plus souvent, expérimenter
que sur le cadavre sur l'animal, ou sur l'homme dans certains
états pathologiques.

Appliquons ces réflexions au problème auquel nous faisions
tantôt allusion, du rapport entre le cerveau et la pensée.
Quelle est la nature de ce rapport? Nécessairement, il faut,
d'après ce qui a été dit, dresser la double échelle des modifications
organiques correspondant aux modifications de la
pensée. Admettons que je pense la série des nombres, et qu'à
cette suite de pensées correspondent certaines modifications
organiques. Or, voici les difficultés, pour le dire, insurmontables
que le psychophysicien va rencontrer. Il ne peut
travailler sur le cerveau vivant, par conséquent, sur le cerveau
pensant. Supposons qu'il puisse le faire, que la boîte
crânienne soit de pur cristal, et que rien ne lui échappe.
Ce n'est pas son propre cerveau qui sera soumis à l'expérience,
ce sera le cerveau d'un autre, et la pensée de cet autre,
il ne peut la connaître.

Faisons encore une concession: le patient parlera et sa
parole sera l'image exacte de sa pensée. L'expérimentateur
percevra alors le fait interne en lui-même, le fait externe
chez un autre; par suite, la comparaison est sujette à des
erreurs inévitables et inappréciables. Allons plus loin:
accordons enfin que l'analogie existe parfaite entre la pensée
de l'expérimentateur et celle du sujet; il y a des modifications
de la pensée extrêmement importantes, qui ne peuvent
se traduire par la parole. N'en citons qu'une. Le sujet pense
la série des nombres; mais il fait plus ou moins attention à
ce qu'il pense, et le degré d'attention n'est même pas en sa
puissance. L'attention est un phénomène considérable accompagnant
l'exercice de la pensée. Comment en mesurer la
force? Un peu, beaucoup sont des termes vagues qui ne
sont pas d'usage dans les laboratoires, où l'on s'exprime par
nombres, poids ou volumes.

Par ce peu de mots on peut juger de combien de difficultés
inextricables est entourée la question des rapports de
la pensée et du cerveau. Nous avons pris pourtant l'exemple
le plus simple que l'on puisse choisir. Que serait-ce s'il s'agissait
de déterminer la loi des modifications organiques correspondant
aux différentes espèces de désirs, de souffrances,
de joies vagues ou déterminées, sans objet ou ayant un objet
distinct et précis, accompagnant l'inspiration du poète, de
l'artiste, les réflexions profondes du savant, du géomètre,
du métaphysicien? L'esprit s'arrête effrayé devant cette
quantité d'inconnues dont chacune est fonction d'une infinité
d'autres inconnues.

En présence des difficultés qui entourent inévitablement
les recherches de la psychophysique, faut-il désespérer du
problème de la psychologie? Non certes. Il est heureusement
des phénomènes psychiques—et ce sont précisément ceux
qui se rapprochent des faits primitifs—dont les phénomènes
physiques correspondants peuvent être appréciés par
la même personne. La plupart des phénomènes sensibles sont
dans ce cas. Si, par exemple, je monte une montagne, il y a
un certain phénomène corporel qui consiste en une dépense
de force, et un certain phénomène interne qui y correspond,
la fatigue. Plus la dépense de force augmente, plus aussi
s'augmente la fatigue. Nous sommes en droit de soupçonner
entre ces deux phénomènes une certaine relation et nous
pouvons nous occuper de la trouver. Il est assez facile d'évaluer
la dépense de force. On peut sans trop d'inconvénient
la regarder comme équivalente au travail extérieur produit.
Ce travail est proportionnel au poids du corps et à la hauteur.
Il faut exactement la même force pour élever d'un
mètre un poids donné, quelle que soit d'ailleurs la hauteur
à laquelle se trouve le poids. Le millième mètre à gravir ne
demande pas plus de force que le premier. Le travail effectué
et, par conséquent, la force dépensée, croît donc avec
la hauteur; il est dix fois aussi grand après le millième mètre
qu'après le centième. La fatigue croit-elle dans le même rapport?
Évidemment non. Il est certain, par exemple, que la
fatigue éprouvée par nous pour gravir le millième mètre
peut être beaucoup plus grande que celle que nous avons
ressentie en gravissant le premier, et elle peut même
prendre un tel degré d'intensité que nous ne puissions pas
atteindre le deux-millième mètre. La fatigue est-elle proportionnelle
à la hauteur? Est-elle mille fois plus grande
pour le millième mètre que pour le premier? Évidemment
non encore. Pour obtenir la vraie relation entre le travail
effectué et la fatigue, il faut pouvoir appliquer à celle-ci
une mesure, il faut mesurer la fatigue. Ce que nous disons
de la fatigue, nous pourrions le dire de la sensation de
lumière qui n'est pas proportionnelle non plus à l'intensité
de la lumière, ou de la sensation auditive qui ne croît pas
davantage avec la force du son, et, en général, de toutes les
sensations. Il faut donc avant tout arriver à appliquer la
mesure aux faits internes, car, sans le nombre, il n'y a pas
de comparaison possible, pas de loi à formuler.

Cette condition préliminaire n'est pas facile à remplir.
Elle présente, elle aussi, des difficultés très grandes. Nous
verrons comment on a cherché, soit à les résoudre, soit à les
tourner.

Résumons-nous.

La science des rapports de l'âme et du corps doit s'appuyer
sur les faits tant psychiques que physiques, et non uniquement
sur les faits corporels; la méthode matérialiste ou
physiologique est par cela même écartée.

Elle doit sortir du domaine de la conscience et remonter
aux faits primitifs; la méthode d'observation, la psychologie
descriptive et classificative est donc insuffisante, et
même impuissante, puisqu'elle regarde comme des phénomènes
simples précisément les produits les plus complexes
de la pensée.

Enfin, elle doit faire appel à l'expérience, n'énoncer des
lois, ne remonter aux causes qu'à bon escient; elle se tient,
par conséquent, en garde contre la spéculation, l'intuition
ou la dialectique, tous procédés qui consistent à substituer le
rêve à la réalité, un système idéologique basé sur des vues
a priori à l'enchaînement des choses résultant de forces
naturelles.

Mais si elle est persuadée que ni la physiologie, ni les
psychologies des écoles, ni la spéculation, n'attaquent pas
directement la question, elle ne repousse cependant pas systématiquement
les services indirects que ces sciences peuvent
lui rendre. Elle accueille les lumières de quelque part qu'elles
viennent.



[1] Il règne, en général, beaucoup d'arbitraire et de confusion dans les
dénominations des systèmes, et il serait vraiment désirable que l'on
réformât, sous ce rapport, le langage philosophique. Voici un exemple de
terminologie qu'on pourrait adopter, sous réserve, naturellement, de
désignations plus justes. Les systèmes philosophiques qui conduisent
à la négation de l'un des deux principes appartiendraient au monisme,
les autres au dualisme ou à l'unicisme (panthéisme sous toutes ses
formes). Le monisme se diviserait en deux classes: les systèmes matérialistes
qui, n'admettant que la matière ou lui attribuant un rôle prépondérant,
expliquent tout par elle (en faisant de l'esprit une tabula rasa)—et
les systèmes spiritualistes, qui n'admettent que l'esprit, ou lui donnent
une importance considérable (en regardant la matière comme inerte).
Ceux qui mettent à peu près sur la même ligne l'esprit et le corps pourraient
porter le nom d'harmonistes. Au point de vue de l'origine de nos
connaissances, ceux qui soutiennent qu'elles nous viennent des choses
s'appelleraient réalistes, et ceux qui pensent que nous les tirons de nous-mêmes
(idées innées) seraient dits idéalistes; ceux qui admettent pour
nos idées une double origine seraient appelés synthétistes. Enfin, au
point de vue de la méthode, il y aurait des empiristes, se contentant de
l'observation, soit externe, soit interne; des spéculatifs, s'adressant
uniquement à la raison, à l'intuition intellectuelle (Fichte, Schelling,
Hegel, etc.); des dialectistes, classant les faits fournis par l'observation,
remontant à des faits plus généraux, puis aux principes et aux causes
(la plupart des psychologistes français du commencement du siècle, ainsi
que Socrate, Platon, Aristote lui-même). Actuellement, on appelle spiritualisme
la doctrine qui admet l'existence de l'esprit; mais il n'existe pas
de nom pour désigner celle qui nie l'existence des corps. Et puis, au fond,
qui nie l'existence de l'esprit? Ce n'est ni Aristote, ni Locke, ni Condillac,
ni d'Holbach, ni Vogt, ni Büchner. Si donc, on veut des noms génériques,
il faut avant tout s'entendre sur leur signification.



[2] Cette conséquence est rigoureuse, et l'idéalisme de Hegel l'a amenée
autant comme contenue dans le système que comme effet de réaction.
Il y a des savants, parmi les plus illustres, qui soutiennent que le corps
de l'homme et celui des animaux sont des appareils de physique et de
chimie, mais que notre âme libre habite dans notre corps, sans être soumise
aux lois qui le régissent. Ils croient par cette hypothèse sauvegarder
le principe spiritualiste. Erreur! Les malades dans le délire, les insensés,
les idiots ont-ils cette âme libre? Oui, disent-ils, mais elle ne peut se
manifester, parce que les organes sont dans un état morbide ou imparfait.
Soit; mais alors, qui me répond que les animaux n'ont pas, eux
aussi, une âme raisonnable, et que, s'ils ne font pas acte de raison, c'est
parce que leurs organes imparfaits s'y opposent? Et de là, à faire de l'âme
un produit de l'organisme, il n'y a qu'un pas, si même il est besoin d'un
pas: question de mots.



[3] On peut rapprocher ce raisonnement de ce que nous disons à propos
du principe de contradiction, p. 185 et suiv. de notre Essai de logique
scientifique. Nous y établissons que tout jugement qui se nie lui-même
est nécessairement faux, et nous y faisons remarquer qu'il existe un grand
nombre de pareils jugements acceptés cependant comme des espèces
d'axiomes, par exemple: Pas de théorie, rien que des faits!—Il ne faut
avoir d'opinion arrêtée sur rien.—La vérité est relative aux temps et aux
lieux.—Toute connaissance objective est impossible,—c'est à dire, les
propositions fondamentales des positivistes, des sceptiques, des éclectiques,
des idéalistes. On peut donc y ajouter la formule du matérialisme.








III




DE L'ORIGINE DES JUGEMENTS CONSCIENTS

Dans les pages précédentes, nous croyons avoir dégagé
la méthode à suivre pour procéder à la recherche des lois
et des causes des phénomènes internes. Pour cela nous
devons remonter à la source de ces phénomènes en pénétrant
le plus profondément que nous pourrons dans le
domaine de l'inconscience, compléter et contrôler les faits
que nous recueillerons sur la route, en recourant dans ce
but à une production artificielle de phénomènes psychiques,
enfin, nous aider, autant que possible, de la mesure et du
calcul.

Nous allons essayer de donner une idée seulement de la
manière dont on peut remplir ce programme. Il est impossible,
en effet, de faire connaître dans un simple résumé tous
les résultats des travaux considérables entrepris dans cette
direction par d'illustres savants tels que les Weber, les
Fechner, les Helmholtz. Nous n'aurons pas non plus la
prétention de présenter ces résultats comme incontestables,
mais, nous les appuierons sur des preuves expérimentales.
Pour les repousser, il faudra donc aussi des arguments de
même nature et non des phrases métaphysiques, si spécieuses,
d'ailleurs, qu'elles puissent être.



I. Décomposition des jugements conscients. La plupart des jugements
conscients sont des synthèses de jugements antérieurs et, en dernière
analyse, d'un certain nombre de jugements qui semblent primitifs,
parce que la conscience ne pénètre pas au delà. Attributs esthétiques,
attributs cinématiques.

Si nous ne voulons pas nous égarer dans la recherche de
l'origine des phénomènes psychiques et notamment de la
pensée, nous ne devons certes pas, ainsi que nous l'avons
déjà dit, commencer par les idées qui se présentent les dernières
dans l'ordre du développement intellectuel. Le meilleur
sujet d'observation est donc l'enfant, arrivé cependant
à l'âge où il est déjà en état de se rendre compte de ses
jugements et de ses raisonnements; car toute pensée, comme
on le verra de mieux en mieux, à mesure que nous avancerons
dans notre étude, est une affirmation, un jugement
plus ou moins implicite. Cherchons donc à analyser les actes
de sa jeune intelligence.

Dans une de nos promenades, nous rencontrons un paon.
L'enfant n'en a pas encore vu. Le bel oiseau! s'écrie-t-il.
Voilà une exclamation qui implique ce jugement: ce que je
vois est un oiseau.

Mais ce jugement, en apparence instantané, n'est pas
primitif. Pour nous en assurer, il suffit de le faire s'expliquer.—Comment
sais-tu que c'est un animal, que ce n'est
pas une plante ou une pierre?—Parce qu'il se meut, parce
qu'il est sensible[1].—D'où juges-tu qu'il se meut?—Parce
que je le vois bien.—Pourquoi dis-tu qu'il est sensible?—Parce
qu'il tourne ses yeux vers nous, qu'il nous écoute
quand nous parlons; puis, parce qu'il mange.—D'où sais-tu
qu'il tourne ses yeux vers nous?—Je le vois bien.—Mais
est-ce nécessairement un oiseau? n'est-ce pas un quadrupède,
un poisson?—Non, parce que je vois qu'il a deux pattes,
qu'il a des plumes, des ailes, un bec.—Est-ce une poule?—Non,
parce qu'il est vert et bleu, et que les poules ne
sont ni vertes, ni bleues; parce qu'il a un cri différent de
celui de la poule, etc.—Qu'en sais-tu?—Parce que je le
vois, parce que je l'entends.

D'après cette analyse, nous pouvons nous convaincre que le
jugement: le paon est un oiseau, est une synthèse, une conclusion,
parfaitement consciente, d'un nombre notable de
jugements antérieurs,—que ceux-ci, à leur tour, ont été
raisonnés plus ou moins rapidement et qu'ils reposent, en
définitive, sur des jugements en apparence primitifs.

L'enfant a reconnu au mouvement que le paon est un
animal; à sa forme, que c'était un oiseau; à sa forme encore
et, en outre, à sa couleur, à son cri, que ce n'était ni une
poule, ni un canard, ni aucun oiseau à lui connu. Si on lui
avait présenté d'autres objets, des fleurs ou des fruits, il
aurait fait intervenir l'odeur, le goût, puis, la température,
la compressibilité, etc. Mais si nous demandons à l'enfant
pourquoi il dit d'un objet qu'il se meut ou qu'il est vert, il
sera parfaitement hors d'état de donner une réponse qui
signifie autre chose que ceci: parce qu'il se meut, parce
qu'il est vert.

Il a répondu, autant qu'il l'a pu, aux pourquoi; il a trouvé
dans sa conscience les parce que qu'on lui demandait; mais
on finira toujours par lui poser des pourquoi dont il ne
pourra donner les parce que. En d'autres termes, on arrive à
des jugements élémentaires qui, dans la conscience, servent
de bases à d'autres jugements subséquents, mais qui semblent
ne pas avoir de raison eux-mêmes. Ils forment la limite du
domaine de notre conscience actuelle.

Mais, évidemment, on ne doit pas s'arrêter là. Quand je
dis d'un objet qu'il est vert, j'entends par là qu'il n'est ni
bleu, ni rouge, ni jaune; il y a des raisons qui m'ont fait
lui attribuer cette couleur et non une autre. Le bleu, le
rouge, le vert ont pour moi certains caractères qui me déterminent,
d'un côté, à ranger ces attributs parmi les couleurs,
et, d'un autre côté, à les distinguer l'un de l'autre. Mais ne me
demandez pas en quoi le vert ressemble au rouge, ni en quoi
il ne lui ressemble pas. Je ne saurais vous répondre. Je ne
vous satisferai pas davantage si vous voulez savoir de moi
en quoi une couleur, diffère d'un son ou d'une odeur.

Ce sont ces jugements élémentaires que le psychophysicien
doit spécialement étudier; c'est à eux qu'il doit s'adresser
pour obtenir quelques renseignements sur la nature de la
pensée. Il ne parviendra peut-être pas complètement à élucider
l'origine de ces jugements; mais il sait à l'avance que,
s'il n'y réussit pas, il n'expliquera pas davantage les autres
jugements que tout être sensible ou raisonnable peut former.
En effet, s'il ne m'apprend pas comment j'ai la notion
du mouvement, de la forme, des couleurs, des odeurs, des
sons, il sera bien plus impuissant à me dire comment je possède
les notions abstraites ou morales, puisqu'elles m'ont
apparu après les premières. Il sait encore que s'il rend compte
de l'existence en moi de ces idées élémentaires, il aura posé
un premier jalon, il aura jeté les fondements de la science.

Les jugements élémentaires portent sur les qualités des
objets. Ces qualités sont de deux espèces: les unes apparaissent
comme appartenant nécessairement à tout objet,
quelle que soit d'ailleurs la manière dont il affecte notre sensibilité;
telles sont la mobilité, la durée, l'étendue, la forme;
les autres sont ondoyantes et dépendent essentiellement de
notre manière de sentir; tels sont le goût, l'odeur, la couleur,
la température, la sonorité. Le nombre des premières est
déterminé en soi; celui des secondes, en nous, car à chaque
sens correspond une qualité sensible. Une fleur n'a de couleur
que pour l'être doué du sens des couleurs, et elle n'a
d'odeur que pour l'être doué d'odorat. Appelons esthétiques
les attributs relatifs à notre constitution sensible, pour les
distinguer de ces attributs inhérents à tout objet et indépendants
de notre sensibilité, et auxquels nous donnerons le
nom de cinématiques, parce qu'ils dérivent tous du mouvement,
comme on le verra ensuite, et que nous en acquérons
la notion grâce au sentiment de la motilité....

Maintenant il s'agit de procéder à l'analyse des jugements
esthétiques et des jugements cinématiques, de tâcher d'en
poursuivre la formation jusque dans l'inconscience.



II. Analyse de la sensibilité. Analyse de la sensation de couleur. Les
jugements sur les qualités sensibles des objets ne sont pas primitifs:
ils reposent sur un raisonnement dont on n'a pas conscience et
dont les prémisses se trouvent en grande partie dans l'habitude et
l'instinct.

Nous commencerons par les jugements esthétiques. Nous
allons rechercher d'où dépend le jugement que nous portons
sur les phénomènes de lumière, de son, etc., jugement renfermé
dans la sensation et qui peut s'exprimer par les mots:
je vois, j'entends, etc. Nous démontrerons qu'il n'est pas primitif,
bien qu'il apparaisse à la conscience comme tel. Naturellement,
on ne peut ici passer en revue toutes les espèces de
sensations et les soumettre à l'analyse. La démonstration
portera uniquement sur les sensations de couleur qui possèdent
d'ailleurs au plus haut degré les caractères du primitif
apparent: Nous espérons montrer que ce jugement: je vois du
vert, est la conclusion d'une série indéfinie de jugements
antérieurs ensevelis dans l'inconscience. Le lecteur admettra
facilement que toute autre sensation est susceptible d'une
décomposition analogue. Du reste, nous le croyons du
moins, la science n'est encore parvenue à analyser suffisamment
que les sensations sonores et lumineuses; le goût et
l'odorat surtout n'ont pas, que nous sachions, été l'objet de
recherches approfondies. Mais les résultats obtenus en optique
et en acoustique psychologiques font assez pressentir la nature
de ceux qui restent à obtenir.

La question à résoudre se pose en ces termes: A quoi
reconnais-je le vert, et pourquoi est-ce que je ne le confonds
pas avec le rouge? Je pourrais de même me demander:
A quoi reconnais-je l'odeur de la rose, et pourquoi est-ce que
je ne la confonds pas avec celle de la violette? Qu'est-ce
qui me fait distinguer le son de la trompette de celui de la
flûte? Il semble, en effet, que ce jugement: je vois le vert,
comme ceux-ci: je sens l'odeur de la rose et j'entends le son
de la trompette, est immédiat, primitif.

Tout d'abord, prémunissons le lecteur contre une méprise
possible. Il ne faut pas qu'on s'imagine avoir résolu la difficulté
en répondant que le vert a une longueur d'ondulation
plus petite que le rouge; pas plus que, pour employer un
exemple familier à la généralité des lecteurs, on ne donnerait
une réponse satisfaisante à la question: A quoi distinguons-nous
une note de sa quinte ou de son octave? en disant que
la quinte, l'octave, renferme une demi-fois, une fois autant
de vibrations dans le même temps. En effet, il ne s'agit pas
ici d'une analyse physique, mais d'une analyse psychologique.
Que l'octave ait deux fois plus de vibrations que le ton
fondamental, je n'y contredis pas, mais mon âme n'en sait
rien; elle juge le ton fondamental distinct de l'octave et de
la quinte, sans qu'elle ait le moins du monde besoin de savoir
que le son est produit par les vibrations d'un corps élastique
et que le nombre de ces vibrations en détermine la qualité.
D'ailleurs, quel rapport y a-t-il entre les vibrations et l'audition,
entre les vibrations et la vision? C'est là précisément
ce qu'il faudrait dire; et répondre comme on serait tenté de le
faire, c'est préjuger la question, c'est tomber dans le même
vice de raisonnement que celui que nous avons signalé à
propos des rapports du cerveau et de la pensée: Quelle relation,
disions-nous, existe-t-il entre une pensée et la décomposition
chimique d'une certaine quantité de substance nerveuse?

Mais du moins, dira-t-on encore, la sensation correspond
toujours à une impression organique. C'est une erreur.

Voici une expérience qui prouve péremptoirement que la
sensation de couleur peut reposer uniquement sur un acte
de la pensée.

Représentez-vous une chambre obscure dans le volet de laquelle
sont pratiquées deux ouvertures; l'une d'elles, B, laisse
pénétrer la lumière blanche, l'autre, R, grâce à une vitre
colorée, ne laisse pénétrer que la lumière rouge. L'intérieur
de la chambre, et notamment la paroi opposée que nous supposons
être blanche, sont donc éclairés par un mélange de
lumière blanche et de lumière rouge, c'est à dire, en somme,
par de la lumière rouge un peu affaiblie. Imaginez qu'on
place un corps opaque C, un bâton par exemple, sur le passage
des rayons lumineux. Deux ombres, b et r, seront projetées
sur la paroi. L'ombre b ne recevra aucun rayon rouge;
elle sera uniquement éclairée par la lumière blanche émanée
de l'ouverture B; elle sera donc, en réalité, blanche ou plutôt
grise—car nous appelons gris un blanc moins clair. De son
côté, l'ombre r ne sera aucunement éclairée par la lumière
blanche; mais, en revanche, elle le sera par la lumière rouge
émanant de l'ouverture R. Et, en effet, elle vous paraîtra
d'un rouge vif. Mais la paroi vous semblera d'un rouge très
pâle, et l'ombre b, vous la jugerez d'un vert intense.


[image: ]


Cette apparence ne repose sur aucune raison physique ou
physiologique; car la partie de la rétine sur laquelle tombe
l'image de l'ombre b n'est objectivement ni subjectivement
affectée en vert.

Cependant, vous soupçonnez sans peine que c'est à la présence
de la vitre rouge placée en R qu'est due cette illusion.
En effet, si nous ôtons cette vitre, bien que l'ombre b continue
à recevoir exactement la même lumière qu'auparavant,
tant en qualité qu'en quantité, elle vous apparaîtra grise;
et si nous substituons à la vitre rouge une vitre verte, elle
vous apparaîtra rouge.

Vous pourrez donc, avec raison d'ailleurs, soupçonner que
c'est dans la couleur de la lumière répandue dans la chambre
que réside la cause de l'erreur. Poussons l'expérience plus loin.
Rétablissons les choses dans leur état primitif, et considérez
l'ombre b, que vous voyez verte, à travers un tube étroit qui
vous permette de voir l'ombre sans en voir les bords. Elle
persiste à vous paraître verte. Supprimons la vitre rouge,
pendant que vous continuez à regarder l'ombre à travers le
tube, vous la voyez toujours verte. Remplaçons la vitre
rouge par une vitre verte, bleue, jaune, de n'importe quelle
couleur, l'ombre ne change pas d'aspect.

Faisons l'expérience en sens inverse. Supprimons le verre
coloré et écartez le tube de votre œil. Vous le savez, l'ombre
vous apparaîtra grise, comme elle l'est en effet. Reprenez votre
tube et considérez de nouveau l'ombre, vous la jugerez grise.
Pendant que vous êtes dans cette position, nous replaçons la
vitre rouge, puis nous lui en substituons une verte, une bleue,
une jaune; votre jugement ne varie pas: l'ombre est grise.

Combinons les deux expériences; et cette ombre b, qui en
fait est grise, passera coup sur coup par toutes les couleurs,
sans que l'on puisse assigner aucune cause physique ou physiologique
au phénomène.

Remettons encore une fois tout dans son premier état: la
vitre rouge est placée à l'ouverture R, l'ombre b est jugée verte.

Vous mettez ensuite le tube à l'œil de manière à ne voir
que l'ombre. Vous savez que celle-ci vous apparaît du même
vert. Enlevons la vitre rouge; votre jugement ne varie pas.
Mais supprimez votre tube ou, ce qui revient au même,
écartez-le légèrement de sa position première, de manière à
voir un des bords de l'ombre, celle-ci vous apparaîtra immédiatement
grise. Reprenez le tube de manière à ne voir que
l'ombre. Vous vous attendez à revoir celle-ci verte. Pas le
moins du monde; vous la voyez grise. Nous allons replacer
la vitre rouge. Cette fois-ci, vous en êtes certain, vous
reverrez votre ombre verte. Erreur! vous la voyez encore
grise. Mais si vous écartez de nouveau le tube de manière à
voir un bord de l'ombre, la couleur verte reparaît. Si vous
remettez ensuite le tube dans sa première position, vous la
verrez verte comme auparavant, et nous pourrons recommencer
le cercle de nos expériences. Si l'on varie la couleur
de la vitre placée à l'ouverture R, on pourra, en procédant de
la même façon, faire passer l'ombre b par toutes les couleurs
du spectre, en écartant ou en redisposant le tube au moment
voulu.

Cette expérience ne laisse pas de place au doute. Les
erreurs résident uniquement dans le jugement. Or, le jugement,
dans ce cas, est immédiat, ou du moins est tel aux
yeux du sens intime; et vous avez beau savoir que l'ombre
est grise, que vous devriez la voir grise, vous la verrez
immanquablement verte ou grise, suivant la phase de l'expérience
dans laquelle vous vous trouverez.

La cause de l'erreur n'étant ni physique, ni physiologique,
est donc psychologique et gît dans l'inconscience. Nous
allons la dégager.

On sait que l'on nomme complémentaires deux couleurs
qui, par leur réunion, produisent le blanc. Ainsi, le rouge et
le vert sont complémentaires, de même que le jaune et l'indigo,
le bleu et l'orange, etc.

Il résulte de là que si l'on fait passer de la lumière blanche
à travers une vitre rouge, celle-ci, ne laissant traverser que
les rayons rouges, arrête les rayons verts.

Quand nous disons que la vitre rouge ne laisse passer que
les rayons rouges, nous allons trop loin. En réalité, une certaine
quantité, plus ou moins considérable, de lumière
blanche, traverse aussi la vitre, de sorte que le rouge que
nous voyons est, au fond, un mélange de lumière blanche et
de lumière rouge.

Supposons pour un instant cependant que cette vitre ne
laisse passer que les rayons rouges. Supposons aussi que
nous regardions à travers ce verre une feuille de papier
blanc, sur laquelle on a placé un pain à cacheter vert; et,
enfin, admettons que ce pain à cacheter soit d'un vert
absolu, d'un vert ne contenant aucune autre couleur. Comme
les rayons verts ne peuvent traverser la vitre rouge, il est
clair que nous verrons à travers celui-ci un papier rouge,
sur lequel se trouve collé un pain à cacheter noir.

Mais il n'y a pas dans la nature de vert absolu; en réalité,
tous les verts sont mélangés, entre autres, de couleur
blanche; et, comme notre vitre rouge, nous l'avons dit,
laisse aussi passer de la couleur blanche, notre papier nous
devrait faire l'effet d'un papier rouge sur lequel se trouverait
placé un pain à cacheter gris.

Il n'en est pourtant pas ainsi; nous jugerons le papier
comme plus ou moins blanc et le pain à cacheter comme
plus ou moins vert. D'où cela provient-il? De l'exercice
auquel nous avons soumis nos sens.

Nous l'avons dit précédemment, tous nos sens sont dirigés
vers la connaissance de l'extérieur, et nullement vers celle
de leurs modifications subjectives. Car, dans la lutte pour
l'existence, c'est de cette connaissance plus ou moins parfaite
que dépendent nos plus ou moins grands avantages.
Or, un de nos moyens de connaissance à l'égard des objets,
c'est leur couleur. Nous nous sommes donc exercés à reconnaître
les couleurs à travers les modifications de la lumière
ambiante. Celle-ci est extrêmement variable, suivant l'aspect
et la disposition des nuages, l'état de l'atmosphère, la couleur
des objets qui réfléchissent ou réfractent la lumière
solaire, enfin, pour mille raisons. Nous savons, par exemple,
que la lumière du soleil levant est rose, que celle du soleil
couchant est rouge; que, par un temps d'orage, elle prend
une teinte sinistre toute particulière. Ces variations, nous
nous sommes habitués à en faire abstraction. Nous dégageons
la lumière réfractée de la couleur particulière du milieu
réfringent. De même, nous reconnaissons la couleur réfléchie
des objets en faisant abstraction de la couleur propre
de la substance réfléchissante. Ainsi, nous reconnaîtrons
les différentes couleurs d'une tasse en porcelaine dans son
image réfléchie par une table d'acajou poli.

De là, nous avons fini par savoir juger du vert à travers
le rouge. Physiquement parlant, le vert vu à travers du
rouge doit paraître grisâtre; mais notre jugement redresse
cet effet; comme nous voyons que le gris qui frappe notre
œil est perçu à travers le rouge, nous en concluons que ce
gris provient nécessairement du vert, car le vert seul est vu
gris à travers le rouge. C'est pour cela que nous voyons ce
pain à cacheter non gris, mais vert.

Ici, comme on le voit, l'exercice, l'habitude a rectifié
l'impression faite sur nos sens. Mais dans l'expérience que
nous avons instituée, cette même habitude engendre l'erreur.

En effet, qui ne voit maintenant que nous jugeons verte
l'ombre b qui, en réalité, est grise, uniquement parce que
nous nous figurons la voir à travers la lumière rouge, puisque
le rouge est la lumière ambiante. Une fois que nous l'avons
jugée verte, si nous plaçons notre tube, il n'y a pour nous
aucune raison de changer d'avis; et il n'existe pas davantage
de raison quand on supprime la vitre rouge, puisque nous
n'éprouvons aucun changement d'état. Mais la vitre rouge
étant supprimée et notre tube écarté, nous jugeons tout de
suite que la tache est grise, parce que nous croyons l'apercevoir
à travers la lumière blanche; et quand nous replaçons
notre tube devant l'œil, nous persistons à la juger grise,
quelque changement que l'on fasse à la lumière venant de
l'ouverture R, parce que, encore une fois, nous n'éprouvons
aucune variation d'état de nature à modifier notre jugement.

Cette expérience si saisissante, on l'a variée de mille
façons. En voici une qui est à la portée de tout le monde.
Qu'on prenne un carré de papier rouge de la grandeur
d'une feuille de papier de poste ordinaire; qu'on pose par
dessus une feuille de papier blanc assez transparent pour
laisser passer la couleur rouge à travers son tissu—il faut
que ce papier ait les dimensions du papier rouge et qu'il le
recouvre exactement. Qu'on introduise entre les deux feuilles
un morceau de papier gris de la grandeur d'un pain à
cacheter; nous le jugerons immédiatement vert; tandis que
si nous le plaçons au dessus, nous le verrons effectivement
gris. On comprend sans peine la raison de ces deux jugements
en apparence contradictoires.

Le papier transparent, bien que blanc, nous fait l'effet
d'être un papier rouge, et, dès lors, le papier gris, que nous
apercevons en dessous, nous croyons le voir à travers du
rouge, et nous en concluons immédiatement qu'il doit être
vert. Il n'en est plus de même quand nous le voyons au
dessus du papier transparent et nous n'avons pas de raison
de porter un jugement erroné. Chose remarquable et qui
confirme l'explication que nous venons de donner, c'est que,
si pendant que le papier gris est placé en dessous du papier
transparent et jugé vert, on place par dessus et qu'on tienne
à la main un autre petit morceau de papier gris exactement
de la même nuance, l'illusion disparaît pour reparaître aussitôt
qu'on le lâche.

La sensation de couleur, qui est un jugement, peut donc être
modifiée par les jugements portés antérieurement. Le même
rouge sera vu différemment suivant la couleur qu'on aura
regardée avant lui. Il paraîtra gris si notre regard vient de
tomber sur un rouge vif; rouge très vif, au contraire, si
l'œil s'est longtemps arrêté sur du vert. C'est cet ensemble
d'observations qui constitue l'art d'assortir les couleurs que
les femmes possèdent à un si haut degré.

Ce genre d'analyse s'applique à tous les ordres de sensation.
En musique, une note est juste ou fausse suivant celles
qui la précèdent. Le goût d'une chose est influencé par le
goût des choses qu'on a savourées auparavant. C'est un fait
qui est parfaitement à la connaissance des gourmets. Si l'on
plonge une main dans l'eau chaude, l'autre dans l'eau
froide, puis qu'on les trempe toutes les deux dans la même
eau tiède, la première jugera que cette eau est froide, la
seconde qu'elle est chaude.

Il est donc maintenant prouvé, croyons-nous, que le jugement
sur la couleur repose, sans doute, sur une propriété
spéciale de la substance sensoriale optique, mais aussi sur
des jugements antérieurs inconscients, et qui sont devenus
tels par un effet de l'habitude ou parce qu'ils reposent sur
l'instinct. Quant à ces deux facultés, nous ne tarderons pas
à les définir.

III. Analyse de la motilité. Origine des notions de distance, de direction,
de situation et de forme. Les jugements sur la position et
la forme des objets reposent aussi sur un raisonnement inconscient,
fondé lui-même sur l'habitude et l'instinct. L'œil, en tant qu'organe
du sens de l'étendue, ne doit être envisagé que comme appareil musculaire.

Passons maintenant à l'analyse de la manière dont se forment
en nous les idées qui se rapportent aux propriétés du
mouvement et de l'étendue, et, pour le moment, attachons-nous
aux plus complexes d'entre elles: la grandeur et la forme.

Il semble aussi, à première vue, que la connaissance de la
grandeur et surtout de la forme des objets nous est fournie
directement et immédiatement par les sens; que si nous
jugeons d'une figure qu'elle est carrée, c'est parce qu'elle
l'est en effet. Cependant, il suffit d'un peu de réflexion pour
voir qu'il n'en est pas toujours ainsi. Dans un tableau, nous
reconnaîtrons une table carrée là où le peintre a dessiné un
quadrilatère très souvent irrégulier. Le tableau ne nous fait
illusion que parce qu'il reproduit fidèlement l'effet que les
objets font sur nos sens.

On va voir que le jugement sur la forme découle, comme
les autres, d'une série indéfinie de jugements antérieurs, la
plupart inconscients, et qu'il se fonde en dernière analyse
sur la motilité, c'est à dire sur la faculté de se mouvoir,
tout en ayant le sentiment de l'effort que l'on déploie pour
effectuer le mouvement.

Cette proposition pourrait à première vue se passer de
démonstration, si nous parlions à des aveugles, dont la
main seule dirige le sens musculaire; mais elle est moins
évidente pour des clairvoyants, qui croient naturellement que
l'œil immobile leur fait connaître les figures et autres propriétés
de l'espace.

Or, l'œil, dans ce cas, n'agit que comme directeur du sens
musculaire, de la même façon qu'agit le nez du chien, qui
lui permet de suivre la piste du gibier, de la même façon que
le bâton de l'aveugle, qui l'avertit des obstacles qui se trouvent
sur sa route.

L'œil, on le sait, est un globe qui tourne autour de son
centre. Il est mû par quatre muscles (nous ne faisons pas
mention des muscles obliques pour ne pas compliquer la
démonstration) placés en haut et en bas, à droite et à gauche,
et appelés supérieur, inférieur, interne et externe, l'interne
étant le muscle placé du côté du nez, l'externe, le muscle
opposé. Le fond de l'œil est tapissé par une membrane sensible
à la lumière, nommée la rétine, et un point de cette
membrane, la tache jaune, est tout particulièrement doué à
cet égard d'une sensibilité extrême. C'est proprement la tache
jaune qui est l'organe dirigeant, en ce sens que nous amenons
sur elle l'image du point lumineux que nous voulons
fixer. On peut donc momentanément ne considérer qu'elle.
Notre œil peut ainsi s'assimiler à l'œil placé au bout des
cornes du colimaçon et que l'animal dirige vers les points
lumineux de l'espace. Il n'est plus nécessaire maintenant de
tenir compte de la faculté qu'a l'œil de percevoir les couleurs.
Cette propriété est devenue indifférente; il suffit qu'il
distingue la lumière.

Commençons par la notion de distance, ou celle de longueur
qui s'identifie avec elle. L'œil, comme les bras ou les
jambes, l'apprécie d'après l'effort qu'il doit faire pour la
parcourir; s'il s'agit de l'appréciation de l'éloignement par
la vue au moyen des deux yeux, d'après l'effort de convergence
des deux yeux vers le point fixé; pour l'appréciation par un
œil, d'après l'effort dit d'accommodation. Donc toute cause qui
tend à augmenter l'effort doit faire paraître la distance plus
longue, et c'est ce que nous pouvons vérifier tous les jours,
pour les jambes, du moins. En dehors de tout autre moyen de
contrôle, la fatigue, la paralysie, la vieillesse augmentent
les distances; la dernière lieue d'une journée de marche
paraît plus longue que la première. En est-il de même
pour l'œil? On a fait des expériences délicates qui mettent
ce point hors de doute. Si l'on essaie de diviser une
droite horizontale perpendiculaire aux rayons visuels en deux
parties égales, on placera en moyenne le point de division
au milieu. Nous disons en moyenne, car si l'on répète plusieurs
fois l'opération, les erreurs se trouveront tantôt à droite,
tantôt à gauche, de manière à se compenser et à s'annuler.

Supposons que sur la moitié de gauche de cette ligne on
marque de distance en distance quelques points et qu'on
fasse ensuite répéter l'expérience[2], le point de division sera
en moyenne vers la gauche.

D'où provient donc que maintenant la portion de gauche
lui paraît aussi longue que la portion de droite, bien qu'elle
soit plus petite? Cela provient évidemment des points que
l'on a marqués sur cette partie et qui ont eu pour effet d'interrompre
l'œil dans sa marche et d'augmenter sa fatigue.
C'est comme le piéton qui voyage avec un ami qui l'arrête à
chaque pas pour lui communiquer une observation.

Quant à la cause de ce surcroît de fatigue, elle est toute
mécanique. Il y a force perdue pour le mouvement[3] chaque
fois qu'un corps passe du repos au mouvement, ou réciproquement,
ou même quand il y a simplement changement de
vitesse. C'est ainsi qu'un cheval doit faire plus d'effort pour
mettre en branle une lourde charrette que pour la traîner
dès qu'elle est en marche. Il suit de là que l'effort que doit
faire l'œil pour mesurer une ligne se compose de plusieurs
efforts consécutifs: le premier pour se mettre en mouvement,
le second pour parcourir cette ligne, le troisième pour s'arrêter.
Le premier et le dernier interviennent dans la mesure
de toute ligne, quelle qu'en soit la longueur. Et, par suite, si
l'on compare deux lignes de grandeurs différentes, la plus
petite sera comparativement plus augmentée que la plus
grande. Supposons, par exemple, que cet effort perdu corresponde
à une longueur d'un millimètre; une ligne d'un
centimètre sera vue comme si elle avait onze millimètres, et
une ligne de deux centimètres, double, par conséquent,
paraîtra comme une ligne de vingt et un millimètres, ce qui
n'est pas le double de onze millimètres.

De même, si l'on divise une ligne verticale, on placera en
général le point de division trop haut. Cela provient de ce
que le muscle qui tire l'œil en haut pour lui faire apprécier la
moitié supérieure, est plus faible que celui qui l'abaisse pour lui
faire apprécier la moitié inférieure. La même expérience peut
subir une petite modification qui la rend saisissante. Si l'on
examine un 8 imprimé, ou une S, un Z, un X, on trouvera
la partie supérieure un peu plus petite que la partie inférieure.
Cela existe en fait. Mais si l'on retourne le chiffre
ou la lettre, on trouvera que cette différence est énorme.
Dans la position ordinaire, la différence réelle est amoindrie,
elle est agrandie, au contraire, quand le chiffre ou la lettre est
renversé. La notion que nous avons de la grandeur respective
des deux parties du 8 ne dépend donc pas uniquement
de leur rapport réel, mais encore de nos organes.

Il suit de là que si l'on est borgne ou si l'on ferme volontairement
un œil, on divisera inexactement, en dehors de
tout exercice préalable, une ligne horizontale, à moins
d'avoir le muscle qui tire l'œil en dehors exactement de la
même force que celui qui tire l'œil en dedans. Si le muscle
externe d'un œil vient à être atteint de paralysie, le malade
pendant quelque temps verra les objets plus éloignés de cet
œil qu'ils ne le seront en réalité. Peu à peu cependant il
s'habituera à juger plus sainement de la position des objets.
Guérissez-le, il éprouvera encore le même inconvénient, mais
en sens contraire.

On commettrait des erreurs semblables, si l'on avait à
diviser une ligne placée dans la direction de l'axe optique; on
placerait le point de division beaucoup trop près de l'œil.

On pourrait multiplier ces exemples, mais nous passons
immédiatement à la notion de direction.

On voit sans peine comment nous avons la notion de haut
et de bas, de droite et de gauche. Pour suivre un point qui
se meut de bas en haut, nous devons faire tourner l'œil sur
lui-même en le tirant par le muscle supérieur. Si le point se
meut de haut en bas, l'œil sera tiré par le muscle inférieur.
Pour apprécier la direction d'un point qui se meut vers la
droite, on tire l'œil droit avec le muscle externe, l'œil
gauche avec le muscle interne, et l'inverse a lieu quand le
point se dirige vers la gauche.

Par parenthèse, comme l'œil tourne autour de son centre
il résulte de là que la tache jaune est animée d'un mouvement
opposé à celui de la pupille; et cette considération
réduit à néant toutes les difficultés que l'on trouve dans le
fait que l'image peinte sur la rétine est renversée, c'est à dire
que dans l'image, par exemple, d'un jardin public, tous les
promeneurs marchent comme les antipodes, la tête en bas.
L'esprit n'a, en aucune façon, connaissance de l'image peinte
sur la rétine.

Quant à la direction en avant ou en arrière, nous l'apprécions
par les variations de l'effort que nous devons faire pour
diriger nos deux yeux vers le point de l'espace que nous considérons,
et dans la vision monoculaire, par la variation de
l'effort dit d'accommodation.

Toute direction intermédiaire entre ces directions cardinales
exige une combinaison d'actions des différents muscles
de l'œil. Et la notion correspondante suit le sentiment
de la variété des efforts.

La notion de la situation dans l'espace implique celles de
distance et de direction.

La notion de forme implique aussi celles de distance et de
direction, et, en outre, celle de variation de direction, ou
d'angle.

L'angle est, en effet, la différence de deux directions[4].

Comment apprécierons-nous cette différence? Par l'effort
qu'il faut faire pour passer de l'une à l'autre. Ici, comme pour
les distances, cet effort se compose d'un effort variable proportionnellement
à la grandeur de l'angle et d'un effort fixe
nécessaire pour le passage du repos au mouvement et du
mouvement au repos. Il suit de là que deux angles égaux,
dont l'un est divisé par des droites en plusieurs angles plus
petits, paraîtront inégaux. Et c'est ce qui a lieu en effet,
l'angle divisé est jugé plus grand. Une autre conséquence,
c'est que l'angle obtus paraîtra comparativement moins
ouvert que l'angle aigu; ou encore que deux angles dans le
rapport réel de 50 à 100 sont vus dans le rapport apparent,
par exemple, de 51 à 101. C'est ce que prouve la figure
ci-jointe, où le prolongement de la ligne A B semble être en
E, tandis qu'il est en D, exactement comme si l'angle ABC
s'était rétréci ou l'angle BCD agrandi. En fait, ils apparaissent
agrandis tous les deux de la même quantité, mais cela
suffit pour produire l'écart.


[image: ]


Voici une autre illusion frappante reposant sur la même
cause.


[image: ]


En dépit de l'apparence, les droites AB et CD de la figure
ci-dessus sont parallèles, et ce sont les lignes obliques qui
leur donnent l'air de converger vers la droite. Le jugement
que nous portons sur le parallélisme ou l'obliquité n'est donc
pas le résultat du parallélisme ou de l'obliquité réelle; il
n'est pas non plus le résultat de la forme de l'image tracée
sur la rétine, puisque les lignes AB, CD étaient jugées parallèles
avant le tracé des obliques et que ce tracé n'a modifié
en rien l'image des droites sur la rétine.

Ce phénomène, comme on peut le démontrer d'un grand
nombre de façons diverses, provient de ce que notre œil
agrandit en somme les angles aigus; et cet agrandissement
comparatif des angles aigus formés par les parallèles AB et
CD et les obliques fait en apparence converger celles-là
vers la droite.

Cette propriété reconnue, on peut créer à volonté des illusions
d'optique. On peut donner à une ligne droite les apparences
d'une ligne brisée, d'une ligne courbe ou sinueuse,
on peut dévier des verticales, en un mot, faire porter sur
la forme des jugements erronés. Ces jugements, qui seuls
apparaissent à la conscience et semblent être des affirmations
directes des sens, sont, comme on le voit, des conclusions
fondées sur certains états internes et sur d'autres
jugements antérieurs. Ainsi, reprenons l'exemple de nos
parallèles qui paraissent converger vers la droite. Nous affirmons
de deux droites qu'elles sont parallèles lorsqu'elles présentent
certains caractères qui sollicitent nos sens d'une
certaine façon; nous jugeons qu'elles sont convergentes
quand elles présentent d'autres caractères. Or, si je vois converger
deux droites qui pourtant en fait sont parallèles, et
si cette vue s'impose à moi, c'est que je reconnais en elles
les caractères de la convergence; ces caractères sont donc en
moi, sont subjectifs; et d'où proviennent-ils? Encore une fois
de l'habitude ou de l'instinct. J'ai exercé mes sens à juger du
parallélisme ou de la convergence de deux lignes, malgré
les lois de la perspective qui en altèrent la direction.
Je me suis créé à cet égard certaines règles; j'ai appris à
reconnaître la réalité d'après les caractères subjectifs de mes
sensations. Lorsque ces caractères se présentent à moi, et
quelle que soit la cause qui les produise, qu'elle soit ordinaire
ou extraordinaire, mon jugement est commandé par
l'habitude acquise[5].

Le jugement que je porte est donc la conclusion d'un raisonnement
inductif inconscient qu'on pourrait énoncer
comme suit: jusqu'à présent, quand j'ai éprouvé telles sensations
musculaires en considérant des lignes droites, j'ai
trouvé qu'elles étaient convergentes; comme j'éprouve ces
mêmes sensations musculaires, les lignes présentes sont convergentes.
Cela est si vrai que, si nous plaçons la figure
devant l'œil, à peu près suivant l'axe visuel, de manière à
voir fuir les parallèles, le parallélisme reparaît, bien que, en
fait, l'image peinte sur la rétine soit maintenant celle de
lignes convergentes. Dans cette position, l'effet des hachures
est affaibli et elles se réduisent à une ombre; il ne reste que
les lignes non altérées, et rien ne nous empêche dès lors d'en
apprécier le parallélisme[6].

C'est de cette façon qu'on s'explique que nous ayons
appris à juger de la forme des objets, malgré les illusions de
la perspective; un étang circulaire devrait nous paraître ovale;
et pourtant notre esprit s'habitue si bien à redresser l'affirmation
de nos sens que, même dans un tableau, dans un dessin,
nous voyons bien un cercle là où il n'y a qu'un ovale de tracé.

De même nous jugeons de la grandeur d'un objet d'après
la distance où nous croyons qu'il est placé. C'est ainsi que
chacun se fait une idée différente des dimensions de la lune.
Pour les uns, elle est de la grandeur d'une table; pour d'autres,
d'une assiette; pour d'autres encore, d'une soucoupe, suivant
qu'on se la figure plus ou moins éloignée de nous. Regardée
à travers un tube, elle paraît tout au plus avoir le diamètre
d'une pièce de cinq francs. A l'inverse, une mouche nous fait
quelquefois l'effet d'un énorme oiseau volant dans les airs.

Nous ne nous faisons aucune idée de la grandeur du
cadran d'une cathédrale ou du coq qui surmonte un clocher,
de l'élévation d'une montagne et, en général, des objets
qui sont en dehors du cercle de notre expérience journalière.

En revanche, quand nous connaissons les proportions d'un
objet, nous sommes trompés, pour ainsi dire, en sens contraire.
Ainsi, nous sommes familiarisés avec la taille ordinaire
de l'homme; de là il suit qu'un homme qui nous
apparaît au loin dans la plaine ou au sommet d'un clocher
ou d'une colline, n'est pas soumis aux règles de la perspective;
nous le voyons tel qu'il est. Par contre, les statues
colossales, placées à hauteur convenable, nous paraissent de
grandeur naturelle. Il en est de même des personnages des
tableaux peints, par exemple, au plafond des églises, bien
que leurs dimensions soient parfois considérables.

On me dira peut-être que tous ces mouvements de l'œil,
on ne les sent pas, qu'on juge de la forme des objets sans
les faire mouvoir, que le jugement est instantané.

Sans doute. Voici l'explication de ce fait.

La rétine est une surface sensible à la lumière, mais elle
ne l'est pas également dans toute son étendue. Cette sensibilité
s'affaiblit en rayonnant à partir de la tache jaune.
Primitivement, l'œil, pour juger d'un contour, promène la
tache jaune sur tous ses points. Pendant qu'il est attaché sur
un point, le reste du contour affecte diversement d'autres
parties de la rétine et, par expérience, l'œil sait quels mouvements
il devrait faire pour amener successivement sur la
tache jaune les autres points de la figure; et en conséquence
il peut se dispenser d'exécuter ces mouvements. Je sais
aujourd'hui, sans que j'aie besoin pour cela de recourir
à l'expérience, comment je devrais m'y prendre pour toucher
du doigt un lieu déterminé. Je saisis immédiatement
la distance de deux pointes de compas qu'on appuierait
sur la paume de ma main. Il en est de même pour l'œil. La
rétine permet donc d'avoir d'emblée la connaissance du
contour et de la surface, tandis que, réduite à la tache jaune,
elle nous mettrait seulement en état d'acquérir successivement
cette même connaissance, à la façon de la main de
l'aveugle se promenant sur les objets[7].

C'est la faculté de diriger volontairement et en le sachant
la force dont nous disposons, c'est le sentiment de la motilité,
en un mot, qui nous met en état de connaître l'existence des
objets extérieurs et leurs formes.

Ce sens agit avec d'autant plus de perfection qu'il a à
ses ordres un instrument plus précis. De longues tiges,
antennes ou bras, terminées par des points sensibles bien
déterminés et mus par des muscles délicats, sont à cet
égard d'excellents organes. Nos mains remplissent ces
conditions. On sait quelle rare perfection atteint le sens, dit
improprement, du toucher, ou plutôt le sens musculaire
chez les aveugles nés. Les clairvoyants peuvent avec un
peu d'exercice acquérir une délicatesse aussi grande.
Marmontel, dans ses Mémoires, parle d'un certain Hubert,
qui, les mains derrière le dos, avec du papier et des ciseaux,
découpait le portrait des personnes présentes, dans n'importe
quelle attitude[8].

Mais, quelque habiles que soient nos mains, elles ne peuvent
se comparer à l'œil. Les mains, en effet, ne peuvent
juger des grandeurs ou des contours que par contact, l'œil les
juge à distance. Il suit les formes des objets avec une précision
admirable, grâce à la sensibilité variée des points de la
rétine autour de la tache jaune, et il est servi par des
muscles symétriques et délicats qui transmettent immédiatement
et nettement à l'âme les moindres sinuosités des
surfaces. Il faut donc distinguer les propriétés optiques de
l'œil de ses propriétés musculaires. Comme instrument
d'optique, il nous fournit les notions de lumière et de couleur;
comme instrument du sens de la motilité, il nous fournit la
notion de forme, et, sous ce rapport, sa mobilité et la sensibilité
particulière de la tache jaune sont ses qualités essentielles;
peu importe la forme de l'image qui se peint sur la
rétine et les couleurs qu'elle reflète.



[1] Inutile de faire remarquer que l'enfant se servira plutôt du terme
vivant, le mot sensible lui étant inconnu. Mais pour lui vie est synonyme
de sensibilité; et, au fond, n'est-ce pas la même chose?



[2] Il est de toute nécessité, quand on fait cette expérience, que l'expérimentateur
ne soit pas prévenu de ce qui va se produire.



[3] Cette force perdue pour le mouvement produit un changement d'état
du mobile.



[4] Ainsi, un triangle est connu quand on connaît la longueur de ses côtés
et leurs directions.



[5] On sait que dans les monuments grecs, il y a fort peu de lignes exactement
droites, verticales ou parallèles. Ainsi, les colonnes angulaires d'un
temple convergent vers un point idéal situé dans le ciel. C'est que l'architecte
a senti qu'il devait agrandir l'angle obtus formé par elles et les
obliques du fronton.



[6] Ceux qui voudraient avoir plus de détails sur ce sujet peuvent lire,
dans les Bulletins de l'Académie royale de Belgique, 2e série, t. XIX, n° 2,
et t. XX, n° 6, les deux notes que nous y avons insérées sur certaines
illusions d'optique.



[7] Spencer est donc dans l'erreur, ce nous semble, quand il croit trouver
dans des propriétés—un peu mystérieuses—du tissu de la rétine, la
cause de la vivacité des impressions visuelles et de la facilité avec laquelle
elles sont renouvelées par le souvenir. L'œil se rappelle assez facilement
les contours parce qu'il se meut avec une précision obtenue de longue
date. Mais nous croyons que les impressions de l'ouïe sont encore bien
autrement susceptibles d'être reproduites avec vivacité et fidélité. Quelle
différence entre la manière, toujours plus ou moins confuse, dont on se
représente un paysage ou les traits d'une personne, et la netteté avec
laquelle on se remémore les paroles, le son de la voix, le chant! C'est
qu'ici l'appareil reproducteur est essentiellement le larynx, qui, dans
l'acte du souvenir, refait, d'une manière affaiblie à la vérité, tous les mouvements
qui caractérisent l'acte réel. (Cf. Herbert Spencer, Principes
de psychologie, §§ 68, 97, 118; pages 171, 233, 264 de la traduction française.)



[8] Livre VII. «On eût dit, ajoute Marmontel, qu'il avait les yeux au
bout des doigts.»






 



IV




LA SENSATION

Il est jusqu'à présent établi que tout jugement conscient
est la conclusion d'une série de jugements enfouis dans
l'inconscience, et qu'ainsi, pour leur étude, le sens intime
ne peut nous être d'aucun secours. Les jugements inconscients
appartiennent au passé de notre individu, et comme
ce passé se perd à son tour dans celui de l'espèce, nous voilà
conduit à rechercher les prémisses d'un jugement actuel
dans les actes intellectuels des premiers êtres sensibles. Or,
l'on est porté à croire, par une série d'inductions fondées sur
la géologie, que les premiers êtres apparus sur le globe
étaient d'une simplicité tout à fait élémentaire; et la paléontologie,
dont les découvertes sont confirmées par l'embryogénie,
nous montre que les organes des sens n'ont pas toujours
été aussi perfectionnés qu'ils le sont maintenant.
Aujourd'hui encore, il y a des êtres sensibles, comme les
monères, sans aucune espèce d'organisation, et tout animal
naît d'un œuf qui en soi n'est guère plus compliqué qu'une
monère. Le problème consisterait à tirer d'une sensibilité
rudimentaire et primitive les sensibilités spécifiques, sensibilités
pour la lumière, la pression, le son, la chaleur, etc.,
qui n'en seraient ainsi que des modes.

Cette manière de concevoir les phénomènes psychiques
est justifiée par les idées que l'on a aujourd'hui sur les phénomènes
physiques.

I. La sensibilité élémentaire et ses modes comparés au mouvement et à
ses transformations. La mesure des sensations. La loi de Weber:
tout accroissement de la sensation correspond à un accroissement
d'excitation constamment proportionnel à celle-ci. Critique de cette
loi. Les trois lois de la sensation. Déductions et conséquences.

Actuellement, en effet, la science tend à ramener tous les
phénomènes de la nature matérielle à des mouvements soit
de transport dans l'espace, soit moléculaires. Le mouvement
est l'expression de la force; quand la force n'engendre pas de
transport visible, elle produit un mouvement moléculaire.
Ainsi, lorsqu'une force écartant une corde de violon de sa
position de repos, lui en a donné une autre où un obstacle la
maintient, cette force se traduit en mouvements moléculaires
vibratoires tant de la corde que de l'obstacle. Si l'on fait cesser
cet arrêt, ces mouvements moléculaires se transforment en
mouvement de transport, puis, la position de repos dépassée,
ce mouvement de transport se convertit à son tour graduellement
en mouvements moléculaires. Le mouvement de va-et-vient
se continue jusqu'à ce qu'il soit amorti par la résistance
de l'air et des points d'attache et par la roideur de la corde.
Quant aux qualités des corps, on les attribue au mouvement
soit des molécules, soit des atomes qui les constituent. C'est
la nature particulière du mouvement moléculaire qui fait
qu'un corps est solide, liquide ou gazeux, sonore ou lumineux,
et c'est du mouvement des atomes que dérivent ses
propriétés chimiques.

Sans doute, on ne peut guère actuellement soupçonner à
quelle différence dans les mouvements constitutifs est due,
par exemple, la différence de l'or et de l'argent; mais l'idée
que c'est dans ces mouvements qu'il faut la chercher n'en
est pas moins universellement admise.

Le mouvement moléculaire ou atomique est interne. Il
diffère du mouvement visible ou du transport dans l'espace,
en ce qu'il ne fait pas sortir le corps du lieu qu'il occupe.
L'exemple de la corde de violon peut nous donner une idée
de cette différence. Chaque partie de la corde change de
place et manifeste un mouvement sensible. La corde, elle,
ne se transporte pas dans l'espace; elle reste attachée au
violon; elle oscille seulement autour d'une position moyenne.
C'est sous cette dernière forme qu'on doit se représenter le
mouvement moléculaire ou atomique.

Si cette conception moderne est vraie, il en résulte que
l'univers matériel apparaîtrait à notre intelligence, supposé
qu'elle fût parfaite, comme composé de groupes différents
d'atomes, groupes mobiles dans l'espace, pendant que
tous les atomes oscillent autour dun centre d'équilibre. Elle
n'y verrait pas d'autre variété que celle dépendant de la
vitesse et de la direction des groupes, de la rapidité et du
sens de la vibration des atomes.

Mais il y a plus. La science actuelle, depuis la découverte
de l'équivalent mécanique de la chaleur et du principe de
la conservation de la force, regarde avec raison le mouvement
de transport et le mouvement moléculaire comme pouvant
se transformer l'un dans l'autre, et nos muscles, ainsi
que nos machines à vapeur, ne sont pas autre chose que des
appareils appropriés à opérer cette transformation.

De là, une conséquence importante: c'est que, idéalement,
les phénomènes les plus divers en apparence, comme la chaleur,
la lumière, le bruit, que l'admiration qu'on éprouve
devant un beau tableau de Rubens ou le plaisir que nous
procure un opéra de Rossini, sont dus à des causes extérieures
réductibles l'une à l'autre et, par conséquent, au
fond, identiques. Elles se ramènent, en effet, toutes au mouvement
et leurs différences tiennent à la diversité des appareils
sensoriels qui les perçoivent.

Une semblable réduction est-elle possible pour les phénomènes
de la sensibilité? Essayons d'y arriver. Il nous faut
pour cela étudier la sensation, abstraction faite de sa qualité,
et rechercher d'après quelles lois elle croît ou elle diminue,
sous l'influence de l'excitation.

Nous savons que, dans ce but, nous devons dresser une
double échelle: d'un côté, on doit inscrire les intensités successives
de la cause physique que l'on fait croître ou décroître
uniformément; de l'autre, les grandeurs respectives du phénomène
psychique de la sensation qui y correspond. Mais
pour cela, il faut mesurer la sensation, arriver à la représenter
en nombres, à pouvoir dire que telle sensation est le
double ou la moitié de telle autre. Le sens intime nous
apprend seulement si elle est égale, plus forte ou plus faible,
mais ne nous fait pas connaître exactement le degré. C'est
là une grande difficulté, qu'on est parvenu heureusement à
tourner et à vaincre.

La question de la mesure des sensations avait déjà été
en quelque sorte entrevue par des savants du siècle dernier
ou du commencement de ce siècle; mais ce fut un Allemand,
Weber, qui, par des recherches étendues, prépara un travail
d'ensemble et qui formula le premier une loi à laquelle
Fechner a donné le nom de son inventeur. Enfin, c'est à
Fechner que revient la gloire d'avoir coordonné les travaux
de ses devanciers et de ses contemporains, et de les avoir
complétés par ses propres découvertes.

Trois méthodes ont été employées par ces savants pour
arriver à la mesure des sensations. Comme le but de ce travail
n'est pas d'entrer dans le détail de ces investigations,
nous nous contenterons de donner un exemple de l'emploi de
la première méthode.

Soient A et B deux poids à comparer. La différence entre
eux peut être assez faible pour qu'on ne la perçoive pas et qu'on
les juge égaux. Par contre, si cette différence est considérable,
elle n'échappera pas au sentiment. Si donc on fait croître
la différence d'abord presque nulle des poids A et B, en augmentant,
par exemple, le poids B, il arrivera un moment où,
d'imperceptible qu'elle était, la différence deviendra perceptible.
A ce moment, on peut dire que la sensation de poids a
crû d'une certaine quantité, qui, dans le cas présent, est la
quantité la plus petite possible qui soit appréciable. Si maintenant
je compare le poids B ainsi obtenu avec un poids C,
que l'on va faire croître de la même façon jusqu'au moment
où je juge que C est plus lourd que B, on pourra dire que la
sensation de poids a crû chez moi d'une nouvelle quantité égale
à la première, puisque c'est encore la plus petite quantité possible
qui s'ajoute à la sensation. On conçoit sans peine qu'on
puisse ainsi, d'un côté, obtenir une série de poids A, B, C, D,
qui nous procurent, de l'autre côté, des sensations différant
d'une même quantité appréciable.

On peut appliquer cette même méthode à la sensation de
lumière. Qu'on imagine une série de bandes parallèles de même
épaisseur et teintées par différents tons de gris, allant du
plus foncé au plus clair et choisis de telle façon que les contrastes
sensibles entre deux teintes voisines soient partout
jugés égaux; on pourra dire que la sensation de lumière
croît de l'une à l'autre de quantités équivalentes.

Ce procédé, comme on le voit, est applicable aux sensations
de son, de chaleur, de pression. Il n'est pas irréprochable
au point de vue de l'exactitude; mais les deux autres
méthodes viennent le corriger dans ce qu'il peut présenter de
défectueux. Nous ne les exposons pas, parce que, pour les
bien saisir, il faut être initié aux mathématiques.

Ces trois méthodes conduisent à des résultats sensiblement
concordants, d'où ressort une loi d'une exactitude suffisante
entre certaines limites et qui porte le nom de loi de Weber.
En voici la formule:

Tout accroissement constant de la sensation correspond à
un accroissement d'excitation constamment proportionnel à
celle-ci.

Ainsi l'expérience nous apprend que la différence de deux
poids n'est perceptible que si l'un dépasse l'autre de 1/17.
Ce qui veut dire que je m'apercevrai de la différence d'un
gramme, si je compare des poids de 17 et de 18 grammes;
d'un hectogramme, si je comparé des poids de 17 et de
18 hectogrammes; d'un kilogramme, si je compare des poids
de 17 et de 18 kilogrammes. Mais je ne m'apercevrai pas
d'une différence d'un gramme ajouté à un poids d'un hectogramme,
et la différence d'un hectogramme, parfaitement
saisissable sur des poids d'environ 17 hectogrammes, cesse
de l'être pour des poids de plusieurs kilogrammes.

Pour qu'une lumière donnée subisse un accroissement
perceptible, il faut que cet accroissement soit du 1/100.

Le son doit croître par tiers, ainsi que la pression, la température.

La loi de Weber peut encore s'exprimer comme suit:

Pour que la sensation croisse en progression arithmétique,
il faut que l'excitation croisse suivant une progression géométrique.

On sait qu'une progression arithmétique est une série de
termes différant tous de la même quantité; et que, dans
une progression géométrique, un terme quelconque est égal
au terme précédent multiplié par le même nombre.

Ainsi, pour que la sensation croisse comme les termes
de la progression arithmétique 1, 2, 3, 4 ..., il faut que
l'excitation croisse soit comme 1, 2, 4, 8 ..., soit comme
1, 3, 9, 27 ..., soit selon toute autre progression géométrique[1].

Cette loi de Weber est conforme à des faits pour ainsi dire
habituels. La lumière d'une bougie, brillante dans l'obscurité,
est faible au jour, nulle en plein soleil. Le rayonnement
de cet astre éteint les étoiles; celui de la lune n'éteint que
les moins éclatantes. On distingue difficilement du dehors ce
qui se passe dans un appartement, parce que la lumière de
l'intérieur est très faible par rapport à celle de l'extérieur.
Le tic-tac de la pendule s'entendra parfaitement dans le
silence de la nuit et sera étouffé par les bruits de la journée.
On se trompera de quelques millimètres, si l'on essaie de
tracer à l'œil une ligne d'un décimètre, et de quelques centimètres,
si la ligne doit être d'un mètre.

Enfin, cette loi se trouve confirmée par une loi musicale
très anciennement connue; elle est précisément de même
nature: Le ton croît d'une octave si le nombre des vibrations
est doublé; de deux octaves, si ce nombre est quadruplé;
de trois octaves, s'il est octuplé, et ainsi de suite.

Cependant, cette loi de Weber, dans les limites les plus
favorables, n'est qu'approximative, ainsi que l'ont démontré
des expériences délicates que nous avons faites[2]; elle est
tout à fait insuffisante en dehors de ces limites, c'est à dire
quand l'excitation est très faible ou très forte. Prise à la
lettre, elle est sujette à des critiques de toute espèce qui ne
permettent en aucune façon d'y voir l'expression de la vérité
absolue.

Si la loi de Weber était absolument vraie, on pourrait dire
que la lecture d'un écrit, par exemple, devrait être également
facile, à quelque lumière qu'elle se fasse. Sans doute,
entre certaines limites, très éloignées d'ailleurs, on peut lire
distinctement; mais tout le monde sait que la lumière peut
être assez faible pour que la lecture devienne pénible et
même impossible; et, d'un autre côté, on peut supposer
une clarté assez forte pour que le lecteur soit ébloui et
devienne incapable de rien déchiffrer.

Weber, dans sa formule, ne tient non plus aucun compte
de l'état de l'organe. Or, c'est un fait bien connu encore, que
si, en plein jour, on entre dans une cave, on commence par
ne rien voir; puis, peu à peu on s'accoutume si bien à
l'obscurité que tous les objets y deviennent distincts. L'expérience
inverse est tout aussi concluante. Sortez de la cave,
et la lumière d'une simple bougie vous éblouira au premier
instant, de manière à paralyser complètement votre œil, et
peu à peu l'éblouissement disparaîtra.

Une autre remarque fondamentale, c'est que toute excitation
trop forte a pour effet de diminuer le caractère propre
de la sensation en lui donnant le caractère plus général du
malaise ou de la douleur. Le trop grand chaud n'est plus
perçu comme chaleur, mais comme douleur. Il en est de
même du trop grand froid, d'une pression trop considérable,
d'un bruit trop intense, d'une lumière trop éclatante. La
langue goûtera l'acidité du vitriol fortement étendu d'eau;
elle ne goûtera pas celle du vitriol pur, parce que l'impression
qu'elle en recevrait ressemblerait à celle qu'éprouve la
main soumise à la même action. C'est que l'organe s'épuise
vite sous des actions si puissantes et devient bientôt incapable
de remplir ses fonctions.

La sensation présente donc trois caractères. En premier
lieu, elle va en s'affaiblissant dès l'instant où elle apparaît;
en second lieu, pour croître, elle doit être provoquée par des
excitations de plus en plus fortes; en troisième lieu, à mesure
qu'elle croît, elle s'altère sensiblement et se transforme en
malaise, puis en douleur, et l'excitation peut même amener
la désorganisation, la destruction de la sensibilité.

De ces trois lois, la première, comme il a été dit, est confirmée
par des faits d'observation journalière. Entrez dans un bain
ou trop chaud ou trop froid, la première sensation que vous
éprouverez sera très vive, et elle diminuera bientôt. L'expérience
n'en a pas encore déterminé la formule, mais il est à
présumer que cet affaiblissement suit une marche progressive,
analogue à la manière dont un corps chaud placé dans
un milieu plus froid perd son calorique: cette perte est
d'autant plus sensible que la différence de sa température
avec celle des milieux est plus grande.

La seconde loi est amplement déterminée par l'expérience
entre des limites suffisamment étendues; elle est conforme à
celle qui exprime le travail nécessaire pour diminuer par la
pression le volume d'un gaz. On conçoit même sans l'aide
du calcul que la réduction progressive de ce volume exige
des quantités de travail de plus en plus considérables; en
d'autres termes, qu'il soit plus difficile, par exemple, de lui
faire, par la compression, perdre un litre quand il n'en a
plus que deux, que quand il en a encore dix.

Enfin, de la troisième loi, confirmée par l'observation,
vérifiée, mais imparfaitement, par l'expérience, il ressort que
l'organisme peut être assimilé à une corde élastique qui
vibre naturellement autour d'une position d'équilibre, qui
peut être écartée plus ou moins de cette position et qui se
rompt si l'écart est trop considérable.

Si ces analogies sont exactes—et rien n'empêche actuellement
de le croire—on peut en conclure que la sensation est
produite par une différence d'équilibre entre la force propre
à l'organisme et la force du milieu ambiant; qu'elle est
proportionnelle au travail que produit la chute d'une force
sur l'autre, et que, par cette chute, l'organisme est éloigné
ou rapproché de sa position d'équilibre, ce qui, dans le premier
cas, cause peine, et dans le second cas, plaisir.

Un exemple mettra le lecteur en état de comprendre cette
explication. On a chaud ou l'on a froid quand la température
de la peau est inférieure ou supérieure à celle du milieu
ambiant; voilà la rupture d'équilibre. Si elle est inférieure,
il y a chute de chaleur sur le corps; si elle est supérieure,
la chute se fait du corps sur le milieu ambiant. L'impression
est le travail de cette chute, tout à fait semblable au travail
d'une machine à vapeur. Enfin, le chaud ou le froid nous
seront agréables si le résultat de cet échange réciproque de
température nous rapproche de la température normale habituelle;
ils seront désagréables dans la supposition contraire[3].

La sensation n'est donc que le fait psychique interne correspondant
au fait physique externe de l'impression. Mais le
parallélisme exclut l'identité. C'est à dire que nous ne concevons
pas le passage de l'insensible au sensible; nous ne
concevons pas de premier terme à l'insensibilité. C'est ainsi
que nous ne pouvons concevoir la création de la matière, ni
la création du mouvement. Notre esprit ne peut se représenter
un état initial de l'univers que comme contenant déjà en lui-même
la matière, le mouvement et la sensibilité. Un philosophe
a dit: Donnez-moi de la matière et du mouvement et
je créerai le monde! Le monde physique, oui; mais le monde
psychique, non! Pour cela, il lui faudrait la matière sensible.

II. L'organisme homogène. L'organe de sens adventice. L'organe de
sens permanent. L'organisme complexe. Spécificité des organes de
sens.

L'être sensible le plus élémentaire qui se puisse concevoir
peut être comparé à une sphère dont les parois, de texture
homogène, renferment une substance élastique qui les tend.
Le degré de tension intérieure y est en proportion de la
pression extérieure. Supposez cette sphère sensible, elle ressentira
les changements du dehors sous la forme d'une
augmentation ou d'une diminution de tension, comme
malaise ou comme bien-être, suivant que la variation l'éloignera
ou la rapprochera de son état normal. D'ailleurs, tant
que les modifications du milieu où elle se trouve placée ont
lieu uniformément autour d'elle, sa forme sphérique ne sera
pas altérée; elle n'éprouvera pas de sensation proprement
dite, car elle ne ressent que son état présent, et non pas le
changement. A proprement parler, cette sphère n'est pas
encore un animal, elle n'est pas organisée; mais il faut peu
de chose pour quelle le devienne.

Admettons, en effet, que le milieu ne change pas également
partout autour de la sphère, mais commence par changer en
un endroit circonscrit en dehors de celle-ci. Pour se représenter
la chose, on peut imaginer que le changement provienne
d'un foyer de chaleur, par exemple. La sphère va
s'échauffer du côté tourné vers le foyer. Pendant quelques
instants, c'est de ce côté seulement que se fera la rupture
d'équilibre, que la tension se fera sentir. Ce côté sera, pendant
ces instants, un organe, mais un organe adventice et
instantané de sensation. Les parois de la sphère n'auront
plus partout la même composition et, comme la modification
affectera, suivant les cas, tantôt un point, tantôt un autre, on
peut dire que cette sphère sera un champ perpétuel d'organes
instantanés de sensations.

A partir de ce moment, la sphère est organisée, elle est un
animal dans le sens propre de ce mot.

En effet, à partir de ce moment, il y a en elle différenciation;
car dans l'organe elle sent le présent, tandis que dans le
reste de son corps elle continue à sentir le passé. Elle peut donc
apprécier le changement, puisque le changement fait pour
ainsi dire deux parts de son individu; et comme tous les
instants de la durée vont, par la formation successive d'organes
adventices, se relier l'un à l'autre, l'animal sera doué
d'une individualité psychique permanente.

L'organe ainsi formé aidera, en outre, l'animal à se conserver;
car la tension ou le relâchement local et circonscrit de
l'organe l'avertira, avant qu'il éprouve l'effet général, si le
changement qui se produit lui procurera peine ou plaisir.
Enfin, il lui servira d'instrument temporaire d'expérience,
puisqu'il pourra, par son moyen, explorer le milieu où il se
trouve et s'arrêter à temps devant le danger.

L'enveloppe de l'animal a donc en un de ses points subi
un changement momentané et plus ou moins profond. Si le
milieu reprend son état primitif, ce point tendra à revenir,
lui aussi, à sa forme première. Mais, en général, on peut
affirmer qu'il lui restera une trace ineffaçable, si faible
qu'elle soit, de l'action qu'il a subie. Si, par exemple, il est
pour une seconde fois soumis à la même action, il reprendra
plus facilement son rôle d'organe adventice. En effet, le
changement extérieur, quand il a affecté cette partie de
l'enveloppe, y a rencontré certaines résistances et il les a
vaincues; par là, les forces qui unissaient entre elles les
molécules de cette partie ont été, sinon détruites, tout au
moins affaiblies; et si ce même changement se reproduit
souvent sur ce même endroit, celui-ci finira par acquérir
une aptitude spéciale à se mettre rapidement à l'unisson avec
l'extérieur. C'est ainsi que le contact souvent répété d'un
aimant finit par aimanter un barreau d'acier, parce que les
molécules de celui-ci, souvent dérangées, finissent par rester
dans la position qu'on leur fait prendre.

Si donc, pour une raison ou pour une autre, un endroit
de l'être sensible est exposé à subir, de préférence à tout
autre, une action spéciale de la part de l'extérieur, il devient
de plus en plus apte à répondre à cette action, et l'organe
adventice se transforme en organe permanent.

L'organe permanent jouit de toutes les propriétés de
l'organe adventice, mais il en possède qui lui appartiennent
à lui seul. Son rôle terminé, l'organe adventice disparaît et
cède sa place à un autre; mais l'organe permanent joue
constamment le rôle d'avertisseur, les expériences passées
font son éducation, de manière qu'il devient le lien de l'association
des expériences, l'origine du perfectionnement intellectuel
de l'animal, la source première de l'évolution de
l'espèce. L'organe adventice est une sentinelle qui sait crier:
Qui vive! quand quelqu'un passe à la portée de ses regards;
l'organe permanent est un éclaireur qui bat le terrain pour
s'assurer de la présence d'un butin ou d'une proie et vient
rendre compte à son chef du résultat de ses investigations.

Jusqu'à présent, nous n'avons considéré dans la nature que
la force abstraite et nous n'avons fait entrer en nulle ligne
de compte les mouvements variés sous la forme desquels
elle peut se manifester. Or, on conçoit qu'il peut naître chez
l'animal autant d'organes qu'il y a d'espèces de mouvements
naturels. Ainsi, par exemple, du côté du corps tourné vers
la lumière, on admettra sans peine qu'il se forme un organe
spécialement sensible aux ondes lumineuses; et il se formera
de même des organes sensibles aux ondes sonores, aux vibrations
chimiques des atomes (odeurs et saveurs), aux rayons
de chaleur, etc.; et de ces organes, les uns deviendront permanents
(œil, oreille, narines, etc.), les autres resteront
adventices (chaleur, pression, etc.). Cette spécialisation des
organes s'explique par les mêmes principes. Pour fixer les
idées, imaginons que nous assistions à la formation d'un
organe auditif et qu'une onde sonore dont les molécules
exécutent mille vibrations par seconde vienne frapper les
molécules du corps. De celles-ci, les unes ont, par supposition,
un mouvement naturel de 1,000 à la seconde, les autres de
700, les autres de 950. Voici ce qui se produira. L'onde ébranlera
celles de la première espèce, ne parviendra pas à ébranler
les secondes et modifiera la constitution des troisièmes. Elle
n'ébranlera pas les secondes, non qu'elle soit sans action sur
elles, mais parce que le mouvement commencé sera à chaque
instant arrêté, comme quand un sonneur maladroit essaie
de mettre une cloche en branle. Et, quant aux molécules de
la troisième espèce, elle finira par leur imprimer un mouvement
vibratoire égal au sien, parce que leur mouvement
qui, par nature, serait un peu en avance ou un peu en retard,
sera un peu arrêté ou accéléré par celui des particules
sonores. Les résistances vaincues sont en partie brisées, de
sorte que cette même onde se propagera de plus en plus facilement
le long de la ligne qu'elle aura choisie, et qu'à la fin,
cette ligne elle-même finira par prendre naturellement ce
mouvement vibratoire dès que la première molécule sera mise
en branle.

C'est de cette façon que s'explique cette particularité dont
sont doués nos organes de sens, de nous fournir toujours la
même sensation, quelle que soit la cause qui les irrite.

Par ce qui précède on comprend aussi comment il se fait
qu'il y ait des lacunes dans notre sensibilité, c'est à dire que
nous n'ayons pas autant de sens qu'il y a de forces naturelles.
Si, par exemple, nous n'avons pas de sens magnétique,
c'est que le mode vibratoire des molécules d'un aimant
ne rencontre pas dans notre organisme des molécules dont
le mouvement naturel soit susceptible de se modifier de
manière à se mettre à l'unisson avec l'aimant. Mais si nous
n'avons pas ce sens, il n'en faut pas conclure que nous
sommes à l'abri des influences magnétiques; seulement, nous
les subissons sans pouvoir ni les prévoir, ni les reconnaître,
ni les éviter.

Ces considérations, en même temps que les lois de la sélection
naturelle en vertu desquelles le plus apte est appelé à
survivre, expliquent la position des organes de sens dans le
corps, leur accumulation vers la tête, l'aspect bilatéralement
symétrique de la plupart des animaux, et ce fait que les
organes destinés surtout à pressentir les chocs sont généralement
placés à l'extrémité de bras, d'antennes ou de pédoncules
quelconques.



[1] Pour les mathématiciens, la loi de Weber se formule comme suit: La
sensation est proportionnelle au logarithme de l'excitation.



[2] Voir notre ouvrage intitulé: Étude psychophysique. Recherches
théoriques et expérimentales sur la mesure des sensations. Bruxelles,
Muquardt, 1873. (Extrait du t. XXIII des Mémoires de l'Académie de
Belgique.)



[3] Dans un mémoire présenté à l'Académie royale de Belgique en juin
1875, imprimé dans le tome XXVI du Recueil in-8°, et portant pour titre
Théorie générale de la sensibilité (Bruxelles, Muquardt, 1876), nous avons
démontré toutes les propositions qu'ici et dans ce qui va suivre nous
nous contentons d'énoncer.








V




L'EFFORT

L'animal a maintenant des sensations différant qualitativement
et quantitativement, mais nous n'avons pas encore
traité en détail de ses perceptions. Nous savons seulement
que ses perceptions lui viennent par l'intermédiaire du sentiment
de la motilité.

I. Le jugement primitif. La matière et l'esprit. Notion du mouvement et
notions dérivées. Rôle de l'organe adventice ou permanent dans
l'acquisition de ces notions.

Pour aborder ce sujet, reprenons l'hypothèse d'un animal
tout élémentaire, et dans l'univers ne considérons qu'un corpuscule
matériel. Imaginons, pour fixer les idées, que ce
corpuscule agisse par contact sur l'animal en un point déterminé
de son corps. Ce point touché est un organe adventice
de pression, et l'animal y ressent une pression différenciée
des autres pressions qu'il subit. L'animal n'a pourtant pas
pour cela de sensation, car si la pression dure depuis un
certain temps, l'animal s'y est accommodé et il s'identifie avec
le corpuscule. Mais comme il est doué de mouvement, il
vient à le presser davantage (la supposition inverse, qu'il le
presserait moins, comporte la même analyse); il sent cette
fois-ci une pression, et il sait en même temps que sa sensation
est venue à la suite de son effort. Mais le corpuscule, de
son côté, s'est mis en mouvement; mouvement qui est la
résultante tant de sa propre figuration que de l'énergie de
l'animal et de la nature des obstacles qu'il rencontrera sur
sa route. Admettons qu'il vienne à se détacher. L'animal va
éprouver une diminution de pression à laquelle il ne pouvait
pas s'attendre. Au premier instant donc, il a ressenti une
pression, voulue à certains égards; mais au second instant,
il ressent une diminution de pression qui n'est pas un effet
de sa volonté. Admettons que, par un nouvel effort voulu, il
rejoigne le corpuscule et rétablisse l'égalité de pression, il
s'apercevra que cette égalité a été obtenue par lui, mais
qu'elle est venue à la suite d'une diminution qu'il n'avait
pas voulue. C'est la comparaison entre les effets voulus et les
mêmes effets non voulus qui lui donne l'idée de l'extérieur.
Il arrive de cette façon à reconnaître qu'il y a en dehors de lui
des causes semblables à lui, mais qui, à certains égards, sont
indépendantes de lui. C'est le premier jugement: il y a
quelque chose en dehors de moi.

Mais ce jugement lui-même, on le sent, est une conclusion
raisonnée. Pour le porter, il faut, en effet, que l'être
sensible ait compris que cette résistance, cet arrêt dans son
mouvement n'était pas voulu, ce qui suppose qu'il sait ce
que c'est qu'un mouvement voulu; et, d'un autre côté, il ne
peut comprendre ce que c'est que la volonté s'il n'a éprouvé
des sensations involontaires. Pour être averti de son existence,
il faut qu'il éprouve un changement d'état et, pour
juger qu'il y a changement d'état, il faut que son état antérieur
lui soit connu. Nous tournons donc dans un cercle
vicieux; c'est à dire que nous ne pouvons comprendre comment
se forme le premier jugement. Dès que nous avons ce
premier jugement, nous nous rendons fort bien compte de la
formation du second; mais l'origine du premier nous
échappe tout à fait.

Comme le jugement primitif implique volonté, conscience,
raisonnement, intelligence, nous voilà amené à dire de ces
facultés ce que nous avons dit de la sensibilité: que nous
ne pouvons les faire naître d'autre chose, quelles sont irréductibles,
créées ou éternelles au même titre que la matière
et le mouvement[1].

L'animal s'est donc reconnu comme force, en même temps
qu'il admet qu'il y a en dehors de lui quelque chose capable
de résister à sa force, de contrecarrer sa volonté. Cette
chose, c'est, pour lui comme pour nous, la matière. La matière,
c'est le nom commun que nous donnons à toutes les forces
qui arrêtent la volonté; c'est ce qui est opposé au moi
conscient, au moi esprit.

Poussons plus loin notre hypothèse. Imaginons que le
corpuscule se meuve de lui-même, que ce soit comme une proie
vivante et que l'animal le poursuive. Il est inutile, pensons-nous,
de faire remarquer qu'on peut renverser les termes de
la supposition, et que le raisonnement reste le même. Pour
le suivre, l'animal doit maintenir l'égalité de la pression, et
pour cela il doit à chaque instant faire de nouveaux efforts;
ces efforts sont voulus, mais ils sont commandés par autre
chose; il sent qu'il se meut, mais il se dit que le corps se
meut de même. Il acquiert de cette façon la notion du mouvement
continu, et le mouvement n'est pour lui que la manifestation
sensible du déploiement de sa force.

La notion du mouvement résulte donc d'une suite de comparaisons
entre des sentiments d'efforts et des sensations de
pressions voulus sous un certain rapport, non voulus sous
un autre rapport. Et l'on remarquera à ce sujet que cette
comparaison n'est possible que grâce à l'opposition toujours
actuelle entre l'état sensible de l'organe adventice et l'état
sensible du reste de la périphérie, le premier état se rapportant
au présent, le second au passé. Tels sont les jugements
subséquents.

Nous avons supposé que le corpuscule agissait par contact;
le raisonnement eût été identique si nous avions supposé
qu'il agissait à distance. Qu'il soit un point lumineux ou
sonore, une substance odorante, un foyer de chaleur, du
moment qu'il détermine la formation d'un organe, l'animal
pourra à son gré augmenter ou diminuer la sensation qu'il
éprouve ou se donner pour tâche de la maintenir égale.
Dans ce dernier cas, si le corpuscule est mobile, l'animal
devra le suivre, et son mouvement sera voulu dans son principe,
mais non voulu quant à la direction.

Une fois que l'animal a la notion du mouvement, il a par
là même, d'une façon plus ou moins obscure, les autres
notions cinématiques. La durée, c'est le mouvement abstrait;
le temps, un mouvement uniforme pris pour unité; la vitesse,
le rapport du mouvement au temps. La distance est appréciée
par la quantité d'effort nécessaire pour la parcourir; la
direction, par la position du point affecté par l'objet relativement
au corps de l'animal (voir plus loin). La situation ou
le lieu est le produit de la combinaison des notions de distance
et de direction; l'espace, c'est la synthèse des lieux
possibles. Enfin, la forme est une synthèse de distances et de
directions[2].

Savoir où est un objet, c'est savoir quel mouvement il
faut faire pour en recevoir telle ou telle sensation. Il ne
s'agit pas ici, bien entendu, de la position dans le sens mathématique
du mot. On est censé connaître le lieu d'une chose
quand on sait comment il faudrait se mouvoir pour s'en rapprocher,
s'en éloigner ou s'en garer. Peu importe d'ailleurs
que cette chose existe ou n'existe pas (lumière réfléchie), ou
qu'elle apparaisse là où elle n'est pas (lumière réfractée).

Cette connaissance ne pourrait se produire sans la formation
de l'organe adventice. Si, quand le vent souffle, nous
éprouvions un effet général, c'est le hasard seul qui pourrait
nous en préserver. Mais comme le vent donne lieu à la formation
d'un organe adventice du côté où il souffle, nous
devinons d'où il vient et nous pouvons ou lui tourner le dos,
ou interposer entre lui et nous des obstacles qui l'arrêtent.

L'organe adventice produit donc chez l'animal une orientation
adventice. A son défaut, il serait déconcerté et ne pourrait
suivre l'objet; avec son aide, il peut s'orienter. L'organe
le dirige, c'est un pilote qui le guide, qui lui fait éviter les
écueils et le conduit au port. Son rôle terminé, l'organe,
s'il est adventice, disparaît, et l'expérience momentanément
acquise est perdue pour l'avenir. S'il est permanent, l'orientation
de l'animal est permanente, il possède un axe naturel,
passant, par exemple, par l'organe et le centre de gravité.
Dès lors, il possède, à titre perpétuel, une règle et un compas
pour apprécier la position et la forme des objets, il peut
acquérir une expérience qui lui reste, et il est perfectible en
ce sens qu'il peut de plus en plus vite former son jugement
sur la position des corps ou sur la route qu'ils suivent.

Appelons directeur l'organe de sens qui guide la motilité.
Le jugement sur la forme et la position des objets est
d'autant plus exact que, d'un côté, cet organe est plus précis
et que, de l'autre côté, nous savons mieux apprécier les différences
d'effort.

Si nous voulons déterminer la direction du vent, nous
pouvons tourner la tête vers le point de l'horizon d'où il
semble venir, et par la position que nous devons prendre
nous trouvons le lieu d'origine. Mais cette détermination est
assez vague, parce que l'organe par lequel nous nous mettons
en rapport avec le vent, à savoir la peau du visage,
occupe une grande étendue sans présenter des parties plus
restreintes et notablement plus sensibles. Nous serons
mieux servis par la main, qui, se trouvant au bout du bras,
peut se placer plus nettement encore dans la direction vraie.
Tout le monde sait enfin que si l'on expose à l'air un doigt
humecté, l'évaporation précisera davantage encore le point
d'origine. Mais à coup sûr, si nous étions insensibles au mouvement
de l'air sur toute la surface du corps et que nous
eussions un organe mobile en forme de tube, dont le fond
serait seul sensible au vent, nous déterminerions la direction
d'autant plus exactement que le tube serait plus long et plus
étroit.

Ce que nous disons de la direction peut se dire des distances
ou grandeurs. Il est clair que les notions de l'animal à
cet égard seront plus ou moins nettes suivant ses aptitudes à
apprécier et à comparer les efforts qu'il fait en les parcourant.

Nous nous rendons, en effet, d'autant mieux compte de la
forme dun objet que nous en suivons les contours avec un
instrument plus exact; par exemple avec le corps en
marchant, ou avec la main, ou avec l'œil qui, à tous
égards, peut être assimilé à ce tube dont nous parlions
tantôt. Car on conçoit sans peine qu'il n'est pas nécessaire
que l'animal entier se meuve, du moment qu'il a la faculté
de mouvoir volontairement son organe autour de lui-même.
L'organe fait l'office de la main que l'aveugle immobile promène
sur le contour des objets qu'il tâte. Les différents replis
de la peau, les bras, les tentacules, les antennes, les oreilles,
le nez, l'œil, peuvent servir tour à tour de sens directeur. La
peau de la chauve-souris, le nez du chien, l'oreille du chat
sont pour ces animaux ce qu'est la main pour l'aveugle, l'œil
pour l'oiseau. Et le bras que projette la monère n'est qu'un
tentacule adventice qui sert à diriger ses mouvements et
à la renseigner sur les objets de l'espace qu'elle occupe.

L'animal a maintenant, d'une manière plus ou moins
confuse, la notion de l'existence du corpuscule et de ses évolutions
dans l'espace.

Telle est en germe la notion de l'univers: multipliez
les corpuscules, multipliez les sens, l'objet d'un côté sera
d'autant plus vaste, l'expérience de l'autre d'autant plus
complète et plus rapide.

II. L'effort et la résistance. La répétition de l'acte le rend de plus en plus
facile. Le mouvement volontaire, habituel, instinctif, réflexe. Intelligence
et automatisme.

Dans ce qui précède nous avons fait jouer le principal rôle
au sentiment de l'effort. Ce sentiment naît à la suite des
résistances qui s'opposent au mouvement voulu. L'animal,
par exemple, veut fuir ou poursuivre un objet, mais le mouvement
ne suit pas immédiatement sa volonté; il doit pour
cela déployer un effort et vaincre certaines résistances
qui proviennent d'un arrangement des molécules peu favorable
au mouvement. Le mouvement cependant finit par
se propager suivant la ligne des molécules dont la vibration
naturelle présente avec lui le moins de divergence,
et, en se propageant, il diminue encore cette divergence. De
là résulte que le même mouvement, quand il est voulu une
seconde fois, éprouve moins de résistance; et, à la longue, à
force de répétitions, il finit par se faire avec le plus
petit effort possible, avec un effort tellement faible qu'il
n'est plus senti.

Comment l'enfant apprend-il à lire? Il doit d'abord se
pénétrer de la forme des lettres. Dans les premiers temps, il
confond les a et les o, les n et les u, les b, les d, les p et les
q; il doit se livrer à beaucoup de comparaisons pour
reconnaître leurs caractères distinctifs; chaque fois qu'il
porte un jugement, qu'il dit d'un a que c'est un a et d'un o
que c'est un o, il a dû se raisonner à lui-même le pourquoi
de ce jugement. Mais par l'exercice, ce jugement
devient de plus en plus rapide, de manière que, ce premier
pas fait, on peut procéder avec lui à l'étude des syllabes. Il
faut maintenant qu'il apprenne à distinguer na de an, ou
de uo, ie de ei; nouvelles comparaisons, nouveaux raisonnements,
nouveaux exercices; puis, ces difficultés sont à leur
tour surmontées. On aborde alors la connaissance des mots,
puis des phrases. Que de temps, que d'efforts, que d'études
sont nécessaires avant qu'il en arrive à lire couramment! Il y
parvient cependant et, à la fin, il saisit immédiatement le
sens d'une phrase par la simple inspection du texte, comme
certains joueurs font d'un coup d'œil l'addition de cinq ou
six dés de dominos étalés devant eux. Arrivé à ce point, il n'a
plus même conscience des actes préliminaires par lesquels il
doit passer pour avoir l'intelligence de la phrase. Il ne
s'aperçoit plus qu'il épelle, qu'il juge de la forme des lettres
et de leur position respective dans les syllabes, etc.; il lui
semble qu'il comprend d'emblée ce qu'il lit. Et comment
apprend-il à tracer les lettres avec sa plume, à les assembler
pour en former des mots, à soigner l'orthographe?
Tous les premiers mouvements sont voulus, sont faits avec
pleine conscience,—il est inutile que nous refassions notre
analyse—et à la fin, il en arrivera à écrire sous la dictée,
sans même faire attention aux paroles qu'on prononce. La
main obéira d'elle-même au son qui frappera l'oreille.

L'exercice porte ici sur le sens musculaire. L'enfant n'a
pas procédé autrement pour apprendre à marcher: tous ses
pas ont d'abord été voulus, avant d'être naturels; c'est
ainsi qu'il apprend à voir ou plutôt à regarder, qu'il apprend
à entendre, à odorer, à goûter.

Dans ces perfectionnements successifs du mouvement, on
peut distinguer quatre moments principaux reliés entre eux
par un très grand nombre de moments intermédiaires: le mouvement
volontaire, habituel, instinctif, réflexe ou automatique.

On peut dire, d'une manière générale, que le mouvement
est volontaire quand on sait comment et pourquoi on le fait;
qu'il est habituel quand on le fait sans savoir comment;
instinctif quand on le fait sans savoir pourquoi; réflexe
quand on le fait sans le savoir.

L'habitude s'acquiert par l'exercice, et elle modifie l'organisme
jusque dans les ovules et les spermatozoïdes. La
modification des parents se retrouve donc à un degré plus ou
moins marqué chez les descendants, sous forme d'aptitude
ou de besoin d'abord, d'instinct ensuite.

Enfin, l'instinct lui-même finit par se transformer en
automatisme lorsque les mouvements se produisent à la
suite d'une impression non sentie. Ils s'exécutent alors sans
connaissance, mais la connaissance a présidé à leur naissance.
Telle est l'explication de l'admirable finalité des mouvements
réflexes, de leur appropriation au but.

Si l'on extirpe d'une manière convenable les hémisphères
cérébraux de la grenouille, elle ne voit plus rien, n'entend
plus rien, ne cherche plus sa nourriture. Mais si on la jette
à l'eau, elle nage; si on lui met de la nourriture dans la
bouche, elle l'avale; si on l'excite, elle sautera en évitant les
obstacles auxquels elle pourrait se heurter. Coupez la grenouille
en deux et laissez tomber une goutte d'acide sur
l'une de ses pattes postérieures, l'autre patte cherchera à
l'enlever. L'homme, dans certains états pathologiques, peut
présenter des phénomènes identiques[3].

Ce sont les mouvements réflexes qui faisaient dire à Descartes
que les animaux sont des automates, et qui ont fait
dire à Huxley que «ce sont des machines, mais des machines
conscientes[4]».

C'est l'habitude ou l'instinct, suivant les cas, qui fait que
nous nous représentons comme douées d'existence matérielle
les figures reflétées dans un miroir; c'est une habitude
plus profonde et plus invétérée qui nous fait attribuer un
corps aux images de nos rêves ou de notre délire. L'habitude
nous explique un grand nombre d'illusions comme
celles dont nous nous sommes occupé. C'est par l'habitude
enfin, par un exercice répété, que nous dressons les animaux
à notre usage. Le premier chien à qui on a appris
à arrêter le gibier a dû comprendre que c'était un moyen de
s'attirer les caresses et les bons soins de son maître; sa
volonté consciente a été primitivement nécessaire pour cet
acte. Peu à peu, l'acte est devenu habituel. Puis l'habitude,
transmise aux descendants, a donné la race des chiens
d'arrêt qui aujourd'hui restent immobiles devant le gibier,
sans savoir pourquoi.

Si le poulet, à peine sorti de l'œuf, se précipite sur le grain
qu'on lui jette, si le veau ou le chevreau, immédiatement
après leur naissance, savent se conduire dans leur étable, si
l'oiseau construit son nid avec un art admirable, n'en doutez
pas, chacun des détails de ces actes ont été autrefois voulus,
exécutés avec conscience successivement et progressivement
par leurs ancêtres.

Comme on le voit, l'explication que nous donnons de la
transformation du mouvement voulu en mouvement réflexe
est fondé sur les mêmes principes que celle de la formation
des organes adventices, permanents, puis spécifiques.

A mesure que l'effort est moindre, le sentiment de l'effort,
qui n'est autre que la conscience, est moins prononcé. L'état
de conscience passe insensiblement à l'état d'inconscience.
La conscience accompagne toujours la volonté, elle n'accompagne
jamais la réflexivité.

L'explication donnée ici des phénomènes psychiques est
l'inverse de celle que l'on soutient ordinairement. On dit généralement
que l'intelligence passe de l'état d'inconscience à
celui de conscience. Nous pensons le contraire. Tous nos
actes intellectuels ont commencé par être conscients, sinon
en nous, du moins en nos ancêtres. Le domaine de l'inconscience
a été formé par les dépôts des âges passés, par l'accumulation
des traces fixées des impressions reçues, et il a son
expression physique variable dans le caractère spécifique de
l'individu, caractère obtenu par une action lente et qui peut
être également détruit à la longue. La vie consciente de
l'individu favorise ses progrès personnels dont quelques uns
passeront à sa descendance sous forme d'aptitudes d'abord,
d'instinct ensuite et, en dernier lieu, de connexions réflexes.
L'intelligence progresse donc vers l'instinct et l'automatisme.
L'intelligence consciente est l'ébauche embryonnaire d'une
faculté dont l'instinct constitue une forme plus élevée et
l'automatisme l'expression parfaite. Cette proposition peut
paraître paradoxale. Mais, en fait, l'ouvrier obligé de réfléchir
continuellement à la manière dont il doit manier son
outil et au but de chacun de ses mouvements, n'est-il pas
au dessous de celui qui, maître de sa main et de son art,
exécute son travail machinalement et peut, tout en travaillant,
chanter, causer ou penser à son aise? L'intelligence
aboutit donc à sa négation, à l'automatisme qui n'en est,
pour ainsi dire, que la cristallisation. N'oublions pas toutefois
que l'instinct et l'automatisme sont imperfectibles par
cela même qu'ils sont parfaits ou à peu près, tandis que
l'intelligence est l'instrument indispensable des progrès, tant
de l'individu que de l'espèce.



[1] La même conclusion est formulée par J. Tyndall, dans un article
serré et profond sur le Matérialisme et ses adversaires en Angleterre,
publié dans la Fortnightly Review, et reproduit par la Revue scientifique
du 6 novembre 1875.



[2] Dans notre Essai de logique scientifique, nous avons justifié la plupart
de ces définitions, p. 271 sqq.



[3] On peut lire, dans la Revue scientifique du 24 octobre 1874, p. 389, le
cas d'un soldat français atteint, à Bazeilles, d'une balle à la tête, et qui
présente périodiquement des phénomènes de réflexivité vraiment merveilleux.
Si Huxley ne les admettait pas comme vrais, nous aurions nous-même
de la peine à y croire.



[4] Revue scientifique, loc. cit., p. 391.








VI




CONCLUSION

I. Rapports de la conscience et de l'inconscience. L'homme et l'animal.
Le langage et le sentiment religieux. Le transformisme.

Il n'y a donc pas de différence essentielle entre les actes
conscients et les actes inconscients. La conscience ne peut par
suite servir de base à la distinction entre l'homme et les animaux.
D'ailleurs, qui a jamais compris d'une manière bien
nette les qualités magiques accordées par les psychologistes
de profession à ces mots: conscience de soi? Quand naît
cette prétendue faculté? Comment disparaît-elle parfois en
nous? Dans le passage de la veille au sommeil ou du sommeil
à la veille, à quel moment sort-on de la conscience pour
tomber dans l'inconscience, et réciproquement? Et le chien,
à qui on a lancé une pierre, qui jette des regards autour de
lui pour reconnaître le provocateur, qui se demande quel
peut être le but de l'agression, dans l'incertitude si on veut
le chasser ou le rappeler, ce chien ne pose-t-il pas des actes
aussi conscients que les nôtres, en pareil cas? Tout bien considéré,
ce mot, pour les psychologistes, n'a pas et ne peut avoir
de définition précise; il désigne plus ou moins vaguement
une certaine qualité de la pensée ou de la volonté à un certain
degré de développement. Ce vague est tellement inhérent
à cette idée que des philosophes ont été jusqu'à distinguer
des degrés de conscience à l'infini, une conscience de
la conscience de soi, puis une conscience de la conscience
de la conscience de soi. Et en fait, il n'y a pas moyen de
s'arrêter dans la voie de ces subtilités oiseuses.

Ainsi doit tomber cette barrière que l'on veut établir entre
l'homme et l'animal.

Au début de notre travail, nous avons dit que nous
aurions à répondre à cette question: Qu'est-ce qu'un animal?
acheminement vers cette autre question: Qu'est-ce que
l'homme? Nous avons accompli notre promesse.

L'âme animale est une somme d'instinct et de conscience.
Suivant les espèces, cette somme varie et par la quantité
absolue et par le rapport des deux parties qui la composent.

L'homme—celui de certaines races du moins—est un
animal chez qui la somme des actes conscients est notable
et l'emporte peut-être sur celle des actes inconscients instinctifs,
qui sont au surplus beaucoup plus nombreux qu'on ne
s'imagine généralement. Citons l'instinct de conservation, de
propagation, de pudeur, d'amour maternel.

On peut en dire autant du chien, de cet intelligent animal
qui comprend notre langage et nos gestes, devine nos intentions
et nos pensées, partage nos joies et nos douleurs, s'attache
et se dévoue avec le plus complet désintéressement, dont le
regard enfin, suivant l'expression de Mme de Stael, semble
déceler une âme humaine. Seulement, comparé à l'homme
des races perfectionnées, il lui est inférieur de beaucoup sous
le rapport de la quantité absolue d'intelligence. Cette infériorité
cependant ne paraît pas établir une différence plus
grande entre l'Australien et lui que celle qui sépare l'Australien
et l'Européen, ou même peut-être la plupart de nous
et le grand Newton.

Chez certaines espèces d'animaux, au contraire, la somme
des actes instinctifs l'emporte sur celle des actes conscients.
Les insectes notamment semblent, aux yeux de bien des
gens, avoir perdu la faculté de faire des actions réfléchies.
C'est là une erreur d'appréciation. Elle provient de ce que les
actes même qui dénotent chez les abeilles et les fourmis, par
exemple, une intelligence consciente très développée, disparaissent,
pour ainsi dire, devant la complication merveilleuse
des actes instinctifs auxquels elles se livrent. Mais
quand on compare la quantité microscopique de la substance
nerveuse de ces petits animaux à celle dont nous sommes
gratifiés, nous n'avons, ce semble, guère le droit de nous
targuer de notre supériorité.

Sans doute, le sujet ne laisse pas que de renfermer de
grandes difficultés; nous ne voulons signaler que l'origine
du langage, entre autres, et celle du sentiment religieux.
C'est à la philologie comparée et à l'ethnographie qu'incombe
surtout la tâche de les résoudre. Quels sont les premiers rudiments
du langage? Sous quelle forme s'est produite pour la
première fois l'idée de Dieu dans l'esprit de l'être intelligent?
Voilà comment, si l'on nous a bien compris, la science
doit se poser la question pour être le plus sûrement à même
d'y faire une réponse. S'il est démontré que ni le langage
ni le sentiment religieux ne peuvent se ramener à des actes
psychiques communs à l'homme et aux animaux, alors seulement
on pourra revendiquer pour l'homme une origine
distincte. Il a été dit plus haut que nous ne savons en
quoi l'or et l'argent diffèrent, attribuant cependant cette différence
au mouvement et au groupement des atomes, parce
que, dans le monde matériel, nous sommes poussés et, pouvons-nous
dire, autorisés à ramener tous les phénomènes à
l'unité. De même, dans le monde des esprits, la science,
malgré l'obscurité profonde qui entoure encore de nombreux
points, tend à ramener tous les actes intellectuels à un type
primordial.

Le transformisme reçoit par là une confirmation nouvelle.
La grande conception de Lamark, qui fait de tous les êtres
sensibles une chaîne continue dont les anneaux se sont
engendrés l'un l'autre et ramène à l'unité de vie les
types spécifiques les plus différents, cette conception
s'applique aux actes intellectuels les plus variés, qui dérivent
ainsi l'un de l'autre et, en dernière analyse, d'un premier
acte de conscience ou d'effort senti et voulu, suscité par une
première sensation.

II. De la rédaction des phénomènes psychiques aux phénomènes physiques.
La pensée peut-elle être conçue comme la transformation du
mouvement? Déplacement du problème. Considérations finales.

Jusqu'ici, notre étude a mis en évidence l'incommensurabilité
des phénomènes psychiques avec les phénomènes
physiques. Nous concevons à la rigueur comment, par une
suite de perfectionnements successifs, l'intelligence de la
monère peut en arriver à égaler celle de Newton ou même
une intelligence infinie pour qui l'univers n'a plus de secret,
et qui voit du même coup d'œil le passé et l'avenir. Cette
conception nous est d'autant plus facile que nous savons que
Newton est sorti d'un œuf qui, certes, au moment de sa fécondation,
n'avait pas une intelligence égale à celle d'un infusoire.
Et cependant nous ne pouvons comprendre en aucune
façon par quelle série de transformations il faudrait faire
passer une portion de substance semblable à celle du corps
de la monère, à l'état insensible, pour la convertir en une
substance douée de sensibilité[1].

Un savant éminent, Dubois-Reymond, dans une conférence
tenue à Leipzig, s'occupant de cette question de l'origine de
la pensée ou de la sensibilité, dit que l'esprit humain doit
renoncer à la sonder. Voici ce passage:

«Vis à vis des énigmes du monde matériel, le philosophe
dès longtemps est habitué à rendre avec une mâle résignation
l'ancien verdict écossais: Ignoramus. Il puise dans la
carrière victorieuse qu'il a déjà fournie la conviction tacite
que ce qu'il ignore encore aujourd'hui, il pourrait au moins,
dans certaines conditions, le savoir, et qu'il le saura peut-être
un jour. Mais vis à vis de la question, ce que c'est que
force et matière et comment elles donnent naissance à
la pensée, il faut qu'une fois pour toutes, il se résigne à
ce verdict beaucoup plus difficile à prononcer: Ignorabimus[2].»

Nous sommes, nous, de notre côté, arrivé à la conclusion
de l'irréductibilité du psychique au physique. Cependant,
notre esprit demande, pour ainsi dire avec instance, qu'on
ne le sépare pas par un abîme du monde matériel où il habite,
qu'on rétablisse l'unité entre le physique et le psychique. La
chose est désirée et désirable. Pour nous, nous l'avons dit
plusieurs fois, nous croyons qu'à sa naissance le monde
renfermait déjà l'intelligence aussi bien que la matière et le
mouvement. Examinons toutefois comment devraient procéder
ceux qui voudraient établir l'identité de la pensée et du
mouvement.

Allons hypothétiquement le plus loin qu'il nous est possible.

Une force extérieure a, sous forme de mouvement, agi sur
un appareil sensoriel. Elle va se transformer en chaleur,
courants électriques, décompositions chimiques, changement
de constitutions dans les liquides ou les solides de l'organisme.
Nous savons, en tout cas, une chose avec certitude,
c'est que cette force ne se perd pas. Poursuivons idéalement
cette force jusqu'au bout. Imaginons que le physiologiste,
chimiste et physicien, suive cette force extérieure à partir du
moment de son entrée dans l'organisme; qu'il note avec une
exactitude absolue toutes les transformations qu'elle éprouve
jusqu'à ce qu'il se manifeste un état d'équilibre momentané.
S'il constate une somme égale d'effets produits par cette
force, la sensation n'est pas le résultat d'une transformation
de la force physique. Mais si la somme des effets est inférieure,
s'il peut affirmer avec certitude, sans aucune chance
de se tromper, qu'il y a là une portion de force qui ne se
retrouve pas, alors il pourra soupçonner que cette portion de
force a pu se convertir en sensation. Et si la force perdue
est proportionnelle à la sensation, il pourra conclure rigoureusement
qu'elle en est la cause tout au moins indirecte.

Or, un pas a été fait dans cette voie. Des savants d'Édimbourg,
Dewar et Mac Kendrick ont par des expériences délicates
faites sur l'œil en vue de vérifier physiologiquement la
loi de Weber, établi que la sensation est proportionnelle à
l'intensité du courant nerveux transmis au cerveau, car
celui-ci est proportionnel au logarithme de l'excitation[3].

S'il était donc possible d'établir que ce courant nerveux
parvenu dans le cerveau ne se retrouve pas, l'abîme serait
comblé dans une certaine mesure, la conciliation entre les
thèses opposées du matérialisme et du spiritualisme s'effectuerait
dans le sens indiqué par Herbert Spencer[4], la pensée
serait une transformation du mouvement.

Cette thèse est d'ailleurs en conformité avec certains faits
de l'expérience journalière. La force dont nous disposons,
avons-nous dit ailleurs[5], a la faculté de se transporter d'un
point à un autre de l'organisme et de se mettre au service
d'organes différents. C'est ainsi que je puis la dépenser en effets
musculaires, soit en me transportant d'un point à un autre,
soit en soulevant des poids, ou en sensations visuelles, auditives,
etc., ou en pensée. Tout le monde peut remarquer que,
pendant un effort musculaire violent, marche rapide, saut,
danse, exercices gymnastiques, la sensibilité auditive,
visuelle, olfactive, tactile, de même que la pensée, l'attention
est émoussée et inerte. Or, si la même force peut, d'une
façon absolue, se manifester sous forme de mouvement et
sous forme de pensée, cela revient à dire que la pensée peut
se transformer en mouvement et réciproquement.

Ce point mis hors de doute, la question des rapports du
physique et du psychique aurait fait un grand pas, mais elle
ne serait pourtant pas encore résolue. Il nous faudrait, en effet,
savoir, en outre, comment s'opère cette transformation. Nous
voyons tous les jours des transformations de mouvements;
mais ici il s'agirait d'une métamorphose du mouvement en
quelque chose qui n'est plus mouvement. Car, répétons-le,
tant que l'on constate l'existence du mouvement, si la pensée
se produit, elle n'a pas de cause, et elle n'a pour cause le
mouvement que si celui-ci disparaît. Je n'aurai plus sans
doute l'antithèse du mouvement et de la pensée, mais je lui
aurai substitué une autre antithèse: celle du mouvement
et de la substance de l'appareil qui a pu élaborer le mouvement
en pensée, détruire l'un et en faire sortir l'autre. Là
qualité de cette substance est-elle mouvement ou pensée? On
le voit, l'antithèse subsiste. Le cerveau est-il l'appareil transformant
le mouvement en sensation? C'est possible, mais
rien ne nous autorise à l'affirmer avec certitude, et puissions-nous
le faire, le comment nous échapperait encore et
nous échappera probablement toujours. Une seule chose est
certaine, c'est que si nous pouvons comme entrevoir que
dans l'avenir on puisse tenter de donner une solution quelconque
à l'un ou l'autre des problèmes que nous venons de
poser, nous n'en voyons que d'une manière plus claire combien
actuellement nous sommes impuissants à les trancher
et combien peu de valeur scientifique ont les solutions prématurées
qu'on imagine.

On ne doit pas cependant le dissimuler. Les résultats
auxquels nous sommes parvenu ne sont pas démontrés
comme les vérités mathématiques ou certaines lois physiques.
Il faudrait pour cela que les méthodes suivies fussent de
tout point irréprochables, que les expériences sur lesquelles on
se base ne fussent point susceptibles d'une autre interprétation,
que les faits recueillis dans les sciences naturelles ne
fussent pas mélangés d'erreurs. Mais ces méthodes, ces expériences,
ces observations présentent quelque chose de saisissable
à l'esprit; elles ont des caractères précis et positifs, et
l'on ne peut avoir la prétention de les renverser ou de les
contredire par un simple raisonnement métaphysique. Sans
doute, on doit recourir à la généralisation, à l'hypothèse pour
interpréter les faits et en tirer des conclusions admissibles,
mais il faut tout au moins que l'hypothèse et la généralisation
portent sur des réalités et non sur des matières de spéculation
pure. Là se trouve la différence entre la psychophysique
naissante et les vieilles psychologies d'école matérialistes,
ou sensualistes, ou spiritualistes. Elle prend son
bien partout où elle le trouve et met en œuvre les travaux
des physiciens, des géologues, des physiologistes, des naturalistes,
des philologues, en un mot, de tous les savants: les
Plateau, les Quetelet, les Lyell, les Helmholtz, les Weber,
les Fechner, les Wundt, les Darwin, les Haeckel, les Herbart,
les Maine de Biran, les Bain, les Spencer, les uns
directement, les autres indirectement, ont contribué ou
contribuent encore à consolider ses bases et à fournir les
matériaux du monument qu'elle se propose d'élever.



[1] Il est vrai de dire, toutefois, que si elle était tout à fait semblable, elle
serait sensible.



[2] Voir Revue scientifique, 10 octobre 1874.



[3] Voir le Journal Nature, du 10 juillet 1873, et Revue scientifique du
27 mars 1875. Voir aussi la note p. 82.



[4] Principes de psychologie, nouv. éd., p. 271.



[5] Étude psychophysique, p. 47.




FIN





TABLE DES MATIÈRES

I.—Notions de l'âme et du corps

I. La distinction entre l'âme et le corps est universelle et s'applique
à tous les êtres sensibles. Ces termes éveillent dans l'esprit de
tout homme une idée précise. Un problème dès lors se présente:
Quels sont les rapports de l'âme et du corps? Pour le
résoudre, il faut d'abord en définir les termes et, par suite,
remonter au principe de la distinction.

II. La distinction entre l'âme et le corps n'est pas primitive. Le premier
acte de la connaissance est la distinction du moi et du
non-moi. Pour que cette distinction soit possible, il faut que
l'être puisse, par un effort volontaire et senti, se donner des
sensations à lui-même, c'est à dire qu'il ait le sentiment de la
motilité.

III. Connaissance de l'étendue du moi. Le moi est pour l'être sensible
ce qui lui procure toujours une même sensation, chaque
fois que sa volonté est la même. Le non-moi est pour lui l'ensemble
des autres causes.

IV. Le moi, en tant que connu directement et par un acte intuitif,
apparaît primitivement comme un et indivisible. Mais quand on
a recours au procédé par lequel on discerne le non-moi, à
savoir les sens externes, on constate qu'une partie du moi peut
être connue par ce procédé, c'est le corps; l'autre partie, qui
n'est connue que par le sens interne, c'est l'âme ou l'esprit, ou
le moi dans le sens restreint et abusif de ce dernier mot.

V. Le sens intime et les sens externes appliqués directement à nous-même
ne nous donnent de nous-même qu'une connaissance
fragmentaire; d'où la nécessité de la méthode inductive. Toutes
les sciences ont directement ou indirectement l'homme pour
objet.

II.—Matérialisme, spiritualisme, psychophysique.

I. Origine psychologique du matérialisme, du spiritualisme et de
l'harmonisme. Le point de départ de ces systèmes implique
des conséquences exclusives qui modifient a priori profondément
l'énoncé et la portée du problème.

II. Point de départ de la psychophysique; elle se classe parmi les
sciences naturelles. Elle tâche de remonter aux faits primitifs
et de pénétrer jusque dans le domaine de l'inconscience. Critique
des systèmes réalistes et idéalistes.

III. La psychophysique a recours à la méthode expérimentale. Cette
méthode consiste dans la production artificielle de phénomènes
et appelle à son aide la mesure et le calcul. La comparaison des
phénomènes corporels et des phénomènes psychiques n'est pas
toujours possible directement. La mesure de ces derniers n'est
pas donnée dans le sens intime et ne peut s'obtenir qu'artificiellement.

III.—De l'origine des jugements conscients.

I. Décomposition des jugements conscients. La plupart des jugements
conscients sont des synthèses de jugements antérieurs
et, en dernière analyse, d'un certain nombre de jugements qui
semblent primitifs, parce que la conscience ne pénètre pas au
delà. Attributs esthétiques, attributs cinématiques.

II. Analyse de la sensibilité. Analyse de la sensation de couleur.
Les jugements sur les qualités sensibles des objets ne sont
pas primitifs: ils reposent sur un raisonnement dont on n'a
pas conscience et dont les prémisses se trouvent en grande
partie dans l'habitude et l'instinct.

III. Analyse de la motilité. Origine des notions de distance, de direction,
de situation et de forme. Les jugements sur la position et
la forme des objets reposent aussi sur un raisonnement
inconscient, fondé lui-même sur l'habitude et l'instinct. L'œil,
en tant qu'organe du sens de l'étendue, ne doit être envisagé
que comme appareil musculaire.

IV.—La sensation.

I. La sensibilité élémentaire et ses modes comparés au mouvement
et à ses transformations. La mesure des sensations. La loi de
Weber: tout accroissement de la sensation correspond à un
accroissement d'excitation constamment proportionnel à celle-ci.
Critique de cette loi. Les trois lois de la sensation. Déductions
et conséquences.

II. L'organisme homogène. L'organe de sens adventice. L'organe de
sens permanent. L'organisme complexe. Spécificité des organes
de sens.

V.—L'effort.

I. Le jugement primitif. La matière et l'esprit. Notion du mouvement et
notions dérivées. Rôle de l'organe adventice ou permanent dans
l'acquisition de ces notions.

II. L'effort et la résistance. La répétition de l'acte le rend de plus en plus
facile. Le mouvement volontaire, habituel, instinctif, réflexe. Intelligence
et automatisme.

VI.—Conclusion.

I. Rapports de la conscience et de l'inconscience.
L'homme et l'animal. Le langage et le sentiment religieux. Le transformisme.

II. De la rédaction des phénomènes psychiques aux phénomènes physiques. La pensée peut-elle être conçue comme la transformation du mouvement?
Déplacement du problème. Considérations finales.




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA PSYCHOLOGIE COMME SCIENCE NATURELLE, SON PRÉSENT ET SON AVENIR ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          LA PSYCHOLOGIE COMME SCIENCE NATURELLE SON PRÉSENT & SON AVENIR
        


        		
          I NOTIONS DE L'AME & DU CORPS
          
            		
              I. La distinction entre l'âme et le corps est universelle, et s'applique à tous les êtres sensibles. Ces termes éveillent dans l'esprit de tout homme une idée précise. Un problème dès lors se présente: Quels sont les rapports de l'âme et du corps? Pour le résoudre, il faut d'abord en définir les termes, et, par suite, remonter au principe de la distinction.
            


            		
              II. La distinction entre l'âme et le corps n'est pas primitive. Le premier acte de la connaissance est la distinction du moi et du non-moi. Pour que cette distinction soit possible, il faut que l'être puisse, par un effort volontaire et senti, se donner des sensations à lui-même, c'est à dire, qu'il ait le sentiment de la motilité.
            


            		
              III. Connaissance de l'étendue du moi. Le moi est pour l'être sensible ce qui lui procure toujours une même sensation, chaque fois que sa volonté est la même. Le non-moi est pour lui l'ensemble des autres causes.
            


            		
              IV. Le moi, en tant que connu directement et par un acte intuitif, apparaît primitivement comme un et indivisible. Mais quand on a recours au procédé par lequel on discerne le non-moi, à savoir le sens externe, on constate qu'une partie du moi peut être connue par ce procédé, c'est le corps; l'autre partie, qui n'est connue que par le sens interne, est l'âme ou l'esprit, ou le moi dans le sens restreint et abusif de ce dernier mot.
            


            		
              V. Le sens intime et les sens externes appliqués directement à nous-même ne nous donnent de nous-même qu'une connaissance fragmentaire; d'où la nécessité de la méthode inductive. Toutes les sciences ont directement ou indirectement l'homme pour objet.
            


          


        


        		
          II MATÉRIALISME, SPIRITUALISME, PSYCHOPHYSIQUE
          
            		
              I. Origine psychologique du matérialisme, du spiritualisme et de l'harmonisme. Le point de départ de ces systèmes implique des conséquences exclusives qui modifient a priori profondément l'énoncé et la portée du problème.
            


            		
              II. Point de départ de la psychophysique; elle se classe parmi les sciences naturelles. Elle tâche de remonter aux faits primitifs et de pénétrer jusque dans le domaine de l'inconscience. Critique des systèmes réalistes et idéalistes.
            


            		
              III. La psychophysique a recours à la méthode expérimentale. Cette méthode consiste dans la production artificielle de phénomènes, et appelle à son aide la mesure et le calcul. La comparaison des phénomènes corporels et des phénomènes psychiques n'est pas toujours possible directement. La mesure de ces derniers n'est pas donnée dans le sens intime et ne peut s'obtenir qu'artificiellement.
            


          


        


        		
          III DE L'ORIGINE DES JUGEMENTS CONSCIENTS
          
            		
              I. Décomposition des jugements conscients. La plupart des jugements conscients sont des synthèses de jugements antérieurs et, en dernière analyse, d'un certain nombre de jugements qui semblent primitifs, parce que la conscience ne pénètre pas au delà. Attributs esthétiques, attributs cinématiques.
            


            		
              II. Analyse de la sensibilité. Analyse de la sensation de couleur. Les jugements sur les qualités sensibles des objets ne sont pas primitifs: ils reposent sur un raisonnement dont on n'a pas conscience et dont les prémisses se trouvent en grande partie dans l'habitude et l'instinct.
            


            		
              III. Analyse de la motilité. Origine des notions de distance, de direction, de situation et de forme. Les jugements sur la position et la forme des objets reposent aussi sur un raisonnement inconscient, fondé lui-même sur l'habitude et l'instinct. L'œil, en tant qu'organe du sens de l'étendue, ne doit être envisagé que comme appareil musculaire.
            


          


        


        		
          IV LA SENSATION
          
            		
              I. La sensibilité élémentaire et ses modes comparés au mouvement et à ses transformations. La mesure des sensations. La loi de Weber: tout accroissement de la sensation correspond à un accroissement d'excitation constamment proportionnel à celle-ci. Critique de cette loi. Les trois lois de la sensation. Déductions et conséquences.
            


            		
              II. L'organisme homogène. L'organe de sens adventice. L'organe de sens permanent. L'organisme complexe. Spécificité des organes de sens.
            


          


        


        		
          V L'EFFORT
          
            		
              I. Le jugement primitif. La matière et l'esprit. Notion du mouvement et notions dérivées. Rôle de l'organe adventice ou permanent dans l'acquisition de ces notions.
            


            		
              II. L'effort et la résistance. La répétition de l'acte le rend de plus en plus facile. Le mouvement volontaire, habituel, instinctif, réflexe. Intelligence et automatisme.
            


          


        


        		
          VI CONCLUSION
          
            		
              I. Rapports de la conscience et de l'inconscience. L'homme et l'animal. Le langage et le sentiment religieux. Le transformisme.
            


            		
              II. De la rédaction des phénomènes psychiques aux phénomènes physiques. La pensée peut-elle être conçue comme la transformation du mouvement? Déplacement du problème. Considérations finales.
            


          


        


        		
          TABLE DES MATIÈRES
        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
    
      
        		
          [Pg 6]
        


        		
          [Pg 7]
        


        		
          [Pg 8]
        


        		
          [Pg 9]
        


        		
          [Pg 10]
        


        		
          [Pg 11]
        


        		
          [Pg 12]
        


        		
          [Pg 13]
        


        		
          [Pg 14]
        


        		
          [Pg 15]
        


        		
          [Pg 16]
        


        		
          [Pg 17]
        


        		
          [Pg 18]
        


        		
          [Pg 19]
        


        		
          [Pg 20]
        


        		
          [Pg 21]
        


        		
          [Pg 22]
        


        		
          [Pg 23]
        


        		
          [Pg 24]
        


        		
          [Pg 25]
        


        		
          [Pg 26]
        


        		
          [Pg 27]
        


        		
          [Pg 28]
        


        		
          [Pg 29]
        


        		
          [Pg 30]
        


        		
          [Pg 31]
        


        		
          [Pg 32]
        


        		
          [Pg 33]
        


        		
          [Pg 34]
        


        		
          [Pg 35]
        


        		
          [Pg 36]
        


        		
          [Pg 37]
        


        		
          [Pg 38]
        


        		
          [Pg 39]
        


        		
          [Pg 40]
        


        		
          [Pg 41]
        


        		
          [Pg 42]
        


        		
          [Pg 43]
        


        		
          [Pg 44]
        


        		
          [Pg 45]
        


        		
          [Pg 46]
        


        		
          [Pg 47]
        


        		
          [Pg 48]
        


        		
          [Pg 49]
        


        		
          [Pg 50]
        


        		
          [Pg 51]
        


        		
          [Pg 52]
        


        		
          [Pg 53]
        


        		
          [Pg 54]
        


        		
          [Pg 55]
        


        		
          [Pg 56]
        


        		
          [Pg 57]
        


        		
          [Pg 58]
        


        		
          [Pg 59]
        


        		
          [Pg 60]
        


        		
          [Pg 61]
        


        		
          [Pg 62]
        


        		
          [Pg 63]
        


        		
          [Pg 64]
        


        		
          [Pg 65]
        


        		
          [Pg 66]
        


        		
          [Pg 67]
        


        		
          [Pg 68]
        


        		
          [Pg 69]
        


        		
          [Pg 70]
        


        		
          [Pg 71]
        


        		
          [Pg 72]
        


        		
          [Pg 73]
        


        		
          [Pg 74]
        


        		
          [Pg 75]
        


        		
          [Pg 76]
        


        		
          [Pg 77]
        


        		
          [Pg 78]
        


        		
          [Pg 79]
        


        		
          [Pg 80]
        


        		
          [Pg 81]
        


        		
          [Pg 82]
        


        		
          [Pg 83]
        


        		
          [Pg 84]
        


        		
          [Pg 85]
        


        		
          [Pg 86]
        


        		
          [Pg 87]
        


        		
          [Pg 88]
        


        		
          [Pg 89]
        


        		
          [Pg 90]
        


        		
          [Pg 91]
        


        		
          [Pg 92]
        


        		
          [Pg 93]
        


        		
          [Pg 94]
        


        		
          [Pg 95]
        


        		
          [Pg 96]
        


        		
          [Pg 97]
        


        		
          [Pg 98]
        


        		
          [Pg 99]
        


        		
          [Pg 100]
        


        		
          [Pg 101]
        


        		
          [Pg 102]
        


        		
          [Pg 103]
        


        		
          [Pg 104]
        


        		
          [Pg 105]
        


        		
          [Pg 106]
        


        		
          [Pg 107]
        


        		
          [Pg 108]
        


        		
          [Pg 109]
        


        		
          [Pg 110]
        


      


    
  

OEBPS/7456117641294389491_cover.jpg
LA

PSYCHOLOGIE

COMME SCIENCE NATURELLE

SON PRESENT ET SON AVENIR

AR

J. DELBEUF

APPLICATION
DE LA METHODE EXPERIMENTALE
AUX PHENOMENES DE L'AME.

PARIS

LIBRAIRIE GERMER BAILLIERE & Ce
17, RUR DE 1'#00LE DE MEDECINE

1876





OEBPS/7456117641294389491_0078a.png





OEBPS/7456117641294389491_0067.png





OEBPS/7456117641294389491_0078b.png





