
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Die altindische Säule: Ein Beitrag zur Säulenkunde

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Die altindische Säule: Ein Beitrag zur Säulenkunde


Author: Hans Sohrmann



Release date: December 6, 2017 [eBook #56136]

                Most recently updated: October 23, 2024


Language: German


Credits: Produced by Peter Becker and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was

        produced from images generously made available by The

        Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE ALTINDISCHE SÄULE: EIN BEITRAG ZUR SÄULENKUNDE ***



Die altindische Säule.

Die altindische Säule.

Ein Beitrag zur

Säulenkunde

von

Dr.-Ing. Hans Sohrmann.

Mit 57 Abbildungen.


[image: ]


DRESDEN.

Verlag von Gerhard Kühtmann.

1906.





[image: ]


 Inhalt.



		Seite

	Einführung.

		A. Einzelsäulen.

		    	Kapitel 1. Indopersischer Typus	7

			Kapitel 2. Indoklassischer Typus	27

	    	B. Konstruktive Säulen.

			Kapitel 3. Steinzaunpfeiler	35

			Kapitel 4. Deckentragende Säulen	43

			Kapitel 5. Das Polsterkapitell	59

			Kapitel 6. Das Vasenkapitell	66

	Schlußwort	75

	Verzeichnis der Abbildungen mit Angabe der Quellen	77

	Verzeichnis der hauptsächlich benutzten Quellenwerke	79





[image: ]





[image: ]


 Vorwort.

Schon beim Vorentwurfe dieser Abhandlung, welche erst nach mehrfachem
Umarbeiten die vorliegende Gestalt annahm, entschloß ich mich,
den ersten Abschnitt des indischen Säulenbaues — als indisches Altertum —
bis ins 8. Jahrhundert n. C. auszudehnen. Einmal führt eine untrennbare Entwicklungsreihe
bis zu dieser Zeit, und zum anderen weist alsdann die Architekturgeschichte
Indiens eine 300jährige Lücke vor, nach welcher unvermittelt
die wesentlich verschiedene Formensprache des Mittelalters einsetzt.

Das Anschauungsmaterial, dessen Fundstätten in der Übersichtskarte
durch volle Punkte gekennzeichnet sind, habe ich einer selbständigen Bearbeitung
unterzogen, wenn sich eine Quelle für hier gegebene Zwecke nicht
ausreichend zeigte. So ist eine beträchtliche Anzahl von Quellenangaben
im Illustrationsverzeichnisse gewissermaßen nur als Hauptanhaltspunkte meiner
Darstellung aufzufassen, welche noch andere Werke zu ergänzendem Aufschlusse
heranzog.


Hans Sohrmann.




[image: ]





[image: ]


 Einführung.

Auf dem Studium des Alten, auf der bauschaffenden Überlieferung als
Grundlage kann allein eine Moderne im besten Sinne des Wortes erstehen.
Wie aber schaute es allgemein bis vor wenigen Jahren noch mit diesem
Quellenstudium in Wirklichkeit aus! Es fühlte und schuf der Architekt nach
klassischem und mittelalterlichem Muster, ganz abgesehen dabei, mit wieviel
eigenem Verdienst. Diese Vorbilder galten ihm als höchste Instanz, als die
festen Wertungen aller vergleichenden Kritik. Unwürdig und überwunden
aber mußte solch landläufig beschränkte Tradition unserer neuen Richtung
erscheinen, vielmehr verlangt dieser kraftvoll einsetzende Pulsschlag nach ununterbrochener,
sich ausgleichend ergänzender Säfteaufnahme aus dem gesamten
historischen Formenvorrat des Bauschaffens. So galt es denn seit
dem Auftreten der befreienden Strömung, stetig Umschau zu halten nach
frischer Anregung, nach ergiebigen Fundstätten eigenartiger Formenharmonie.
Die köstlichsten Schätze bietet altvaterländische Bauweise. Doch so recht
das Kind seiner Zeit, die unter dem Zeichen des Verkehrs die entferntesten
Gebiete der Forschung erschließt, schweift der Geist der Moderne auch weit
über die Grenzen der Heimat, die Sprachen fremder Kunst intensiv zu erfassen
und originell zu verwerten. Muten nicht beispielsweise manche neuzeitliche
Werke in ihrer zuweilen gar übertriebenen Wucht an wie Schöpfungen
aus Ägypten etwa oder dem Zweistromlande? — Und doch ist eine
der reichsten Fundgruben für ein lebenzeugendes Studium vergangener Architektur
heute künstlerisch noch kaum erst entdeckt, noch völlig unausgebeutet
— die indische Formenwelt. —

In Holz, das wohl bearbeitbar der Gestaltungskraft des Künstlers einen
freien Spielraum ließ, bauten im Anfange alle Indogermanen. So wird unser
fachliches Interesse in leicht erkennbarer Gedankenfolge von selbst nach der
fernen Wiege des gewaltigen Völkerzweiges gewiesen, auf die früheste Baukunst
Indiens. Nur die persische Architektur erreicht zu gewissem Grade
das bestimmende Gepräge des Holzbauursprunges dieser Hindukunst. Während
jedoch persische Formen im Steinbau des Westens zur letzten Konsequenz
entwickelt und abgeschlossen wurden durch das Griechentum, bleibt die indische
Baukunst durch natürliche Lage streng abgetrennt als ein Architekturkosmos
für sich. Im Lande gezeugt, schwebt sie zur Zeit noch als lebendige
Tradition dem Architekten bei seinen Bauten vor, nicht erstarrt zum bloßen
Dekorationsapparat, wie in gewissem Sinne die klassische Formenwelt, die
als fremdes Moment in fremdem Gebiete, in fremdem Volksgeiste weitergeführt
wird.

In dieser lokalen Abgeschiedenheit muß auch der Grund erblickt werden,
weshalb erst in verhältnismäßig jüngster Zeit genauere Kunde über Indiens
Bauschaffen nach Europa gedrungen ist. Dank den Aufschlüssen englischer
und französischer Forscher haben sich nun Ausblicke in eine ferne Kunstblüte
erschlossen, die in ihrer Herrlichkeit wie Erträumtes anmutet. In dem alten
Märchenlande, das dem Westen auf literarischem Gebiete so erhabene, so
reizvolle, so tiefinnige Schöpfungen schenkte, bietet auch die bildende Kunst
in der Architektur ungeahnte Schätze. Darum Licht in die mystischen Vorstellungen
von indischen Höhlen- und Pagodenzerrbildern, wie sie in unserer
Mitte noch spuken. Sollte denn ein Volk, das in Philosophie, Dichtkunst
und Ethik ebenbürtig an geistiger Größe der Antike zur Seite steht, in der
»Erzkunst« versagt haben? Je mehr der forschende Architekt eindringt in
das innerste Wesen jener eigenartigen, abseits stehenden Kunstentwickelung,
desto überzeugter und begeisterter wird er dem berühmtesten Kenner indischen
Bauschaffens, Fergusson, zu seinem Urteile beipflichten:

»Whether successful or not, it seems well worth while that an attempt
should be made to interest the public in Indian architectural art; first, because
the artist and architect will certainly acquire broader and more varied views
of their art by its study than they can acquire from any other source.«[1]

Wahrhaftig, ein tüchtiges Stück Arbeit ist es allerdings, hindurchzudringen
durch das Labyrinth indischen Bauschaffens, zumal ausführlichere Literatur über
dieses Gebiet sehr sporadisch in der Kunstgeschichte auftritt. Erst 1903 half
Le Bons Illustrationswerk »Les Monuments de l'Inde« in Frankreich dem
dringendsten Bedürfnis einer einigermaßen Aufschluß bietenden Quelle ab.
England ist bisher bahnbrechend der einschlägigen Forschung vorangeschritten.
Dem deutschen Volke aber ist leider noch kein auch nur zu gewissem Grade
erschöpfendes Werk beschieden. Sollte es dem Verfasser des vorliegenden
bescheidenen Essays gelingen, wenigstens ein Kleines mitzuwirken, das Verlangen
unserer baukünstlerischen Kreise nach einer grundlegenden Behandlung
dieses vielversprechenden Abschnittes der Architekturgeschichte zu wecken
und damit ihr Erscheinen näher zu rücken, so würde er sich reich belohnt
schätzen. Denn Pflicht ist es jedes Architekten, der den Werdegang seines
Faches verstehen will und soll, auch diese ferne Kunstblüte in ihrer glänzenden
Einzelstellung zu studieren, zu würdigen als das künstlerische Vermächtnis
eines hochbegabten, ästhetisch fein geschulten Völkerzweiges von gewaltiger
Mächtigkeit.

Außer diesem allgemein kunsthistorischen Werte fesselt Indiens Bauschaffen
im besonderen durch ein tatsächlich einzig dastehendes Kapitel,
welches dem umfassenden Studium architektonischer Tradition eine hochwichtige,
abschließende Ergänzung zu gewähren vermag, — das unübertroffene
dekorative Genie des indischen Volksgeistes! Wenn wir im ägyptischen und
mesopotamischen Altertum überwältigende Monumentalität, in der Antike ein
bis ins Feinste durchdachtes Gesetz der Verhältnisse, im Mittelalter eine
energische Betonung des konstruktiven Grundgedankens, in der Renaissance ein
selbstschöpferisches Verschmelzen abgeschlossener Bauformen und Bauprinzipien
zu meisterlicher Vollendung geleitet sehen, so bietet vorzüglich Indiens
Altertum köstliche Beispiele, dem Auge des Architekten den Höhepunkt dekorativer
Gestaltungsfreiheit und durchgebildetster Ornamentik vorzuführen.
Und nie wird diese ungezügelte Urkraft einer unendlich reich befruchteten
Phantasie an den alten Hinduwerken, da noch Ornament und konstruktiver
Organismus harmonisch ineinander greifen, ihres eigentümlichen Zaubers entbehren.

Mit gutem Rechte werden die Werke des Altertums nach jeweiliger Zahl
ihrer Deckenstützen gekennzeichnet, denn es bot ja vor dem Auftreten raumbildender
Wölbung die Säule allein die Möglichkeit des Deckenabschlusses
größerer Räume. Naturgemäß sprachen sich gerade an diesem Konstruktionsgliede
die jedem Stile eigenen Merkmale bedeutungsvoll aus. Auch im indischen
Altertum zeigt ein Überblick durchweg Säulenbau. Denn abgesehen
von den Stúpas, welche als gewaltige Steinhaufen — wenn anders
solch drastische Bezeichnung erlaubt sein mag — architektonisch kaum in
Betracht kommen, läßt diese Baukunst Láts oder Stambhas, die Einzelsäulen,
und Steinbalkenzäune, Chaityas oder Kultuszwecken dienende Versammlungshallen
und Viháras oder Klöster erstehen, — also entweder selbständige Säulen-
und Pfeilergebilde oder lediglich durch solche erzielte Raumschöpfungen.
Begründet erscheint es so, daß die Säule zu eingehender Betrachtung herausgegriffen
wird, um eine Kristallisation indischen Baustiles in seiner reinsten
Epoche, im Altertum, zu bieten. Mag darum die Entwickelung der Säule in
das Empfinden und Schaffen jenes eigenartigen Kunstgeistes einweihen, mag
sie uns einen sicheren Weg weisen durch das weite Brachfeld einer neuen,
unerschöpflich reichen Formenwelt!


[image: ]





[image: ]
Abbildung 1.






[image: ]


 A. Einzelsäulen.

Kapitel 1.

Indopersischer Typus.

Wenn überhaupt eine der indischen Säulenarten all die Eigenheiten, Vorzüge
wie Schwächen, der alten Kunst der Halbinsel zu verkörpern vermöchte,
so wäre es die Einzelsäule. In ununterbrochener Folge von Asokas Zeit
(276–240 v. C.) bis zum Eintritt in das Mittelalter ist die historische Entwicklung
der Stambhas aufs engste verknüpft mit dem Ringen und Verflachen dieses fernen
Kunstlebens. Zu Hunderten haben diese Láts Altindien kennzeichnend geschmückt,
sei es als ragende Wahrzeichen des Glaubens auf Hügelrücken und
vor heiligen Stätten oder als Wegrichten einer Pilgerstraße, sei es als Reichsgrenzen
eines Monarchen oder als Siegesmale auf dem Schlachtfelde. —
Manches nach klassischem Schönheitsideale geschulte Auge freilich wird durch
die schlichten Monolithe, besonders frühester Zeit, vielleicht nicht auf den ersten
Blick gefesselt werden, doch ist eine künstlerische Berechtigung, ein gewisses
Gesetz eigenartiger Harmonie diesen ehrwürdigen Resten altindischer Kultur
keinesfalls abzusprechen. Am besten wird meines Dafürhaltens dem originellen
Wesen der Láts Gerechtigkeit zu teil werden, wenn die Möglichkeit geboten
wird, sich eigenes Urteil durch ein genaues Eingehen auf diese Werke zu
bilden, an der Hand einer Auslese von interessanten und besterhaltenen Beispielen.
—

Allerorts, wo es im orientalischen Altertum galt, die Macht des Herren
darzustellen, findet sich als typisches Symbol ein Phallus errichtet, der realistische
Ausdruck männlicher Zeugungskraft, — so in babylonisch-assyrischen
Grab- und Grenzstelen oder im göttlich verehrten Lingam Zentralasiens.
Auf gleiche Urbedeutung muß wahrscheinlich die buddhistische Einzelsäule
zurückgeführt werden. Berichtet doch Cunningham in seinen Reports[2], daß
gegenwärtig noch die Asokasäule von Navandgarh im Volksmunde »Laur«,
das ist eben Phallus, genannt werde. Und in ganz entgegengesetzten Teilen
der Halbinsel kehrt diese Bezeichnung wieder.



[image: ]
Abbildung 2.



Im Stein zwar treten die ältesterhaltenen Láts aus dem dritten Jahrhundert
v. C. auf, doch in ihrer Gesamtgestaltung unabweisbar an Holzcharakter
gemahnend. Einem stolz aufstrebenden Nadelholzstamme gleich
mutet der überschlanke Stambhaschaft an. Wie käme auch der Steinmetz darauf,
immerhin schon vertraut mit dem neuen Material, Rundsäulen von mehr
als 12 U.D. Höhe monolith aus dem Bruche herauszuarbeiten, wenn nicht
Erinnerung an den Holzbau Einfluß gehabt hätte? Zudem tritt ja die Erscheinung
ähnlicher Säulengebilde aus entrindeten Bäumen übereinstimmend
in der architektonischen Kindheit der verschiedensten Völker auf. Assyrische
Reliefs beispielsweise zeigen Zeltpfähle, die ebenso elegant wie energisch
in tierischen Einzelfiguren ihren Abschluß finden. Und zur Zeit noch künden
in Alaska Stämme, die von geschnitzten Tier- und Götzengestalten bekrönt
sind, in grellen Farben den Anlaß ihrer Errichtung. Wahrscheinlich mit Vorbedacht
wurde als Material der Láts ein feinkörniger Sandstein gewählt, der
leicht bearbeitbar zum Übergange von Holz zu Stein insonderheit geeignet
erschien.



[image: ]
Abbildung 3.



Ohne jedwede Basis oder Gliederung weist der sorgfältig geglättete
Schaft mit energischer Betonung zu dem wichtigsten Teile des Monoliths
empor, zur Kapitellbildung. Ein herabhängender Kranz von Lotosblättern
umschmiegt die Säule derart, daß sein Umriß wohl am besten als Glockenform
charakterisiert sein dürfte. Für das naturalistische Urmotiv dieses Gliedes
stehen sich verschiedene Deutungen gegenüber. Die eine läßt an den Stamm
jene schilfartigen Blätter binden, die heruntersinkend sich überschlagen und
dadurch ihren Halt verdecken. Eine andere, besonders von Adamy verfochtene
Hypothese geht von der Betrachtung aus, daß ein Blumenkelch als
tragendes Kapitellglied logische Verwendung finde, wenn der Blattkranz
nicht vom Abakus heruntergedrückt, sondern nach Herausnahme der Blütenkrone
gleichsam umgekehrt über den Schaft gestülpt sei. Ein vergleichender
Blick auf persische Kapitellform läßt aber noch eine dritte Annahme aufkommen.
Deutlich unterscheiden sich dort (Abb. 2) ein aufstrebender und ein
überfallender Blätterkranz. Sollte vielleicht diese Anordnung als Rest einer
Palmenkrone aufzufassen sein? Wenngleich stilisiert und von rechter Größe
reduziert, scheint die Gesamtanlage dieser floralen Kapitellteile einer solchen
Vermutung nicht entgegenzustehen. Um nun unter gleichem Gesichtspunkte
den indischen Typus zu betrachten, so hätte dabei der Künstler, bewußt oder
nicht, nur die übergebogene Laubkrone dargestellt. — Nächstdem soll geprüft
werden, inwieweit wohl persische und indische Kapitellgestaltung verwandt
sind, hier aber genüge als vorläufige Rechtfertigung der herangezogenen
Analogie, auf die auffällige Ähnlichkeit der Hals- und Deckplattendekoration
hinzudeuten. Unmittelbar erinnern Eierstab, Perlstab, Lotos-, Geißblatt- oder
Kugelornament an persische Formen, wofür Abbildung 3 einen überzeugenden
Beleg bieten mag. Je älter der Stambha, desto schärfer tritt dies hervor.
Denn bald wird der fremde Schmuck in heimische Bildungen umgesetzt, wie
etwa Blattgewinde, einen Schwarm heiliger Gänse, Tierprozessionen oder
auch abstrakte Muster und emblematische Formen des Glaubens. Diese Symbole
(Abb. 4) erscheinen kurzer Erwähnung wohl wert, da häufig ihre Gegenwart
allein auf den verschlungenen Pfaden indischen Bauschaffens die Zugehörigkeit
zum Buddhismus und damit wichtige Fingerzeige für die Altersschätzung
eines Monumentes angibt. Der Dreizack ist einer dogmatischen
Dreifaltigkeit entsprungen. Verquickt mit diesem sogenannten Trisúl oder
selbständig findet sich das Rad, welches auf eine Vorstellung des göttlichen
Gesetzes als Sinnbild der Gerechtigkeit zurückzuführen ist. Für Schild
und Lotosblüte wurde bisher noch keine zweifellos erwiesene Bedeutung beigebracht.
Auch als skulpturale Bekrönungen des rund, quadratisch und rechteckig
auftretenden Abakus bildet der Architekt diese Glaubenssymbole aus,
obgleich in den weitaus häufigsten Fällen Tiergestalten diesem Zwecke dienen,
einzeln oder in Gruppen, in steter Variation.



[image: ]
Abbildung 4.





[image: ]
Abbildung 5. (Nach Relief.)





[image: ]
Abbildung 6. (Nach Relief.)



Gesamt- wie Einzelgestaltung der ältesten Látkapitelle weisen so augenfällig
auf den persischen Typus hin, daß es unerläßlich erscheint, diese Analogie
mitsamt einer historischen Erklärung näher zu beleuchten. Münzenfunde
und Keilinschriften stempeln den Bericht Herodots zu geschichtlicher Tatsache,
daß ein ausgedehntes Gebiet Nordindiens bis weit östlich vom Indusnetze
unter dem Namen Arachosien eine der Zwanzig Satrapien des Achmenidenreiches
bildete. Etwa auf die Zeit vom 5. bis 3. Jahrhundert v. C. ist
eine Verschmelzung beider Kulturen einzuschätzen. Der späte Übergang des
indischen Bauschaffens von Holz zu Stein im 3. Jahrhundert v. C. macht sichere
Aufschlüsse über Zeitdauer und Art des fremden Einflusses, der sich in der
Hauptsache an der Säule kundtut, vor diesem Wendepunkte unmöglich. Doch
von seinem Grade und seiner Ausbreitung ein klares Bild zu gewähren, genügen
die indopersischen Látreste, wie Cunningham
diese Stilmischung bezeichnet. Zu
Tausenden liefern im Indusstromgebiet Reliefs
von Säulengebilden durch Zahl wie engstes Anlehnen
an persische Urform das in geographischer
Hinsicht nahezu selbstverständliche Ergebnis, daß
der fremde Stil auf diesem Wege nach dem
Herzen der Halbinsel gedrungen ist. Zu vorliegendem
Punkte sei nicht unterlassen, Cunninghams
Fund von arischen Lettern, welche nur in
Nordindien gebräuchlich waren, an Balustern von
Bhárhut in Zentralindien anzuführen.[3] — Ein
Repräsentant des persischen Typus (Abb. 2) und andrerseits einige charakteristische
Säulenbeispiele nach Reliefs aus der Landschaft Yusufzái im äußersten
Nordwesten (Abb. 5 u. 6) mögen nun zu einem Vergleiche zusammentreten. Da
erscheint denn unabweisbar, daß die ältesten Säulenformen Indiens als künstlerisch
zu verschiedenem Grade erfaßte Nachgestaltungen des persischen
Musters zu deuten sind, — von der fast vollzählig übernommenen Kapitellgliederfolge
in roher Umrißlinie bis zum einfachen Blattkranz einer Asokasäule
(Abb. 7). Wie nun ist dabei der Wegfall des aufstrebenden Laubes und der
aufrechten Doppelvoluten zu erklären? Bekanntlich
bestand zwar außer dem voll ausgebildeten
Perserkapitell noch die schlichtere
Form des unvermittelt dem Schafte
aufgelegten Sattelholzes (Abb. 8), möglicherweise
also auch eine Variante, welche
nur der vorgenannten Teile entbehrte. Doch Achtung vor altindischem Kunststreben
läßt mich eher annehmen, daß der Architekt diese einer starken Kopflast
entgegenwirkenden Funktionen mit Fleiß bei den Einzelsäulen als überflüssig
ausschaltete. Läßt doch die gesamte Durchbildung des Stambhakapitelles
erkennen, wie vertraut der Künstler mit dem inneren Wesen der persischen
Formen geworden, daß er gelernt hat, auf ihnen fußend originell weiterzuschaffen.



[image: ]
Abbildung 7.





[image: ]
Abbildung 8.





Wohlerklärliche Sympathie fesselte jene ersten Steinbaumeister von Mathurá
oder Bhárhut an die persische Architektur. Einen Vorläufer des eigenen Stilwerdeganges
erblickten sie in dem nachbarlichen Säulentypus, der gleicherweise
wie zur Zeit der heimische vom Holzbau auf den monumentalen Baustoff
übertragen worden war, und zwar unter Beibehaltung aller kennzeichnenden
Züge. Ganz abgesehen von der starken Glaubwürdigkeit, die ein assyrisch-persischer
Einfluß in der Periode altindischen Holzbaues für sich hat, bot die
persische Säule dem Hindu eine willkommene Norm während des unsicheren
Übergangsstadiums. Zudem regte eben dieser persische Stil zu weiterem
Ausbaue an, wies nicht völlig in Steincharakter umgesetzte, abgeschlossene
Formen auf, wie die klassischen Ordnungen, denen sich trotz ihrer viel
längeren Berührung mit indischer Kunst kein Interesse, keine willige Aufnahme
bot. Ausschlaggebend stellte in Indien ein grundandrer künstlerischer Rassegeist
der intellektuellen Harmonie des Westens die Herrschaft des Impulsiven,
einer von paradiesischer Natur befruchteten Phantasie gegenüber. Findet
doch diese ausgeprägte naturalistische Detailfreude auch die Behandlung des
Perserkapitelles schematisch und sinnentsprechend zu wenig durchgeführt.
Darum zeichnet sich bei Vermeidung jedweder Motivhäufung der Lát besonders
durch feine Naturbeobachtung wie elegante Linie aus. Dort eine quastenähnliche
Laubstilisierung, hier graziöse Blattschwellung. Dort das starre
Einhornkragglied, hier ein lebendiger Wechsel der krönenden Skulptur, deren
grundlegender Sattelholzgedanke an der Einzelsäule aufgegeben ist.

Diese Gliederentwickelung führt uns auf ein eingehendes Befassen mit
der eigentlichen Entstehungstheorie der Láts. Folgende Punkte sind dazu
nach meinem Dafürhalten als besonders wichtig in Erwägung zu ziehen. Erst
als der Buddhismus um 250 v. C. zur Staatsreligion erhoben wird, tritt die
Steinsäule auf. Die älteste Kapitellgestalt schließt sich eng an den persischen
Typus an, während schon nach verhältnismäßig kurzer Frist nur die Grundform
noch übrig geblieben, alle Ornamentik aber durch spezifisch indische
ersetzt worden ist. Nie wieder tauchen im Altertum fremde Schmuckformen
auf, mit Ausnahme der klassischem Einflusse unterliegenden Grenzlandschaften.
Diese Hauptdata fügen eine Hypothese zusammen, die wohl ein gut Teil
Wahrscheinlichkeit für sich hat.

Während der Brahmaismus allgemein die Vertreter arischer Rasse umfaßte,
fand der Buddhismus als neuer Glaube in den Turaniern, des Landes
geborenen Künstlern, seine begeisterten Anhänger, in Asoka an ihrer Spitze,
dem bedeutendsten Großkönig der indischen Geschichte.
Denn die Lehre Gautamas ist nicht
asketisch finster, sie gestattet ihren Bekennern
eine freie Betätigung künstlerischer Sinnenfreude.
Verkehr mit den Völkern jenseits des Indus hatte
ein Bild gegeben von der vornehmen Monumentalität
des Steinbaues. So taucht der Gedanke auf,
der neuen, erhabenen Lehre jene ihrem Charakter
würdige, unvergängliche Bauweise zu weihen.
Asoka berief darum Künstler des benachbarten,
steinbaukundigen Volkes der Perser als Sendlinge
der neuen Technik. Am nächsten lag es nun für
den königlichen Schützer des jungen Glaubens,
die Grundzüge der Staatsreligion in allen Teilen
seines gewaltigen Reiches an den Symbolen seiner
Herrschermacht kundzutun. An Stelle der alten
Holzstambhas ließ er seine berühmten Ediktsäulen
errichten. Der teilweise, auffallend enge
Anschluß an assyrisch-persische Motive im
Gliederdetail deutet auf die statthabende Übernahme
der fremden Steintechnik hin, während
die allgemeine Kapitellgestaltung sich vielleicht
schon im früheren Holzbau zu einer originell
indischen Abart des persischen Urbildes entwickelt
hatte. Das rasche Verschwinden dieser
bloßen Dekoration läßt darauf schließen, daß sofort
nach grundlegender Erkenntnis der Steinbehandlung
die hochbegabten, eingeborenen Schüler
der persischen Meister aus eigner Kraft schufen.
Lediglich Glocke und Abakusskulptur bleiben
bestehen, deren Weiterbildung die anschließende Beispielreihe verfolgen soll.



[image: ]
Abbildung 9.



Zu Lauriyá Navandgarh (Abb. 9) tritt uns eine unversehrte Asokasäule
entgegen, schlicht im Entwurf und vornehm in ihrer Wirkung. Ein hochstrebender,
glatter Schaft von ca. 12 m Länge, ohne Basis, doch mit fein abgewogenem
Kapitell. Als Halsglieder vermitteln Kugelschnur und Perlstab
zu dem frei umrissenen Laubkranz. Die einzelnen Blätter sind wohl unterschieden,
andrerseits aber wieder im Detail entsprechend der Fernwirkung
modelliert. Sie enden, entgegen dem geraden Abschluß persischer Art, in
naturalistisch eingezogenen Spitzen. Wenn in der beigebrachten Skizze der
Durchmesser der Glockenform zu groß erscheinen will, so frißt ja bekanntlich
die Luft und bewirkt dadurch am Orte nach dem Urteile von Augenzeugen
einen harmonischen Eindruck. Als eine weitere Feinheit sei bei dieser Gelegenheit
die Schaftverjüngung gewürdigt. Während der Inder bei seinen
stützenden Säulen allgemein ähnliche Verhältnisse wie das klassische Altertum
innehält, ist bei dem Stambha das Schwinden des Durchmessers infolge
der bedeutenden Säulenhöhe durch nur geringes Reduzieren des oberen Radius
unterstützt. Eine kräftige, runde Deckplatte mit krönendem Symbol schließt
den schlanken Monolith energisch ab. Durch die Inschrift der Säule ist sicher
erwiesen, daß das Werk aus Asokas Regierung stammt, und doch hat bereits
ein echt indisches Tierornament, ein Zug Gänse, das persische Geißblatt verdrängt.
Dies läßt die Lauriyásäule mit Sicherheit als Schöpfung eines eingeborenen
Künstlers betrachten. Auf den durchgebildeten Löwen hat eine zusammenhängende
Untersuchung der Látskulpturen Bezug. Carlleyle hat am
Säulenfuße mit folgendem Ergebnis nachgegraben[4]. Etwa 60 cm unter der
Oberfläche, also zur Zeit der Errichtung, da man auf beiläufig 30 cm Erdschicht
ein Jahrtausend rechnet, in Erdgleiche, war ein Ring von geringer
Abmessung angearbeitet. Nach einiger Fortführung saß dann der Schaft unmittelbar
auf quadratischem Unterbaue auf. Selbstredend war derartige Gründung
nicht Regel, sondern es entschied die jeweilige Bodenbeschaffenheit.
So ist der Lo-Lát zu Rúp-bás in Rájputána ohne Abschnitt in Felsboden eingelassen,
während andre Stambhas wiederum in ähnlicher Weise mit einem
Unterbaue in festgefügter Verbindung stehen. — Obwohl im Detail abweichende
Züge erscheinen, weist das Kapitell von Rámpurwa denselben typischen Charakter
des letztbehandelten Beispieles auf (Abb. 7).



Insgemein zeichnen sich die Bildwerke der ersten Láts durch Entwurfsfreiheit
und tadellose Technik aus. Wie ist wohl der hohe Entwicklungsgrad
dieser Plastik aus dem 3. Jahrhundert
v. C., da der Steinbau im
Lande eben seinen Anfang genommen,
zu erklären? Die Möglichkeit
zweier Annahmen besteht,
— eines eigenen Emporringens
oder einer Übernahme von außen
her. Die letztere dünkt mir die
rechte. Hätte sich die altindische
Skulptur allmählich entwickelt, so
müßten Spuren vorangegangener
Phasen entdeckt worden sein.
Denn wenn vom Relief abgesehen
wird, ist eine plötzliche Schwenkung
etwa von hochentwickelter
Holzschnitzerei zu der völlig
wesensverschiedenen Freiskulptur
in Stein undenkbar. Und
würde nicht ein befähigtes Volk
wie das indische, wenn es aus
eigener Kraft bis zu diesem
Hochstande aufgestiegen, weitere
Fortschritte gezeitigt haben! Zumal
in jener Epoche, da eine
geistesverwandte Kunst ihm in
der Behandlung des neuen Baustoffes
umfassende Erkenntnis soeben
übermittelt hatte. So bleibt
nur das Aufpfropfen eines fremden
Kunstreises anzunehmen, das
im Folgenden Gegenstand eingehenderer Betrachtung bilden soll.



[image: ]
Abbildung 10.



Wie ein selbständiges Kapitel ausführen wird, erstreckte die klassische
Formenwelt ihre Machtsphäre bis an die Nordwestgrenze der Halbinsel, ohne
indes im gesamten eigentlichen Indien Fuß fassen zu können. Es weist vielmehr
die vorzügliche Arbeit der ältesten Látskulpturen unverkennbar auf die
straffgeführte Plastik mesopotamischer Völker hin. Dieselbe Stilisierung des
Haares, dieselbe sorgfältig studierte Anatomie der Muskulatur, dieselbe durchgebildete
Behandlung, beispielsweise der Löwenpranken mit Hinterzehe und
den einzelnen Krallen. Die dekorationsfreudige Phantasie des Inders verhält
sich im allgemeinen abweisend gegen fremde Kunst, auch im vorliegenden
Ausnahmefalle erscheint ihr insonderheit das schmückende Beiwerk zu kalt
und dürftig. Jedes fremd zugeführte Motiv taucht in dem Quickborn heimischer
Ornamentik unter, um eine neue, eigen indische Gestaltung anzunehmen.
Bis heute hat sich die Hindukunst diese formenflüssige Verarbeitungsfähigkeit
bewahrt. Bereits nach der dritten Kopie glaubt man ausgesprochen indische
Formen vor sich zu sehen. Ähnliche Erscheinung ist am Kopfschmuck der
Stambhas zu verfolgen, wie als Entwicklungsphase ein prächtiges Kapitell
aus Sankissa (Abb. 10) veranschaulicht. Obwohl es in Umrißproportion und
Detail noch am Grundcharakter der ältesten Ediktsäulen festhält, zeigt der
Elefant als Sinnbild des Buddha schon rein indische Eigenheit.

Kurz nach Asoka versperrte nun das Auftreten des klassischen Stiles
im Nordwesten dem Zuströmen persischer Belehrung den Weg. Einer Kunsterscheinung
ohne eigene, grundlegende Entwicklung aber mußte es naturgemäß
schwer fallen, die fremden Elemente zu weiteren Erfolgen zu führen.
Deutlich verraten die Látskulpturen bereits ein halbes Jahrhundert nach dem
Eintritt in den Steinbau Spuren des Niederganges. Unmögliche Verhältnisse und
Ausdruckslosigkeit im Entwurf greifen immer mehr um sich. Noch kurz vor
Fertigstellung eines Lát konnte der Steinmetz, um nach manchen späteren
Beispielen recht scharf, aber wahr zu urteilen, aus dem Elefanten einen
Löwen oder Spaltfüßler durch geringe Änderung entstehen lassen. — Auf
diesen kurz beschriebenen Gesichtspunkt muß die Gesamtheit der Betrachtungen
über altindische Plastik hinleiten.

Durch das weite Reich Asokas wurde der Typus der steinernen Láts
aufgenommen und vorerst völlig gleichartig entwickelt. Voran schritt Besnagar
als eine Residenz des Großkönigs, darum ist der folgende Stambha (Abb. 11)
von erhöhtem Interesse. Als Grundzug macht sich dekorative Bereicherung
des Kapitells geltend. Zu dem ursprünglichen, langblättrigen Kranz der
Glocke tritt ein zweiter, kürzerer an der oberen Schwellung. Ein geflochtener
Rundstab leitet zu dem bedeutenden,
gegliederten Abakus über, welcher wie
aus den runden und quadratischen Deckplatten
älterer Beispiele zusammengesetzt
erscheint. Auf das Steinzaunband als
buddhistisches Dekorationskriterion sei
hier nur im voraus hingedeutet. Oberhalb
dieses Ornamentes fällt die Kapitellbildung
im Vergleich zu den unteren
Gliedern ab. Das Polster, welches sich
späterhin zu einem Hauptmotive der
Hindukunst entwickelt, ist selten zur Entstehungszeit
der Säule. Schlechthin als
verfehlt zu bezeichnen ist das Magara
oder Krokodil mit seiner gezwungenen
Vereinigung von Kopf, Schwanz und den
viel zu kleinen Flossen. Die Vermutung,
daß diese abschließende Skulptur etwa
einer weit späteren Epoche zuzuschreiben
sei, wird durch den monolithen Zusammenhang
des Látkopfes hinfällig. Auch dieses
verunglückte Tierstück diene als Illustration
zur vorentwickelten Skulpturtheorie.
Es zeigt das Gebilde, daß die Kunst
des Bildhauers, da nicht in dem Grade
geschult, wie nur eigenes Emporstreben
ermöglicht, an diesem neuartigen Vorwurfe,
dessen Lösung kein westliches
Vorbild bot, versagte. Das Alter der
Besnagarsäule kann auf nur wenige Jahrzehnte nach Asoka eingeschätzt
werden, wie sich aus den Maßverhältnissen der Glocke ergibt, deren Höhe
7/10 des größten Durchmessers beträgt.



[image: ]
Abbildung 11.





Diese Altersdefinition fußt auf einer Regel General Cunninghams[5],
welche sich sorgfältigen und umfassenden Messungen zufolge noch stets bewährt
hat. Der Forscher führt an einer ganzen Reihe von Beispielen aus, was
hier nur kurz berührt werden kann. An der Asokasäulenglocke überschreitet
das Verhältnis von Höhe zu Maximaldiameter nie 2:3. Bei den späteren Phasen
jedoch wächst die Höhe, von dieser Proportion ausgehend, allmählich und fast
gleichmäßig bis gegen Ende des 3. Jahrhunderts n. C., um dann weit rascher
dem Höchstpunkte des doppelten Durchmessers im 4. Jahrhundert zuzustreben.

Diese wichtige Erscheinung wird nach meiner Ansicht durch folgende
Betrachtung erklärlich. Mit gutem Grunde hatte der erste Meister, welcher
den schlanken Lát als selbständiges Denkmal schuf, einen energischen Kopfabschluß
als vorteilhaft erkannt. Ein gedrungener Kapitellcharakter nur konnte
als Gegensatz zur starken Vertikaltendenz des Schaftes jene stolze Ruhe des
Monumentes bewirken. Unbewußt aber wurde der indische Künstler von seinem
formalen Schönheitsgefühle dahin geführt, zuliebe einer graziösen Glockenlinie
die gedrückte Form durch Vergrößern des Höhenmaßes mit feinfühlender
Hand zu ändern, gleitender zu gestalten. Und dies allmählich so lange fort,
bis der Gedanke an den Urzweck jener niederen, kräftigen Asokaglocken entschwunden
war. Was lag näher, als daß der Architekt nun mit Fleiß den
Blattkranz entsprechend der gesamten Láterscheinung langgestreckt darstellte.
An den anschließenden Stambhabeispielen soll fernerhin auf die Theorie
Cunninghams durch Angabe der Glockenproportion Bezug genommen werden.

Wie mächtig auch der phantastisch-dekorative Trieb allgemein im indischen
Bauschaffen zur Betätigung drängte, verharrte doch der Architekt gar
lange bei seiner Überzeugung, daß die alte Einzelsäule in ihrer abgeschlossenen
Eigenheit durch jede bedeutendere Änderung an Vornehmheit verlieren würde.
Darin liegt gewiß ein gut Teil Wahrheit, aber leider verführte gerade solche
Erwägung den Künstler zum anderen Extrem, zu kleinlichem Archaïsmus.
Die Folgen der Unterdrückung architektonischen Rasseempfindens blieben
nicht aus. Trotz aller archaïstischen Eifersüchtelei schlichen sich im Laufe
der Zeit Verhältniswechsel und Gliederungsversuche ein, die, als rechtlos in ihrem
vollen Ausleben gehemmt, den edlen Charakter der Láts beeinträchtigen mußten.



[image: ]
Abbildung 12.





Als eine Phase solchen Vorganges sei der Monolith von Bhitari (Abb. 12),
dessen Alter etwa auf 100 n. C. zu setzen ist, erwähnt. Der schlichte, schlanke
Stambha der frühesten Epoche hat sich verkürzt und quadratische, hohe Basis
angenommen, worauf die Inschrift von der
Mitte des Asokaschaftes überführt ist. Deutlich
verrät sich eine tendenziöse Einfachheit
an den Übergängen zur Glocke, und doch hat
die Behandlung der Vermittelungsglieder die
ansprechende Eigenheit der Vorläufer eingebüßt.
Der Blattkranz selbst, dessen Höhe
beiläufig 9/10 seines größten Durchmessers erreicht,
steht in seiner matten Schwellung hinter
jener kraftvollen Linienführung der ältesten
Werke zurück. An dem Gesamturteile des
Rückschrittes, das sich aus diesen Einzelheiten
kristallisiert, vermöchte wohl ein Auffinden des
fehlenden Abakus nebst Kopfschmuck kaum
etwas zu ändern.



[image: ]
Abbildung 13.



Allerdings bekundet gerade die abschließende
Skulptur als einzige Stelle des Lát,
wo sich die dekorative Schaffensfreude des
Hindu frei und unbeschadet der altertümelnden
Gesamtgestaltung geben konnte, entschieden
einen beredten Zug des Vorwärtsstrebens.
Nur durch den geschilderten Niedergang der
Plastik wird häufig die Freude an diesen
Schöpfungen einer hervorragenden Dispositionsgabe
getrübt. — Das einzelne Tierbild
der Ediktsäule wandelt sich in der Folge der
Zeit zu einer Fülle stetig wechselnder Neuwerte
um. Ein Tierpaar in geradliniger oder
überschnittener Anordnung trat wohl zuerst auf. Zu Mathurá (Abb. 13) dann
zwei Paare liegender Fabelwesen mit Löwen- und Ochsenleibern, deren
menschliche Köpfe entsprechend den Abakusecken gerichtet sind. An einem
Beispiele von Sánchi (Abb. 14) ist ebenfalls zentrale Gruppierung von vier
sitzenden Löwen angewandt. Die Tiere pflegen gemeinsam eins der buddhistischen
Symbole, meist Dharma-chakra, das heilige Rad, zu tragen. Zu Chaumuhá[6]
fand Cunningham zwischen jedem Löwenpaar eine weibliche Gestalt,
eine Hand auf die volle Hüfte gestützt, die andre mit einer Blume erhoben. Zu
Benares[7] halten acht Löwen ein Lotospolster empor, das wiederum als Träger
zweier Rücken an Rücken stehender Krieger dient. Zu der mannigfachen Verwendung
von Tier- und Menschengestalten tritt noch die der Flora. Kalpa-drúm,
der mythische Glücksbaum der Inder, oder pflanzlich stilisierte Buddhistenembleme
sitzen oft unmittelbar auf der immer massiger entworfenen Deckplatte.
— Kurzum, ein unerschöpflicher Wechsel in Motiv und Gruppierung!
Mag immerhin schematische, oft rohe Technik nicht zu leugnen sein, das eine
beweisen die indischen Künstler an jedem Beispiele
aufs neue, — die Meisterschaft einer
großzügigen Dekoration. Jede Gruppe, jeder
Aufbau ornamentaler Elemente ist mit sicherem,
auf das Ganze gerichteten Blick gewählt und getroffen.



[image: ]
Abbildung 14.





[image: ]
Abbildung 15.



Selbstredend mußte die einseitige Entwicklung der krönenden Funktion
doch einmal dazu führen, mit der archaïstischen Behandlung der Säule selbst
zu brechen. Der Architekt überträgt auch auf den Látschaft die indischer
Kunst ureigene Gliederung durch Variation polygonalen Querschnittes, welche,
wie in dem Kapitel von der Stütze des näheren ausgeführt, dem Holzbaue
des Landes entstammt. Damit wird eine Haupteigenheit der Einzelsäule aufgegeben.
Hatte doch der Stambha bisher, im Gegensatz zu der konstruktiven
Säule mit gebrochener Grundrißlinie, stets streng am runden Schafte festgehalten.
Ein Typus von Besnagar (Abb. 15) aus dem 2. Jahrhundert n. C.
ist als eins der frühesten Beispiele dieser markanten Entwicklungsstufe beigebracht.
Der Schaft wechselt von dem Achteck zum Sechzehneck, um sich
darauf in das achteckige Lotosblütenglied zurückzuformen. Von dem früheren
Kreisquerschnitt bleibt lediglich 1 m, etwa 1/5 der ganzen Säule. Die Höhe
der ohne vermittelndes Ornamentband ansetzenden Glocke beträgt 9/10 ihres
größten Durchmessers. Der bedeutende Abakus geht aus dem Kreis ins
Oktogon und davon ins Quadrat über. Als krönendes Motiv dient ein Trisúlemblem,
welches über quadratischer Grundform geschmackvoll in Palmwedeln
stilisiert ist.



[image: ]
Abbildung 16.



Gleicherweise wie der berühmte Lohá-Khambha zu Delhi (Abb. 17) verkörpert
der Guptamonolith zu Eran (Abb. 16), welcher im 4. Jahrhundert errichtet
worden ist, eine der jüngsten Generationen direkter Stambhaentwicklung.
Die insgesamt 13 m hohe Säule setzt quadratisch an, um nach 6 m in ein
achteckiges Schaftstück von 2,5 m Länge überzufasen. Die langgestreckte
Glockenform weist eine Höhe von 1,05 m bei 0,90 m Maximaldurchmesser
auf. In herkömmlicher Art ist zum Abakus übergeleitet, dessen lastende
Funktion durch einen kubischen Block verstärkt wird. Glatt an der unteren
Hälfte, zeigt der Würfel an der oberen jedseitig zwei in einer Linie, aber
entgegengesetzt gelagerte Löwen im Relief angearbeitet. Zwei Rücken an
Rücken stehende Kriegergestalten schließen den Säulenkopf ab. — Zu solcher
Phase hat sich der ursprüngliche indopersische Typus ausgebildet! Zwar ist
auch in diesem schlanken Abkömmling noch ein Nachklang jener stolzen
Eigenheit der Asokasäulen geblieben, doch verrät sich im übrigen so augenfällig
das künstlich Gehaltene und unselbständig Gezwungene des Gebildes,
daß das Ende dieser unmittelbaren Entwicklungslinie binnen kurzem fällig
erscheint. Es bedurfte neuartiger Anregung, um den alten Vorwurf dem
künstlerischen Weiterschreiten der Zeit anzuschließen! —



[image: ]
Abbildung 17.



Weniger in stilistischer als vielmehr in technischer Hinsicht ist die nie
rostende Eisensäule von Delhi (Abb. 17) des Interesses wert. Wohl wird von
dem ehernen Weltwunder zu Rhodos berichtet, wohl haben werkfromme
Buddhisten etwa seit dem 1. Jahrhundert n. C. gigantische Erzstatuen ihres
Religionsstifters errichtet, aber alle diese Schöpfungen waren hohl, aus einzelnen
Platten von Kupfer oder irgend welcher Legierung zusammengefügt.
Der Delhilát indes ist massiv aus reinem Schmiedeeisen und bedeutet so
bei seinen Abmessungen ein Siegesmal altindischer Technik. Eine Basis fehlt,
der schlichte Rundschaft erreicht die Höhe von etwa 7 m bei einem unteren
Durchmesser von 41 cm. Von der Glocke leiten außer dem Rundstab drei
gerippte Polsterglieder zu einem fast würfelförmigen Abakus über, dessen
krönender Schmuck nicht auffindbar ist. Für das wahrscheinliche Alter dieses
Meisterwerkes der Schmiedekunst darf die zweite Hälfte des 4. Jahrhunderts
gelten. — Als bedeutsames Moment dünkt es mir, daß der späte Nachkomme
der alten Ediktsäulen in einem neuen Materiale erscheint, auf welches der
Charakter eines ganz wesensverschiedenen Stoffes unmittelbar übertragen
worden ist. Ein beredtes Zeichen des Stillstandes in der Látentwicklung!
Der Künstler griff, um bei strenger Formentradition doch etwas Originelles
zu schaffen, zu einem weit schwerer bildsamen Stoffe. Lediglich eine lokale
Kunstlaune ist in der Eisensäule zu erblicken, ein letztes Aufflackern jener
falschen archaïstischen Pietät zu einer Zeit, da gerade die volle Betätigung
einer neubelebten Säulenausbildung einsetzte.

Mit dieser Umwälzung taucht der letzte unmittelbar erhaltene Rest persischen
Kunsterbes in heimischer Formenwelt unter. Zugleich aber verschwindet
ein gut Teil der organischen Klarheit, welche jenen alten Beispielen
ihre stolze Ruhe verlieh. Die Dekoration übernimmt im Laufe der folgenden
Látentwicklung die Alleinherrschaft und durchbricht damit den harmonischen
Zusammenklang von System und Ornamentik, welchen die Einzelsäule der
ersten Meister verkörpert. Oft ist das Schmuckwerk, im einzelnen betrachtet,
von höchstem Reiz und Formenreichtum, doch in seiner Gesamtheit bedeutet
es in der Architektur den Ausfluß ebenderselben zügellosen Phantasie, welche
die älteste Literatur Indiens mit ihren Schöpfungen unübertroffener poetischer
Zartheit und ethischer Größe auf Irrwege geführt hat.

Während der zweiten Hälfte des Altertums gewinnen die Láts hinsichtlich
verschiedenartiger Verwendung stetig mehr Feld. Außer den eingangs
dieses Kapitels erwähnten Funktionen finden sie besonders als Ehesäulen, als
Maste farbenprächtiger Banner, als Satísäulen, d. h. Denkzeichen des freiwilligen
Flammentodes einer Witwe, oder als Leuchtenträger vor heiligen
Stätten Verbreitung. Dieser vielseitige Zweck aber, zumal bei den einzelnen
Glaubensspaltungen und der immer stärker mitsprechenden lokalen Verschiedenheit
der Halbinsel, mußte wesentlich dazu beitragen, fernere Einheit
des Látcharakters zu verhindern. Ja, es kann überhaupt von einem eigentlichen
Stil der Einzelsäule nicht mehr die Rede sein, denn die entscheidende
Stimme in der Säulenentwicklung steht etwa seit dem 2. Jahrhundert n. C.
der Stütze zu. So läßt denn das Zusammenwirken dieser Verhältnisse die
Látgestaltung bald episodenhaft aussetzen, bald auf Seitenpfaden sprungweise
vorwärts eilen; so beginnen denn auch mehrere Typen nebeneinander herzuschreiten.
Es kann bei den engen Grenzen dieser Abhandlung nicht einmal
der Versuch unternommen werden, einen Ausblick zu bieten auf die verschlungenen
Wege der Stambhaformen in den verschiedensten Teilen des
Landes, bei den Dschainas, Saivas und Vaischnavas samt den untergeordneten
Sekten. Dies müßte der besonderen Aufgabe eines (beabsichtigten) Essays
über die mittelalterliche Säulenbildung Indiens einbegriffen werden. Hier sei
nur erwähnt, daß bereits um 700 infolge innerer Wirren der Halbinsel ein undurchdringlicher
Schleier vor der indischen Kunstgeschichtsforschung niedersinkt.
Erst gegen 1000 enthüllen die einzelnen Glieder des Säulenstammbaumes
zugleich ihre Züge in abgeschlossener Eigenheit. —

Kapitel 2.

Indoklassischer Typus.

Erst nachdem das indische Kunstschaffen dem assyrisch-persischen Elemente
Aufnahme gewährt hatte, erweiterte die klassische Formensprache
ihre Machtsphäre bis zur Nordwestgrenze der Halbinsel. Altindiens architektonische
Reste erweisen diese Priorität des indopersischen Stiles zweifellos.
Wie erwähnt, bildete der Nordwesten eine persische Provinz, wovon die
Verbreitung einzelner Motive ihren Ausgang nahm. Westlich vom Indus und
Satledsch verdrängt nun klassischer Einfluß die alte Kunstschule, ohne indessen
im gesamten übrigen Hindulande seinen Vorgänger abzulösen. Vielmehr erhebt
er sich lediglich als ein Damm, der weiteren Zufluß persischer Formenlehre
abschneidet. Die indische Volksseele wies im Gegensatz zu der Sympathie,
welche sie jenen Motiven orientalischen Ursprunges entgegenbrachte,
klassische Stilgebung entschieden ab. Höchstens etwa hatte eine Art kaum
indirekt erkennbaren Ausgleiches statt, ähnlich der neuzeitlichen Erscheinung
zwischen Europas und Japans künstlerischen Bestrebungen. Wie aber vermochte
dann überhaupt die klassische Kunst bis zum Herzen Asiens, bis in
jenes schon durchaus indische Grenzgebiet vorzudringen? Wie vermochte
sie hier so festen Fuß zu fassen, so nachhaltige Spuren zu hinterlassen, nur
dem Moslemitentum noch vergleichbar? Es lassen sich diese Fragen nicht
mit Bestimmtheit beantworten. Alter, Abschluß und Eigenart dieser klassischen
Strömung bilden in maßgebenden Gelehrtenkreisen Streitfragen, die
noch der Erledigung harren. Denn die bisherigen Architekturfunde haben zu
oft gerade entgegengesetzten Auslegungen und Vermutungen Anlaß gegeben.
Sei es auch mir vergönnt, meine Ansicht über die historische und künstlerische
Entwicklung indoklassischen Stiles in aller Kürze zu vertreten.

Das hellenistische Königreich Baktrien stand im 3. Jahrhundert v. C. in
höchster Blüte. Erwiesenermaßen suchte die klassische Welt bereits damals wie
in der nächsten Folge Beziehungen bis zum Indus anzuknüpfen, doch ohne
wesentlichen Erfolg. Erst im 2. Jahrhundert v. C. leiteten die Yuetschi oder
Skythen, aus dem Norden vorstoßend, ein neues Kapitel in der Geschichte
des Gebietes von Baktrien bis zu den Ufern des Satledschs ein. Das Indusstromland,
in der Hauptsache Gándhára und Pendschab, unterfiel der Herrschaft
jenes skythischen Volkszweiges, welcher nach Kreuzung mit eingeborener
Rasse ethnographisch als indoskythisch gekennzeichnet wird. In der anschließenden,
indoskythischen Epoche der Grenzlandschaften nun unternimmt
die klassische Formensprache den stärksten Anlauf gegen altindische Kunst,
dessen Nachwirkungen bis ins Mittelalter angehalten haben. Das Indoskythentum
gründet hier jene eigenartige Kolonie westlicher Kunst, während die
späteren klassischen Strömungen, sei es nun aus Antiochia oder Rom oder
Byzanz, in der Hauptsache wohl lediglich bewirken, dieser Kunstgemeinde
der Diaspora frische Lebenskraft zuzuführen.



[image: ]
Abbildung 18.



Ein interessantes Verhältnis ist es, in welchem diese Skythen zur hellenistischen
Kunst stehen. In gewissem Sinne Vorläufer der Humanisten, erblicken
sie, obwohl barbarischen Blutes, in klassischer Welt ihr Schönheitsideal.
Wie Asoka die persische Steinarchitektur schützte und förderte, so
findet klassische Kunst in Kanischka, dem bedeutendsten Indoskythenherrscher,
einen eifrigen Protektor. Nun zwingt aber nicht etwa das Machtwort eines
orientalischen Despoten die fremde Formensprache jenen Ländern auf, ohne
Rücksicht auf freie Regung des Volkscharakters. Weit entfernt, daß hellenistisches
Wesen jene Gebiete etwa völlig durchtränkt! Im Gegenteil, alle
griechischen Elemente werden binnen kurzem von Indoskythentum und Buddhismus
aufgesogen. Begünstigt ja naturgemäß die Abgelegenheit des klassischen
Kunstzweiges von vornherein eine originelle Entwicklung, wie sie dem
ureigenen Empfinden dieser Rassenkreuzung entspringt. Frei kann sich der
barocke Geist des indischen Volkselementes in jener fernen Stilentfaltung geben,
kann von griechischer Form ausgehend eine Bahn beschreiten, wie nimmer
etwa — um durch gegenteiliges Beispiel zu betonen — das archaïstische,
künstlerisch unproduktive Rom. Eingehendere Betrachtung wird erweisen,
daß der ausgebildete indoklassische Stil in Wesenheit nur den Ursprung und
einzelne hervorstechende Grundzüge dem Westen verdankt.



[image: ]
Abbildung 19.





Indoskythische Architektur sucht ihre Betätigung allgemein in denselben
Vorwürfen wie das eigentliche Hindutum, insbesondere an Viháras, den
Klostergebäuden. Sie weist zwar in Kaschmir den dorischen und in Taxila
den jonischen Säulentypus auf, doch erhellt aus diesen Fällen, daß der eingeborene
Künstler nicht derart in die Wesenseigenheit der beiden Ordnungen
einzudringen vermochte, um sie als Grundlage selbstschöpferischer Ideen zu
verwerten. Einzelne Teile der schematisch behandelten Gebilde sind mit
Ornamentfiligran überzogen, damit ist allgemein die weitere Ausgestaltung
am Ende angelangt. Wie wäre aber auch ein Zusammenklang so völlig verschiedenen
Rassenempfindens denkbar? Hier in dorischer wie jonischer
Säule die reine Verkörperung intellektueller Kunstbegriffe, demgegenüber die
dekorationsfreudige Phantasie des Hindu, deren Schöpfungen gewissermaßen
improvisiert erstehen. Am ehesten mußte der korinthische Stil dem indoskythischen
Volkscharakter zusagen. Die graziös bewegten Kurven des
Akanthuslaubes, sein reiches Detail weckten ein verständnisvolles Interesse.
So hat denn die indokorinthische Ordnung die bei weitem stärkste Verbreitung
zugleich mit einer originellen Durchbildung erfahren.



[image: ]
Abbildung 20.





Insonderheit auf das Thema der Einzelsäule bezüglich seien zwei charakteristische
Stambhabeispiele aus Jamálgiri in Gándhára (Abb. 18 und 19) beigebracht.
Auf den ersten Blick wird hellenistische Herkunft sehr wahrscheinlich.
Im Gegensatz zu römischem Schematismus zeigen die achtblättrigen
Akanthuskränze naturalistisch behandelte Blattgliederung. Dazu tritt als bedeutsames
Moment der eigentümliche Abakus nach Art der bekannten epidaurischen
Entwicklungsphase (Abb. 20) mit noch unverbrochenen Ecken, obwohl
schon eleganter Seiteneinkurvung. — Doch kommen wir auf die Änderungen
zu, die für indisches Kunstempfinden bezeichnend sind! Der Drang
nach dekorativem Detailreichtum fügt den Laubkreisen des klassischen Urbildes
noch einen vierten in gleicher Höhe mit dem Abakus bei. Die Deckplatte
erreicht in ihrer Breite das 2½fache der gesamten Kapitellhöhe, während
der klassische Typus nur der 1½fachen Maßzahl gleichkommt. Vielleicht will
diese weite Ausladung unserem Gefühle die Gándhárasäule kopfschwer erscheinen
lassen, doch dürfte solches Urteil einer voreinnehmenden Gewohnheit
zu Unrecht entspringen. Die Gliederfolge klassischer Ordnungen ist nach
dem Grundsatze wechselseitigen Tragens und Lastens entwickelt, nicht wie
bei dem indischen Lát eigens zu dem Zwecke des Einzelstehens, des bloßen
Emporhebens einer im Verhältnis leichten Skulptur. Wo sich eine klassische
Einzelsäule im Westen findet, ist sie durchgängig nach der Architravstütze
kopiert. Sicher würde ein solches Gebilde seltsam anmuten, wäre es nicht
von klassisch geschulter Kritik sanktioniert. — Der Hindu hingegen betrachtet
und gestaltet das Kapitell als das einzige Glied, welches die vertikale Tendenz
der Einzelsäule nach oben zu durch Kontrastwirkung zu lösen vermag.
Denn die krönende Skulptur erfüllt lediglich die Aufgabe eines rein dekorativen
Abschlusses. Demzufolge hat die starke Ausladung der Akanthusblätter
durchaus organische Berechtigung. Überdies verrät das ausbiegende Laub
jedenfalls ebensoviel Naturtreue wie die klassische Auffassung, welche das
Blattwerk um einen eigentlich tragenden Kern schmiegt. Selbst aber, wenn
in alledem gegenteilige Meinung besteht, muß die künstlerische Unabhängigkeit,
welche die indoskythische Architektur trotz ihres Ausgehens von klassischer
Form in dieser Kapitellbildung hochhält, gerechterweise gewürdigt werden.

Weiterhin ein wichtiges Zeugnis der Schaffensfreiheit kündet wohl die
Einführung menschlicher Gestalten zwischen das Akanthuslaub. Diese Statuetten
des Buddha und seiner Jünger haben Anlaß zu viel wissenschaftlicher Fehde
gegeben. Fergusson will aus der Tatsache, daß Figurenschmuck an dem
griechisch-korinthischen Kapitell überhaupt nicht, an dem römischen Typus
aber zum ersten Male in den Bädern des Caracalla erscheint, auf Herkunft und
Alter der Gándhárasäulen schließen.[8] Sollte diese Skulptur wirklich derart
schwerwiegende Beweiskraft, welche auf Analogiebildung in Rom gegründet ist,
besitzen? Meines Dafürhaltens ist das ornamentale Beiwerk zu Zeiten entstanden,
da in der Weltstadt kein Architekt derart barocken Gedanken Ausdruck
zu verleihen gewagt hätte, gesetzt den Fall, daß ihn seine Phantasie
in solche Verlegenheit bringen konnte. Lediglich einen Ausfluß indischer
Dekorationsfreude stellen diese Figürchen dar. Das Künstlerauge sah in den
überhängenden Blattenden natürliche Baldachine für kleine Gestalten, — wie
nahe liegt doch diese einfache Erklärung!

An Stelle jener vermuteten Entlehnung der Figürchen aus der Spätzeit
römischer Kunst sei besser der tiefgehende hellenistische Einfluß zur Beachtung
herangezogen, welchen Grünwedel[9] in der Plastik Gándháras nachgewiesen
hat. Die Lehre des Zweigeborenen kannte in alter, reinster Form keine
plastische Darstellung des Buddha. Erst indoklassische Bildnerei schuf den
Buddhatypus, wie er im allgemeinen bis zur Gegenwart herrschend geblieben
ist. Lediglich unter diesem Gesichtspunkte ist bei den Stambhastatuetten ein
klassischer Anteil festzustellen.

Rein technisch weicht das indoklassische Kapitell vom Urbilde dadurch
ab, daß es aus einzelnen Teilen besteht. Die untere Hälfte des Akanthuslaubes
wurde aus zwei, drei oder vier Stücken meist gleicher Größe mittels
Eisenklammern zusammengefügt. Die obere Hälfte, welcher Voluten und
Abakus einbegriffen sind, tritt stets viergliedrig auf. Zwei größere Stücke
bilden Breitseiten mit je zwei Voluten, während die entstehenden Zwischenräume
durch Zwickel geschlossen werden. Vermöge genauer Fugenarbeit wie
geschickter Verklammerung erschien das ganze Kapitell an Ort wie aus einem
Gusse. Beim Sturze der Säule allerdings mußte sich diese Konstruktion sofort
lösen, da ein Tonschiefer Verwendung fand, der bruchfeucht vorzüglich bildsam,
später aber leicht brüchig ist. Damit sind die Kapitellreste meist verloren, da die
großen Stücke zersprangen, die kleinen als Bausteine weiter verwandt wurden.

Die bedeutende Ausladung des Gándhárakapitelles gewährt der krönenden
Skulptur mit einer breiten Auflagerfläche weitgehende Dispositionsfreiheit.
Ob die übliche Tiergruppe durch eine besondere Plinthe herausgehoben
war, ließ sich bisher an keinem Funde entscheiden. Immerhin macht die
starke Überschneidung von Akanthuslaub und Kopfschmuck der Säule eine
derartige Anlage wahrscheinlich. Art und Zahl der Tiere wechseln auch bei
dem indoklassischen Stambha. Die in Entwurf wie Ausführung gleich vorzügliche
Elefantengruppe vorliegenden Beispiels (Abb. 19) mag irgend
welchen symbolischen Abschluß, vielleicht durch Vermittlung von Reitern,
gefunden haben. Welche Höhe der unkannelierte Schaft erreichte, ist nirgends
zu ermitteln. Die Basis zeigt trotz beträchtlich veränderter Einzelgliederung
noch direkten Anklang an die klassische Form. Das reiche Schattenspiel und das
energische Ausladen des Kapitelles, ein geschickter Aufbau der Kopfgruppe, die
emporweisende Schlichtheit der unteren Säulenpartie, — in der Gesamtheit vergegenwärtigt,
gewiß ein elegantes, vornehmes Bild! Wohl mit derselben sicheren,
feinfühlenden Hand hat zudem der Meister einzelne Punkte wie Statuetten,
Lotosblüten, Abakusreliefs u. a. durch bisweilen jetzt noch erkennbaren Gold- und
Farbenschmuck hervorgehoben und damit die Pracht seines Werkes gesteigert.

Die beiden Beispiele aus Jamálgiri genügen, das Verhältnis des indischen
Kunstgeistes zu der Entwicklung klassischen Stiles im Nordwesten der Halbinsel
erkennen zu lassen. Wenn auch von vornherein das eigentliche Indien
die fremde Kunstsprache entschieden abweist, so bestimmt doch das indische
Volkselement gar bedeutsam und eigenartig die von zuströmender Rasse mitgeführte
Formengebung. Soll aber in besonderer Hinsicht auf altindische
Säulenentwicklung die indoskythische Architektur kurz und bündig beurteilt
werden, dann ist sie, zum mindesten insoweit klassischer Anteil in Betracht
kommt, als episodisch zu bezeichnen. Der indoklassische Typus entbehrt
jeden Einflusses auf den urindischen Säulencharakter! —


[image: ]





[image: ]


 B. Konstruktive Säulen.

Kapitel 3.

Steinzaunpfeiler.

Der Stambha muß als alleiniger Vertreter der ersten Stufe indischer Säulenbildung
gelten. Nach der frühesten Epoche aber treten Momente hinzu,
die allmählich zu immer höherer Wichtigkeit aufsteigen. Einmal werden die
besonders an Steinzaunpfeilern für den monumentalen Baustoff entwickelten
heimischen Holzformen zu bedeutsamer Verwendung herangezogen. Dann aber
übernimmt die Deckenstütze von dem Lát überhaupt die Führung und leitet
nach ihren Bedürfnissen und Eigenheiten den Werdegang der altindischen
Säule auf bestimmter Bahn. Vorliegender Abschnitt soll diese Vorgänge des
einzelnen erläutern und begründen.

Die Literatur weit vor Asokas Zeit bezeugt ein Zusammenwohnen der
Hindus in Dörfern und Städten, doch sind nicht die geringsten baulichen
Reste dieser Frühzeit erhalten. Als Erklärung hierfür kommt der Baustoff
der Siedelungen in Betracht. Die älteste Steinarchitektur der Halbinsel zeigt
so enge Verwandtschaft mit dem Wesen des Holzbaues, daß dadurch unmittelbar
auf vorausgehenden ausschließlichen Gebrauch der Zimmermannskunst hingewiesen
wird. Das Land bietet seinen Söhnen ja auch die denkbar besten Bauhölzer,
das Tékholz, das Bambusrohr u. a. Keine zwingende Notwendigkeit
also, zu der weit mühevolleren Steintechnik zu greifen, wenn es nicht besonderer
Zweck, etwa Wasserbau oder Schutz gegen Feinde, erforderlich machte. Der
organische Kern der alten Holzbaukunst leuchtet klar aus den steinernen
Nachbildungen hervor, — beiläufig ein Merkmal dafür, wie gewichtig die
Konstruktion das Gesamtbild solch eines alten, wohl mit orientalischem Prunke
geschmückten Holzbauwerkes bestimmt haben mag! Lange Erfahrung wie
hochgesteigerte Fertigkeit in der Behandlung dieses bildsamen Stoffes haben
die technische Möglichkeit geboten, die ausgeprägte Dekorationsfreude der
indischen Kunst ungehemmt zu entfalten. Was Wunder, wenn das Wesen
dieses Holzbaues mit seinem wechselvollen Formenreichtum dem Künstler so
ans Herz gewachsen ist, so sein architektonisches Fühlen und Schaffen beherrscht,
daß er sich davon bei neuem, ganz wesensanderen Materiale nicht
loszureißen vermag. Bis weit zum Mittelalter hinüber ist es darum möglich,
den Spuren des Holzcharakters
selbst ins Detail nachzugehen. Das
indische Steinbauschaffen des Altertums
insonderheit bildet gewissermaßen
einen einzigen großen Nachweis
der wichtigen Stellung, welche
in seiner Entwicklung der heimische
Holzbau innehatte.



[image: ]
Abbildung 21.



Allgemein ist ein Bestreben
des Menschen nachweisbar, den
nächsten Umkreis seiner Sakralstätten
vom Profangetriebe abzutrennen.
So drängte es auch den Buddhisten,
Tempel und Stúpas zu umfriedigen.
Hier nun setzt jener umwälzende
Einfluß der neuen Lehre
auf das indische Bauschaffen ein;
Glaubensbegeisterung sucht den heiligen Orten durch monumentale Kunstsprache
ein würdiges Gepräge zu verleihen. Ein ursprünglicher Balkenzaun
wird unmittelbar in Stein übertragen, mitsamt Ornamentik wie Konstruktion.
Dabei hat Granit oder zumeist derselbe feinkörnige Sandstein Verwendung
gefunden, welcher sich auch zu den Láts als vorzügliches Übergangsmaterial
bot. Bevor der bedeutsame Zusammenhang dieser »rails« mit dem altindischen
Säulencharakter dargelegt wird, erscheint es unerläßlich, ihr Schema (Abb. 21)
zu entwickeln. In Vierkantpfosten sind seitlich Bohlen von linsenförmigem
Querschnitt eingestemmt; das Rahmholz ist durch Zapfen in seiner Lage auf
den Ständern gefestigt. Die Pfosten zu Bhílsa oder Buddha-Gayá aus der
Mitte des 3. Jahrhunderts v. C. weisen den vorerst quadratischen Grundriß auf,
während an späteren Beispielen die Pfeilertiefe auf etwa zwei Drittel der Breite
vermindert wird. Die Abfasung zu achteckigem Querschnitt ließ als unteren
und oberen Übergang Halbkreisflächen, in der Mitte aber eine Vollkreisscheibe
entstehen, welche zur Dekoration ja gleichsam herausforderten. Daß sich in
der ornamentalen Behandlung dieser Stellen
ein Anlehnen an das Lotosblütenmotiv
assyrisch-persischer Formensprache
kundtun soll,[10] erscheint gesucht. Kaum
dürfte andrerseits dem Architekten die
Vermutung Fergussons einleuchten, wonach
die Halbmedaillons im Urbilde Metallplatten
darstellen, die als Verbindung
der lot- und wagerechten Zaunteile dienten.[11]
Wie sich der verstorbene Forscher
auch diese Konstruktion gedacht haben
mag, erscheint sie doch bei der logisch-werkmäßigen
Zimmermannskunst der Inder
wenig glaubhaft. Wenn einmal eine
Grundbedeutung dieser Rundornamente
gesucht werden soll, so erscheinen dekorativ
behandelte Köpfe von Holznägeln,
durch welche bei einer früheren Konstruktion
die Querhölzer mit den Pfosten
in Verband gebracht waren, als wahrscheinlichste
Erklärung. Die einseitige
Ausbildung der Halbkreisscheiben ist danach lediglich als willkommener Übergang
vom Vierecks- zum Achtecksquerschnitt zu betrachten. Der Künstler war
sich dann des Ursprunges nicht mehr bewußt, wofür auch die häufige Verschiebung
der Nagelköpfe an konstruktiv unrechten Ort und beiläufig das
Auftreten der Medaillons an den Riegeln zeugen.



[image: ]
Abbildung 22.





Diese Hauptzüge der Steinzaunpfeiler waren für Gestalt und Dekoration
der deckentragenden Säule zu bedeutsamem Grade vorbildlich. Vielleicht
steht schon das Verhältnis 1:4½ bis 5 von Seitenlänge
des Grundrißquadrates zur Höhe, welches
während des Altertums zumeist an der Stütze innegehalten
wird, mit den gleichen Maßzahlen beim
Zaunpfeiler in Zusammenhang, doch dürfte manchem
diese Analogie zufällig erscheinen. So mag denn
die Schaftgestaltung an dem Beispiel aus Amrávatí
(Abb. 22), das einem Stúparelief entnommen ist,
für sich selbst sprechen. Der Architekt hat den
ganzen, unveränderten Zaunpfosten als Schaft
zwischen Basis und Kapitell eingeschoben und dadurch
eine tragende Säule geschaffen. Zwischen
Elementen persischen Ursprunges das heimische
Kantholz, durch Abfasung und Kreisornamente
typisch belebt. Die einzelnen Motive nun, welche
gleicherweise am Zaun- wie Deckenpfeiler bleibend
im indischen Bauschaffen auftreten, erscheinen eingehender
Beachtung wert.



[image: ]
Abbildung 23.



Weitaus am wichtigsten erweist sich in der
Folge der Querschnittswechsel, wie er nach Zimmermannsbrauch
durch Kantenabfasung entstanden war.
An dem Zaunpfosten selbst hemmt die Konstruktion
zwar bald den Fortschritt solcher Gliederung,
die Stütze jedoch führt auf gleichem Wege zu
immer reicherer Formengebung. Indische Freude
an wechselvollem Ornamentspiele erhebt die Abfasung
der Kanten zu einem Hauptkennzeichen des
Pfeilergepräges. Und die Herrschaft dieser Dekoration
hat sich, obgleich nach jeweiligem Zeitgeschmacke
häufigen Verhältnisänderungen zwischen den Schaftstücken der einzelnen
Querschnittspolygone unterworfen, während aller Epochen bis zur
Gegenwart erhalten.





[image: ]
Abbildung 24.





[image: ]
Abbildung 25.



Neben dem Motiv des ganzen Steinzaunes, welches in der buddhistischen
Ornamentik unter anderem als Architravrelief hervorragende Rolle spielt,
wird das Medaillon den geläufigsten Ausdrücken altindischer Formensprache
hinzugefügt. Gern greift der Architekt, wenn es gilt, an Pfeilern eine einfache
Grundgestalt in anderen Querschnitt oder sonstwelche ornamentale
Bereicherung überzuführen, zu diesem altbewährten Kunstmittel, was einige
Beispiele erläutern mögen (Abb. 23–26). Interessant ist an der Tempelsäule
von Konch (Abb. 24) der Übergang aus dem Schafte zum Kapitell mittels der
halben Rosette, welche sich mit dem entsprechenden Ornamente des Kragsteines
zu einem Ganzen vereint. Aus neo-brahmanischer Zeit schon stammt
der Pfeiler von Nawagaon (Abb. 25), und doch erinnert er noch unmittelbar an
Zaunpfostengepräge. In der Ausbildung der Medaillons herrscht reiche Abwechslung.
Neben dem stilisierten Blütenmotiv weisen die Scheiben allgemein
eine Umrahmung auf, worein Stúpas, Bäume, Tier- und Menschengestalten
(Abb. 26), ja ganze Scenen weltlichen und religiösen Lebens entworfen
sind. Ein freies Künstlertum konnte sich an diesen Pfosten entfalten, — einzelnen
frommen Schenkungen aus der Gemeinde. So bindet sich denn bei
manchen Beispielen der Bildhauer überhaupt nicht an Fasung und Kreisornamente,
sondern teilt, um den Spielraum seiner Dekoration zu erweitern,
die Frontflächen des Vierkantpfeilers durch wagrechte Steinzaunbänder in
mehrere Felder auf. Oder aber er beschränkt auch diese Gliederung auf ein
Mindestmaß und arbeitet als Hauptmotiv eine einzige Figur an (Abb. 27).
Auf groteskem Ungeheuer oder Zwerggeschöpf steht in sinnlich-anmutiger
Pose eine Tänzerin. Deutlich verrät das Werk, wie der Künstler bestrebt war,
das weibliche Schönheitsideal seines Volkes zu erreichen. Ein interessanter
Beweis zudem gegen die Vermutung klassischen Einflusses auf ältestindische
Bildnerei! Dort in griechischer Kunst reines, natürliches Ebenmaß aller
Körperformen, hier hingegen der künstlerische Niederschlag einer üppigen
erotischen Phantasie. — Eine merkwürdige Ähnlichkeit dieser Reliefgestalten
mit manchen europäischen Skulpturen des Mittelalters ist nicht abzuweisen,
obgleich selbstredend jeder Zusammenhang ausgeschlossen bleibt. In gleicher
Auffassung wie der Wandschmuck assyrisch-persischer Pylonen zeigen die
Torpfeiler der Steinzäune zu Bhílsa und Garhwá große, hütende Gestalten.
Erst gegen Ausgang des Altertums greift die Verwendung angearbeiteter
Einzelfiguren öfter auf die Stütze über.



[image: ]
Abbildung 26.





[image: ]
Abbildung 27.



Gerechte Anerkennung gebührt dem künstlerischen Hochstande dieser
indischen Bildnerei in ihrer ältesten, besten Zeit, wie bei Gelegenheit der
Láts bereits betont worden ist. Voll Leben und Naturtreue die scenischen
Darstellungen, ausdrucksfähig und ausdrucksvoll die figuralen Gebilde, mustergültig
im detaillierten Ornamententwurf, so betritt die Plastik an den buddhistischen
Steinzäunen den Plan der Kunstgeschichte. Doch ihre zeitliche
Folge bedeutet, wie schon erwähnt, eine einzige, nur episodenhaft unterbrochene
Bahn des Niederganges. Wohl hat die Verquickung heimisch-orientalischer
mit klassischer Bildhauerkunst im Indusstromgebiet auch späterhin vorteilhaften
Zusammenklang ergeben, doch fand dieser eben keine Aufnahme in der skulpturellen
Gesamtentwicklung Indiens, welche die gröbsten Mißgriffe aufweist.
Verlieh man ja beispielsweise göttlich erhabenem
Wesen durch kolossale Größe inmitten
kleiner Gestalten, göttlicher Macht
durch entsprechende Anzahl von Köpfen
und Gliedmaßen Ausdruck. Dieser Entartung
steht aber das eigentliche Bauschaffen,
als raumbildende Kunst fußend
auf praktischer Anschauung und Erkenntnis,
ziemlich fern und leitet insonderheit
die altindische Säulenbildung auf klar übersehbarem
Wege vorwärts.



[image: ]
Abbildung 28.



Stellt schon der Pfosten des Steinbalkenzaunes
zu gewissem Grade eine Vorstufe
der typischen Deckenstütze dar, so
nähern sich die Säulen der Railtore, der
Toráns, dem Ziele noch bedeutend mehr.
Unmittelbar ist in solchem Toránpfeiler eine
Übergangsphase der Látformensprache auf
die konstruktive Säule erhalten. Freilich
darf man dabei nicht an jenes bekannte
Zauntor von Sánchi denken, welches gewöhnlich
als Paradestück des Dekorationsreichtums
oder des unendlich mühevollen Reliefdetails in kunsthistorischen
Werken angeführt wird. Schon des späten Alters wegen (1. Jahrh. n. C.)
erscheint dieses Exemplar der Toranlagen, deren Absenker sich bis zur Gegenwart
erhalten haben in den Pailus und Torüs der gelben Rasse, für unsre
Betrachtung nicht geeignet. Eher mag ein Beispiel aus Bhárhut (Abb. 28),
wo sich seit der Entdeckung des Ortes durch Cunningham der Steinzaunforschung
die ergiebigsten Quellen erschlossen haben, den Zusammenhang
eines Toránpfeilers mit der Einzelsäule kundtun. Ein vergleichender Blick läßt
erkennen, daß der Künstler gekoppelte Láts durch Verkürzung und Überführung
des Schaftes in achteckigen Querschnitt zum Architravträger umgewandelt hat,
ohne im übrigen die Eigenheiten des Stambha aufzugeben. Darin ist jene Grundregel
altindischer Architektur bestimmt ausgesprochen, an der Einzelsäule den
Querschnitt stets rund, am Konstruktionspfeiler hingegen polygonal zu wählen.

Soll aus dem vorliegenden Kapitel ein zusammenfassendes Ergebnis
gefolgert werden, so spielt der Zaunpfeiler in der altindischen Säulenentwicklung
bedeutsame Rolle. An diesem Gliede fand der Architekt die denkbar
günstigste Gelegenheit, den heimischen Holzstil nach seines Volkes
eigenem Fühlen in Steinformen zu verwandeln. Ohne Rivalität fremder
Kunst konnte hier aus dem phantastischen Sinn des Inders für wechselvolle
Gliederung und Ornamentik eine Dekoration, welche allmählich ausschlaggebende
Wichtigkeit erlangte, ihre Grundzüge heranbilden. Denn der Künstler
behandelte ja in jedem Pfeiler ein für sich abgeschlossenes Stück, das nicht,
wenn verfehlt, ein ganzes Bauwerk für immer beeinträchtigen mußte, wie
etwa bei den Grottentempeln der Fall. Gar mancher mit den Steinzaunpfosten
verwandte Zug gemahnt in den weiteren Kapiteln daran, daß der
Entwerfende zur Durchbildung des altindischen Pfeilers Erfahrung und Vorstudien
dorther geholt hat. Jedes einzelne derartige Beispiel aber wird
jenes Urteil Fergussons über den erst von neuer Forschung recht gewürdigten
Steinbalkenzaun bestätigen, »that this was the feature on which the early
Buddhist architects lavished all the resources of their art, and from the
study of which we may consequently expect to learn most.«[12]

Kapitel 4.

Deckentragende Säulen.

Nur an einsteinigen Werken wird es zur Hauptsache möglich, die Entwicklung
der deckentragenden Säule Altindiens aus ihren einzelnen
Phasen zu ununterbrochener Kette zusammenzufügen. Einmal weisen die
frei errichteten Bauten Lücken unüberbrückbarer Zeitspannen in ihrer Reihe
auf, wie ja kein einziges Beispiel aus der Epoche vor dem 3. Jahrhundert
n. C. vorhanden ist. Andrerseits aber können sich ihre Reste infolge
durch Klima wie Gewalt verursachten trümmerhaften Zustandes als Quellen
der Forschung nicht entfernt mit den unversehrten Grottenanlagen messen.
Zwar nur die innere Raumbildung zeigen die unterirdischen Werke, doch
genügt dies vollkommen für das Thema vorliegender Abhandlung. Solche
Gründe mögen für den Verfasser sprechen, wenn er zum Stammbaumentwurf
des altindischen Pfeilers zumeist monolithe Schöpfungen als Illustrationsmaterial
beibringt. Immerhin leicht wird es dem architektonisch geschulten
Auge gelingen, den Charakter eines Grottenpfeilers unter Beibehaltung aller
typischen Züge der jeweiligen Entwicklungsstufe zum Säulengepräge freier
Konstruktion umzuwandeln.



[image: ]
Abbildung 29.





[image: ]
Abbildung 30.



Das Entstehen des monolithen Bauschaffens in Indien ist meines
Dafürhaltens von folgendem Gesichtspunkte
aus zu erklären. Bevorzugte heimische
Architekten hatten die Monumentalität fremdvölkerischer
Steinbauten empfunden und als
Gesamtbild in der Erinnerung bewahrt, allerdings
ohne die zugehörigen Konstruktionseinzelheiten.
Dies führte denn darauf, Kultstätten
aus dem Felsen herauszuarbeiten.
Die erhabene Innenstimmung der vorschwebenden
Monumentalwerke wurde damit in
bisher unerprobtem Materiale erreicht, doch
ohne steingerechten Organismus lediglich
als formale Hülle. Vielmehr wurde alle
Konstruktion noch im Sinne des Holzbaues
gedacht und dargestellt. Darum in den
frühen Grotten ein gleichsam zu Stein erstarrtes
Holzgefüge, das, für den Neustoff
an frei errichteten Bauten angewandt, versagt
haben müßte. Hier aber im Schoße
des Felsens bewirkte invornherein die Gesteinsstruktur
den größten Teil der statischen
Sicherheit. Nicht gar lange auch, so beginnt
ja die formenflüssige Schaffensfreude
indischer Kunst den ursprünglichen Holzcharakter
zu einem Stile umzubilden, der konstruktiv wie ornamental dem
Steine mehr und mehr entspricht.



[image: ]
Abbildung 31.



Das Hauptgebiet des Grottenbaues ist vorzüglichen Materials zufolge
der Gebirgszug der Westghats. Bevor aber eine anschließende Stufenreihe
altindischer Pfeilerentwicklung dorthin führt, sei als Einleitung das älteste
und einfachste Beispiel des vielgenannten Lomas Rishi-Kellers (Abb. 29) im
Norden von Gayá erwähnt. Bei der Entstehungszeit dieser Grotte um die
Mitte des 3. Jahrhunderts v. C. bietet ihr unmittelbares Konstruktionsnachbild
von Holz in Stein den ersten Beleg für die bisher vertretene Theorie
des Ursprunges raumbildender Steinarchitektur. Die Arbeit in Granit macht
es erklärlich, warum der Hindu, welcher soeben noch in bildsamem Holze
entwarf, an dem Pfeiler ohne jede schmückende Beigabe lediglich die Funktion
im Aufbausysteme zum Ausdruck bringt. Im Zusammenhange mit der
Gesamtkonstruktion zeigt die Stütze insofern Holzbaugepräge, als ein schlichtes
Kantholz oben einwärts geneigt ist, um den Biegungskräften des eselsrückenförmigen
Daches vorteilhaft zu begegnen. — Wenige Jahrzehnte späteren
Alters, weist die Grotte von Bhaja (Abb. 30) ähnliche Technik auf. Auch
hier einwärtshängend und noch ohne jede Gliederung nach den Grundregeln
einer Säule, erscheint die achteckige Stütze lediglich als ein Teil des nackten
Gerüstes. Einige Ornamentstücke waren bezeichnenderweise aus Holz
angesetzt.

Es kann ja keineswegs in dem Rahmen dieses Essays liegen, eine beträchtliche
Zahl altindischer Pfeilerbildungen beizubringen, die des Einzelstudiums
harren, sondern nur ein Abriß ihres Werdeganges soll versucht
werden. Besondere Gründe aber sprechen dafür, ein ungefähr gleichaltriges
Gegenstück zur letzten Stütze nicht zu übergehen. Einmal mag der Ganesá
Kumbha genannte Kellertempel von Cuttack (Abb. 31) ein Beispiel der beginnenden
Pfeilerentwicklung im äußersten Osten bilden, dann aber trägt
dieser Typus, im Gegensatz zu der Absteifung einer hochgestelzten Dachkurve
zu Bhaja, horizontalen Deckenabschluß. Die daraus entspringenden
Unterschiede treten deutlich hervor. Während dort der Pfeiler mehr als Glied
des gesamten Konstruktionsgerüstes betrachtet erschien, neigt sich ihm zu
Cuttack der Schwerpunkt der Durchbildung zu. Ein unbewußtes Gefühl für
logische Trennung der Säule in Basis, Schaft und Kapitell scheint schon in
dem Ganzen zu schlummern, doch lebte eben das unverkennbare Vorbild
des Baumstammes noch zu sehr in dem Formensinn des Künstlers, als daß
ein klares Aussprechen solcher Gliederung möglich gewesen wäre. Durch einbiegenden
Kurvenanlauf ist das Gepräge sicherer Standfestigkeit erreicht, —
eine Beobachtung wiederum, die wohl unmittelbar dem Wurzelansatze des
Baumes entstammt. Erst in der Hälfte des Vierkantpfostens setzt Dekoration
mit der Eckfasung an, die in drei Viertel Pfeilerhöhe zu quadratischem Querschnitt
zurückführt. Senkrechte Stellung
ist von der Stütze gerader Decke
des Holzbaues beibehalten. Durch
Ornament und Kurvenführung in Holzcharakter
einstimmend, stellt die Kopfstrebe
als Ganzes einen merkwürdigen
Anhalt an solches Vorbild dar, weil
sie als Steinkonstruktion logischer Berechtigung
entbehrt. Seltsamer berührt
es zudem, daß der Architekt damit
nicht den Architrav, sondern die darüber
lagernde Decke selbst zu stützen
sucht. Soll man annehmen, ein gedankenloses
Nachbilden habe derartigen
Lapsus unterlaufen lassen?
Wahrscheinlicher wohl stellt der Architrav
den Unterzug einer der Pfeileranordnung
entsprechenden Balkenlage
vor, die von bewußten Kopfbändern
verstrebt wurde. — Dieselben Glieder
sind wiederum als Vorläufer gewisser
dem mittelalterlichen Bauschaffen eigener
Gebilde zu betrachten, die am
Schafte ansetzend in der Mitte eines
Joches einander gegen die Decke versteifen,
während die Säule selbst als
eigentliche Stütze des Architraves
weiter emporsteigt. —



[image: ]
Abbildung 32.



Nach den Erstlingswerken steinerner Raumbildung setzt nun merkbar
die architektonische Begabung des indischen Volksgeistes ein, der nach Adamy[13]
»fähig gewesen wäre, das Vollendetste zu schaffen, seine Phantasie aber
nicht losreißen konnte aus den Fesseln, in die der erschlaffende Reichtum
einer allzugütigen Natur ihn geschlagen«. Ein halbes Jahrhundert kaum trennt
die Grotten zu Bhaja und Cuttack von der zu Bedsá, doch welcher Unterschied!
Die Bahn ist eingeschlagen, auf welcher die altindische Kunst Schritt
vor Schritt vordringt zu eigener Steinformensprache. Mag ein Säulenkapitell
der Vorhalle (Abb. 32) als Architekturtypus dieses Kellertempels
gelten. Unverkennbar liegt eine Umbildungsphase des Lát in die tragende
Säule vor. Ein frischer, selbstschöpferischer Zug aber durchweht die alten
Formen. So stellt sich die Vermittlung von Glockenrund und viereckiger
Deckplatte zwar noch als das übliche Wulstglied dar, doch wird dieses in
wohlerwogener Absicht von einem den Abakusecken entsprechend gerichteten
Rahmengestell umgrenzt. Die kleinen, schlichten Vierkantpfosten verkörpern
dabei eine geschickte Ecklösung, welche sich günstig in die perspektive
Kapitellwirkung einfügt. Konstruktiv wie ästhetisch einwandsfrei ist der frühere
einfache Abakus der Ediktsäule als Unterlage des lastenden Architraves in
eine Folge von vier einander überkragenden Platten verwandelt. Dagegen
erscheinen die darüber lagernden Reiterskulpturen ohne Kritik ihrer konstruktiven
Urbedeutung von dem Stambha übertragen. Obgleich der zu Grunde
liegende Sattelholzgedanke des persischen Vorbildes dem altindischen Holzbaue
ebenfalls geläufig war, ist er an dieser Plastik dem Künstler — seltsam,
aber unleugbar — nicht zur Erkenntnis gekommen. Darauf läßt die Anordnung
der Tierleiber, welche seitlich des Architraves und in halber Überschneidung
vorgenommen ist, schließen. Ein zweckmäßiges Hineinkomponieren
solcher Skulptur in die Masse eines Sattelstückes ist nicht denkbar.
Unbewußterweise hat somit eine Rückkehr des rein dekorativ an dem Lát weitergeführten
Motives zu seiner konstruktiven Entstehungsstelle stattgefunden, und
auch dort wird ihm erst allmählich wieder die Rolle einer vermittelnden
Architravunterlage beigelegt. Ob dabei die mehr und mehr geschlossene Anlage
der Figuren einem vorteilhaften Herausholen aus dem Steinblocke, engerer
Beziehung zum Holzurbilde oder auch dem Zusammenwirken dieser beiden
Möglichkeiten zuzuschreiben ist, mag bis zu späterer Untersuchung dahingestellt
bleiben. —

Die Vorhallensäule steigt regelgemäß als Träger gerader Decke lotrecht
auf. Wie aber verhält sich das wachsende Verständnis im Steinbaue gegenüber
den einwärts neigenden Stützen des gekurvten Daches? — Konstruktiv
berechtigt strebten diese Steifen dem seitlichen
Ausdrücken der Holzrippen entgegen, doch
in Stein umgesetzt beansprucht die hochgestelzte
Eselsrückendeckung den Pfeiler lediglich
auf Vertikaldruck. Eine interessante Erscheinung
ist es nun, wie der Architekt immer
geringere Säulenneigung annimmt, je logischer
er im neuen Materiale urteilen und konstruieren
lernt.



[image: ]
Abbildung 33.





[image: ]
Abbildung 34.



Zur vollen Reife kommt diese statische
Erkenntnis im Keller zu Kárli, wo genau senkrechte
Säulenstellung eintritt. Mit dem Werke,
dessen Beginn 78 v. C. fällt, ist ein Hochstand
des altindischen Grottenbaues erreicht,
wie er durch bisherige Funde nicht übertroffen
worden ist. Frei und reizvoll entfaltet sich
hier die Dekoration, und doch wieder ordnet
sie sich zu rechtem Grade dem konstruktiven
Organismus unter, welcher die Holzbaumängel
der monolithen Vorläufer meidet. In dem gedämpften
Lichte der Grotte erwecken wuchtige,
enggesetzte Stützen mit reichem Kopfschmucke
nach Schilderung Fergussons[14] wie andrer
Augenzeugen[15] eine selten erhabene Stimmung.
Der Pfeilerabstand, welcher der längsten Basisseite
gleichkommt, bildet, gegenüber den beträchtlich
größeren Säulenweiten der am Holzbausysteme
hängenden früheren Beispiele, einen
neuen Beleg dafür, daß der Architekt nunmehr
im freikonstruktiven Bauschaffen das neue Material wesensgerecht zu verwenden
weiß. Auf den ersten Blick fesselt der Pfeiler (Abb. 33) durch die Sicherheit
der Proportion, welche sich hauptsächlich in der klaren Scheidung von Basis,
Schaft und Kapitell sowie dem kraftvollen, doch keineswegs schwerfälligen
Gesamtcharakter offenbart, und verdient so als hochwichtige Entwicklungsstufe
der altindischen Stütze gerechte Würdigung. — Vom Boden bis zur
Scheitelhöhe der Reiter erreicht die Säule 5,70 m. Der Architekt hat den Druck
des Pfeilers als eines Trägers gewaltiger Last durch vermittelnde, abgetreppte
Unterlagsplatten gleichmäßig auf größere Grundfläche
verteilt. Mit dieser konstruktiv-praktischen
Logik ist zugleich der ästhetische Zweck eines
Überganges aus der Erdgleiche zu der straffen
Vertikaltendenz des Schaftes erfüllt. Nun aber
setzt unmittelbar über den Platten ein vasenförmiges
Glied an, das in klassischer Kunst
kein Gegenstück hat und darum unserem
Formengefühle seltsam erscheinen mag. Woher
dieses eigenartige Gebilde? — Die Analogie
solcher Form in assyrisch-persischer Architektur
dürfte ein Wegzeichen zur rechten Deutung
bieten. Ein vergleichender Blick auf die Basis
der Grottensäule von Iskelib (Abb. 34) beispielsweise
ersieht dieselbe Grundgestaltung, deren
Ursprungserklärung in der Kürze darzulegen
versucht sei. — Die südliche Regenzeit bewirkte
Fäulnis am Fuße der alten Holzsäule, deshalb
wurde der Stamm durch eine Unterlagsplatte
von Stein oder Bronze über den Boden erhoben.
Um dabei die Zapfen- oder Einlaßöffnung gegen eindringendes Wasser zu
schützen, umwickelte man die kritische Stelle anfangs mit Binsenseilen, daher
in der alten Architektur des Orients oft ein oder mehrere Ringe als Basis.
Fortgeschrittenere Technik aber hüllte den Pfostenfuß in einen Metallschuh,
wie dies heute noch in Japan gebräuchlich. Dieser Schutz mag dem auf
unsere Zeit überkommenen Türzapfen von Balawat (Abb. 35) geähnelt haben,
nur wird die bronzene Hülle festen Standes wegen nicht spitz in den Unterbau
eingelassen worden sein. Die rein formale Nachbildung des Schuhes
in Stein hat nun die vasenförmige Basis ergeben, wobei aber unentschieden
bleiben muß, ob dieser Grundbegriff auch dem indischen Holzbaue geläufig
war, oder ob lediglich die Steinform aus persischer Kunst übernommen wurde.
— Auf derartigem Basisgliede also erhebt sich zu Kárli ein achteckiger
Schaft, dessen Diameter etwa ein Sechstel der Pfeilerhöhe bis Oberkante
Abakus beträgt. Während an zeitlich kurz vorausgehenden Kapitellen die
Querschnittsfigur des Schaftes ohne weiteres auf die Glocke übergeführt ist,
vielleicht da als letzter Rest an die ehemaligen Einzelblätter erinnernd, steht hier
eine eigenartige, belebende Kannelur in
ansprechenderem Einklang mit dem polygonalen
Schafte. Nach Art des Beispieles
von Bedsá hat die elegante Überleitung
der Glocke zu den vier Deckplattengliedern
statt. Als krönender Schmuck
des Abakus tragen zwei kniende Elefanten,
gleich trefflich in Anlage wie
Ausführung, je zwei verschlungene Gestalten.
Die Komposition der Skulptur
ist sichtlich aus einem vorstehenden Stück
des Blockes entwickelt, der als Unterlage
des Architraves dient, doch wird der
Gedanke an bewußten Sattelholzursprung
durch die Anordnung rechtwinklig zum
Architrave hinfällig. —



[image: ]
Abbildung 35.



Wenn das nächste Beispiel (Abb. 36) dem gegen die Grotte von Kárli
stark abfallenden Nahapana-Keller zu Nassick, dessen Alter um das Ende
des 1. Jahrhunderts n. C. einzuschätzen ist, entnommen wird, so geschieht
dies außer unter dem allgemeinen Gesichtspunkte, eine fortlaufende zeitliche
Reihe zu verfolgen, besonders als Stichprobe der ferneren Skulpturanlage auf
dem Abakus. Es ordnen sich die geschlossen behandelten Höckerochsen als
interessante Gruppierungsvariante in die Richtung des zwischengeschobenen
Architraves, was deutlich erkennen läßt, daß hierbei höchstens der Gedanke
einer gabelförmigen Sicherung gegen seitliches Verschieben, keineswegs aber
einer Untersattelung zu Grunde liegen kann. Die schematisch-rohe Technik
des Pfeilers hält in der Folge der Säulengebilde lange hinaus an. So trägt
noch die Stütze der Gautamiputra-Grotte zu Nassick (Abb. 37) aus dem Anfange
des 4. Jahrhunderts dasselbe Gesamtgepräge zur Schau. Diese Zeit
des Verfalles bildet in der Architekturgeschichte Altindiens einen bedeutungsvollen
Abschnitt. Es zeigt das Stocken
der Ausbildung ererbten Formenschemas,
daß der Künstler solch begrenztem Gebiete
keinen Reiz mehr abzugewinnen vermochte.
Sein Schaffensdrang brauchte und suchte neue Anregung, um vollkundig des
Steincharakters Originelles hervorzubringen. So deckt sich diese Episode
altindischer Kunst mit der häufigen und wohlerklärlichen Erscheinung, daß
aus einer Brachzeit desto kräftigere Blüte entspringt.



[image: ]
Abbildung 36.





[image: ]
Abbildung 37.



Gegen Ende der Zeit zwischen der Entstehung beider Pfeiler keimt das
neue Leben auf, wofür gerade an der Gautamiputra-Säule interessante Anzeichen
nachzuweisen sind. Zwei Momente erscheinen hier, welche in der
Folge rasch hervorragende Bedeutung erlangen. Einmal das Band um die
Einkurvung der Glocke. Am vorliegenden Typus zwar entstehen dadurch
Teilglieder, wie sie der Engländer drastisch als »pudding forms« zu bezeichnen
pflegt, doch stellt ja allein schon der
bestimmte Hinweis auf eine Stelle, wovon neue
Formengebung des Kapitelles ihren Ausgang
nehmen konnte und sollte, einen Markstein der
Säulenentwicklung dar. — Als andrer Punkt
nimmt die Abakuskrönung mit dem Beispiel
der Gautamiputra-Grotte wirklich tragendes
Gepräge an, indem sich die von dem Lát her
bekannte, zentral nach den Deckplattenecken
gerichtete Löwengruppe dem Architrave unterlagert.
Man könnte billig zweifeln, ob der
Architekt wohl mit klarer Absicht solch organische
Verwendung gewählt habe, wenn nicht
gleichzeitige und unmittelbar folgende Bildungen
ähnlicher Art denselben Grundbegriff aufwiesen.
Tatsächlich ist der Urzweck dieser Skulptur
nunmehr neu entdeckt. Damit soll nicht gesagt
sein, daß etwa im Steinbau eine allmähliche
Rückentwicklung der rein dekorativ auf die
Stütze übernommenen Plastik zum ursprünglichen
Sattelholzgedanken stattgefunden habe,
welcher gerade um diese Zeit durch die Halbinsel
allgemeine Aufnahme zu finden beginnt.
Eher mag umgekehrt dieses unmittelbare Nachbilden der heimischen Holzkonstruktion
zur sinngemäßen Erkenntnis der Skulptur gewichtig beigewirkt haben.



[image: ]
Abbildung 38.



Denn zum Hauptteile erweist sich der Holzbau Altindiens als Quickborn
der Neugestaltung, die an den nächsten Beispielen das archaïstisch
erstarrte Traditionsschema der Säule durchbricht. Grundzüge derselben Herkunft
hatten im Vereine mit indopersischer Látformensprache die altindische
Stütze als ausgesprochenen Typus erstehen lassen; jetzt wieder knüpft ein
frischer Aufschwung der Säulenentwicklung engere Beziehungen zu diesem
heimischen Kunstzweige an, im eigenartigen Umschaffen früherer wie Übernehmen
neuer Motive. Als kennzeichnendste Neuform aber des Pfeilerbildes
tritt eben das Sattelholz — oder, wenn man will, das Kragsteinglied —
heraus, dessen Geschichte ein kurzer Überblick verfolgen mag.



[image: ]
Abbildung 39.



Bekanntlich stellt das untergelegte Balkenstück
ein zentralasiatisches Urmotiv dar, das sich
nach Dieulafoy[16] an Blockbauten von Ghilan und
Mazendéran (Abb. 38) bis zur Gegenwart erhalten
hat. Als Beleg dafür, daß diese Konstruktion
auch dem altindischen Holzbaue eigen
war, mag ein interessantes Steinzaunrelief von
Bhárhut aus der Mitte des 3. Jahrhunderts v. C.
dienen (Abb. 38). Auf Steinbau überführt, bewahrt
sich das Sattelholz als Kragsteinanlage,
welche die freitragende Länge des Architraves
verkürzt, konstruktive Berechtigung. Aus diesem
Grunde hat es an frühesten, rein konstruktiv
behandelten Granitbauten der Hindus Verwendung
gefunden. Der sogenannte »große Kachahri«
in Dhamnár (Abb. 39), um hierzu nur ein Beispiel
unter mehreren herauszugreifen, zeigt auf
dem schlichten Vierkantpfeiler allein das Kragsteinkapitell.
Etwa vom 3. Jahrhundert n. C. ab
prägte eine umfassende Verbreitung dieses Motiv
allmählich zu einem Hauptzuge der stützenden
Säule aus. Kaum absehbar erscheint der Wechsel
der Durchbildung, welche das Glied dann insgesamt erfahren hat. Naturgemäß
mußte der Kragstein stets unmittelbar unter dem Architrav bleiben, ganz
unabhängig von Anlage und Ausgestaltung des eigentlichen Kapitelles. Vorerst
folgt die Auskragung in ihrer Aufgabe, die Durchbruchsgefahr des Steinbalkens
zu verringern, lediglich dessen Richtung. Hat die einer Überblattung
zweier Hölzer entsprechende Architravkreuzung statt, so werden
vier Kragstücke erforderlich. Mit der Zeit aber findet diese Form teilweise
zu rein dekorativen Zwecken Verwendung. Endlich begnügt man sich auch
mit der Vierzahl nicht mehr, wie ja eine Regel des altindischen Architekturlehrbuches
von Mánará[17] besagt, daß die Kragsteinanlage aus ein bis acht
Strahlen bestehen kann, je nachdem
Konstruktion oder Dekoration es
beanspruchen. — Nach Einschaltung
dieses Überblickes mag nun dem
Kragsteinmotiv weitere Würdigung
in der fortgeführten Beispielreihe
altindischer Pfeilerentwicklung zu
teil werden.



[image: ]
Abbildung 40.



Nassick, dessen Säulen jene
Periode des Niederganges vertraten,
mag zu interessantem Vergleiche
auch ein Beispiel der neuen
Strömung beibringen. Der Yádnya
Srí-Vihára, dem die Stütze (Abb. 40)
entnommen, ist gegen Anfang des
5. Jahrhunderts einzuschätzen. Entschieden
weist dieses Pfeilergepräge
auf enges Anlehnen an ein Holzvorbild
hin, sowohl mit dem konstruktiv
klar entwickelten Sattelholzmotive
als mit der schnitzartigen
Gesamtbehandlung des Schaftes.
Aus der Flacharbeit sind die pflanzlichen
Ecküberhänge hervorzuheben,
da sie einen der beiden Haupttypen
fernerer Kapitellbildung andeuten,
wie sie in den nächsten Abschnitten erläutert werden.



[image: ]
Abbildung 41.



Hier aber sei weiter dem unmittelbaren Einflusse nachgegangen, welchen
das Rückgreifen auf den Holzbau bewirkt hat. Mit Eifer und Geschick überträgt
der Hindu eine gefällige Grazie wechselnden polygonalen Querschnittes,
die durch reizvolles Ornamentspiel
erhöht wird, auf den Steinpfeiler. Ein
feinzügelndes Gefühl hält bei dieser
Gliederung die schmückende Phantasie
noch im rechten Geleise, so daß der
Organismus des Gesamtgebildes klar
den dekorativen Reichtum durchleuchtet.
Aus den künstlerisch hochbewerteten
Grotten Nr. 16 und 17 zu Ajunta,
die aus der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts
stammen, sind hierzu zwei
Beispiele herausgegriffen.



[image: ]
Abbildung 42.



Auf einer Plinthe, die dem Architrave
parallel führt, setzt mit leichtem
Anlaufe der kraftvolle Pfeiler des Vihára
16 (Abb. 41) an. Durch Fasung
geht die Vierkantform zum Achteck
und dieses dann zum Sechzehneck
über. Nach kreisförmigem Bande
nimmt der Schaft wieder Achtecksquerschnitt
an, um endlich in quadratischer
Platte seinen Abschluß zu finden. In
abgeklärter Eleganz ladet darüber das
Kragsteinglied der Architravrichtung
folgend aus. — Grundzügige Ähnlichkeit
und gleichen Hochstand zeigt das
Beispiel aus dem Vihára 17 (Abb. 42)
— und doch wieder eine verschiedenartige
Lösung desselben Vorwurfes!
Nach der Abfasung ins Achteck nimmt
der Pfeiler in beiläufig ein Drittel Höhe unter Vermittlung typischer Halbmedaillons
sechzehnteilige Kannelur an, und das gleiche Ornament führt hiervon
unmittelbar in quadratischen Schaftquerschnitt zurück. Die Kreuzanlage
des Kragsteinkapitelles setzt sich aus zwei tragenden Figürchen in hockender
Stellung und einer Achse ähnlich der am Bruderpfeiler von Vihára 16 zusammen.
Die Decke bietet übrigens ein interessantes Nachbild altindischer
Holzkonstruktion, wie sie auf der Halbinsel heute noch gebräuchlich.[18]

Die beiden Pfeiler können und sollen nur als Stichproben des Säulengepräges
in den Ajuntagrotten gelten, wo ja jedes andere Beispiel für sich
abgeschlossen behandelt ist. Mag Fergussons[19] Urteil als das eines Augenzeugen
und bedeutendsten Kenners altindischer Architektur angeführt sein,
dieser stets wechselnden Formengebung gerecht zu werden. Es besagt über
Ajunta: »The pillars in these caves are almost indefinitely varied, generally
in pairs, but no pillars in any one cave are at all like those in any other.
In each cave, however, there is a general harmony of design and of form,
which prevents their variety from being unpleasing. The effect on the contrary
is singularly harmonious and satisfactory.«

Unwillkürlich schweift bei dieser Schilderung ein vergleichender Blick
hinüber zu den europäischen Säulenbauten des Altertums. Jene abgeklärte
Vollendung der klassischen Ordnung, die an ihr jeweiliges, bis ins kleinste
erwogenes Gesetz der Verhältnisse gebunden, mangelt den altindischen Monumenten,
wenn auch ein Kernsystem des Pfeilers als Leitmotiv alle seine Spielarten
durchklingt. Doch, Hand aufs Herz, ob nicht ein Hauch der Eintönigkeit
manche Werke der Antike umweht? — Gerade das unendlich wechselreiche
Detail altindischer Säulenarchitektur wird demgegenüber immer aufs
neue intime, eigenartige Reize offenbaren, immer aufs neue zu fesseln wissen.

Kapitel 5.

Das Polsterkapitell.

Die gleiche frische Kunstströmung, welche so erfolgreich altindische Holzformensprache
verarbeitete, durchbrach das erstarrte Glockenschema des
ausschlaggebenden Säulengliedes. Wie am Beispiel des Gautamiputra-Kellers
gestreift, entsprang jetzt aus dem altpersischen Motive, das seit 250 v. C. kaum
von der Grundgestalt losgekommen war, nach wenigen befreienden Änderungen
eine lebendige Entwicklung. Der Impuls solchen Aufschwunges wird in den
Zentralprovinzen gegen Anfang des 3. Jahrhunderts n. C. merkbar, erst seit
400 etwa gewinnen aber neue Kapitellformen eine allgemeinere Verbreitung
über die Halbinsel. Mannigfache Spielarten treten auf, doch tauchen sie zumeist
in den pfadlosen Dschungeln indischer Ornamentik bald wieder unter,
oder sie gelangen erst im Mittelalter zu wirklicher Bedeutung wie beispielsweise
eine dem ägyptischen Palmenkapitell ähnliche Gestalt. Es ist schwer,
einen geraden Richtweg durch diesen anfangs fast systemlos scheinenden
Wechsel von Kapitelltypen zu finden, denn nicht Aufgabe dieser bescheidenen
Abhandlung kann es sein, die Nebenzweige zu berücksichtigen. Manch
schönes und interessantes Kapitell Altindiens wird darum hier vielleicht vergebens
gesucht. Ich bitte diesbezüglich um Nachsicht und Verzeihung, doch
halte ich nichtsdestoweniger an der Hoffnung fest, in rechter Weise eine
Skizze der Hauptlinien des Kapitellstammbaumes zu entwerfen. Nur eine
verhältnismäßig geringe Zahl sich aufeinander aufbauender Phasen ist herausgegriffen,
— nicht immer die schönsten, doch möglichst kennzeichnende und
lehrreiche Beispiele. An dem beschränkten Illustrationsmateriale aber sollen
dafür Einzel- wie Gesamtanlage, Vorzüge wie Nachteile der jeweiligen Entwicklungsstufe
eingehender kritisiert werden, als dies bei großer Kapitellzahl
angängig wäre.

Zwei Haupttypen überragen am Stammbaume neuen Kapitellgepräges
weit alle anderen Verästelungen — das Polster- und das Vasenmotiv. Und
als bedeutsamere Form dieser beiden wieder muß die Vase mit Eckgerank
unter dem Abakus gelten, welche durch das ganze Mittelalter noch gewichtigen
Einfluß behauptet. Wie das nächste Kapitel im besonderen ausführen
wird, gibt diese eigenartige Neuschöpfung auf ihrem Werdegange die Umrißkurve
der alten Glocke auf. Der Paralleltypus hingegen bewahrt bis zu
seinem Erlöschen am Ausgange des Altertums immerhin engeren Anschluß
an solche Linienführung. Aber auch hierbei liegt ein völlig bedeutungsneues
Motiv zu Grunde, dem vorliegender Abschnitt über das Polsterkapitell gewidmet
sei.

Als eine Frühphase der direkten Entwicklungslinie — wenn anders solche
Unterscheidung angehen mag — sei dem Chaitya 19 zu Ajunta ein Beispiel
entnommen (Abb. 43). Der Keller ist in die letzten Jahrzehnte des 5. Jahrhunderts
zu schätzen. In entfernter Ähnlichkeit mit persischem Typus erscheint
das eng kannelierte Kapitell seiner Urbedeutung nach aus zwei Teilen bestehend,
nämlich dem herabfallenden Kelchkranz und der aufwärts gerichteten Blütenkrone,
einem nur vereinzelt auftretenden
Gliede. Ein Band grenzt
die obere Schwellung der Kelchblätter
ab und verleiht mit derart selbständigem Motive dem Kapitell ein wesentlich
anderes Gepräge. Allerdings steht die starke Einschnürung, welche den
Umriß des ganzen Pfeilers stört, im Widerspruche mit dem naheliegenden
Grundgedanken einer Befestigung des Laubes am Stamme.



[image: ]
Abbildung 43.





[image: ]
Abbildung 44.



Ohne Sinnverwandtschaft mehr mit dem ursprünglichen Blattkranze löst
sich das Neuglied bereits an einem Kapitell des Chaitya 21 zu Ajunta (Abb. 44),
der sich zeitlich dem vorhergehenden unmittelbar anschließt, in abgeschlossener
Auffassung aus der Glockenlinie. Es mutet an, als habe dem Künstler bei
Schöpfung dieses straffgeführten Wulstes eine festgeschnürte Packung, ein
Unterlagspolster als Urbild gedient. Die gegenüber dem vorigen Beispiele
geringere Einschnürung bewirkt eine entschieden günstigere Umrißkurve des
Kapitelles. Der Glockenrest unter dem Bande erscheint fürder in eine stets
wechselnde Folge von Profilen und Ornamentstreifen umgewandelt.

Die Entwicklungskette des Polsterkapitelles führt nunmehr zu den monolithen
Werken Elloras, deren Alter etwa von 500 bis ins 8. Jahrhundert fällt.
Gerade dieser Zeitraum weist die häufigsten Religionsspaltungen auf, weshalb
es hier angebracht sein dürfte, einmal das Verhältnis altindischer Kulte
zu der Formensprache des Landes zu streifen. Obschon die Hinduarchitektur
bis zum Ausgange des Altertums vorzüglich im Sakralbau Betätigung suchte,
vermochte dennoch keine der verschiedenen Glaubensrichtungen eine eigene
Stilrichtung abzusondern. Vielmehr wurde das Bauschaffen von künstlerischer
Gestaltungskraft, von der Logik der Durchbildung vorwärtsgeleitet, schritt
unberührt hinweg über allen Konfessionswechsel. So sind zu Ellora drei
Hauptreligionen baulich vertreten, ohne daß dies ein Architekturunterschied
kennzeichnet. Darum ist auch eine stilbestimmende Einteilung allein nach dem
Glauben der Meister, wie sie in kunstgeschichtlichen Werken oft versucht,
kaum durchzuführen, in vornherein unmöglich aber in der gesamten zweiten
Hälfte des Altertums. —

Begeistert vergleicht Le Bon[20] die besten Elloragrotten als »l'œuvre
d'un peuple de génies« mit dem Tempel von Karnak als einem solchen »d'un
peuple de géants«. Wenn auch alle Berichte von Augenzeugen den wirklichen
Eindruck dieser Säulenhallen in reichem Farben- und Skulpturschmucke,
im Glanze von Gold und Silber nur unbestimmt dem geistigen Auge zu
skizzieren vermögen, so lassen doch die folgenden beiden Beispiele ihrer
Pfeilerbildung zu gewissem, hier interessierendem Grade auf den architektonischen
Gesamtcharakter schließen. — Vor allem tritt die gedrungene Wucht
der Säule hervor. Wird zu bedenken gegeben, daß demgegenüber die freikonstruktive
Stütze der gleichen Epoche durchgehends schlankeren, oft sogar
das korinthische Verhältnis überschreitenden Schaft zeigt, so erscheint ohne
weiteres erwiesen, daß statische Erwägung auf den gedrückten Pfeilertypus
des Grottenbaues führte. Die gewaltige Auflast des überlagernden Gesteins
kam zur Erkenntnis und drängte nach architektonischer Lösung, wie sie an so
manchem Gebilde als gelungen zu bezeichnen ist. Diese mächtigen Stützen
strömen eine ungemein ruhige und beruhigende Stimmung aus. Und doch
wieder umwebt eine gefällige Grazie die schweren Massen mit reizvollem
Ornamentspiel bei geschicktem Wechsel der Form.



[image: ]
Abbildung 45.



Der Pfeiler des gegen 550 entstandenen Indratempels (Abb. 45) hat
ebensoviel vorteilhafte wie abfällige Kritik erfahren. Ohne Rücksicht darauf
gelte er hier lediglich als fernere
Stufe der direkten Säulenlinie.
Auf flacher, dem Architrav parallel
führender Plinthe setzt eine
Basis von abgewogenen Einzelverhältnissen
an. Hauptsächlich
auf Kosten des quadratischen,
kannelierten Schaftstückes ist das
wuchtige Säulengepräge erreicht.
Ein schlichtes Profil leitet zu dem
eigenartigsten Gliede der Stütze
über. Wie die kräftigen Bärlappblätter
nach oben ausbiegend
graziös überfallen, das verleiht
mit unaufdringlicher Eleganz dem
schweren Pfeiler gewissermaßen
emporstrebende Tendenz, —
überdies eine interessante Erinnerung
an den Urgedanken der
Látglocke! Mit den einschnürenden
Profilbändern erst beginnt
der ehemalige Bereich des
Blattkranzes. Mag immerhin
diese übermäßige Einkurvung die
Pfeilerlinie energisch nach oben weisen, unter rein ästhetischem Gesichtspunkte
kann und muß sie verworfen werden. Wenn aber der schwellende Charakter
des Polsters in manchen Kunstschriften als zu weichlich abgetan wird, könnte
man dann nicht gleichen Rechtes die jonische Volute anfechten, welche noch
quellendere Masse darstellt?



[image: ]
Abbildung 46.





Bei stetem Wechsel des Kapitelldetails an jedem einzelnen Grottenpfeiler
bleibt doch das Polstermotiv im Grundbegriffe abgeschlossen
bestehen. Erläßlich scheint es darum, hierüber weitere Beispiele beizubringen.
Nur ein Typus vom Schlusse der Baublüte Elloras sei noch herangezogen,
um ein Streiflicht zu werfen auf den ausschlaggebenden Einfluß, welchen das
rein ornamentale Element im letzten Verlaufe dieser Pfeilerbildung erlangt.
Wahrhaftig, eine einzig dastehende Erscheinung — diese urindische formenflüssige
Dekoration, deren Züge nahe Anklänge an alle Stilgebiete des Bauschaffens
aufweisen, vom Altertume des Ostens und Westens bis zum kecksten
Rokoko, von altchristlicher Kunst bis zur Spätgotik, und weiter bis zur
Moderne! Naturgemäß lag bei einem Ausleben solch grenzenloser, allschmückender
Phantasie die Gefahr nahe, daß dadurch der organische Aufbau
überwuchert würde. Und tatsächlich lassen die Spätwerke des Altertums
an der Säule immer größere Nachlässigkeit bei abwägender Wahl der Gesamt-
und Einzelverhältnisse erkennen. So führt in den Grotten die übertriebene
Betonung der Kopflast, zumal ein Stocken der entsprechenden übrigen Gliederdurchbildung
eingetreten ist, zu schwerfällig-schwülstigem Pfeilercharakter,
wofür eine Stütze des Kaïlasa von Ellora (Abb. 46) als Beleg dienen mag.

Das ganze Gebilde erscheint von der Wucht der Auflast niedergedrückt,
und nicht mehr vermag die Dekoration diese Empfindung zu mindern. Breit absetzend
trägt ein postamentartiger Block mit verjüngten Kanten ein sechzehneckiges
Schaftstück, das infolge seines geringen Durchmessers und seiner
kläglichen Höhenverkümmerung den Eindruck erwecken will, als habe der
Architekt alle Zwischentrommeln brüsk unterschlagen. Fußornament, Einschnürungsprofile
und Polster des Kapitelles vertreten hier im Gesamtumriß
den letzten direkten Abkömmling der alten Glockenkurve, da mit der Kaïlasa-Grotte
vom ausgehenden 8. Jahrhundert diese Hauptlinie für erloschen gelten
muß. Nachdem, bis zum 11. Jahrhundert etwa, besteht eine Periode, die für
architektonische Forschung in undurchdringliches Dunkel gehüllt ist. Später
aber läßt der Säulenbau keine zweifellose Wiederaufnahme dieses alten Motivs
erkennen.

Das letzte Beispiel bildet somit den Abschlußpunkt eines Jahrtausends
altindischer Säulenentwicklung in lückenloser Folge. Zur Vervollständigung
der Skizze sei nur noch ein Wort über die wesensgleiche Verbreitung solcher
Form angefügt. Die monolithen Werke als wertvollste Quellen der Säulenkunde
im indischen Altertum liegen weit über die Halbinsel verstreut. Doch
ist allgemein derselbe Kapitellgrundzug zu verfolgen, wenn auch selbstredend
gewisse lokale Unterschiede der Dekoration nicht ausbleiben, welche dem
forschenden Kenner bedeutsame Merkzeichen bieten. So weisen beispielsweise
im Süden Badami, im fernsten Osten Udayagiri die gleichen Säulenstadien
auf wie Ajunta und Ellora. —

Kapitel 6.

Das Vasenkapitell.

Eine Parallellinie zum Polstermotive nahm noch, wie eingangs vorigen
Kapitels angekündet, von der Glockenform ihren Ursprung, um dann
aber im Verlaufe der Entwicklung weit von dieser Umrißkurve abzugehen.
In dem Vasenkapitelle mit Eckgerank entstand dabei, verglichen mit der
Schwesterbildung, eine entschieden elegantere Anlage, die sich als eigenartiges
Kennzeichen indischer Formengebung selbst durch das Mittelalter noch lebenskräftig
erwiesen hat. Am besten dürfte eine Reihe einzelner Stufen den Werdegang
und die organische Logik des Motives veranschaulichen. —

Zwei Stützen aus den Tempelbauten von Sánchi bilden die Einleitung.
Der erste Pfeiler ist zeitlich nicht genau bestimmbar, doch wahrscheinlich
etwa gleichen Alters wie der Trisúlstambha von Besnagar; der andre entstammt
dem beginnenden 3. Jahrhundert n. C. Bei grundzügiger Ähnlichkeit treten
doch die einschneidenden Änderungen hervor. Hier (Abb. 47) der frei herabfallende
Blätterkranz, darüber ein kräftiger Rundstab als Vermittlung zu dem
schweren Abakus, — insgemein unleugbarer Einklang mit dem Látkapitell derselben
Zeit, wovon ein vergleichender Blick auf Abbildung 15 überzeugen
wird. Gegenüber (Abb. 48) der spätere Typus, dessen Kapitelldetail zwei
neue Momente beherrschen, das einschnürende Profil und der Fortfall oberster
Glockenschwellung. Damit sind die ersten Schritte zur Neuform getan. Allerdings
läßt an diesem Beispiele die Dekoration über einen Wandel grundlegenden
Sinnes im Zweifel. Denn wenn ornamentale Blattspitzen der Halsprofilierung
an den herabhängenden Laubkranz erinnern, so widerspricht dem
andrerseits der Kopfabschluß der Glocke, da die einzelnen Kanneluren von
oben her in leichter Kurve angeschnitten sind. Es scheint, als ob die Überschneidung
in begrenztem Raume die Glockenschwellung flau wirken ließ
und darum zu schärferem Schattenriß eben mit diesen Kerben führte, — also
lediglich ein Ausfluß ästhetischen Empfindens ohne Rücksichtnahme auf bedeutungsgemäße
Gestalt!



[image: ]
Abbildung 47.





[image: ]
Abbildung 48.



Es stellt aber dieses letzte Kapitell von Sánchi nur einen Übergang dar zu
oben glatt abgeschnittener Endigung, wobei sich die Glockenkappe ähnlich wie
der Hals in Profilbänder umsetzt. Ein Pfeiler aus Eran (Abb. 49), dessen
Entstehung in die Mitte des 4. Jahrhunderts fällt, zeigt eine Frühstufe solcher
Art. Energischer noch bringt die
gegen 400 entstandene Stütze von
Náchná in Bundelkhand (Abb. 50) die
neue Umrißlinie zum Ausdruck, da
alles schmückende Beiwerk an den
kritischen Stellen auf das geringste
Maß beschränkt ist. Insonderheit ist
zu beachten, daß hier die Laubkranzdekoration
vollbewußt angewandt erscheint. Der Architekt war demnach noch
zu keiner andren Grundbedeutung der Kapitellgestalt gelangt, was weiterhin
die Richtigkeit der Vermutung beweist, daß sein sicheres perspektivisches
Gefühl trotz naturalistischer Unlogik den geraden Abschluß wählte.



[image: ]
Abbildung 49.





[image: ]
Abbildung 50.



Freudigen Eifers ergriff nun das dekorative Genie des Hindu die willkommene
Aufgabe, der bislang sinnentbehrenden Glockenform mit weggeschnittener
Kappe eine innere Bedeutung und zugleich eine demgemäße Durchbildung
zu eigen zu geben — und das mit einem Erfolge, der voller Anerkennung
wert ist. Gerade bei derart schroffem Kopfabschluß drängte besonders
nachdrücklich, aber auch besonders erschwert jener alte Vorwurf zur
Lösung, einen Rundquerschnitt des Kapitelles ungezwungen, elegant in die
quadratische Deckplattenform überzuleiten. Das klassische Altertum hat in
zwei vornehmen Schöpfungen dies Problem entwickelt, — immerhin aber hier
bei der jonischen Ordnung nicht ohne eine gewisse Einseitigkeit und Gesuchtheit,
dort bei der korinthischen nicht ohne ein Teil naturalistischer Unwahrheit.
Und wenn dem Hindu auch keineswegs die künstlerische Fähigkeit
und technische Vollendung der westlichen Meister zuerkannt werden darf und
soll, so reicht doch wohl hinsichtlich organisch-logischer Berechtigung sein
Überführungsentwurf, wie er im folgenden skizziert, nahe an die klassischen
Typen heran.

Die gestaltende Phantasie legt der kappenlosen Glockenform die Bedeutung
eines Gefäßes unter. In gleichem Maße, wie dieser Grundgedanke in
indischer Formensprache regere Aufnahme findet, klärt sich allmählich die
anfangs derbe Linienführung der Vase geschmackvoller ab. Dieser eigentliche
Kernbegriff des Kumbha, das ist eines Wasserkruges, nimmt zwar selbst
auf den kritischen Querschnittswechsel keine Rücksicht, wohl aber sein dekoratives
Beiwerk. Am Zusammenschluß von Deckplatte und Vase entstehen
unter den Ecken Stellen, wo ein vermittelndes Füllmotiv angebracht erscheinen
will. Fernerhin aber kriecht die Kumbhakurve mit den einschnürenden Profilen,
wie schon beim Polster, in den Pfeilerumriß hinein und verleiht dadurch
dem Kapitell einen dürftigen und matten Zug. Diese Sachlage kommt dem
Architekten im Verlaufe der Motivdurchbildung zur Erkenntnis, und so schaltet
er durch dekoratives Betonen der Diagonalaxen des Abakus auf denkbar
einfachste und geschickte Weise die Übelstände aus. An jeder Ecke entspringt
ein Rankenbüschel aus der Vase, deckt durch sein volles, geschlossen
behandeltes Laubwerk die mißlichen Blößen und senkt sich an späteren
Bildungen, um bedeutenderen Schattenriß des Kapitelles zu erzielen, ganz
allmählich bis zum Vasenfuße. Last not least steigert der Kontrast dieser
Laubgehänge gegen den nach oben schwellenden Gefäßrumpf die emporstrebende
Tendenz. Ich kann mich auf Grund umfassender Vergleiche der
Überzeugung nicht verschließen, daß eben ein solcher Charakter das Kumbhakapitell
an den freikonstruktiven Stützen häufigere Verwendung finden ließ
als das gedrückte Polsterglied, dessen ureigenes Gebiet der Grottenbau mit
gewaltiger Überlast blieb. An der Hand einiger Phasen sei diese Entwicklungsskizze
der Vase mit Eckranken etwas weiter ausgeführt.



[image: ]
Abbildung 51.





[image: ]
Abbildung 52.



Zwei Pfeiler aus Eran und Udayagiri führen den Ansatz der Ecküberhänge
ein. Man könnte in Frage ziehen,
ob dieses Blattwerk trotz seiner ästhetischen
Berechtigung in Wirklichkeit an Punkten
möglich ist, wo der feste Verschluß der
Vasenmündung durch die Deckplatte doch
in vornherein ein Durchdringen der Zweige
auszuschließen scheint. Wenn hier eine
Deutung gesucht werden soll, so könnte
ja der Gefäßrand irgend welche Ausschnitte
als Überlaufsöffnungen enthalten, die von
herausquellender Laubfülle verdeckt sind.
Als kurze Büschel spielen hier die Überhänge
noch lediglich eine zum Abakusquadrat
vermittelnde Rolle. An der Säule
des Narsinha-Tempels zu Eran (Abb. 51),
der gegen 400 zu schätzen ist, hat der
Künstler interessanterweise noch einen Rest
der bisher geläufigen Überleitung als zur
Deckplatte gehörig betrachtet und demzufolge
die Überhänge erst unter diesem Profile
entspringen lassen. Auch die Halsglieder
des Kapitelles sondern sich noch in
gewissem Sinne von der Vasengestaltung
ab. Anders schon das wenige Jahrzehnte
spätere Beispiel aus der sogenannten »falschen
Grotte« von Udayagiri (Abb. 52)!
Alle Profilbänder sind in die Kumbhaform
klar einbezogen, was weiterhin den Ansatz
der Eckranken unmittelbar unter die Deckplatte verschiebt.



[image: ]
Abbildung 53.



Mannigfache Spielarten erweisen in der Folge die freie Bildsamkeit des
neuen Kapitellvorwurfes. Ein Moment aber bleibt fest bestehen bei allem
Wechsel der Verhältnisse — das gleichmäßige Anwachsen der Rankenlänge.
Darum ist in dem jeweiligen Verhältnismaße dieses Gliedes zur Vasenhöhe ein
untrüglicher Schätzungsanhalt für das Säulenalter zu erblicken. Da aber die
Längenzunahme der Überhänge bei dem gestreckten Glocken- bez. Kumbhatypus
jener Zeit übertriebene Vertikaltendenz der
Stütze anzugeben droht, so nimmt die Vase durch
Höhenverkürzung wieder gedrungenere Gestalt an.



[image: ]
Abbildung 54.





[image: ]
Abbildung 55.



Anschließende Beispiele, deren zeitliche Folge
sich in den Jahrzehnten vor und nach 600 bewegt,
gewähren interessante Einblicke in das rege Formenschaffen am Kumbhakapitell.
In kraftvoll-klarer Schlichtheit läßt die Säule von Deo-Barnárak
(Abb. 53) den grundlegenden Organismus hervortreten. Zu Jhelam (Abb. 54)
ist das Laubwerk neuartig, welches auf ungezwungene Weise die Ecküberhänge
verbindet. Vielleicht besteht hierbei ein Zusammenhang mit dem vermittelnden
Blätterwulst des Látkapitelles. Als Urmotiv wäre anzunehmen, daß
dem vollen Vasenmunde ein Gebüsch entsprießt, welches die Deckplatte um
ein Stück emporhebt. Der gleiche Grundgedanke ist bestimmter an einem
Pilaster aus der Landschaft Orissa (Abb. 55) zum Ausdrucke gebracht. Wie
eine Verquickung beider Hauptlinien der Kapitellbildung mutet dieses Beispiel
an. Einem Polster gleicht der Vasenrumpf, aus dessen stark eingezogener
Mündung ein volles Zweigbündel aufwächst, um den Abakusecken entsprechend
auf die Schwellung überzufallen. Das Kapitell aus der Amrita-Grotte zu
Udayagiri (Abb. 56) läßt bereits den Einfluß ahnen, dem auch das Vasenkapitell
allmählich anheimfällt, — phantastischer Willkür! Beschwingte Fabelwesen
treten hier beispielsweise an die Stelle der schlicht empfundenen Laubüberhänge.
Doch sei es mit dieser einen Probe der Auswüchse, wie sie sich
immer von neuem den Grundzügen des Motivs entsondern, bewendet.



[image: ]
Abbildung 56.





[image: ]
Abbildung 57.



Bei solchen Einzelstufen der Durchbildung ist zwecks klarer Erkenntnis
der Grundbegriffe naturalistisch behandeltes Detail bevorzugt worden. Daneben
nun machte sich noch eine stilisierende Richtung geltend, die ja häufig schon
durch die Materialbeschaffenheit bedingt war. Ein Beispiel aus Eran (Abb. 57)
zeigt die Sicherheit, welche dem Hindu auch bei dieser Behandlung eigen war.
Außerdem ergaben sich zwischen beiden diametral gegenüberstehenden Linien
die verschiedenartigsten Kreuzungen. Gerade diese wechselvolle Formengebung
aber trug bedeutsam dazu bei, das Kumbhakapitell von abgeschlossener Reife,
wie sie den klassischen Kapitellgedanken beschieden, abzuhalten. Immerhin
bietet allein sein Organismus ein fruchtbares Motiv, das wohl wert erscheint,
in das moderne Kunstschaffen aufgenommen zu werden.

Vielleicht hat es verwundert, daß bei sämtlichen Pfeilern vorliegenden
Kapitels die zumeist recht interessante Schaftgestaltung unberücksichtigt geblieben
ist. Dies findet Grund darin, daß diese allgemein entsprechend bereits
behandelter Entwicklung statthat. Ergänzender Erwähnung nötig erscheint
nur noch ein Wechsel der Gliederverhältnisse, der mit dem Vasenkapitell verbunden
gegen die Rüste des Altertums fast typisch auftritt. Der quadratische
Pfeilerfuß — gleichgültig, ob mit oder ohne Basisgliederung, — gewinnt immer
mehr an Höhe, bis zu etwa zwei Drittel der gesamten Schaftlänge, wodurch für
das Abfasen in polygonale Querschnittsformen ein beschränktes Feld übrig
bleibt. Der quadratische Teil entbehrt jeden Schmuckes. Vielmehr wird alle
Dekoration auf das obere Stück gehäuft.

Die Skizze des altindischen Stützencharakters ist damit zu Ende geführt.
Denn es erscheint nicht erforderlich, hierzu auf die klassische Strömung an der
Nordwestgrenze der Halbinsel einzugehen. Nicht wie bei den Láts Gándháras
regte in der konstruktiven Säule ein nur der Heimat eigentümlicher Vorwurf den
Architekten an, aus fremder Formensprache heraus Originelles zu schaffen. Wo
der Hindu in diesem Gebiete veranlaßt wurde, die abendländischen Ordnungen
zur Stützenbildung zu verwenden, da begnügte er sich, abgesehen vom indokorinthischen
Stile, im Grunde damit, einzelne Teile mit Ornament zu überziehen.
So muß denn eine zusammenfassende Kritik trotz jener lokalen Kreuzung
heimischen Geistes mit der korinthischen Ordnung entschieden der klassischen
Kunst jeden Einfluß auf eigentlich indischen Säulencharakter absprechen.


[image: ]





[image: ]


 Schlußwort.

Einen ungewundenen Richtpfad durch das Labyrinth altindischer Säulenformen
haben wir in den vorausgehenden Betrachtungen gefunden; feste
Grundzüge der Entwicklung leuchten durch den vorerst verwirrenden Schleier
einer phantastischen Dekoration. Die einzelnen zu vollen Begriffen abgeschlossenen
Bildungen halten sich sehr konservativ im Säulencharakter. Wenn
nun auch rituales Gesetz die Tradition einmal sanktionierter Motive gefestigt
haben mag, so liegt der Hauptgrund dieser Erscheinung doch wohl darin,
daß der Hindu eine organische Logik als Lebensbedingung gedeihlichen
Weiterschreitens erkannt hatte und zu wahren bedacht war. Welcher hohen
künstlerischen Selbstzucht es aber hierzu benötigte, läßt sich schon aus vorliegendem
Essay zu gewissem Grade ermessen. Immerhin gibt ähnlicherweise,
wie in der altindischen Literatur die Poesie auf die abstraktesten
Wissenszweige bedeutsam hinüberspielt, in der Architektur mehr ein freies
Gefühl für die Harmonie der Verhältnisse, ein sicher disponierender Blick
den Ausschlag als konstruktives Gesetz.

In solchem Sinne ist des besonderen der tausendjährige Säulenstammbaum
aus selbständiger Formenwelt heraus erstanden. Einzelne persische
Teile, deren wichtigsten die Glockenform des Kapitelles darstellt, sind zwar
in der Grundlage dieser Entwicklung enthalten, doch setzt hier unmittelbar
jener eigen indische Schaffensgeist ein, dessen Pulsschlag in den Jahrhunderten
n. C. besonders fühlbar wird. So darf mit vollem Rechte das abschließende
Urteil, welches Adamy für seine geistreich und begeistert geschriebene Abhandlung[21]
über altindische Architektur Babu Rájendra Lála Mitra's »Antiquities
of Orissa« entnimmt, auf die altindische Säule spezialisiert werden:

»Sie hat ihre eigentümlichen Linien, ihre eigentümlichen Verhältnisse, ihre
eigentümliche Formensprache: sie alle tragen das Gepräge eines Stiles, der
ausdrückt, was das Volk, welches ihn in seiner Eigenart bestimmte, dachte
und fühlte und meinte, und nicht, was ihm durch Fremde an Glauben, Farbe
und Rasse zugetragen war. Abgesehen von wenigen unbedeutenden Ornamenten
dieses Stiles sind seine Fehler und seine Verdienste seine eigenen,
und die verschiedenen Formen, die er in den verschiedenen Provinzen angenommen
hat, sind alle Modifikationen oder Umwandlungen einer einzigen und
ursprünglichen Idee nach lokalen Verhältnissen.«


[image: ]





[image: ]


 Verzeichnis der Abbildungen

mit Angabe der Quellen.



	Abbildung	Seite

	1.	Übersicht von Altindien (Fergusson, Indian architecture)	5

	2.	Säule aus Persepolis (Perrot et Chipiez, L'art dans l'antiquité)	9

	3.	Ornament vom Hals einer Asokasäule (Fergusson, Ind. archit.)	10

	4.	Buddhistische Symbole (Fergusson, Ind. archit.)	11

	5.	Säulen nach Reliefs aus Yusufzái (Cunningham, Archaeological survey of India)	12

	6.	Säulen nach Reliefs aus Yusufzái (Cunningham, Arch. surv.)	12

	7.	Látkapitell aus Rámpurwa (Cunningham, Arch. surv.)	13

	8.	Säule aus Susa (Perrot et Chipiez, L'art dans l'ant.)	13

	9.	Lát von Lauriyá-Navandgar (Cunningham, Arch. surv.)	15

	10.	Kapitell aus Sankissa (Cunningham, Arch. surv.)	17

	11.	Magara-Lát von Besnagar (Cunningham, Arch. surv.)	19

	12.	Monolith von Bhitari (Cunningham, Arch. surv.)	21

	13.	Abakusskulptur aus Mathurá (Cunningham, Arch. surv.)	22

	14.	Látkapitell aus Sánchi (Cunningham, Arch. surv.)	23

	15.	Trisúl-Lát von Besnagar (Cunningham, Arch. surv.)	23

	16.	Eisensäule von Delhi (Fergusson, Ind. archit.)	24

	17.	Gupta-Säule von Eran (Cunningham, Arch. surv.)	24

	18.	Indokorinthisches Kapitell aus Jamálgiri (Cunningham, Arch. surv.)	29

	19.	Indokorinthischer Lát aus Jamálgiri (Cunningham, Arch. surv.)	30

	20.	Kapitell von Epidauros (Durm, Baukunst der Griechen)	31

	21.	Schema eines Steinbalkenzaunes	36

	22.	Säule nach einem Relief aus Amrávatí (Fergusson, Ind. archit.)	37

	23.	Pfeiler aus Arang (Cunningham, Arch. surv.)	38

	24.	Pfeiler aus Konch (Cunningham, Arch. surv.)	39

	25.	Pfeiler aus Nawagaon (Cunningham, Arch. surv.)	39

	26.	Steinzauneckpfeiler von Buddha-Gayá (Cunningham, Arch. surv.)	40

	27.	Steinzaunpfeiler aus Mathurá (Cunningham, Arch. surv.)	40

	28.	Torán-Pfeiler aus Bhárhut (Cunningham, Arch. surv.)	42

	29.	Lomas Rishi-Keller bei Gayá (Fergusson, Ind. archit.)	44

	30.	Grotte von Bhaja (Fergusson, Ind. archit.)	45

	31.	Pfeiler aus Cuttack (Fergusson, Ind. archit.)	46

	32.	Kapitell von Bedsá (Fergusson, Ind. archit.)	48

	33.	Pfeiler von Kárli (Le Bon, Les monuments de l'Inde)	50

	34.	Grottensäule von Iskelib (Perrot et Chipiez, L'art dans l'ant.)	51

	35.	Türzapfen und Basisschema von Balawat (Perrot et Chipiez, L'art dans l'ant.)	52

	36.	Säule der Nahapana-Grotte zu Nassick (Fergusson, Ind. archit.)	53

	37.	Säule der Gautamiputra-Grotte zu Nassick (Fergusson, Ind. archit.)	53

	38.	Holzsäule aus Mazendéran (Dieulafoy, La Perse) und Steinzaunrelief aus Bhárhut (Fergusson, Ind. archit.)	54

	39.	Pfeiler aus Dhamnár (Cunningham, Arch. surv.)	55

	40.	Säule des Yádnya Srí-Vihára zu Nassick (Fergusson, Ind. archit.)	56

	41.	Säule des Vihára 16 zu Ajunta (Fergusson, The rock-cut temples of India)	57

	42.	Säule des Vihára 17 zu Ajunta (Fergusson, Ind. arch.)	58

	43.	Säule des Chaitya 19 zu Ajunta (Le Bon, Les mon. de l'Inde)	61

	44.	Säule des Chaitya 21 zu Ajunta (Fergusson, The rock-cut temples of India)	61

	45.	Säule des Indra-Tempels zu Ellora (Romberg-Steger, Geschichte der Baukunst)	63

	46.	Säule des Kaïlasa-Tempels zu Ellora (Fergusson, Ind. archit.)	64

	47.	Säule aus Sánchi (Cunningham, Arch. surv.)	67

	48.	Säule aus Sánchi (Cunningham, Arch. surv.)	67

	49.	Säule aus Eran (Cunningham, Arch. surv.)	68

	50.	Säule aus Náchná (Cunningham, Arch. surv.)	68

	51.	Säule des Narsinha-Tempels zu Eran (Cunningham, Arch. surv.)	70

	52.	Säule der »falschen Grotte« zu Udayagiri (Cunningham, Arch. surv.)	70

	53.	Säule aus Deo-Barnárak (Cunningham, Arch. surv.)	71

	54.	Säule aus Jhelam (Cunningham, Arch. surv.)	72

	55.	Pilasterkapitell aus Orissa (Fergusson, Ind. archit.)	72

	56.	Säule der Amrita-Grotte zu Udayagiri (Cunningham, Arch. surv.)	73

	57.	Säule aus Eran (Fergusson, Ind. archit.)	73





[image: ]





[image: ]


 Verzeichnis der hauptsächlich benutzten
Quellenwerke.

Adamy, R., Architektonik des orientalischen Altertums. Hannover. 1881.

Cunningham, A., Reports of the Archaeological Survey of India. I–XXIII.
Calcutta. 1861–87.

Dieulafoy, L'Art antique de la Perse, Achéménides, Parthes, Sassanides. I–V.
Paris. 1884–85.

Fergusson, J., History of Indian und Eastern Architecture. London. 1899.

Fergusson, J., Illustrations of the Rock-cut Temples of India. London. 1845.

Grünwedel, A., Buddhistische Kunst in Indien. Berlin. 1893.

Le Bon, G., Les Monuments de l'Inde. Paris. 1893.

Lockwood de Forest, Indian Architecture and Ornament. Boston. 1887.

Murray, J., Handbook for Travellers in India. London. 1894.

Perrot, G., et Ch. Chipiez, Histoire de l'Art dans l'Antiquité. I–VI.
Paris. 1882–94.

Rám Ráz, Essay on the Architecture of the Hindus. London. 1834.

Romberg, J. A. und F. Steger, Geschichte der Baukunst bei den Assyrern,
Medern, Babyloniern, Persern, Phöniziern, Israeliten und Indern.
Leipzig. 1844.

Smith, E. W., Portfolio of Indian Architectural Drawings. London. 1897.


[image: ]




 Fußnoten


[1] Fergusson, History of Indian and Eastern Architecture.



[2] Cunningham, Archaeological Survey of India, Vol. I, XVI.



[3] Cunningham, Arch. Surv., Vol. V.



[4] Cunningham, Arch. Surv., Vol. XVI.



[5] Cunningham, Arch. Surv., Vol. X.



[6] Cunningham, Arch. Surv., Vol. XX.



[7] Cunningham, Arch. Surv., Vol. III.



[8] Fergusson, Hist. of Ind. a. East. Archit.



[9] Grünwedel, Buddhistische Kunst in Indien.



[10] Le Bon, Les Monuments de l'Inde.



[11] Fergusson, Hist. of Ind. a. East. Archit.



[12] Fergusson, Hist. of Ind. a. East. Archit.



[13] Adamy, Geschichte des orientalischen Altertums.



[14] Fergusson, Hist. of Ind. a. East. Archit.



[15] Journal Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, Vol. V; u. a. O.



[16] Dieulafoy, L'Art antique de la Perse.



[17] Rám Ráz, Essay on the Architecture of the Hindus.



[18] Fergusson, Hist. of Ind. a. East. Archit.



[19] Fergusson, Hist. of Ind. a. East. Archit.



[20] Le Bon, Les Monuments de l'Inde.



[21] Adamy, Architektonik des orientalischen Altertums.





Druck von Grimme & Trömel in Leipzig.





Anmerkungen zur Transkription

Inkonsistenzen wurden beibehalten, wenn beide Schreibweisen gebräuchlich waren, wie:


	andere -- andre

	Beispieles -- Beispiels

	eigener -- eigner

	eines -- eins

	Entwickelung -- Entwicklung

	Indra-Tempel -- Indratempel

	Rasseempfindens -- Rassenempfindens

	unsere -- unsre




Interpunktion wurde ohne Erwähnung korrigiert. Im Text wurden folgende Änderungen vorgenommen:


	S. 12: »kund tut« in »kundtut« geändert.

	S. 16: »Rámpürwa« in »Rámpurwa« geändert.

	S. 21: »Bithári« in »Bhitari« geändert.

	S. 22: »Sanchi« in »Sánchi« geändert.

	S. 36: »wunder« in »Wunder« geändert.

	S. 50: »Arckitekt« in »Architekt« geändert.

	S. 70: »Schattenriss« in »Schattenriß« geändert.

	S. 76: »annommen« in »angenommen« geändert.

	S. 76: »Mittra's« in »Mitra's« geändert.

	S. 77: »Bhitarí« in »Bhitari« geändert.

	S. 78: »Mazendéron« in »Mazendéran« geändert.

	S. 78: »the rock-cut« in »The rock-cut« geändert.

	S. 78: »Rock-cut temples« in »The rock-cut temples of India« geändert.




The cover image was created by the transcriber and is placed in the public domain.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DIE ALTINDISCHE SÄULE: EIN BEITRAG ZUR SÄULENKUNDE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/6160882432717740169_abb20.png
\AJ
i\
7

e
W

(
) /2 o\
i






OEBPS/6160882432717740169_abb55.png





OEBPS/6160882432717740169_abb38.png
————— aARmT

T LESTI TR

IAZENDERAN

]






OEBPS/6160882432717740169_abb12.png





OEBPS/6160882432717740169_abb21.png
TSz






OEBPS/6160882432717740169_abb1.png
|
|
L






OEBPS/6160882432717740169_abb47.png





OEBPS/6160882432717740169_abb37.png





OEBPS/6160882432717740169_abb9.png





OEBPS/6160882432717740169_abb29.png





OEBPS/6160882432717740169_abb54.png
S noo






OEBPS/6160882432717740169_abb11.png





OEBPS/6160882432717740169_abb46.png





OEBPS/6160882432717740169_abb49.png





OEBPS/6160882432717740169_abb36.png





OEBPS/6160882432717740169_abb52.png





OEBPS/6160882432717740169_abb10.png
R
e

N—
R






OEBPS/6160882432717740169_abb23.png





OEBPS/6160882432717740169_abb19.png





OEBPS/6160882432717740169_abb3.png
ORNAIENT-VBr:HALS EINER:ASORASAEDLE S icic






OEBPS/6160882432717740169_abb18.png





OEBPS/6160882432717740169_abb53.png





OEBPS/6160882432717740169_abb35.png





OEBPS/6160882432717740169_abb40.png





OEBPS/6160882432717740169_abb22.png





OEBPS/6160882432717740169_abb48.png





OEBPS/6160882432717740169_abb2.png





OEBPS/6160882432717740169_abb25.png
NAWAS






OEBPS/6160882432717740169_abb50.png





OEBPS/6160882432717740169_abb34.png





OEBPS/6160882432717740169_abb41.png





OEBPS/6160882432717740169_abb17.png





OEBPS/6160882432717740169_deco2.png





OEBPS/6160882432717740169_abb5.png





OEBPS/6160882432717740169_signet.png





OEBPS/6160882432717740169_abb24.png





OEBPS/6160882432717740169_abb51.png





OEBPS/6160882432717740169_cover.jpg





OEBPS/6160882432717740169_abb16.png





OEBPS/6160882432717740169_abb4.png
(A%
@

T

B\,

gle

S

<

o105 sunn





OEBPS/6160882432717740169_abb33.png





OEBPS/6160882432717740169_abb42.png





OEBPS/6160882432717740169_deco1.png





OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          Die altindische Säule.
        


        		
          Inhalt.
        


        		
          Vorwort.
        


        		
          Einführung.
        


        		
          A. Einzelsäulen.
          
            		
              Kapitel 1. Indopersischer Typus.
            


            		
              Kapitel 2. Indoklassischer Typus.
            


          


        


        		
          B. Konstruktive Säulen.
          
            		
              Kapitel 3. Steinzaunpfeiler.
            


            		
              Kapitel 4. Deckentragende Säulen.
            


            		
              Kapitel 5. Das Polsterkapitell.
            


            		
              Kapitel 6. Das Vasenkapitell.
            


          


        


        		
          Schlußwort.
        


        		
          Verzeichnis der Abbildungen
        


        		
          Verzeichnis der hauptsächlich benutzten Quellenwerke.
        


        		
          Fußnoten
        


        		
          Anmerkungen zur Transkription
        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
    
      
        		
          [S. v]
        


        		
          [S. vii]
        


        		
          [S. 1]
        


        		
          [S. 2]
        


        		
          [S. 3]
        


        		
          [S. 4]
        


        		
          [S. 5]
        


        		
          [S. 7]
        


        		
          [S. 8]
        


        		
          [S. 10]
        


        		
          [S. 11]
        


        		
          [S. 12]
        


        		
          [S. 13]
        


        		
          [S. 14]
        


        		
          [S. 15]
        


        		
          [S. 16]
        


        		
          [S. 17]
        


        		
          [S. 18]
        


        		
          [S. 19]
        


        		
          [S. 20]
        


        		
          [S. 21]
        


        		
          [S. 22]
        


        		
          [S. 23]
        


        		
          [S. 24]
        


        		
          [S. 26]
        


        		
          [S. 27]
        


        		
          [S. 28]
        


        		
          [S. 29]
        


        		
          [S. 31]
        


        		
          [S. 32]
        


        		
          [S. 33]
        


        		
          [S. 34]
        


        		
          [S. 35]
        


        		
          [S. 36]
        


        		
          [S. 37]
        


        		
          [S. 38]
        


        		
          [S. 39]
        


        		
          [S. 40]
        


        		
          [S. 41]
        


        		
          [S. 42]
        


        		
          [S. 43]
        


        		
          [S. 45]
        


        		
          [S. 47]
        


        		
          [S. 48]
        


        		
          [S. 49]
        


        		
          [S. 50]
        


        		
          [S. 51]
        


        		
          [S. 52]
        


        		
          [S. 53]
        


        		
          [S. 54]
        


        		
          [S. 55]
        


        		
          [S. 56]
        


        		
          [S. 58]
        


        		
          [S. 59]
        


        		
          [S. 60]
        


        		
          [S. 61]
        


        		
          [S. 62]
        


        		
          [S. 63]
        


        		
          [S. 65]
        


        		
          [S. 66]
        


        		
          [S. 67]
        


        		
          [S. 68]
        


        		
          [S. 69]
        


        		
          [S. 70]
        


        		
          [S. 72]
        


        		
          [S. 73]
        


        		
          [S. 74]
        


        		
          [S. 75]
        


        		
          [S. 76]
        


        		
          [S. 77]
        


        		
          [S. 78]
        


        		
          [S. 79]
        


        		
          [S. 80]
        


      


    
  

OEBPS/6160882432717740169_abb8.png





OEBPS/6160882432717740169_deco4.png





OEBPS/6160882432717740169_abb14.png





OEBPS/6160882432717740169_abb27.png





OEBPS/6160882432717740169_abb28.png





OEBPS/6160882432717740169_abb15.png





OEBPS/6160882432717740169_abb7.png





OEBPS/6160882432717740169_abb30.png





OEBPS/6160882432717740169_abb45.png





OEBPS/6160882432717740169_abb32.png





OEBPS/6160882432717740169_deco3.png





OEBPS/6160882432717740169_abb13.png





OEBPS/6160882432717740169_abb43.png





OEBPS/6160882432717740169_abb56.png





OEBPS/6160882432717740169_abb39.png





OEBPS/6160882432717740169_abb26.png





OEBPS/6160882432717740169_abb6.png





OEBPS/6160882432717740169_abb57.png





OEBPS/6160882432717740169_abb44.png





OEBPS/6160882432717740169_abb31.png





