
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Uit de ontwikkelingsgeschiedenis van het Menschelijk Denken, Deel 2 van 2

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Uit de ontwikkelingsgeschiedenis van het Menschelijk Denken, Deel 2 van 2


Author: R. Casimir



Release date: August 19, 2018 [eBook #57730]


Language: Dutch


Credits: Produced by Jeroen Hellingman and the Online Distributed

        Proofreading Team at http://www.pgdp.net/ for Project

        Gutenberg (This file was produced from images generously

        made available by The Internet Archive/American Libraries.)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UIT DE ONTWIKKELINGSGESCHIEDENIS VAN HET MENSCHELIJK DENKEN, DEEL 2 VAN 2 ***

















UIT DE ONTWIKKELINGSGESCHIEDENIS

VAN HET MENSCHELIJK DENKEN. II









[image: Oorspronkelijke titelpagina.]







WERELD BIBLIOTHEEK



ONDER LEIDING VAN L. SIMONS

R. CASIMIR


UIT DE ONTWIKKELINGSGESCHIEDENIS VAN HET
MENSCHELIJK DENKEN

DEEL II

(VAN KANT TOT HEDEN)



UITGEGEVEN DOOR DE MAATSCHAPPIJ VOOR GOEDE EN
GOEDKOOPE LECTUUR—AMSTERDAM









EERSTE AFDEELING.

KANT.





HOOFDSTUK I.

 Leven en werken.






§ 1. Leven en
persoonlijkheid.




Immanuel Kant werd den 22 April 1724 te Koningsbergen
als zoon van eenvoudige burgers geboren. Zijn vader, een zadelmaker,
was een ernstig, eerzaam, vlijtig handwerksman. Zijn moeder had een
innig, vroom gemoed, een helder, gezond verstand, een open oog voor de
natuur. Beide ouders waren op godsdienstig gebied de piëtistische
richting toegedaan. Er heerschte in het huisgezin, waar de jonge
Immanuel opgroeide, een ernstige, zedelijke stemming, wat diepen indruk
op hem gemaakt heeft. Zijn geloof aan God, aan de onsterfelijkheid der
ziel, aan ’s menschen zedelijke vrijheid, kon hij uit het
ouderhuis als onwrikbare overtuiging meenemen.

Reeds vroeg grooten aanleg vertoonende, werd hij op raad van den
“huispredikant” der familie, in ’t najaar van 1732
leerling van een school voor voorbereidend hooger onderwijs, (’t
collegium Fridericianum) waar hij zeer goed
latijn leerde, maar ook onder “strenge tucht van dwepers”
stond en waar hij heel wat godsdienstplichten vervullen
moest.

In 1740 kwam Kant als student aan de hoogeschool te Koningsbergen,
waar hij in ’t bizonder wis- en natuurkunde studeerde. Eigenlijk
was de filosofische faculteit slechts een voorbereiding tot de andere.
Kant echter, al heeft hij de theologische gekozen en misschien zelfs
als candidaat in de omgeving gepreekt, gevoelde zich ’t meest tot
wis- en natuurkundige studies aangetrokken.

En met een natuurkundige verhandeling—zijn
eerstelingsarbeid—nam hij in 1746 afscheid van de academie, waar
hij slechts weinig uitnemende leermeesters had aangetroffen.

Naar de gewoonte dier dagen ging de onbemiddelde jonge man zijn
brood als huisonderwijzer verdienen. Als zoodanig was hij in
verschillende aanzienlijke families in Oost-Pruisen werkzaam. Zoo kon
hij—de zadelmakerszoon uit piëtistische omgeving—de
fijne, tactvolle man der wereld worden, die hij later, als hij wou, kon
zijn.

Over zijn gaven als opvoeder was Kant zelf slecht tevreden. Hij
wist, naar eigen zeggen, meer van de theorie dan van de practijk. Heel
slecht schijnt die practijk intusschen niet geweest te zijn. Het is
zeker geen bloot toeval, dat velen van Kant’s leerlingen
voorgingen in de afschaffing der lijfeigenschap. “De ingewanden
keerden mij in ’t lichaam om, wanneer ik dacht aan de schande der
lijfeigenschap in mijn land,” zei hij eens.

In 1755 meende Kant genoeg geld overgehouden en voldoende kennis
vergaderd te hebben, om zich—voorbereiding voor het
professoraat—als privaatdocent te kunnen vestigen. Hij bleef dit
tot 1770, toen er eerst een professoraat voor hem kwam. Het eenige
bezoldigde ambt—het gaf nog geen honderd thaler—dat hij tot dien tijd bekleedde, was
dat van onder-bibliothecaris. Toch moet men zich Kant’s positie
in dien tijd niet als zeer slecht voorstellen. Hij zelf placht dit
later de gelukkigste periode van zijn leven te noemen, en zijn werken
uit die jaren zijn in een levendigen, pittigen, dikwijls geestigen
stijl geschreven. Als docent stond hij ook toen in volle kracht.
Herder, de dichter-denker, heeft ons het beeld van Kant als academisch
leeraar uit het begin der zestiger jaren met frissche kleuren
geteekend.

Boeiend en geestig, zelf nimmer aanmatigend, de waarheid boven alles
liefhebbend, zijn leerlingen liefde voor de waarheid en lust tot studie
inboezemend, gaf hij, zonder ooit te vervelen, college over de meest
verschillende onderwerpen, “en niets wetenswaardigs was hem
onverschillig.”

Na de aanvaarding van zijn professoraat heeft Kant een geruimen tijd
niets in ’t licht gegeven. Ingespannen denkarbeid hield hem
bezig. In 1781 kwam zijn hoofdwerk, de critiek der zuivere rede. Over
de geschiedenis van Kants werken spreken we in de volgende
§§.

Van zijn uiterlijk leven valt weinig te vertellen. Als zoovele
groote wijsgeeren was ook Kant ongetrouwd. Hij leidde een buitengewoon
regelmatig geleerdenleven: 5 uur op, 10 uur naar bed, op vaste tijden
arbeiden en wandelen. Aan tafel zag hij gaarne een paar vrienden en hij
voerde het tafelgesprek ver over het uur. Zijn stoffelijke
omstandigheden waren langzamerhand gunstig geworden: hij liet nog een
huis en een 30.000 thaler na.

Een bitter verdriet werd den denker, wiens roem zich reeds bij zijn
leven over beschaafd Europa had verspreid en om wien te hooren en te
zien menschen van heinde en ver naar Koningsbergen kwamen, nog
in zijn 70ste jaar aangedaan.

Tijdens de regeering van Frederik den Groote had hij zich mogen
verheugen in volle leervrijheid en achting. Waarschijnlijk heeft
Frederik nooit iets bijzonders van Kant geweten, misschien den naam
niet eens gekend. Maar zijn minister voor onderwijszaken, Von Zedlitz,
koesterde grooten eerbied voor Kant en had zich van zijn leer op de
hoogte laten brengen. Aan hem is dan ook de critiek der zuivere rede
opgedragen. De opvolger van Frederik den Groote was echter een
bekrompen, dweepziek man, die Von Zedlitz ontsloeg en in diens plaats
een zijner geestverwanten benoemde, die de vrije gedachtenuiting
zooveel mogelijk tegenging. Toen nu Kant in 1794 een werkje over den
godsdienst uitgaf, waarin hij o. a. opkwam tegen de orthodoxe opvatting
van het christendom, barstte de bom. Er kwam een berispend schrijven
uit het kabinet des konings waarin bedreiging met strengere
maatregelen, indien hij in deze richting voortging. Kant overwoog
ernstig wat hem te doen stond. Herroepen wilde hij niet. Hij verdedigde
veeleer in een schrijven de vrijheid van den leeraar der hoogeschool,
verbond zich echter, als gehoorzame dienaar van Zijne Majesteit, niet
meer over religie, ’t zij de geopenbaarde, ’t zij de
natuurlijke, te schrijven.

Onder zijn onvermoeid denken is Kant vroeg oud geworden. Reeds zijn
werken van 1781 dragen daarvan de sporen. Zijn laatste levensjaren zat
hij in frissche oogenblikken nog aan zijn schrijftafel, maar
produceerde niet veel van beteekenis. Zijn vermogen om te combineeren
was gewoonlijk weg, herinnering ontbrak. Dwangvoorstellingen, rijen
woorden, wijzen uit zijn kinderjaren, drongen zich aan hem op. Bange
droomen kwelden hem ’s nachts, onrust des
daags. Den 12den Februari 1804 overleed hij na langzaam afsterven.
“Het is goed,” waren zijn laatste woorden. Hij is begraven
in den Koningsberger dom, waar voor een passende omgeving is
gezorgd.



Persoonlijkheid.




Kant was een flegmatische, weinig door emoties bewogen
natuur,
een verstandsmensch van taaie volharding en groote werkkracht. Man van
groote belangstelling en ontwikkeling, reisde hij toch zeer weinig. De
denker, die ook een beteekenend aardrijkskundige was, had nooit bergen
gezien. Nu bood Koningsbergen, voor dien tijd een niet onaanzienlijke
stad, met belangrijken handel, en in het oosten des rijks gelegen in de
nabuurschap van andere volken (Polen b.v.) veel om op te merken.
Reisbeschrijvingen behoorden tot Kants liefste lectuur. Ook sprak hij
liever over andere dingen dan over wijsbegeerte. Hij kon op dit gebied
niet best hóóren en verdroeg moeilijk afwijkingen van
zijn meeningen. Met zijn voorgangers was hij over ’t geheel
slecht bekend. De enorme belezenheid van Leibniz was niet de zijne.

Kant was innig vroom en van eerbied vervuld voor de religie. Van
godsdienstvormen, die hij ledig achtte had hij echter een besliste
afkeer en kerksch was hij allerminst. Van den onderdaan gehoorzaamheid
tegen den vorst eischend, betoonde hij die zelf ook. Overigens gevoelde
hij weinig voor den Pruisischen staat. Hij vond de gruwelen van den
oorlog verschrikkelijk. Den Amerikaanschen vrijheidsoorlog bewonderde
hij, de groote beginselen der Fransche revolutie wist hij te schatten.
De grootste filosoof van Duitschland was een vrijheidlievend
wereldburger, die in zijn enge omgeving niet alleen het groote rijk der
wetenschap doorzocht, maar ook op de gebeurtenissen van
’t politieke leven belangstellend ’t oog hield gericht.











§ 2. Werken en
Ontwikkelingsgang.

De voorcritische periode.




Toen Kant zijn hoofdwerk schreef was hij 57 jaar oud.
Hij had een belangwekkenden ontwikkelingsgang doorloopen, voor hij tot
den opbouw van zijn leer kwam. De voortreffelijkste Kant-kenners
verschillen onderling over de invloeden, die op Kant hebben ingewerkt,
over de vraag, welke richtingen achtereenvolgens de zijne zijn geweest.
In een populaire uiteenzetting kan op de bizonderheden niet ingegaan
worden, maar het is wenschelijk, reeds bij den aanvang de aandacht te
vestigen op het gebruik der woorden: het schijnt, waarschijnlijk, enz.,
die er telkens aan moeten herinneren, dat hier nog niet alles
vaststaat, evenmin als in de biografie.

Toen Kant de academie verliet, was hij in de metafysica een
aanhanger van Wolff. Hij dacht, als alle rationalisten, dat er een
zekere, gewisse kennis der wereld te verkrijgen was op redelijken
grondslag. Echt kind der aufklärung zag hij, het onwetende
gepeupel verachtend, in verstandsontwikkeling de taak en de waarde van
den mensch. Op natuurwetenschappelijk gebied sloot hij zich meer aan
bij Newton en tot ’60 blijft zijn aandacht meer op
natuurwetenschappelijke vraagstukken gevestigd. Met groote liefde
behandelde hij ook kwesties van aardrijkskundigen aard. Had zijn roem
als wijsgeerig denker niet zijn beteekenis op dit gebied overstraald,
hij zou als een baanbrekende geest op geographisch gebied zijn
gehuldigd. Als hoogleeraar gaf hij gaarne colleges over de
natuurkundige aardrijkskunde. Zijn scheppende beteekenis hier blijkt misschien wel ’t
duidelijkst uit ’t volgende feit: Bij koninklijk besluit werd
bepaald, dat hoogleeraren bij hun colleges gebruik moesten maken van
handboeken. Met name echter werd Kant voor zijn college over physische
geografie daarvan vrijgesteld, omdat er … geen handboek
was.

Omtrent 1760 wendt Kant’s blik zich meer van de buitenwereld
naar de binnenwereld: de mensch begint hem te interesseeren en hij ging
inzien, dat diens waarde niet alleen lag in zijn verstandelijke
ontwikkeling. Hier werkte, naar Kant’s eigen woorden, de invloed
van Rousseau, wiens Emile in 1762 verscheen. “Rousseau heeft mij
terecht gebracht.” Voor Rousseau was het geloof aan God niet
gevolg van verstandelijke overwegingen, maar het ontsprong aan de
behoeften van zijn gemoed. De kennismaking met deze overtuiging, haar
toppunt bereikend in het: “le sentiment est plus
que la raison” (het gevoel is meer dan het verstand) mag
Kant er toe gebracht hebben, om den rug te keeren aan de Wolffsche
natuurlijke theologie. Maar ook op het terrein der kennistheorie kwam
een wending. Ook hier verliet hij het rationalisme, om een meer
empirische richting in te slaan. In de jaren tusschen ’60 en
’70 is er soms een zekere sceptische toon merkbaar. Dikwijls
duidt men deze periode, volgend op zijn rationalistische, aan met den
naam empirisch-sceptische. Of die kwalificeering juist is? Niet
onwaarschijnlijk is het, dat Kant’s denken in dien tijd
geslingerd heeft tusschen empirisme en rationalisme. De invloed van
Hume, met wiens werken hij in allen gevalle slechts gedeeltelijk bekend
was, had hem, naar zijn eigen woorden, uit den dogmatischen sluimer
wakker geschud. Wanneer? Misschien tusschen ’60 en ’65,
misschien tusschen ’65 en ’70, misschien na ’72,
misschien heeft hij meermalen Hume’s invloed ondergaan. Maar
in den tijd van ’60–’70 valt ook de verschijning van
Leibniz’ Nouveaux Essais, (vergel. I pag.
296) welks lectuur weer naar het rationalisme trok.

We zouden dus dit kunnen zeggen:

Het Wolffsche rationalisme heeft Kant na 1760 beslist verlaten.

Tot het standpunt, dat in ’70, bij de aanvaarding van het
professoraat werd ingenomen, is hij beslist nog niet gekomen.

Hij neigt in dezen tijd sterk tot het empirisme. Maar het mag
betwijfeld worden, of hij in deze jaren gemeend heeft, dat al onze
kennis uitsluitend uit ervaringselementen opgebouwd was. Evenmin is met
zekerheid te zeggen, dat hij gewanhoopt heeft aan de mogelijkheid, om
kennis te krijgen van de dingen der zinnelijke wereld, zooals zij
zijn.

Spreken wij dus van Kant’s sceptische-empirische periode, dan
dient dit woord met groote omzichtigheid aanvaard te worden.



Preisschrift. Wiskunde en wijsbegeerte.




Van de werken uit dezen tijd noemen wij drie: In 1763
beantwoordde hij een prijsvraag. In het “Preisschrift” komt
tot de conclusie, dat wiskunde en wijsbegeerte niet dezelfde methode
hebben. Onder wijsbegeerte worden dan zoowel de natuurwetenschappen als
de metafysica begrepen. Door onderscheidene methoden van behandeling te
eischen, breekt Kant met het rationalisme, dat de wijsbegeerte steeds
naar de wijze der meetkunde had behandeld, zij ’t niet in zoo
streng wiskundigen vorm als Spinoza.

Wat is dan het verschil?

De wiskunde construeert, de wijsbegeerte analyseert. Lichten we dit
toe. 

De wiskundige maakt zijn begrippen. Hij kan bijv. een rechthoekigen
driehoek nemen en die om een zijner rechthoekszijden laten wentelen. Er
ontstaat dan een kegel. In het begrip kegel komen niet meer kenmerken
voor, dan hij er zelf in gelegd heeft. Hij kan met dat begrip dus
rustig verder werken.

Maar neem nu bijv. den natuurkundige.

Hij heeft ijzer, dat hij moet onderzoeken. Hij kan bijv. het
volgende begrip van die stof hebben: hard, zwaar, zet bij verwarming
uit, kan roesten. Maar in dat ijzer kunnen nog andere kenmerken zitten.
Het heeft een bepaald soortelijk gewicht: 1 dM3.
weegt 7,17 KG. Het heeft een bepaalde uitzetting, bij 1°C.
verwarming wordt 1 M. 1,000012, één M3.
1,000036. Het heeft een bepaald smeltpunt: bij
1200–1400°C. smelt het. Het is een goede geleider voor
electriciteit. Deze kenmerken moet de natuurkundige opzoeken.
Hij moet onderzoeken, wat er in het begrip ijzer aanwezig is, moet het
ontleden, analyseeren. Hij kan niet, zooals de wiskundige zeggen, dit
versta ik onder ijzer, maar heeft tot taak, het onduidelijke, vage
begrip, dat hij van ijzer heeft, te verhelderen.

Tusschen de natuurwetenschappen en de wijsbegeerte bestaat dan ook
geen verschil in methode. “De ware methode der metafysica is in
den grond dezelfde als die, welke Newton in de natuurkunde
invoerde.” Het onderscheid ligt in de stof, in de te bestudeeren
dingen. De metafysica bestudeert de gegevens van ’t feitelijk
denken.







Bewijzen voor ’t Godsbestaan.




In hetzelfde jaar geeft Kant een werkje uit:
“Eenige mogelijke bewijsgrond voor het bestaan van God.”
Hierin critiseert hij de tot dusver gangbare bewijzen voor het bestaan
van God, en draagt zelf een nieuw voor. Op zijn critiek komen we in een
ander verband (zie bladz. 36 v.v.), terug. Wat in
dit werkje merkwaardig is, dat reeds op zijn volgende opvattingen
wijst, is zijn uitspraak, dat het wel noodig is, dat men zich overtuige
van het bestaan van God, maar niet zoo noodig, dat men het ook
bewijze.

Hoe gevaarlijk Kant het achtte, te veel speculaties in te stellen
over het bovenzinnelijke, blijkt uit een zijner geestigste werken:
“Droomen van een geestenziener” (1766).

In dien tijd maakte een mysticus, de Zweed Swedenborg
(1688–1772) verbazenden opgang. Hij zou dingen gezien hebben, die
in de verte gebeurden, in verband getreden zijn met geesten van
afgestorvenen, enz. Op aansporing van eenige bekenden liet Kant
Swedenborg’s werken uit Londen komen en bestudeerde ze. In het
bovengenoemde werkje legde hij de resultaten neer van die lectuur. Hij
geeft eerst een geestenleer van wezens, die tot een
“intelligibele wereld” behooren, niet aan plaats en tijd
gebonden zijn. Misschien is hier een eerste kiem van Kant’s
latere intelligibele wereld.

Vervolgens schetst hij de spiritistische verschijningen, die hij van
naturalistisch-sceptisch standpunt als fantasieën van een
ziekelijk brein beschouwt, dat ze in de buitenwereld als werkelijk
onderstelt. In het tweede deel geeft hij verslag van de theorieën
van Swedenborg, om te eindigen met een ernstig
woord, waarin hij de filosofie aanraadt, zich te hoeden voor dergelijke
bespiegelingen, die de grenzen onzer ervaring verre te buiten gaan. Of
het mogelijk is dat geesten, zonder aan een lichaam gebonden te zijn,
kunnen werken en denken; of er krachten zijn als die, welke
Swedenborg meende te bezitten, kan men
slechts door de ervaring, niet door redeneering alleen
beslissen. Maar over die ervaring beschikken wij niet. Wij hebben geen
eenstemmige ondervinding op dat gebied maar slechts de bevindingen van
enkelingen, die niet als grondslag voor een hypothese kunnen dienen,
waarover het verstand kan oordeelen, juist, omdat het bevindingen van
slechts enkelen zijn. Men behoeft ze nu juist niet voor onmogelijk te
verklaren, maar men kan de zaak laten rusten.

Noch op de metafysische bewijzen, noch op de empirische bewijzen van
Swedenborg behoeven we de onsterfelijkheid
der ziel te bouwen: haar steun vindt ze in het zedelijk geloof.

Kant had met het rationalisme van Wolff gebroken. Hij had den
invloed van Rousseau’s gevoelsfilosofie ondergaan, en
waarschijnlijk van Hume’s scepticisme; langzamerhand waren zijn
gedachten gerijpt tot zijn eigen opvatting: het criticisme. Kant
zelf onderscheidt in zijn leven twee groote perioden: de voorcritische
en de critische. Alleen de geschriften uit de laatste wilde hij later
erkennen, als zijn meening uitdrukkende.











§ 3. Werken en
Ontwikkelingsgang.

De critische periode.




Men kan twijfelen aan de juistheid, de zekerheid der
tot dusver verkregen kennis. Dat deed Descartes. Maar eenmaal een
grondslag gevonden hebbende, die onmiskenbaar zeker voor hem was,
“ik heb bewustzijn, dus ben ik,” bouwde hij daarop voort en
meende zoo een zekere kennis der geheele werkelijkheid te kunnen
verkrijgen. Descartes werd de vader van het rationalisme in de nieuwere
wijsbegeerte. Waarin Malebranche, Spinoza, Leibniz en Wolff ook met hem
mogen verschild hebben, niet in de overtuiging,
dat er een geheel van kennis op redelijken grondslag was te verkrijgen.
Zonder nader onderzoek aanvaarden deze denkers dus onze rede, als een
werktuig (dat misschien verkeerd kon aangewend, foutief gehanteerd
worden) om tot zekere kennis te komen van de dingen, zooals ze zijn.
Dit standpunt om onze rede zonder onderzoek te aanvaarden, noemt Kant
het dogmatische.

Anders ging Locke te werk. Toen hij vastliep, vroeg hij of het
mogelijk was kennis te verkrijgen, of ons verstand daartoe geschikt
was. Zijn theorie werd door Hume voortgezet en deze ondergroef
theoretisch eigenlijk de mogelijkheid van wetenschap, door het
causaliteitsbeginsel te verklaren als een subjectieve verwachting
zonder meer, gevolg van associatie van voorstellingen. (zie I pag.
321).

Zij gingen uit van de feiten der ervaring, volgden een inductieve
methode.

Dit standpunt nu noemt Kant het sceptische.

Zetten we nog even scherp de kenmerken van beide tegenover
elkaar.





	Dogmatisme.
	Empirisme of Scepticisme.





	Van te voren vertrouwen op onze rede.
	Van te voren wantrouwen jegens onze rede.



	Kennis door deductie.
	Kennis door inductie.



	Het denken geeft de ware zuivere
kennis, de zinnen onklare, dikwerf bedriegelijke.
	De zinnen geven ons onze kennis,
denken is een veranderd waarnemen.







In dezen strijd nu neemt Kant een eigen standpunt in door zijn
criticisme, een leer, die beide richtingen wil overspannen. Het
criticisme wil niet onderzoeken of we kennis kunnen verkrijgen,
(hiervan mòet de wetenschap noodwendiger wijze uitgaan) maar
hoe en waardoor ze mogelijk is.

Het criticisme is de eigenlijke leer van Kant. Het vertoont zich,
zij ’t niet in volle rijpheid in de rede, waarmee hij in 1770
zijn hoogleeraarsambt aanvaardde.

In deze rede, gewoonlijk de Dissertatie genoemd (Latijnsche titel:
Dissertatio de mundi sensibilis atque intelligibilis
forma et principiis—verhandeling over den vorm en de
beginselen der zinnelijke en intelligibele wereld) komen nog niet alle,
maar enkele zeer belangrijke beginselen voor der latere kennistheorie.
Het wijst aan, dat de waarnemer en het waargenomene samenwerken, voor
het ontstaan onzer kennis, dat subject en object samen de kennis
vormen. De vorm waarin de kennis opgenomen wordt, hangt af van
het subject. Dit bepaalt het formeele karakter der kennis. De
bizondere, speciale inhoud der waarneming, het materieel
gedeelte onzer kennis, hangt af van ’t object. In onze kennis
zijn dus idieele, niet uit de ervaring komende elementen. Dit richt
zich tegen het empirisme. Maar de vormen, waarin onze kennis zich
voegt, blijven ledig, beteekenen niets, wanneer er geen ervaring komt,
die ze vult. Ook ervaring is dus noodig: de ons door de zinnen
verstrekte gegevens zijn niet als schijn te verwerpen. Dit richt zich
tegen het dogmatisme.

Bij deze opvattingen nu bleef Kant niet staan. Doordenkende in deze
richting stuitte hij op moeilijkheden. Wij vinden ze aangewezen in een
brief aan Marcus Herz van 21 Febr. 1772.

Hij vroeg zich af: Welk recht heb ik, om nu aan die, door het
subject meegebrachte elementen, die absoluut onafhankelijk van de
dingen zijn, geldigheid toe te schrijven voor de wereld der dingen?


In het peinzen over deze en andere vragen daarmee samenhangend, is
Kant oud en moe geworden. Het werk dat in 1781 verscheen, “De
critiek der zuivere rede” is de arbeid van een groot, maar een
oud man. Het is een moeilijk te lezen werk. De stijl is zwaar. De
zinnen zijn lang. Herhalingen matten af. Uitweidingen ontbreken niet.
Sommige gedeelten zijn vergeleken met een eentonig, troosteloos
duinenlandschap. Toch heeft dit werk ongemeene beteekenis en blijft het
’t hoofdwerk van den denker.1

In 1783 gaf Kant de Prolegomena, die de hoofdgedachten wat korter en
klaarder behandelden dan de kritiek. Deze verscheen in 1787 in tweeden
druk, waarin zij sterke wijzigingen had ondergaan. Haar volgden een
Critiek der praktische rede (1788) en een der Oordeelskracht
(1790).

De critiek der zuivere rede behandelt de kennisleer, die der
practische rede de zedeleer, die der oordeelskracht handelt over onze
aesthetische waardeeringsoordeelen. 











1 Het is
aanbevelenswaard, het met een toelichting te lezen. Die van Vaihinger,
voorzoover voltooid, wordt zeer geprezen. ↑









HOOFDSTUK II.

 De kennisleer.






§ 4. Ruimte en Tijd.
Inhoud en Vorm.




Stel eenig willekeurig ding tegenover u, bijv. een
boek. Dat heeft verschillende kenmerken: dikte, lengte, breedte, kleur,
zwaarte, enz. Neem een geheel ander ding: een stoel. Ook die heeft zijn
eigenschappen, evenals de tafel, waaraan ge zit, de lamp, die u
beschijnt. Ge kunt u van al die dingen kenmerken veranderd denken of
wegdenken, ja, ge zoudt u kunnen voorstellen, dat het boek, de tafel,
de stoel, de lamp er in ’t geheel niet waren.

Die dingen nemen een zekere ruimte in. En, nu kunt ge u wèl
voorstellen, dat die dingen er niet meer waren, maar niét, dat
die ruimte er niet zou zijn. Alle dingen die we in de buitenwereld
waarnemen zijn in de ruimte en die ruimte zelf is niet
wegdenkbaar.

Niet anders is het met den tijd. Alle gebeurtenissen, zoowel de
geestelijke als de stoffelijke, vinden plaats in den tijd, die evenmin
wegdenkbaar is. Ruimte en tijd zijn aanschouwingsvormen.


Het zijn geen begrippen. Waarom niet? Nemen we bijv. het begrip
zoogdier. Dit heeft onder zich andere begrippen en
voorstellingen: bijv. knaagdier, roofdier, díe hond, mijn paard,
enz. Wolff nu had gemeend, dat ruimte en tijd abstracte begrippen
waren, verkregen, doordat we aan alle dingen ruimte, aan alle
gebeurtenissen tijd waarnemen; zooals we bijv. het begrip zoogdier
krijgen door aan vele dieren het zoogen der jongen, zeven halswervels,
warm bloed, enz. waar te nemen en die kenmerken tot één
begrip te vereenigen. Maar dit is onjuist. Immers de ruimte en de tijd
hebben de afzonderlijke tijden en ruimten niet onder zich, maar
dat zijn stukken van den éénen tijd, van de
ééne ruimte. De afzonderlijke tijden en ruimten zijn
in den tijd en de ruimte, er niet onder.

Alles wat wij waarnemen, nemen we dus noodwendig in de ruimte en in
den tijd waar.

Dàt er ruimte en tijd is, ontdekken wij eerst met en
bij de ervaring, maar de aanschouwingsvormen krijgen wij niet
door de ervaring, zij zijn voor de ervaring, gegeven door de
organisatie van onzen geest. Voor ónze ervaring hebben ruimte en
tijd dus een werkelijk bestaan. Of ze ook buiten onze ervaring bestaan,
en of anders georganiseerde wezens ook de dingen en gebeurtenissen
tijdelijk en ruimtelijk geordend zouden aanschouwen, valt voor ons niet
uit te maken.

Deze opvatting nu der ruimte maakt een verklaring mogelijk van de
eigenaardigheden der wiskundige oordeelen.

Welke zijn die?

Nemen we een eenvoudig oordeel: De som der hoeken van een driehoek
is 180°. We zijn overtuigd, dat dit niet anders kan. Het is
noodzakelijk, dat dit zoo is. 

Als gij zegt: dit boek is uitgegeven in de Wereld-bibliotheek, zegt
ge óók een waarheid.

Maar ’t zou best anders kunnen zijn.

Het zou ook uitgegeven kunnen zijn door Wolters of Van Looy of wie
ook.

Maar de hoeken van een driehoek kunnen samen niet anders dan
180° zijn.

Eveneens zijn we overtuigd van de volstrekte nauwkeurigheid.
Samen zijn die hoeken precies 180°. Met de oordeelen uit de
natuurwetenschap is dat anders. Zeg ik: bij verwarming van 0° op
1° C. zet zich een gas 1⁄278​ van zijn volume uit, dan
ben ik niet zeker, dat, als ik nòg nauwkeuriger methoden van
meting vond, ik niet een getal zou vinden dat, zij ’t ook nog
zoo’n beetje, grooter of kleiner was dan 1⁄278​.

En eindelijk zijn de wiskundige oordeelen algemeen geldig. Ik
ben er zeker van, dat de hoeken van een driehoek niet alleen hier, in
Den Haag, maar ook in Maastricht, in Australië, maar ook op de
maan, op elke willekeurige plek van het heelal 180° zijn.

Hoe zijn die drie kenmerken te verklaren? De ervaring geeft ons
nooit noodwendigheid; alleen ’t feitelijk gegevene is te
aanschouwen. Honderden malen mogen we opmerken, dat met A B gepaard
gaat, in ons geval, dat met het driehoek zijn gepaard gaat ’t
hebben van hoeken, die samen twee rechten zijn,—nimmer kunnen we
het element van noodzakelijkheid waarnemen, dat het
zóó móet zijn en niet anders. En de preciesheid
kunnen we evenmin ervaren. We liggen met metingen bloot voor
vergissingen niet alleen, maar bereiken nimmer absolute nauwkeurigheid.
En met de algemeene geldigheid is het eveneens. 

We spreken dus iets uit over de ruimte dat we niet uit de ervaring
hebben en we zijn zeker, dat onze uitspraak doorgaat. Dat nu kan
begrepen worden, als wij inzien, dat wij, de waarnemende
subjecten, de ruimtelijke ordening aan de gewaarwordingen geven, dat de
ruimte de noodzakelijke vorm is, waarin wij de dingen aanschouwen.

Verduidelijke een eenvoudig beeld dit nog. Iemand zet een blauwen
bril op. Hij kan nu van te voren zeggen, dat hij, waar hij ook komt, de
dingen, onverschillig welke, blauw getint zal zien. Dit ligt niet in de
dingen, maar in de organisatie van het zintuig, dat nu met een blauwen
bril is voorzien.

Zoo treden wij tot de dingen, zoodanig georganiseerd, dat wij alles
tijdelijk en ruimtelijk geordend waarnemen.

Aan den inhoud, aan de stof voegen we dus nog een vorm toe. Subject
en object werken samen bij het ontstaan van kennis: van het eerste de
vorm, van het tweede de inhoud.

Merken we nu ten slotte op, dat het eigenaardig karakter, door Kant
aan ruimte en tijd toegekend, niet hetzelfde is als het karakter der
secundaire kwaliteiten. De roos is niet rood, de suiker niet
zoet. Dat zijn opvattingswijzen van het subject, waarop de prikkels der
buitenwereld inwerken. Zij zijn verschillend bij de individuen
onderling, worden bepaald door de inrichting der zintuigen. De ruimte
en tijdaanschouwing is iets algemeen-menschelijks, is noodzakelijk.








§ 5. Het ding op zich
zelf. Schijn en verschijning.




In de ruimte en in den tijd aanschouwen we nu de
dingen. Nemen wij de dingen waar, zooals ze ons verschijnen, of
zooals ze zijn? Wij krijgen alleen verschijningen der dingen.
Daar ligt een boek voor u. Ge krijgt indrukken van witachtig papier,
stevige zwarte letters. Dit boek nu, dat ge waarneemt, betrekt ge op
iets buiten u, dat de verschijning boek veroorzaakt. Hoe dat ding op
zichzelf is; niet voor u? Wij weten ’t niet. We nemen aan, dat
het er is. Maar de kennis ervan ligt buiten onze ervaring. Het is een
grensbegrip. Zoo spoedig we zoover zijn, dat we het begrip
vormen van het ding, niet zooals voor óns bestaat, maar zooals
het voor zich bestaat en op zich zelve is, zijn we aan de grenzen van
het rijk der ervaring, en willen we meer van dit begrip zeggen, dan
gaan we buiten ons bereik.

We hebben dus alleen onze ervaringen van verschijningen. Maar, men
houde wel in ’t oog, dat deze niet hetzelfde zijn als
schijn.

Hierin ligt allereerst het verschil van Kant met de echte
idealisten.

De Eleaten hadden ook van het zijnde en een wereld der
verschijningen gesproken. Het zijnde konden wij aanschouwen noch
kennen, en wat wij waarnamen was schijn, doxa. (I, pag. 31).

Uitdrukkelijk wijst Kant er op, dat zijn leer niet met dit idealisme
mag gelijk gesteld worden. De verschijningen zijn geen schijn, maar
werkelijkheid. Het boek dat ge ziet, is een verschijning, maar
een realiteit, die er niets minder werkelijk om wordt, dat ze de
verschijning is van een niet nader te kennen op zich zelf staand ding.


Het Kantiaansch begrip van verschijning onderscheide men dus wel van
het physische. Een natuurkundige noemt de regenboog bijv. een
verschijnsel, omdat hij als zoodanig niet bestaat: het verschijnsel
ontstaat door de lichtbreking der zonnestralen in de waterdropjes.
Werkelijkheid zijn voor den natuurkundige aethertrillingen van het
licht, de waterdroppeltjes. Maar die droppeltjes zijn voor Kant
óók verschijning, verschijning van een op zichzelf staand
ding.

Voor Kant bestaan dus:

1. De dingen op zichzelf, grond van de door ons te kennen
verschijningen.

2. De verschijningen.

3. Onze voorstellingen van die verschijningen, opgevat naar onzen
aard.

We zouden dit schematisch dus kunnen voorstellen:




	X
	(ding op zich zelf)



	↓
	



	Y
	(verschijning)



	↓
	



	Z
	(onze voorstelling).






Van de verhouding van X tot Y kunnen we niets zeggen.

De verhouding van Y tot Z te onderzoeken, is juist de taak der
kennisleer: we hebben gezien, dat Z ontstaat door de inwerking van Y op
een waarnemend subject, dat die inwerking op eígen wijze
ontvangt. Allereerst door alle waarneming in ruimte en tijd geordend op
te nemen. Maar ook op andere manier nog. Hoe, zien we in de volgende
§.


Opmerking. Kant gebruikt graag vreemde,
moeilijke termen. Om het overzicht te vergemakkelijken, is in het
voorgaande dit gedeelte zoo eenvoudig mogelijk weergegeven. Wij vatten
het nu kortelings samen in Kant’s terminologie. 

Het eerste gedeelte der “Kritiek der Zuivere Rede” is de
transcendentale aesthetiek, de waarnemingsleer naar de logische
wetten. Kant gebruikt hier transcendentaal, wel te onderscheiden
van het later te bezigen transcendent. Aesthetiek wordt hier in
zijn eerste beteekenis genomen: niet in die van schoonheidsleer.
(Aisthènomai = ik neem waar).

De transcendentale aesthetiek leert, dat ruimte en tijd
aprioristische aanschouwingsvormen zijn van het waarnemende
Subject. Wij nemen de verschijningen waar: ons is alleen gegeven de
phenomenale wereld. (Gr. phainomai
= verschijnen). Onttrokken aan onze waarneming blijve de dinge an sich, de achter de verschijning liggende
noumenale wereld.










§ 6. Verstand en
Zinnelijkheid. Kategorieën.




Wij leerden in deel I Berkeley kennen. Locke had als
drager van een aantal kwaliteiten, als daaraan te gronde liggend
substraat een zelfstandigheid, een groote X, aangenomen. Berkeley had
critiek uitgeoefend op dat substantiebegrip en het verklaard voor niet
noodig en inconsequent. Hij was, de stoffelijke wereld ontkennend,
gekomen tot z’n: zijn is waargenomen worden.

Is dat waar, dan bestaat iets voor den mensch, zoolang hij ’t
waarneemt. Dit boek bestaat dus niet voor u, als ge uit de kamer gaat,
als ge uw oogen sluit en ’t niet in de hand houdt, enz.

Maar het normale menschenverstand is toch wel overtuigd, dát
het boek blijft bestaan. Locke had het substantiebegrip gemaakt tot het
substantieprobleem.

Berkeley had het voor de zinnelijke substanties doen verdwijnen,
door de substanties te ontkennen. Hume, dit voortzettend op geestelijk
gebied, had ons bewustzijn als een steeds wisselenden stroom van
impressies en ideeën beschouwd, en de geestelijke substantie ontkend. Tegelijkertijd had de groote
Schotsche denker een nieuw probleem ontdekt: het causaliteits-probleem.
Helder had hij ingezien: dat de waarneming ons nooit meer geeft dan
feiten, nimmer het noodzakelijk verband daartusschen.

Kant stond ook voor deze feiten en vragen, en aan hunne oplossing
wijdt hij een der moeilijkste gedeelten van zijn onderzoek. Zijn
oplossing in ’t kort gezegd is deze:

De zinnelijkheid geeft ons waarnemingen. Voor de wetenschap krijgen
deze eerst beteekenis wanneer het verstand er ervaringen van maakt.

Het verstand doet dat, door de aanschouwingen in bepaalde vormen op
te vatten. Die vormen vóór de ervaring, zijn
aprioristisch. Zij heeten kategorieën. De belangrijkste daarvan
zijn substantie en causaliteit. De door ons verkregen, tijdelijk en
ruimtelijk geordende gewaarwordingen kunnen nu, doordat ze passen in
een kategorie, b.v. die van causaliteit of substantie, tot
wetenschappelijke kennis worden.

Lichten we dit nader toe.

Daar ligt een steen, waarop de zon schijnt. Ik voel den steen. Hij
is warm. Ik zeg nu, de steen is warm, de zon beschijnt hem.

Dat is een waarnemingsoordeel.

Maar nu zeg ik: de zon verwarmt den steen. Dat is een ervaring. Ik
deel nu niet twee feiten mee, zooals eerst, los en op zich zelf
staande, maar een algemeene, noodzakelijke waarheid. Zij geldt ook voor
morgen en overmorgen, voor Nederland en België als voor Rusland.
Ik ben overtuigd dat ’t moet. Ervaringsoordeelen nu vormen de
eigenlijke wetenschap.

De zinnelijkheid geeft mij niet dat algemeen, noodzakelijk geldende.
Die biedt mij niets dan gewaarwordingen, tijdelijk en ruimtelijk
geordend. Het is mijn verstand, dat die gewaarwordingen opvat in
bepaalde vormen.

De zinnelijkheid had hare aprioristische aanschouwingsvormen: tijd
en ruimte. Het verstand heeft zijne aprioristische begrippen, vormen,
waarin alle kennis gebracht wordt. Die vormen, die zuivere
verstandsbegrippen, heeten kategorieën. Zonder aanschouwingen zijn
zij leeg, gelijk zonder hen deze laatste blind zijn.

Trachten we nog een heel eenvoudig, aanschouwelijk beeld te vinden,
om dit toe te lichten.

De expeditiezaal van een groot postkantoor.

Door vele poorten komen brieven in, uit de bus aan ’t
hoofdkantoor, uit de bussen in de stad, uit de bijkantoren. Die brieven
hebben alle een adres. Dit maakt het mogelijk, hen te behandelen.
Zonder adres weet men er geen raad mee.

Nu zijn er verschillende loketten en vakken, waarin ten slotte alle
brieven terecht komen. Die vakjes zijn er al, maar hun beteekenis, hun
dienst blijkt eerst, als er de brieven in komen. Anders zijn ze leeg.
En de brieven kunnen pas verzonden worden als ze in de afdeelingen
zijn, zijn ze daarin niet, dan zijn ze ongeordend. Wanneer de
treinenloop anders was, wanneer er andere communicatiemiddelen waren,
zou zoo’n zaal er heel anders kunnen uitzien, maar nú
heeft ze zóó’n indeeling en alle brieven komen
zóó ingedeeld terecht! Maar we zouden ons kunnen
voorstellen, dat in een anders ingerichte zaal heel wat anders uit die
brieven zou worden.

Brengen we deze beeldspraak over.

Onze zinnen voeren ons gewaarwordingen toe reeds “van een
adres voorzien.” Ze zijn al tijdelijk geordend en daar de tijd
aprioristisch is, is er al een element à priori in onze
aanschouwingen. Dat element nu maakt het mogelijk, om de aanschouwingen
onder te brengen in de aprioristische vakjes, ze te rangschikken onder
de verstandsbegrippen. Onze geest heeft nu eenmaal een bepaalde
inrichting. We kunnen ons wel denken, niet voorstellen, dat een andere
geest heel anders zou zijn georganiseerd en dus van dezelfde noumenale
wereld een heel anderen indruk zou kunnen krijgen, evenals in een
anders ingerichte zaal de brieven anders zouden terecht komen.

Dit beeld geeft o. a. aanleiding tot één groot gevaar:
dat men meent, dat er een opvolgend proces plaats vindt, dat
achtereenvolgens verschillende bewerkingen plaats vinden en dat
de vakjes, de verstandsbegrippen a. h. w. klaar staan en men zich van
hun bestaan helder bewust zou zijn, zooals men ook de vakjes in onze
zaal ziet staan. Dit is niet zoo. Wij kunnen onze ervaringen ontleden
in elementen, maar zij blijven een geheel. Er is niet een
oogenblik, dat we alleen nog maar gewaarwordingen hebben zonder ruimte
en tijd, dan nog maar alleen aanschouwingen, die nog niet onder
verstandsbegrippen ondergebracht zijn. Hier zou men met een ander beeld
kunnen zeggen: als wij vloeistof putten uit een vat, brengen wij den
vorm mee, maar zoo spoedig we iets hebben, hebben we de stof ook in den
vorm van het ding, waarmee wij scheppen. Inhoud en vorm zijn
gelijkertijd gegeven. Ook moeten we niet meenen, dat die
verstandsbegrippen ons helder voor den geest staan. Zooals iemand
altijd kan hebben geademd met zijn longen, zonder ooit van zijn longen
gehoord te hebben, zoo kan iemand ook altijd zijn verstandsbegrippen
aanwenden, zonder ze zich bewust te maken.

Ook de kategorieën moeten dus vooral niet verward worden met de
ingeboren begrippen, zij zijn geen bezit van den geest, geen
bewustzijnsinhoud, maar de werkwijze, de organisatievorm van ons
bewustzijn.

En dit laatste nu maakt het juist zoo moeilijk antwoord te geven op
die vraag: welke zijn dan die kategorieën? Over welke zuivere
verstandsbegrippen beschikken we? Het denken staat dus hier voor de
moeilijke opgave, zichzelf tot voorwerp van onderzoek te maken en te
letten op die dingen, die hem ’t meest gewoon zijn, wijl altijd
weer aan gebruikt zonder extra inspanning. (Met veel eenvoudiger dingen
gaat dat gewoonlijk al zoo. Dat iets een eigenaardige gewoonte is in
zekeren levenskring, merkt men soms pas, als men uit dien kring komt en
andere ziet. Zoo herinner ik me nog een jong meisje van 16 jaar, dat
met groote verbazing hoorde, dat er ook menschen waren, die nog niet
eens ƒ 20.000 hadden.)

Kant heeft, om de kategorieën te vinden, den empirischen weg
verlaten en heeft een kunstig stelsel van kategorieën opgebouwd.
Vrijwel algemeen wordt het gekunstelde hiervan erkend. Gevoegelijk
slaan we dit dus over.

We zagen nu, dat er kategorieën zijn, en dat alle waarnemingen
volgens de kategorieën opgenomen worden. Ervaring ís er dus
eerst door de kategorieën: zij maken de ervaring, en omdat
zij dat doen, gelden zij voor de ervaring. Waarom kunnen we van
te voren zeggen, dat alle brieven hun plaats zullen vinden en
zóó en niet anders verdeeld worden? Omdat die indeeling
ligt aan de vakjes, niet aan de brieven.

En nu kunnen we komen tot de groote stelling van Kant:

dat de dingen zich richten naar ons, en wij ons niet richten naar
de dingen.

Ziehier het tegendeel, van wat tot dusver geleerd was. De dingen, op
ons inwerkend, geven afdrukken in onze ziel, onze kennis is een
weerspiegeling dier dingen. Kant zegt: neen, wij maken de dingen
zóó, als ze zijn, ons bewustzijn is niet bloot ontvangend
en lijdelijk: het is actief, het heeft spontaneïteit.

Kant heeft zichzelven dan ook met Copernicus vergeleken. Deze had,
tegen den zinnelijken schijn in, geleerd, dat de aarde zich om de zon
bewoog. Kant leerde, dat de dingen zich schikten naar den mensch, niet
de mensch naar de dingen.

Hoe kan men nu de waarnemingen, die tot de zinnen behooren,
rangschikken onder de kategorieën? Is er iets gemeenschappelijks?
Waarom kan ik een tafelbord onder den cirkel rangschikken: het is rond.
Hebben de waarnemingen nu ook een kenmerk, dat eveneens de
kategorieën toekomt? Ja!

In elke waarneming is iets tijdelijks, dus iets
aprioristisch. Zeer vernuftig wordt nu aangetoond, dat elke
kategorie ook overeenkomt met iets tijdelijks. (De
kategorie-veelheid b.v. is na elkander komen van een eenheid: 4 is 1 +
1 + 1 + 1; veelheid en eenheid hooren tot het schema van de
tijdrij). De tijd is het gemeenschappelijke: Uit deze schema’s nu
worden weer de zuivere verstandsregelen afgeleid, welke aan onze
wetenschappelijke natuurkennis ten grondslag liggen. Er zijn dus
evengoed aprioristische oordeelen voor de natuurwetenschap als voor de
wiskunde. Een dier beginselen b.v. is:

Bij alle wisseling der verschijnselen blijft de substantie
onveranderd.

Kant ziet in de substanties iets blijvends, dat noch verminderd noch
vermeerderd wordt. Zelfs in het vuur gaat niets te loor. Dit beginsel
past—desnoods zonder er zich rekenschap van te geven—de
natuurkundige altijd toe. Hang bijv. aan den arm eener balans een
magneet en daaraan ijzervijlsel. Maak evenwicht. Verbrand het
ijzervijlsel. De balans slaat door. Het blijkt dat het ijzervijlsel
zwaarder is geworden.

Nu zegt de natuurkundige: bij dat ijzervijlsel is wat gekomen: het
is zwaarder. Hij weet thans, dat dit de zuurstof uit de lucht is, die
zich met het ijzervijlsel heeft verbonden.

De stof blijft en wordt niet vermeerderd.

Zet een schaaltje water in een kamer en weeg het precies of meet
het.

Kom er na een poos bij. Er is minder water. De natuurkundige is
overtuigd, dat er niet maar zoo water is verdwenen. Hij neemt aan, dat
dit water ergens is gebleven. Waar? Het is uiterst fijn verdeeld in de
lucht. Er is een gedeelte verdampt.

Wij zien dus, dat Kant hier een aprioristisch substantie-begrip
aanneemt, dat voor hem de substantie het blijvende is. Eveneens
beschouwt hij het causaliteitsbeginsel als aprioristisch. Met Hume
erkent hij ten volle, dat het niet gegeven is in de waarneming der
feiten, maar, zegt Kant, het is een grondstelling van het zuiver
verstand, dat alles geschiedt naar de wet van oorzaak en werking.

Dat wij dus, als wij A en B oorzaak en gevolg achten, het optreden
van A veronderstellen, als wij B zien en omgekeerd, B verwachten, als
wij A zien, schrijft Kant niet toe aan een door gewenning, door
associatie ontstane verwachting, zooals Hume doet, maar hij acht dit
een der regelen, waarnaar wij ervaren.

Ge komt op een avond in uw kamer en het gas is aan. Nu twijfelt ge
er niet aan, of iemand moet de gaskraan opengezet hebben en de lamp
aangestoken.

Stel, dat uw huisgenooten het zouden willen ontkennen, dan
zoudt ge zeggen: maar het gas is toch òp en met
onweerstaanbaarheid moet ge aannemen, dat iemand, wie dan ook, het, op
welke wijze dan ook, opgestoken heeft. Ge ziet B en ge veronderstelt
A.

Ge komt op uwe kamer, steekt een lucifer aan, draait de kraan open:
na verwacht ge zeker, dat het licht op gaat. En doet het dit niet, dan
zoekt ge dadelijk naar de oorzaak: de hoofdkraan was dicht, er was
lucht in de gaspijp, er is een lek of zoo iets. A was aanwezig, ge
rekent op B. Blijft B uit, dan zijt ge overtuigd, dat er andere
omstandigheden, die er anders nièt zijn, aanwezig zijn.


Opm. Het hier behandelde is de TRANSCENDENTALE ANALYTIEK, die de zuivere
verstandsbegrippen opspoort, zooals de transcendentale aesthetiek de
aprioristische aanschouwingsvormen zocht. Deze moet aantoonen, dat er
zuivere wiskunde is, gene, dat er zuivere verstandsbeginselen zijn voor
de natuurwetenschap. Kant behandelt eerst de begrippen: de
kategorieën, waarvan hij er twaalf (4 × 3) aanneemt.

Daarna wijst hij in de DEDUCTIE aan, waarom
die kategorieën passen voor de werkelijkheid ook buiten ons. Zij
maken de ervaring, door haar algemeen-geldig en
noodwendig karakter te onderscheiden van de waarneming. De waarnemingen
passen in de SCHEMA’S en door hen kunnen
de kategorieën op deze worden aangewend. Na het transcendentale
schematisme van het verstand, behandelt Kant de grondstellingen
van het zuivere verstand, waarvan wij twee noemden, die behooren
tot de groep van analogieën der ervaring.










§ 7. Ziel, Wereld en
God.


Nemen wij een sluitrede.

Alle metalen zijn smeltbaar.

Goud is een metaal.

Goud is smeltbaar.








Het laatste oordeel grondt zich op de beide eerste. Maar nu kan ik
ook weer vragen: hoe kom ik aan het eerste en tweede oordeel? En als ik
dat aangewezen heb, kan ik weer verder vragen. Kan ik zoo eindeloos
doorgaan? Neen! Ik wil ten slotte komen tot iets dat vaststaat, iets,
dat de eerste schakel is in mijn keten van conclusies. Als zoodanige
vind ik nu: ziel, wereld, God.

Deze begrippen zijn onafhankelijk, niet betrekkelijk, maar
volstrekt; niet onvolledig, maar volledig. Zij vereenigen alle
ervaringen in een eenheid. Zinnelijkheid deed ons waarnemen, het
verstand gaf ons onze ervaringen, het is de rede, die ons tot deze
hoogste eenheden voert, door Kant ideeën genoemd.

Alles, wat wij waarnemen en ervaren, betrekken wij op een ik, als
het waarnemend en ervarend subject. Dit ik is het redebegrip der
ziel.

Alles, wat ik waarneem in, ervaar van de natuur, beschouw ik als een
deel van een al-omvattend geheel. Dit geheel is de wereld.

Dat àl, de wereld, wordt aangezien voor het werk van een
allerhoogste Rede. Zoo kom ik tot de derde Idee: God.

Deze ideeën echter zijn niet in de ervaring gegeven: ze liggen
buiten de grenzen van het kenbare. Ze lokken ons wel, leiden ons
op den weg naar onderzoek en hebben als zoodanig waarde, maar ze
stellen onze ervaring niet samen, zooals de verstandsbegrippen. Het is
verkeerd om te meenen, dat wij kennis kunnen hebben van de objecten,
die met hen overeenkomen. Het is een waan, (waaraan velen zich
overgeven), dat dit kan, en uit dien waan zijn drie “zuivere
wetenschappen” ontsprongen.

Op de idee der ziel heeft men de RATIONALISTISCHE
ZIELKUNDE willen opbouwen. Kant echter kent alleen zielkunde, op ervaring gebouwd, op onderzoek van
de gegevens van het bewustzijn berustend. De onstoffelijkheid, de
eenheid en daarmee de onsterfelijkheid der ziel kan niet bewezen, doch
ook niet wederlegd worden. Dit is een groot voordeel, want de
zekerheid voor de onsterfelijkheid der ziel wordt ons wel anderwege
gegeven. (zie pag. 45 v.v.).

De LEER DER WERELD berust op de idee wereld.
Wanneer men over die wereld, over den kosmos gaat handelen, verstrikt
het verstand in tegenstellingen. Men kan dan evengoed bewijzen, dat de
wereld een begin, als dat zij geen begin moet hebben gehad; dat zij
ruimtelijk zoowel onbegrensd als begrensd kan zijn, dat alle
samengestelde zelfstandigheden uit enkele deeltjes bestaan, alsook dat
er niets enkels is in de wereld.

Er is vrijheid, d. w. z. er zijn verschijningen, die niet volgens de
wet der causaliteit kunnen verklaard worden; daar staat tegenover: er
is geene vrijheid, maar alles geschiedt met noodwendigheid naar
natuurwetten.

Kant behandelt die tegenstellingen ook en tracht ze op te lossen.
Merkwaardig is, wat hij zegt van de laatste. De mensch is burger van
twee werelden: als verschijning is hij onderworpen aan de natuurwetten,
als “ding an sich” is hij vrij. In de phaenomenale wereld
heerscht alleen causaliteit naar natuurwetten. In de intelligibele
wereld is de mensch vrij. In zijn causaal bepaald karakter, zooals dat
in de phaenomenale wereld uitkomt, weerspiegelt zich echter zijn
intelligibel karakter en daarom ook is hij verantwoordelijk.

Op de idee God berust de SPECULATIEVE
THEOLOGIE, die eveneens door Kant wordt verworpen. Geen der drie
bewijzen voor het bestaan van God acht hij houdbaar. Allereerst verwerpt hij het door hem met
onderscheiding behandelde bewijs, dat Gods bestaan uit de doelmatigheid
der wereld afleidt. Het physisch-theleologisch bewijs is o. a. daarom
niet houdbaar, wijl het alleen maar verklaren kan dat de bouwmeester
van het heelal zeer machtig en wijs, niet almachtig en alwijs kan
geweest zijn.

Het kosmologisch bewijs stelt God als de eerste oorzaak. Maar
omdat wij een eerste oorzaak willen aannemen, ja, bijna moeten, om tot
eenheid van kennis te geraken, daarom mogen wij aan die hypothetisch
gestelde oorzaak, die buiten de grenzen der ervaring ligt, geen
werkelijk bestaan toekennen.

Het ontologische bewijs (Deel I, pag. 189), dat uit het begrip God
zijn bestaan afleidt, wordt verworpen, wijl het bestaan niet tot de
kenmerken van een begrip behoort. “Honderd werkelijke
daalders bevatten niets meer dan honderd gedachte.” Het bestaan
zegt hoe een ding zich tot onze kennis verhoudt, het moet bij
een begrip gevoegd worden en dan krijgt men een oordeel, waarin een
bestaan wordt uitgesproken. Uit God als begrip kan ik niet zijn bestaan
halen. Ik moet dan zeggen: God is. In het begrip God zijn dan
echter geen meer kenmerken gekomen, het is als bestaande gezet
[geponeerd].

Zoo is dus de speculatieve theologie ook afgebroken. Het voordeel is
ook weer hier, dat daarmee meteen aan de godloochening het wapen
uit de hand is geslagen. Men kan ook niet bewijzen, dat God er niet is.
Er is dus plaats voor geloof. En gelóóft men eenmaal aan
God, dàn kan de speculatieve idee het Godsbegrip louteren en
zuiveren, en daaruit alle elementen verwijderen, die er niet in
hooren.


Opm. Dit gedeelte behandelt Kant in de
transcendentale DIALECTIEK, die dus den schijn
moet behandelen, niet de waan, die individueel is en òf
door slordig waarnemen òf slordig nadenken ontstaat, maar de
waan in den mensch, die natuurlijker wijze ontstaat. De rede
ontwerpt hier begrippen, die wij ideeën kunnen noemen. Zij
zijn niet konstitutief, maar regulatief. Drie dezer
ideeën zijn er: ziel, wereld, God.

Deze ideeën liggen buiten het gebied der ervaring: ze zijn
transcendent (wel te onderscheiden van transcendentaal, wat Kant
zelf helaas niet altijd heeft gedaan). Door deze transcendente
ideeën als objecten voor kennis te behandelen, heeft men de
rationeele psychologie, kosmologie en theologie gekregen. De eerste
brengt tot alogische redeneeringen, tot paralogismen, de tweede
tot de vier beroemde antinomiën, waarin these en
antithese beide gerechtigd schijnen, de derde tot de drie, niet
houdbare bewijzen voor ’t Godsbestaan.




Overblikken wij nu de kritiek der zuivere rede.

Onze zinnelijkheid geeft ons waarnemingen, door de
aanschouwingsvormen van ruimte en tijd, die aprioristisch zijn,
geordend. Ons verstand voegt de waarnemingen onder de
kategorieën door middel der schema’s.

Zuivere wiskunde is mogelijk en ontleent haar algemeen geldig en
volstrekt karakter aan de aprioriteit van tijd en ruimte. Uit de
aprioriteit der kategorieën volgen enkele aprioristische
grondregels, waarnaar wij onze ervaring opbouwen. De dingen schikken
zich naar ons. Het substantie- en causaliteitsbegrip zijn hier het
voornaamste. Gaan wij de ervaring overschrijden, dan brengt de rede ons
tot de ideeën van ziel, wereld en God, die ons verborgen blijven
en geen eigenlijk voorwerp van kennis zijn. Het zijn
grensbegrippen.

Onze kennis, die dit eerst wordt, als we ervaringen (geen
waarnemingen) hebben, blijft beperkt tot de wereld der verschijnselen.
De achter de phaenomenale wereld gelegen noumenale wereld blijft ons
verborgen. We weten alleen dat ze bestaat. We moeten ons hoeden
voor de dwaling, verschijning als schijn op te vatten. Ook de
verschijningswereld is werkelijk.


Opm. We geven hier nog een kort schema.


 Kritiek der Zuivere
Rede.



	Transcendentale aesthetiek.
	Transcendentale analytik.
	Transcendentale dialectiek.



	—
	—
	—



	Ruimte en tijd.
	Kategorieën.
	De redebegrippen of Ideeën.



	Aprioristische aanschouwingsvormen.
	Zuivere verstandsbegrippen.
	—



	Phaenomena.
	—
	Ziel.



	Noumena.
	Deductie.
	Paralogismen der psychologie.



	Ding an sich.
	—
	Wereld.



	
	Transcendentaal schematisme van ’t verstand.
	Antinomiën. (theses en antitheses) der
rationeele kosmologie.



	
	Grondstellingen van ’t verstand. (o. a. analogieën der
ervaring.)
	God.



	
	De substantie blijft.
	De drie bewijzen der speculatieve theologie.



	
	Causaliteit.
	





















HOOFDSTUK III.

 Practische Filosofie.






§ 8. Zedeleer.




Evenals in de kennisleer heeft Kant in de zedeleer ook
een ontwikkelingsgang van jaren doorgemaakt, voor hij tot de
vaststaande opvattingen van de kritiek der practische rede (1788) kwam.
Aanvankelijk oefende Wolff grooten invloed. Later maakten de Engelsche
moraalfilosofen, (Shaftesburry, I, pag. 309) en Rousseau grooten
indruk. Ten slotte bouwde ook hier de denker een eigen trotschen bouw,
die de tijdgenooten nog meer imponeerde, dan zijn theorie der kennis.
Hij vertoont daarmee groote overeenkomst.

De kritiek der zuivere rede zoekt aprioristische beginselen te
vinden, ook wel transcendentale of formeele genoemd, die ten grondslag
lagen aan de kennis van wiskunde, natuurwetenschap en metafysica.

Die beginselen waren als vorm scherp onderscheiden van den
inhoud der waarnemingen en ervaringen.

Op het gebied der ethiek nu zocht Kant ook naar een zuiver
beginsel, naar een vorm, waaronder zich alle
zedelijk voorschrift laat brengen. “Niet een nieuw beginsel, maar
een nieuwe formule der zedelijkheid” wordt in de Kritiek der
Practische Rede opgesteld.



Autonomie.




De vorm van ons willen wordt ons niet opgedrongen,
maar voorgeschreven. De wet voor den wil is geen natuurwet, die
zegt dat dit en dat zoo ìs en niet anders kàn, maar dat
dit en dat zoo behóórt. De wet echter stamt uit onze
practische rede evengoed a priori als de natuurwet uit de zuivere.
Zooals daar het verstand de natuur de wetten voorschrijft, zoo hier
ook. Daarom is Kant’s zedeleer AUTONOOM:
niemand anders, niets anders schrijft ons de zedewet voor. Wijl
autonoom, kan de zedeleer niet berusten op Gods wil, niet op den lust,
niet op het algemeene welzijn. Verworpen worden dus de moraalsystemen,
die uitgaan van Goddelijk gebod, van den lust (hedonisme), van het
meegevoel, van de sympathie, (zie I, pag. 84 en pag. 323). Niet op den
wil van een ander, niet op den lust (waarvoor ieder al genoeg uit
zichzelf zorgt, en dat dus niet voorgeschreven behoeft te worden) niet
op de sympathie, d. i. op den onvasten bodem van het gevoel, kan
de zedeleer berusten, die in haar opperste beginsel van absolute
geldigheid voor ieder en voor allen tijd is.







De goede wil.




Er is ook maar één ding te waardeeren:
den goeden wil. Alle z.g. goede dingen kunnen verkeerd aangewend
worden. Dapperheid, een deugd, kan door boozen wil verkeerd worden
aangewend; evenzeer verstand, bekwaamheid, enz. Waar het dus bij de
zedelijke beoordeeling op aankomt, is niet de verrichte daad, maar de
wil die voorzat. Niets in of zelfs buiten de wereld is te denken, wat
onbeperkt als goed geacht kan worden, dan de goede wil. 







Legaal en moraal.




Er zijn daden, die op zichzelf niet zijn af te
keuren, maar die eigenlijk toch geen voorwerp van zedelijke waardeering
zijn.

De koopman, die zijn klanten eerlijk behandelt, om de klandisie niet
te verliezen, de werkman, die zijn plicht stipt vervult, om niet
ontslagen te worden, zij handelen beiden wettig, legaal. Wij
waardeeren deze handelwijze, maar vinden ze niet zedelijk-goed.
(Natuurlijk ook niet kwaad!) Men kan ook uit neiging, uit gevoel, uit
sympathie, uit welwillendheid, den arme weldoen, den vriend bijstaan,
uit eerzucht zich beijveren. Maar ook dit is nog legaal. Slechts
wanneer men iets doet, dat men zijn plicht acht, zelfs tègen
zijn neiging in, dan wordt de handeling moreel. De zedewet te
gehoorzamen uit plichtbesef, dat is de ware zedelijkheid.







Rigorisme.




Op deze laatste onderscheiding (v.g. ook I, pag. 142)
is veelvuldig aanmerking gemaakt. Men heeft over ’t geheel
gemeend, dat Kant aan de goede handeling uit neiging en sympathie te
weinig waarde toeschreef. Het is zeer goed mogelijk, dat men iemand
bijstaat, zoowel uit plichtbesef als uit sympathie. Schiller, die
overigens niet tegenover Kant stond, drukte dit uit in zijn bekend
versje:


Gaarne dien ik den vriend, doch ik doe het helaas nog
met neiging.

En daarom kwelt het mij vaak, dat ik de deugd niet
bezit.

Daar is geen andere raad: probeer het, hem te
verachten,

En doe met afschuw dan, wat de plicht u gebiedt.



Maar vragen wij nu: wat schrijft de plicht, in wiens
opvolging alleen ware zedelijkheid ligt en wiens formule uit ons zelf
stamt, dan voor? 

Het antwoord daarop geeft de kategorische imperatief. “Handel
zoo, dat het richtsnoer van úw wíl tegelijk als
voorschrift voor een algemeene wetgeving kan gelden.”1
Telkens, wanneer er dus een bepaalde daad verricht dient te worden en
wij twijfelen, of ze goed is, kunnen wij vragen: Wanneer ieder naar
mijn beginsel handelde, wat zou er dan van de menschheid worden? Nemen
we maar één practisch voorbeeld. Wij kunnen ons geen
samenleving voorstellen zonder vertrouwen; bestond dit niet, alle
beschaving, alle maatschappelijk samenleven hield op. Vertrouwen
schenden is dus verkeerd, omdat onmogelijk gewenscht kan worden, dat
iedereen dit doet.

Deze stelregel is de KATEGORISCHE IMPERATIEF
van Kant. Een imperatief is het, omdat de regel gebiedend optreedt,
objectief geldig is (imperare = gebieden). Een
imperatief moet onderscheiden worden van een maxime, een subjectieve
meening van een bepaald individu. Kategorisch is de imperatief, omdat
ze niet aan voorwaarden gebonden is, maar algemeen geldig. Ze staat
tegenover de hypothetische imperatief (als ge dokter wilt worden, moet
ge in de medicijnen studeeren) die een gebod behelst, dat slechts onder
bepaalde voorwaarden geldt.

De toepassing van den kategorischen imperatief op de verschillende
levensomstandigheden hangt van vele omstandigheden af. Hij is dus een
algemeen, a. h. w. ledig beginsel, maar kan in een andere formuleering
wat concreter kleur bekomen. Die formuleering hangt samen met de
onderscheiding van doel en middel. Men kan nl. onderscheiden, dingen,
die middel zijn, (bijv. voedsel, kleeding, woning, kunstgenot),
en die door andere te vervangen zijn en eerst van beteekenis
worden, als ze tot iemands behoeve worden aangewend, en dingen en
personen, die doel zijn, die geen prijs hebben, maar
waarde. Dit zijn bijv. de zedelijke gezindheid en de mensch.
“Zedelijkheid en de menschheid, voorzooverre zij geschikt is,
zedelijkheid te hebben, zijn het eenige wat waarde heeft.” En
hieruit vloeit een andere formuleering van den kategorischen
imperatief.

“Handel zoo, dat gij de menschheid, zoowel in uw eigen persoon
als in den persoon van ieder ander immer tegelijk als doel,
nooit bloot als middel beschouwt.”

Een werkgever mag dus zijn werknemers niet bloot als middelen, om
zijn zaak te drijven, beschouwen, een veldheer zijn soldaten niet als
“kanonnenvleesch” en meer niet, aanzien.

In hoeverre hebben we nu, ons zelven en de menschheid als doel
beschouwend, te letten op eigen zedelijke volmaking, op het geluk van
anderen! Bij sommige systemen staat het eene, bij andere het laatste
meer op den voorgrond. Ook hier treedt Kant, als in de kennisleer,
overbruggend op. Maak eigen volkomenheid en anderer geluk tot doel van
uw handelingen. Een ander kan ik niet volkomen maken: de volkomenheid
bestaat in de gezindheid en die kan ik een ander niet schenken. Eigen
geluk te verzorgen is geen zedelijke plicht, dat streef ik van
zelf al na.

Wij hebben dus plichten tegen ons zelven (volmaking van
lichamelijke en geestelijke kracht) en tegenover anderen
(hulpbetoon). Medelijden als gevoel verwerpt Kant: het is een
vermeerdering van lijden; wat hij eischt, is medelijden als daad, de
klaarstaande hulpvaardigheid. De vriendschap wordt zeer hoog geacht, in
haar is evenwicht van achting en genegenheid. (Voor de groote, ook
zedelijke beteekenis van het huwelijk had Kant weinig oog).


Vatten wij het gezegde kort samen, dan krijgen wij:

Er is een aprioristisch formeel ethisch beginsel, niet steunend op
iemand of iets anders.

Het verstand geeft zichzelf de wet: onze zedeleer is autonoom. Dat
zuivere zedelijk beginsel is de kategorische imperatief. Waarachtig
zedelijk, moreel, handelt alleen, wie zijn plicht doet tegen zijn
neiging in. Legaal handelt hij, die uit neiging of uit
nuttigheidsoogpunt handelt. Voorwerp van zedelijke waardeering is
alleen de goede wil.

De kategorische imperatief eischt, dat wij onze persoonlijke
zedelijke inzichten, onze maximen zóó stellen, dat zij
algemeene objectieve zedelijke beginselen kunnen zijn; dat wij nooit
eenig mensch alleen als middel behandelen.

De bijzondere plichten zijn plichten tegen ons zelven (eigen
volmaking) en anderen (hun geluk).











§ 9. Theologie.




Kant had de speculatieve theologie verlaten. De idee
God was een waan gebleken, een wel natuurlijkerwijze ontstaan idee,
maar desniettemin een grensbegrip, onze ervaring te boven gaand. De
bewijzen voor het bestaan Gods waren gewogen en te licht gevonden.
Verdween daarmee ook het geloof aan God? En was, met de afbraak der
rationeele psychologie ook het geloof aan ’s menschen
onsterfelijkheid vernietigd? Neen. Noch het geloof aan God, noch dat
aan vrijheid en onsterfelijkheid was te loor gegaan. Als geloof waren
zij behouden.

Waarop bouwde zich dat? Had het grond?

Ja, die was te vinden in het zedelijk bewustzijn!

Wij geven ons zelven de wet, dus vrij zijn wij. Onomstootelijk vast
staat de zedewet. En van dat feit uitgaande, weet de mensch zich
burger van een intelligibele wereld, waar vrijheid heerscht. Met de
zuivere rede bewijs ik die vrijheid niet, maar als postulaat
vloeit ze onmiddellijk voort uit de praktische rede, die ons de zedewet
oplegt. In de kennisleer is aangetoond, dat het aannemen der vrijheid
niet tégen de rede strijdt. Daar is de ruimte gemaakt voor de
postulaten, die de practische rede stelt. En kunnen wij ons geen
aanschouwelijke voorstelling maken van de andere wereld, wij mogen toch
een andere causaliteit veronderstellen voor de wereld der “dingen
an sich”.

Het geloof AAN DE ONSTERFELIJKHEID DER ZIEL
is eveneens een postulaat der practische rede.

Wat eischt de zedewet? Dat wij er volkomen naar zullen handelen.
Maar in dit korte leven vindt die volkomen overeenstemming tusschen wet
en leven niet plaats. Zoo hopen wij op een voortdurend bestaan,
opdat wij hoe langer hoe meer het zedelijk ideaal zullen kunnen
naderen.

Eveneens zijn we gerechtigd, en dit is het derde postulaat, aan
God te gelooven.

Deugd en gelukzaligheid moeten samengaan, maar in dit leven zien wij
dit dikwijls anders. Zoo moeten wij aannemen, dat alleen een
àl-wijs, àl-goed, àl-machtig wezen, dat de
zedelijke wereld regeert, dat de natuur geschapen heeft, recht zal doen
en de juiste verhouding zal herstellen.

Op het zedelijk zelfbewustzijn bouwt Kant dus de drie groote
religieuze beginselen, die hij steeds
aanhing: vrijheid, onsterfelijkheid, God. Niet op den godsdienst berust
de moraal, zooals zoo dikwijls geleerd was. Ook hier keert Kant om. Aan
de zekerheid van de zedewet en aan hare majesteit ontspringt ons
geloof. 

Hoe is nu de verhouding tot de geopenbaarde religies? De inhoud der
eigenlijke religie valt samen met die der moraal. De rede heeft nu na
te gaan, welke van de bijzondere toevoegselen, die de bestaande
historische godsdiensten voegen bij het zuivere redegeloof, te
rechtvaardigen zijn. Daarbij mag men niets van te voren aannemen, noch
verwerpen.

Kant zelf waardeert den bijbel zeer hoog en tracht vele
christelijke leerstukken een wijsgeerige beteekenis te geven, bijv. den
zondenval, de wedergeboorte, de Christusidee, de kerk. Veel meer, dan
de denkers der aufklärung, weet Kant de historische roeping der
kerk te waardeeren. Zij was het werktuig om de zuivere religie in hare
vormen te verbreiden. Het wonderengeloof acht hij tegen de wetten der
ervaring en niet noodig voor onze zedelijke verheffing. Voor den
theoloog als geleerde eischt Kant vrijheid—op den kansel heeft
hij de gebruikelijke symbolen, waarin de waarheid zich hult, te
eerbiedigen.







§ 10.
Staats-rechtsleer. Opvoedingsleer.




De zedewet eischt de gezindheid, het recht, de
wet van den Staat vraagt niet meer dan de handeling. Degene, die
de wet overtreedt, ontvangt straf. Deze wordt niet gegeven, opdat niet
gezondigd wordt, noch tot verbetering der misdadigers, maar als
vergelding: ieder moet dàt krijgen, wat hij verdient.

Den besten regeeringsvorm acht Kant, die zoowel den Amerikaanschen
vrijheidsoorlog als de Fransche revolutie met groote belangstelling
volgde, en democratisch gezind was, een constitutioneele monarchie. De
wetgevende macht hoort bij het volk, de uitvoerende bij den koning, de
rechtspraak bij door het volk gekozen rechters. Erfelijke adel behoort
er niet te zijn. Vrijheid van gedachtenuiting bevordert
het algemeen welzijn.

Men mag met grond hopen, dat de menschheid vooruitgaat, zoowel in
zedelijk als in verstandelijk en technisch opzicht. Geloofde men niet
aan dien vooruitgang, dan zou men zijn plicht, aan dezen mede te
werken, niet kunnen vervullen.

Ook de ervaring spreekt er voor. Wel schijnen de steeds meer
gehoorde klachten over den achteruitgang van het menschelijk geslacht
daar tegen in te gaan, maar deze bewijzen slechts, dat de menschheid
haar ideaal hooger heeft leeren stellen.

Er is dus hoop, dat de menschheid meer en meer den toestand van
eeuwigen vrede nadert. Dit is het doel der geschiedenis: uit den
“noodstaat” tot den “redestaat” (Vernunftstaat) te komen.

Eigenbaat, die zekerheid wenscht voor handel en verkeer, werkt samen
met de ontwikkeling van het zedelijk bewustzijn. Scheidsgerecht
zal misschien eenmaal den oorlog vervangen. Dit optimisme voor de
toekomst maakte Kant niet blind voor de vele gebreken van den mensch
zooals die nu is en zoo sterk treden die soms in ’t licht, dat
men wel in Kant een voorlooper van ’t pessimisme heeft willen
zien.

Over opvoeding heeft Kant hier en daar meeningen geuit,
terwijl er ook een verzameling van aanteekeningen bestaat over dit
onderwerp. Het is belangrijk er op te wijzen, dat hij de tegenvoeter is
van Locke—Rousseau en Basedow ten opzichte der zedelijke
opvoeding. Absoluut is hij er tegen, om de voorschriften der zedeleer
door belooning aanlokkelijk te maken, om door ’t opwekken van
’t eergevoel een naijver tot zedelijke inspanning te voeren, om
door de gevolgen af te schrikken van de ondeugd. Het kind moet
langzamerhand bewust worden van het zedelijk
grondbeginsel, dat hij in verschillende omstandigheden ziet toegepast.
Men moet het kind over bijzondere gevallen doen nadenken. De
natuurlijke straf van Rousseau laat het kind opkomen voor de gevolgen
van zijn daad. Kant wil, dat het de schande, niet de schade van zijn
ondeugd inzie. Evenmin is hij er voor, sterk op het gevoel van het kind
te werken. Door gewenning en intooming moet het kind gedisciplineerd
worden, als voorbereiding voor de eigenlijke wilsopvoeding.

Ondanks dit diepe theoretische verschil, had Kant groote sympathie
voor Basedow’s inrichting te Dessau, die hij als een proefschool
beschouwde. Die sympathie hing ook hiermee samen, dat Kant weinig
voordeel ziet in het oprichten van scholen door den staat en de
vorsten; deze zullen met hun onderricht geen algemeen-menschelijke
vorming nastreven, geen wereldburgers kweeken, maar slechts eigen
bizondere doeleinden najagen. De stichting van scholen is beter
toevertrouwd aan weldenkende, verlichte menschen.

Dat Kant, die door een verstandige levenswijze zich zelf bij zwak
lichaamsgestel vrij gezond had weten te houden, de lichamelijke
opvoeding niet ongenegen is, behoeft nauwelijks vermelding; evenmin dat
de denker, die op de ontwikkeling der rede zoo grooten nadruk lei, zich
ergerde aan een vormendienst kweekend godsdienstonderwijs, dat veel
onbegrepens liet van buiten leeren. 











1 Dat is
niet hetzelfde, als het er dikwijls mee gelijkgestelde: Wat gij niet
wilt, dat u geschiedt … ↑









HOOFDSTUK IV.

 Slot.






§ 11.
Schoonheidsleer.




De leer van het schoone (daar Kant aesthetica gebruikt
in den zin van waarnemingsleer, is het beter hier het woord aesthetica
te vermijden) wordt in de derde critiek behandeld, die in indeeling
zooveel overeenkomst met de eerste vertoont, dat de stof geperst wordt
in ondoelmatige vormen. De critiek der zuivere rede behandelde
hoofdzakelijk de werking van ’t verstand. Die der practische rede
ziet, met haar zedeleer, op den wil. De critiek der oordeelskracht
betrekt, met hare behandeling van het schoone, ook het gevoel in den
kring der Kant’sche onderzoekingen.

Ook ten opzichte van het schoone neemt Kant een standpunt in
tusschen empirisme en rationalisme. Voor de Engelschen (Burke, I, pag.
324) was het mooie een zinnelijk welgevallen geweest. Baumgarten (I,
pag. 357), uit de school van Wolff, had het schoone gelegen geacht in
het ding, het schoonheidsgevoel als een lagere, minder heldere kennis
beschouwd. 

Ook hier weer toont Kant de werkzaamheid van het waarnemende subject
aan. Het schoone is niet gelijk met het ware, dat een voorwerp van
kennis is. Het schoone wordt ook niet begeerd, vanwege zijn
nuttigheid of zijn zedelijke waarde, zooals nuttige en goede dingen,
maar het wordt beschouwd. Het schoone wordt niet, als aangename
spijze of drank zinnelijk genoten, het wordt niet practisch
gebruikt.

Het schoone behaagt ons dus, bevalt ons, zonder dat wij er belang
bij hebben, het wekt een “belangeloos welgevallen.” Dat
welgevallen ontstaat, als wij, bij de waarneming van eenig voorwerp,
fantasie en verstand in evenwicht kunnen laten werken. Waar wij iets
gemakkelijk opvatten, is het voor ons doelmatig. Zien wij bijv. een
mooie figuur, wier lijnen wij zonder moeite volgen, dan past dat aan
bij onze opmerkzaamheid; zonder dat die figuur een doel heeft, en wij
het doel er van vragen, is er toch iets doelmatigs in, voor òns.
De aanschouwende mensch maakt de schoonheid en het is juister te
zeggen, dat iets schoon gevonden wordt, dan dat iets schoon is.

Om iets schoons voort te brengen, moet men over meer gaven
beschikken dan om het te genieten. Hiervoor is alleen smaak noodig,
voor het eerste genie. Zeer mooie opmerkingen geeft Kant over het genie
(voorzoover hij, in afwijking van het huidige spraakgebruik, daaronder
niet het wetenschappelijk, maar alleen het artistiek genie verstaat).
Genialiteit is een gelukkige aanleg, “waardoor de natuur de kunst
regels geeft.” Het genie is oorspronkelijk, scheppend: zijn
werken kunnen tot navolging opwekken, zij kunnen niet nagebootst
worden. De waarachtige kunstenaar is gansch onderscheiden van den
werkman: die kan bepaalde voorschriften geven en naar vastgestelde
regels handelen. Anders het genie. “Hoe het genie zijn
product voortbrengt, kan hij zelf niet beschrijven of wetenschappelijk
aantoonen, daarom heeft hij het ook niet in zijn macht, zijn
scheppingen naar welgevallen en planmatig uit te denken en anderen dit
in zoodanige voorschriften mede te deelen, dat zij daardoor in staat
zijn, dergelijke producten voort te brengen.”

Met deze opvatting van het genie staat Kant midden in zijn tijd, die
de beteekenis der scheppende fantasie, der individueele begaving voor
de kunst in helder licht had gesteld; een tijd ook, waarvoor genie soms
ging beteekenen een mensch, met een zich ook in de levenspractijk
uitlevende, ongebonden fantasie, met een zucht om de schoonheid ook in
het leven te zoeken en te verwerkelijken, op van het burgerlijke
fatsoen ver afliggende paden.

Te onderscheiden van het schoone is het VERHEVENE. Dit kan òf door zijn grootheid, of
door zijn geweld, zijn kracht tot ons spreken (mathematische en
dynamische verhevenheid). De laatste brengt ons in de stemming, waarvan
de dichter zegt:


Betoovrend blijkt natuur, ook als zij daagt ten
strijde.

De blik bewondert, schoon hij beeft.



Aardbevingen, overstroomingen, stormen, kunnen dien
invloed hebben.

In het gevoel voor het verhevene ligt iets neerdrukkends: de mensch
gevoelt zijn eigen kleinheid. Maar tegelijkertijd ziet hij er iets in
van de oneindigheid, die nergens waar te nemen is. Niet met het
verstand, maar met de rede komt de fantasie nu in samenwerking; de
oneindigheid immers is een rede-idee. Terwijl wij ons dus eerst
als zinnelijke mensch klein gevoelen, worden wij weer opgeheven als
rede-wezens.

Het gevoel voor het komische, eveneens verwant met,
maar onderscheiden van dat voor het schoone, ontstaat wanneer een
gespannen verwachting plotseling in niet overgaat1. Zoo worden
we als ’t ware voortdurend opgewonden en loopen plotseling af.
Veel gewicht hecht Kant aan de hiermee gepaard gaande lichamelijke
gewaarwordingen, die ons krachtiger levensgevoel geven.







§ 12. Kant’s
invloed.




Kant’s invloed is overweldigend geweest.

Aanvankelijk begrepen zijn tijdgenooten hem niet. Niet tot een
bepaalde partij behoorende, meende ieder in hem een vijand, zonder meer
te zien. Reinhold zegt daaromtrent in zijn brieven over de Kantiaansche
Wijsbegeerte, dat ieder hem voor een vijand aanzag: de dogmatici voor
een scepticus, die alle zekerheid van ’t weten ondergroef, de
sceptici voor iemand, die een nieuw dogmatisch systeem wou opbouwen, de
spiritualisten voor een materialist, de materialisten voor een
spiritualist, enz.

Lang duurde die miskenning niet.

Op verschillende wijzen werkte Kant.

Zijn schoonheidsleer trok den grooten denker Schiller, en
door dezen raakte ook Goethe met Kant bekend. Schiller heeft
Kant’s leer van het schoone verder ontwikkeld. Reinhold
(1758–1823) heeft door zijn brieven veel gedaan tot
populariseering der Kantiaansche wijsbegeerte. Gedeeltelijk afwijkende
leer verkondigde Maimon, die zich met ongelooflijke moeite
(hij was een Poolsche Jood) tot zoo’n hoogte had opgewerkt, dat
Kant zei, dat niemand als hij zoo goed de hoofdzaak had verstaan.

Weldra werd aan alle universiteiten bijna het criticisme geleerd en
leeraren, die zich tegen Kant verzetten, werden van geliefde en geachte
meesters vergeten grootheden.

Van heinde en ver kwam men naar Koningsbergen om Kant te zien en te
hooren.

Enkele uitdrukkingen kunnen aantoonen, welk een invloed men hem
toeschreef.

Mendelssohn sprak van den “alles vernietigenden Kant” en
Jean Paul riep in geestdrift uit, dat Kant met zijn zedeleer
géén licht had doen opgaan, maar zèlf een glanzend
zonnesysteem was.

Ook in ons land vond de Kantiaansche wijsbegeerte belangstelling.
Als aanhanger daarvan deed zich kennen Kinker (1764–1845), een
geestig schrijver, die van 1817–1830 hoogleeraar in de
Hollandsche taal aan de universiteit te Leuven was. Over hem als
wijsgeer heeft Prof. v. d. Wijck uitvoerig gehandeld.

De Kantiaansche wijsbegeerte werd bestreden en het oude Christelijk
geloof gehandhaafd door den dichter Rhijnvis Feith (1753–1824),
die in 1806: “Brieven aan Sophie over den geest van de
Kantiaansche wijsbegeerte” schreef, welke door Kinker in een
vinnig geschrift: “Brieven van Sophie aan Feith,”
beantwoord werden.

Het verdere verloop der waardeering blijkt uit het vervolg.












1 Bij een
anecdote spannen we ons eerst in om te begrijpen en zien dan ineens dat
er niets is. Vandaar ook, dat we om een niet dadelijk begrepen anecdote
na uitleg niet lachen: het plotselinge is er af. ↑










TWEEDE AFDEELING.

DE TIJD VAN DE SPECULATIEVE WIJSBEGEERTE.







§ 13. Voorloopige
opmerkingen.




Na Kant is er veel leven in de Duitsche wijsbegeerte.
Er worden groote systemen gebouwd. Zooals in de staatkunde in het begin
der 19de eeuw ieder jaar haast een nieuwe politieke indeeling ontstond,
zoo kwam in de wijsbegeerte met elk jaar bijna een nieuw stelsel.

Duitschland is het leidende land in het eerste gedeelte der 19de
eeuw. Daar valt de letterkundige bloei gedeeltelijk nog samen met de
wijsgeerige, de wederopleving van het Duitsche nationaal gevoel wordt
mee bevorderd door de denkers.

Jena is een belangrijke stad geworden. Daar ontmoeten elkaar denkers
en dichters. Daar wonen allerlei bekende figuren uit de Duitsche
literatuur. Daar voert men zware gesprekken, is men bezig omver te
halen en weer op te bouwen. Daar is het brandpunt van het
romantisme.

Wat wil de romantiek? Het is moeilijk, om een zoo veelsoortig zich
uitlevende beweging kort te teekenen, beweging, die niet alleen, niet
allereerst van wijsgeerigen aard is.1

Zij is een zich uit den tijd van gewoel en drukte, terugtrekken op het eigen zelf, niet echter, om
dit in aandachtige beschouwing te vergeestelijken en te verdiepen,
zooals de mystici der middeleeuwen, maar om dit te openbaren in de
kunst, om dit uit te leven in de artistieke scheppingen, vooral
der letterkunde. Ver boven het leven van allen dag, boven de kleine
burgermenschjes denkt zich de geniale kunstenaar verheven, niet
gebonden door de eischen van de heerschende moraal, noch veel minder
door die van het fatsoen. De nuchtere tijd der aufklärung wijkt nu
ten volle. Het bezadigde verstand, dat geen diepten kent, wijkt voor
een krachtig stroomend gevoel, dat steeds meer opborrelt. Het
verplaatst den mensch als in een andere wereld. De werkelijkheid wordt
gezien onder schemer van geheimzinnigheid. Sprookjespoëzie
ontstaat en de romans zijn vol van geheimzinnige verhalen,
avontuurlijke gebeurtenissen. De oogen gaan open voor de schoonheid van
een manenacht; voor de stemming, die het Duitsche woud kan geven, wordt
het hart gevoelig. Het vaderland met al zijn herinneringen spreekt tot
de verbeelding: de historische roman ontstaat.2 De
Schlegels, Tieck, Novalis, zijn de mannen der romantiek, Schelling is
hun wijsgeer.

Vertoont de filosofie veel overeenkomst met die richting, het is
toch minder juist om de filosofie uit de eerste 40 jaren van de 19de
eeuw die der romantiek te noemen. Hegel, de grootste denker uit dien
tijd, is geen dwepend romanticus als Schelling.

Beter spreekt men van de speculatieve filosofie. Wat zijn hare
kenmerken? Zij knoopt aan bij Kant’s leer: de
lichamelijke wereld is een verschijnsel, die heenwijst op een absolute
werkelijkheid, de intelligibele wereld.

Die intelligibele wereld heeft zij te bereiken met het
denken: het zuivere denken moet ons de waarheid brengen.

De methode is dus aprioristisch; een opbouw van stelsels, die niet
op ervaringsgrondslag steunen, maar van uit het denken geconstrueerd
worden, wordt beproefd.

Zijn die eenmaal gevonden, dan heeft men den zin der dingen
verstaan, de werkelijkheid wordt gekend.

Drie groote speculatieve filosofen zijn er.

Fichte, de ethicus, die ’t meest uitgaat naar de
zedenleer.

Schelling, de kunstenaar, die kunst als hoogste wijsbegeerte
ziet.

Hegel, de denker.

Fichte vormt geen school, Schelling vindt geestverwanten, Hegel
vormt een school, die op verschillende terreinen werkzaam is.
“Zijn invloed, hoewel dikwijls niet erkend, steekt in onzen
arbeid, onze begrippen, onze problemen. Hij heeft zich ingegraven in
het geestesleven der eeuw” (Eucken). De school van Hegel vormt
met haar linkerzijde den overgang tot het positivisme in
Duitschland.

In Schopenhauer vindt de romantiek een pessimistischen filosoof.



Dit gedeelte is genoemd de tijd der speculatieve filosofie.
Want er waren ook andere, geenszins onaanzienlijke denkers, nevens de
genoemde. Onder hen valt te noemen Herbart, die op ziel- en
opvoedkundig gebied tot nu nog invloed uitoefent. 











1
Belangstellende lezers verwijs ik naar Haym, “Die Romantische
Schule.” ↑

2 Hij
ontstond eveneens in ons land na een rede van D. J. v. Lennep over de
belangrijkheid van Hollands oudheden voor gevoel en
verbeelding. ↑









HOOFDSTUK V.

 Fichte.






§ 14. Leven en
Werken.






Leven.




De eerste der groote denkers uit dit tijdvak is Johan
Gottlieb Fichte, als zoon van arme ouders den 19 Mei 1762 te Rammenau
in Silezië geboren; tengevolge van zijn talent om preeken te
onthouden, door een rijk grondbezitter ontdekt; door dezen in staat
gesteld te studeeren, en zoo student in Jena en Leipzig geworden. Uit
moeilijke geldelijke omstandigheden geraakt hij, door huisonderwijzer
te Zurich te worden. Hier maakt hij kennis met Pestalozzi, den genialen
vader der 19de-eeuwsche opvoeding en vindt er in de nicht van den
dichter Klopstock zijn aanstaande vrouw, wier vermogen het hem later
mogelijk maakte een eigen haard te stichten. Van Zurich, waar zijn
positie moeilijkheden meebracht—hij hield de ouden elke week de
door hen begane opvoedkundige fouten onder de oogen!—vertrok hij
naar Jena, waar hij kennis maakte met Kant’s wijsbegeerte. Wat in
vroegeren tijd de lezing van Descartes werken voor velen was, dat was
die van Kant’s boeken voor ettelijken in deze jaren:
een openbaring. In geestdrift ontstoken voor de grootsche gedachten van
den Koningsberger, tracht Fichte hem—hij was op reis naar
Warschau, waar hij huisonderwijzer hoopte te worden—te spreken en
geeft als aanbeveling een in vijf weken ontworpen geschrift:
“Proeve eener critiek van alle openbaring”. Het geschrift
en zijn schrijver bevielen Kant. Deze zorgde voor een uitgever. Door
een vergissing (of uit list?) liet de laatste den naam des auteurs weg,
en het publiek dat juist in dien tijd Kant’s
godsdienstwijsbegeerte vol spanning verwachtte, zag het boekje voor
Kant’s werk aan. Toen de maker bekend was, was Fichte in
één slag een beroemd man. Weldra is hij als opvolger van
den naar Kiel vertrokken Reinhold professor te Jena. Hier krijgt hij
moeite met de geestelijkheid wegens Zondagsvoordrachten met de
studenten, wier ruwe corpsmanieren hij trachtte te verzachten. In 1799
wordt hij wegens een tijdschriftartikel door de Saksische regeering bij
die van Weimar van atheïsme beschuldigd. Heftig antwoordt Fichte.
Hij dreigt, indien hij in ’t ongelijk gesteld wordt, met ontslag.
Dat wordt hem nu, zelfs met Goethe’s toestemming, gegeven. Naar
Berlijn vertrokken, vindt hij daar wélkom onthaal in den kring
van bekende figuren uit de romantiek: de gebroeders Schlegel, Tieck,
Schleiermacher. Hier houdt hij in 1808 zijn gloeiende toespraken tot de
Duitsche natie, waarin hij wederopleving van het Duitsche land door
opvoeding predikte. In 1810 wordt hij hoogleeraar aan de te Berlijn
opgerichte Universiteit. Zijn plan, om als veldprediker mee te gaan in
den veldtocht van 1813 geeft hij op. Toch wordt hij slachtoffer van den
oorlog: zijn vrouw verpleegt gewonden, hij wordt met koorts besmet en
sterft in 1814. 

Fichte was een schoone, indrukwekkende, rusteloos werkende
persoonlijkheid, van groote welsprekendheid en in sommige zijner werken
van schitterenden stijl. Aan den indruk zijner machtige persoonlijkheid
onttrok schier niemand zich. Zijn gesternte overstraalde door zijn
licht het schijnsel van mannen als Maimon, Beck, Reinhold en anderen;
het schitterde naast dat van Kant met onverflauwden gloed.







Werken.




Fichte’s werken zijn niet alle van
denzelfden aard. Sommige zijn meer in drogen, scholastieken vorm,
andere in vurige taal. Na zijn verhuizing naar Berlijn onderging hij
andere invloeden, hij zag méér van de wereld, stelde
grooter belang in het politieke leven van die dagen, in den gang der
wereldgeschiedenis. Men heeft dan ook wel willen beweren, dat er
eigenlijk twee filosofieën van Fichte zijn, die uit zijn eerste en
die uit zijn tweede periode. Ongetwijfeld treedt in zijn latere
levensjaren de belangstelling voor godsdienstige en
praktisch-wijsgeerige vraagstukken meer op den voorgrond. Vorschers van
den eersten rang (Kuno Fischer, Falckenberg) meenen echter in zijn leer
wel een ontwikkelingsgang te ontdekken, maar geen totalen
omkeer.

In 1794 verscheen de “Grondslag der geheele
wetenschapsleer.” In 1797 gaf hij daar nog
“Inleidingen” op en in 1800 verscheen: “De Bestemming
des menschen.” Verder zijn te noemen: “De Grondslag van het
Natuurrecht naar de beginselen der W.-L.” (1796) en de Zedeleer
naar dezelfde beginselen (1798).

Als eerste lectuur wordt aanbevolen: (de meeste werken in Reclams
goedkoope uitgaven) “De toespraken tot de Duitsche natie,”
“De bestemming van den mensch,” “Systeem der
Zedenleer” en “Feiten van het Bewustzijn” (1811).












§ 15. Theoretische
filosofie.




Fichte is een zelfstandige leerling van Kant. Hij
heeft niet diens leer nagepraat, gepopulariseerd of in onderdeelen
gewijzigd. Hij is van uit het hart dier leer zèlf verder gegaan.
Wat onderscheidde hem van Kant? Deze, die voor het oudere dogmatische
standpunt van Wolff zijn criticisme in de plaats had gesteld, had, door
gebrek aan scherpheid en duidelijkheid geen misverstand
buitengesloten en was zoo—zij het onwillens—vader geworden
eener nieuwe dogmatische school, die zwoer bij de letter van Kant. Kant
had, door scherpe onderscheidingen en indeelingen, wel bouwstoffen
geleverd voor een systeem, maar er zelf geen gebouwd; hij had niet
aangewezen, hoe alles uit één beginsel ontsprong. Hij
had, in onze kennis vorm en inhoud onderscheidend, niet
aangewezen, van waar die inhoud dan kwam.

Hij had, zuivere en practische rede elk haar eigen gebied
aanwijzend, nagelaten, om aan te toonen, hoe die beide tot
één punt waren terug te voeren. Fichte ziet zich dus zijn
taak alzóó gesteld:

Een stelsel te ontwerpen, dat alles uit één
beginsel afleidend, de zuivere en de practische rede, de
verschillende onderscheidingen van Kant, erkent, maar den laatsten
oorsprong zoekt van de door Kant gegeven vormen en formules en dus
nog dieper in ons zijn afdaalt.

Welk beginsel neemt Fichte daarvoor aan?

Tweeërlei is mogelijk.

Men kan zeggen: onze bewustzijnsinhoud is afspiegeling eener buiten
bewuste werkelijkheid en de dingen veroorzaken die afbeelding. Dit is
het dogmatische of realistische standpunt.

En men kan zeggen: 

Wij maken de dingen in zooverre wij eerst kunnen zeggen, dat een
ding er slechts daardoor is, dat het in het bewustzijn wordt
voortgebracht. Dit is het absoluut idealisme.

Welke van de twee beschouwingswijzen men zal aanhangen, hangt er van
af, wat voor een mensch men is. Dit is niet iets, dat op verstandelijke
redeneering berust en dat men aan een ander kan bewijzen. Het is een
daad, een wilsuiting. Fichte, de man met den krachtigen
wil, koos de laatste. Trouwens, meent hij, pleiten er ook meer gronden
voor het absoluut idealisme. Het realisme toch moet in gebreke blijven,
aan te toonen, hoe uit het zijn, voorstellingen ontstaan: het kan dit
niet. Het bewustzijn daarentegen is zijn en wel-bewùst zijn: het
omvat dus èn voorstellen èn zijn en derhalve kan het zijn
wel uit ’t bewustzijn worden verklaard.

Het eerste beginsel nu vanwaar Fichte uitgaat is: het ik zet zich
zelf. Nooit kunnen we ons iets denken, of wij moeten er ons zelven
bij denken. “Denk den muur en denk nu, die den muur
denkt.”

Dat zichzelf stellen van het ik is een daad, een handeling.
Maar—het ik wordt zich eerst bewust, dat het ik is, als het zich
een niet-ik tegenover het ik denkt. De tweede grondstelling is dus
deze: In het ik zet het ik een niet-ik tegenover zich. Deze beide
stellingen, these en antithese, worden nu in een derde stelling
(synthese) vereenigd: “In het ik zet het ik een deelbaar niet-ik
tegenover een deelbaar ik.”

Het ik en niet-ik perken elkaar “in.”

Waarom deelbaar? Het ik wordt bepaald, bepaald door het niet-ik,
ondergaat, lijdt daarvan den invloed en verhoudt zich in zooverre
passief. Dit is de grondslag der theoretische filosofie. 

Maar het ik zet zich ook bepalend, beperkend tegenover het niet-ik.
Dit is de grondslag der practische filosofie en wij zullen zien, hoe
Fichte, die de activiteit den voorrang toekende in zijn leer ook aan de
practische filosofie het primaat moest geven.

In deze drie stellingen nu zijn de grondslagen gegeven voor alle
verdere wijsbegeerte. “Geen enkele filosofie komt boven deze
kennis uit, maar elke grondige filosofie behoort tot haar terug te
keeren.”

Wordt het ik zichzelf nu dadelijk bewust, dat het zich zelven stelt?
Neen. Daarvoor moet zijn werkzaamheid verschillende graden doorloopen.
Het begint met

1. een gewaarwording te hebben (bijv. van rood, geur);

2. komt tot de aanschouwing, dat die gewaarwording buiten het
bewustzijn bestaat,

3. vormt in tijd en ruimte een beeld (bijv. roos) van het
aanschouwde,

4. brengt dat beeld onder een begrip, een kategorie, en daardoor tot
staan. Er is nu een voorwerp ontstaan, dat aangezien wordt voor
de oorzaak der aanschouwing. (Nu weet ik het dus, dat er een roos is,
een object, dat als oorzaak der aanschouwing is aan te merken).

5. De oordeelskracht is het vermogen, om nu een bepaalden
inhoud alleen te beschouwen (bijv. de kleur) of iets weg te denken
(bijv. den geur, of de grootte).

6. Het hoogste stadium, de rede, stelt ons in staat, om van
alle voorwerpen af te zien, behalve van ons eigen ik. Op dit hoogtepunt
vindt het ik zichzelf.

Maar nu kan ook gevraagd worden: hoe komt het ik er bij, om zich
door een niet-ik te beperken. Dat het dit doet, weet het.
Dàt het ik dus de grond van allen bewustzijnsinhoud is,
weet het, maar waarom dat niet-ik gesteld? 

Die vraag kan in de theoretische filosofie niet beantwoord worden.
Zeker, was er geen niet-ik, dan zouden wij ook niet tot bewustheid
komen van ons ik. Het ik wordt door het niet-ik in zichzelf
teruggedreven. Maar dat er dan geen bewustzijn, geen wereld zou zijn,
is geen verklaring, waarom het ik zichzelf beperkt, inperkt door het
niet-ik.

Wij moeten handelen, dat is ons wezen. En wij kunnen niet
handelen als er niets is, waarop onze kracht zich kan richten. Er moet
een voorwerp zijn, dat die handeling ondergaat, een tegenstand, die
overwonnen wordt, een hinderpaal, die men uit den weg ruimt.
Daaróm is het niet-ik: om de mogelijkheid tot handelen te
schenken. Het ik heeft theoretisch tegenover zichzelf het niet-ik
geplaatst, om practisch te kunnen zijn. En ziehier nu onze opgave! De
tegenover ons staande wereld moet zoodanig onzen invloed ondervinden,
dat in haar de werkzaamheid van het ik zichtbaar worde.

Er zijn vele iks, allemaal uitvloeiselen van het eene, absolute Ik:
(de Godheid, zegt Fichte in zijn latere geschriften.) Waarom heeft deze
zich gespleten in de afzonderlijke individuën? Alleen ook hierom,
dat een individu slechts handelen kan, bewustzijn en zedelijkheid
hebben. Het bizondere ik moet er naar streven, absoluut te worden, en
dus de natuur te overwinnen.







§ 15a. Practische
filosofie.






Zedeleer.




Elke mensch handelt, streeft, begeert. Richt zich dat
handelen op voorwerpen, zoekt het genot, dan maakt het zich
afhankelijk. De mensch volgt zijn natuurdrift. Op deze dient
echter een hooger stadium te volgen. De mensch moet komen
tot handelen om der wille van het handelen, hij moet vrij zijn.
Streeft hij hier niet naar, blijft hij bij het zinnelijk genieten, dan
doet hij verkeerd. De luiheid is het radicaal kwade. In zijn
streven naar de vrijheid staat de mensch nooit stil. Elk bereikt punt
is weer uitgangspunt voor een verdere tocht. De zedewet is nu deze, dat
elke verrichte daad op den weg ligt, die naar de vrijheid loopt. Ieder
afzonderlijke daad moet in eene rij liggen, die mij naar de geheele
geestelijke vrijheid voert. Nu kan een ingevolge de natuurdrift
ontstane handeling best in die rij liggen. Het komt op een juist
evenwicht aan tusschen natuur- en vrijheidsdrift. Ontstaat dat
evenwicht, dan heb ik een aangenaam gevoel, sentiment van zelfachting,
en het vermogen, dit te gevoelen, is geweten. Het is dus onze
taak, onzen plicht te doen, naar ons geweten te handelen; ieder
in zijn ambt en staat.

Groote beteekenis voor den vooruitgang van het zedelijk leven kent
Fichte toe aan “deugdgenieën”, in wie de drift naar
vrijheid zeer sterk was, en die zich ver boven het lagere, zinnelijke
verheffen. Deze genieën werken als voorbeelden, de met hen
omgaanden beschouwen de kracht, die van hen uitgaat, als een wonder.
Zij worden dan ook dikwijls de godsdienststichters.

Eveneens komt groote waarde toe aan den omgang van menschen met
menschen. Alle individuen te zamen hebben slechts één
taak: de verwerkelijking van het ik. Daartoe kan elke mensch
slechts door den arbeid van zijn eigen persoonlijkheid bijdragen en
daarom—niet als doel maar als middel—bekomt de
persoonlijkheid waarde. Tegelijkertijd echter waardeer ik de ethische
werkzaamheid van anderen—zij zijn met mij voor hetzelfde
werkzaam. Zoo sta ik niet alleen in dienst van de
verwerkelijking der Idee, van het ik: er is, om een kerkelijke term te
gebruiken, “een gemeenschap der heiligen.”







Rechtsleer.




De zedelijkheid wordt door Fichte onderscheiden van
het recht. Dit heeft betrekking op de uiterlijke verhoudingen
der menschen en wordt ook weer uit één beginsel afgeleid.
De mensch stelt zichzelf als vrij. Maar tevens moet hij waarnemen, dat
er ook menschen zijn, die dit eveneens doen. In hunne vrijheid vindt
zijn vrijheid haar grens.

Zoo is de algemeene rechtsregel:

“Beperk uw vrijheid zoodanig, dat naast u anderen ook vrij
kunnen zijn.”

In het begrip der persoonlijkheid liggen de
“oerrechten”1 van persoonlijke
(lijfs-)vrijheid, zekerheid van leven en eigendom.

Wanneer nu een ander mijne rechten niet eerbiedigt, moet ik hem
dwingen. Er is dus dwangrecht. Maar om dit in ’t werk te
kunnen stellen, moet er een staatsrecht zijn. Dit eischt, dat de
burgers elkaar wederkeerig hunne vrijheid waarborgen, hunne rechten
wederkeerig erkennen, dat er een wetgevende macht is die den wil der
gemeenschap tot wet maakt en een uitvoerende, die voor de toepassing
zorgt.







Huwelijk.




In een aanhangsel van het “Natuurrecht”
behandelt Fichte het huwelijk, dat door hem zeer hoog wordt gesteld. De
man moet zich de groote liefde der vrouw, die zonder rest in zijn leven
moet opgaan, waardig maken en betoonen. Voor de ongehuwde vrouw moeten
alle beroepen openstaan, verantwoordelijke staatsambten
uitgesloten.







Staat.




Fichte verlangt van den staat, dat hij het recht zal
verwerkelijken. Hij eischt een regeeringsvorm, waarin de
volkssouvereiniteit gehuldigd wordt, neemt ook geen recht op revolutie
aan, maar wil opzichters (ephoren) die zelf niet wetgevend of
besturend, het recht zullen hebben, den vorst te ontzetten.
Oorspronkelijk ziet Fichte in den staat slechts een organisatie, die
het recht verzekert, en dus het dwangrecht in beweging zet. Maar hij
erkent ook, dat het de taak van den staat is, om te zorgen, dat ieder
eigendom heeft en werken kan. Een soort socialistischen
staat denkt Fichte zich dus, maar toch heeft hij op de ontwikkeling van
het moderne socialisme géén invloed gehad: er zijn in
z’n socialisme vele reaktionaire elementen.







Godsdienst.




In zijn latere periode werd Fichte meer door het
religieuze vraagstuk geboeid. De man der nimmer rustende werkzaamheid
schrijft in 1806 een vroom bespiegelend boekje: “Aanwijzing tot
zalig leven.” Was vroeger voor hem het godsbegrip
één met de zedelijke wereld-ordening, thans is deze de
openbaring van een daar achter liggend absolute, en van dat Absolute is
het Ik een beeld. “De Geest (= Het Ik) een beeld Gods, de wereld
een beeld des geestes.” Het ware wezen der religie is een
allesdoordringende geest van leven, liefde, zaligheid.







Geschiedenis.




In de Geschiedenis ziet Fichte, evenals in de
ontwikkeling van het denken en van het zedelijk leven, een opklimming.
Zij geeft ons eerst een stadium te zien van “onschuld,”
waarin het zedelijke onbewust uit instinct wordt gedaan.
Nu komt het tijdperk der “beginnende zonde,” waarin
de wet als een vreemde, dwingende macht verschijnt, die al of niet
gehoorzaamd kan worden. Hierop volgt de tijd waarin wij leven:
“die der voleindigde zondigheid,” waarin willekeur
en zelfzucht zonder eenige beperking heerschen, waarin men tegen alle
gezag en waarheid onverschillig is. Maar deze tijd heeft toch het
goede, dat de menschheid leert de boeien van autoriteit af te schudden.
Reeds wijzen enkele teekenen op de nieuwe periode der redewetenschap,
der “beginnende rechtvaardigmaking,” waarin het
enkel ik zich aan de rede die in het geslacht woont, onderwerpt. Hare
voltooiïng vindt de geschiedenis in het stadium der
“voleindigde rechtvaardigmaking en heiliging,” de
tijd der redekunst. De wil van den enkeling is opgeheven in het leven
voor het geslacht, alle verhoudingen worden met vrijheid overeenkomstig
de rede bepaald.

Fichte is een vurig patriot geweest. In zijn toespraken schildert
hij met warmte de groote beteekenis der Duitschers. Dezen hebben
Luther’s hervorming, Kant’s wijsbegeerte,
Pestalozzi’s opvoedkunde voortgebracht. Het Duitsche volk met
zijn zin voor vrijheid en zelfstandigheid van geloof, zal vatbaar zijn
voor een opvoeding, die, aanwezige kiemen ontwikkelend (geen opvoeding
kan in den mensch brengen, wat er niet in is) een geslacht vormt, dat
zich groote doeleinden weet voor te stellen en zich daarvoor op te
offeren.

Tien jaren na zijn dood, toen de reactie hoogtij vierde in
Duitschland, werd een herdruk der toespraken verboden!

Fichte heeft geen eigenlijke school gesticht, maar toch een enormen
invloed uitgeoefend èn op de verdere ontwikkeling der
speculatieve wijsbegeerte èn op het geheele
gedachtenleven van Duitschland. “Hij was een man van weinige,
maar groote gedachten, en ook bij dezen was hij in ’t ontwerpen
grooter dan in ’t uitvoeren.

“Echter, gesteld op een keerpunt van het
algemeene leven zoowel als in een kritieken tijd van zijn eigen volk,
vond hij de taak, de geesten wakker te schudden. Met toegewijde trouw
heeft hij die taak vervuld. Zijn werk, tegelijk losmakend en
bevestigend, zijn arbeid, onbuigzaam, samenhoudend, stalend, steeds de
diepten des levens toegewend, hebben onvergetelijke en onvervreemdbare
dingen tot stand gebracht.” (Eucken). 















1
Misschien komen hier de “Rechten van den Mensch” uit den
tijd der Fransche revolutie om den hoek. ↑









HOOFDSTUK VI.

 Schelling en zijn
geestverwanten.






§ 16. Schelling.




Schelling is de kunstenaar onder de speculatieve
wijsgeeren en de filosoof der romantiek. Daarvan getuigt zijn leer, aan
herhaalde wijzigingen—zij ’t niet zonder onderling
verband—onderhevig en de invloeden vertoonend van tal van
vroegere verschillende groote denkers, (Kant, Spinoza, Bruno,
Böhme, de Gnostici);—zijn denkmethode, meer op fantasie dan
kritisch onderzoek berustend, meer op de overeenkomsten dan op de
verschillen lettend;—zijn stijl, soms stijgend tot die der
lyrische verrukking.

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling werd 27 Januari 1775 te Leonberg
in Wurtemberg geboren, schreef reeds op 17-jarigen leeftijd een
dissertatie over den zondenval, was in de gelegenheid in 1796 en 1797
te Leipzig natuurstudie te bedrijven, en gaf in 1797 zijn
“Ideeën over natuurfilosofie” uit. In 1798 komt:
“Van de wereldziel.” Hetzelfde jaar ziet hem professor te
Jena, waar hij een gezien lid is van den kring der romantici. Terwijl
hij eerst op Fichte’s standpunt gestaan had, verwijdert
hij zich daarvan meer en meer. Na 1800, waarin het “Systeem van
het transcendentale Idealisme” uitkomt, begint een nieuwe
ontwikkelingsgang, die der Identiteitsfilosofie, waarin de invloed van
Bruno sterk is. In dezen tijd valt zijn vertrek naar München, als
algemeen secretaris der Academie voor beeldende kunsten. In 1809 begint
een derde periode, waarin Böhme op Schelling inwerkt en deze zich
religieuze vraagstukken toewendt (Wijsgeerige
onderzoekingen over het wezen der menschelijke vrijheid).

Van nu aan publiceert Schelling veel minder en stelt de
verwachtingen, die men koesterde, teleur. Na professoraten te Erlangen
en München, komt hij 1841 te Berlijn, daarheen door Koning Willem
IV beroepen als tegenwicht tegen het godsdienstig radicalisme der
Hegelsche linkerzijde. Als tegen zijn zin zijn colleges gedrukt worden,
staakt hij die. In 1854 sterft hij in Bad Ragaz in Zwitserland, nog
geheel onverwacht.



Natuurfilosofie.




Schelling begon met een aanhanger van Fichte te zijn,
maar weldra was diens ik, dat een niet-ik zet, hem te dor en te leeg,
en voldeed het hem niet meer, de natuur als een dood voorwerp te
behandelen, dat slechts door het niet-ik is gesteld, opdat er een te
bearbeiden stof zal zijn. Hem geldt de natuur als een samenhangend
geheel en de natuur, bij Fichte de asschepoetster, wordt bij hem
vorstin. Zij kan alleen gekend worden, als zij met den geest
gelijksoortig is: ook de natuur is geest. Is dat aangenomen, dan
kan uit het zijn een voorstelling, uit het object een subject ontstaan,
dan kan verklaard worden, hoe uit de natuur een ik komt: beide zijn
geest. 

Hoogste ontwikkelingsvorm van de natuur is de mensch en om nu de
natuur te leeren kennen, daalt Schelling van den mensch af tot de
natuur. Om het wiskundig uit te drukken: van natuur tot mensch zou een
opklimmende reeks zijn, van mensch tot natuur een afdalende. De natuur
staat dus niet tegenover den geest, maar is een lager vorm, de
materie is sluimerende geest.

Op dit beginsel wordt nu een speculatieve natuurleer opgebouwd, die
staat tegenover die van Boyle en Newton, die de klad in de natuurkennis
gebracht hebben. Het is ook niet noodig, om de uitkomsten der
speculatieve natuurleer aan de ervaring te toetsen: het geldt het
innerlijke der natuur te verstaan.

Met koene fantasie wijst de denker aan, hoe de geest uit de natuur
ontstaat of juister, hoe de natuur opstijgt tot den geest. Hij weet een
schema te ontwerpen, waarin anorganische stof, plant en dier plaats
vinden en ook de mensch. In deze bereikt de geest zijn hoogtepunt door
van kennen en handelen tot de kunst voort te schrijden. Zij is
het eenig ware en eeuwige orgaan der wijsbegeerte. Zij opent den
wijsgeer het Heilige der Heiligen. Daar brandt, vereend in
één vlam, wat in natuur en geschiedenis gescheiden
is.

Zoo is Schelling gekomen tot de opvatting, dat alles eigenlijk
poëzie is: het natuurgebeuren een onbewuste poëzie.







Identiteit.




Natuur en geest waren hetzelfde: aan beide lag een
absoluut iets ten grondslag. Dat absolute wordt in Schelling’s
tweede periode bepaald als de volkomen gelijkheid, eenswezendheid van
het reëele en ideale. Geest en lichaam zijn de beide
verschijningsvormen van dat eene Absolute. Dit herinnert sterk aan
Spinoza, wiens wiskundigen vorm ook eerst nagevolgd wordt. Dit
absolute is nu ’t voorwerp der filosofie. De natuurfilosofie, de
beschouwing van den geest worden nu ónder de leer van het
absolute gebracht. Schematisch zou het zoo te zeggen zijn.




	Absolute.



	
[image: ]





	Geest =
Lichaam.






Men mag het absolute dus noch geest, noch lichaam noemen: het is
allebei.

Ook de afzonderlijke dingen zijn allebei, doch daarbij is een
overwicht naar één zijde.

Het Absolute is te formuleeren als A = B; daar zijn allebei volkomen
gelijk.

De natuur kan voorgesteld worden door A + = B.

Het objectieve overheerscht.

De geest is A = + B. Hier is B, het subjectieve, het
voornaamste.

Later heeft Schelling deze leer, onder aanknooping aan Giordano
Bruno, verder ontwikkeld, en toegepast zoowel op de natuur als op
religie en wetenschap.







Theologie.




Er is dus een Absoluut iets, geest noch lichaam,
subject noch object. Maar nu doet zich een vraag voor, waarvoor
Schelling zich vooral door een zijner leerlingen zag geplaatst:
Wàt is de grond, dat het Absolute zich scheidt? Waarom zien wij
een wereld van aparte dingen, die onvolkomen zijn? Eigenlijk staat
Schelling hier weer voor de oude vraag naar de oorzaak van het booze.
Hij neemt een oplossing aan, die herinnert aan die van Böhme (I
226). De grond voor scheiding, voor ’t verkeerde moet in het
Absolute liggen.

Er bestaat een irrationeel element in de wereld. God kan
eerst dan God zijn, als hij zich zelf verwezenlijken kan. Het
ontstaan der bijzondere dingen is als ’t ware een afval, is de
zondenval. De geheele geschiedenis is een terugstreven naar de eenheid,
en de opname der enkeldingen in het Absolute is de verlossing.

Langzamerhand dus verdwijnt de macht van het kwade, het wordt alleen
een mogelijkheid, zooals zij aanvankelijk in God was. De
werkelijkheid van het kwaad, die in den vrijen wil des menschen
was gelegen, houdt op.



Vatten wij de voornaamste punten uit Schelling’s leer op, dan
krijgen wij in drie stadiën dit:

Er is een ik, en een niet-ik. Dat niet-ik is geen doode natuur, maar
ook geest. Daarom is, van uit de natuurfilosofie op te stijgen
tot den mensch, wien in de kunst het heiligdom geopend wordt (1). Maar
aan den mensch en natuur, ideëel en reëel, subject en object,
ligt iets absoluuts te gronde, waarin die onderscheidingen niet
bestaan, en waaruit geest en natuur voortkomen. Dat Absolute is de
identiteit van geest en natuur (2). Nu kan echter de vraag
oprijzen, hoe uit het Absolute de enkeldingen kunnen voortkomen en het
booze ontstaan: de grond ligt in een irrationeel element in de godheid,
God zelf moet zich ontwikkelen. Maar de mensch met zijn vrijheid
maakt het mogelijke booze tot werkelijkheid, die eerst weer verdwijnt,
als, na voleinding der geschiedenis, alles weer in het Absolute wordt
opgenomen (3).











§17.
Schelling’s geestverwanten.




Zonder een eigenlijke school te vormen heeft Schelling
op een groot aantal mannen invloed uitgeoefend die ieder in een
bepaalde richting werkzaam waren. Zoo is te noemen de
natuurfilosoof Lorenz Oken (1779–1851) die, uit een
oerslijm alles latend opkomen, het al zich in den mensch zelven laat
kennen. De dieren, onder het zoogdier vertegenwoordigen ieder een zin:
de visch de reuk, de worm het gevoel, de vogel het gehoor enz. Hij komt
tot wonderlijke invallen: “De aether is 1 in 3, de andere
elementen zijn slechts het drie van den aether, tezamen 4.”
“De gezichtszenuw is een georganiseerde lichtstraal.”

Okens natuurfilosofie vooral bracht deze wetenschap in minachting
bij de natuurvorschers. De lektuur van zijn werken heeft grooten
invloed uitgeoefend op Fechner.

De identiteitfilosoof Wagner (1775–1841) oefende
invloed uit op den Nederlander Land. De godsdienstfilosoof Krause
oefende een tijdlang invloed uit in België, Frankrijk en ook in
Spanje. Zijn taal is moeilijk. Hij voert nieuwe stammen in, maakt
ellenlange woorden. Dit maakt de lectuur zwaar. In Ahrens vond hij een
vertaler, die zijn werken in vloeiend Fransch overbracht. Vandaar de
groote invloed in evengenoemde landen. Ook in onze literatuur ontmoet
men zijn naam een enkele maal. Vrijzinnig katholiek verkondigde hij een
eigen leer, waaraan diepte van gevoel wordt toegeschreven.

De meest zelfstandige en beteekenendste der geestverwanten van
Schelling is Schleiermacher.



Schleiermacher.




Hij werd 1768 uit een predikantenfamilie te Breslau
geboren, studeerde theologie, gaf in 1799 zijn “Toespraken over
de religie” uit, werd in 1809 prediker en (na de oprichting der
universiteit) professor te Berlijn en stierf 1839. Schleiermacher was
een man, die talrijke invloeden op zich liet inwerken, maar ze tot een
levend geheel met een persoonlijk kenmerk wist samen te
voegen. Hij trachtte zooveel mogelijk uitersten en eenzijdigheid te
vermijden, maar werd daardoor wel eens wat “mat.” Zijn
grooten naam dankt hij voornl. aan zijn theologische werkzaamheid:
“de grootste theoloog, dien het Protestantisme sedert den
Hervormingstijd had gehad.” (Vorländer). Wij bepalen ons dus
hier tot zijn godsdienstwijsbegeerte.

Schleiermacher, al wilde hij dit niet met zoovele woorden erkennen,
naderde zeer dicht tot het Spinozistische pantheïsme (I. bl. 262).
In God vallen willen en kunnen, verstand en wil samen. Men moet in God
niet het persoonlijkheidselement leggen: dat is het oneindige eindig
maken, dat is een overblijfsel uit mythologische tijden. God heeft
nooit zonder de wereld bestaan en in ons en in de dingen kennen wij hem
slechts. In den wettelijken gang der wereld grijpt God niet door
wonderen in. Alles geschiedt met noodzakelijkheid. Als alle enkeldingen
zijn wij slechts toestanden in het leven van het Al.

Het gewone onsterfelijkheidsgeloof is weinig vroom, dat hoopt op een
schadeloosstelling in het hiernamaals.

Vroomheid, ziedaar de kern van Schl. godsdienstwijsbegeerte.
Zij zetelt noch in het verstand, noch in den wil, maar in het
gevoel. Wij voelen de tegenwoordigheid van het oneindige, en
alle godsdienstige handelingen en voorstellingen bekomen alleen waarde
door het religieus gevoel. Dat gevoel zelf is een gevoel van
afhankelijkheid, ontsproten uit ons vurig verlangen naar het
oneindige, uit de zucht naar eenwording met God.

Ook voor de zedeleer en de paedagogiek heeft Schleiermacher
beteekenis, en eindelijk voor de geschiedenis der wijsbegeerte door
voortreffelijke Platovertalingen. 















HOOFDSTUK VII.

 Hegel en zijn school.






§ 18. Leven en
persoonlijkheid.




De meestomvattende en de meest logische onder de
groote speculatieve denkers werd 27 Augustus 1770 uit een
ambtenaarsfamilie te Stuttgart geboren; studeerde, tegelijk met
Schelling, theologie in Tübingen. Klassieke studies trekken hem
aan en met zijn vriend, den dichter Hölderlin, deelde hij de
bewondering voor de Grieksche en de Romeinsche oudheid. Ook
wijsbegeerte trok zijn belangstelling: Kant en Rousseau werden gelezen.
Van 1793-’96 was hij huisonderwijzer te Bern, daarna tot 1800 te
Frankfort. Aanvankelijk was hij een medestander van Schelling, en toen
ook hij naar het brandpunt der wijsgeerige beweging, Jena, was gekomen,
gaf hij in gemeenschap met dezen een tijdschrift uit.

Maar te groot het verschil tusschen beiden, dan dat samengaan op den
duur mogelijk was. Schelling, de man van het schitterende, spelende
vernuft, de snèl-wisselende en ongestadig-veranderende, de
verbeeldingrijke kunstenaarsnatuur.

Hegel, de man die niet spoedig in beweging kwam, even
onbeholpen in het dagelijksch leven, als op den katheder, geen
kunstenaarsnatuur maar een intellectualist, met logische gestrengheid
een eenmaal aangenomen beginsel ontwikkelende, volhardend bouwende,
dóórdenkend en doordénkend.

In zijn gedachtenwereld verdiept, kon hem de slag bij Jena, die het
Pruisische rijk deed wijken voor Napoleon’s veldheersgenie,
nauwelijks belang inboezemen: in den nacht ervoor had hij zijn
“Phaenomenologie van den geest” voltooid, inleiding op zijn
latere geschriften en openbaring van eigen standpunt.

Het slecht bezoldigde buitengewone hoogleeraarsschap is niet
houdbaar: hij gaat als journalist naar Bamberg, vandaar in 1806 naar
Neurenberg, als rector van een gymnasium. Hier geeft hij voorbereidend
wijsgeerig onderwijs, wat gunstig op zijn stijl werkt. In dezen tijd
verschijnt zijn logica (1812, 1816). In 1816 komt hij dan in Heidelberg
als hoogleeraar en geeft in dezen tijd zijn Encyclopedie uit. Zijn
laatste jaren brengt Hegel als professor te Berlijn door, waar hij 14
Nov. 1831 aan de cholera sterft.

In Berlijn stond Hegel op het toppunt van zijn roem. Man van
bewonderenswaardige vlijt en veelomvattend weten gaf hij hier colleges
over tal van onderwerpen die hij wijsgeerig behandelde, aan een
geestdriftige bezielde leerlingenschaar, saamgekomen van heinde en ver,
die geboeid werd, niet door uiterlijke welsprekendheid, maar door de
geweldige grootschheid van het gebouw, dat hij voor hen deed oprijzen.
Dat blijkt nu nog uit zijn geschriften. “Nog nooit heeft iemand,
die den moeitevollen arbeid ondernam, aan het onderzoek van
Hegel’s geschriften verbonden, zich aan een gevoel van
bewondering kunnen onttrekken voor de architectonische kracht van dezen
denker.” (Dr. Ritter). 

Ook bij de autoriteiten stond Hegel in hoog aanzien. Toen men zich
van Napoleon bevrijden moest, hadden de vorsten hunnen volken groote
beloften gedaan. Maar nu de geweldenaar verjaagd was en de vorsten weer
veilig bezit hadden genomen van hun troon, waren die beloften van
volksvrijheden vergeten. Reactie op kerkelijk en staatkundig gebied
vierde hoogtij.

Hegel was—gevolg zijner wijsbegeerte—conservatief gezind
en zoo stond hij ook bij de leidende staatsmachten in hoog aanzien. Men
merke wel op, dat Hegel conservatief was uit hoofde zijner wijsbegeerte
en niet, om den vorst te believen.

Na zijn dood gaf eene “vereeniging van vrienden van den
vereeuwigde” zijne werken uit, waarvan een aantal bewerkt naar de
colleges. Die werken zijn in een moeilijken, niet dadelijk te begrijpen
stijl geschreven en schrikken, door het gebruik van een groot aantal
kunsttermen nog meer af.

Toch hebben ze een grooten invloed uitgeoefend op het geestesleven
der 19de eeuw en ze gaan voort, dat te doen op de 20ste.







§ 19. Methode.




Hegel’s systeem is een absoluut idealisme. Ook
voor hem is al het bestaande geestelijk. Het Absolute is geest, en
tweeheid van zijn en denken moet verworpen worden. Zij zijn
wezensgelijk, er is identiteit. Maar beslist verwerpt Hegel de
Schellingsche identiteit, door hem den nacht genoemd, waarin alle
katten grauw zijn. De natuur staat niet naast het denken, maar er
onder. Keert Hegel dan tot Fichte terug, voor wien de natuur
slechts bestond, opdat het ik een object tegenover zich zou hebben,
waarop het zijn krachten kon richten? Geenszins. De natuur
staat wel onder den geest, maar zij is niet een dood ding. Zij is een
deel van het proces der ontwikkeling waarin het Absolute (Idee, Rede)
voortschrijdt.

Aanvankelijk is alles in het Absolute. Dit moet een weg, een langen,
met veel treden opstijgenden weg doorloopen om zich zelf te leeren
kennen, zich zelf te vinden. Heeft het dat gedaan, dan is het doel der
ontwikkeling bereikt. In dien weg ligt de natuur. Het Absolute is eerst
“an-sich,” aan zich. Nu komt het
buiten zich, het komt tot anders-zijn. Dit is de natuur. Daarop stijgt
het tot levenden geest, wiens hoogste trap is het kennen van zich zelf.
Dan bestaat het Absolute weer “an-sich,” maar ook für
sich, voor zich zelven. In alles wat er is, openbaart zich het
absolute, de rede. Al het werkelijke is redelijk, al het redelijke
werkelijk. De werkelijkheid is niet van de rede verlaten en de rede
niet van de werkelijkheid.

Hegel staat met Fichte en Schelling tegenover Kant, in zooverre hij
een stelsel, een systeem geeft, in zooverre hij zich niet wil
bepalen tot kennis der verschijningen. De dingen an sich: het
Absolute moet gekend worden. Uit de gelijkheid van zijn en denken
volgt, dat de wetten van het denken ook voor het zijn gelden. Ontwerpt
Hegel dus een logica, dan is die niet alleen een wetenschap van ons
denken. Hare formules en indeelingen gelden ook voor de geheele
werkelijkheid, voor het zijn. Logica is bij Hegel meteen
metafysica.

Bij zijn onderzoekingen nu volgt Hegel de z.g. dialectische methode.
Elk begrip vindt zijn begrenzing in zijn ontkenning.
Maar … zoo we deze ontkenning weer ontkennen, komen we tot
een nieuw begrip. Dit derde begrip omvat de beide voorgaande. Deze zijn
er in opgeheven en in òp-geheven. De tegenspraak is
verdwenen, zij bestaat niet meer, zij is weg, opgeheven. Dat komt,
omdat beide begrippen onder een nieuw gebracht zijn, dat rijker is. Zij
zijn daarin òp-geheven. Maar dit nieuwe begrip zelf wordt weer
uitgangspunt voor een dergelijke redeneering. Het dóor denkende,
komt men tot zijn negatie. Beide zijn dan weer op te heffen in de
ontkenning dezer ontkenning. (Zie het voorbeeld hieronder).

Schematisch dus:




	a
→ niet a



	
[image: ]





	
	A → niet
A



	
	
[image: ]





	
	
	B → niet B



	
	
	
[image: ]





	
	
	
	C → niet C



	
	
	
	
[image: ]





	
	
	
	
	D enz.






Zoo bouwt Hegel een geheel systeem van begrippen, die dus voor
denken en werkelijkheid gelden. Er is in zijn dialectische methode
eenheid van tegendeelen.

Hegel’s systeem is dus een, in streng wetenschappelijken vorm
gegoten, logisch stelsel. Het is een absoluut, idealistisch,
identiteits-systeem, dat een doorgaande ontwikkeling van het Absolute
leert, dat, eerst op zich zelf bestaand, in de natuur anders wordt, en
voortschrijdt tot den geest, die zich ten slotte zèlf herkent,
zoodat het absolute nu ook voor zich bestaat. De wijsbegeerte nu heeft
ten taak deze ontwikkeling te schetsen. “Grootscher taak is haar
nooit opgedragen.”

Hegel’s groote kennis en bouwend vermogen stelt hem in
staat een volledig systeem te ontwerpen van die ontwikkeling. De
hoofdlijnen van den plattegrond van dit gebouw geven wij in een schema,
blz. 88—89 en we voegen bij enkele belangrijke dingen eenige
nadere mededeelingen.







§ 20. Het
systeem.






Logica.




Hegel begint dus met de logica, waarin hij de
begrippen ontwerpt, die het zijn omvatten. Hier volgt hij zijn
dialectische methode, waarin alles in zijn tegendeel omslaat. Wat is
het algemeenste begrip? Zijn. Maar dit zuivere begrip zijn heeft geen
inhoud of hoedanigheid. Denken wij het door, dan komen wij dus tot
niet-zijn, maar, als het gedacht wordt bestaat het als gedachte
en niet-zijn wordt dus zijn. Wat is nu het begrip, dat beiden omspant?
Het worden. Overgang van zijn tot niet zijn, van niet-zijn tot
zijn is worden. De knaap, die jongeling wordt, is jongeling en nog
niet. In het worden zijn zijn en niet-zijn opgeheven.

Na de logica volgt de natuurfilosofie, vrij algemeen als het
minst belangrijke en minst oorspronkelijke en geslaagde deel erkend. De
algemeene beschouwing is hier, dat de rede zich zinnelijk voorstelt, om
door de natuur tot den geest te komen. Alleen hij, die in ’t
buitenland geweest is, kent het vaderland. De natuur is het land der
vreemdelingschap voor de idee, waarin zij verwijlen moet, om rijker in
’t vaderland terug te keeren. Van de natuur komen wij tot den
geest, die zich openbaart als:

subjectieve, objectieve en absolute geest.

Het wezen, de bestemming van den geest is de vrijheid. Deze
bestemming moet bereikt worden, de voorhanden aanleg ontwikkeld en
verwerkelijkt. Dit gebeurt langzamerhand en de geest wordt hoe
langer zoo meer onafhankelijk van de natuur. De leer van den
subjectieven geest als ziel van een lichaam is de anthropologie,
die handelt over de dingen, die de geest in zooverre hij met het
lichaam is verbonden, vertoont. (Onderscheid van ras, volk, geslacht,
talent, geestesziekten, slapen en waken). Hier geeft dus Hegel, wat
thans voor een gedeelte onder de gewone zielkunde, voor een ander deel
onder de psychiatrie, voor een derde gedeelte onder de speciale
psychologie valt. Waarnemen, herinneren, denken, enz. wordt in de
psychologie behandeld. De subjectieve geest is ten slotte tot
vrijheidsbewustzijn gekomen en tracht nu die vrijheid te verwezenlijken
als objectieve geest in de wereld van recht en zedelijkheid. De leer
van den OBJECTIEVEN geest is de schitterendste
schepping van Hegel, in ’t bijzonder dan zijn staatsrecht en zijn
wijsbegeerte der geschiedenis. De vrijheid moet werkelijkheid worden.
Het recht brengt de uitwendige vrijheid, de
moraliteit de innerlijke, de zedelijkheid beide
vereenigend, de volkomen vrijheid. Het recht is oorspronkelijk
een verzameling van verboden inperking van den wil.

Het recht is aleerst eigendomsrecht, het is het recht der
persoonlijkheid, eigendom te bezitten. Zonder eigendom geen
persoonlijkheid. In een verdrag treedt die persoonlijkheid tot
anderen in verhouding en het strafrecht is de ontkenning van de
ontkenning van het recht. Onrecht, negatie van recht is er, als de
bijzondere wil zich verzet tegen den algemeenen.

Waar de bijzondere wil zich, door goede gezindheid, naar den
algemeenen voegt, is moraliteit. Deze ligt in het terrein der
subjectieve gezindheid. Maar de goede gezindheid is niet het hoogste,
er blijft een tegenspraak tusschen bedoeling en uitvoering; het
geweten, rechter op deze trap over goed en kwaad,
kan falen.

Ook de tegendeelen legaliteit en moraliteit moeten verzoend worden
en dat geschiedt in de “zedelijkheid.” De zede is een in de
gemeenschap heerschende gewoonte, die door den enkeling niet gevoeld
wordt als een van buiten komend gebod, maar als iets uit eigen wezen
voortspruitend. Aan de zede dankt dit terrein zijn naam
zedelijkheid.

Allereerst nu wordt het familierecht behandeld (Huwelijk, enz.) De
echt is niet, als bij Kant, een zuivere rechtsverhouding, noch een
bloote aangelegenheid van ’t gevoel, hij is een zedelijke
verbintenis. De leer der “burgerlijke gezelschappen” doet
o. a. recht wedervaren aan de corporaties van burgers. Ook de leer der
standen (die samenhangen met hun beroep: voortbrengende- nijverheids-
en denkende stand) vindt zijn behandeling. Familie en burgerlijke
samenleving vinden hunne vereeniging in den staat, wiens beste
regeeringsvorm de grondwettelijke, erfelijke monarchie is. Na Hobbes
heeft misschien geen denker zoo grooten eerbied voor den staat
gekoesterd als Hegel. Zooals een staat is, moet hij op dat oogenblik
zijn. Evengoed als men van de natuur toegeeft, dat men haar nemen moet
zooals zij is, moet men dat ook met den staat doen. De Idee heerscht
ook in dit gebied, ook hier is de werkelijkheid niet van de rede
verlaten, ook hier is het werkelijke redelijk.

Men moet den staat als historisch geworden beschouwen, niet wijzer
willen zijn dan de rede, die zich in den staat heeft ontwikkeld. Geen
wijsbegeerte kon ons leeren, hoe de wereld zijn moet: zij komt daarvoor
steeds te laat. “Eerst als de schemering begint, vangt
Minerva’s uil aan te vliegen.”

De geschiedenis is niet anders dan het proces, dat
de werkelijkheid doorloopt, om tot den staatsvorm
te komen: Inderdaad is hier een grandioose opvatting. Elk volk is
slechts een punt van de lijn, een ontwikkelingsmoment. Groote mannen
dienen slechts, om de ontwikkeling mee te verwezenlijken; het is de
list van de Rede dat zij hen daarvoor gebruikt, terwijl zij hun eigen
belangen meenen te dienen. Maar alles gaat naar het ééne:
de vrijheid. Bij de ruwe Oostersche volken acht zich slechts
één vrij: de despoot, die over allen regeert. In de
Grieksche en Romeinsche republieken zijn meerderen vrij, het
Christendom maakt allen vrij. In ieder dezer drie groote perioden zijn
weer onderafdeelingen te onderscheiden. In de geschiedenis der
Oostersche volken komt eerst met de Perzen een waarachtige staat met
een despoot. Het is de knapenleeftijd der menschheid. Griekenland is
het land, waar de menschheid haar jongelingsleeftijd doorloopt in
vreugde aan leven en aan schoonheid. Maar noch hier, noch in Rome is de
vrijheid in aller bewustzijn: er zijn nog slaven. Jezus brengt een
persoonlijke vrijheid, de Germanen een politieke. Nu is de menschheid
in haar kennende grijsheid, de tijd der volkomen rijpheid, waarin de
mensch “na volending van zijn levensloop in zichzelf
terugkeert.” Van de komst van Christus tot 1820 moet de
menschheid nog door verschillende stadiën: Karel de Groote,
’t leenstelsel, de reformatie, enz.











§ 21. Het systeem.
(Vervolg).




De absolute geest.

Subjectieve en objectieve geest vinden weer hunne hooger eenheid in
den absoluten geest. In dezen zijn de tegenstellingen van
subject en object, denken en zijn opgeheven. Het absolute
aanschouwt zich zelf in de kunst, stelt zich zelf
voor in de religie en denkt zich, begrijpt zich in
begrippen, in de wijsbegeerte.

[image: HEGEL’S SYSTEEM.]
HEGEL’S SYSTEEM.





Kunst.




De kunst kan zich hoofdzakelijk in
drieërlei vorm openbaren. Eerst symbolisch. Dan heeft de
vorm de overhand op den inhoud, op de idee, die uitgedrukt moet worden.
Deze wordt slechts vermoed. Is er volkomen harmonie van beide, dan
ontstaat vervolgens de klassieke kunst, die de schoonste is,
maar toch nog onder moet doen voor de derde trap, de romantische
kunst, waarin de zinnelijke verschijning op den achtergrond treedt en
de geestelijke, innerlijke zijde meer optreedt.

Elke kunst kan de drie vormen vertoonen, maar de architectuur is
toch in hoofdzaak symbolisch, de beeldhouwkunst klassiek, de muziek en
schilderkunst romantisch. De poëzie is de alles in zich sluitende
kunst.







Godsdienst.




Op godsdienstig terrein nam Hegel ook zijn eigen
standpunt in. Hij verwierp het dogmatisch orthodox geloof, dat aan de
letter vasthield. Maar ook het rationalisme bevredigde hem niet en de
op gevoelsgronden berustende theologie van Schleiermacher was hem
onaannemelijk. De religie is een zich in beelden voorstellen van het
Absolute. Dat begint met de oostersche natuurgodsdiensten, waarvoor nog
weer een lager trap ligt van afgodendienst, toovenarij. Hooger dan de
oostersche (Chineesche, Bramaansche, enz., die ieder hun eigen kenmerk hebben) staan de religies
der “geestelijke persoonlijkheid,” der “vrije
subjectiviteit,” die van de Joden (verhevenheid), Grieken
(schoonheid), Romeinen (nuttigheid). De absolute religie van ’t
Christendom volgt hierop. De dogma’s van het Christendom laten hunne wijsgeerige verklaring
toe. Zij zijn allegorisch te interpreteeren.

Hegel roemt, dat hij goed Lutheraan en Christen is. De menschwording
van Jezus, zijn zoendood beteekent, in wijsgeerige spraak overgezet:
God gaat in de zondige wereld, hij negeert zichzelf. De menschwording
van Christus is de zelfnegatie van het Absolute. De negatie dezer
negatie is Christus’ Lijden, Dood en Opstanding. God was
God-mensch geweest en wordt weer God: vereenigt daarin zijn god- en
mensch zijn.







Wijsbegeerte.




Ten slotte blijft er over, deze ontwikkeling in
begrippen te denken: Het Absolute begrijpt zichzelf. Dit is filosofie.
Het begrijpen der geheele ontwikkeling haar taak. Ook de filosofie
doorloopt stadiën. Van de Eleaten af, die het zijn opstelden, over
Heraclitus (worden), Atomisten (an sich
zijn), Plato, Aristoteles (begrip), Cartesius (bewustzijn), Kant-Fichte
(zelfbewustzijn) loopt de lijn tot Hegel, waar het Absolute zich zelf
kent. Zijn leer is de sluitsteen der filosofie. Elke filosofie is de
begripmatige uitdrukking van haar tijd, treedt als bezinning over den
tijd op, als de tijd rijp is en klaar, om overwonnen te worden. De uil
vliegt als de morgen daagt: de zelfbezinning begint als een andere tijd
aanbreekt.











§ 22. Hegel’s
school.




Toen Hegel stierf waren er tal van leerlingen, die den
vereerden meester aanhingen. Maar weldra zou blijken, dat niet allen
eenstemmig dachten. Er kwam een splitsing, voornamelijk door de
verhouding tot den godsdienst teweeggebracht. Hegel had gezegd, dat de
religie opgeheven is in de wijsbegeerte, die wel
denzelfden inhoud heeft, maar zich deze niet voorstelt, doch hem in
begrippen uitdrukt.

Sommigen nu, de behoudende richting, later de rechterzijde genoemd,
legden nadruk op het gelijke van den inhoud: zij wilden
den godsdienst handhaven. Anderen daarentegen schonken de meeste
aandacht aan den anderen vorm: zij wenschten de religie op te
heffen. Zij vormden de radicale vleugel, later de linkerzijde
genoemd.

In het bizonder nu gold dit verschil drie kwesties: God, Christus,
Onsterfelijkheid.

Had Hegel bijv. aan een persoonlijke onsterfelijkheid geloofd? Had
hij een theïstisch godsbegrip verkondigd, een persoonlijken God
geleerd? Of was de rede, allen menschen gemeen, slechts het
onsterfelijke?
Was zijn godsbegrip pantheïstisch?

Maar ook ten opzichte der wijsbegeerte kon men twee kanten uit. Men
kon meenen, dat bij Hegel haar ontwikkeling was afgesloten, dat in zijn
stelsel het Absolute zich zelf had herkend. Maar men kon ook,
Hegel’s dialectische methode aanvaardend, de ontwikkeling na hem
voortzetten, tegen hem handelen, zooals hij zich verhouden had
tegenover de hem voorafgaande denkers, hém opheffen, zooals hij
hún opgeheven had.

Tusschen die rechter- en linkerzijde nu stond een centrum in. De
mannen daarvan hebben zich groote verdiensten verworven. De
geschiedenis werd druk door hen beoefend: van Hegel hadden zij geleerd,
dat historie iets anders is dan feitenopsomming. Zeller verwierf zich
groote verdienste voor de geschiedenis der Grieksche filosofie. De
onlangs overleden Kuno Fischer, (geb. 23 Juli 1824) schreef de
uitvoerige geschiedenis der nieuwere wijsbegeerte en was langen tijd de
roem der Heidelbergsche universiteit. Hij zag in filosofie de
geschiedenis der filosofie en wist die zoowel in zijn werken als
voordrachten met grootsche lijnen en groote kennis te teekenen. Aldus
zingt Liebmann hem toe:


“Dit alles1 leert gij; luistrende
jongrenschaar

Volgt de welsprekendheid, uwen lippen ontvloeid,

Zij leert, verwondert zich, ziet zich opnieuw

Der menschheid hoogste gedachten verjongen.



De zoogenaamde Hegelsche linkerzijde verdient dien
naam niet; zij is van Hegel wel uitgegaan, maar heeft zijn leer
verlaten. Op Marx en Lassalle die er ook toe gerekend worden, komen we
terug in het hoofdstuk over Socialisme en Individualisme. Hier spreken
wij over twee denkers, die zich vooral op godsdienstig gebied hebben
bekend gemaakt. Strauss en Feuerbach.



Strauss.




Strauss (1808–1874) studeerde eerst theologie te
Tübingen, gaf in 1835 een leven van Jezus
uit, dat groot opzien baarde en de splitsing in de school bracht. Hij
ontkent daarin, dat wij den historischen Jezus zouden kennen, wij
kennen den Christus van ’t geloof. Hij verwerpt echter het
dilemma, waarvoor de orthodoxie hem zou willen plaatsen: het
bijbelverhaal te gelooven of voor bewust verzinsel te houden. Hij ziet
er mythen in, waarin in historisch kleed bovenzinnelijke feiten zijn
uitgedrukt. Niet Jezus, maar de zich ontwikkelende menschheid is de
god-mensch: op haar past eerst de idee van deze.

Dezelfde kritiek, die hij op de leer van Jezus toepaste, oefende hij
later uit op de dogma’s van het christelijk geloof. Verzoening
tusschen gelooven en weten wordt verworpen. Langen tijd heeft Strauss
zich meer met literairen arbeid bezig gehouden.
Zoo schreef hij o. a. een bekend werk over Voltaire. Op zijn ouden dag,
in 1872 deed hij de wereld nog eens opzien door zijn werk: Het oude en
het nieuwe geloof. Hij stelt de vraag, of de beschaafden van dien tijd
zich nog Christenen mogen noemen, welke vraag ontkennend wordt
beantwoord. De beschaafde weet, dat niet onthouding, vlieding der
wereld en armoede die door het Christendom worden geleerd, de hefboomen
der beschaving zijn; maar humaniteit en vooruitgang komen van kunst,
wetenschap, rijkdom, productie. Wij willen niet als het christendom
tweeheid van wereld en God, schepping en schepper, want, daar het
levensproces begin noch einde heeft, hebben wij geen Schepper
noodig.

Maar wordt nu de vraag gesteld of wij nog godsdienst hebben, dan
luidt het antwoord bevestigend. Immers, wij bezitten een gevoel van
afhankelijkheid tegen het Al. Dat bewustzijn oefent grooten invloed uit
op onze zedelijkheid. Het vormt onze religie, die niet onder de vormen
der kerk wordt gebracht. De koude godsdienstvormen bieden niets voor
het gevoel en de fantasie. Maar door deelneming aan de belangen van
staat en menschheid, door de kunst, in ’t bizonder door de
muziek, verkwikken we onze ziel, verheffen we ons. Zoo keert de oude
Strauss tot de opvatting terug van zijn jeugd: een eeredienst van
’t genie, door onzen da Costa geteekend:


Zie hier uw goden: Kunst, Kracht en Industrie!

En voorts geen eerdienst meer dan de eerdienst van
’t Genie!









Feuerbach.




Ludwig Feuerbach, zoon van een zeer beroemd
rechtsgeleerde, broer van een schilder van naam werd 1804 geboren.
Aanvankelijk voor theologie studeerende, brengen Hegel’s colleges
hem tot de studie der wijsbegeerte. Hegel noemt
hij zijnen tweeden vader. In 1830 geeft hij zijn gedachten over dood en
onsterfelijkheid uit. Reeds uit dien tijd dateeren de eerste
verschijnselen, die wijzen op een scheiding van Hegel. Nadat hij een
poosje in Erlangen had gedoceerd, ging hij in Bruckberg wonen, waar
zijn vrouw aandeel in een fabriek had. Hier heeft hij 25 jaar gewoond
en veel geschreven. In 1841 kwam uit: “Het wezen van het
Christendom” waarin hij wel de dogma’s zeer scherp
critiseert, maar zich sympathiek verhoudt tegenover de gevoelens,
waaruit ze ontstaan zijn.

Langzamerhand ging de fabriek slecht. Ten slotte zag Feuerbach zich
genoodzaakt naar een andere plaats te verhuizen, waar hij al den last
van geldzorgen ondervond en verstoken was van wetenschappelijke
hulpmiddelen.

Toen zijn benarde omstandigheden bekend werden, werd er veel moeite
gedaan in en buiten Duitschland, om iets voor hem te doen en bij zijn
begrafenis in 1872 bleek, dat de man, schijnbaar langen tijd vergeten,
vereerders en vrienden had. Een voortreffelijke lijkrede van Scholl
schilderde voor ’t eerst de beteekenis van Feuerbach.

Ten opzichte der religie leert hij, dat de mensch God maakt.
God is het ideaal, dat wij ons, buiten ons, verwezenlijkt denken. In
hem leggen wij onze wenschen, onze hoop, ons verlangen. Wat de mensch
looft en prijst is God, wat hij verwerpt is het goddelooze. God is het
boek, in hetwelk de mensch zijn hoogste gevoelens en verlangens
geschreven heeft. De hemel van den mensch is een
“bloemlezing,” ontstaan door eenige uit al de bloemen der
wereld te kiezen. Zoowel van den hemel van den beschaafde als van den
natuurmensch geldt dit. Uit den God en den hemel van den mensch
kan men zijn beschaving leeren kennen.

De goddelijke eigenschappen zijn die, welke de mensch op een gegeven
ontwikkelingstrap het hoogste schat. Dat God persoonlijk gedacht wordt
beteekent dat persoonlijk leven het hoogste is. God is liefde! Niets is
er, dat een liefdevol gemoed overtreft. Jezus, God heeft geleden!
Lijden voor anderen is schoon.

“De God der christenen is een traan van liefde, in stille,
diepe verborgenheid geschreid over de ellende der menschen.”

Onze God is ons ideaal, buiten ons als werkelijk bestaand geacht.
Tegenover dat ideaal gevoelen wij ons, met onze kleinheden en
onvolmaaktheden nietig, vergetend, dat God ons eigen goede zelf, zeer
vergroot, is.

Ook de kerkelijke sacramenten als doop en avondmaal hebben hunne
beteekenis, zij doen ons zien, van hoe groote, zedelijke beteekenis ook
brood en wijn en water zijn.

Alles, ook het geringste, wordt geadeld.

Hier treft Feuerbach samen met het Calvinisme, dat ook overal de
eere Gods zoekt. Treffend is zijn sluiting:

“Heilig zij ons daarom het brood, heilig de wijn, maar ook
heilig het water. Amen!”

Op wijsgeerig gebied nadert Feuerbach later zeer tot het
materialisme, maar hij is er geen aanhanger van geworden. Hij wil n.l.
niet van de stof uitgaan maar van de gewaarwording. Deze is hem het
eerste, zoowel op het gebied der kennistheorie, als op dat der
metafysica. Zeer scherp echter weet hij zijn standpunt niet af te
bakenen tegenover het materialisme en voor de beteekenis van onzen
lichamelijken toestand voor den geestelijken, heeft hij veel oog.
Treffend komt dit uit in een bespreking van een
werkje van Moleschott: “De leer der voedingsmiddelen is van
groote zedelijke en staatkundige beteekenis. De spijzen worden tot
bloed, het bloed tot hart en hersenen, deze tot stof voor gedachten en
gevoelens. Het voedsel van den mensch is de grondslag voor zijn vorming
en opvoeding. Wilt gij het volk verbeteren, zoo geef het in plaats van
uitroepen tegen de zonde, beter eten. De mensch is, wat hij
eet.”



Strauss en Feuerbach hadden zich van Hegel afgewend. De volgende
tijden, die een honger hadden naar feiten, waren der speculatieve
filosofie weinig gezind. De reactie, de moedeloosheid na het jaar 1848,
dat zoovele illusies van vrijheid en vooruitgang had opgewekt, die nu
niet vervuld waren, maakte de menschen meer geschikt om
Schopenhauer’s pessimisme te waardeeren. Toch bleef, zij het op
menig punt onbewust, Hegel’s geest werken. In het begin der 20ste
eeuw kwam in ons land zijn leer tot meer aanzien en vond geestdriftige
aanhangers door het optreden van den Leidschen hoogleeraar Bolland.







Bolland.




Gerardus Johannes Petrus Josephus Bolland werd 9 Juni
1857 te Groningen geboren. Zijn vader overleed vroeg. Zijn moeder
voedde hem op in ’t katholieke geloof, dat hij later verliet. Na
verschillende lotswisselingen was hij onderwijzer in Groningen en
Katwijk, studeerde dan te Jena in de Engelsche taal, werd leeraar in
die taal aan het gymnasium Willem III te Batavia. Hier werd zijn lust
tot de studie der wijsbegeerte opgewekt en aanvankelijk sloot hij zich
aan bij Von Hartmann. In 1896 kwam hij als opvolger van Land als
hoogleeraar in de wijsbegeerte aan de Leidsche hoogeschool,
vooral door toedoen van zijn ouden beschermer
Prof. Cosijn en den minister Mr. S. van Houten.

Bolland, man van machtige welsprekendheid, groote kennis (bijv. op
theologisch en taalkundig gebied), vurige kracht, onverschrokken
waarheidsliefde en moed, wist een schare jongeren om zich te verzamelen
en trok ook in andere academiesteden veel belangstelling, met name in
Utrecht, Amsterdam en Delft.

Allerlei stelsels van wijsbegeerte overdacht hij. Bij geen vond hij
vrede. Hij kwam ten slotte tot de bestudeering van Hegel’s werken
zelf, die hij tot dusver alleen had leeren kennen uit geschiedenissen
der wijsbegeerte, uit overzichten van anderen. Na aandachtige studie
bleek hem, dat hij toen de gezochte waarheid had. Sedert tracht hij de
methode van Hegel ingang te doen vinden en leidt zijn leerlingen op tot
verstaan van den meester, tegenover wien hij zich overigens zelfstandig
verhoudt.

Bolland heeft sommige werken van Hegel opnieuw uitgegeven en van
kantteekeningen voorzien. Van zijn eigen werken noemen wij zijn
standaardwerk: “Zuivere Rede.” Zijn artikelen werden meest
opgenomen in de Nieuwe Gids of Het Tweemaandelijksch Tijdschrift. Als
inleiding tot de lectuur zijner werken leenen zich het best de
gestenografeerde verslagen van redevoeringen: het gesproken woord wordt
geprezen boven zijn geschreven, al wordt ook hier van getuigd:
“hij doet de wijsheid Nederlandsch spreken, en hoe meer hij zijn
hoogtepunt nadert, hoe meer hem dit gelukt.” Bolland heeft zich,
behalve met wijsgeerige, ook met maatschappelijke en theologische
vraagstukken beziggehouden. Sommige artikelen lokten hevig verzet uit
(kwestie Schaepman-Bolland over Petrus en Rome). Een met veel liefde
geschreven studie over leven, persoonlijkheid en werken, geeft Dr. J.
A. van den Bergh van Eisinga in “Mannen van
Beteekenis,” Deel XXXVIII, afl. 5.


Opm. Van de geestverwanten van Bolland zijn te
noemen de gebroeders Van den Bergh van Eisinga. De een, zijn biograaf,
trad als privaat-docent te Utrecht op met een rede over allegorische
interpretatie en in diens preekenbundel: “Rust een weinig,”
geeft Bolland een voorbeeld van een gebed voor de gemeente. Toen Prof.
Jelgersma een open brief aan zijn collega schreef, vatte o. a. Grondijs
de pen op om zijn meester te verdedigen. In het laatste tiental jaren
staat Bolland, meer dan hem zelf lief is, in het brandpunt eener
opmerkzaamheid, die niet zelden meer bijkomende bijzonderheden dan zijn
eigenlijke leer en werk betreffen.




















1 De
geschiedenis der wijsbegeerte, in korte trekken
weergegeven. ↑









HOOFDSTUK VIII.

 Schopenhauer.






§ 23. Leven en
Persoonlijkheid.






Inleidende opmerkingen.




Het romantisme had, in afkeer van den tijd der
verlichting, nieuwe idealen gezocht. Aan de aufklärung had
historische zin ontbroken, het romantisme leefde gaarne in ’t
verleden. Zijn dichters zongen van voorbijgeganen tijd en voelden zich
thuis in ridderburcht of middeleeuwsche stad. Zijn denkers hadden de
groote beteekenis der historische ontwikkeling begrepen en Hegel was
tot een machtig stelsel gekomen van geschiedkundige ontwikkeling.
In die ontwikkeling leerde het Absolute zichzelf kennen. De historie
was ontwikkeling; voortgaande, voortschrijdende tot hooger. Zij had
beteekenis, zij had een eenige beteekenis. Wie geloofde aan, wie
overtuigd was van dien ontwikkelingsvoortgang, mocht hoopvol op
’t leven zien. Waar de werkelijkheid niet zonder Rede was, daar
was zij nooit te verwerpen. Zoo kon er zekere tevredenheid met het
bestaande komen: Hegel was verzoend, Hegel was het eens met den
Pruisischen regeeringsvorm. 

De speculatieve wijsbegeerte had in Hegel haar toppunt bereikt: de
methode was aangegeven, de door het Absolute doorloopen
ontwikkelingsgang gevonden, ja, het eindpunt bereikt. De religie
was geen vijandige macht voor het weten, veeleer lager trap, waarop de
absolute geest zich bevond. De mensch vond zijn bestemming, zijn plicht
in de zedelijkheid, die hem bond aan de gemeenschap van andere
redebegaafde wezens.



Scherp tegenover deze wijsbegeerte staat nu Schopenhauer. Geniaal
gevoelsmensch en toch “zonder hart,” grillige
persoonlijkheid, vat vol tegenstrijdigheden, ontwerpt hij een stelsel
van wijsbegeerte, dat,—gedragen als het is door één
persoonlijkheid, doorleefd en zelf ervaren als het is door een rijken
geest,—een eenheid is, en toch door de kenmerken dier
persoonlijkheid, grillige overgangen, onverzoende tegenstrijdigheden
bezit en den invloed van vele denkers toont ondanks de
oorspronkelijkheid. Hoe geheel andere persoonlijkheid dan die van
Hegel, welk een andere vorm van werk. Het staat er ook in leer
tegenover. Het leert het onredelijke, het irrationeele der geschiedenis
en der werkelijkheid, eerder schepping van den duivel, dan
zelfverwezenlijking der Rede. Verdere ontwikkeling brengt niet tot
grooter geluk: elke schrede verder doet meer de ellende, den jammer, de
onredelijkheid der wereld inzien. Schopenhauer wordt de vader van het
pessimisme in de 19de eeuw. Hij staat tegenover Hegel, tegenover den
mensch, en, als we zullen zien, tegenover den denker. Toch behoort ook
hij nog tot het tijdperk der speculatieve wijsbegeerte. Door den tijd,
waarop zijn hoofdwerk verschijnt (1819). Door een gelijken
voedingsbodem. Hij heeft Kant bestudeerd, hij heeft Fichte gehoord, met
Hegel gedebatteerd. Door zijn hoofdbeginsel, om van uit het subject,
uit de bewustzijnhebbende persoonlijkheid, de
wereld te verklaren.

Toch duidt Schopenhauer ook over dezen tijd heen. De groote denkers
ervan zijn voor hem opsnijders, “windmakers;” kritische
geesten als Herbart pedanten. Hij hecht aan ervaring.

Hij wordt niet gelezen. Eerst, als de glorie der speculatieve school
voorbij is, wordt hij bekend. De Hegel’sche school heeft zich
gesplitst. Het vertrouwen is gedeeltelijk geschokt, de belangstelling
gedoofd. De stem van den meester, wiens werken onduidelijk zijn, klinkt
niet meer. De politieke toestanden veranderen. Het besef wordt levendig
in vele Duitsche hoofden—nog meer wordt het gevoel wakker in vele
harten—dat er één eenig Duitschland hoort te zijn,
vrij van Middeleeuwsche vorsten, krachtig door volksvrijheid en
invloed. De Februarirevolutie van Parijs slaat over naar Weenen,
Berlijn. Hoop van beter tijd vertoont zich. Grondwetten komen, beloften
worden gedaan. Een groot Duitsch rijksparlement daagt in Frankfort. De
schoone droom zal in vervulling gaan. IJdele verwachting. In Frankrijk
komt de rust. Hongarije wordt bedwongen, zij het in bloed, Weenen tot
rust gebracht. Duitsche vorsten en vorstjes gevoelen zich weer zeker.
Het oude gaat, zij ’t met wijziging, zijn gang. Ontgoocheling
komt. “Neen,” zucht de ontmoedigde, “de wereld is een
jammerdal.” De denker, die dit verkondigd heeft, vindt bijval.
Oorzaak van allen bijval is homogeniteit, heeft hij zelf gezegd en
ondervonden. Na 1850 ongeveer begint zijn roem. Op het midden der eeuw
oefent Schopenhauer zijn invloed uit, niet alleen op de wijsgeeren van
’t vak, maar ook op tal van niet-geschoolden. Nederland leest hem
gretig. Zijn pessimisme sluipt in veler harten in. Naklanken
vindt men er in literair werk der laatste
tientallen jaren. Schopenhauer heeft naast speciaal wijsgeerige,
algemeene cultuur-beteekenis. Hij behoort tot de meest gelezene
schrijvers. Dit rechtvaardige een eenigszins uitvoerige behandeling,
ook van zijn leven en persoonlijkheid, die zoo grooten invloed
uitoefenden op zijn leer. Fichte’s woord, dat het er van afhangt,
welke mensch men is, wat voor filosofie men heeft, schijnt voor
Schopenhauer geschreven.







Leven.




In Danzig werd Schopenhauer den 22sten Februari 1788
geboren als zoon van een rijken, aanzienlijken koopman van Hollandsche
afkomst. Zijn vader was een man van somberen aard, onderhevig aan toorn
en angstbuien, van prikkelbaar gestel, al wist hij zich te bedwingen.
Een wereldburger, die zijn zoon in het groote boek der wereld wilde
laten lezen, hem veler landen spraken laten leeren en hem Arthur
noemde, omdat die naam in vele talen gelijk bleef. Zijn vrouw had den
veel ouderen man meer om zijn geld en de aangename positie, die hij
haar kon verschaffen, getrouwd, dan uit liefde, en op een behaaglijk
landgoed leefde zij een idyllisch-achttiende eeuwsch leven met hondjes
en mooie lammetjes. Zij was een opgewekte, geestige, vroolijke, ietwat
lichthartige vrouw, graag de zonzijde van ’t leven zoekend.

Toen Danzig, eerst een vrije stad, bij Pruisen kwam, trok de familie
naar Hamburg. Arthur’s vader wilde republikein blijven. De ouders
reisden met hun kind in Frankrijk en Engeland. Zoo kende Schopenhauer
later, (beter dan de meeste Duitschers) zijn Fransch en Engelsch
uitstekend, en van rijke belezenheid getuigen zijn werken.

Op een school in Hamburg werd Schopenhauer voor den handel opgeleid
en in Hamburg bleef hij werkzaam, toen zijn moeder, na den
dood des vaders, naar Weimar trok, waar zij weldra een gevierde
persoonlijkheid werd. Op haar theeavonden kwam Goethe en met hem kwamen
tal van anderen.

Op 17-jarigen leeftijd komt er een keer, voor altijd beslissend.

“Op mijn 17de jaar, zonder alle schoolgeleerdheid, werd ik
door de ellende des levens zoo aangegrepen als Boeddha in zijn
jeugd, toen hij ziekte, ouderdom, smart en dood zag.

“De waarheid, welke luide en duidelijk uit
de wereld sprak, overwon weldra de ook mij ingeprente Joodsche1
dogma’s en mijn slotsom was, dat deze wereld niet het werk van
een algoed wezen kon zijn, maar veeleer dat van den duivel, die
schepselen in het aanzijn had geroepen, om zich in den aanblik hunner
ellende te vermeien. Daarop wezen de feiten en het geloof, dat het zoo
was, kreeg de overhand.”

Deze gemoedsstemming was hem altijd min of meer eigen geweest. Met
zijn moeder door Frankrijk reizende, had hij niet kunnen genieten van
het schoone van het landschap, daar hij telkens moest denken aan het
ellendige leven van de bewoners der hutten.

Zeer werd Schopenhauer’s pessimistische stemming verscherpt
door den strijd tegen de ontwaakte hartstochten. Hij schijnt een zeer
sterk zinnelijk gestel gehad te hebben, heeft nooit anders (schrijft
hij zelf) dan lichamelijke liefde voor een vrouw gevoeld, en kon op
zijn ouden dag welsprekend-ontroerd getuigen van het geluk, bevrijd te
zijn van den boei der zinnelijke aandriften2. Bekend is
zijn vers:


O Wellust, o Helle,

O zinnen, o liefde.

Niet te bevreed’gen,

En niet te verwinnen.

Gij hebt mij getrokken

Uit hoogten des hemels,

Mij nedergeworpen

In ’t stof dezer aarde.

Daar lig ik in boeien.



Zijn aandrang om te studeeren werd steeds sterker.
Eindelijk kreeg hij verlof. In korten tijd was hij voorbereid voor de
universiteit, waar hij eerst medicijnen studeerde. Weldra trok de
wijsbegeerte zijn aandacht. Hij studeerde Kant, Plato. In beiden
waardeerde hij, dat ze een scheiding hadden gebracht: de eerste
tusschen de wereld der verschijnselen, de phenomenale wereld, en die
der dingen op zich zelf, de noumenale; de tweede tusschen de eigenlijk
alleen bestaande wereld der ideeën, en die van den schijn, de doxa
(I, 97, 98). Die scheiding komt overeen met het dualisme van eigen
persoon: hij ervoer bitter en pijnlijk den afstand tusschen de wereld
der ideeën en die der grove zinnelijkheid. Ook de leer der Hindoes
bestudeerde hij en in ’t Christendom en in ’t Boeddhisme
stelde hij ’t hoog, dat zij beide meer spraken van een
verlosser, dan van een schepper. In 1813 trok hij niet
mee uit ten strijde. Hij had besloten om het leven, dat een
onaangenaam ding was, aan studie te wijden. In de stilte van Rudolstadt
voltooide hij zijn dissertatie, een werk van groote beteekenis voor de
kennistheorie: “Over den viervoudigen wortel van de stelling van
den voldoenden grond.”

Met Kant erkent hij, dat onze kennis een bepaalden vorm
heeft, die ligt in de inrichting van onzen geest en niet afhangt van de
dingen buiten ons. Het is echter niet noodig, verschillende vormen aan
te nemen: wij kunnen met één vorm uitkomen, die reeds bij
Kant een voorname plaats innam: de oorzakelijkheid, den voldoenden
grond.

Geen onzer voorstellingen bestaat op zich zelf. Ze zijn allemaal
verbonden en steeds is de voldoende grond het beginsel waarnaar die
voorstellingen zijn verbonden. Maar aangezien deze laatste van
verschillenden aard kunnen zijn, vertoont de voldoende grond zich ook
in verschillende vormen.

Allereerst kunnen wij ’t oog wenden op de gewone feiten der
ervaring, op de aanschouwingen: een dolksteek doodt een man. Dan is er
te spreken van oorzaak en gevolg. Ook de zuivere
aanschouwingen, de voorstellingen van ruimte, kunnen met elkaar in
verbinding staan. In een driehoek hebben we gelijke hoeken, als er
gelijke zijden zijn. Hier is de grond voor de gelijke hoeken het
aanwezig zijn van gelijke zijden. Hier is geen voorafgaan en volgen,
zooals bij oorzaak en gevolg: hier is gelijker tijd bestaan. De
voldoende grond vertoont zich hier als zijnsgrond. Aan onze
wilsbesluiten gaat overleggen vooraf. Het op reis willen gaan is bijv.
verbonden met de voorstelling van het leerzame of het genoeglijke van
zoo’n reis. Die voorstelling treedt als beweegreden, als
motief op. Ook hier is voorafgaan en volgen, maar
niet als bij de oorzaak, in de stoffelijke, doch in de
geestelijke wereld. Wanneer ik redeneer, dan grond ik mijn
gevolgtrekking op voorafgaande stellingen. Zeg ik: 2 dezer boekjes
kosten 80 cent, dan is dat gegrond op het feit, dat één
boekje 40 cent kost. Dat is de kengrond van mijn latere
bewering. Kengrond en gevolgtrekking behelzen waarheden, die
tegelijkertijd bestaan. Wil ik een oordeel waar noemen, dan moet
daar een voldoende grond voor zijn, die in dit geval de kengrond
is.

In vierderlei vorm treedt de voldoende grond dus op: als oorzaak,
zijnsgrond, motief, kengrond. We hebben gezien, dat Spinoza bijv. en
zijn tijdgenooten grond en oorzaak niet onderscheidden. (I, pag. 263).
Schopenhauer doet dit wel en het wordt hem tot verdienste gerekend.

“Voor het bizondere gebied der causaliteitstheorie ligt
misschien wel Schopenhauer’s grootste verdienste in de
verbetering der heerschende terminologie. Men zou verkeerd handelen
door deze verdienste gering te schatten.”——

“Geen enkele zijner theorieën misschien kan door de
latere wetenschap zonder voorbehoud worden overgenomen, maar veel van
hetgeen ons thans klaar voor oogen ligt zou ook verborgen zijn
gebleven, wanneer niet de flikkering van zijn genie de plaatsen had
doen kennen, waar voor den scherpen blik des onderzoekers het antwoord
op eeuwenoude vragen te vinden was.” (Heymans).

In 1819 komt Schopenhauer’s hoofdwerk: “De Wereld als
wil en verschijnsel.” Het trok geen aandacht. Een reis naar
Italië, met een zich weer geven aan het volle leven, volgde. Een
privaatdocentschap aan de universiteit te Berlijn bereidt
teleurstelling. Geen toehoorders voor de colleges, door den nog
onbekenden docent gezet op hetzelfde uur, waarop
Hegel zijn beroemde lessen over de logica gaf. De cholera drijft hem
uit Berlijn. Hij vestigt zich nu in Frankfort. Leeft daar van zijn
inkomen, niet zonder koopmanstakt (de uitdrukking is zacht), uit het
dreigend failliet van een handelshuis gered. Eenzaam, regelmatig,
weinig met menschen omgaand, voornaam als de zoon van den
patriciër uit een vrije rijksstad, verbitterd over zijn
miskenning, die hij houdt voor een samenspanning van jaloerschen, leeft
hij daar, tot in zijn levensavond nog de zon gaat schijnen. Zijn roem
komt op. Hij krijgt leerlingen. Zijn werken kan hij laten herdrukken.
Begeerig, elk droppeltje van den laten roem te genieten, vraagt hij
zijn leerlingen om toezending van alle beoordeelingen van zijn
werken.

In volle kracht nog, geestelijk en lichamelijk gezond, sterft hij
plotseling 21 September 1860.

De man, die van der jeugd af, den dood had gevreesd, had een zacht
uiteinde.

Naast de genoemde werken van Schopenhauer staan verhandelingen over
de ethiek. Populair, geestig en boeiend zijn vele opstellen uit de
Parerga en de Prolegomena. (Bundels Opstellen).

Schopenhauer is in zijn werken zichzelf: zij dragen een stuk
subjectief karakter. De goddelijke onpartijdigheid van den doctor
Angelicus, van Thomas van Aquino, de geslepenheid als van een kristal,
zooals bij Spinoza, is hem vreemd. Tal van uitvallen maken op ons den
indruk, niet van een wijsgeer te zijn. Een paar voorbeelden. Over
Hegel: “Daarom zou ik mijn scherpzinnige landgenooten aanraden,
dat, wanneer zij er weer trek in hebben een “alle-dagskop”
30 jaar lang als een grooten geest uit te bazuinen, zij toch niet
zoo’n bierhuishoudersphysionomie als Hegel had, kiezen
mogen, op wiens gezicht de natuur met haar
duidelijkste handschrift het haar zoo gewone
“alle-dags-mensch” geschreven had.” Over de vrouw:
“De vrouwen denken in haar hart, dat de bestemming van den man
is, om geld te verdienen, de hare daarentegen het er door te brengen,
indien mogelijk, reeds bij het leven van den man, maar minstens na zijn
dood.” Maar aan den moed, om zijn overtuiging eerlijk te zeggen,
ontleenen zijn werken een groote aantrekkelijkheid. En als Paulsen over
de eischen van den filosofischen stijl spreekt, zegt hij van
Schopenhauer: “Wanneer Schopenhauer anders geen verdienste had,
was het reeds niet gering te noemen, dat hij de mogelijkheid getoond
heeft, in de Duitsche taal diepe en oorspronkelijke gedachten klaar en
begrijpelijk en daarbij krachtig en indrukwekkend uit te spreken. Het
hangt ook samen met de eerlijkheid, het rechtuite van zijn denken.
Omdat het hem ernst is, wat hij te zeggen heeft, bittere, en dikwijls
grimmige ernst, behoeft hij niet aan de taal te knutselen; vandaar den
nadrukkelijken eenvoud van zijn stijl. Hij roemt ergens de reinheid,
den eenvoud der Grieksche wijsbegeerte, ’t zijn z’n eigen
deugden.”











§ 24. Leer.






Kennisleer.




Schopenhauer is het met Kant eens, dat wij van de
wereld slechts de verschijning kennen. De wereld is verschijnsel. Wij
ordenen de verschijnselen onder den voldoenden grond met zijn
vierledigen wortel. De gewaarwordingen, die ik krijg, betrek ik op een
oorzaak buiten mij, ruimtelijk van mij onderscheiden, in den
tijd gebeurende. De geheele wereld vertoont zich aan mij als een
stoffelijk gebeuren. Voor de wereld der verschijnselen geldt een materialistische verklaring. Maar
Schopenhauer is geen materialist. Het stoffelijke, de heele stoffelijke
wereld bestaat slechts als mijn voorstelling. Ik mag mijn spiegelbeeld
niet tot werkelijkheid en mij zelven niet tot het beeld maken. Achter
die verschijnselen nu zit nog een wereld der dingen an sich. Kant had
de kennis daarvan voor transcendent, de ervaring te buiten gaande,
verklaard. Geen zijner opvolgers uit de idealistische periode had dat
ook gedaan. Men had de geheele werkelijkheid uit den mensch willen
opbouwen. Ook Schopenhauer wil dit. Hij ziet een weg, om tot de wereld
der dingen an sich te komen. Wij moeten letten op ons eigen bewustzijn.
Daarin vinden wij een kern van het bestaande, het wezen, dat ook den
grondslag zal uitmaken voor onze beschouwing van het heelal, dat ook
daarvan als de innerlijke essence zal gelden. Wat vinden wij nu als
kern voor ons zijn? Den wil. Het wezen van de wereld is wil. De
wereld is wil en verschijning. Wat verstaat de denker onder den wil?
Het woord heeft een andere beteekenis dan gewoonlijk. Het is niet de
overlegging, de afweging van motieven, maar de drang, de drift die in
ons heerscht. Gevoelens van angst, vrees, hoop, verwachting worden ook
onder het begrip ondergebracht. Het wordt uitgebreid tot de natuur
buiten den mensch. Het wordt kracht. In het vallen van den steen ter
aarde, in het aantrekken van het ijzer door den magneet, openbaart zich
de wil.

Ons wezen is dus onze wil. Ons lichaam is niet iets, dat van dien
wil verscheiden is, maar is de uitwendige vorm waaronder zich de wil
objectiveert. In het bewustzijn gezien is er wil, van buiten lijkt dat
voor den toeschouwer het lichaam. Als ik dus mijn arm oplicht, is mijn
wil daar niet de oorzaak van: dat is mijn wil, van buiten
gezien. De bolle zijde van den lepel is niet de oorzaak van de holle.
Het is dezelfde, maar van een andere zijde bezien. A ziet bol, wat B
hol ziet. Elke drift objectiveert zich weer in bepaalde lichaamsdeelen.
De groote driften zijn die voor ’t zelfbehoud en voor ’t
behoud der soort. De honger is objectief tanden, mond, slokdarm, maag,
enz. De geslachtsdrift de genitaliën.

De geheele natuur nu is een doorwerking van den wil, die van trap
tot trap stijgt, nergens rust heeft, maar steeds verder gedreven wordt,
rusteloos, eindeloos. Die blinde, irrationeele drang openbaart zich in
anorganische verschijnselen evengoed als in organische bij plant en
dier. Die drang neemt de kennis als middel in haar dienst,
en … ontdekt zijn eigen jammerlijkheid. Niet het intellect
is het eerste, maar de wil en daarna het verstand; de voorstellingen
zijn slechts middel van den wil, om zich beter te handhaven in den
strijd om het bestaan, waarin het één gedrang en gewirwar
is, waar de plant het water en de lucht verteert, de dieren dieren en
planten eten, de mensch water, lucht, plant, dier.

Maar als de wil zoover is, dat het bewustzijn is ontstaan, rust hij
niet. Hij bedriegt ons. Hij toovert ons voor, dat deze wereld
goederen van waarde bezit. Wij jagen ze na, om onszelf. Wij bereiken
ze, opdat hij besta. Wij meenen in de bevrediging van den heftigsten en
sterksten lust ons eigen genot te zoeken, wij doen den wil voortleven
in het geslacht. Wij hebben lief en meenen, dat het persoonlijke
neiging is. De wil voert ons die vrouw tegemoet, bij wie door ons het
beste nageslacht verwekt wordt. De oppervlakkige optimist, blijft in de
illusie leven, maar de pessimistische denker doorziet het bedrieglijk
spel en moet weigeren er aan mede te doen. Hij moet niet ja,
hij moet néén tegen het leven zeggen. Het leven is een
troostelooze zaak. De ervaring leert, dat het verdriet, het lijden de
overhand heeft op de vreugde. Vreugde is alleen iets negatiefs,
afwezigheid van kwaad. Gezondheid, jeugd, vrijheid, veiligheid, worden
eerst gewaardeerd, als ze ontbreken. Gewoonte stompt wel voor het
genieten af, maar als we de goederen niet meer hebben, is er nieuw
lijden. Het uitnemendste van het leven is lijden, moeite, verdriet,
angst. Hoe ons daaruit te redden? Hoe te ontkomen? Hoe is er verlossing
mogelijk?







Verlossing. Kunst.




De kunst verlost ons! Als wij ons verdiepen in een
kunstwerk, staat het rad van den tijd stil. Het willen houdt op. De
begeerte zwijgt. We zijn verlost van den blinden drang. Zeer hoog stelt
Schopenhauer onze Hollandsche schilderkunst, waarin alles zoo stil is
en vredig en rustig. Ook de muziek acht hij bizonder hoog. In de
melodie trilt als ’t ware het bewegen van den wil, zijn heffingen
en dalingen. De trillende snaar is de mensch zelf. Het kost echter
inspanning, om zoo tegenover de kunst te staan, niet ieder gelukt dat.
Ook is de verlossing, die de kunst geeft, maar tijdelijk. Er is een
blijvende, te vinden op den weg der heiligmaking, der onthouding van
het zinnelijke; der askese.

Schopenhauer komt hier tot groote bewondering voor de heiligen
zooals het Boeddhisme en het oudste Christendom die gekend hebben. Zij
hebben afstand weten te doen van wereldsche genietingen. Zij hebben
zich weten los te maken van de bekoringen der zinnen, van de verleiding
des vleesches. Zeker, zij vallen wel eens terug. Zelfkastijding wordt
dan geoefend. Langzamerhand stijgt de mensch tot een toestand waarin de drang tot zwijgen is
gebracht. Hij glijdt over in het Nirwana, een toestand die den nog in
het willen bevangene een niets-zijn toeschijnt. Graag gebruikt
Schopenhauer termen, aan het Boeddhisme ontleend.

Hij acht het niet noodig, dat de filosoof een heilige zij. Zijn taak
is, in heldere, strenge begrippen de wereld te denken, uit te drukken.
Hij vindt den heilige als hoogste ideaal. Hij buigt zich daarvoor in
deemoed. Maar voor zijn eigen persoon slaat hij misschien andere wegen
in.

Het is opmerkelijk dat Schopenhauer alleen oog heeft voor de
verlossing van het individu. Niet voor die van het menschelijke
geslacht. De geschiedenis, een blind alogisch spel, brengt die
niet.







Ethiek.




In de ethiek verkondigt hij het medelijden als
een oerphaenomeen. De mensch die lijdt, wordt zich bewust, dat hij
eenswezend is met andere menschen. Dat in hem zich dezelfde wil
openbaart. Wanneer wij een ander onrecht willen doen, gedreven door den
wil, worden wij ons bewust, dat de gepijnigde één is met
ons. Wij willen hem nu vreugde bereiden. Hoe kan dat? Alleen door
verdriet weg te nemen, lijden te verzachten. Medelijden is dus de
grondslag van de zedeleer.







Invloed.




Een eigenlijke school heeft Schopenhauer niet
gesticht. Toch was zijn invloed groot. Bij Hartmann en Nietzsche zullen
we dien ontmoeten. Het pessimisme wordt tot zijn radicaalste uiting
gebracht door Philips Mainländer, (Pseudoniem voor Philips Batz,
die leefde van 1841–1876), die in zijn boek “Filosofie der
verlossing” de wereld als de uiting van een stervenden God
beschouwde, die naar niet-zijn streeft. Hij beval den dood
van ’t ras door geslachtelijke onthouding of van ’t
individu door zelfmoord aan. Hij zelf koos consequent het laatste.

De studie der Oostersche wijsbegeerte wordt vooral beoefend door den
Kielschen hoogleeraar Deussen, die veel met Schopenhauer
overeenkomt.

En van de met hem verwante kunstenaars noemen we den grooten
operadichter Richard Wagner. Deze wilde Schopenhauer’s leer
laatste grondslag van alle verdere geestelijke en zedelijke cultuur
gemaakt zien. 















1
Schopenhauer beschouwde het Christendom als pessimistisch, het Jodendom
als optimistisch. ↑

2 Ik weet
niet, in hoeverre hier aan Schopenhauer’s invloed of
aan verwantschap met hem gedacht moet worden, maar het is opmerkelijk,
dat in onze tegenwoordige literatuur het thema van de scheiding van
geestelijke en lichamelijke liefde, van drift en sympathie, veel
voorkomt. En ook de schildering van het “leed van den
hartstocht” ontbreekt niet. Vooral de namen van Marcellus Emants
en den hem geestverwanten De Meester zijn hier te
noemen. ↑









HOOFDSTUK IX.

 Herbart.






§ 25. Leven,
Metafysica.






Inleidende opmerkingen.




De groote mannen van den tijd der speculatieve
filosofie waren Fichte, Schelling, Hegel. Met hen in sommige opzichten
verwant, maar een andere waarde aan ’t leven hechtend, was
Schopenhauer, wiens hoofdwerk wel in dezen tijd verschijnt, maar wiens
invloed in het midden der 19de eeuw begint. Fichte, en na hem Schelling
en Hegel, knoopten aanvankelijk bij Kant aan, maar waren eigen wegen
gegaan: zij hadden geacht, dat het mogelijk was het wezen der dingen,
niet alleen hunne verschijningen te kennen. En daartoe geraakt men niet
langs den weg der ervaring, maar langs dien der bespiegeling, die haar
uitgangspunt vond in den mensch zelf. De bouwers dezer systemen waren
koningen geweest in het rijk der gedachte. Hun roem had Schopenhauer
overschitterd. Hun faam had der menigte zoo in de ooren geklonken, dat
ook de namen van enkele anderen nauwelijks gehoord worden. Die denkers
hier bedoeld, waren mannen, die zich met de richting van hun
tijd niet konden vereenigen, die bezwaar hadden tegen “de
modefilosofie” als een hunner zeide, die zich meer aansloten bij
het criticisme van Kant.

Zij worden wel genoemd de mannen der oppositie tegen het
constructieve idealisme. Zij vertegenwoordigen de critische
onderstrooming in den idealistischen tijd.

Drie namen worden vooral genoemd: Beneke, Fries, Herbart. Liever,
dan van alle drie iets te geven, blijven wij wat uitvoeriger staan bij
Herbart. Hij is ongetwijfeld verreweg de belangrijkste van het drietal;
hij is tevens in ons land en in onzen tijd een zeer bekend denker,
vooral in de opvoedkundige wereld.







Leven.




Johan Friedrich Herbart werd als zoon van een
rechterlijk ambtenaar den 4 Mei 1776 te Oldenburg geboren. Zijn jeugd
was niet aangenaam: eigen lichaamszwakte, geen begrijpen van elkaar der
beide ouders. In 1799 komt hij in Jena. Na veel moeite verkreeg hij van
den vader, die liever een broodgevend beroep gekozen zag, verlof, om
althans voor een jaar wijsgeerige colleges te volgen. Onder den indruk
van Fichte, maar niet met blinde overgave. Critisch staat hij tegenover
diens opmerkingen bij een door hem ingezonden stuk, dat vragen en
zwarigheden behelsde. Schelling’s leer wordt gecritiseerd. Na de
universiteit huisonderwijzer in Zwitserland, waar hij Pestalozzi leerde
kennen. Had noch het opvoedkundig ideaal der nieuw-humanisten, noch dat
der aufklärung hem kunnen bekoren, was hij er tegen geweest, om
den kinderen de zaak zoo gemakkelijk te maken, gelijk de
Philantropijnen deden, in Pestalozzi’s opvoedkunde zag hij meer.
De kennismaking in Zwitserland is van blijvenden invloed geweest op
Herbart’s opvoedingsleer. 

In 1802 vestigt Herbart zich als privaat-docent in Göttingen.
Zijn leer is nu in hoofdtrekken klaar. Hij doceert niet alleen
wijsbegeerte maar ook paedagogiek. In 1805 wordt hij—geleerdheid
en bekwaamheid van doceeren stonden in goeden roep—buitengewoon
hoogleeraar met 300 thaler salaris. Dan in 1809 naar Koningsbergen.
Hier hoogleeraar op Kant’s katheder. Bemoeienis niet alleen met
de theoretische opvoedkunde, maar ook met practische opleiding van
aanstaande leeraren. In 1833 keert Herbart naar Göttingen terug
als gewoon hoogleeraar. Zich bezig houdend met zijn colleges en
studies, in ’t bizonder vervuld van zijn opvoedkundig streven,
bemoeide de in de politiek conservatief gezinde denker, zich weinig met
andere dingen.

In 1841 stierf hij. Herbart was een scherpzinnig denker, een groot
geleerde, een hoogstaande, nuchtere, bezonnen persoonlijkheid. Koel en
hoog op ’t eerste gezicht. Afkeerig van verkondigen van
subjectieve meeningen. Begaafd met groote liefde voor de waarheid, een
leven leidend van strenge plichtsbetrachting.







Uitgangspunt.




Herbart sluit aan bij Kant. Hij erkent ook, dat wij
alleen de verschijningen der dingen hebben. Het dogmatisme is door Kant
voor eeuwig vernietigd. Maar achter de verschijnselen ligt een ding an
sich. Voor Kant is dat een grensbegrip, voor Herbart is het iets meer.
Uit onze gewaarwordingen besluiten we tot het zijn. Zooveel
verschijning, zooveel verwijzing naar een zijn. Dat zijn, dat
werkelijke bestaat, er is iets werkelijks, iets “reaals.”
Herbart staat dus niet geheel op ’t zelfde standpunt van Kant,
hij noemt zich zelf ergens een Kantiaan van het jaar 1828: er was
vooruitgang sedert Kant. 







Tegenstrijdigheden.




De taak, die Herbart voor de filosofie acht weggelegd
is bearbeiding onzer begrippen. Deze zijn vol tegenstrijdigheden. Die
moeten verwijderd worden. En dit kan alleen door de leer van de realen.
Toonen we dit aan voor een paar begrippen, waarin Herbart
tegenstrijdigheden meent te ontdekken: verandering, ik, inherentie.

Daar is water. Dat bevriest en morgen is datzelfde water ijs. Hier
ligt een tegenspraak. Wij zeggen: er is hetzelfde water, A = A. Wij
nemen hier het identiteitsbeginsel aan. Maar tegelijkertijd zeggen wij:
A is vandaag water, morgen is A ijs, m. a. w. A is vandaag A, morgen
niet A. Dit strijdt tegen het grondbeginsel der contradictie: Iets kan
niet tezelfder tijd wèl iets en niet iets zijn.

Er ligt dus in alle verandering een tegenstrijdigheid.

Neem een horloge. Ge ziét het. Leg het voor uw oor. Ge
hóórt het. Betast het. Ge krijgt gewaarwordingen van
koude en gladheid. Ge hebt dus verschillende gewaarwordingen. Ge
betrekt die op één ding, het horloge. Dit is tegelijk
tikkend, glad, wit en koud. A is B, en C, en D. Het ding bezit een
veelheid van eigenschappen. Hier ligt een tegenstrijdigheid: het
inherentieprobleem.

Wij praten van onze ziel als van een eenheid. Het Ik denkt, doet,
begeert, voelt, enz.

Ook hier eenheid en veelheid. En wat is dit ik eigenlijk? Het ik
stelt zichzelf voor. Bepaal nu eens dat zichzelf, enz. Dat is weer dat,
wat zichzelf voorstelt. Om dus het ik te bepalen, moeten we tot in het
eindelooze teruggaan..

Ook hier dus weer tegenstrijdigheden.

Verandering-, inherentie- en ik-probleem eischen oplossing.








Oplossing.




Herbart neemt aan een “reale.” Als taak
der filosofen stelt hij, de tegenstrijdigheden uit de begrippen te
verwijderen.

Laat ons zien, hoe hij deze weet te doen verdwijnen door zijn leer
der realen.

Ziehier de grootsche hypothese, die herinnert aan de Eleaten,
Democritus en Leibniz.

De wereld bestaat uit ondeelbare, eeuwig gelijk blijvende, niet
verder deelbare, zichzelf handhavende “realen,” die ieder
weer hun eigenaardige eigenschappen hebben.

Niet oneindig, maar zeer groot, is het aantal realen.



Voor Democritus hadden er ook atomen bestaan. Maar hun verschil was
er een geweest van vorm en grootte. Het onderling verschil tusschen de
“realen” van Herbart is een qualiteitsverschil, een
hoedanigheidsonderscheid. Vandaar dat hij zijn leer betitelt als
qualitatief atomisme. Gevoeglijk zou zij ook te vergelijken zijn
met de leer der Eleaten. Dezen hadden het eenige, onveranderlijke
zijnde tegenover de wereld der verschijnselen gesteld, de wereld
waarvan we géén waarachtige kennis, slechts doxa, meening
hadden. Ook Herbart stelt eenige, onveranderlijke realen, geen zijnde,
maar zijnden. Zijn leer zou meervoudig Eleatisme kunnen heeten.

Die realen handhaven zich zelf. Zij willen blijven bestaan tegenover
storingen van andere verschijnselen. Alle gebeuren is een reeks
zelfhandhavingen van realen die met elkaar in betrekking komen. Wat is
nu verandering? Ik zie vandaag A, morgen A1, van A door een
verschil onderscheiden. Een reaal verandert niet. Maar tegelijk met A
neem ik nu het reaal B waar, en daardoor ontstaat het verschil.
Verandering bestaat dus eigenlijk niet. Alleen kan een
mensch zich met één reaal verschillende andere
samendenken. Vertoont zich een ding dus achtereenvolgens als A,
A1, A2, A3, dan moet er telkens een
andere samenvoeging van realen zijn die ik waarneem.

Een dergelijke oplossing nu wordt gegeven van het inherentie
probleem. Een ding, waarin ik verschillende eigenschappen waarneem, is
een verzameling van realen, elk met zijn eigen hoedanigheid.

Wat is ons ik? Niet anders dan een verzameling, een complex, evenals
een ding. Het ik-probleem valt onder het inherentieprobleem. “In
het ik is velerlei bijeen: deels een samengestelde voorstelling,
die echter niet nauwkeurig bepaald is, van datgene wat tot het
ik behoort, deels een nog veel grooter en meer en meer
aangroeiende kring van voorstellingen van andere zaken; en deze
onderscheiding geeft aanleiding om te spreken van een ik en van
een niet ik.”

En wat blijkt hieruit voor ons onderzoek? Dat men het ik kan
beschouwen als eene verbinding van vele en velerlei kenmerken; dat het
dus hoort in de rij der vroeger beschouwde dingen met vele,
veranderlijke kenmerken en dientengevolge valt onder het logisch
hoogere begrip van het ons bekende probleem der inherentie.

De geheele werkelijkheid bestaat dus uit realen die bij storingen
van buiten zich zelf handhaven. Alle gebeuren berust daarop. Alle
geschieden, alle verandering hangt dus af van de betrekking, waarin het
eene reaal staat tot het andere.

En door die verschillende betrekkingen aan te nemen, zijn
tegenstrijdigheden op te lossen, zijn de begrippen te bearbeiden. Het
doel der wijsbegeerte is bearbeiding der begrippen. Haar
methode die der betrekkingen.



Wij zagen dus, dat, wanneer een ding ons morgen anders schijnt dan gisteren, wanneer het
verschil vertoont, dat dit komt, omdat het in betrekking is gekomen tot
andere realen. Maar gisteren en vandaag is er dan toch een reaal
geweest, uitgangspunt als ’t ware der reeksen die ik zie, die
gelijk is gebleven. Die reale is de substantie. Zoo is er, op
geestelijk gebied ook een reaal, een substantie: de ziel. Die ziel komt
met andere in betrekkingen, er ontstaan een reeks zelfhandhavingen: dat
zijn de voorstellingen. Maar die moeten niet opgevat worden, in gewonen
zin, zoo als wij spreken van de voorstelling van een huis, een park,
enz. Want deze voorstellingen zijn niet enkel. Herbarts
voorstellingen zijn de enkelvoudige gewaarwordingen, bijv.
één toon1.

En hiermede gaan wij over tot Herbarts psychologie.







Psychologie.




Aan deze wetenschap kent Herbart een zeer voorname
plaats toe en hij is een harer uitnemendste vertegenwoordigers. Hij
weet van zijn zielkunde een samenhangend, stelselmatig geheel te maken,
dat de zielkundige verschijnselen niet als een meer of minder los naast
elkaar staande groep van verschijnselen opvat, maar er verbinding in
weet te brengen door ze te ordenen onder algemeene beginselen. Maar ook
is Herbarts zielkunde niet aan ervaring, menschenkunde, scherpen blik
gespeend. Menige pagina zijner werken getuigt van voortreffelijk
waarnemen.

Wat is het groote beginsel, vanwaar uit Herbart de
psychologie beschouwt? Het hangt samen met zijn metafysica.

Het bewustzijnsleven is resultaat van het werken der voorstellingen.
Deze werken op elkaar in naar bepaalde wetten. Zooals er voor de
buitenwereld een mechanica is, die de wetten der beweging opspoort, zoo
moet er een mechanica van voorstellingen komen. Dit heeft doen spreken
van Herbarts voorstellingsmechanisme. De disparate voorstellingen
kunnen verbindingen aangaan, bijv. de woordklank roos, het
gezichtsbeeld roos, de geur, enz. Zijn voorstellingen gelijksoortig,
dan vindt er versmelting plaats, bijv. het waarnemingsbeeld van
een roos met het herinneringsbeeld. Zijn voorstellingen, die elkaar
tegen gesteld zijn, tegelijk in ’t bewustzijn, dan
belemmeren ze elkaar, bijv. twee kleuren.

Er is dus verbinding, versmelting, belemmering. Bij ná elkaar
komen ontstaan rijen (bijv. van een gebeurtenis) bij gelijk zijn
groepen (beeld van een plein of kamer bijv.)

Elke voorstelling nu handhaaft zich zelf, ze verdwijnen dus niet. Is
zij niet in het bewustzijn, dan komt dat, omdat ze belemmerd wordt. In
haar zelf vindt ze een kracht, om naar boven te komen, om te stijgen.
Reproductie, opnieuw bewust worden van voorstellingen kan door
associatie ontstaan, maar dus ook spontaan: als de belemmeringen
wegvallen.

Uit de verhoudingen der voorstellingen ontstaat het gevoel, het
streven, de wil. Deze zijn nu geen afzonderlijke vermogens der ziel.
Heftig bestrijdt Herbart de vroeger heerschende
vermogenstheorieën, die aan de ziel aparte vermogens, b.v.
voorstellingsvermogen, gevoelvermogen, begeervermogen toekende.

Zooals Herbarts metafysica in innig verband staat met zijn
zielkunde, leidt deze weer tot de opvoedkunde. Het
karakter van den mensch hangt af van bepaalde overheerschende
voorstellingsmassa’s.

Hoe langer die bestaan, hoe meer invloed ze uitoefenen en hoe
sterker gewoonten ontstaan, die andere in toom houden. Onze wil wordt
bepaald door onze voorstellingen, van deze hangt ons handelen af.
Herbart is een voorstander van het determinisme. Zonder dit ware
opvoeding onmogelijk. Hoe zou, als er geen inwerking mogelijk was, als
de voorstellingen niet bepalend werkten, ooit iets gedaan kunnen worden
met hoop op resultaat?

Ook aan de afwijkende verschijningen op het gebied van ’t
bewustzijnsleven alsmede aan het psychisch leven van groepen wijdt
Herbart eenige aandacht, zij het lang niet in die mate als thans het
geval is bij de zielkundigen.







Ethica.




Doch de zielkunde is niet de eenige hulpwetenschap
voor de opvoedkunde. Zij geeft de middelen aan. Het doel wordt
aangewezen door de zedekunde. Op welk ethisch standpunt staat
Herbart?

De ethica is een onderdeel van de aesthetica. Wanneer wij bijv. een
goed klinkend accoord, een samentreffen van eenige bij elkaar passende
tonen hooren, vinden wij dat onwillekeurig mooi, tegenover een
wan-klank. Onze belangen, onze wil blijven buiten die beoordeeling.
Onwillekeurig schenken wij onze goed- of afkeuring. Dit belangelooze is
het kenmerk van aesthetische oordeelen. Nu kan het oordeel ook gegeven
worden over een menschelijke handeling. Ook deze kunnen we
karakteriseeren als mooi of leelijk, en tengevolge daarvan kan het
voornemen ontstaan om zich eveneens te gedragen. Begeeren wij iets,
zien wij daden van anderen, dan kunnen wij beoordeelen, of die opkomende begeerte, die
verrichte daad in overeenstemming is met dat voornemen. Dan ontstaat
een zedelijk oordeel. Ter laatster instantie berust dit op een
schoonheidsoordeel. Zooals Kant en Fichte nu een algemeen zedelijk
beginsel gezocht hebben, tracht Herbart ook beginselen te vinden,
waarnaar de zedelijk-ethische waardeering plaats vindt, en die ons als
richtsnoer kunnen dienen in bizondere gevallen. Van deze beginselen
kent Herbart er vijf: de vijf practische ideeën, die, ook in
overeenstemming met zijn methode, berusten op betrekkingen. Zij zijn de
idee der innerlijke vrijheid, der volkomenheid, der welwillendheid, van
het recht, der billijkheid. En uit haar vloeien vijf ideeën voort
voor de maatschappij, voor de samenleving der individuen. Wat is de
inhoud dezer tien ideeën?



De idee der innerlijke vrijheid leert ons, dat dit handelen
goed is, hetwelk geschiedt overeenkomstig ons zedelijk inzicht: zij
heeft dus betrekking op de verhouding tusschen inzicht en wil. We
zouden hier kunnen spreken van een wetgevenden wil en een uitvoerenden.
De overeenstemming tusschen beide is de zedelijke vrijheid.

Het komt er echter niet alleen op aan, dat we willen zooals ons
inzicht voorschrijft, maar ook, dat we krachtig, energiek willen, dat
ons willen veelzijdig (zonder versnippering) zij, dat er harmonie
bestaat tusschen de verschillende richtingen van den wil. Het
krachtige, rijke, gezonde (harmonieuse) willen behaagt en dit vindt
zijn uitdrukking in de idee der volkomenheid.

Maar—de wil van den mensch kan niet alleen in betrekking staan
tot eigen inzicht, tot eigen wil (in anderen tijd, in andere
omstandigheden) maar ook tot den wil van anderen. En
hieruit ontspringen de overige drie ideeën.

Wanneer A den wil van B kent of zich dien voorstelt en dat willen
goedkeurende, onberispelijk vindende, bevrediging van B’s willen
begeert, dan is er welwillendheid aanwezig. Deze doet zonder
meer aangenaam aan. Het kan zijn, dat de welwillende door gebrekkige
kennis, door onwetendheid verkeerd handelt: het willen van B kan slecht
zijn, de middelen, gekozen om hem te helpen, ondoelmatig of verkeerd,
maar daaronder lijdt niet de waardeering der gezindheid. Noch behaagt
de daad, die uit welwillendheid zou kunnen voortgekomen zijn, maar haar
motieven in iets anders vindt, (bijv. ijdelheid, berekening). Letten
wij goed op: de gezindheid alleen is reeds voorwerp van waardeering:
zij behoeft nog niet tot handelen te komen.

De verhouding bestaat hier ook niet tusschen twee werkelijke, in de
buitenwereld optredende willen, maar tusschen een voorstellende, en een
voorgestelde wil.

Waar twéé willen in de buitenwereld optreden, waar A
zich bijv. richt op Q en B ook, waar tusschen A en B strijd ontstaat
over Q, daar treedt een andere verhouding op. Wij vinden dien strijd
leelijk, wij keuren hem af. Hij moet dus vermeden worden. Men kan hem
ontgaan door de welwillendheid, (een of beide doet afstand) maar
gewoonlijk worden er afspraken gemaakt, waaraan zich te houden, recht
is. Het eerbiedigen van de afspraken, het blijven binnen de gestelde
grens, wekt waardeering. Hier hebben we de idee van het
recht.

Eindelijk billijken wij het, wanneer hij, die wel doet, wèl
ontvangt, en omgekeerd. Er is verstoord evenwicht, als een daad
onvergolden is.

Op deze waardeering bouwt Herbart de idee van de
vergelding, waaronder ook de begrippen schuld, opzet, vallen.

Welke regelen gelden nu voor het leven van gemeenschappen? Hier gaan
wij de omgekeerde volgorde. Met de vergeldingsidee komt overeen die van
het loonsysteem, het onrecht wordt in de samenleving gestraft.
Daar is het noodig, regelen te treffen, die, daar de strijd ontbranden
kan, dien kunnen voorkomen, door rechtsregelen te treffen.

Met de idee van het recht correspondeert de rechtsstaat. Maar
het is eveneens noodig, dat er in die samenleving zooveel mogelijk
geluk voor allen zij. Met de idee der welwillendheid komt het
beheersysteem overeen. Zooals voor het individueele leven de
idee der welwillendheid het voornaamste is en buiten haar om recht en
vergelding niet mogen uitgeoefend worden of toegepast, zoo moet in de
maatschappij nooit bij vergelding, bij straf dus en bij rechtsregelen
het geluk van allen vergeten worden; mag het beheersysteem niet uit het
oog verloren worden. Maar de gemeenschap als geheel, moet ook trachten,
tot zoo krachtige en zoo groot mogelijke ontvouwing van alle krachten
te komen. Zooals het individu geleid wordt door de idee der
volkomenheid, heersche in de gemeenschap het beschavingssysteem.
Ten slotte moet ook in de maatschappij overeenstemming zijn tusschen
inzicht en wil: er moet getracht worden de vier zooeven genoemde
ideeën ingang te doen vinden.

In de bezielde maatschappij is dus de afgeleide idee gegeven,
die overeenstemt met de zedelijke, de innerlijke vrijheid van den
enkeling.

De politiek heeft nu tot taak de regelen te geven voor de
wijze, waarop de staat en de maatschappij moeten gebracht worden tot
opvolging der ideeën. De paedagogiek doet hetzelfde voor
het individu. 











§ 26. Opvoeding. De
Herbartsche School.




Het is de verdienste, de zeer groote verdienste van
Herbart geweest, dat hij een systeem gegeven heeft van opvoedkunde.
Naast de theoretische wijsbegeerte, die vraagt naar het zijn, en die
kénnen wil, staat de practische, die voorschriften voor handelen
zoekt. Beurtelings zagen we een van beide overwogen. Tijden, dat de
filosofie alleen levensleer was, waren geen eigenlijke bloeitijdperken
voor het denken. Kant had, met zijn scheiding van theoretische
(zuivere) en practische rede beide deelen van de wijsbegeerte recht
gedaan. Ook hierin is Herbart een Kantiaan. Ook hij heeft theoretische
en practische wijsbegeerte gescheiden. En in deze laatste sluit hij bij
Kant aan in zijn bepalen van het schoone als een belangeloos
beoordeelen, in het niet aan de ervaring ontleend zijn der ethische
grondbegrippen.

Maar Herbart gaat verder. Hij beantwoordt niet alleen de vraag:
hóe zijn de regels voor ons handelen. Hij begrijpt, dat zich
oogenblikkelijk daarop de vraag moet voordoen: Hoe voeden we dan onze
kinderen op, hoe richten we een staat in? Die laatste vraag had van
oudsher veel meer de belangstelling der wijsgeeren getrokken dan de
eerste. Eigenlijk is Herbart de eerste, die een wetenschappelijk
stelsel van opvoedkunde ontwerpt. Locke had waardevolle aanteekeningen
gegeven, Rousseau geestdrift verwekt. Kant’s meeningen zijn niet
te minachten … omdat … ze van Kant zijn. Maar
Herbart bouwt. Deze verdienste is hem noch door voor- noch door
tegenstanders ontzegd. Natuurlijk blijft hier dan nog ruimte voor
tweeërlei waardeering.

Wat is—los van alles—de waarde der opvoedkunde? Heeft
zij niet geringe beteekenis, waar in de opvoeding opvoeder en
opvoedeling beide individuen zijn, ieder met eigen aard? Is het daar
mogelijk, algemééne of zelfs veelvuldig geldende
voorschriften te geven? En aangenomen de waarde van de voorschriften op
zich zelve, heeft het geven daarvan invloed op den opvoeder: zal het
voorschrift op zijn daden invloed uitoefenen?

En dan de tweede vraag: is de paedagogiek van Herbart de juiste,
verdient zij wijziging in de grondslagen, of alleen in onderdeelen en
eischt zij verder voortbouwen op eenmaal gelegd fundament?

Maar Herbart’s verdienste mag daarom grooter of kleiner
worden; dat hij—de eerste en tot dusver eigenlijk de
eenige—een paedagogisch stelsel gebouwd heeft, dat, in nauwen
samenhang met zijn leer, toch ruimte bood voor verdere practische
ontwikkeling, heeft hem invloed tot nu, bezorgd.

Aan de ethiek ontleent de paedagogiek haar doel. Dit moet zijn een
zedelijk sterk karakter te vormen. Deugd is het einddoel. Middel geeft
de psychologie, die leert, dat de wil door voorstellingen beheerscht
wordt. Het onderwijs zelf is dus middel tot opvoeding mee, alle
onderwijs zij opvoedend tevens. Door aanknooping aan ’t bekende
wekke het onderwijs belangstelling, door geleidelijke, streng
methodische behandeling der leerstof moeten heldere begrippen ontstaan.
Niet door kunstmiddelen, gelegen buiten het onderwijs, maar door de
goede behandeling er van, door het inzicht, moet de belangstelling
komen. En, opdat er bepaalde samenhangende voorstellingsmassa’s
ons willen zullen bepalen, moet de leerstof zooveel mogelijk met elkaar
in verband gebracht worden: liefst om één middelpunt
gerangschikt. Rijk zij het willen en daarom zij de keuze der leerstof
veelzijdig, veelzijdige belangstelling opwekkend. 

Bij de zedelijke opvoeding onderscheide men wel tusschen regeering
en tucht. De eerste is slechts betooming van drift en natuurlijke
ongebondenheid, moet brengen tot legaal handelen. Zij werkt met
verschillende maatregelen (gebod, verbod, straf) en ten slotte wordt
door de gewenning het kind gewoon betamelijk te handelen. Maar
eerst als men tracht zedelijk inzicht aan te brengen, als gezindheid
gekweekt wordt, is er echt zedelijke opvoeding. Dit is het gebied van
de tucht. De autoriteit van den opvoeder treedt gaandeweg op den
achtergrond.



Samenvatting.




Overblikken wij nog kort Herbart’s leer:

Filosofie is bearbeiding der begrippen en zij doet dit door de
methode der betrekkingen en valt uiteen in een aantal bijzondere
wetenschappen. De werkelijkheid bestaat uit een niet oneindig aantal,
qualitatief verschillende “realen,” die zich nooit
veranderen. Zij handhaven zich zelf. Alle gebeuren is niets anders dan
zelfhandhaving der realen. De mensch kent éérst dat
gebeuren, maar zooveel schijn, zooveel verwijzing naar een zijn: uit de
ervaring klimt hij op tot de realen. Deze leer van het qualitatieve
atomisme stelt in staat tegenstrijdigheden op te lossen die in de
begrippen liggen. Met haar wordt het probleem der verandering
verklaard, door haar het inherentie-probleem, waaronder het ik-probleem
valt. De ziel is een der realen, haar zelfhandhavingen zijn
voorstellingen. Deze zijn het primaire van alle
bewustzijnsverschijnselen. Vermogens der ziel bestaan niet. Uit het
spel der voorstellingen, uit hare betrekkingen ontstaan gevoel,
begeerte, wil. De voorstellingen determineeren den wil.

De zedeleer is een onderdeel der aesthetica. Wij vonden sommige daden belangeloos, schoon. Er
zijn vijf beginselen, waarnaar onze zedelijk-aesthetische oordeelen tot
stand komen. Daaruit volgens vijf beginselen voor de staatsleer.

Op ethiek, die het doel aangeeft en psychologie die de middelen
aanwijst, is de opvoedkunde gebouwd, welke door onderricht, dat
alzijdige belangstelling wekt, langs den weg van gewenning en regeering
den leerling tot de tucht en daardoor tot ware zedelijkheid brengt.



Herbart heeft vele navolgers gevonden. Allereerst zijn er vele
zielkundigen geweest, die zich bij hem aansloten en door degelijke
leerboeken en studies bijdroegen tot de beoefening en vooruitgang dier
wetenschap. Het zou hier te ver voeren, die namen te noemen en wij
bepalen ons tot enkele. Drobisch en Waitz zijn als zielkundigen meer
bekend. Vooral een werk van den laatste, waarin hij handelt over de
statistiek der moraal in verband met wilsvrijheid is interessant en nu
nog opmerkelijk.

Lazarus en Steinthal hielden zich bezig met taalstudies en hebben op
’t gebied der taalkunde besliste verdienste. Zij stichtten een
belangrijk tijdschrift voor taalwetenschap en volkszielkunde. In het
“Tijdschrift voor filosofie en paedagogiek” vindt de
Herbartsche school in Duitschland haar orgaan.

Ook de opvoedkundige ideeën werden verder ontwikkeld. Met name
is hier te noemen Tuiscon Ziller (1817–’82), die voor de
practijk de beginselen van den meester uitwerkte. Rein, hoogleeraar te
Jena, onder wiens leiding een groote encyclopaedie der opvoedkunde
verschijnt, (thans in 2den druk) en die in Jena een middelpunt van veel
paedagogisch streven is, kan thans gelden als het hoofd der
Herbartiaansche paedagogen. Met eere is hier ook
te noemen Strümpell, die door een degelijk werk
over de niet-normale kinderen (Paedagogische Pathologie) den grondslag
lei, en de stoot gaf voor belangwekkende studie’s op dit
gebied.

In ons land wordt de Herbartsche school voornamelijk
vertegenwoordigd door J. Geluk en H. de Raaf.

Geluk, vroeger hoofd der school te Dinteloord, was een man van
groote kennis, veelzijdig weten, die zich door eigen studie een groote
kennis van talen en wijsgeerige vraagstukken had eigen gemaakt en wiens
Herbartiaansch standpunt hem niet verhinderde, ook met de psychologie
der Engelschen en Franschen op de hoogte te zijn. Hij schreef een
uitnemend werk over “Herbart’s Opvoedingsleer,” een
zeer degelijk “Woordenboek voor opvoeding en onderwijs”
(Groningen 1882) en verder tal van artikelen.

H. de Raaf, tot voor korten tijd directeur der kweekschool voor
onderwijzers te Middelburg, gaf eerst een eenvoudige zielkunde voor
onderwijzers naar Herbart’s beginselen, stichtte met Geluk een
Nieuw Tijdschrift voor paedagogiek, sedert herdoopt in Opvoedkundig
tijdschrift, en heeft later de leer van Herbart hier ingang willen doen
vinden door bewerkingen van zijn leer. Eerst gaf hij Herbart’s
Paedagogiek (Groningen 1903) een vertaling van een der meer populaire
werken over opvoedkunde van Herbart, toegelicht met aanhalingen uit
andere werken van den schrijver, en voorafgegaan door een goed
geschreven levensschets, die van piëteit tegenover en kennis van
den meester getuigt. Daarop volgde Herbart’s Metafysica,
Psychologie en Ethiek, (Groningen 1905) voorzien van een
oriënteerende inleiding. Aan de psychologie en aethica gaan
eveneens inleidingen vooraf.

Beide boeken zijn, door hun helderen vorm, uitnemende inleidingen op Herbart en zullen hem,
die dezen denker nader wil leeren kennen, goed te stade komen.

Buiten de kringen van de beroepsopvoeders schijnt in ons land
Herbart’s leer weinig aandacht getrokken te hebben.







De paedagogiek als wetenschap in Nederland.




Opm. Het is hier de plaats, om een enkel woord
te wijden aan de opvoedkunde in Nederland. Zij deelt niet in de
belangstelling, welke zij in Duitschland geniet. Academische docenten
in de paedagogiek zijn daar velen, en de paedagogiek pleegt daar
opgenomen te worden in den kring der wijsgeerige wetenschappen. Sommige
denkers, bijv. Paulsen, Ziehen, toonen levendige belangstelling in
paedagogische vraagstukken. In Engeland en Amerika verheugt zich de
kinderzielkunde en in verband daarmee ook wel de opvoedkundige studie
in bloei. (James: zielkunde en opvoedkunde, ook in het Hollandsch
vertaald; Stanley Hall, Monroe.) Ten onzent wordt van den aanstaanden
opvoeder, voor zoover academisch opgeleid, geenerlei vorming voor zijn
beroep geëischt, theoretisch noch practisch. In ons land is er
slechts één privaat-docent in de opvoedkunde (Dr.
Gunning2), die zich over het geheele terrein der
paedagogiek beweegt, maar de meeste liefde voor de geschiedenis der
opvoedkunde schijnt te gevoelen.

Van de vier hoogleeraren in de wijsbegeerte (die trouwens,
vergeleken bij andere landen, reeds een te groote hoeveelheid vakken
hebben te doceeren) geeft geen, voorzooverre mij bekend,
college’s in paedagogiek. Alleen bezitten we van de hand van
prof. Ritter te Utrecht “Paedagogische fragmenten.”

Meer belangstelling hebben de psychiaters getoond voor de
opvoedkundige vraagstukken. Van de hand van eenige medici bezitten wij
artikelen of brochures of dissertaties over proeven met schoolkinderen.
Van vele dezer onderzoekingen lag de prikkel in het feit, dat er vrij
algemeen over “overlading” wordt geklaagd. 

Bij hen, die het lager onderwijs dienen, is veel grooter lust tot
studie der paedagogiek. Het Ned. Onderw. Genootschap heeft een
voortreffelijke paedagogische bibliotheek ondergebracht in de
A’damsche universiteitsbibliotheek. Verder verschijnen een
menigte boeken, tijdschriftartikels, voordrachten over allerlei
onderwerpen. Toch laat ook hier de beoefening der paedagogiek dikwijls
nog te wenschen over.

Gelukkig—dat met dezen slechten stand der theoretische
paedagogiek een bloeiend schoolwezen gepaard gaat, dat, groote gebreken
vertoonend, toch over ’t geheel niet behoeft onder te doen voor
dat van de meeste cultuurlanden van Europa.











Algemeene samenvatting.




Zoo kunnen wij dus dit tweede gedeelte eindigen. De
tijd der speculatieve filosofie is het eerste derde deel der 19de eeuw.
Aanvangend bij Fichte, loopt de groote idealistische strooming over
Schelling naar Hegel, die een school nalaat, welke, zich splitsend,
overgaat in het positivisme.

Een tijdlang daarna werden de idealistische systemen min of meer
vergeten. In 1890 nog schrijft Heymans, dat het geslacht dergenen die
nog in hun waarheidsgehalte gelooven, uitsterft of uitgestorven is.
“Voor het denken van dezen tijd hebben deze systemen alle
beteekenis verloren. Zij zijn dood; en het dient tot niets ze telkens
weer uit hunne graven te voorschijn te halen, om te bewijzen, dat zij
dood zijn.”

Thans echter openbaart zich in ons land een sterke belangstelling in
Hegels leer, toe te schrijven aan het optreden van Bolland.

Omstreeks het midden der 19de eeuw begint het pessimisme van
Schopenhauer aandacht te trekken, na eerst een tijdlang onopgemerkt
verkondigd te zijn.

Aansluitend bij Kant komt Herbart, die de vader wordt van een
belangrijke ziel- en opvoedkundige school, die tot op dezen tijd
vooral op de theorie der opvoeding haar invloed doet gelden, en in ons
land in De Raaf en Geluk haar vertegenwoordigers vindt. Herbart is de
scherpzinnigste onder de denkers die tijdens het idealisme een
critische onderstrooming vormden. Schematisch geven we nog even een
overzicht. De toelichtende jaartallen, die wij voor het gemak naast het
schema laten drukken, moeten den tijd, waarin de denkers leefden en
hunne werken verschenen, aangeven. Zij zijn in drie groepen
verdeeld:


	I. De denkers.

	II. De bij hun leven verschenen en in hun tijd verschenen
werken.

	III. De werken na dezen tijd verschenen, die aangeven, hoe door den
loop der 19de eeuw invloed bleef uitgaan van de wijsgeeren
uit dezen tijd.















1 In de
ervaring is het enkele zelden gegeven. Bij nader psychologisch
onderzoek blijkt dikwijls, dat een schijnbaar enkelvoudige
gewaarwording samengesteld is. Een toon op een piano heeft bijv. nog
zijn bepaalde bijtonen, waardoor het timbre ontstaat, dat een piano
onderscheidt van een ander muziekinstrument. ↑

2
Schrijver der inleiding tot het Mierenboekje. ↑









DE TIJD DER SPECULATIEVE FILOSOFIE WAS




In den staat: Tijd van reactie.
Onderdrukking van het liberale beginsel: Heilige Alliantie der
vorsten.

In de literatuur: Tijd van romantiek. (Tieck, Novalis,
Hölderlin, Schlegel.) Jena is het brandpunt.

In de filosofie: Tijd van idealisme en
pessimisme met een critischen onderstroom.

[image: ]









EENIGE TOELICHTENDE JAARTALLEN.









	1760–1814.
	Fichte.



	1775–1854.
	Schelling.



	1772–1831.
	Hegel.



	1778–1860.
	Schopenhauer.



	1776–1841.
	Herbart.









	1794.
	Fichte’s Wissenschaftslehre.



	1798.
	Schelling, Van de wereldziel.



	1799.
	Schleiermacher, Toespraken over den
godsdienst.



	1807.
	Hegel, Phaenomenologie van den Geest.



	1812–1816.
	Hegel, Logica.



	1813.
	Herbart’s Inleiding in de Philosophie.



	1816.
	Herbart’s Leerboek der Psychologie.



	1819.
	Schopenhauer, De wereld als wil en
voorstelling.



	1821.
	Hegel’s Rechtsfilosofie.



	1829.
	Herbart’s Algemeene Metafysica.



	1834–1853.
	Joh. E. Erdmann’s Geschiedenis der
wijsbegeerte.



	1835.
	Strauss, Het leven van Jezus.



	1839.
	Zeller’s studies over Plato.



	1841.
	Feuerbach, Het wezen van het Christendom.



	1841.
	Schopenhauer’s ethiek.



	1842.
	Drobisch, Zielkunde.



	1847–1852.
	Zeller’s Geschiedenis der Grieksche
wijsbegeerte.



	1849.
	Waitz, Zielkunde als natuurwetenschap.



	1846–1858.
	Vischer, Aesthetica.



	1857.
	Kuno Fischer begint zijn geschiedenis der
nieuwere wijsbegeerte.



	1867.
	Marx, Het Kapitaal.



	1869.
	Hartmann, Filosofie van het onbewuste.



	1872.
	Strauss, Het oude en het nieuwe geloof.



	1876.
	Mainländer’s filosofie der
Verlossing.



	1881.
	Dood van Tuiscon Ziller.



	1882.
	Geluk’s Woordenboek.



	1896.
	Bolland, hoogleeraar te Leiden. Het
wereldraadsel.



	1904.
	Bolland, Zuivere Rede.



	1905.
	De Raaf, Herbart’s Metafysica.



	1908.
	Dood van Ed. Zeller.
















DERDE AFDEELING.

DE TIJD VAN HET POSITIVISME.







§ 27. Inleidende
Opmerkingen.




Het begin der 19de eeuw is op literair gebied de tijd
der romantiek. Op wijsgeerig gebied die van ’t idealisme. Na den
bloei dezer richting komt een tijd van inzinking. Men is
gedesillusioneerd. Men wendt zich af van de groote systemen. Men keert
zich naar de detailwetenschappen. IJverig onderzoek op elk gebied wordt
de leus, onderzoek naar feiten en samenhang van feiten, op welk gebied
dan ook. Maar wat men ook mag zoeken, géén metafysica.
Misschien, dat men nog erkennen wil, dat er iets achter de ons gegeven
verschijnselen ligt, dat er méér ligt in de gegeven
dingen, dan wij meenen; maar dan is het toch onkenbaar en doen wij
dwaas, daaraan tijd en kracht te geven. Als leeuwen opgesloten in een
kooi, moeten we niet trachten, de ijzeren tralies te buigen of te
vermorzelen; dat zal ons toch niet gelukken. Laat ons liever probeeren,
de kooi te leeren kennen, het in die kooi zoo gezellig mogelijk te
hebben.

Inderdaad doen in dezen tijd de speciale wetenschappen groote
schreden. De physica ontwikkelde zich meer en meer, de scheikunde
deelde in dien vooruitgang. Darwin stelde zijn grootsche
ontwikkelingshypothese op, Robert Mayer vond de stelling, dat alle
energie behouden blijft, dat er omzetting van vorm der energie moge
plaats vinden maar géén vermeerdering of
vermindering. Historische studies werden ijverig bedreven. Kleine
tijdperken werden met ijver bestudeerd, grootere met minder voorliefde.
De filologie spitste haar beste krachten op de critische behandeling
van teksten. De theologie beoefende ijverig de bijbelcritiek, plukte en
rafelde en twijfelde aan elk feit zoolang, tot de critiek soms in
hypercritiek scheen te ontaarden. Groote schatten van kennis werden
opgehoopt en verzameld.

In het onderwijs was de geest van Pestalozzi doorgedrongen. Kennis
verspreidde zich in alle lagen der bevolking door goed ingericht
volksonderwijs. Welk een betere organisatie bracht niet in ons land de
onderwijswet van 1857 vergeleken met die van 1806. Voor de
middenklasse, die geen academische vorming begeerde, kwamen Hoogere
Burgerscholen, waar niet het verleden, maar het heden de leerstof zou
leveren: moderne talen, wis- en natuurkunde werden er de hoofdvakken.
Niet Latijn en Grieksch zooals op ’t gymnasium.

Op politiek gebied verdween na 1848 de tijd der reactie
gedeeltelijk. In Frankrijk en Engeland, in Duitschland in sommige
staten, in ons land was de volksinvloed (een invloed van den nijveren
of handeldrijvenden of grondbezittenden middelstand) op de regeering
merkbaar.

Op maatschappelijk gebied brachten de vele uitvindingen der 19de
eeuw geweldige veranderingen. De oude, vaderlijke verhouding tusschen
werkgever en werknemer verdween bij grooter worden van het getal
arbeiders, gevolg van grooter inrichtingen. Machines en installaties
eischten meer geld dan het eenvoudige bedrijf van vroeger, er kwam
opeenhooping van kapitaal in enkele handen. Daartegenover begon een
stand van werkenden te komen, wien gering loon werd uitbetaald.
Vrije concurrentie spoorde aan tot zoo zuinig mogelijk inkoopen van
arbeidskracht.

De kerk begon terrein te verliezen. Het rationalisme der 18de eeuw
was niet verdwenen, had sporen nagelaten. De rustige rust na Napoleons
val had ook in de kerk invloed doen gelden. In ons land was het
aanvankelijk pays en vree tot ook hier het modernisme doordrong, dat,
in onbarmhartige critiek op het oude en overgeleverde, voor velen de
kerk sloot. Voerende geesten wendden zich af van haar, zochten niet zelden
anderen werkkring. Wel ontbrak ook hier niet de reactie en met name in
het godsdienstige Nederland hield een niet gering deel der natie vast
aan oude Calvinistische leerstellingen.

Dit alles duurt tot ’60, ’70. Dan komt een reactie die
in ons land, dat de geestesstemmingen der groote cultuurlanden
misschien iets later weerspiegelt, omstreeks ’80 duidelijk wordt.
Omstreeks ’60 wordt in de wijsbegeerte de leus vernomen: terug
naar Kant! Lange geeft zijn Geschiedenis van het materialisme, die
onder doorloopende waardeering van wat gedaan is door de
materialistische denkers, steeds de klip aantoont waarop alle materialistische levensverklaring
moet vastloopen. De nood der arbeidende klasse grijpt aan, maar niet op
idealistisch-utopistischen grondslag tracht men tot verandering te
komen. Karl Marx wil het socialisme wetenschappelijk grondvesten. De
regeeringen beginnen met sociale wetgeving. De literatuur verandert
zich, brengt het hartstochtelijk zoeken naar het nieuwe, de behoefte
aan dieper levensgevoel tot uiting, zoekt nieuwe vormen, nieuwe
taal.

De politieke constellatie verandert. Frankrijk wordt een republiek,
het herstelde Duitsche rijk gaat in economischen bloei snel vooruit,
Italië wordt een eenheidsstaat. 

De verachting der wijsbegeerte begint langzaam op te houden.

De tijd van het positivisme ligt derhalve zoo ongeveer in het tweede
derde der eeuw.

Maar vóór we de afzonderlijke denkers bespreken, past
drieërlei opmerking.

Het positivisme kon gaan bloeien, toen het idealisme uitbloeide.
Maar onjuist is het, om het bloot als reactie daartegen te beschouwen.
Reeds eenvoudige historische feiten bewijzen dit: Comte, de groote
Fransche positivist leeft ten tijde van Schelling en Hegel. Leerzaam is
het volgende tabelletje:




	1798
	Cabanis.

Verband tusschen lichaam en geest van den mensch.
	Fichte.

Wetenschapsleer.



	1809
	Lamarck.

Zoölogische wijsbegeerte.
	Schelling.

Over de vrijheid.



	1830
	Comte.

Positieve filosofie.
	Hegel’s werken uitgegeven (1832).



	1834
	Bentham’s leer der moraal verschijnt.
	Fichte’s nagelaten geschriften
komen uit.






Wat is n.l. het positivisme? Het wil uitgaan van de werkelijkheid,
van de gegevens, zooals die zich objectief aan ons voordoen. En dan van
onderen op wil het stijgen tot een omvattende kennis der geheele
realiteit, evengoed als het idealisme dat wou van boven af. En evenzeer
als dit, zoekt het in de geschiedenis en wil in deze, naar Kant’s
programma, de leidende beginselen, de stuwende krachten ontdekken, om
zoo den loop der geschiedenis te leeren verstaan. Comte, evengoed als
Hegel, stelt een ontwikkelingsgang op der menschheid, ziet lijn
en verloop in de historie.

Ook het positivisme zet zich schrap tegenover het gebrek aan
historischen zin der aufklärung. Veeleer dan een dochter
van ’t idealisme, die haar moeder ’t leven rooft, is het
positivisme een in Frankrijk geboren zuster, die weldra het Kanaal
oversteekt, en, uit vrees van te vervallen in het idealisme der
Duitsche, uit vrees voor verlies van ’t ervarings-standpunt,
duidelijke feiten van ’t bewustzijnsleven over ’t hoofd
ziet.

Er past een tweede opmerking. Zooals er ten tijde van ’t
idealisme critische denkers leefden, die later hunne waardeering vonden
en aanhang verwierven, zoo werken er in deze jaren van het midden der
eeuw wijsgeeren, die nú hún jongeren vinden. Onder hen is
vooral te noemen Gustaaf Theodoor Fechner.

Tot recht verstand kome een derde opmerking. De tijdgrenzen staan
niet precies vast voor deze periode en het woord positivisme wordt als
een titel gebruikt, die niet alles omvat wat in dit gedeelte gegeven
wordt.

Wij gaan achtereenvolgens de Franschen na; zien, hoe daar in Comte
het positivisme tot zijn hoogtepunt komt, na eerst voorbereid te zijn.
In Engeland leeren we den strijd over de zedeleer kennen, de richting
van het Utilisme vertegenwoordigd door de beide Mill’s, van wie
de zoon tevens was een uitnemend beoefenaar der logica. We zien Darwin
zijn grootsche hypothese opstellen en maken kennis met de
ontwikkelingsleer van Spencer.

In Nederland weerspiegelen zich deze bewegingen. Opzoomer wordt hier
de verkondiger van de wijsbegeerte der ervaring, bij hem sluit zich aan
zijn leerling Allard Pierson, en aanvankelijk ook Van der Wijck.


In de literatuur worden dan vele begrippen door Multatuli
gepopulariseerd, die, door puntige, scherpe wijze van zeggen in ons
land langen tijd een invloed kreeg, die oorspronkelijker en veel dieper
denkers soms ontzegd bleef.

En, even als in ’t begin der nieuwe geschiedenis gaat ook nu
van Italië prikkelende kracht uit: een deel der positivistische
school werpt zich op de leer van den misdadigen mensch.

In Duitschland wordt het materialisme verkondigd door Büchner,
Vogt, Moleschott. De leer van kracht en stof doet opgeld. 











HOOFDSTUK X.

 Het Fransche Positivisme.






§ 28. Inleiding.






De psychologische school.




In de revolutie had de aufklärung gezegevierd.
Condillacs wijsbegeerte werd de wijsbegeerte van Frankrijk. Bij hem
sloten zich een aantal denkers aan. In ’t bijzonder te noemen is
hier de arts Cabanis, die met veel ijver het verband tusschen onze
stoffelijke en geestelijke verschijnselen bestudeerde. Bizonder
gewichtig is, dat hij in de zielkunde het begrip van het
levensgevoel invoerde. Condillac had geleerd, dat alles in onze
bewustzijnsverschijnselen tot waarneming, tot zinnelijke gewaarwording
was terug te voeren. (I 334). Cabanis nu wijst er op, dat ons ook uit
ons organisme, uit onze hersenen, gewaarwordingen toevloeien, ja, reeds
voor onze geboorte. Deze vage “gevoelens” vormen het
levensgevoel. Ondanks enkele zijner uitingen rekent men Cabanis niet
tot de materialisten.

Napoleon was de leer van Condillac niet gunstig gezind. Met
persvrijheid was het gedaan. De aanhangers van
Condillacs leer, die vooral
psychologen waren, trokken zich in engeren kring terug, schaarden zich
in Auteuil om Cabanis. Tot dien kring hoorde ook Maine de Biran
(1766–1824). Deze merkwaardige man, iemand van diep gevoel,
bestudeerde zijn eigen zieleleven met de objectieve belangstelling van
een theoreticus. Hem boeide vooral het probleem van de verhouding
tusschen activiteit en passiviteit in onze ziel: in hoeverre wordt deze
door de indrukken van buiten beheerscht, in hoeverre beheerschen wij
deze.

’n Zeer belangrijken kijk op den denker, die geen groote
activiteit bezat en er niet toe gekomen is, om zijn theorieën
geheel uit te werken, geeft zijn: “Intiem dagboek” in 1857
uitgegeven. (Zijn werken werden eerst lang na zijn dood bekend.) Toch
werd hij door zijn hartstocht voor psychologisch waarnemen de vader der
nieuwe Fransche zielkundige school. Tot zijn vrienden en geestverwanten
behoorde de beroemde natuurkundige Ampère, die in wijsgeerig
opzicht dicht bij hem stond.







Het autoriteitsbeginsel.




Tegenover deze school nu stond een richting, die zoo
van 1815–1830, toen onder de Bourbons de reactie in Frankrijk
hoogtij vierde, in eere was. Zij wees terug naar het geloof als eenig
heil, naar de autoriteit van staat en kerk als onontbeerlijk. Ondanks
epigrammen, guillotine en sluitredenen stond de kerk nog rechtop. Het
menschdom had afdoende bewezen, dat de rede geen leidsvrouw kon zijn.
Het geloof bood een vast steunpunt. Reeds in 1802 had de letterkundige
Chateaubriand zijn beroemd werk over het christendom (le genie du christianisme) geschreven en Joseph de Maistre
werd de verkondiger van het autoriteitsbeginsel. Buig u voor koningen,
edellieden, voor paus en kerkelijke autoriteiten. Laten zij beslissen
wat waar, goed en nuttig is. Zelfs de
natuurwetenschap moet het ontgelden. Als zij verklaart dat vloed en eb
ontstaan door de aantrekkingskracht der maan, als ze beweert, dat water
uit twee deelen waterstof tegen één deel zuurstof is
samengesteld, dan noemt de Maistre dit “dogma’s” die
betwijfeld kunnen worden.

Ons verstand begrijpt toch niet alles. Tal van onverklaarde dingen
doen zich aan ons op. De oorlog bijv. door het verstand vervloekt,
blijkt door geheel de schepping heen een middel tot bewaring van
’t leven. Zoek den vrede in de kerk. Laat de paus de wereld
regeeren, hij is onfeilbaar. Het ongeluk voor de menschheid is begonnen
met de Hervorming, een der grootste euveldaden! Het zette zich voort in
de 18de eeuw, samenspanning tegen geloof en kerk, waarbij de
godslasterlijke hansworst Voltaire voorging.

Zooals de aufklärung alles aan de kerk en de papen weet, alles
toeschreef aan opzet en bedrog, zoo doet de Maistre het aan de
aufklärung.







Cousin.




Onder het koningschap van Lodewijk Philippe was
Cousin, (1792–1861) begaafd redenaar, schitterend stylist, de
alleenheerscher op wijsgeerig gebied. Hij doceerde aan de
“Normaalschool,” de inrichting, waar alle leeraars voor
hoogere betrekkingen worden opgeleid. In elke filosofie iets waars
ziende, werd hij een eclecticus, die verschillende elementen tot een
systeem vereenigde. Dit waardeeren der verschillende stelsels bracht
hem tot de bestudeering van de geschiedenis der wijsbegeerte. Op dit
terrein hebben hij en zijn leerlingen besliste verdiensten. Aan zijn
Platovertalingen werd reeds herinnerd.

Tegenover de “Normaalschool” stond de polytechnische
Hoogeschool. Hier ontstond het positivisme van Comte. 











§29. August
Comte.






Leven en Persoonlijkheid.




Merkwaardigen vooruitgang hadden de natuur- en
scheikunde te zien gegeven. Tal van verschijnselen waren ontdekt, voor
tal van reeds bekende een juister verklaring gevonden. Zouden die
ontdekkingen geen invloed uitoefenen op andere wetenschappen? Zouden
zij niet nuttiger kunnen zijn dan alleen op ’t enge gebied van
eenige afzonderlijke vakken? Het antwoord kon niet twijfelachtig zijn.
Altijd had de groeiende ervaring der menschheid ingewerkt op haar
godsdienst, kunst, staatsleven. Nooit geheel hadden zij zich kunnen
onttrekken aan de macht der feiten. Zouden ze het nú dan wel
doen, nu die feiten zoo vele waren, zoo luide spraken? Het was
onmogelijk. Wat er te doen bleef, dat was een wetenschap van den geest
op te bouwen, even positief als de scheikunde, de natuurkunde. Dan
waren alle bizondere wetenschappen positief. En deze te zamen zouden
een geheele wijsbegeerte leveren, die, even stellig als nu de
natuurwetenschappen, even onbetwistbaar zou zijn, evengoed ontzag zou
inboezemen, en dus een algemeene denkwijze bevorderen. De stelligheid
moest zich zoo met de algemeenheid en de algeheelheid vereenigen. Dan
zoude er meer autoriteit komen en gehoorzaamheid aan ’t gezag.
Het zat er diép in: de behoefte aan autoriteit in de eerste
jaren der 19de eeuw. Eens was er een tijd geweest, toen de menschen met
eerbied bezield waren voor de kerk, een gemeenschappelijk ideaal
hadden, zich één voelden, zich bogen en daarin en
daardoor samen werkten. Dien tijd hadden de Middeleeuwen te zien
gegeven met de kerkelijke hiërarchie. Maar de hervorming was
gekomen en had tot deïsme en andere halfslachtigheden
geleid, die noch het eerbiedig ontzag voor de kerk, noch dat voor de
feiten bezaten. Dan had De Maistre recht gehad, die onomwonden weer
eerbied voor de kerk, herstel der Middeleeuwsche gehoorzaamheid
eischte. Doch die tijd was voorbij. Critiek en nadenken hadden
onherstelbaar het geloof aan de kerkelijke leerstellingen vernietigd.
Teruggaan was onmogelijk. Vooruit lag de weg! Men moest komen tot het
allen ontzag inboezemende positivisme, de leer, gegrond op de positieve
wetenschappen. Die leer te ontwerpen, haar door te voeren voor de
practijk zoowel als haar met groote kennis van feiten te argumenteeren,
ziedaar de levenstaak en het werk van August Comte.

Hij werd den 19den Januari 1798 uit een streng katholieke familie
geboren, maar reeds op zijn 14de jaar kwam het in den jongen tot een
crisis: hij voelde, dat het leven zich moest verjongen en vernieuwen,
dat het tot dusver gevolgde geloof niet houdbaar was.

Hoe moest die jonge geest voedsel vinden aan de polytechnische
hoogeschool, waarheen hij werd gezonden! Daar heerschte onder de
leerlingen een vrije, republikeinsche geest en met de liefde voor de
exacte wetenschappen verbond zich een levendige belangstelling in
mensch en maatschappij: hier ontmoetten in jonge menschen met warme
harten en heldere hoofden stelligheid en menschelijkheid elkaar.

Wie weet, welk een intens leven een poos geheerscht heeft aan de
polytechnische hoogeschool te Delft1, vindt een Hollandsche
parallel.

Een studentenopstootje is voor de regeering aanleiding om
de school te sluiten en de studenten her en der te verspreiden.

Maar Comte houdt het niet uit buiten Parijs: hij keert er terug,
vult nu met studies in andere vakken zijn kennis aan, komt in aanraking
met De Saint Simon en ondergaat, als zoo menigeen, diens machtigen
invloed. De liefde voor de Middeleeuwen, die zoo wel georganiseerd
waren, deelt hij met dezen, en hij gevoelt belangstelling voor sociale
vragen: had niet het positivisme ook een belangrijke sociale roeping.
In 1822 verschijnt zijn eerste belangrijke werk. Het wekt bevreemding,
belangstelling. Het komt op tegen vrijheid, het eischt autoriteit, maar
gegrondvest op inzicht, op buigen voor de wetten van het verstand.

De politiek moet tot een positieve wetenschap worden gemaakt. Men
moet ook hier de wetten leeren kennen, om daaruit de noodige
voorschriften voor de practijk af te leiden.

Die wetten te vinden, die leer te ontwerpen wordt nu levenstaak. En
aan een kleinen, maar zéér uitgelezen kring, leest hij in
1826 zijn positieve filosofie voor. Hij breekt dien cursus af.
Waarschijnlijk tengevolge van overspanning, wordt hij tijdelijk
krankzinnig. Met groote energie weet zijn vrouw—een trouwe,
toegewijde vrouw, met wie Comte ’t echter op den duur niet meer
vond—haar rechten te handhaven tegenover Comte’s ouders, en
hem uit ’t klooster te houden.

In 1829 is de cursus voltooid: in 1830 verschijnt deel I, in 1835
II, in 1838 III, 1839 IV der positieve filosofie. Op de wandelingen
bedacht Comte zijn werken. Zijn uitnemend geheugen stelde hem de stof,
zonder naslaan, ter beschikking en in betrekkelijk korten tijd waren
zijn boeken neergeschreven. Hun vorm is niet steeds aangenaam. Somtijds
zijn ze wat langdradig2. Toch zijn ze begrijpelijk
en de stijl, hoewel niet mooi, getuigt van ernst en is helder.

Na het jaar 1830, toen Frankrijk liberaler werd geregeerd, had Comte
op een professoraat in de positieve filosofie gehoopt. Het kwam niet.
Evenmin een professoraat in de wiskunde. Hij verdiende zijn brood met
schrijven, les geven. Bovendien was hij examinator voor de
polytechnische school. Tot dit ambt—bijna schreef men hier,
vergeleken met den man die ’t bekleedde: baantje—werd men
elk jaar benoemd door den raad van leeraren. Toen nu Comte in de
voorrede van een zijner werken een tamelijk heftigen aanval had gedaan
op de wiskunde en gezegd, dat zij nú onder de
natuurwetenschappen stond, toen hij de hoogleeraren der polytechnische
school hunne wiskundige eenzijdigheid had verweten, ontging hem zelfs
dit. Zorgen, armoede stonden voor de deur: de groote man moest weer
privaatlessen gaan geven. Maar vele belangstellenden in Frankrijk en
daarbuiten, (in Engeland o. a. Stuart Mill en Grote3), zorgden
voor ondersteuning. In denzelfden tijd scheidde Comte ook van zijn
vrouw. Zij bleef zich haar leven lang interesseeren voor zijn werk en
zijn ideeën. Een nieuwe zenuwcrisis brak aan.

Een merkwaardige verandering treedt er nu in Comte op. Hij was van
jongsaf mystiek aangelegd. Hij had een sterke behoefte in zich gehad,
zich geheel aan iemand te kunnen overgeven, met al de kracht van zijn
gevoel. In een jonge vrouw, Clotilde de Vaux, vond
hij eindelijk haar, die hij zocht. Zij werd voor hem, wat Beatrice voor
Dante geweest was. Toen zij na een jaar stierf, bleef hij haar
vereeren: zij was voor hem de verpersoonlijking der menschheid. En
hiermede ging Comte over tot zijn godsdienstige periode.

Hij zag zich nu geroepen, om ook een religie te stichten, die het
gevoel recht deed en toch ook op positieven grondslag rustte. Bij dit
streven vervreemdden vele vrienden van hem. In zijn godsdienst, met
nieuwe plechtigheden en vormen, wenschten ze hem niet te volgen. Comte
zelf op zijn beurt was het laatst van zijn leven gesloten voor al wat
de buitenwereld hem aanbood. Hij trachtte zich te isoleeren, verdiepte
zich in muziek, Italiaansche en Spaansche poëzie, las in Thomas
à Kempis’ Navolging van Christus (I, 198), overal in
plaats van God de menschheid lezend. Hij las niet anders. Zijn tijd van
leeren was voorbij. Hij had nu de kennis wel opgedaan, noodig om zijn
systeem te bouwen. Het laatst van zijn leven voelde hij zich gelukkig.
Zijn uiterlijk getuigde het. Voor Comte was zijn religie een
“rustplaats waar zijn denken de herinnering aan het grootste en
beste dat hij in de menschheid gevonden had, verzamelde, en van waar
hij hoopvol de toekomst tegenblikte, welke het onophoudelijk
voortschrijdende menschelijk geslacht te verwachten had. De liefde als
beginsel, de orde als grondslag, de vooruitgang als doel—dat was
het motto van de religie der menschelijkheid.”
(Höffding).

Den 5den Augustus 1857 stierf Comte.







De drie stadiën.




In de ontwikkeling der menschheid onderscheidt Comte
drie trappen: de theologische, de metafysische, de positieve.


Aanvankelijk heeft de menschheid weinig waarnemingen. Zij kent niet
zeer vele feiten. Maar de mensch heeft toch behoefte, om de feiten, die
hij waarneemt, te verbinden tot een eenheid. Hier nu komt de
fantasie te hulp. Zij bouwt den mensch de voorstellingen van
goden of van een god, die alles scheppen, of schept. Dit stadium heeft
zijn groote beteekenis. Het verstand wordt althans in werking gezet: er
worden verklaringen gezocht. Het gevondene wordt als volstrekte
werkelijkheid aanvaard. Twijfel bestaat niet. Er is dus een allen
menschen gemeene grondslag van godsdienst en zedelijkheid. Een goed
georganiseerd samenleven is mogelijk. Er is autoriteit. In den
staat heerscht de koning en hij oefent in het wereldlijke het gezag,
dat de godsdienst in het geestelijke oefent.

Ook deze trap van de menschheid wordt nog niet in eens bestegen.
Eerst komt het fetischisme. Dat ziet alle voorwerpen bezield aan. Het
denkt zich de voorwerpen in overeenstemming met ’s menschen
geest. Nu volgt het veelgodendom, dat vele krachten aanneemt. Oorzaak
van bewegingen zijn verschillende, een hoogere wereld toebehoorende
goden. Daarop volgt het eengodendom: het verheft zich tot
één God. Het denken is hoe langer hoe abstracter
geworden. Het monotheïsme is de overgang naar het tweede stadium:
het metafysische. Hierin wordt de werkelijkheid niet langer
verklaard uit één persoonlijk wezen, maar uit beginselen,
ideeën. Deze worden niet als de goden bij het theologisch stadium,
door de fantasie opgesteld, maar door de rede, en zij worden bewezen.
Alle beginselen, die de metafysica opstelt, monden uit in
één groot beginsel: de natuur. In dezen tijd ontbreekt
alle autoriteit. Er is geen allen gemeenzame grond van recht en
zedelijkheid. Egoïsme heerscht. In dien staat heerscht
nu niet de koning maar de juristen zijn de leidende mannen. Ook aan het
staatswezen legt men één beginsel ten gronde: de
volkssouvereiniteit. Voor Comte is het metafysisch stadium niet dan een
overgangstijdperk, een tusschenstadium dat moet voeren tot het laatste,
het positieve. Hier regeert de waarneming en men stelt
wetten op voor algemeene of bijzondere feiten. De mensch is
overtuigd van de vastheid en algemeene geldigheid der natuurwetten.
Deze worden niet tot één wet teruggebracht, zooals in de
voorgaande stadia alles tot één God en tot
één beginsel. Dat kan niet. Er zijn verschillende groepen
van verschijnselen, ieder met eigen aard. Toch komt er een
zékere eenheid: een subjectieve, die hierin bestaat, dat voor
alle feitengroepen één zelfde studiemethode wordt
aangewend: de positieve. En door deze eenheid van methode kan er nu ook
een algemeen geldende moraal komen: er is meer autoriteit. Er komt nu
ook samenwerking tusschen de menschen in de voortbrenging der aardsche
goederen. Daarom treedt, in het positieve stadium, de
industriestaat op. De natuur wordt bewerkt. Doordat men haar
wetten kent, werkt men met vrucht. Men ziet, en kan vooruit zien.







De indeeling der wetenschappen.




Comte zag als zijn taak, de positieve wijsbegeerte te
ontwerpen. Hij wilde daarbij niet, zagen we, als de theologen of de
metafysica alles tot één beginsel terugbrengen. Er waren
verschillende groepen van verschijnselen, die niet tot elkaar kunnen
worden herleid en dientengevolge waren er ook verschillende
wetenschappen, die elk zelfstandig waren door de behandelde stof, maar
alleen de positieve methode gemeen hadden. Deze wetenschappen moeten in
een goede rij worden geklassificeerd, haar
volgorde moet vastgesteld worden. Als leidend beginsel wordt hierbij
aangenomen het intreden in het positieve stadium. Zoo worden dan
gegeven: wiskunde, sterrenkunde, natuurkunde, scheikunde, biologie,
sociologie.

Met deze indeeling gaat ook gepaard de meerdere of mindere eenvoud.
Wiskunde is een eenvoudige, sociologie de meest samengestelde
wetenschap. En de eenvoudige wetenschappen omvatten het meest: zij
komen terug in andere. Een verschil van methode gaat hiermee gepaard.
De meetkunde is deductief. Zij bewijst het bijzondere uit het
algemeene. Die methode is haar zoo eigen, dat zij over ’t hoofd
ziet, dat haar éérste beginselen, de grondstellingen, de
axioma’s vanwaar zij uitgaat, aan de ervaring ontnomen zijn.
Comte staat hier dus—en hem verwante denkers volgen hem hierin
na—tegenover die denkers, welke redelijke niet van de ervaring
stammende elementen in onze kennis aannemen. Volgens hen begingen Comte
en de zijnen de fout, dat zij uit empiristisch vooroordeel, en uit
liefde voor de feiten, eenvoudige, maar sprekende gegevens uit het
bewustzijnsleven over ’t hoofd zagen en dat zij, verkeerdelijk de
wiskundige axioma’s uit de ervaring lieten stammen. Hun algemeen
geldend, noodwendig volkomen nauwkeurig karakter kunnen zij niet
verklaren. We zullen zien, hoe deze, aan Kant aanknoopende
beschouwingswijze na het positivisme weer opkwam.

De sociologie moet inductief te werk gaan, de wetten zoeken
die het leven der gemeenschap beheerschen. En heeft zij die wetten
eenmaal, dan is er toepassing op bijzondere gevallen mogelijk, kan zij
deductief te werk gaan.

De wetenschappen verschillen dus naar eenvoud, omvang, methode.


Comte houdt het voor absoluut onmogelijk, dat er een overgang kan
komen tusschen de verschillende groepen. Hij houdt sterk vast aan de
afscheiding.

Planten- en dierenrijk zijn absoluut gescheiden. Zij gaan niet
geleidelijk in elkaar over. In elk rijk staan de soorten weer vast.
Geen soort ontstaat uit de andere. In het gebied der natuurkunde staat
de eene groep verschijnselen naast de andere, treedt er niet mee in
verbinding. Hier heeft Comte’s geestesrichting in haar zucht tot
het hebben van een stevig houvast hem belet, de in zijn tijd reeds
opgekomen ontwikkelingstheorieën te waardeeren. Zij hadden hem
kunnen doen zien, dat er toch veel op de overgangen wijst. De grens
tusschen planten en dieren is, als wij in de onderste soorten komen,
bijna niet meer te trekken. Robert Mayer ontdekte, dat beweging zich in
warmte omzette, dat warmte beweging was. Hij verbond twéé
gebieden, die Comte streng gescheiden achtte en de richting van
herleiding deed nog verder een groote schrede, toen de eenheid van
licht en electrische verschijnselen werd aangetoond. De
ontwikkelingshypothese heeft zich vruchtbaarder bewezen dan Comte dacht
en de gescheidenheid der verschijnselengroepen bleek niet zoo streng
als hij meende.

Voor zielkunde als afzonderlijke wetenschap is geen plaats in Comtes
systeem. Hij verwerpt de subjectieve methode van zelfwaarneming. Hoe?
De geest neemt zich zelf waar. Splitst hij zich dan misschien in twee
gedeelten: een waarnemend en een waargenomen? Neen, een objectieve
methode is noodig. Het verstand moet aan zijn resultaten (bijv. kunst,
geschiedenis, wetenschap) bestudeerd worden. Hier vergat Comte weer het
belangrijke, eenvoudige, onomstootelijke beginsel, dat ons
alleréérst zijn gegeven onze eigen
bewustzijnsverschijnselen en dat de waarneming er van in objectieven zin, als hij wilde, een middellijk
waarnemen is. Toch heeft het zijn nut gehad, dat Comte tegenover de
zelfwaarneming ook wees op de waarneming van psychische elementen,
zooals zich dat openbaarde in verschillende producten: allerwege wordt
thans in de zielkunde de middellijke waarneming naast de zelfwaarneming
gezet. En eveneens heeft het zijn groote beteekenis, dat hij den mensch
niet als eenling wil beschouwd hebben, maar op de omgeving, op het
milieu gelet hebben. Een groot deel der zielkunde wordt ondergebracht
onder de sociologie.







Sociologie.




Dit woord vond Comte uit, en ondanks taalkundige
bezwaren heeft het zich gehandhaafd om de leer der maatschappij aan te
duiden. De sociologie omvat de staathuishoudkunde, de zedeleer, een
groot deel der zielkunde en aan haar is een groot deel van Comtes werk
gewijd.

De mensch moet niet als enkeling beschouwd worden: de individu is
veeleer een abstractie. Men moet evenmin de verschillende elementen der
samenleving, recht, zeden, staatsinstellingen, apart beschouwen: het
eene hangt met het andere samen. Het is zeer dwaas, om
één punt, bijv. staatsinstellingen geheel te willen
veranderen, zonder dat de leidende ideeën, de zeden gewijzigd
zijn. Doorloopend invloed oefenen de deelen op elkaar uit. Wijzigen de
denkbeelden zich, dan komen er ook veranderde staatsinstellingen. Deze
op hun beurt kunnen na langen tijd ook wel iets bijdragen tot omvorming
der ideeën.

Wat is de grondslag van het samenleven? Niet het slim overleg van
enkele booze individuen die het nut er van zagen, zooals de
aufklärungstijd wou leeren: om het nut te ondervinden, moet men
eerst een poos samengewoond hebben. Neen, de grond is gelegen in een
drang naar gezelligheid. Ook hier is het gevoel
de kennis voorafgegaan. In de samenleving ontwikkelt zich ook het
altruïsme, de tegenstelling van egoïsme. Natuurlijk
mag de zorg voor eigen zelf nooit verdwijnen, maar het moet
ondergeschikt worden. Verstand, dat ons aantoont wat goed is,
sympathie, die ons niet uitsluitend in eigen dienst doet arbeiden,
bevorderen het altruïsme.

In den kring van de samenleving—de familie—heerscht
vooral de sympathie, in den staat het verstand. De positieve wetenschap
begunstigt de ontwikkeling van het altruïsme veel meer dan de
katholieke kerk. Deze toch kan niet de behoeften van het verstand
bevredigen, leert den enkeling zorgen voor eigen zieleheil. Gene
daarentegen scherpt de menschen in, dat er alleen ontwikkeling is in de
samenleving.

Toekomstig geluk hangt af van verbreiding van positivistisch
inzicht. Opvoeding werkt daaraan mee. Komen de ideeën maar eerst,
dan volgen de noodige staatsinstellingen van zelf. Er is nu eerst maar
eens behoefte aan een tijd, die de idee laat doorwerken, die niet te
veel verandering brengt.

Comte zelf heeft aanvankelijk niet verwacht, dat die tijd zoo
spoedig zou komen. Maar later meende hij, dat hij er al de
beginteekenen van zag. Het was in dien tijd zijner godsdienstige
stemmingen. Zien wij nog even, wat hij hier uitvond of liever
bedacht.







Godsdienst.




Comte gaat nu nog eens een leer opstellen: hij wil een
positieven godsdienst stichten, die het gevoel recht doet wedervaren.
Om van uit het individu tot de wereld te komen, neemt hij de ethiek als
zevende en laatste, meest ingewikkelde wetenschap aan, waarin al de
anderen teruggevonden worden. Door haar wordt de menschheid
het middenpunt, waarom zich alles beweegt. Ja,
de menschheid wordt “het groote wezen” le grand être,
dat wij vereeren. De menschheid omvat alle levenden, dooden, die voor
haar heil gewerkt hebben, allen, die nog zullen komen. Er komt een
eeredienst.

Aan het hoofd staan algemeen ontwikkelde wijsgeeren, als priesters,
die tevens dichters, opvoeders en geneesheeren zijn.

Er zijn bepaalde ceremoniën; er zijn sacramenten.

Er is een kalender, waarin iedere maand, iedere dag benoemd is naar
een groot man, die gearbeid heeft voor het welzijn der menschheid. Er
vinden herdenkingsfeesten ter eere van die weldoeners plaats. In de
particuliere kerken worden personen vereerd, die den mensch persoonlijk
nader hebben gestaan en het ideaal der menschheid voor hem
representeeren. Er zijn een aantal feestdagen. Er zijn drie maal daags
uitstortingen van het hart (gebeden) er zijn 9 sacramenten, waaronder
ook de dood behoort, de overgang van het objectief bestaan in het
voortleven in de gedachten der menschheid.

Zijn religie der menschelijkheid is “het katholicisme zonder
christendom.” In Frankrijk, Brazilië, Chili, ontstonden
enkele gemeenten in den zin van Comte. Opvolger als
“hoogepriester” was Lafitte.

Maar deze bedachte godsdienst schoot geen wortel. Zij interesseert
ons verder niet uit wijsgeerig oogpunt, en niet op dit gebied ligt de
groote beteekenis van den Franschen denker.







Staat.




In den ideaalstaat der positivisten zal de macht
berusten in handen der “patriciërs” der hoofdmannen
van de nijverheid, (bankiers, fabrikanten, grondbezitters).

Zij zullen hun macht niet aanwenden tot eigen verrijking,
maar tot nut van het algemeen. Zoo ze verkeerd
handelen, zullen wijsgeeren, vrouwen en arbeiders, die het verstand,
het gevoel en de kracht vertegenwoordigen, hen samen tegenwerken. De
openbare meening zal eveneens een macht in den staat zijn. Werkstaking
zal eventueel geoorloofd zijn.

De arbeider zal niet in kommervolle omstandigheden moeten leven. Hij
zal een woning met minstens 7 kamers, een jaarlijksch loon van een
achttien honderd gulden hebben.

In dit laatste zien wij, dat Comte sterk den invloed ondergaan had
van het Socialisme dier dagen. In tegenstelling van het latere, door
Marx opgestelde Socialisme, was het utopistisch: het bouwde een
ideaalstaat, en beschreef tot in kleinigheden, hoe alles door de
voortbrenging en de verdeeling der goederen zou zijn geregeld. (Zie
hoofdstuk: Individualisme en Socialisme). 















1 De
roman: Barthold Meryan van Cornélie Huygens geeft er een aardig
beeld van. ↑

2 In een
Duitsch werk leest men: “Heden ten dage leest wel niemand
Comte’s werken meer. Men vergenoegt zich met een goed betrouwbaar
overzicht.” ↑

3 Beroemd
historicus, schrijver van een warm boek over de Grieksche geschiedenis,
dat ook nu nog waarde heeft. ↑









HOOFDSTUK XI.

 Het Engelsche
Positivisme.






§30. Inleidende
opmerkingen.




In elk der drie groote cultuurlanden, Duitschland,
Frankrijk, Engeland, hebben we een eigenaardige geestesrichting
ontmoet. In Engeland, het land met den nuchteren zin, dat den blik op
het practische richtte, was het empirisme in een of anderen vorm steeds
heerschend. Daar verbond zich ook de wijsbegeerte licht met politiek en
staathuishoudkunde: in het land met aloude volksvrijheden was de
belangstelling levendig voor kwesties van staatsbestuur, en snelle
ontwikkeling op het gebied van handel en industrie bracht onwillekeurig
de aandacht op staathuishoudkundige vragen.

Wat beeld vertoont Engeland ons in de jaren van Kant, Hegel,
Comte?

De stormen der revolutie waren er overheen gegaan. Het had Napoleon
met àl zijn macht bestreden en tal van oorlogen hadden veel van
de natie gevraagd; hadden de aandacht meer op het buiten- dan op het
binnenland gericht. Weldra echter kwam—na Napoleon’s
val—beweging, een schijnbaar politieke, maar inderdaad
een economische … Napoleon had met
zijn continentaal stelsel een belangrijken slag toegebracht aan
Engelands handel en nijverheid: de invoer van waren uit Engeland of
door Engelsche schepen naar het vasteland was verboden. Toen nu
Napoleon naar St. Helena was verbannen, het continentaal stelsel was
opgeheven, overstroomde Engeland de andere Europeesche landen met zijn
voortbrengselen. En deze, die daardoor eigen bedrijf een felle, bijna
doodende mededinging zagen aangedaan, bouwden een beschermenden muur om
hun land: zij hieven hoogere invoerrechten! Verslappende invloed op
Engelands nijverheid: werkeloosheid; door afdanking van arbeiders
armoede tot hongerlijdens toe. Het graan duur. Beschermende rechten
weren den vrijen invoer van buitenlandsch graan. Engeland, tot nu
óók een landbouwenden staat, doormaakt de crisis tot
modernen nijverheidsstaat. De machines ontrooven een deel der arbeiders
ook nog van hun werk. Hongeroptochten, indrukwekkende meetings, maar
ook dreigende storing van orde. Regeering en parlement zien alleen het
laatste, achten alleen orde-handhaving plicht van de overheid, en de
orde wordt gehandhaafd, waar noodig, zelfs waar niet noodig, met
geweld en in bloed, en over lijken heen. Bedwinging aldus van onlusten
en bij terugkeerende welvaart herstel van uitwendige rust; maar geen
inwendige vrede. De katholieken nog steeds niet geheel vrij en van
staatsambten uitgesloten. Het kiesstelsel voor het Lagerhuis een
bespotting van wat het behoort te zijn. Sommige oude stadjes, oude
burchten, vaardigen een afgevaardigde af, gekozen door misschien een
tiental kiezers of nog minder. Nijvere, volkrijke steden, later
opgekomen, niet in de gelegenheid om hare verlangens in ’t
parlement kenbaar te maken. 

Hervorming van ’t kiesrecht, afschaffing der korenwetten,
bevrijding der katholieken, ziehier de drie groote dingen, die men
vraagt, waarvoor men pleit. Een groep radicale denkers ontstaat, die op
godsdienstig, politiek, maatschappelijk, wijsgeerig terrein
samenwerken, in de “Westminster review” weldra hun orgaan
vinden.

Met deze groep denkers houden we ons eerst bezig. Bentham is hier te
noemen, die de leer welke Adam Smith (I, pag. 325) opgesteld heeft voor
de economie, uitbreidt over het heele leven. James Mill, die de
psychologie van de 18de eeuw voortzet, verdiept. Zijn zoon, John Stuart
Mill is de centrale denker van dezen tijd: wijsgeer, maar ook practisch
staatsman, maar ook publicist, die met zijn pen en scherp en helder
denken verlichting en vrijheid dient. Centraal, wijl ook in hem alle
draden van ’t Engelsche leven uit dien tijd samenloopen. Hij
wordt geboren en opgevoed in den kring, die de 18de-eeuwsche
aufklärung voortzet. Hij vindt in zijn eigen persoon de breuk, het
failliet van het stelsel. De invloed van den hartstochtelijken,
somberen denker Carlyle, die in Engeland de reactie op de
aufklärung, het dichterlijk idealisme van Duitschland
vertegenwoordigt, openbaart hem de waarde der levende persoonlijkheid.
Aan Comte’s leer trekt hij zich nu naar boven. En ook de
vereering van de vrouw ontbreekt niet.







§ 31. Bentham, James
Mill.




Bentham behoort eigenlijk meer thuis in een
geschiedenis der rechten, maar ook als ethicus heeft hij
beteekenis.

Jeremias Bentham (1748–1832) stelde zich de vraag, van welk
beginsel onze zedelijke inzichten moesten uitgaan en vond dat hierin,
dat elk mensch lust boven leed verkoos. Het kwam er dus maar op aan,
om voor het grootst aantal menschen het grootst
mogelijke geluk te vinden. De groote vraag is nu hoe de eenling er toe
gebracht wordt, om ook het geluk van anderen te willen. Smith had op
staathuishoudkundig gebied geleerd, dat het in ’t algemeen voor
’t geheel ’t best uitkwam, wanneer ieder zijn eigen belang
op zijn eigen wijze zocht. Er zou dan een samenspel en evenwicht van
belangen ontstaan, waarbij niet een, maar allen welvoeren. Welnu,
ditzelfde ziet Bentham op ethisch gebied gebeuren. De verstandige
mensch ziet in, dat hij anderen niet kan missen, dat zij hem moeten
bijstaan, om zijn geluk te vormen. De openbare meening keurt verder die
dingen goed, welke in het algemeen belang zijn en naarmate de
ontwikkeling voortschrijdt, zal inzicht in ’t algemeen belang
grooter worden. Dan zullen dus ook juister oordeelen geveld worden door
de publieke opinie. En deze is een macht, wordt dat meer en meer,
drijft dus ook den mensch tot handelen in ’t algemeen
welzijn.

Wij zien hier dus de scherpst mogelijke tegenstelling tusschen Kant
en Bentham. Beide hoofdrichtingen zijn in de ethiek der 19de eeuw
blijven bestaan. Maar niet zonder toenaderingen, verzoeningspogingen.
Kants rigorisme, dat eigenlijk alleen het plichtmatige handelen tegen
de neiging in, zedelijke waarde toekent, wordt verlaten door velen die
andere zijner grondgedachten aanhangen. En omgekeerd zal niet ieder,
die overigens nauwe verwantschap vertoont met de utilisten en de
associatiepsychologen, het ontstaan der belangstelling, die den
enkeling tot het algemeen welzijn voert, op dezelfde wijze verklaren
als Bentham.

Geven we uit het heden twee voorbeelden Paulsen—Höffding.


Paulsen, de schrijver van een bekend stelsel van zedeleer
(System der Ethik) die zich in zijn
kennistheorie eng bij Kant aansluit en overigens zeker dichter bij Kant
dan bij de Engelsche Utilisten staat, gaat niet mee met Kant’s
algemeene geldigheid van het zedelijk beginsel. Ook hij baseert zich op
het welvaartsbeginsel. De zedelijke wetten zijn ervaringswetten. Het
heillooze van den leugen bijv. berust op het groote nadeel voor het
gemeenschapsleven. Maar zou de leugen ook nog verwerpelijk zijn als hij
steeds bedrieger en bedrogene tot heil strekte? “De zaak is den
mensch werkelijk niet zoo gemakkelijk gemaakt, dat een hem inwonend
vermogen, practische rede of geweten genaamd, met een eenvoudige
inrichting (het brengen van een bijzonder geval onder een algemeenen
regel) zijn leven onfeilbaar zou leiden.” Wel bestrijdt hij het
hedonisme dat volgens hem in Bentham en Mill te voorschijn treedt.
Daartegenover stelt hij het energisme. Het hedonisme zegt: het hoogste
goed is lust. Het energisme zegt: leven is handelen en het hoogste goed
is gelegen in een bepaalde wijze van handelen en leven. “Ik
geloof, dat het recht op de zijde van het energisme is. De analytische
zielkunde dwaalt, wanneer zij meent, dat overal de voorstelling van
lust de beweegreden voor menschelijk handelen is.” Tot zoover
Paulsen.

De auteur van een ander, veelgelezen handboek der ethiek, de Kopenhager
Hoogleeraar Höffding, sluit zich zéér eng aan bij
Bentham, maar wijzigt diens leer, door den overgang tot behartiging van
’s naasten belangen anders te verklaren.

Hij meent dat er tusschen Bentham en Kant een verzoening is te
vinden, welke hij beproeft te geven.



Bentham, (die zelf een zeer belangelooze persoonlijkheid was,
spoedig tot medelijden met anderen bewogen en
dus ook in dat opzicht met Helvetius overeenstemde, wiens werken hij
hoogschatte en met wiens leer de zijne overeenkomst vertoont), trad ook
met veel kracht op tegen het Engelsche recht, dat, met zijn vele
sluipwegen een waar doolhof was, onvatbaar voor een leek, leidde tot
dure en lange processen, en dan nog niet altijd voldoende
rechtszekerheid gaf1. Hij eischte codificatie
(’t woord is van hem afkomstig) der wetten zoodanig, dat ieder ze
kon verstaan. Van stemrechtverbetering was hij een warm
voorstander.

Bentham, die in een conservatieve omgeving opgevoed was, Karel I als
een martelaar, alle revolutie als duivelswerk had leeren beschouwen,
kwam door zijn latere leer in lijnrechten strijd met de orthodoxen op
kerkelijk, met de conservatieve Tories op staatkundig gebied. Maar
reeds verwijdert hij zich van den aufklärungstijd en het
revolutieïdeaal; niet de rechten van den mensch, maar die der
gemeenschap erkent hij en slechts dáár heeft het individu
recht, waar dat recht strekt tot heil der gemeenschap, waar het
meewerkt, om het grootst mogelijk geluk voor het grootste aantal te
bewerkstelligen.



James Mill.




Uit geheel andere kringen was de latere vriend en
medestander van Bentham James Mill afkomstig. Deze, den 6 April 1773 in
Zuid-Schotland geboren, was de zoon van een dorpsschoenmaker en een
meer ontwikkelde moeder. Door haar invloed vooral werd James voor
studie bestemd, daarin later voortgeholpen door een vermogend edelman,
Sir John Stuart. Theologiestudie beviel hem niet. Op dertigjarigen leeftijd gaat hij naar
Londen. Moeilijke tijden wachten. Met harden arbeid moet hij voor zich
en zijn steeds talrijker wordend gezin het brood verdienen. Zijn
hervormingsgezind streven lijdt daarbij echter geen schade.

Zijn geschiedenis van Britsch-Indië toont welk een uitnemend
kenner van Indische toestanden hij is. Hij komt in dienst der
Oostindische compagnie, die “gebruik maakt van zijn kennis en
zijn critiek niet vreest.” Tot hooger posten opgeklommen, krijgt
hij een meer onbezorgd bestaan en kan zich aan zijn studies blijven
wijden en werkzaam zijn voor de kiesrechthervorming. Hij was dit niet
alleen door zijn geschriften, maar ook door zijn woord, door zijn
invloed op een hem omringende groep van jongelui. Van uit zijn
studeerkamer nam hij leidend deel aan den slag, die eindigde met de
overwinning; in 1832 moesten de lords hun verzet opgeven en de
“reform-bill” aannemen, die beter
kiesrecht schonk. Mill, practischer dan Bentham, had nog niet op
algemeen kiesrecht aangedrongen, maar slechts hervorming en uitbreiding
tot den middenstand gewenscht; met de toeneming van ontwikkeling zou er
dan ook verdere uitbreiding van kiesrecht kunnen komen.

Voor de wijsbegeerte ligt Mills beteekenis op zielkundig gebied door
zijn werk: “Ontleding van den geest.” (Analysis of the Mind) waarin hij de associatietheorie
verder ontwikkelde. Gaan we nog even na, wat deze inhoudt.

Het kan zijn, dat een waargenomen voorwerp u aan een ander doet
denken, een portret van den persoon aan hem die het voorstelt, een
schouwburg aan den Amsterdamschen enz. Wij zeggen dan, dat die beide
voorstellingen geassocieerd zijn en wij hebben hier een associatie
door gelijkheid. 

Hoort ge de beginwoorden van een bekend vers, dan komen u de
volgende in ’t bewustzijn. Ge hebt die woorden herhaaldelijk na
elkander opgenomen, er is een associatie ontstaan. Twee dingen kunnen
ook tegelijk bestaan en waargenomen worden: de meubels van een kamer
bijv. Stelt ge u dan het bureau voor dan kunt ge komen tot de
boekenkast, de gordijnen, enz. Dit is een associatie door
aanraking, aanraking in ruimte of tijd.

Voor Mill bestaat nu eigenlijk alleen de aanrakingsassociatie. Tot
haar brengt hij alle verschijnselen op zielkundig gebied terug. De
associatie is het psychologisch verschijnsel, het verschijnsel
bij uitnemendheid.

Bentham had zijn geheele ethiek ontwikkeld van uit één
beginsel, lust gaat boven onlust. Mill bouwt eveneens op
één beginsel zijn geheele zielkunde: wat eens
waargenomen, ervaren is, kan gereproduceerd worden, als een waarneming,
die er mee geassocieerd is, weer wordt gedaan. Het bewustzijn wordt dus
beheerscht door de ervaring, door dat, wat zich aan de waarneming
aanbiedt. Deze geeft de enkelvoudige voorstellingen en door de
verbinding van deze ontstaan alle verdere bewustzijnsverschijnselen:
fantasie, oordeelen, gevoel, willen. In laatste instantie wordt het
voelen dus door de waarneming beheerscht. Dus is er ook mogelijkheid,
een bepaalde richting te geven aan het menschelijk geestesleven, als de
opvoeding, de maatschappij, de wetgever maar zorgen voor bepaalde
voorstellingen en voorstellingscomplexen.

De associatiepsychologie kon allereerst kritisch werken. Tal
van oordeelen, op godsdienstig, maatschappelijk en politiek gebied, die
den radicalen als vooroordeelen golden, konden ontleed worden, er kon
aangetoond worden, dat zij op verbinding van bepaalde voorstellingen berustte en men kon den
oorsprong daarvan gaan zoeken.

Maar zij kon ook opbouwend werken, waar zij de mogelijkheid
aangaf, op de toekomst in te werken. Zoo kon een der aanhangers er
bijv. toe komen opvoeding te definieeren als het aanbrengen van
gewenschte associaties.











§ 32. Thomas
Carlyle.




Geen wijsgeer in engeren zin. Geen dichter ook. Geen
politicus. Een letterkundige, maar een die in kunst levensdoel noch
hoogste levensuiting zag. Een historieschrijver, maar die niet de
methodische, critische behandeling van historiestukken en bronnen
toepaste zooals nu de historicus. Maar een levende verbinding van
velerlei elementen, die op heel het Engelsche denken machtig gewerkt
heeft en hier behoort, omdat hij de levende reactie belichaamt tegen
het realisme, wijl hij Duitschland, Duitschland’s
éénige dichter Goethe vooral—maar ook zijn
denkers—doet spreken tot Engeland. Die man was geen Engelschman
maar behoorde tot het zwijgende, sombere, ernstig-werkende, matige,
meer aan de Germanen verwante volk der Schotten. Hij werd 1795 in
Zuid-Schotland geboren, studeerde te Edinburg, was bezig met onderwijs
geven, verdiende daarna zijn onderhoud met literairen broodarbeid en
woonde sedert 1834 bij Londen in Chelsea tot ’t einde van zijn
leven.

Een trouwe steun, wier zelfopoffering hij niet doorzag en die hij
tot zijn ontzetting eerst na haar dood uit haar dagboek leerde kennen,
vond hij in zijn vrouw Jane Welsh.

Tot de merkwaardigste werken van Carlyle uit wijsgeerig oogpunt behooren Sartor resartus, Verleden en
Heden (past and present) en zijn studies over de Duitschers, en verder
Helden en Heldenvereering.2

Carlyle, godsdienstig opgevoed, onderging den invloed der
utilistische levensbeschouwing, die hem ten slotte de wereld als dood
en ledig liet zien. Merkwaardig is zijn breuk hiermee, door hem zelf
beschreven. Op een wandeling in 1821 komt hij tot verzet tegen die
opvatting. Hij durft er neen tegen zeggen. Het eeuwig-ik is een
gedurig protest tegen de mechanische theorieën. Carlyle was
oorspronkelijk geloovig geweest. Hij had zijn hoop en geloof laten
varen. Hij was onder den invloed van het utilisme gekomen. Maar vollen
vrede had hij daarbij niet kunnen vinden. Hij had dit steeds beschouwd
als een overblijfsel van zijn vroeger geloof, als een nawerking, die
hij bestrijden moest.

Bij al zijn strijd echter was zijn eigen ik, zijn persoonlijkheid
blijven bestaan. Deze was iets anders dan een bundel samenwerkende
voorstellingen, haar streven niet alleen een begeerte naar lust. Het
bestaan der levende persoonlijkheid lógenstrafte de
theorieën der associatie zielkunde en der utilisten. Er was een
persoonlijkheidskern. En daardoor kon hij néén
zeggen tegen de leer, waarvan hij zich los worstelt. Het zal wel lang
duren, voor op het eeuwig néén het eeuwig jà
volgt, voor de rechte weg gevonden is. Maar—hij is terug van den
verkeerden weg. Het eeuwige néén is begin van Nieuw
leven.

Hier zien wij Carlyle één met Fichte.

Hem schijnt de natuur slechts een reeks verschijnselen, het
is het kleed der godheid. Hij erkent, evenals de Duitsche idealisten,
achter de verschijnselen een werkelijkheid. De verhouding tot die
werkelijkheid is religie.

“Het is in alle opzichten waar, dat het voornaamste in den
mensch zijn godsdienstig geloof is. Ik versta hier niet onder geloof de
kerkleer, die hij belijdt, de geloofsartikelen, die hij wil
onderschrijven en in kerkleer of anderszins openlijk bevestigt, dit
niet geheel en in menig opzicht dit geheel niet. Wij zien menschen van
alle geloofsbelijdenissen tot bijna iederen graad van waardigheid of
onwaardigheid geraken. Dit noem ik geen geloof, dit belijden en
beweren, dat dikwijls slechts een belijden en beweren is uit de
buitenwerken van den mensch, uit de streek van louter verstandelijke
redeneering, of uit nog oppervlakkiger deelen. Maar hetgeen een mensch
werkelijk gelooft; en dat geschiedt dikwijls genoeg zonder dat hij het
beweert zelfs tegenover zichzelf, veel minder tegenover anderen; wat
iemand metterdaad ter harte neemt, en wat hij voor zeker houdt
aangaande zijn levensbetrekking tot dit geheimzinnig heelal en zijn
plicht en bestemming daarin, dat is in alle omstandigheden voor hem het
voornaamste en daaruit komt al het overige voort. Dat is zijn
religie.”

Het komt dus op de persoonlijke verhouding aan tot het achter de
verschijnselen liggende.

Op ethisch gebied heeft Carlyle evenmin vrede met het
utilisme. Een paar pagina’s uit Helden en Heldenvereering zullen
dit duidelijk maken:

“Toen ik onlangs, zonder het mij te hebben voorgenomen, sprak
over Bentham’s theorie over den mensch en ’s menschen
leven, noemde ik haar terloops een armzaliger stelsel dan dat van
Mahomed. Ik voel mij verplicht te zeggen, nu dat eenmaal is
uitgesproken, dat zulks mijn besliste meening is. Niet dat
iemand een beleediging zou bedoelen tegen den persoon van Jeremias
Bentham, of tegen degenen, die hem achten en gelooven; Bentham zelf en
zelfs zijn geloofsrichting schijnen mij vergelijkender wijs lofwaardig
toe. Het is een welbewust zijn, wat de geheele wereld op een
lafhartige, halfslachtige manier bezig was te worden. Laat het
tot een crisis komen, wij zullen of den dood of de genezing verkrijgen.
Ik noem deze grove, machinale Nuttigheidsleer een toenadering tot nieuw
geloof. Het was een afleggen van huichelarij, een tot zichzelf zeggen:
welnu, deze wereld is een doode, ijzeren machine; haar god is
zwaartekracht en zelfzuchtige Honger; laat ons beproeven, wat er met
remmen, met in evenwicht houden, met een goed samenstel van tanden en
rondsels van gemaakt kan worden. Er is iets volledigs, iets mannelijks
in de wijze waarop het Benthamisme uitkomt voor wat het waarheid acht;
gij kunt het Heldhaftig noemen, ofschoon het een Heldenmoed is met
uitgestoken oogen! Het is het hoogtepunt en het onverschrokken
Ultimatum van wat in een minder volledigen vorm het gansche bestaan van
den mensch in die achttiende eeuw beheerschte. Mij schijnt het toe, dat
alle ontkenners van het goddelijke, en alle geloovigen met den mond,
verplicht zijn, indien zij moed en eerlijkheid bezitten, aanhangers van
Bentham te zijn. De leer van Bentham is Heldenmoed met uitgestoken
oogen; het menschelijk geslacht, evenals een ongelukkige Simson,
met uitgestoken oogen malende in den Philistijnschen molen, grijpt
stuiptrekkend de pijlers van zijn molen; stort alles in puin, maar
brengt toch eindelijke bevrijding. Van Bentham bedoelde ik niets kwaads
te zeggen.

“Maar dit zeg ik en zou ik willen, dat
iedereen, wist en ter harte nam, dat hij, die niets dan
werktuigelijkheid in het Heelal waarneemt, op de noodlottigste wijze
het geheim van het Heelal heeft gemist. Dat alle goddelijkheid zou
verdwijnen uit ’s menschen begrip omtrent dit Heelal, schijnt mij
letterlijk de grofste dwaling,—ik wil het Heidendom niet onteeren
door het een Heidensche dwaling te noemen—waartoe menschen kunnen
vervallen. Het is niet waar, het is onwaar tot in de diepste kern. Een
mensch, die zoo denkt, zal verkeerd denken over alle dingen in
de wereld; deze moederzonde trekt alle overige gevolgtrekkingen aan,
die hij kan maken. Men zou het de erbarmelijkste van alle
zinsbegoochelingen kunnen noemen,—hekserij zelfs niet
uitgesloten. Hekserij vereert ten minste een baarlijken Duivel; maar
deze leer dient een dooden Duivel van ijzer, noch God, noch zelfs een
Duivel. Al wat edel, goddelijk, bezield is, valt hierbij uit het leven
weg. Daar blijft alom in het leven een verachtelijk doodshoofd staan,
het werktuigelijke hulsel gespeend van alle ziel. Hoe kan een mensch
heldhaftig handelen? De “Leer der Drijfveeren” zal hem
leeren dat het,—onder meerdere of mindere bedekking,—niets
is dan een ellendig verlangen naar genot en vrees voor pijn; dat Honger
naar toejuiching, naar geld of welk voedsel ook, het einddoel is van
’s menschen bestaan. Godloochening kortom—iets, dat zich
zelf inderdaad vreeselijk straft. Ik bedoel, dat de mensch geestelijk
een verlamde is geworden; dit goddelijk Heelal een doode,
werktuigelijke stoommachine, gedreven door drijfveeren, remmen,
evenwichten en ik weet niet wat al meer.”

Ook op sociaal gebied is Carlyle de man der persoonlijkheid.
Hij ziet niet het eenig heil in kiesrechthervorming en afschaffing van
graanrechten. 

Wat hij eischt, is het persoonlijk element tusschen werkgever en
werknemer. Aangrijpend schildert hij de sociale ellende in zijn
“Past and Present,” dat met Schiller’s
“Ernst is het leven” tot motto, in 1843 verscheen. Het
gevoel van saamhoorigheid, van broederschap is onder de menschen
verdwenen: Een arme vrouw kan alleen haar zusterschap bewijzen door aan
typhus te sterven. Eerst als zij door haar ziekte een gevaar
wordt, begint men naar haar om te zien. Als zij een bron van besmetting
is, dàn begrijpt men, dat zij een mènsch is van gelijke
beweging: eerder niet.

In Carlyle’s geschiedenisopvatting komt dit zelfde
persoonlijke element tot zijn recht; hier ook vestigt hij de aandacht
op de helden. De helden, het zijn de voerders van het menschelijk
geslacht, de voorbeelden. Het zijn niet slechts de krijgshelden, maar
ook de helden, die denker, dichter, profeet waren.

Voor wat de menigte zocht te bereiken, zijn zij de eerste vormers.
In het gemoed der groote mannen zijn de werken, die wij rondom ons in
de wereld zien, ontsprongen. In hen werken stille krachten, die ten
slotte de rijpe vrucht in de wereld doen verschijnen. De held vindt de
verborgen gedachten der tijden, die hij, door woord of voorbeeld den
menschen verkondigt en daardoor brengt hij ze vooruit. En vooral in
ònzen tijd hebben we ze noodig, om ons te redden uit den
socialen nood.

Zoo groot was zijn vereering van helden, dat hij op zijn ouden dag
het wederopstaan van het Duitsche rijk begroetend met blijdschap, het
annexeeren van Elzas-Lotharingen verdedigend, in Bismarck een held zag.
Hoogelijk waardeerde hij diens eigenhandigen gelukwensch op zijn 80sten
verjaardag en terwijl hij de Bath-orde afwees, accepteerde hij de orde
van Pruisen: “Pour le
mérite.”3 Misschien klemde hij zich daarom
zoo gretig vast aan dit verschijnsel omdat het hoop gaf en steun aan
zijn geschiedenisbeschouwing, die hij anders in het heden niet kon
vinden. Hij ziet slechts weinige helden, onze tijden zijn zwak, onze
menschen weinig geneigd tot ernstigen arbeid. Half doordachte woorden
schrijft men en spreekt men, onrijpe gedachten worden verkondigd, het
zwijgen, het stille zijn is verleerd—bewondering, eerbied is
verdwenen. Of niet het lichaamslijden, waaraan Carlyle voortdurend
leed, invloed heeft uitgeoefend op zijn stemmingen?

Op elk gebied, wijsgeerig, ethisch, sociaal, historisch, legt
Carlyle dus den nadruk op het persoonlijke.

Hij is de reactie der persoonlijkheid tegen het utilisme en
positivisme, tegen de filosofie van oorzaken en werkingen.

Met zijn eerbied voor de persoonlijkheid nadert Carlyle intusschen
niet Nietzsche’s ideaal: dat de grooten, de helden het
doel der geschiedenis zijn, aan welks verwezenlijking allen
ondergeschikt zijn. Zij zijn de stuwende krachten in de
historie. “Heldenvereering, indien gij wilt, maar dan, vrienden, hierin vooral
bestaande, dat wij zelven een heldengeest bezitten. Een heele wereld
van Helden, geen wereld van lakeien, waar geen heldenkoning kan
regeeren, dàt bedoelen wij.

“Ja, vrienden ….
heldenkoningen, een heele wereld niet onheldhaftig, dat is de veilige
en gelukkige haven, waarheen de Opperste machten ons drijven door deze
stormbewogen zeeën. Naar die haven willen wij,
o vrienden, laten alle trouwe menschen, welk vermogen ook in hen
zij … daarheen drijven. Daar—of anders in den
afgrond van den oceaan—zullen wij komen!”







§ 33. John Stuart
Mill.






Leven en Persoonlijkheid.




De beroemder zoon van een beroemden vader werd 20 Mei
1806 geboren, en ontving z’n opvoeding van deze. Een merkwaardige
opvoeding, waaronder zwakker kind bezweken zou zijn, en die ook voor
Mill haar schaduwzijden had. Op drie-jarigen leeftijd begint hij met
Grieksch, op tien-jarigen met Latijn; wiskunde, algemeene geschiedenis,
natuurkunde, zedeleer, economie, logica, al die dingen is de jonge John
Stuart meester op een tijd, dat een ander jongeling nauwelijks het
bestaan van sommige dier wetenschappen vermoedt. Een verblijf in 1820
in Zuid-Frankrijk doet hem goed, verruimt zijn blik. Zijn opvoeding is
John Stuart blijven prijzen en hij meende, dat èlk kind die zou
kunnen doormaken. Doch herhaalde zwaktetoestanden en tijden van
zenuwoverspanning, gebrek aan geheugen voor positieve feiten, schijnen
wel in verband te staan met die vroegrijpe ontwikkeling. Spel ontbrak.
Was er tijd, zoo waren de kameraadjes er niet. In 1822 komt Mill onder
invloed van Bentham’s leer, die hem bekoorde door hare logische
samenvattende helderheid. Met andere bekwame lui grondvest hij een
genootschap voor utilisme, en een debatingclub, waar tal van
vraagstukken worden behandeld. In 1823 komt hij in India-house in dienst van het besturend lichaam der O. I.
Compagnie. Geldzorgen, als zijn vader gekend had, blijven hem bespaard.
Hij klimt op tot hoogere salarissen (ten slotte
ƒ 24.000) bij een werktijd (nominaal 6 uren, werkelijk 3
uren), die hem tijd laat voor studie. Als in 1858 het bestuur der
koloniën aan den staat overgaat, weigert Mill in staatsdienst te
treden. Een jaarlijksch pensioen van ƒ 18.000 stelt hem in
staat, onbekommerd te leven.

Bij Mill vertoont zich in 1826 een merkwaardige crisis: hij gevoelt
zich als lamgeslagen. Hij, gewend om alles analytisch te beschouwen,
verliest alle belangstelling. De wereld schijnt hem dood, hij voelt
zich zelf een automaat. Wat baat hem al zijn kennis, zijn scherp
ontledend vermogen, als geen stuwende begeerten aanwezig zijn. Hij is
als een schip, dat, goed uitgerust en met een roer, doch zonder zeil,
niet voortkomt. Lichamelijk lijden voegt zich er bij. De slaap wijkt.
Maar er komt herstel. Bij zijn lectuur stoot hij op een passage, die
hem tot schreiens toe beweegt. Hij is dus niet zoo dood, zoo ongevoelig
als hij meende: hij kon nog deernis gevoelen met menschenlot en
menschenleed.

In dezen tijd maakt hij kennis met meer conservatief gezinde
geesten, wiens conservatisme meer voornaamheid van stemming en
gezindheid was, dan ijver, om het nieuwe te weren uit egoïstisch
hangen aan ’t oude.

De waarde van poëzie en kunst wordt hem—die overigens
steeds een sterk en levendig gevoel voor natuurschoon had
bezeten—bewust. Hij heeft gezien, dat ze iets anders waren, dan
Bentham’s nuchtere beschouwing had geleerd. Mill heeft de
subjectieve zijde van het leven gevonden.

En meteen is hij in nadere aanraking met het socialisme gekomen. Hij
sluit zich niet bij de theorieën aan, door een Saint Simon, een
Fournier verkondigd, maar ondergaat haar invloed, maar weet ze te
waardeeren, als heilzaam tegengif. 

In de jaren omstreeks 1840 valt dan een nadere kennismaking met
Comte. Bijna zonder critiek, geeft Mill zich aan diens stelsel over,
geïnspireerd door den stouten opzet der drie stadiën, de
kloeke wetenschapsindeeling, de stellige beslistheid van Comte’s
uitspraken. Maar, als deze laatste religiestichter wordt, scheiden zich
de wegen der denkers, scheiding, uiterlijk te voorschijn geroepen door
Comte’s eisch, om de ondersteuning, hem door Mill voor eenmaal
bezorgd, blijvend te genieten, zoolang hij zonder betrekking was.

In 1843 verschijnt het hoofdwerk van Mill, zijn beroemde logica.
Daarnaast staan nog een groot aantal werken en opstellen, waarvan vele
zich meer op sociaal-economisch gebied bewegen. Zijn belangstelling
voor deze studies schrijft Mill voor een groot gedeelte toe aan zijn
latere vrouw.

Deze was eerst gehuwd met een zekeren heer Taylor. Mill bezocht haar
geregeld. Hij bewonderde haar geest, haar belangstelling, haar aandacht
voor persoonlijke dingen, vroeg ook om haar oordeel bij zuiver
theoretische discussies. In haar vond hij de aanvulling van wat hem
ontbrak en daardoor misschien heeft hij in haar zooveel meer gezien dan
zijn kennissen. Zijn familie verzette zich hardnekkig tegen Mills
genegenheid, maar toen Taylor gestorven was, huwde hij haar en leidde
een hoogst gelukkig leven tot den dood van zijn vrouw in ’58. Van
toen af was voor hem de grootste bekoring van het leven weg. Hij bleef
intusschen ijverig werken. Van 1865 tot 1867 was hij lid van het
lagerhuis, waar hij zich aansloot bij den linkervleugel der liberale
partij onder Gladstone. Geen groot redenaar, oefende hij toch een
weldadigen invloed uit. Gladstone getuigde van hem: “De
bijzondere gaven van Mill waren ons al vóór hij
in het parlement kwam wèl bekend. Maar
wat ons daar, mij tenminste geopenbaard werd, was de ongewone adel van
zijn karakter. Ik pleegde hem zoo schertsenderwijze “den heilige
van het rationalisme” te noemen. Ik behoef niet te zeggen, dat ik
zijn verschijnen met vreugde begroette en zijn verdwijnen diep
beklaagde, en wel in het belang van het geheele Lagerhuis. In elke
partij, in elke politieke richting, zijn zulke mannen—ik moet het
met smart bekennen—zeldzaam.”

Het laatste deel van zijn leven bracht Mill, die in zijn
stiefdochter een vriendelijke verzorgster van zijn huis had gevonden,
gaarne in Avignon, in ’t Zuiden van Frankrijk, door. Hier
overleed hij den 5den Mei 1873, een der grootste en edelste geesten der
19de eeuw, wiens levensbeschrijving elkeen een leering zou kunnen zijn
en wiens werken wezenlijk tot vooruitgang van het menschelijk denken
hebben bijgedragen. Wenden we ons allereerst tot zijn hoofdwerk: de
logica.







Logica. Het empirisch standpunt.




Zoo we in dit kort bestek een compleet overzicht gaven
van Mill’s Logica, die niet zeer beknopt is,4 zou dat
niet veel meer worden dan een opsomming van titels der hoofdstukken.
Bepalen we ons er toe, enkele punten aan te wijzen.

Mill staat in zijn logica op empirisch standpunt. Hij wil alles uit
de ervaring afleiden. Nemen we bijv. de wiskundige waarheden, waaraan
wij volkomen nauwkeurigheid, noodwendigheid, algemeene geldigheid
toekennen. We zeggen bijv. dat twee lijnen, die
evenwijdig zijn, elkaar nooit zullen snijden, hoe ver we ze ook
verlengen. De ervaring heeft ons vaak evenwijdige lijnen gegeven. We
hebben die nooit zien samenkomen. We generaliseeren dus, maken
de waargenomen gevallen tot een algemeen verschijnsel. “Er blijft
over te vragen, wat de grond is van ons geloof in axioma’s, welke
de inductie, waarop zij berusten? Ik antwoord dat zij
proefondervindelijke waarheden zijn; generalisatie’s van
waarnemingen.”

Hun noodwendigheid is het gevolg van herhaald waarnemen, van vaste
associaties. “Er is geen meer algemeen bekend feit in de
menschelijke natuur, dan de uiterste moeilijkheid om op ’t eerste
gezicht iets als mogelijk te begrijpen dat in tegenspraak is met een
ervaring, die ons gewoon is en lang bestaan heeft.

Deze moeilijkheid is een noodwendig gevolg van de fundamenteele
wetten van den menschelijken geest. Wanneer wij dikwijls twee dingen
samen gezien of gedacht hebben en wij ze in geen geval gescheiden
hebben gezien, dan is het volgens de grondwet der associatie een
ontzettende moeilijkheid, welke ten slotte onoverkomelijk wordt, om ze
gescheiden te denken.

Dit komt het meest uit bij onontwikkelde personen, die in het
algemeen absoluut niet in staat zijn om twee dingen, welke in hunnen
geest stevig verbonden zijn, te scheiden,5 en zoo
menschen met een ontwikkeld verstand in dit opzicht eenigen voorsprong
hebben, dan komt dit, omdat zij meer gezien,
gehoord en gelezen hebben, en daar zij er meer aan gewoon zijn, hunne
verbeelding te oefenen, hebben zij hunne waarnemingen en gedachten op
verschillende wijzen samengesteld, en zijn zij er voor behoed, om vele
dezer onverbrekelijke verbindingen te vormen. Maar deze voorsprong
heeft noodwendiger wijze zijn grenzen.

De man van het meest geoefende verstand is onderworpen aan de
algemeene wetten van ons opvattend vermogen. Zoo dagelijksche gewoonte
hem gedurende langen tijd twee feiten geeft te aanschouwen, die
samengaan, en hij gedurende dien tijd door geenerlei voorval of
bedoeling er toe gebracht is, om ze afzonderlijk te denken, zal hij er,
gedurende verloop van tijd onbekwaam toe worden, zelfs bij de sterkste
inspanning; en de veronderstelling, dat de twee feiten in de natuur
zouden kunnen gescheiden worden, zal ten slotte in zijn geest optreden
met al de kenmerken van een onbegrijpelijk verschijnsel. Daarvan zijn
in de geschiedenis der wetenschap merkwaardige gevallen: voorbeelden,
dat de verstandigste menschen dingen als onmogelijk, wijl
onbegrijpelijk verwierpen, die het nageslacht …
gemakkelijk vond te begrijpen en die nu door iedereen voor waar erkend
worden.”

Zelfs de twee grondwetten van ons denken worden door Mill uit de
ervaring afgeleid. Dat wij ons steeds moeten denken, dat A en niet-A
elkaar buitensluiten, en dat er tusschen A en niet-A geen derde
mogelijk is, wordt een generalisatie genoemd. “Indien wij
onze opmerkzaamheid naar buiten richten, vinden
wij, dat licht en duisternis, geluid en stilte, beweging en rust,
gelijkheid en ongelijkheid, voorafgaan en volgen, opeenvolging en
gelijktijdigheid, eenig positief verschijnsel, wat dan ook, en zijn
negatief onderscheidene verschijnselen zijn, die juist tegenover elkaar
staan, en dat het eene altijd afwezig is, wanneer het andere aanwezig
is. Ik beschouw dan ook het grondbeginsel, waar ’t hier om gaat,
(het beginsel van de tegenspraak: A en niet-A kunnen niet
tegelijkertijd bestaan) als een generalisatie uit al deze
feiten.”

Al onze oordeelen berusten ten slotte op ervaring. Herhaaldelijk
zegt Mill, dat de afleiding slechts gaat van het bijzondere tot het
bijzondere. Zoo we dus in eenigerlei redeneering deductief te werk
gaan, zoo eenige wetenschap deductief is, dan ligt er toch aan de
algemeene grondbeginselen, die het uitgangspunt vormen, bewust of
onbewust, inductie ten grondslag.

Uit deze beschouwingen volgt, dat deductieve
wetenschappen … alle, zonder uitzondering, inductieve
wetenschappen zijn; dat hare inductie op ervaring berust. Hare
gevolgtrekkingen zijn alleen waar als berustend op zekere
veronderstellingen, die de waarheid benaderen of dat althans behooren
te doen, maar die zelden, indien ooit, volkomen waar zijn.

Voor Mill verliezen dus ook de wiskundige wetenschappen hun absoluut
zeker karakter, ook zij berusten op veronderstellingen, die de waarheid
zoo nauwkeurig mogelijk benaderden.







Causaliteit.




Zeer groote verdiensten heeft Mill zich verworven door
na te gaan, in welke gevallen wij een bepaald verschijnsel de oorzaak
van een ander noemen. Hij heeft daarvoor de
wetenschappen geraadpleegd, en gevraagd: wanneer noemt men daar iets
oorzaak? Mill vindt nu vijf regels. Geven wij eerst de voorbeelden,
daarna de formuleering.

1. We vinden in de natuur verschillende kristallen.6
We zullen nagaan, onder welke omstandigheden kristallen ontstaan. Een
reeks van gevallen zien wij. In allerlei vloeistoffen, in allerlei
stoffen, onder verschillende temperaturen, in onderscheidene omgeving
zien wij kristallen ontstaan. Maar in al die gevallen is iets
gemeenschappelijks. Dit nl., dat kristallen alleen ontstaan, wanneer
een of andere stof in een vloeistof is. We nemen dus aan, dat
het zijn in een vloeistof een voorwaarde voor het ontstaan van
kristallen, een oorzaak of althans een medeoorzaak is.

We kunnen de verschillende omstandigheden door letters voorstellen,
A, B, C, D, enz., het verschijnsel door V, dat dus het gevolg moet zijn
van een of meer dier omstandigheden. We kunnen ’t nu aldus
overzichtelijk voorstellen.




	A,
	B, C, D,
	……….
	V



	A,
	E, F, G,
	……….
	V



	A,
	H, I, K,
	……….
	V



	



	A,
	oorzaak
……….
	V






In al die omstandigheden treedt het verschijnsel op: V. Wat ze
gemeen hebben is A. Dit is dus de oorzaak of medeoorzaak van V:


Geformuleerd luidt de regel:

Indien twee of meer gevallen van het te onderzoeken
verschijnsel slechts één omstandigheid gemeen hebben, dan
is die omstandigheid, waarin alleen de gevallen overeenstemmen, de
oorzaak (of het gevolg) van het gegeven verschijnsel.

Er is echter één groote moeilijkheid om dezen regel
toe te passen. Men weet namelijk nooit, of er ook onbekende
omstandigheden zijn, die de oorzaak kunnen zijn. Nemen we een eenvoudig
voorbeeld. Een goochelaar heeft een doosje, waarin een popje, dat soms
het deksel opendoet, en er uit springt. Het doet dit alleen, wanneer er
met het zwarte stokje van den toovenaar drie maal in ’t rond
gezwaaid is, ’tzij de man ’tzelf, ’tzij een der
kinderen ’t doet.

De omstandigheden, waaronder dit verschijnsel, ’t openspringen
van het kistje, optreedt, stemmen alleen schijnbaar overeen in ’t
zwaaien van het stokje en de kinderen, die dit zien, houden met hunne
gegevens dat zwaaien terecht voor de oorzaak van het openspringen. De
kinderen hebben de omstandigheid, die de werkelijke oorzaak is (bijv.
het drukken op een knopje) niet gezien.

In het dagelijksch leven zal men dus deze methode zeer veelvuldig
onjuist zien toegepast, waar men de aanwezigheid van een bepaalde
omstandigheid in velerlei gevallen opmerkt, deze als de oorzaak
aanneemt, zonder er om te denken, of men alle andere omstandigheden
volledig kent. Maar ook in de geschiedenis der wetenschap komt het
voor, dat men bepaalde omstandigheden over ’t hoofd ziende, een
verkeerde omstandigheid als oorzaak aannam. 

2. Iemand wordt geschoten, hij sterft. Wij meenen dat de door het
schot veroorzaakte wonde de doodsoorzaak is. Er was eerst een groep
omstandigheden, waaronder de man leefde. Daar is een tweede groep,
waaronder de man sterft. Die tweede groep verschilt van de
eerste alleen door de wonde. Deze is de oorzaak. Dit is de methode van
verschil en wij kunnen dezen regel opstellen:

Indien een geval, waarin het te onderzoeken
verschijnsel zich voordoet, met een geval, waarin het zich niet
voordoet, alle omstandigheden, behalve één, gemeen heeft,
die alleen optreedt in het eerste geval, dan is de omstandigheid,
waarin de twee gevallen verschillen, de uitwerking, de oorzaak of een
gedeelte van de oorzaak van het verschijnsel.

Brengen wij dit verschijnsel onder een schema, dan krijgen wij




	A,
	B, C, D, E,
	
…………………
	V



	
	B, C, D, E,
	…………….
niet
	V



	



	A
	oorzaak of
medeoorzaak van V.






3.7 Stel dat we eenige akkers hebben. Drie er van zijn
bemest met chili-salpeter, vier er van zijn onbemest gebleven. De drie
eerste leveren een veel beter oogst dan de vier laatste. Waarin stemmen
de drie akkers o. a. overeen? Dat ze chilisalpeter
hebben. (Ze stemmen misschien ook overeen in grondsoort, ligging,
besproeiing). En waarin verschillen die vier andere akkers van de
andere drie: dat ze geen van allen bemest zijn. De omstandigheid, die
dus optreedt in alle gevallen waarin zich het verschijnsel voordoet,
blijft afwezig in alle gevallen, waarin het verschijnsel zich niet
voordoet. De omstandigheid wordt nu voor de waarschijnlijke oorzaak of
medeoorzaak van het verschijnsel gehouden.

Deze vereenigde methode van verschil en overeenstemming kunnen we
aldus voorstellen




	A,
	B, C, D,
	
…………………
	V



	A,
	B, C, E,
	
…………………
	V



	
	B, F, G,
	…………….
niet
	V



	
	B, C, H,
	…………….
niet
	V



	



	A
	waarschijnlijke oorzaak
…
	V






Naar Heymans’ gewijzigde formuleering luidt ze:

Wanneer twee of meer gevallen, in welke een nieuwe
toestand intreedt, een of meer omstandigheden gemeen hebben daaronder
slechts een, welke in twee of meer gevallen, waarin de nieuwe toestand
niet intreedt, ontbreekt, zoo verklaart men die omstandigheid voor de
waarschijnlijke oorzaak of medeoorzaak van den nieuw intredenden
toestand.


Opm. Mill wil dat de gevallen, waarin de
toestand optreedt, slechts alleen in de ééne
omstandigheid zullen overeenstemmen en dat de gevallen, waaronder het
verschijnsel niet optreedt, eveneens slechts één ding
gemeen hebben, nl. de afwezigheid van de omstandigheid aanwezig in de
eerste gevallen. Voor Mill wordt dus het schema 




	A,
	B, C, D,
	
…………………
	V



	A,
	E, F, G,
	
…………………
	V



	
	Q, R, S,
	…………….
niet
	V



	
	T, U, V,
	…………….
niet
	V



	



	A
	oorzaak of medeoorzaak
van
	V









4. We hebben een groep omstandigheden en een groep verschijnselen.
We weten, van vroeger, dat sommige omstandigheden de oorzaak zijn van
sommige verschijnselen. Trekken we af, dan kunnen we zeggen, dat de
overblijvende omstandigheden de oorzaken zijn der overblijvende
verschijnselen.

Deze methode, die van het overblijvende, is een wijziging der
tweede, haar schema




	A,
	B, C, D,
	………
	V



	A,
	B, C, D, E,
	………
	V + V1



	



	E
	



	oorzaak



	



	mede-oorz.







	V1






Haar regel luidt:

Trek van eenig verschijnsel dat gedeelte af, dat
door voorgaande inductie bekend is als het gevolg van zekere
omstandigheden, en het overblijfsel van het verschijnsel is gevolg van
de overblijvende omstandigheden.

5. Het gebeurt wel eens, dat we een vermoede oorzaak niet kunnen
verwijderen noch in alle gevallen, waarin het verschijnsel optreedt,
deze alleen als gemeenschappelijke omstandigheid hebben. Willen we den
invloed van de aarde op de slingerbeweging nagaan, dan kunnen wij de
aarde niet wegnemen. Evenmin is de aarde alleen de gemeenschappelijke
omstandigheid in alle gevallen, waarin er een slingerbeweging plaats
vindt. De zon bijv. is ook altijd aanwezig. 

Dit zelfde geval doet zich voor, waar wij den invloed van de maan op
de aarde willen bestudeeren: zij is niet weg te denken, noch alleen als
gemeenschappelijke omstandigheid in alle verschijnselen (bijv. die van
eb en vloed) aanwezig. Welke is hier de weg om tot kennis te geraken?
De vermeende oorzaak kan in verschillende graden optreden. De
slingerbeweging kan aan de linie en aan de polen plaats vinden, dichter
of verder van het middelpunt der aarde af. De maan staat niet altijd
even dicht bij de aarde en haar invloed is niet steeds even sterk.
Wanneer nu, met veranderingen in den graad van het verschijnsel ook
gelijkrichtige veranderingen in den graad van de omstandigheden, waarin
het zich voordoet, gepaard gaan, kunnen wij die omstandigheden houden
voor oorzaak of medeoorzaak. Voor dit punt krijgen wij dit schema:




	A1,
	B, C, D,
	
…………………
	V1



	A2,
	B, C, E,
	
…………………
	V2



	A3,
	B, C, F,
	
…………………
	V3



	



	A
	oorzaak of mede-oorzaak
van
	V






Onder woorden gebracht:

Een verschijnsel, dat op eenigerlei wijze
verandert, wanneer een ander verschijnsel op eenige manier verandert,
is of de oorzaak of het gevolg van dat verschijnsel, of is er door
eenig feit van oorzakelijk verband mee verbonden.



John Mill heeft op deze wijze aangewezen hoe de wetenschappen te
werk gaan, wanneer zij de oorzaken van gegeven verschijnselen
onderzoeken. Hij heeft deze wetten niet opgesteld, zonder zijn
voorgangers gehad te hebben. Bacon met zijn tabellen had al
eenig vermoeden der methode van verschillen, en
de groote sterrekundige Herschel gaf reeds zeer belangrijke
aanwijzigingen in deze richting.







Denkfouten.




Een uitvoerig en interessant onderzoek wijdt Mill aan
de denkfouten, ook daarmee een navolger en voortzetter van
Bacon’s werk. Bacon had reeds gewezen op de idólen, op de
dwaalbegrippen, waarvan wij ons moeten zuiveren, om tot juiste kennis
te komen. Mill tracht nu een indeeling te ontwerpen van de
gebruikelijkste fouten. Hij zondert natuurlijk zulke uit, die ontstaan
uit gebrek aan belangstelling, onattentheid enz. en die we dagelijks
veelvuldig zien voorkomen. De eerste groep vormen die oordeelen welke
wij zóó maar, zonder behoorlijken grond aannemen. Daartoe
behooren bijv. volstrekt onbewezen bijgeloovigheden, als dat Vrijdag
een ongeluksdag is; algemeene uitspraken zonder grond (dat is altijd
zoo geweest, en zal altijd zoo blijven), enz.

Vervolgens kan de fout zitten in de redeneering en de afleiding,
allereerst door gebrekkig waarnemen. Men let soms alleen op de gevallen
waarin een ding uitkomt, niet op die, waarin ’t niet
doorgaat.

Men ziet omstandigheden over ’t hoofd, die juist gewichtig
zijn. Iemand moet bijv. een rustkuur doormaken en neemt in dien tijd
ook geneesmiddelen in. Hij zal aan de laatste zijn herstel
toeschrijven, zonder aan de rust, die hem zooveel goed deed te
denken.

De derde groep toont ons de generalisatie.

Van één feit, of eenige feiten, schrijdt men voort tot
een regel: een fout, door reizigers bijv. dikwijls begaan, die uit een
paar gevallen besluiten tot iets algemeens. Zij zien in een streek
bijv. eenige menschen met rood haar: in die streek zijn de menschen
roodharig. 

Kinderen zijn er erg gauw bij, om ons van altijd te spreken,
als iets één of een paar maal is voorgekomen.

Beide, onvoldoende waarneming en generalisatie, zijn
inductie-fouten. Wanneer we in een deductieve redeneering een fout
maken, krijgen we redeneer-fouten. Een heel eenvoudig voorbeeld is dit:
Alle visschen zijn zwemmende dieren. Alle zwemmende dieren zijn
visschen. In dezen krassen vorm komen ze wel niet vaak voor, maar in
ingewikkelde redeneeringen wordt toch dikwijls dezelfde fout
begaan.8

Ten slotte berusten vele fouten op verwarring, waaraan vooral de
taal schuld kan zijn. Sterke drank geeft sterkte!

Zoo een redeneering als deze:

Plannenmakers moet men niet te zeer vertrouwen.

Hij heeft een plan gemaakt.

Men moet hem niet vertrouwen.

De fout zit hierin, dat onder plannenmaken thans iets anders
verstaan wordt dan iemand die een plan maakt. Zeer dikwijls dekken de
feitelijke beteekenis van het woord en zijn afkomst elkaar niet meer.
Sommigen weten reeds door een afkeurend woord te gebruiken, aan hun
redeneeringen een schijn van waarheid te geven.9 In het
laatste geval heeft men dus, in tegenstelling van de drie voorgaande
gevallen, zich de gronden van waar men uitging, niet helder
voorgesteld. 

Schematisch samengesteld krijgen wij dus een overzicht van de
denkfouten, dat er aldus uitziet:

[image: ]







Ethologie.




Mill wil ook de methoden nagaan van andere
wetenschappen, die hij op positieve basis wil vestigen. Er moet komen
een wetenschap van den menschelijken geest. Het is mogelijk om een
karakterleer van den mensch te ontwerpen door toepassing en combinatie
der algemeene beginselen.

Voor ongelijkheid door aanleg, had Mill weinig oog. Dat blijkt al
uit zijn opmerking, dat ieder gewoon kind bij zijn opvoeding ’t
even ver had kunnen brengen. En ook op een ander punt houdt hij die
gelijkheid vol: hij ziet in het verschil tusschen man en vrouw geen
eigenlijk wezensverschil. Man en vrouw zijn van nature gelijk: slechts
de eeuwenlange anders zijnde opvoeding heeft de vrouw vernederd, ze
intellectueel de mindere van den man gemaakt.

Mill heeft over ethica, politiek en economie nog zeer
behartigenswaardige werken en artikelen geschreven, die blijk geven van
zijn groote kennis en scherp verstand. Het zou ons te ver
voeren, hierop in te gaan. Genoeg, dat hij in de ethiek in hoofdpunten
de leer van zijn vader en van Bentham trouw bleef. In de politiek bleef
hij een radicaal die volksvrijheden bepleitte, en die hoe langer zoo
meer begon in te zien, dat maatschappelijke vragen nog ernstiger waren
dan politieke, en die zich tegen het opkomend Socialisme vrijer
verhield dan menig zijner tijdgenooten en geestverwanten. Terwijl hij
meende een echt volgeling te zijn van Adam Smith was hij dit inderdaad
niet meer. Het blijke uit het volgende: “Wanneer men kiezen moest tusschen het Communisme met al
zijn kansen en den tegenwoordigen toestand der maatschappij met al haar
lijden en ongerechtigheden,… wanneer de
instelling van het persoonlijk bezit met zich bracht als een
noodzakelijk gevolg, dat de opbrengst van den arbeid zoo verdeeld werd,
als dat thàns geschiedt—bijna in omgekeerde evenredigheid
met den arbeid—dan zouden alle bezwaren van het Communisme niets
meer wegen dan kaf in de weegschaal …”

Ten opzichte der religie bleef Mill’s standpunt onzeker, maar
in ’t laatst van zijn leven komt hij toch meer tot waardeering
van den godsdienst.

In Engeland stichtte Mill wel geen eigenlijke school, maar hij had
medestanders die in zijn geest werkten. Alexander Bain, een bekend
zielkundige en schrijver van goede werken over de leiders van het
Utilisme, verdient hier genoemd te worden naast den ouderen Whewell,
den schrijver van een verdienstelijke geschiedenis der wetenschappen.
















1 Dickens,
die in zijn romans zoovele Engelsche misstanden gehekeld heeft, geeft
op sommige rechtstoestanden interessante kijkjes, bijv. in David
Copperfield. ↑

2
Vertaling met inleiding en aanteekening in de
Wereld-Bibliotheek. ↑

3
Pruisische ridderorde die, behoudens zeer enkele uitzonderingen, alleen
aan hoogst verdienstelijke mannen gegeven wordt en daarom nog waarde
heeft. In ons land zijn o. a. de prof. De Goeie en Lorentz ridder in
die orde. Er zijn een twintigtal buitenlandsche ridders. ↑

4 Om een
denkbeeld te geven van den omvang: de logica, zou, in de
Wereld-bibliotheek gedrukt, ongeveer 10 nummers
bevatten. ↑

5 Het
dagelijksch leven biedt van Mill’s opmerking talrijke,
eenvoudige, treffende voorstellingen. Het was vroeger sommige menschen
niet mogelijk zich een predikant zonder hoogen hoed te denken.

Het is een Duitscher bijv. bijna niet mogelijk
om zich ons openbaar onderwijs zonder godsdienstonderricht
voor te stellen.

Tal van ontwikkelde menschen kunnen zich niet
losmaken van de idee, dat socialisten “alles willen deelen”
of anarchisten alleen bommengooiers zijn. ↑

6 In de
wetenschap verstaat men onder kristallen lichamen, begrensd door een
bepaald stelsel van vlakken, die onder bepaalde hoeken op elkaar staan,
bijv. kandijklontjes, sneeuwvlokken, zoutkorrels. ↑

7 Zooals
Mill dezen regel toelicht, komt hij niet voor in ’t gegeven
denken. Hij wordt hier met een wijziging voorgedragen, ontleend aan
Heymans: “Gezetse und Elemente des menschlichen
Denkens.” ↑

8 Een
aardig voorbeeld uit de kinderwereld. “Grootvader gaat vertellen,
want hij steekt een pijp op en altijd als grootvader vertelt, rookt
hij.” ↑

9 Stel dat
men bepleit, dat een drankzuchtig ambtenaar niet ontslagen, maar
verpleegd hoort te worden, en dat nu gevraagd wordt: wat nut er in
steekt een “dronken vent” te
handhaven. ↑









HOOFDSTUK XII.

 De
Ontwikkelingsfilosofie.






§ 34. Historische
opmerkingen.




Voor het naïeve denken zijn tal van dingen
zóó, als ze zijn, en het veronderstelt, dat ze er altijd
zoo geweest zijn. In het hoofd van een ongeschoolden Drentschen herder
kwam het vroeger misschien niet op, te vragen, waar die groote keien
toch vandaan kwamen. Ze wáren er. Een overigens lang niet dom
meisje, van tegen de 20, dat men eens op eenvoudige manier het ontstaan
van den regen wou verklaren, keek met verwijtenden blik, alsof men
heiligschennis beging. In haar denken werd alles, wat in de natuur
geschiedde, tot een directe werking der Godheid gemaakt, die niet
verder nagespoord kón of behóorde te worden. Niet
verschillend in wezen is het denken van tal van menschen, die het
bestaande niet verder afleiden, maar alles terugbrengen tot een
schepping of een eenmaal bestaanden toestand.

Al spoedig echter moet in het verstand, dat tot nadenken over
gegeven ervaringen komt, het denkbeeld eener
ontwikkeling optreden. Aan ons strand zien wij duinen. Bij
heftigen wind zien we ze verstuiven. Op het strand hoopt zich zand op
tegen een steentje, een schelpje, een of ander voorwerp. Er ontstaat
als ’t ware een klein duintje. Zoo komt men allicht tot de
gedachte, dat de duinen ontstaan zijn, geworden, zich ontwikkeld
hebben.

Men ziet in den mensch ontwikkeling. Een kind groeit op. Het leert
loopen, spreken. Zijn denken, zijn voelen neemt toe. Maar ook weet men
uit overlevering of uit geschriften iets van vroegere geslachten. Zij
hebben ook in hunne werken, hunne gebouwen, bijv. sporen van hun
bestaan nagelaten. Het nageslacht blijkt verder dan het voorgeslacht.
Zoo kan de vraag zich voordoen, of misschien niet alleen de mensch,
maar ook de menschheid zich ontwikkelt.

Koene geesten beperken zich niet tot voor de hand liggende
ervaringen. Zij durven stoute verbindingen van voorstellingen aan. Zoo
ze in een bergstreek dierresten vinden, die aan zeedieren hebben
behoord, dan laten ze zich niet afschrikken door het groote verschil
tusschen berg en zee: zij wagen de veronderstelling, dat déze
aarde-hoogten aan de zee haar ontstaan hebben te danken.

De veelvuldigheid der gegevens van de ervaring trachten zij onder
algemeene formuleering of wetten te brengen. Zij durven daarbij tot het
einde doordenken. En zoo komt ons in de Grieksche wijsbegeerte
eigenlijk van haar eerste ontstaan af al de ontwikkelingsgedachte
tegen, de gedachte dat het nú bestaande geworden is uit
het vróeger bestaande,—en geen van eeuwigheid vaststaande
vorm is, dat het hoogere op het lagere berust en zich daaruit
ontwikkelt. 

Herinneren wij nog vluchtig aan enkele punten, die wij vroeger reeds
behandelden.

Empedocles reeds laat de dieren ontstaan, uit levensvatbare
combinaties (I, 39).

Bij Spinoza (I, 265) zagen wij, hoe deze uit een eenvoudig zedelijk
beginsel zich het geheele zedeleven ontstaan denkt, terwijl ook het
staatsleven zich ontwikkelt. Montesquieu (I, 333) had oog gehad voor de
ontwikkeling van het zedelijk gevoel; al iets meer oog gehad dan de
andere mannen der aufklärung, en Lessing had op godsdienstig
terrein willen aantoonen, hoe er een zekere vooruitgang in de
godsdienstvormen was (I, 355).

Kant en Laplace hadden de ontwikkeling in ons zonnestelsel
aangetoond: Als oorsprong was een oernevel gesteld, die, in draaiing
gekomen, zich gesplitst had: uit haar hadden de planeten zich
losgemaakt, van deze weer de manen. Terwijl Kepler de wetten had
opgesteld, volgens welke de planeten zich nu feitelijk bewegen, hadden
zij de vraag willen beantwoorden: vanwaar die planeten met hare
beweging?

De idealistische filosofie was de ontwikkelingsgedachte—zij
het in anderen vorm—gunstig geweest: de geheele werkelijkheid was
zelfontwikkeling van het Absolute; voor Fichte zoowel als voor Hegel
was de geschiedenis een ontwikkelingsproces.

In het begin der 19de eeuw werd op natuurwetenschappelijk gebied de
ontwikkeling overal aangewezen. Lyell toonde aan, dat de verschillende
aardlagen spraken van een vorming door dezelfde krachten, die nu nog op
onze aarde inwerken.

Op geestelijk gebied zijn hier de associatie-psychologen te noemen,
die uit verbinding van voorstellingen den geheelen rijkdom van het
psychisch leven laten opkomen. 

Ook de ontwikkelingsgedachte is dus evenmin als een andere uit de
lucht komen vallen: ook zij had hare voorloopers en de stand der
wetenschap was zoodanig, dat een geniale geest haar in scherpte en
klaarheid kon opstellen: Spencer deed dit voor de wijsbegeerte, Darwin
voor de natuurlijke historie. Maar de hypothese van den laatste werkte
zoo vruchtbaar, dat zij op schier elk gebied haar invloed doet gelden
en deed gelden. Zooals bij het uiteinde der middeleeuwen Kepler en
Galileï staan en met hun werk blijvenden invloed uitoefenen op het
wijsgeerig denken, zoo staat Darwin in de 19de eeuw als een
keerpunt.







§ 35. Charles
Darwin.






Leven.




Charles Darwin werd den 12den Februari 1809 in
Shrewsbury geboren. Studies in medicijnen en theologie boezemden hem
geen belang in. Gaarne ging hij dus de reis om de wereld met de Beagle
maken (1831–1836), die hem gelegenheid gaf tot veelvuldige
waarnemingen1. Zoo trof het hem bizonder, wat hij op de
Galapagos eilanden, 1100 K.M. van Zuid-Amerika verwijderd, zag. Daar
trof hij nl. een aantal diersoorten aan, die alleen op die eilanden, en
nergens anders te vinden waren, maar tot geslachten behoorden, welke
alleen in Zuid-Amerika inheemsch waren.

Het scheen wel, dat er één grondvorm was geweest en
dat die zich zoo omgevormd had, dat sommige op het vasteland, andere op de
eilanden konden leven. Elk eiland had dan weer zijn eigen soorten.


“Het was hoogst verrassend, omringd te zijn door nieuwe
vogels, nieuwe reptiliën, nieuwe schelpdieren, nieuwe insecten en
nieuwe planten—en toch door tallooze kleine bizonderheden in
lichaamsbouw, zelfs door het stemgeluid en gevederte der vogels een
helder beeld voor oogen te zien van de gematigde streken van
Patagonië of van de heete droge woestijnen in Noord-Chili.
Waarom—zoo vroeg ik mij af—werden op deze kleine plekjes
land … de oorspronkelijke bewoners hier naar Amerikaansche
typen geschapen en bewerktuigd, terwijl zij … zoowel in
soort als in aantal zich anders verhouden dan die op het vasteland, en
dus ook in de wisselwerking verschillen.” En dat ieder eiland
zijn eigen soort had, die overeen kwam met een andere soort op een
ander eiland, viel Darwin bizonder op.

Na de reis zette Darwin, die in 1839 met zijn nicht getrouwd was,
zich neer, om de verslagen van zijn reis te schrijven. Sedert verliep
zijn leven als een echt geleerdenleven. In 1839 komt zijn werk over den
oorsprong der soorten, in 1871 dat over de afstamming van den mensch.
Den 19den April 1882 stierf hij. Terecht mocht hij in zijn
levensbeschrijving zeggen: “Ik geloof goed gehandeld te hebben
met mijn leven aan de wetenschap te wijden.”

Hoe kwam Darwin er toe, uit zijn waarnemingen zijn hypothese op te
bouwen?



In 1838 was er van de hand van den staathuishoudkundige Malthus een
belangrijk werk verschenen over het bevolkingsvraagstuk, dat op Mill en
zijn medestanders een diepen indruk maakte, en ook aan Darwin’s
gedachten een stoot gaf in bepaalde richting. Malthus was sterk
getroffen door de toeneming der bevolking. Uit elk paar ouders konden
natuurlijk veel meer dan 2 afstammelingen komen. De groote
vraag was of de toeneming der voedingsmiddelen met dien
bevolkingsaanwas gelijken tred zou houden. Hierop antwoordde de
Engelsche econoom ontkennend. De bevolking wies harder aan: nl. in een
meetkundige reeks, tegen de middelen van onderhoud in een
rekenkundige2.

We kunnen dit dus zoo uitdrukken:




	1
	2
	4
	8
	16
	32
	…
	Bevolkingsaanwas,



	1
	2
	3
	4
	5
	6
	…
	Productieaanwas.






Den tijd, tusschen twee termen te verloopen, schatte Malthus op
± 25 jaar. Volgens die berekening zou na 200 jaar de bevolking
staan tot de bestaansmiddelen als 256 : 9. Na 300 jaar als 4096 : 13.
Na een 3000 jaar zou ’t verschil onnoemelijk zijn.3

Het juiste evenwicht kon hersteld worden, doordat oorlog,
epidemieën, hongersnood, ellende, prostitutie en andere
verschrikkelijke plagen een opruiming onder ’t menschelijk
geslacht hielden. In zekeren zin lag er dus in die plagen een wijze
beschikking der Voorzienigheid. Op Mill en de zijnen oefende nu Malthus
invloed uit door zijn leer der zelfbeheersching (moral
restraint). De mensch zou langzamerhand tot het inzicht komen,
geen huwelijk te mogen sluiten voor hij de noodige
bestaansmiddelen bezat, en in het huwelijk door onthouding tot
gezinsbeperking komen. Mill nu hoopte juist dat dus bij toeneming van
inzicht en zedelijke zelfbeheersching de toestand der arbeidende klasse
ook beter zou worden. Malthus’ leer werkte dus mee, om hem op
vooruitgang te doen hopen.

Voor Darwin lag het uitgangspunt ergens anders.

Er werden te veel menschen geboren. Er gingen velen te niet. De
overblijvenden waren de sterkeren. Ziehier een punt, vanwaar uit Darwin
verder ging.

Er komen in de geheele natuur veel minder kiemen tot ontwikkeling
dan er zijn. Een visch legt kuit: een enorm aantal eitjes, waarvan
slechts een gering gedeelte tot ontwikkeling komt. Van de zaden van een
plant geldt hetzelfde. Allerlei omstandigheden verhinderen allen tot
vollen wasdom te komen.

Welke kiemen nu geraken tot volle ontwikkeling? Welke individuen
blijven leven in den strijd om ’t bestaan, in den struggle for life. De sterksten, de meest geschikten.
(Survival of the fittest). In een zandstreek zal
een grijsachtige haas, wiens kleur wat met den grond overeenkomt, een
voorsprong hebben: hij wordt niet zoo gauw ontdekt. In de poolstreken
met hun vele ijs en sneeuw leeft een wit dier in betrekkelijk gunstige
omstandigheden.

Dat wezen, dat zich dus het meest bij bepaalde omstandigheden
aanpast, blijft leven, heeft de meeste kans op voortbestaan.

Nu komt er een tweede factor bij. De dieren dragen hunne kwaliteiten
over op hun nageslacht.

Ten slotte is er dus een geslacht dieren of planten, dat die
eigenschappen bezit, welke het mogelijk maken in dat milieu te
leven.

In de woestijn zullen we planten vinden, die weinig vocht noodig hebben. Hare bladeren zijn
leerachtig, doen weinig vloeistof verdampen. In een moerassige streek
treft men gewassen aan, welke veel vocht noodig hebben. In de diepten
der zeeën leven visschen, bestand tegen den geweldigen druk, die
het water op hen uitoefent.

Er is dus niet een teleologische, maar een mechanische verklaring
mogelijk van de geschiktheid van sommige organische wezens voor
bepaalde streken. Deze verklaringsmogelijkheid werd een leidende
hypothese voor de natuuronderzoekers; men ging niet uit van het
beginsel: dit dier leeft onder die omstandigheden, en heeft daartoe die
inrichting gekregen, maar men zei: het dier kwám onder
omstandigheden, het verkreeg nuttige eigenschappen, de nuttige
eigenschappen gingen over op de nakomelingen.

Darwin tast nu weer verder het soortbegrip aan. De
afzonderlijke soorten van planten en dieren, zooals wij die kennen,
staan niet vast. Zij zijn geworden, door de verandering die een
organisme ondergaat in verschillende omstandigheden.

Darwin kwam op een ècht-wetenschappelijke methode tot zijn
hypothese. Eerst had hij een omvangrijk feitenmateriaal verzameld en
zorgvuldig onderzocht. Daarop had hij zijn hypothese gebouwd, die deze
feiten in samenhang zou kunnen brengen en zou kunnen verklaren. Nu
bleef hem nog over zijn hypothese te verifiëeren, ze te toetsen
aan de gegevens. Die toetsing liep gunstig af voor zijn
veronderstelling. In Engeland hadden de dierenfokkers, door acht te
geven op allerlei gewenschte kenmerken, door doelmatige kruising en
uitkiezing van geschikt fokvee, allerlei variëteiten weten voort
te brengen: dat sprak voor het overerven van eigenschappen.

Uitgestorven diersoorten, waarvan men dikwijls versteeningen vond, geleken op thans levende,
maar waren dikwijls eenvoudiger vormen der nu bestaande soorten.

Opmerkelijk is ook, dat sommige planten en dieren, wier eieren en
zaden licht door wind en stroomend water konden worden verspreid, een
groote verbreiding bezitten, en dat verder iedere streek haar
kenmerkende planten en dieren bezit. In landstreken, die zich vroeg van
andere afgescheiden hebben (bijv. Australië), vindt men dan ook
een meer eigenaardige en afwijkende ontwikkeling.

Vergelijkt men verder verschillende soorten die nog al van elkaar
afstaan, met elkaar op lager ontwikkelingstrap, bijv. in den
foetustoestand,4 dan blijkt, dat ze veel overeenkomst
vertoonen en dus met elkaar verwant zijn. Tal van wezens bezitten ook
nog overblijfselen van organen (rudimentaire organen), die getuigen van
een vroegere periode, toen zij nog hun nut hadden, maar die nu verloren
gegaan zijn. Op tal van wijzen vond zijn hypothese dus bevestiging.

Hij ging nu over tot uitbreiding en doorvoering zijner leer.
Als de dier- en plantensoorten ontstaan waren uit lagere vormen, geldt
dit dan ook van den mensch? Hier antwoordt hij zonder voorbehoud ja:
ook de mensch heeft zich tot de hoogte, waarop hij nu staat, ontwikkeld
uit lager vormen! Tusschen mensch en dier bestaan groote verschillen.
Zeker. Maar zijn die grooter, dan die tusschen een hoogstaand dier als
een aap en een worm? Ook een dier vertoont psychisch leven. Dieren
kunnen door ervaring leeren, geven blijk van geheugen, herinnering,
associatie, overleg. Ook gevoel ontbreekt niet, zelfs niet dat voor
schoonheid. Medegevoel is aanwezig. 

Door zijn uitgebreide kennis in staat gesteld, kon Darwin daar tal
van bewijzen voor bijbrengen.

Zelfs tal van mannen, die zich overigens met zijn leer konden
vereenigen, keerden zich van Darwin af, toen hij deze zijn hypothese
tot den mensch uitstrekte. Bij sommigen ging de afkeer over tot
tegenzin en afschuw. Hoe? De met rede en zedelijk gevoel begaafde
mensch een ontwikkeld dier, eigenlijk een beest! Onze edelste
aandoeningen, onze verhevenste gedachten, onze kunst, onze wetenschap
en onze godsdienst ontsprongen aan eigenschappen, die het dier reeds
bezat? De mensch, geschapen naar Gods beeld en gelijkenis zou een dier
zijn? Het was onmogelijk zeiden niet alleen de theologen, maar ook tal
van anderen.

Darwin zelf meende, dat zijn theorie geenerlei bedenkelijks
meebracht voor moraal of menschenwaarde. Wat wij nu bezaten, behield
waarde, en bleef schoon, ook al kwam ’t uit lager vormen
voort.5 Was het mooier, zich den mensch te denken als
gevallen engel? Ongetwijfeld is de mensch door zijn zedelijk gevoel ver
verheven boven het dier, maar dat zedelijk gevoel heeft zich ontwikkeld
uit het ook bij het dier reeds aanwezige medegevoel en uit den
gezelligheidszin. En ook hier mag de kracht die overal elders werkt,
gewerkt hebben: een menschengemeenschap, waar in de moreele gevoelens
(die welke op het welzijn der gemeenschap gericht waren) sterk waren, had een
voorsprong.

Darwin zag zich ook voor de vraag geplaatst, of hij nu de wereld
voor het werk van een doelbewuste intelligentie zou aanzien of
van een toeval. Tegen het eerste verzette zich veel. Zou de kat
geschapen zijn, met het doel om met de muis te spelen? Maar ook het
laatste kon Darwin niet aannemen. Het scheen hem toe, dat het een vraag
was, die boven de menschelijke kennis lag: men moet zich onthouden.
“Zijn plicht kon de mensch echter doen.”

Darwin staat op het standpunt van het agnosticisme: het
ontkent niet en bekent niet, het weet niet.

Darwin’s invloed is reusachtig geweest. Hij heeft de lijnen
getrokken voor het denken van den modernen dier- en plantkundige. Voor
dezen blijven dan een groot aantal speciale vragen over om op te
lossen. Een dier heeft een kleine afwijking. Hoe ontstaat die? Ontstaan
de variëteiten misschien sprongsgewijze? Erven alle verworven
eigenschappen over? Vindt die overerving steeds van ouder op kind
plaats, of ook bij voorkeur van grootouder op kleinkind? Welk aandeel
heeft de vader, de moeder? Gelijkt de zoon meer op den een, de dochter
meer op de andere?

De zielkundige bestudeert de erfelijkheid van geestelijke
eigenschappen.6 Sedert Darwin gaat men de evolutie, de
geleidelijke ontwikkeling na van tal van menschelijke instellingen,
gebruiken enz., bijv. het huwelijk,7 den eigendom, de straf.

Aanvankelijk een hypothese voor het gebied der natuurlijke historie, werd Darwin’s leer
een werkhypothese ook voor tal van andere wetenschappen; ook de
geestelijke ondergingen den invloed van Darwinisme: taal, zedeleer,
rechtsleer, strafrecht, staatsleer.

Wij staan nu nog te dicht bij de ontdekking van Darwin om haar
beteekenis geheel te overzien, maar waarschijnlijk zullen die in de
toekomst van overwegend belang blijken te zijn.











§ 36. Herbert
Spencer.






Leven en Persoonlijkheid.




Een zeldzaam voorbeeld van groote energie,
werkzaamheid en volharding. Een man, die trots betrekkelijk geringe
wetenschappelijke voorbereiding, het geheel der wetenschappen overzien
en beheerscht heeft, als niet velen. Die ondanks een wankelende
gezondheid en moeilijke geldelijke omstandigheden zijn levenstaak, die
hij zich gekozen had, in een trouwen, toegewijden arbeid van 36 jaren
vervulde.

Spencer werd in 1820 te Derby geboren als zoon van een bekwaam en
goed ontwikkeld onderwijzer. Hij bezocht de school van vader en oom,
toonde voor de wiskundige vakken aanleg, maar was door een zekere
vroege zelfstandigheid een lastige leerling, die niet voor alles
belangstelling had en niet bij alles ijver toonde. Zijn opvoeding werd
voltooid bij een anderen oom, een geestelijke van breede ontwikkeling
en vooruitstrevende gezindheid. Deze kon den jongen neef echter niet
bewegen de universiteit te bezoeken: hardnekkig verzette hij er zich
tegen. Zoo was Spencer’s opzettelijk onderwijs op 17-jarigen
leeftijd afgeloopen en bleef hij van de voordeelen eener universitaire
vorming verstoken. Dit heeft echter op zijn werk ook een
gunstigen invloed gehad. Hij werd er misschien te zelfstandiger denker
door, die, zich weinig bekommerend om het oordeel van anderen en niet
vragend naar wat voorgangers geleerd hadden, zijn genoegen meer vond in
eigen opbouwen dan in het tot zich nemen van door anderen gevonden
kennis.

Aanvankelijk zou Spencer het beroep van zijn vader kiezen. Weldra
werd hij ingenieur bij den aanleg van spoorwegen. Dan weer had hij goed
bezoldigde bezigheden, dan weer was hij zonder werk: gevolg van de
wilde spoorweg-speculaties in dien tijd, waardoor tijdperken van
koortsige haast en spanning in den bouw afwisselden met perioden van
slapte.

Ten slotte ging Spencer in Londen wonen en trachtte hier zijn brood
als schrijver te verdienen. Er verschenen verschillende werken van zijn
hand en hij kwam in aanraking met verschillende mannen van beteekenis
uit die dagen, o. a. met Mill.

Langzamerhand was het denkbeeld in hem gerijpt, dat het mogelijk zou
zijn, op alle gebied de ontwikkelingsgedachte door te voeren en hij
ontwierp het plan van een stelsel van ontwikkelingswijsbegeerte. Hij
dacht zijn systeem in een twintigtal jaren te kunnen voltooien. Maar
waarvan in dien tijd te leven? Hij trachtte een geschikt ambt te
krijgen, dat hem genoeg vrijen tijd liet. Ondanks hulp en aanbeveling
van mannen als Mill, Huxley en anderen, gelukte het hem niet. Hij
besloot toen, het tòch te wagen, en gaf in 1860 een prospectus
uit, waarin hij inteekenaars vroeg op zijn werken. In hoofdzaken is
Spencer bij de uitvoering van zijn plan trouw gebleven aan de reeds in
het prospectus getrokken lijnen. Aanvankelijk had de schrijver geen
voorspoed. Er werden zeer weinig van zijn werken verkocht, hij leed er
groote verliezen op. In 1867 moest hij zijn inteekenaren mededeelen,
het werk niet te kunnen voortzetten. Hulp werd
aangeboden, (Mill wou de geheele geldelijke risico voor zijn rekening
nemen), maar Spencer meende die niet te moeten aanvaarden. Als reeds
vroeger kwam hem een erfenis te hulp. Een Amerikaansch bewonderaar,
prof. Joumann, die voor de verbreiding van Spencer’s ideeën
in Amerika veel gedaan heeft, bracht een 7000 dollar op uiterst kiesche
wijze bijeen. Weldra waren de slechte jaren nu voorbij. Spencer kon
hulp nemen, in 1875 waren al zijn verliezen gedekt en ten slotte trok
hij nu voor zijn bescheiden behoeften een ruim inkomen uit zijn werken.
(Van zijn “Opvoeding” bijv., waarvan eerst slechts 200
exemplaren met moeite verkocht werden, zijn nu meer dan 50.000
geplaatst). Ongelukkig liet zijn gezondheid te wenschen over. Reeds in
1855 had hij zich met het schrijven van zijn zielkunde
zóó overwerkt, dat hij een anderhalf jaar rust moest
nemen en sedert dien tijd aan slapeloosheid en slechte spijsvertering
leed. Herhaaldelijk viel hij weer in, en meer dan eenmaal wanhoopte hij
aan de voltooiïng van zijn arbeid. Dit was ook de reden, dat hij
zijn ethiek, die hij als het belangrijkste beschouwde, liet voorafgaan
aan zijn sociologie.

Vooral de jaren van 1886 tot 1889 waren droevig. In dezen tijd heeft
hij zijn levensbeschrijving (in 1904 in twee deelen na zijn dood
verschenen) gedicteerd, die naast zeer vele belangrijke dingen, ook
minder beteekenende bevat. Zij draagt sterk het merk, geschreven te
zijn door een zenuwzwak man, die voor zijn lichamelijke kwalen een
overgroote belangstelling koestert.

Toch richtte de grijsaard zich weer op en in 1896 verscheen het
laatste deel van het groote werk: een nationale gebeurtenis voor
Engeland. 

In 1898 ging Spencer van Londen—waar hij steeds, (behoudens
een paar grootere reizen, o. a. naar Amerika en door zijn gezondheid
geëischte uitstapjes naar het vasteland) gewoond had, naar
Brighton, dat met zijn milder klimaat beter voor hem was. Hier overleed
hij 8 December 1903.



Spencer was een “denker.” “Hij is geen mensch,
maar een intellect.” Hij trachtte in alles het algemeene, het
groote te zien, de beginselen, die er aan ten grondslag lagen. Zijn
gewone conversatie was zelfs “boekachtig.” Hij was
ongehuwd: de filosofie was een ijverzuchtige meesteres, die niet een
andere naast zich duldde. Van kinderen hield hij veel: hun gezelschap
was voor hem een aangename tijdverpoozing. Alle eervolle
onderscheidingen (ridderorden, eeredoctoraten, lidmaatschappen van
geleerde genootschappen) wees Spencer af. Hij zag er geen bevordering
in van wetenschap, maar ’t omgekeerde. Bij een wedren geeft men
een minder paard een voorsprong. Hier doet men het omgekeerde. Een
geleerde, die al naam heeft, steunt men. ’t Wordt zoo voor den
jongeren geleerde nog moeilijker. Al het hartstochtelijke, het naar het
mystieke gaande, het vage, was hem onbegrijpelijk. Hij kon ’t
niet meevoelen. Niet bevreemdend is het dus, dat Carlyle en hij zich
niet tot elkaar gevoelden aangetrokken: Carlyle had “nooit een
pedanter jongmensch gezien” en Spencer geen mensch, bij wien het
denken, dat van hartstocht vrij moest zijn, er zoozeer door
beïnvloed werd.







Het onkenbare.




Godsdienst en Wetenschap. Agnosticisme.

Spencer’s systeem zou biologie, psychologie, sociologie en
ethiek bevatten. Hij zou eerst met vlijt alle gegevens verzamelen,
nagaan in hoeverre voor bepaalde gebieden reeds wetten waren opgesteld en gevonden, om daarna die
deelen tot een eenheid te vereenigen. Maar, aan de behandeling der
onderdeelen laat hij een werk “De grondstellingen” (Eerste
Beginselen, First Principles) voorafgaan.
Allereerst spreekt hij over het onkenbare, het Absolute en de
verhouding van godsdienst en wetenschap.

Aan alle verschijnselen, zooals zich die aan ons openbaren, ’t
zij in onze ikheid, ’t zij in de buitenwereld, ligt een werkelijk
iets ten gronde, waarvan de verschijnselen slechts openbaringen zijn.
Voor ons nu staat open de kennis der verschijnselen, maar de wetenschap
van het Absolute is ons ontzegd. Dat het bestaat, is zeker. Maar er
meer van te weten is onmogelijk.

De godsdiensten, op welken trap van ontwikkeling en hoe verschillend
ook, hebben toch iets gemeenschappelijks. Ze hebben altijd naar het aan
de overzijde der ervaringen liggende gewezen, ze hebben het besef
wakker gehouden, dat er een “geheim” was, een niet te
kennen mysterie. Aan de laagste godsdiensten scheen dat geheim
gemakkelijk op te lossen. Maar naarmate de godsdiensten voortschreden,
zagen zij hoe langer hoe meer in, dat het mysterie niet te doorgronden
was: Het Absolute was niet voor te stellen. Onder geenerlei
menschelijke gedaante of vorm. Maar daarmee had men opgegeven het te
kennen, want wij beschikken alleen over naar menschelijke analogie
gedachte of met gegevens der menschelijke ervaring opgebouwde
voorstellingen. De fout der religie is geweest, dat zij op het terrein
der verschijnselen wou komen, dat zij wou spreken, waar het woord was
aan de wetenschap. Voor den vrede tusschen deze beide, elkaar vijandige
machten is het noodig, dat de religie ophoude ongodsdienstig
te zijn en zich niet begeve op het terrein der
wetenschap.

En deze laatste moet ophouden onwetenschappelijk te zijn: Zij mag
niet komen op het gebied van den godsdienst. Zij heeft te beseffen, dat
er een onkenbaar iets is, het Absolute, waarvan de verschijningen
openbaringen zijn. En het pogen om dit te willen, en de bewering, om
dit te kunnen doorgronden, moet zij opgeven. In den eerbied voor het
Onkenbare komen wetenschap en godsdienst samen.

“Hier hebben wij een grondwaarheid van de grootst mogelijke
zekerheid, waarin alle godsdiensten het met elkaar en met de
wijsbegeerte, die haar bizondere leerstellingen bekampt, het eens zijn.
Zullen godsdienst en wetenschap verzoend worden, dan moet de grondslag
der verzoening deze diepste, uitgebreidste en grootste waarheid zijn,
dat de Macht, die zich in het Heelal openbaart, absoluut onnaspeurbaar
is.”

Waarom moet de wetenschap zich ook buigen voor het Absolute? Het
denken gaat steeds voort met verklaringen te vinden. Wat is dat,
“verklaren?” Terugbrengen van een verschijnsel tot een
reeds bekend, algemeener. Zoo worden de warmteverschijnselen uit
beweging der kleinste deeltjes, der moleculen verklaard. Beweging is
een algemeener waarheid. Maar kunnen wij nu met dat terugbrengen
eindeloos doorgaan? Kennelijk niet. Ten slotte komen wij tot een
waarheid, die niet nader verklaard kan worden, niet onder een andere,
algemeene gebracht. Dit wordt wel eens door den wetenschappelijken
onderzoeker vergeten. Gewoon, dat een nog niet bekend gebied nog nader
bekend worden kan, dat verklaringen, die nog niet te geven zijn in een
bepaalden tijd, toch gevonden worden, ziet hij over ’t hoofd, dat
het stellige weten de geheele sfeer van het denken niet kan
vullen. Aan de uiterste grenzen der ontdekkingen rijst de vraag op, zal
de vraag steeds oprijzen: “Wat ligt aan de overzijde?” Geen
verklaring, hoe diep ook, kunnen wij ons denken, die de vraag: Wat is
de verklaring dezer verklaring? zou buitensluiten. Stellen wij ons de
wetenschap als een altijd grooter wordende bol voor, dan kunnen wij
zeggen, dat elke vergrooting van zijn oppervlakte hem in omvangrijker
aanraking brengt met het hem omgevende niet-weten.

“In de buiten- zoowel als in de binnenwereld bevindt de man
der wetenschap zich te midden van eeuwige veranderingen, waarvan hij
begin noch einde kan ontdekken. Wanneer hij de ontwikkeling der dingen
nogmaals nagaand, de hypothese opstelt, dat het Heelal eens in een
ongeordenden toestand bestond, dan vindt hij het toch absoluut
onmogelijk, zich voor te stellen, hoe het kwam, dat het zoo bestond. En
het is evenzoo, als hij nadenkt over de toekomst: hij kan geen grens
bepalen voor de oneindige reeks van verschijnselen, die zich voor hem
ontvouwen.

“Wendt hij den blik naar binnen, dan vindt
hij eveneens dat de beide draden van het bewustzijn buiten zijn greep
liggen: ja, buiten zijn vermogen, om zich voor te stellen, dat ze
bestaan hebben of zullen bestaan. Zoowel objectieve als subjectieve
dingen vindt hij beide gelijk onnaspeurbaar, wat hunne substantie of
hun oorsprong betreft. Naar alle richtingen plaatsen zijn
onderzoekingen hem voor een onoplosbaar raadsel en hoe langer hoe meer
begrijpt hij, dat het inderdaad niet op te lossen is. Hij kent de
grootheid en de kleinheid van den menschelijken geest, tegelijkertijd
zijn macht, alles te omvatten wat binnen de ervaring ligt, en zijn
onmacht tegenover alles, wat buiten en boven de ervaring is.
Hij gevoelt in haar geheele sterkte de totale
onbegrijpelijkheid van het eenvoudigste proces, wanneer dit op zich
zelf wordt beschouwd. Beter, dan iemand anders weet hij, dat niets, in
zijn diepste wezen, kan gekend worden.”

Spencer is dus agnosticus. (Het woord is van Huxley, die in
een gezelschap, gevraagd zijnde naar zijn beschouwing daarvan, om een
naam te hebben voor het zich onthouden van een oordeel over het
absolute, zei, dat hij een agnosticus was). Hij is “de grootste
agnosticus der 19de eeuw.”

Wel heeft zich ook bij Spencer een gemoedsbehoefte geldend gemaakt,
maar hij is nooit verder gegaan, dan zijn wetenschappelijk geweten hem
veroorloofde. Hij heeft de vraag overwogen, of het misschien een
ethisch postulaat zou zijn, om het Onkenbare als persoonlijk te denken:
maar hij verwerpt dit. De keuze ligt niet tusschen persoonlijkheid en
iets lagers: er is een bestaansvorm, die misschien hoog boven het
persoonlijke staat8. Naarmate Spencer ouder werd,
naderde ook hij meer tot den godsdienst: Op zijn
73ste jaar stelt hij overdenkingen op, waaruit blijkt, dat hij zich
ernstig met godsdienstige vragen bezig hield. Hij zag voor zich de
oneindige wereld met zijn zonnestelsel, zijn komen en gaan, zijn vollen
rijkdom van ontbloeiend leven, en hij moest de vraag stellen: Waartoe
dat alles? En zijn laatste woorden luiden dan ook: “Ik ben er toe
gekomen het godsdienstig geloof,—dat op de een of andere wijze de
plaats inneemt, die verstandelijke uitlegging zoekt in te nemen, maar
waarin ze faalt en des te meer faalt, naarmate zij het
probeert—met een sympathie te beschouwen, die op gemeenzaamheid
van behoefte berust. Ik gevoel, dat mijn anders denken van de
ongeschiktheid komt, de gegeven oplossingen aan te nemen, verbonden met
den wensch, dat er oplossingen mogen worden gevonden.”







Taak der filosofie.




Der wetenschap is dus een bepaald gebied aangewezen.
Wat is nu de taak der filosofie? Om onze kennis tot eenheid te
brengen. Het einddoel, dat de filosofie zich stelt, is volkomen
één gemaakte, geünificeerde kennis (completely unified knowledge). De bizondere
wetenschappen schrijden voort van stap tot stap. Zij stellen voor een
beperkt gebied wetten op. Verschillende gebieden worden onder een
algemeener wet vereenigd. Zoo’n algemeener wet is in graad, niet
in aard verscheiden van een onder haar staande, meer bizondere. De
wijsbegeerte nu verhoudt zich tot de wetenschappen als deze zich tot
haar deelen. Zij zoekt dus de meest omvattende algemeene beginselen,
die voor alle ervaringen gelden. Wij beginnen met de algemeene
beginselen aan te nemen, en wanneer de uit die beginselen afgeleide
gevolgtrekkingen of zij zelve door de gegevens der ervaring
bevestigd worden, dan blijken ze juist te zijn. Om dat te kunnen doen,
moeten we dus kunnen vergelijken: gelijkheid en verscheidenheid
opmerken, is de grondslag van ons denken.

Voor nu over te gaan tot de behandeling der bizondere vragen,
handelt Spencer nog over eenige begrippen, die de natuurkundige
gebruikt, als stof, ruimte, tijd, kracht, en over enkele grondwaarheden
der physica. Het is voor ons van belang, op te merken, dat Spencer
daaronder rekent de stelling, dat de beweging steeds voortduurt, dat de
stof niet vernietigd kan worden. Spencer nadert hier dichter tot Kant,
zooals ook op andere punten, dan vele andere Engelsche denkers. Hij
wijst er op, dat er eigenlijk geen bewijs is voor deze stelling.
Onderzoekt men bijv. of iets voor en na een proef gelijk van gewicht is
gebleven, dan zet men toch al vooruit, dat de kracht, waarmede de
gewichten, met welke men weegt, aangetrokken worden, gelijk blijft.







De ontwikkelingsgedachte.




De schitterendste schepping van Spencer is zeker zijn
doorvoering der ontwikkelingsgedachte op allerlei gebied. Beginnen we
met een eenvoudig voorbeeld, de ontwikkeling der maatschappij.

Daar leven ergens een menigte menschen. Hier een familie, daar een
familie, ginds nog een, enz. Die families gaan samenwonen, zij
vereenigen zich tot een stam. En later zien wij stammen zich tot een
volk vereenigen. En ook die volkeren vereenigen zich weer tot bonden,
die zekere algemeene regels eerbiedigen. Er vindt plaats een
samentrekking, een vereenigen van aparte deelen tot meeromvattende
geheelen. 

Maar er gebeurt tevens iets anders. In die eerste stam was ieder
zoowat gelijk. Ieder oude Bataaf bijv. jaagde, vischte, voerde oorlog,
dobbelde, dronk, sliep. De een was vrijwel gelijk aan den ander.
Maar—er komt splitsing. Er ontstonden
edelen—vrijen—lijfeigenen. Daarmee komt verschil van
beroep. Dit neemt toe. De Middeleeuwen zien de ridders als
oorlogsstand, de geestelijken als de stand der wetenschap, poorters en
lijfeigenen als landbouwers, handwerkslieden. Die arbeidsverdeeling
gaat op elk gebied door. Op elk terrein des levens schier “werkt
de splijtzwam.” De wetenschap splitst zich, telkens komen nieuwe
takken.

Het gaat zoo in den oorlog. Een admiraal is geen generaal meer. De
eene generaal voert weer artillerie, een andere cavalerie, een derde
infanterie aan.

De barbier is geen geneesheer meer en de huisdokter ziet tal van
specialiteiten naast zich opkomen voor oog, oor, neus, keel,
ingewandsziekten, enz.

Op het gebied van den lichamelijken arbeid vertoont zich deze
splitsing zeer sterk. De Germaansche vrouw bebouwde het land, bereidde
haar brood en mede, weefde haar linnen. Broodbakken en kleerenmaken
gaat niet meer samen. Ja, de broodbakker splitste zich in brood- en
banketbakker. Een kleermaker, die een geheel pak maakt, is
uitzondering. Er is een coupeur die de stof snijdt, er zijn voor onze
groote confectie-magazijnen jassen-, vesten- en broekenmakers. In
Amerika is die arbeidsverdeeling in sommige fabrieken zoover
doorgevoerd, dat een man bijv. den geheelen dag niets te doen heeft,
dan een varken op een bepaalde plaats in de keel te stooten.

Uit de gelijksoortigheid die aanvankelijk heerscht, is de
ongelijksoortigheid geworden. Er is splitsing gekomen. 

Maar—er is nog een derde punt op te merken. In die zoo
veelvuldig gesplitste maatschappij is een veel inniger samenwerking der
deelen dan in de oorspronkelijk gelijkaardige. Denken we even aan de
innige verbinding, waarin wij staan. Neem dit boek voor u. Wat een
menschen werken, ieder naar zijn bekwaamheid, daartoe samen. De auteur
schreef het, maar hij had daartoe een reeks andere boeken, papier,
pennen, inkt noodig. De zetter zet het. Vrienden van den auteur
corrigeeren het. De drukker drukt. Inbinden door den binder. Verzending
van copie en drukproeven en boeken door de post en door het bestelhuis
van den boekhandel.

Hoeveel meer menschen hebben b.v. niet samengewerkt, om den huidigen
mensch een borrel te schenken, dan bij de oude Batavieren, om hem een
slok zoete mede te kunnen geven. En die samenwerking gaat zoo geregeld,
zoo ongemerkt, dat men ze zich gewoonlijk niet eens bewust wordt. Voor
uwe kleeding en uw voedsel hebben menschen uit alle werelddeelen
gewerkt.

Er heeft dus samenwerking plaats, die hoe langer hoe meer harmonie
brengt.

Wat wij hier nu met een eenvoudig voorbeeld uit de ontwikkeling der
menschheid toelichten, voert Spencer op alle gebied door. Het geldt
bijv. voor ons bewustzijnsleven, waar zich uit een
gelijksoortige massa de onderscheidingen ontwikkelen. De talen
ontwikkelen zich uit bepaalde grondtalen, splitsen zich, verrijken
zich. De kunsten doen eveneens. Schilderen en schrijven en beeldhouwen
is eerst een: de oudste teekeningen van sommige volken zijn meteen hun
geschriften, hun schrijven. De Egyptenaar teekent en zijn teekeningen
zijn z’n taal. Muziek en dans en poëzie zijn eerst samen,
maar krijgen ieder hun eigen karakter. 

In de natuur is het niet anders. De oudere vormen van planten
en dieren die men vindt, vertoonen veel eenvoudiger bouw. De kiemen of
de foetussen van vele organismen vertoonen meer gelijkheden die de
ontwikkelde individuen níet hebben: in de eerste maanden kan men
bijv. aan een menschelijke foetus niet zien, of het een jongen of een
meisje is.

Wij zien dus een voortschrijding van het gelijksoortige tot het
ongelijksoortige. Wanneer we dit nu in algemeene formuleering zeggen,
krijgen wij:

De ontwikkeling heeft drie kenmerken.

1. Concentratie of integratie: vereeniging van elementen.
Eenvoudigste voorbeeld: opeenhooping van zanddeeltjes.

2. Differentiëering. Er komen verschillen. Het homogene
wordt heterogeen, het gelijksoortige ongelijksoortig.

3. Determinatie. Die differentiëering brengt met zich
mede een overgaan uit een vage, chaotische toestand, tot een bepaalde,
waarin orde is.

Samenvattend zeggen wij dus:

Ontwikkeling is een verandering van een vage onsamenhangende
homogeniteit tot een bepaalde, samenhangende heterogeniteit door
aanhoudende integreeringen en differentiëeringen en
determinaties.

Deze ontwikkelingsformule is zeer omvattend. Zij wijst een
diep-gaande overeenkomst aan tusschen de ontwikkelingsgeschiedenis van
den mensch, (zijn geestelijk als lichamelijk leven), de menschheid, de
aarde, het zonnestelsel.

Inderdaad een machtige, grootsche hypothese, welke op te stellen en
met rijk feitenmateriaal te ondersteunen Spencer’s inspanning
waard was. 

Tegenover de ontwikkeling staat het te niet gaan. Als er eenmaal een
volkomen harmonie zal zijn, zullen storende krachten optreden. Er is
dus een afwisseling van ontstaan en vergaan, het wereldworden geschiedt
rhytmisch. Maar, als het eene systeem teniet gegaan is, zullen weer
andere kunnen ontstaan.







Biologie.




Bizondere waarde hecht Spencer aan de biologie. Ook
voor de practijk zal zij groote beteekenis hebben. Hij ontwikkelt hier
de gedachte, dat er een voortdurende aanpassing plaats vindt. Op
een organisme werken krachten in. Het ondergaat nu veranderingen, die
het geschikter maken om te leven in de omstandigheden, waarin het
geplaatst is. Verworven eigenschappen kunnen overerven. Aan
dezen regel houdt Spencer vast en in zijn laatste levensjaren heeft hij
dien nog met warmte verdedigd. Wanneer men aannam, dat verworven
eigenschappen overerfden, zou er hoop zijn op spoediger vooruitgang van
het menschelijk geslacht.

Op het gebied der kennistheorie en der ethiek geeft de
ontwikkelingsgedachte Spencer gelegenheid op te treden tusschen Locke,
Mill eener-, Kant anderzijds. Hij erkent met Kant en tegen Mill, dat
onze eerste denkwetten à priori zijn en niet uit de ervaring van
het individu stammen. Maar in laatste instantie zijn ze toch op
ervaring gegrond: het is de ervaring van millioenen generaties, die nu
voor ons een absoluut noodwendig karakter heeft. Met de
“intuïtieve ethiek” is ’t eveneens. Ook daarin
zit de ervaring van langen tijd. Er is geen sympathie, omdat ’t
nut die vroeg, neen: er was sympathie, die bleek nuttig voor de
welvaart van ’t geheel en zoo heeft ze zich in de menschen
staande gehouden. Ook het ethisch leven vertoont de integratie,
differentiëering en determineering. Er is veel meer
samenhang bij ethisch handelen, meer concentratie, wat bijv. in de
zelfbeheersching uitkomt.

Bij egoïsme is de gezichtskring eng. Wie ethische
doeleinden zoekt, ontwikkelt meer; alles wat in hem is, is niet beperkt
door eigenbelang: differentiëering. Het ethisch leven is
bepaald door vaste beginselen en lijnen, is niet, als bij den
egoïst speelbal van allerlei invloed: determinatie.

De hoogste trap is de organische moraliteit: het goede wordt niet
uit plicht, uit nood gedaan. Zooals een moeder zich haar kind, de
kunstenaar zich zijn werk geeft, volbrengt degene, die organische
moraliteit bezit, zijn plicht.

Ook in het staatsleven heeft de evolutie, de geleidelijke
ontwikkeling een groote rol. Men moet niet te spoedig van opvoeding en
wetten verandering verwachten: er is een lange ontwikkelingsweg noodig.
De opvoeding moet dus het individu en een volk zoo spoedig mogelijk in
aanraking brengen met de werkelijkheid, opdat er aanpassing plaats
vinde9. Men mag wel hopen, dat er vooruitgang zal komen,
en een staat zich verder zal ontwikkelen.

Spencer’s invloed is zeer groot geweest. Zijn werken zijn
vertaald in bijna alle Europeesche talen, in ’t Chineesch en
Japansch. In de wetenschap werd de ontwikkelingsgedachte op allerlei
gebied toegepast. Wij kunnen thans wel zeggen, dat op schier geen
wetenschappelijk terrein de evolutionistische gedachte zonder invloed
is gebleven.

Het spreekt, dat Spencer in een werk, dat 36 jaar voor zijn ontstaan
noodig had en over zoo een massa feiten liep, detailfouten
maakte, dat hij zijn inzichten wijzigde. Zijn grootsche formule
intusschen wordt bij onze tegenwoordige kennis door velen uitermate
geschikt geacht, om licht te werpen op vele feiten en als een
richtsnoer te dienen bij onderzoek. 















1 Dit
reisverhaal is verschenen in de Wereld-bibliotheek nos. 63–66. De
Galapagos eilanden worden beschreven in deel II, Hoofdstuk XVII, pag.
285 v.v. ↑

2 Een
meetkundige reeks is een rij van getallen, waarbij de volgende uit de
voorgaande ontstaan door vermenigvuldiging; terwijl dit bij een
rekenkundige geschiedt door optelling met een zelfde
getal. ↑

3 De wet
van Malthus blijkt niet door te gaan. De productie blijft niet zoo
achter bij den bevolkingsaanwas, en deze gaat niet in een meetkundige
reeks. Voor Nederland zie men bijv. “De Studies in
Volkskracht,” onder redactie van L. Simons, waarin Dr. G. W.
Bruinsma schrijft: “De wet van Malthus, voor Nederland
toegelicht” (Serie I, no. 2). ↑

4
Foetus—nog niet geboren wezen. ↑

5 Men
wordt hier onwillekeurig herinnerd aan ’t geliefkoosde beeld van
onzen dichter Van Eeden: de uit donkere slijkmassa’s opgroeiende
waterlelie. ↑

6 Een
hoogst belangrijk onderzoek is daaromtrent ondernomen door onze
landgenooten, de hoogleeraren Heymans en Wiersma. Op denzelfden voet
zal dit nu in Schotland nagevolgd worden. ↑

7 Hierover
schreef Dr. Wynandts Francken een Hollandsch werk. Over de ontwikkeling
van de straf schreef de Amsterdamsche hoogleeraar Steinmetz (in
’t Duitsch). ↑

8 Ik kan
niet nalaten er attent op te maken, hoe dit denkbeeld door Paulsen is
opgevat in zijn: “Inleiding tot de filosofie,” het
bekende werk, dat sedert 1892 14 drukken beleefde.

… Paulsen dan zegt (I, 2,
9):….

“Dit zou algemeen toegestemd worden,
wanneer er geen bezorgdheid was, dat er aan Gods Waardigheid iets te
kort zou gedaan worden, wanneer Hem het praedicaat van een persoonlijk
wezen onthouden bleef. Er zou dan slechts overblijven, hem een
onpersoonlijk Wezen te noemen, en daarmee zou hij in de rij der
onder-menschelijke wezens gesteld worden.

“Maar deze bezorgdheid heeft geen
grond …. Om echter een einde te maken aan die bezorgdheid, zou
men God een boven-persoonlijk wezen (über-persönliches
Wesen) kunnen noemen, niet om zijn wezen daardoor te bepalen,
maar om aan te duiden, dat Gods wezen in de richting van vermeerdering,
niet van vermindering van menschelijk-geestelijk leven te zoeken
is.” ↑

9 Van
Spencer’s “Opvoeding” bestaat een Hollandsche
vertaling van Leopold. ↑









HOOFDSTUK XIII.

 Het Positivisme in
Nederland.






§ 37. Inleidende
Opmerkingen.




Werpen we een vluchtigen blik op de ontwikkeling van
het wijsgeerig denken in ons land1. In de Middeleeuwen was er
in de Nederlanden een levendige belangstelling voor de wetenschappen.
Voor de verspreiding deed de door Geert Grote gestichte Broederschap
des Gemeenen Levens zeer veel. In de kloosters bloeide hier en daar een
innige mystiek. De Navolging van Christus is de schoonste vrucht. Aan
de Renaissance had ons land haar deel. Agricola en Gansfort waren
kenners der klassieken, Erasmus een bezadigde, fijne geest van bekende
geleerdheid2. Dirk Volckertszoon Coornhert gevoelde
zich tot het Stoïcisme der Romeinen aangetrokken en vertaalde
Cicero’s “Plichten” en Boëtius’
“Vertroosting der Wijsbegeerte” in goed Hollandsch
proza.

Na onzen opstand tegen Spanje komen de Hoogescholen: Leiden (1575),
Groningen (1614), Utrecht (1636), het atheneüm te Amsterdam. Ook
in Franeker en Harderwijk waren, in de 19de eeuw opgeheven,
inrichtingen voor Hooger Onderwijs.

Daar werd onderricht gegeven in wijsbegeerte, meestal in de leer van
Aristoteles, in de middeleeuwsche scholastiek, pasklaar gemaakt voor
het Protestantisme. In de hevige twisten der godgeleerden onderling
werd de wijsbegeerte betrokken en hare vertegenwoordigers zelf streden
dikwijls tegen elkaar op heftige wijze. Het verblijf van Descartes hier
te lande was gunstig voor de verspreiding zijner denkbeelden. Naast
Geulincx, den meest beteekenende, op wiens werk
de aandacht weer gevestigd te hebben, een der verdiensten van Land is,
waren er een aantal andere Cartesianen. Heftigen strijd hadden deze
soms te voeren met de Calvinistische predikanten en professoren in de
theologie, onder wie Voetius te noemen is.

Na Descartes deed Spinoza zijn invloed gelden, doch niet in die mate
en erkende vertegenwoordigers van zijn systeem vindt men niet
opgegeven3.

De aufklärungstijd deed zijn invloed zeer in Nederland
gevoelen. IJverig werd hier in de 18de eeuw allerlei natuurstudie
beoefend (I, 336) en menig werk, dat in het buitenland niet verschijnen
kon, verscheen hier. Newton’s leer werd hier ingevoerd door
’s Gravesande, in 1717 hoogleeraar geworden. Moeielijke
vraagstukken ging men liefst uit den weg. De toon werd verdraagzamer.
De scherpe puntjes slepen af. In ’t kort, het geheele beeld dat
ons de achttiende eeuw vertoont, in politiek, letteren en kunst,
openbaart zich ook op wijsgeerig gebied: vervlakking en verbreiding,
geen verdieping; rust en vrede en veilig bezit, geen strijd, om te
verwerven noch om te verdedigen.

“Over het geheel kenmerken zich de laatste dagen van de
republiek der vereenigde Nederlanden door een neiging om de
tegenstellingen van het maatschappelijk leven glad te slijpen, en de
hoedanigheden te vertoonen van gematigde, verdraagzame,
zelfbeheerschende lieden, die meer bezorgd zijn voor het behoud hunner
reputatie van fatsoen en achtbaren wandel, dan begeerig naar den lof
van hen, met wien ze toch wel nooit in persoonlijke aanraking zullen
komen.

“Door al de gevoeligheid van den vrijen
burger op het stuk van eigen waardigheid loopen de pretenties van een
ijdel man goede kans op wreede bespotting, zoodat althans een vertoon
van bescheidenheid verplicht wordt gerekend, en de bittere polemieken,
waarin zich in den ouden tijd sekten en scholen botvierden een veel
zachter, anderen zouden zeggen makker, vorm hebben aangenomen.

“Sedert het opkomen der nieuwere
philosophie, zal men aan de Nederlandsche hoogescholen bijna geen
wijsgeerig onderricht ontdekken, dat niet het merkteeken draagt hetzij
van Fransche, of Engelsche, of Duitsche schrijvers, al naar de
invloeden die bij de ontwikkeling der onderscheiden personen overwegend
waren.

“Als er in de wijsbegeerte sprake kan zijn
van een vaderlandschen smaak, dan kan die bewoording dienen
om afkeer aan te duiden van paradoxen en van
overhaaste gevolgtrekkingen, gepaard aan verlangen naar juiste
inlichting, en tevens, sinds de Sokratische scholen beter bestudeerd
zijn, een grooten eerbied voor de hoofdmannen dezer scholen als
toonbeelden van helder verstand en van oog voor al wat goed en schoon
is.” (Land).

Toen Kant beroemd begon te worden, deed zich ook in Nederland zijn
invloed gelden, en mogen we, wat wel bijna zeker is, in den roman Sara
Burgerhart4 een getrouwe afspiegeling zien van het leven onzer
gegoede gezinnen van dien tijd, dan maakte zijn wijsbegeerte zelfs een
voorwerp van dagelijksche conversatie uit. We wezen er reeds op, hoe
Kinker zijn aanhanger was. De Amsterdammer Van Hemert is naast hem te
noemen.

IJverige belangstelling betoonde Nederland in ’t begin der
19de eeuw ook in de Grieksche wijsbegeerte. Tiberius Hemsterhuis
(1685—1766) had hier de liefde voor de studie van ’t
Grieksch weer opgewekt; zijn zoon François (1722—1790),
een groot Haagsch heer, was een bewonderaar van Plato en vierde
jaarlijks den geboortedag van Socrates.

In ’t begin der eeuw was Van Heusde de ster van Utrecht, meer
een fijn en smaakvol letterkundige, dan een wijsgeer.5

Het idealisme vond hier eveneens aanhang. In de jaren omstreeks
’30 werd belangstelling voor Hegel getoond in den Haag.

De hoogleeraar Martinus van der Hoeven, zoon van den bekenden
godgeleerde en kanselredenaar Abraham des Amorie van der Hoeven hield
in 1860 voordrachten over wijsbegeerte te Amsterdam voor een
groot publiek, dat, geboeid door een zeldzaam machtige welsprekendheid,
met de grootste belangstelling naar de uiteenzetting der verschillende
stelsels luisterde. Quack, die het leven van den ongelukkigen geleerde
(hij verviel eerst in waanzin en sleepte later nog na genezing een
ellendig, somber bestaan voort) beschreven heeft, deelt enkele
fragmenten uit zijn redevoeringen mee, die recht schijnen te geven, hem
tot een aanhanger der idealistische wijsbegeerte te rekenen.

Maar ook het positivisme deed zijn invloed gelden. Er waren er hier,
die Comte stoffelijk steunden. En in Opzoomer vond dan de school van
Mill en Comte een glanzenden vertegenwoordiger, die op het geestelijk
leven van de 19de eeuw in ons vaderland een diepen invloed oefende.







§ 38. Opzoomer.




Cornelis Willem Opzoomer werd in 1821 te Rotterdam
geboren, studeerde te Leiden in de rechten, werd in 1845 voor de
beantwoording eener prijsvraag bekroond, promoveerde in hetzelfde jaar
tot meester in de rechten, en werd het volgende jaar tot hoogleeraar in
de wijsbegeerte aan de Universiteit te Utrecht benoemd. Hij aanvaardde
zijn ambt met eene rede: “De wijsbegeerte den mensch verzoenende
met zich zelven.” Hij toonde eerst aan, hoe er een stadium van
onschuld is, waarin de mensch zijn zinnen vertrouwt en geen
twijfel kent. “Zoo wandelt hij voort in kalmen vrede met zich
zelven, in den ochtend des levens, door het zachte morgenrood
beschenen.”

Maar nu komt, na de onschuld van het geloof, de strijd van het
onderzoek. De vraag ontstaat: van waar onze kennis?

Van Locke tot Fichte loopt de weg. 

““Hoe komen de voorwerpen tot onze kennis?” was de
groote levensvraag geworden. De vereeniging van de twee leden dier
tegenstelling was de taak, die het denken zich voorstelde. Men begon
met alle waarheid in de voorwerpen te plaatsen, en het denkende subject
als een blooten wasklomp te beschouwen, die de indrukken slechts in
zich opnam en bewaarde. Het scepticisme was de periode van overgang, en
toonde aan, dat die voorwerpen door den strijd, die ze kenmerkte, ons
tot geene ware kennis konden leiden. Daarom beproefde de geest zijne
taak van den anderen kant te vervullen. De waarheid werd in den
denkenden geest overgebracht en de voorwerpen waren alleen
voortbrengselen zijner handelingen, alleen zijne voorstellingen. Ieder
der leden van de groote tegenstelling was op zijne beurt op den
voorgrond geplaatst, en had het andere lid uit zich voortgebracht. Van
de voorwerpen uitgaande had de wijsbegeerte tot materialisme gevoerd;
van den geest zich verheffende had zij het idealisme tot haar
resultaat. In geen van beide richtingen had zich de mensch bevredigd
gevonden.”

Er moest dus een derde standpunt worden gezocht: De verzoening van
het weten, en in deze periode moeten hart en verstand niet met elkaar
in strijd zijn. De verzoening heeft Opzoomer dan gevonden in een
godsdienstig-wijsgeerig stelsel, dat zich nauw bij Krause aansluit, dat
in één punt van Hegel verschilt. Deze plaatst ons op den
rechten weg, maar wij moeten één stap verder gaan: God
moet niet alleen opgevat worden als “het beginsel, dat in de
wereld, in het uiterlijke werkt,” maar als de “geest, die
behalve deze werkzaamheid, nog een innerlijk bestaan heeft, dat hem
boven de wereld verheft, evenals het denken, gevoelen en willen den
geest verheft boven de werkzaamheid, die hij in het
lichaam vertoont.”

Op dit standpunt nu is er verzoening.

“Wijsbegeerte en godsdienst, vroeger telkens verdeeld en
elkander de zege betwistende, zijn thans ten innigste verbroederd. Wat
de hoogste waarheid der laatste is, dat is tevens de hoogste, de
alomvattende waarheid der eerste. Slechts hierin bestaat het verschil,
dat de godsdienst nog onmiddellijk en zonder bewustheid datgene is,
waartoe de wijsbegeerte met volkomen bewustzijn zich verheven
heeft.”

Deze rede deed een storm van verontwaardiging opgaan. Misschien ware
het zelfs gelukt, Opzoomer van zijn katheder te dringen, indien hij
niet in die bange dagen “door een schild van achtbare mannen ware
gedekt geworden, die geregeld naast de studenten op de collegebanken
plaats namen om zijne lessen aan te hooren.” (v. d. Wijck).

In 1848, nadat Opzoomer twee jaren professor is geweest, ontplooit
hij een nieuw vaandel: dat der ervaringswijsbegeerte.

Als ervaringswijsgeer heeft hij zijn machtigen invloed doen gelden.
Hij steunde hoofdzakelijk op buitenlandsche voorgangers.
“Beschamend staan de natuurwetenschappen daar voor ons; en als
zij ons, die met den geest, met den staat, met de maatschappij ons
bezig hielden, ernstig afvragen: wat hebben uwe navorschingen in
zoovele eeuwen tot stand gebracht? Welke waarheid hebt gij vastgesteld?
Welke verbetering van het lot uwer medemenschen is van u uitgegaan?
vernederend zal onze bekentenis zijn. De wijsbegeerte heeft de groote
leenspreuk van Bacon: nut en vooruitgang! in den wind geslagen, en het
vergeten, dat onderzoek tot kennis, kennis tot voorspellen, voorspellen
tot handelen ons leiden moet. 

“Maar de harde les der ondervinding, die
het gebouw harer stelsels heeft omvergeworpen, is niet vruchteloos
geweest.

“Waar ijdele bespiegeling het meest
woekerde, daar zelfs hooren wij overal het woord: laten wij terugkeeren
tot de ervaring, tot den weg, ons door Bacon gewezen.”

Als “onmiddellijke voorgangers” noemt hij zelf
Herschel, Whewell, Mill en Comte. Na de
bespreking van Mill’s logica behoeven wij niet uitvoerig op die
van Opzoomer in te gaan6. Hij bepaalt zich tot het
behandelen der middelen om kennis te verkrijgen en toont zich afkeerig
van alle diepere bespiegeling, maar zijn heldere uiteenzettingen, zijn
aanwijzen van fouten, die men licht begaat bij wetenschappelijk
onderzoek, zijn ook nu nog zéér leerzaam.

Vóor de tegenwoordige hooger-onderwijswet (1877) was het
volgen van colleges voor de wijsbegeerte verplichtend voor een veel
grooter aantal studenten dan thans en daardoor had Opzoomer, die zeer
welsprekend was en zijn leerlingen wist te bezielen, enormen invloed.
Men onderschatte dien voor de geheele beoefening der wetenschappen in
ons vaderland niet.

“Opzoomer’s aanbeveling van ervaring was in 1848 in
zeker opzicht nieuw en in ieder opzicht nuttig. Wij leven zoo snel en
vergeten zoo gauw, dat wij telkens gevaar loopen ondankbaar te worden
tegenover hen, die den goeden weg gewezen hebben, toen deze
nog niet zoo algemeen gevolgd werd.” In 1871 vertelde Helmholtz,
dat hij in 1832 tot groote tevredenheid zijner superieuren een
voordracht had gehouden over de operatie van
bloedader-gezwellen, maar hij had nog nooit een bloedader-gezwel zien
opereeren.

“In 1848 was het een verdienste van Opzoomer, ervaring tot de
blijde boodschap van den dag te maken. Thans weten allen, dat, zoo men
de feiten wil leeren kennen, welke tot een kring van onderzoek
behooren, men die feiten zelve moet laten spreken en niet maar vragen:
“Wat zeggen anderen er over? Hoe oordeelt de doorluchtige A en
wat zegt de scherpzinnige B?”

“Thans weten allen dat een wetenschappelijk man de
werkelijkheid niet verwringt naar zijn inzichten, maar zijn inzichten
richt naar de werkelijkheid. Men weet dit zoo goed en zoo algemeen ook
om deze reden, dat Opzoomer in zijn lessen over logica … het aan
duizenden heeft ingeprent. Door zijn woord heeft hij de kracht van
menig vooroordeel gebroken en den groei der wetenschap bevorderd. Wat
hij wil is, dat men ook op geestelijk gebied onvoorwaardelijk buige
voor het gezag der feiten, ijverig zij in het verzamelen van gegevens,
schijn en werkelijkheid zorgvuldig onderscheide, allerwege vorsche naar
het verband van oorzaak en gevolg, zich niet aan woordenspel bezondige
en niet de uitkomst van onderzoek vaststelle vóór nog het
onderzoek begonnen is.” (v. d. Wijck).

Opzoomer onderscheidt vijf kenbronnen der waarheid. Zinnelijke
waarneming levert ons de ruwe bouwstof, waaruit de natuurkennis wordt
opgetrokken (1). Maar de mensch is ook een waardeerend wezen.
Hij staat niet alleen verstandelijk, maar ook gevoelend tegenover de
dingen. Hij registreert niet alleen, maar taxeert ook. Sommige
verwekken een aangenaam of een onaangenaam gevoel, andere
worden schoon, derde goed genoemd. En zoo zijn er dus nog drie
kenbronnen van waarheid: gevoel van lust en onlust, schoonheidsgevoel,
zedelijk gevoel. (2—4).

Behandelt Opzoomer in zijn: “De weg der wetenschap”
vooral de eerste kenbron, in zijn: “De waarheid en haar
kenbronnen”7 wordt gesproken over het zinnelijk-, het
schoonheids- en het zedelijk gevoel. De vijfde kenbron, het
godsdienstig gevoel, heeft Opzoomer niet zoo spoedig behandeld.
Hij deed het in: “De Godsdienst” (1864) en “Onze
Godsdienst” (1875). Door zijne beschouwingen werd Opzoomer het
hoofd eener geheele theologenschool en oefende hij ook grooten invloed
uit op ’t kerkelijk leven. Hij verwerpt beslist alle bewijzen
voor ’t bestaan van God, maar meent, dat het wèl bestaan
Gods ons blijkt uit ons gevoel van afhankelijkheid aan een hoogere
macht. “Eindelijk gevoelt zich de mensch zelfs in zijn bestaan
afhankelijk van een hoogere macht, wier wetten hij tevens in de
uitspraken van zijn zedelijk gevoel opmerkt. Dit gevoel is de bouwstof
der godsdienstleer.”

“Nadrukkelijk verklaart (Opzoomer), dat niemand de kracht
vinden zou om, desnoods onder verzet van de geheele wereld, te ijveren
voor wat hem goed en noodig schijnt, indien hij niet geloofde, geloofde
aan de souvereiniteit van het zedelijke. Dit is teleologie, vertrouwen,
dat het leven van den mensch, dat de wereld, waarin dat leven geworteld
is, zin heeft, ook al zijn wij niet in staat, dien zin te noemen; het
is geloof zonder bewijs, maar hetwelk bestaan zal, zoolang de
handen niet verslappen en de mensch niet in lustelooze traagheid
nederzinkt.

“In de eerste periode van zijn denken achtte Opzoomer zich in
staat den diepsten grond der dingen te peilen. Later zeide hij met
Goethe: het schoonste geluk van den denkenden mensch bestaat in het
uitvorschen van wat begrijpelijk is, in rustige vereering van het
onnaspeurlijke.

“Opzoomer is er vrijwel in geslaagd te toonen, dat vereering
van den diepsten grond van wat is en geschiedt tot de onuitroeibare
trekken der menschelijke natuur behoort.” (v. d. Wijck.)

Behalve op wijsgeerig gebied maakte Opzoomer zich ook grooten naam
als rechtsgeleerde. Levendige belangstelling toonde hij ook voor de
schoone kunsten. Het groote succes zijner dochter, de zoo begaafde
romanschrijfster Wallis, was voor hem een groot genoegen. Haar man, de
Hongaarsche hoogleeraar Von Antal, schreef in ’t Duitsch een zeer
goed overzicht van de geschiedenis der wijsbegeerte in de
Nederlanden.


Opm. Tot Opzoomer’s leerlingen behooren
Allard Pierson en Jhr. v. d. Wijck. Pierson heeft over tal van
belangrijke onderwerpen in ’t Hollandsch geschreven. “Een
Levensbeschouwing” en “Wijsgeerig onderzoek” zijn uit
wijsgeerig oogpunt ’t voornaamste. Zijn biografie geeft Prof. A.
S. Naber; een fijne studie over hem, voornamelijk als wijsgeer, Jhr. v.
d. Wijck in “Mannen van Beteekenis.”

Deze laatste vond op zijne beurt zijn levensbeschrijver in zijn
opvolger op den Utrechtschen Leerstoel: Dr. P. H. Ritter. (Mannen van
Beteekenis, XXXV, 2—3). V. d. Wijck ging later in de kennisleer
andere inzichten dan Opzoomer huldigen. De grijze geleerde is nu ook
nog na zijn 70ste jaar werkzaam en geeft zijn fijn-geschreven en
gedachte artikelen meest in “Onze Eeuw.”












§ 39. Multatuli.




Multatuli is geen wijsgeer geweest, maar een
letterkundige. Hij heeft echter een tijdlang een grooten invloed gehad
op ons geestelijk leven. Hij heeft afbrekend gewerkt. Maar ook
opbouwend. Voor velen is hij de verkondiger van een nieuw ideaal
geweest. En van menige moderne gedachte is hij de voorlooper. Multatuli
is de heraut geweest van “aufklärungsidealen.” Hij
heeft die in omloop gebracht door zijn schitterenden stijl. In de
wetenschap was geen zijner ideeën schier nieuw, maar nieuw waren
ze wel voor menigeen, die ze bij hem las. De man der wetenschap zei
misschien dezelfde dingen, maar voorzichtig, behoedzaam, Multatuli
sprak zijn gevoelens uit met de grootst mogelijke scherpte.

Den godsdienstigen twijfel heeft hij geuit in zijn bekend Gebed van
den Onwetende. Het is de aloude klacht van het twijfelend godsdienstig
gemoed, van het geslingerd hart, maar nieuw voor Nederlandsche ooren in
dezen vorm.

De bijbelcritiek was niet onbekend in Nederland. Multatuli plaatste
in eens de bijbelverhalen naast de mythen der Grieken, Jahwe der
Israëlieten naast Zeus.

Dat onder schijn en mom van godsdienst allerlei ongerechtigheid kon
schuil gaan, had Nederland al meer dan twee eeuwen uit Vondel’s
Roskam kunnen leeren, als het ’t niet had willen hooren en lezen
uit den bijbel, het klassieke boek van den godsdienst, zelf. Maar
Multatuli teekende met scherpe lijnen de figuren van Droogstoppel en
dominee Wawelaar, van de oefenende juffrouw Laps.

Dat er in alle bizondere religies ’t algemeen menschelijke te
waardeeren was, hadden de 18de-eeuwsche deïsten, ook
hier geen onbekenden, reeds verkondigd. Multatuli laat ons reizen met
een goed geloovig katholiek, brengt ons bij Mahomedanen, doet het
geloof meevoelen van een orthodox-protestant straatprediker.

Dat niet alles om den mensch is, was sedert Copernicus’ dagen
gemeengoed van het Europeesch wetenschappelijk denken. Maar met
één beeld weet Multatuli dat toe te lichten, zooals hij
met één scherp gezegde de ondoelmatigheden in de natuur,
het leven van het eene schepsel ten koste van het andere, weet aan te
geven.

Hij heeft het, door herhaald betoog of leerend voorbeeld zijn volk
willen inprenten, dat het natuurgebeuren naar vaste wetten geschiedt.
Het was bekend en het wonderengeloof was door velen eveneens verlaten:
Multatuli zette ’t in het helderste licht.

De lust tot studie der natuur, de afkeer van wijsbegeerte zat er
diep in omstreeks ’50 en ’60. Multatuli vroeg telkens om
natuurkunde, om physica, maar om ’s hemelswil geen
bovennatuurkunde, geen metafysica.8 Zuiveren
wilde hij de menschen van dwaling, maar geen nieuwe levensbeschouwing,
geen nieuwe dwaling er voor in de plaats geven. Hij begeerde te varen
“zonder lek.”

Dat er hooger zedelijkheid was dan enghartig tijdsfatsoen, had men
in Nederland ook van Jezus kunnen leeren, die der gevallen vrouw
vergevende woorden toevoegde en het Koninkrijk Gods stelde boven wet en
gerechtigheid.

Maar een groot deel van ons volk scheen het duidelijker te worden
toen Multatuli het uitsprak, dat zedelijkheid niet zede is. En
het jonge Nederland vooral dweepte met den man, die leeraarde, dat de
zedelijkheid “boven den navel” woont.

Zoo heeft Multatuli dus geen nieuwe ideeën uitgesproken in
wetenschappelijken zin. Maar toch wel in deze beteekenis, dat hij zei,
wat nieuw was voor velen zijner lezers. Dat kwam, doordat hij zich
richtte tot veel breeder kringen, doordat hij een aan ’t
paradoxale grenzenden vorm koos. Als ik een beeld zou mogen gebruiken,
zou ’t dit zijn:

Multatuli verhoudt zich ongeveer tot de wetenschap zooals de
Fransche Aufklärung tot de Engelsche. En zooals de Fransche
verlichting op heel het cultuurleven der 18de eeuw haar merk zette, zoo
oefende Multatuli in Nederland een geweldigen invloed uit: het
geestesleven der 19de eeuw, vooral van tal van kringen buiten die der
wetenschap, is zonder Douwes Dekker niet te verstaan. Nu de blinde
vereering van zijn persoon en werken vrij wel geweken is, nu de
menschen méér en dieper kennis willen dan Multatuli kon
geven, is misschien ook de tijd gekomen, om af te zien van uitsluitend
wroeten in zijn privaat leven, op te houden met kleingeestige
discussies over ’t al of niet ware van sommige feiten uit de
Havelaarzaak, en in hem den dichterlijken denker te zien, die bewegend
werkte op het geestesleven in ons land, en wiens werken in woorden
uitdrukten wat er onbewust leefde in vele hoofden en harten.












1
Afzonderlijk verscheen: J. P. N. Land, De Wijsbegeerte in de
Nederlanden. Het werk, door den auteur zelf niet geheel voltooid, is
door Mr. Van Vollenhoven voor den druk gereed gemaakt, en bevat ook een
belangrijk levensbericht van de hand van Prof. C. Bellaar Spruyt.
Lezing zij aanbevolen aan wie zich interesseert voor dit
onderwerp. ↑

2 Zie zijn
Samenspraken, door Dr. Singels vertaald in de Wereldbibliotheek, waarin
binnenkort ook een vertaling verschijnt van het beroemde: Lof der
Zotheid. ↑

3 Een
aardige teekening van een Spinozistisch predikant geeft Schimmel in
zijn roman: Sinjeur Semeyns. ↑

4 Zie
Wereldbibliotheek. ↑

5 Over hem
Dr. Laske: Ph. W. van Heusde. 1908. ↑

6 Zij, die
geen Engelsch lezen, of Fransch of Duitsch (Mill is daarin vertaald),
zullen met de lezing van Opzoomer’s: “De weg der
wetenschap” hun voordeel kunnen doen. Het boekje is beknopt en
helder. De eerste druk verscheen 1851, de tweede vier weken later.
(Amsterdam, Gebhard en Comp.). ↑

7
Amsterdam, Gebhard en Co. 1859. Ook dit is een helder, beknopt
werk. ↑

8
Metafysica beteekent na de fysica, omdat Aristoteles geschrift over de
eerste beginselen nà de fysica geplaatst was. ↑









HOOFDSTUK XIV.

 Het Positivisme in andere
landen.






§ 40. De crimineele
anthropologie.






Inleidende opmerkingen.




Italië was niet zonder invloed geweest op de
ontwikkeling van het denken. In de Middeleeuwen had het aan de
scholastiek haar grootsten denker gegeven: Thomas van Aquino. De
renaissance was er begonnen en had er gebloeid in letterkunde,
schilderkunst en beeldhouwkunst. Zij had zich daar voortgezet. De
natuurfilosofen die, zonder zelf het zaad te zaaien, waarvan wij nu den
oogst genieten, toch onkruid gewied hadden en den grond losgewoeld,
Campanella, Telesio, Bruno waren Italianen.

Wat Huxley was voor Darwin, onvermoeid verbreider van ideeën,
was Bruno voor Copernicus. En eindelijk was een der grondleggers der
moderne natuurwetenschap een Italiaan: Galilei. Het staatsrecht en de
staatsleer had er zijn beoefenaars gevonden: naast en boven Campanella
staat Macchiavelli.

Italië wekt op. Italië spoort aan, prikkelt tot
onderzoek, gaat voor op nieuwe banen. Maar aan
Engeland, Frankrijk en Duitschland is ’t beschoren, het daar
begonnene voort te zetten. Gedurende twee en een halve eeuw leidt
Italië niet. Er is filosofie, maar zij oefent geen merkwaardigen
of beteekenenden invloed uit. In de laatste helft der 19de eeuw wordt
dat anders. Het positivisme doet er zijn intocht. Robert Ardigo, die
zich van ’t katholicisme afwendt, is misschien in dezen tijd voor
Italië de grootste denker. Maar voor ’t Europeesch
geestesleven krijgt Italië beteekenis door zijn positief
psychologische school, die ook nu weer meer prikkelend en vonkenslaand
is, dan voltooiend en bouwend. In ’t bizonder richtte zich de
aandacht op den misdadiger1 en hieraan gaf Caesare Lombroso,
hoogleeraar in de gerechtelijke geneeskunde te Turijn, een grooten
stoot. Voor een niet-deskundige is het gewenscht zich tot het
constateeren van dit feit te bepalen.2 Hij kreeg
daar verschillende leerlingen en medestanders, o. a. de in ons land ook
bekende Enrico Ferri. In 1885 kon Lombroso het eerste congres voor
studie van den misdadigen mensch te Rome organiseeren, dat sedert door
congressen te Genève, Brussel, Parijs en Amsterdam gevolgd werd.
Ook in ons land ontmoette de studie van den misdadiger veel
belangstelling. Van de geneeskundigen zijn te noemen de psychiaters
Jelgersma en Winkler en Dr. Aletrino, die zich
als privaat-docent te Amsterdam vestigde en een Leerboek der Crimineele
Anthropologie uitgaf. Van de hoogleeraren in het recht zijn te
vermelden de Utrechtsche hoogleeraar Simons, die zijn aandacht vooral
ook aan de kwestie der gevangenisstraf wijdde en de Amsterdamsche
professor Van Hamel, die groote belangstelling betoonde voor de
berechting en behandeling der misdadige jeugd. Hij begreep, dat deze
niet maar zoo gewoon gestraft kon worden en vooral door zijn initiatief
kwamen overal vereenigingen tot stand, die zich aan de
verwaarloosde3 jeugd wijdden. (Pro
Juventute). De wetgever bleef niet achter, door de z.g.
kinderwetten te ontwerpen. Bovendien tracht Van Hamel zijn leerlingen
zooveel mogelijk vertrouwd te maken met nieuwe strafrechterlijke
beschouwingen. In den laatsten tijd hebben in ons land juristen en
psychiaters elkaar ook steeds meer gezocht.

Onder de wijsgeeren, die zich met deze kwesties bezighielden, is te
noemen Prof. Heymans, die tegen sommige uitspraken van Aletrino opkwam.
Zijn leerling Mr. van Dijk leverde zeer belangrijke “Bijdragen
tot de psychologie van den misdadiger,” gebouwd op een streng
zielkundig onderzoek. Verder is te noemen Mr. Roos, de bewerker van
onze crimineele statistiek, die pas een leer der oorzaken van de
misdaad (Crimineele Aetiologie) in ’t licht zond.4

Wij kunnen dus zeggen, dat zich de studie van den misdadiger in ons
land in een levendige belangstelling verheugt, en dat ziel- en
geneeskundige en rechtsgeleerde elkaar op dit terrein ontmoeten.


Dat de misdadiger gestraft diende te worden, stond steeds vast. De
groote vraag was, of ’t geschieden moest omdat gezondigd
was, of als voorbehoedmiddel voor de toekomst: opdat niet
gezondigd zou worden. Nu rees echter de vraag: handelt die misdadiger
geheel uit vrijen wil? Zijn er omstandigheden, welke dan ook, die hem
op een of andere manier tot de misdaad brengen. Heeft de misdadige
kenmerken, die hem typeeren? En zoo ja, vloeien uit de dan verkregen
inzichten ook gevolgen voort voor de practijk van rechtspleging en
bestraffing? Met de laatste vraag behoeven wij ons niet bezig te
houden. Zij is van zuiver rechtskundigen aard. Alleen is het misschien
goed, op te merken, hoe dwaas de populaire meening is, dat de
beoefenaars van de wetenschap van den misdadigen mensch dezen zouden
willen vertroetelen. Er zijn onder hen zeker een aantal, die op meer
doelmatige bestraffing aandringen en verbetering van misstanden
eischen, maar er is niemand die het recht der gemeenschap om te
straffen, ontkent. Er zijn zelfs zeer overtuigde aanhangers van de
doodstraf onder.

Gaan we over tot de eerste vraag: wat zijn de kenmerken van den
misdadiger, de oorzaken van de misdaad?

Lombroso dan vat den misdadiger op als een atavistisch
verschijnsel. Onder atavisme verstaan wij een terugkeer tot nu
overwonnen en verlaten ontwikkelingsvormen. De mensch bijv. kan zijn
ooren, hoewel hij nog oorspieren heeft, niet meer bewegen. Hij heeft
het niet meer noodig. Er zijn echter nog menschen die dit kunnen doen
en wij noemen dit dan een atavistisch verschijnsel.

Volgens Lombroso nu is, wat wij nu misdaad noemen, regel geweest bij
de natuurvolken. De misdadiger is dus achter bij de
ontwikkeling der gemeenschap, hij is niet meegekomen. Hij
vertegenwoordigt een veel lager beschavingsstandpunt en komt daardoor
in botsing met ons huidig standpunt en de nu bestaande
maatschappij.

Aanvankelijk meende Lombroso die misdadigerskenmerken in den schedel
te vinden; later, toen dit niet opging, vond hij ze anders (bijv. veel
hoofdhaar, weinig baardhaar, afwijkende ooren, tatoeëering,
dieventaal, zucht om troepen te vormen, enz.) In die kenmerken zag hij
dan weer een bevestiging zijner opvatting van den misdadiger als een
atavistisch verschijnsel. Ook de natuurvolken bijv. tatoeëerden
zich.

Er is nu voor Lombroso een bepaald misdadigerstype, de
geboren misdadiger.

Tegen Lombroso’s leer zijn vrij wat bedenkingen ingebracht.
Men wees er bijv. op, dat zijn grondstelling, dat, wat bij ons misdaad
is, gewoonte zou geweest zijn bij de natuurvolken, niet waar kón
zijn: zoo’n maatschappij had nooit tot ontwikkeling kunnen komen.
Lombroso’s misdadigerskenmerken vond men ook bij tal van andere,
eerbare menschen en omgekeerd waren ze bij lang niet alle misdadigers
aanwezig. De door Lombroso opgemerkte dingen waren niet de kenmerken
van misdadigers, maar van menschen met bepaalde zielsafwijkingen.

Heftig botste de Italiaansche school op ’t congres te Rome met
Lacassagne, die de voorganger werd der Fransche school. Deze wou niet
in den persoon van den misdadiger de oorzaken der misdaad zoeken, maar
in de omgeving, waarin hij geboren was en opgroeide, in de
maatschappij, in het sociaal milieu. “De maatschappij
heeft de misdadigers die zij verdient. Verbeter de maatschappij. Berust
niet lijdelijk in de aangeboren eigenschappen van den
misdadiger, maar stel het sociale initiatief er tegenover.”

Het is duidelijk, dat deze richtingen niet uitsluitend tegenover
elkaar staan, maar dat er geleerden gekomen zijn, die èn aan het
milieu èn aan de persoonlijke eigenschappen van den misdadiger
invloed hebben toegekend.

Ten onzent heeft Aletrino, die ook als letterkundige naam had, met
warm gevoel aangedrongen op betere behandeling van den misdadiger. Hij
acht dezen niet toerekenbaar. Dat sluit geen straf uit:

“’t Zou verkeerd zijn te meenen, dat men, wanneer de
ontoerekenbaarheid van het individu algemeen erkend wordt, niet meer
een wet zal mogen maken en toepassen, waardoor de maatschappij
beveiligd wordt tegen handelingen, die tot schade zijn voor haar
instandhouding; dat men de verantwoordelijkheid van het individu voor
zijne daden zal mogen opheffen. Evengoed toch als ieder individu zich
verzet tegen een directen of indirecten aanval, zal de maatschappij, de
verzameling der individuen dit doen.”

Toch hoopt Aletrino op veel beter tijden.

“Het kwaad worde niet langer met kwaad vergolden. Eens zal de
tijd komen! Hoog door de eeuwen draagt de galm vooruitgang; uit
ver-wijkend duister kleurt ’t licht; wijder en wijder ruimt het
zacht-juichen gulden van helderen zonneglans! En dieper uit ons
binnenste zangt een lievend voelen omhoog voor hen die lijden, hooger
en hooger, dwingend onze handen zich te strekken naar hen, die naast
ons staan, onze voeten dwingend te gaan den lijdensgang van hun leven.
En eerst, wanneer wij zóóver zullen zijn dat wij kunnen
voelen voor anderen, zooals wij voelen ons eigen bestaan, dan eerst
naderen wij de verwerkelijking van het doel, het
einddoel van allen arbeid, van alle weten: voor anderen het leven
dragelijk te maken.”

Het was de rede, waaruit dit fragment genomen is, die Heymans zijn
artikel: “Sommige uitwassen der crimineele anthropologie”
deed schrijven.











§ 41. Het
Materialisme.




De tijd van het idealisme was in Duitschland voorbij.
Die van het natuuronderzoek brak aan. Het voerde niet, zooals in
Frankrijk en Engeland, tot positivisme. Het midden der 19de eeuw is
voor Duitschland de tijd van het materialisme. Bij de oude Grieken
leerden we deze leer kennen in dualistischen vorm bij Democritus. Alles
was voor hem stof, doch de ziel bestond uit fijne, gladde atomen: een
aparte stof. In de nieuwe geschiedenis vernieuwden Gassendi en Hobbes
het materialisme. Voor den Engelschen denker was alles, wat bestond,
stof en beweging van stof. Dan kwam de achttiende eeuw in Frankrijk.
Hier bloeide het materialisme, werd in een stelsel ondergebracht, werd
door een rijke verzameling van feiten gestut. Vooral La Mettrie en
Holbach dienen hier genoemd te worden. Waren tot dusver Engeland en
Frankrijk de landen geweest, waar het materialisme aanhangers had
gevonden, thans was het in de eerste plaats Duitschland. Het vervulde
hier een eigenaardige taak, er schijnbaar niet van te verwachten: het
bevredigde de behoefte der Duitsche gemoederen aan idealen gedurende
een tijd, waarin die niet best konden gedijen; het was een wijsbegeerte
voor een onwijsgeerigen tijd, die echter niet zonder deze blijven kon.
Degenen, die in Duitschland als verkondigers dezer levens- en wereldbeschouwing optraden,
zijn voor een deel scherpzinnige natuuronderzoekers of bekwame
geneeskundigen geweest, maar allen waren dwepers voor menschenrechten,
stoffelijken en zedelijken vooruitgang, verbetering van het lot der
minder bedeelden, verbreiding van kennis in ruimer kring.

Een groot onrecht doet men den mannen van het materialisme, als
Büchner, Vogt en Moleschott aan, wanneer men hen houdt voor wat
men in het dagelijksch leven “materialisten” pleegt te
noemen.

Dat in Duitschland deze richting kwam, behoefde niet te verwonderen.
Er werd overal een nieuw leven waargenomen. De poëzie, het proza
gingen andere wegen: de groote bloei der Duitsche romantiek was
voorbij. In de politiek had men groote verwachtingen gehad, men hoopte
op meer burgerrechten en volksvrijheden, op een eenig Duitschland. Op
het gebied van nijverheid en mijnbouw was vooruitgang. De eerste
spoorwegen kwamen, talrijke bergwerken werden ontgonnen. Duitschland
bleef—dit zij wel te verstaan—achter bij Frankrijk en
Engeland. Eerst thans, onder het keizerrijk, groeit het tot een
groot-nijverheidsstaat, botsen belangen van jonkerdom en
groot-grondbezit met die van arbeiders zoowel als met die van handel en
nijverheid; eerst thans gaat men in Pruisen stormloopen op een
verouderd kiesstelsel voor den landdag, dat sommige soortgelijke
gebreken heeft als het vroegere Engelsche. Men denke zich dus bij dit
nieuwe leven nog niet een te sterke groeicrisis, maar er was toch een
op het practische, op verkrijgen en bezitten, op maken en voortbrengen
gerichte neiging, in één woord: de blik wendde zich naar
de stoffelijke wereld. De Engelsche geleerde weet zich in te perken.
Hij zal liever blijven staan bij een afzonderlijk gebied en dan de
grenzen trekken. De Duitsche gaat verder. Hij ziet steeds
één stuk van de werkelijkheid. Hij gaat nu de geheele
werkelijkheid beschouwen als gelijksoortig aan dàt stuk, waarmee
hij bezig is. Zoo staat voor hem de geheele wereld als stoffelijk
verschijnsel. En het groote publiek, dat zich vooral in dien tijd
bezighield met het stoffelijke, kon in die opvatting vrede vinden.

Bij het materialisme kon zich ook gemakkelijk het verzet aansluiten
tegen de kerk en de heerschende machten. Het loochende het bestaan van
God, het wilde van de kerk niets weten. En met die oppositie tegen de
kerk, nog één der steunpilaren van den staat, kon gepaard
gaan een min of meer levendige beweging tegen den staat.

Het materialisme greep snel om zich heen. Het bleef niet beperkt tot
den engen kring van geleerden, ja, vond bij de
“vakwijsgeeren” niet allereerst gunstige opname. De geheele
groote kring van beschaafden en niet-gestudeerden, die niet zonder
wetenschappelijke belangstelling was, kocht gretig Büchner’s
“Kracht en Stof”, waarvan een groot aantal drukken
verschenen. De stellige en zekere toon, die in een populair werk
dikwijls beter bevalt, dan de voorzichtige, onderstellende, welke
zuiver wetenschappelijke werken eigen is; de groote menigte van feiten,
die medegedeeld werden, de licht te begrijpen taal, werkten daartoe
mee.

Uitdrukkelijk zegt Büchner, dat niet duidelijk geschreven,
onbegrijpbare dingen de moeite van het drukken niet waard zouden
zijn.

Het materialisme vond ook in ons land—weer wat later dan het
midden der eeuw—zijn aanhangers. Reeds de Génestet kant er
zich spottend tegen in zijn Leekedichtjes. Het is de vereeniging
“de Dageraad,” die de vrije gedachte bevorderen wil,
welke veel in deze richting gedaan heeft. Zij
bezorgde in 1894 ter gelegenheid van de 70ste verjaring van
Büchner een Volksuitgave van “Kracht en Stof,” wijdde
een bijzonder nummer van haar orgaan aan Moleschott.

In wetenschappelijk-wijsgeerige kringen vindt het materialisme thans
zeer weinig aanhangers.



Schetsen wij nog even in hoofdzaak de trekken van het 19de-eeuwsch
materialisme.

Er bestaan atomen, die een bepaalden vorm hebben en beweging. Anders
is er niet. Al wat bestaat, is verbinding van atomen, alle gebeuren een
beweging van atomen. Dit geldt—en ziehier het kernpunt—ook
voor het geestelijke. Dit is niet iets aparts. De mensch evenmin.

Het organisch leven is te verklaren uit natuur- en scheikundige
werkingen. Ons lichaam heeft pompen en hevels. Er vinden allerlei
scheikundige werkingen en natuurkundige processen in plaats, die we ook
in de buitenwereld zien. Het eigenaardige is, dat hier alles veel
samengestelder is, veel fijner. Maar we behoeven niet een bijzondere
levenskracht aan te nemen. Een veldslag is ook een verbazend
ingewikkeld ding, maar we nemen geen aparte slagkracht aan.

Op dit oogenblik kennen we nog niet alle verrichtingen en kunnen we
alles nog niet verklaren. Maar we komen toch hoe langer zoo verder.

Telkens ontdekt de wetenschap nieuwe dingen. Ten slotte zullen we
precies inzien, hoe, door samenwerking van velerlei dingen, juist ons
organisme werkt, zooals het werkt.

Het geestelijk leven nu is een product van het hersenleven. Er is
een innige verbinding tusschen hersenen en bewustzijnsleven. Men kan
een hond “stuk voor stuk de ziel wegsnijden”,
door zijn hersens weg te snijden. Men ziet het geestelijk leven
gebonden aan het hersenleven. Het is er, om het wat heel grof uit te
drukken, een afscheiding van, als de urine van de nieren, de gal van
den lever.

De mensch met zijn karakter wordt bepaald door ouders, voedsel,
lucht, kleeding, woning.

Zielkunde kon eigenlijk niet meer voor de materialisten bestaan: er
is hersenwerking en zenuw- en zintuigwerking. Die te bestudeeren is
taak der physiologie.

De eenige, laatste werkelijkheid zijn de atomen, is de stof. Anders
niet. Een metafysica bestaat niet. De voltooide natuurwetenschap zal de
voltooide wijsbegeerte zijn. Zij zal ons alle raadselen
ontsluieren.

Theologie bestaat evenmin.

God kennen wij niet. Onze
“lieve Heer” is een inbeeldingsproduct uit oude,
bijgeloovige tijden. Helaas dat sommige wijsgeeren hem de voordeur
uitzetten om hem de achterdeur onder andere namen: het “Onkenbare,” de
“Idee,” het “Absolute,” weer binnen te halen.
Allemaal nawerking van de vrees van den oermensch. Eerst dan verdwijnt
die vrees, als de zon der wetenschap opgaat.

Onsterfelijkheid in gewonen zin bestaat niet.



We zagen het ontstaan van het materialisme en de hoofdpunten der
leer. Wie verkondigden het? Het knoopt zich hoofdzakelijk aan drie
namen: Vogt, Büchner, Moleschott.

Over elk dus een kort woord.

Moleschott werd in ’s Hertogenbosch geboren. Hij genoot een
eenvoudige, degelijke opvoeding; studeerde in de medicijnen, vestigde
zich in Utrecht, vond dan samenwerking met Donders, zag geen kans zich
in Nederland aan zuivere studie te kunnen wijden en
vertrok naar Heidelberg. Hier vestigde hij zich als privaatdocent, maar
ontving een waarschuwing wegens materialistische leer (26 Juli 1854).
Oogenblikkelijk schreef M. den minister, dat hij afzag van onderwijs
geven aan een Universiteit, waar geene leervrijheid heerschte. Hij
vertrok naar Zurich, vandaar naar Turijn, dan naar Rome. Hier stierf
hij in 1893, als zeer beroemd geleerde en bemind arts. Zijn leven (tot
zijn vertrek naar Turijn) heeft M. beschreven in een eenvoudig werkje:
“Voor mijn vrienden. Levensherinneringen.” Het Duitsche
werkje geeft een aardigen kijk op het wetenschappelijk leven ook in ons
land.

Moleschotts bekendste werk is “De Kringloop van het
leven”, dat in 1852 verscheen en verscheidene herdrukken
beleefde. Stof en leven gaan samen. De bergwerker haalt phosphorzure
kalk uit de aarde, de boer bemest er zijn land mee, daar groeit tarwe,
die misschien den grootsten denker voedt.

Er vinden allerlei omzettingen van stof, geen vernietigingen plaats.
Onder allerlei vormen blijft de stof bestaan.

Moleschott was zich zeer wel bewust, dat overal kracht en stof samen
gingen; en dat men de zaak ook omkeeren kon, en evengoed letten op de
werking der kracht, die ook geestelijk zijn kan. Er is dus een zekere
twee-eenheid van kracht en stof. Eerst tegenover het spiritualisme wil
hij materialist heeten.

In 1852 verscheen Moleschott’s werk. De echte
materialisme-strijd begon na het congres van dierkundigen te
Göttingen van 1854, waar Vogt botste met Wagner. Deze had gezegd,
dat de tegenwoordige stand der wetenschap het toeliet, zich de menschen
uit één ouderpaar ontstaan te denken, zooals in den
Bijbel, wiens scheppingsverhaal niet om de wetenschap te
verwerpen was, stond te lezen. In zaken van religie was hem het
eenvoudige kolenbrandersgeloof het liefste. Er was een afzonderlijke
ziele-zelfstandigheid, die zich van de ouders op de kinderen
voortplantte. De ziel bespeelde het lichaam, als een hand de piano.

Tegen dezen “fabrikant der echte onvervalschte
Göttingsche zielensubstantie” trad Vogt met een heftig
strijdschrift (1855) op: “Bijgeloof en
Kolenbrandersgeloof,” terwijl hij later een meer wetenschappelijk
werk schreef.

Vogt, geboren 1817, 1847 professor te Giessen, was in het
revolutiejaar 1848 rijksbestuurder geweest, ondervond moeilijkheden en
was van 1852–1895 hoogleeraar te Genève.

Zijn verbreiding vond het materialisme door Büchners veel
gelezen “Kracht en Stof.” (Eerste uitgave 1854), dat ook in
ons land druk werd en nog wel wordt gelezen.

Tegenwoordig staat de bekende hoogleeraar Ernst Häckel het
naast aan het materialisme. Van filosofische zijde worden hem
inconsequenties in zijn systeem verweten, zoodat hij
niet—“als hij al tot de filosofie behoort”—mag
gelden voor een zuiver vertegenwoordiger. 











1 Zie
bijv. het in de Wereldbibliotheek opgenomen werk van Sighele: De
menigte als misdadiger. ↑

2
Lombroso’s-theorieën worden vrijwel verlaten. Zoo hij nog
geprezen wordt, geschiedt dit om zijn enorme vlijt, zijn groot
feitenmateriaal, dat hij verzamelde, maar vooral om zijn stimuleerenden
invloed. Tal van geleerden hebben zich intusschen zeer geërgerd
aan zijn minder nauwgezette onderzoekingsmethoden, zijn veel te
haastige conclusies. ↑

3
Belangstellende lezers vinden beknopte maar vrij volledige en zakelijke
inlichtingen in Klootsema’s “Misdeelde
Kinderen.” ↑

4 Deze
naam werd indertijd voorgesteld door Prof. Van Hamel. ↑









SAMENVATTING.




De tijd van het positivisme plaatst Engeland en
Frankrijk weer meer op den voorgrond, Duitschland komt iets op den
achtergrond. In den staat merken we een doorwerken der liberale
gedachte op. Engeland breidt het kiesrecht uit, Frankrijk verjaagt de
Bourbons, het revolutiejaar 1848 doet ook in Duitschland zijn invloed
gelden. De bezittende, geld verwervende burgerklasse komt meer en meer
op als toonaangeefster in maatschappij en staat.

Het lot der arbeidende klassen verontrust sommige edele gemoederen
en zij ontwerpen toekomstbeelden eener socialistische maatschappij.
Maar de regeeringen doen weinig, een krachtige arbeiderspartij of een
vakorganisatie bestaat nog niet.

De groei der bizondere wetenschappen, die zich alle meer richten op
détailstudie, is bewonderenswaardig. Met name maken de
Natuurwetenschappen snelle vorderingen.

In Frankrijk ontstaat de positivistische school. Comte deelt met
zijn tegenstanders de behoefte aan autoriteit en vaste beginselen. Hij
is afkeerig van metafysica: deze geeft een overgangsstadium.
Gemoedsbehoeften tracht hij te bevredigen door een bedachten
godsdienst, die weinigen met hem aanhangen.

Maine de Biran is te beschouwen als de vader der psychologische
school, die een fijnen blik had voor allerlei
bewustzijnsverschijnselen.

In Engeland wordt de wijsbegeerte der achttiende eeuw voortgezet.
James Mill voltooit de associatie-zielkunde, Bentham breidt het
beginsel, dat Smith in de Staathuishoudkunde invoerde, uit over het
geheele zedelijke leven. Terzelfder tijd vindt het Duitsche idealisme
zijn vertegenwoordiger in Carlyle den Schot, die de reactie der
persoonlijkheid op het utilisme is.

John Stuart Mill, die zich zeer tot Comte gevoelt aangetrokken,
schept hier zijn logica.

In Engeland ontstaat de ontwikkelingsfilosofie. Spencer brengt,
ondanks talrijke bezwaren, zijn groot werk tot stand en voert de
ontwikkelingsgedachte door over het heele levensgebied. Darwin schept
zijn hypothese over de natuurwetenschappen, maar zijn beginselen
dringen overal door.

Duitschland wendt zich af van de wijsbegeerte. Het belangrijkste
verschijnsel is de materialisme-strijd, omstreeks 50–60.

In ons land weerspiegelen zich die bewegingen. We leerden Opzoomer
kennen, die na de aanvaarding van zijn ambt het vaandel der
ervaringswijsbegeerte hoog gaat houden en op het godsdienstig leven
grooten invloed uitoefent. Multatuli wordt de heraut van vele
Aufklärungsidealen en populariseert wetenschappelijke
meeningen.

In Italië doet het positivisme zijn intocht.

Lombroso sticht er de crimineel-anthropologische school, die de leer
van den geboren misdadiger verkondigt en weldra bestrijding vindt in de
Fransche School, die meer den nadruk legt op het sociaal
milieu. Ons land neemt deel aan die beweging en hier wordt Aletrino de
gevoelvolle pleitbezorger voor milder en doelmatiger behandeling van
den misdadiger. Met nieuwe inzichten hield onze regeering rekening in
verschillende wetten.

Hoe de verschillende denkers en werken van de 19de eeuw verspreid
zijn, blijkt uit de volgende jaartallen.

Eerst de denkers der drie groote cultuurlanden, daarna hunne werken.
Vervolgens de ontwikkelings- en de positieve filosofie in Nederland.
Eindelijk de crimineele anthropologie. 







DE TIJD VAN HET POSITIVISME.—VERLOOP VAN HET
POSITIVISME.




TOELICHTENDE JAARTALLEN.




	1766–1824.
	Maine de Biran.



	1792–1864.
	Victor Cousin.



	1798–1857.
	Auguste Comte.



	
	



	1748–1832.
	Jeremias Bentham.



	1775–1836.
	James Mill.



	1795–1881.
	Carlyle.



	1794–1866.
	Whewell.



	1806–1873.
	John Stuart Mill.



	1809–1882.
	Charles Darwin.



	1820–1904.
	Herbert Spencer.



	1825–1895.
	Huxley.



	
	



	1822–1893.
	Moleschott.



	1817–1895.
	Vogt.



	1824–1899.
	Ludwig Büchner.



	
	



	
	



	1830–1842.
	Comte’s cursus van positieve
filosofie.



	1852.
	Positivistische catechismus.



	
	



	1829.
	Mill’s Ontleding van de verschijnselen van
den menschelijken geest.



	1834.
	Bentham’s Deontology.



	1833.
	Carlyle’s Sartor Resartus.



	1843.
	Carlyle’s Verleden en Heden.



	
	



	1843.
	Mill’s Logica.



	1859.
	Darwin’s Ontstaan der soorten door
natuurlijke teeltkeus.



	1863.
	Huxley: Getuigenissen voor de plaats van den
mensch in de samenleving.



	1868.
	Häckel’s Natuurlijke
scheppingsgeschiedenis.



	1852.
	Moleschott’s Kringloop van het leven.



	1855.
	Vogt: Kolenbrandersgeloof en Wetenschap.



	1854.
	Büchner’s Kracht en Stof.



	
	



	1821–1892.
	C. W. Opzoomer.



	1831–1906.
	Allard Pierson.



	1836–
	Jhr. B. H. C. K. v. d. Wijck.



	
	



	1846.
	De wijsbegeerte den mensch verzoenende.



	1851.
	De weg der wetenschap.



	1859.
	De Waarheid en hare kenbronnen.



	
	Pierson: Een levensbeschouwing.



	1906.
	V. d. Wijck: Afscheidscollege.



	1894.
	Steinmetz: Over de eerste ontwikkeling van de
straf.



	1895.
	Wijnaendts-Francken; De evolutie van het
huwelijk.



	
	



	1820–1887.
	Multatuli (Eduard Douwes Dekker).



	1861.
	Max Havelaar. Ideeën.



	
	



	1871.
	Lombroso: De misdadige mensch.



	1885.
	Eerste congres voor crimineele anthropologie te
Rome.



	1899.
	Aletrino treedt op als privaat-docent te
Amsterdam in de crimineele anthropologie.



	1903–1904.
	Aletrino’s Leerboek der crimineele
anthropologie.



	1908.
	Roos: Crimineele aetiologie.
















VIERDE AFDEELING.

DE HERLEVING DER WIJSBEGEERTE.







§ 42. Inleidende
Opmerkingen.




Het midden der 19de eeuw had een afkeer van diepe
bespiegeling. Dit bleef niet. Tegen het laatst der eeuw kwam er een
eind aan. Niet langer was wijsbegeerte en metafysica een schrikbeeld,
waarvoor de echte onderzoeker uit den weg ging. Lotze, de bekwame
geneesheer, was bespot, omdat hij aan filosofie deed. Men verhaalt de
anecdote, dat een paar collega’s, die hem op straat zagen
aankomen, tegen elkaar zeiden: “Laat ons afslaan, want anders
moeten wij met Lotze loopen en die doet tegenwoordig aan
filosofie.” Eén onzer hoogleeraren in de wijsbegeerte
vertelde eens in ’t openbaar, dat in zijn studententijd hij
alleen, soms nog met een ander, op de collegebanken zat in het college
voor wijsbegeerte. Op dezen tijd van ijverige detailstudie en
specialiseering paste zoo juist de treffende schildering van Da Costa,
die wel den vooruitgang roemde, maar klaagde over de eenzijdigheid door
miskenning van den zusterband.



Thans is dat geheel anders. Tal van wijsgeerige werken van den
tegenwoordigen tijd beginnen, vooral als ze voor een ruimer kring van
lezers bedoeld zijn, met een of andere inleiding, waarin op dit feit
gewezen wordt. Nemen we één voorbeeld1.


“Wie zich in ’t midden der eeuw ten taak gesteld zou
hebben, in het publiek over wijsbegeerte te spreken, zou ongetwijfeld
niet in zijn voornemen geslaagd zijn. Ook onder de meest ontwikkelden
zijner tijdgenooten zou hij de toehoorders voor zijn rede niet gevonden
hebben. Bovendien zou hij aanleiding gegeven hebben tot het vermoeden,
dat hij in de eeuw der natuurwetenschappen zoo iets als de kunst om
goud te maken zou willen aanprijzen.

“Maar … niemand heeft zich toen die taak
opgelegd—niemand had het ook kunnen doen. Naar de algemeen
heerschende overtuiging der wetenschap van dien tijd, had de
wijsbegeerte zich zelf overleefd. Zij scheen een gestorven
levensuiting, die tot een voorbijgegaan tijdvak van geestesontwikkeling
behoorde en nu slechts kon beschouwd worden als een zaak van zuivere
geleerdheid, als voorwerp van historisch onderzoek. In dien tijd ook
kon het woord gesproken worden, dat de geschiedenis der filosofie
hetzelfde was als de wetenschap der wijsbegeerte—een woord dat
wel paste bij den toenmaligen stand der wijsgeerige wetenschap, maar
dat haar in den grond alle toekomst en leven ontzei.

“Zich bezighouden met vragen naar den aard onzer kennis, met
een wereldbeschouwing, gold niet voor “vol” uit
wetenschappelijk oogpunt.

“Ieder specialist in een tak of takje van de exacte
wetenschap, van de taalkunde of van de geschiedenis meende met
geringschatting neer te kunnen zien op de wetenschap van Plato en
Kant.

“Te vergeefs was het, dat uit de rijen der natuuronderzoekers
zelf enkele stemmen werden vernomen, die er voor waarschuwden, dat men
de wijsbegeerte niet moest verwarren met de jongste
bespiegelende stelsels, en die vorderden, dat men, waar de ongeldige
aanspraken der filosofie werden teruggewezen,
ook niet hare geldige zou negeeren ….

“’t Is waar, men had eene wijsbegeerte, maar sprak niet
van haar als zoodanig, want men hield haar heelemaal niet voor
filosofie. En toch was die leer van Kracht en Stof evengoed
wijsbegeerte; alleen, zij was slechter dan eenig stelsel, door de
wijsgeerige bespiegeling opgebouwd.

“Sedert is de toestand geheel veranderd.

“In ruimen kring is de deelneming in het begrijpen van
wijsgeerige vragen en onderzoekingen ontwaakt en niet het minst bij de
natuurkundigen.”

Het is duidelijk, dat wij nog te dicht bij deze periode staan, om er
een goed overzicht over te hebben. Welke oorzaken waren er voor die
verandering? Met welke andere verschijnselen hing zij samen?

Wie zijn, onder de thans levende en werkende denkers, de
belangrijkste? Zullen zij, die nu druk van zich doen spreken, misschien
weldra vergeten zijn? En zal ons nageslacht het werk waardeeren van
denkers, op wie ons oog nauwelijks valt?

Zoo biedt dit gedeelte schier onoverkomelijke moeilijkheden aan den
geschiedschrijver. Nog moeilijker wordt het voor den populairen
geschiedenisschrijver, die meest uit de tweede hand werkt. De groote
geschiedenissen der wijsbegeerte zijn uiterst kort over dezen tijd. Zoo
blijft dus hier de keuze in hooge mate subjectief en aanvechtbaar.

Geven we althans enkele hoofdpunten aan van den geheelen ommekeer op
wetenschappelijk gebied.

Er kwam in ’t algemeen belangstelling voor den mensch en
voor het geestelijke en voor ’t algemeene. Dit bleek op
allerlei terrein. De taalwetenschap veranderde; zij koos zich een
nieuwe taak. Niet langer wilde de philologie uitsluitend poetsen en
wrijven aan een tekst, om een mogelijk onjuiste lezing
te herstellen, en niet langer was het opsporen van varianten,
afwijkende lezingen, de voorname taak van hem, die een dichter uitgaf.
Achter den tekst wilde men een levende persoonlijkheid, door de woorden
heen wilde men de ziel van den schrijver. En met die ziel wilde men
meeleven. De geschriften der ouden spraken ons van hun leven, hun
bestaan, en dat leven, dat bestaan werd het voorwerp van studie. De
cultuur te leeren kennen, ziedaar de taak der philologie. Uitbreiding,
uitzetting van grenzen, tot verflauwing der grenzen toe. Verwerpen van
scheidslijnen en grensmuren: het algemeene en het persoonlijke werd
gezocht.

Enkele feiten uit de letterkundige geschiedenis van ons land wijzen
die kentering aan, spreken van terugkeer naar het persoonlijk
element.

Er ontstaat in ons land een dichterschool, die begint met Perk, den
fieren individualist, die zegt:


De duizend die zich zelf niet wezen konden,

Bezitten saam een waarheid, die hen
bindt.

Hun is ’t geloof, dat spreekt uit duizend
monden.

Maar wie, wat menschlijk waar is, zelf
ontgint,

Voelt zich aan zich door zich alleen gebonden

En weet, dat hij voor zich slechts waarheid
vindt.2



Ziedaar de fiere leuze: de waarheid voor zichzelf.

In de Nieuwe Gids vindt die school haar orgaan, en ze
spreekt—zij ’t nog aarzelend—in haar eersten jaargang
uit, dat, wat de jongeren willen, metafysica is. 

Haar verwante dichters: Van Eeden en Gorter toonen in hunne verzen
wijsgeerige belangstelling. In de uit den kring der Nieuwe Gids later
voortgekomen tijdschriften: De Twintigste Eeuw en de Beweging, vinden
wijsgeerige artikelen een gul onthaal.

In de waardeering van dichters en schrijvers werd meer gezocht naar
het directe, trad het schoonheidselement op den voorgrond. Leerzaam
zijn bijv. in dat opzicht Albert Verwey’s bloemlezingen uit
oudere dichters. In de jongste geschiedenis der Nederlandsche letteren
van Kalff wordt dat persoonlijk element in de behandeling der
geschiedenis aangetroffen.

In de romans der jongste tijden treft nauwkeurige karakterontleding,
scherpe zielkundige blik. Dikwijls wendt de aandacht zich tot het
ziekelijke, het afwijkende.

Ook de geschiedkundige wetenschap kenterde. De tijden zijn
voorbij, dat iemand het als zijn levenstaak kon beschouwen, de Duitsche
geschiedenis van 1525–1530 te bestudeeren. Onze geschiedkundigen
gaan weer geheelen geven, trachten te komen tot een geheele
ontwikkelingsgeschiedenis, van ons volk bijv., een taak, waaraan Blok
20 jaar werkte. En ook over methode en aard van geschiedenis schrijven
wordt nagedacht.



De geneeskunde toonde veel belangstelling in het geestesleven
van den mensch. De psychiatrie, voor enige jaren nog het stiefkind aan
onze Nederlandsche Universiteiten, heeft haar hoogleeraar aan elke
Academie en zelfs de Vrije Universiteit, die nog geen medische
faculteit heeft, bezit althans een professor in zielsziekten.

Van de hand van Winkler, Jelgersma en Wiersma bezitten wij een
aantal belangrijke onderzoekingen. We wezen reeds op de
samenwerking die in den laatsten tijd gekomen is tusschen geneesheer en
rechtsgeleerde.

Trouwens, ook in den staat zag men een meer op den voorgrond treden
van het persoonlijkheidselement. Het Manchestersysteem, het
stelsel van Adam Smith, had heftige aanvallen te verduren. Het ging
niet aan, om den mensch bloot als leverancier van een bepaalde
hoeveelheid arbeid te beschouwen. Er werd daartegen opgemerkt, dat de
staathuishoudkunde van de veronderstelling uitgaat, dat de
mensch zijn eigen belang zoekt en kent, en dat dit de groote drijfveer
is, waarmee men rekening houden moet in ’t productieproces. Maar
geenszins ontkent de economie, dat andere factoren meewerken, dat zich
andere invloeden doen gelden. De natuurkundige, die zijn slingerwetten
berekent, weet, dat hij een denkbeeldigen slinger beschouwt: hij
ziet bijv. af van den tegenstand, dien de slinger van de lucht
ondervindt. Zoo doet de staathuishoudkundige alsof alleen
bepaalde factoren meewerkten voor de voortbrenging en verdeeling der
goederen: maar hij wéét dat er meer zijn. Het was Heymans
die dat in zijn proefschrift verdedigde, en wel de oude oeconomie
verdedigde, maar erkende dat zij niet het geheele maatschappelijke
proces omvatte, en dat zij zich dus uitbreiden zou tot sociologie.

De tijd van het utopische socialisme was voorbij. Marx had een meer
systematisch verkondigd. De arbeiders begonnen zich op solieden
grondslag te organiseeren.

De regeeringen betraden den weg der sociale wetgeving. In
Duitschland ging Bismarck voor. In ons land werden de eerste schuchtere
schreden gezet ook omstreeks het jaar ’80. Het begon met een
drankwet, die beoogde beperking van het aantal
drinkgelegenheden, en met een wet tegen overmatigen arbeid van
kinderen. Het zette zich na een tiental jaren voort in een
leerplichtwet, een woningwet, een wet op de verzekeringen tegen de
geldelijke gevolgen van ongevallen. De socialisten zelf aanvaardden
sommige dezer wetten, als kleine afbetalingen op groote schuld, als
middelen, om de arbeidersklasse iets weerbaarder te maken in den strijd
om macht en recht, die komen zou.

Het socialisme werd meer en meer een levensbeschouwing, voor velen
een geloof, waarin zij rust en bevrediging vonden.

Aanvankelijk stelde het zich tegenover de heerschende machten in
staat en kerk: het was over ’t geheel anti-godsdienstig; zijn
wijsbegeerte was het materialisme.

Maar het Erfurter congres, in 1895 gehouden, verklaarde den
godsdienst uitdrukkelijk voor ieders eigen zaak (privatsache). Het
socialisme als zoodanig was er noch voor, noch tegen. In ons land ook
bleef het socialisme niet kerk- of godsdienstvijandig gezind. Er kwam
een groep van predikanten, behoorende tot de verschillende
schakeeringen van de moderne protestanten, die in hun orgaan “de
Blijde Wereld” een verzoening van christendom en socialisme
bepleitten. Het socialisme was zeer goed vereenigbaar met de
grondstellingen van het christendom. Een voor ’t groote publiek
onbekende, schrijvende onder het pseudoniem van H. van Treslong, gaf
een zeer merkwaardig boek: “Civitas, inleiding tot de metafysica
der gemeenschap,” waarin in wondermooi Hollandsch op de
wijsbegeerte van het psychisch monisme een collectivistisch
gemeenschapsleven gebouwd werd. En reeds organiseerden zich enkele
protestantsch-orthodoxe christenen tot een Socialistische partij.
Misschien zijn dit de teekenen, dat men steeds minder in het
socialisme een de geheele werkelijkheid omvattende levensbeschouwing
zal gaan zien.

Ook het kerkelijk leven veranderde in ons land. In het midden
der eeuw was de bijbelcritiek doorgedrongen tot breede kringen. Het
moderne protestantisme had critisch, rationalistisch gewerkt. De
huidige modernen keeren gedeeltelijk terug. Van sommigen hunner mag men
vragen: “Zijt gij nog wel modernen?” Het voldoen aan
gemoedsbehoeften treedt sterker op den voorgrond. Het vroomheidselement
wordt meer zichtbaar.

Het orthodox protestantisme verscherpt tegelijkertijd zijn
beginselen, verdiept zijn levensbeginselen en de Vrije Universiteit
tracht Gereformeerde religie te verzoenen met huidige wetenschap, en
dient een richting, die tracht ook in de politiek de religie tot
leidend beginsel te maken.

Het katholicisme bleef niet achter in deze algemeene
beweging. In de politiek eerst bondgenooten der liberalen, scheidden de
katholieken zich later van dezen af, sedert Paus Leo (1864)
gewaarschuwd heeft tegen moderne dwalingen. De wijsbegeerte van Thomas
van Aquino komt weer in eere. Hare studie wordt door den paus
aanbevolen. (Encycliek Aeterni Patris 1879). In
Duitschland komen wijsgeerige tijdschriften in deze richting.
België krijgt te Leuven hare katholieke universiteit en zijn
“Institut de philosophie”, dat
Thomistisch is, maar zich niet alleen handhaven, maar ook verrijken,
maar ook verwijderen van het gebrekkige ten doel stelt.

“St. Thomas moet beschouwd worden als een lichttoren en niet
als een grenssteen.”

In ons land kwam De Groot de Thomistische Wijsbegeerte te Amsterdam
doceeren en de katholieken ontvingen van de hand van Beysens
en Aengenent een volledig stel leerboeken der wijsbegeerte.3

Het laatst der 19de eeuw ziet een dieper religieus leven dan het
midden. Of juister, terwijl de propaganda van het midden der eeuw
doorwerkt, komen al weer andere pogingen op.

Ook de OPVOEDKUNDIGE ideeën worden
gewijzigd. Het opvoedingsideaal uit den tijd van het positivisme, zeer
veel feitenkennis, wordt verlaten. Gevolgen van dat onderwijsideaal
waren voor het lager onderwijs de wet van 1857 en die van 1878; voor
het middelbaar onderwijs de wet van 1863 met hare Hoogere
Burgerscholen, met eene onmogelijke hoeveelheid leerstof in vijf jaren
door te werken; voor het hooger onderwijs de wet van 1878, die een
menigte afzonderlijke doctoraten instelde en bijna voor geen studie
eenige filosofische propadeusis eischte. Een treurig besluit. “De
wijsbegeerte als geheel genomen kan de hoogescholen missen, maar
hoogescholen, die probeeren het zonder de wijsbegeerte te doen, zullen
op den langen duur blijken aan den hoofdoorsprong te tornen van hun
eigen inzetting.” (Land.)

Van allerwege nu komt verzet. Luide wordt geprotesteerd tegen onze
eenzijdige intellectueele ontwikkeling en wordt meer handigheid,
practischheid, geschiktheid voor ’t werkelijke leven
geëischt. Aan de andere zijde wordt aangedrongen op ethische en
aesthetische opvoeding. Op ’t laatste terrein ging Duitschland
voor. Sedert het geruchtmakende boek: “Rembrandt als
opvoeder” verscheen, dat het fiasco der intellectueele opvoeding
verkondigde en nu den kunstenaar tot wegwijzer wilde,
werden allerlei energieke pogingen gedaan, het aesthetisch element meer
tot zijn recht te laten komen. Engeland zag zijn League voor
zedelijk onderricht. Ons land, getrouw aan zijn rol, volgde, het
nieuwe voorzichtig overnemend. Het vroeg van Zweden en Denemarken zijn
handenarbeid, van Duitschland zijn aesthetica, en sommigen pogen een
stekje van Engeland’s League op Nederland’s bodem over te
planten, dat intusschen niet zoo spoedig schijnt te gedijen als de van
Engeland herwaarts gekomen sport.

Terwijl de middenstand zijn behoefte aan onderwijs gevoelt en het
aantal burgerscholen toeneemt, worden toch ernstige pogingen gedaan om
uit de verwarrende en overladende hoeveelheid feitenkennis weg te
komen. Voor het Hooger onderwijs gevoelt men weer meer voor het
algemééne: wordt gesproken van een algemeen doctoraat in
de letteren bijvoorbeeld. De wijsbegeerte aan onze hoogescholen
verheugt zich in belangstelling, gedeeltelijk zeker het gevolg der
algemeene tijdsstrooming, gedeeltelijk ook van den grooten invloed,
uitgaand van twee harer bekendste vertegenwoordigers aan onze
universiteiten, Bolland en Heymans. Invoering van eenig voorbereidend
wijsgeerig onderricht op de gymnasia wordt bepleit.

Er is dan ook in ons land evenals in geheel beschaafd Europa, een
sterke belangstelling in wijsgeerige vragen. Deze richt zich
gedeeltelijk op een levensbeschouwing. Men zoekt te komen tot een
theorie der waarden. Is het leven op zichzelf waard, geleefd te worden?
En welke zijn de waarden die men in het leven zoeken moet? Langs welke
wegen moet men ze zoeken? Deze vragen worden gesteld door verschillende
denkers.

Ik wijs hier b.v. op de nieuwste poging in die richting van den bekenden zielkundige
Munsterberg en op den Amerikaanschen psycholoog James, met zijn leer
van het pragmatisme, dat leert, dat wij er zijn om elkaar te behouden,
dat het ware het nuttige is, een leer, die in Nederland bij de
theologen veel belangstelling ontmoette (de Bussy).

Wezen we er reeds op, dat er een nieuwe belangstelling in Hegel was
waar te nemen, over ’t geheel keeren velen in Duitschland tot
’t idealisme terug.

Een klein bewijs. Van Falckenberg’s geschiedenis der nieuwere
wijsbegeerte kwam de eerste druk in ’85, de tweede in 1892, de
derde in ’98, de vierde in 1901. Het sneller op elkaar volgen der
latere drukken wordt toegeschreven aan vermeerderde belangstelling en
meer sympathie voor de richting. Falckenberg wil, onder aansluiting aan
de ervaring en met meer belangstelling voor de resultaten der
natuurwetenschappen, een hernieuwing van het idealisme, vooral ook van
het ethisch idealisme.

“Wij moeten het ethisch idealisme in het leven zoowel als in
de wetenschap immer weder verwerven om het te bezitten.”

In ’t bizonder is in deze richting werkzaam de Jenaer
hoogleeraar Eucken, die onder de moderne denkers Fichte het naast
staat, en in zijn: “Levensbeschouwingen der groote denkers”
een rijk en diep werk gegeven heeft.

Er is een neiging tot de practische filosofie. De vraag dringt zich
op: hòe te leven. Er is een “kamp om levensinhoud.”
In ons land openbaart zich dat leven sterk. De op verschillende
plaatsen opgerichte vereenigingen voor wijsbegeerte trachten in de
behoefte aan voorlichting te voorzien, tellen leden van allerlei
leeftijd en ontwikkeling en zien hun vergaderingen evenzeer door
vrouwen als mannen bezocht. Het Tijdschrift voor
Wijsbegeerte geeft gelegenheid ook in Nederland wijsgeerige artikelen
in een vakblad te plaatsen, al betoonden zich, zooals reeds gezegd is,
de groote tijdschriften vriendelijk voor de wijsbegeerte.4

In sommige kringen valt belangstelling waar te nemen voor oostersche
godsdiensten. De staatsman Van Houten introduceerde hier vroeger reeds
een kort overzicht van het Boeddhisme “als leerstof,” en
thans is er veel belangstelling.

Weer anderen schijnen het mysticisme van Swedenborg te gaan
hernieuwen: ook ’t spiritisme vindt zijn aanhangers en
beoefenaars.

Maar ook op THEORETISCH gebied is er
verandering en kentering. Hier valt vooral te constateeren de
verandering van de houding der natuurwetenschap en het herleven der
Kantstudie.

De natuurkundigen stellen hypothesen op. Dat zijn voortbrengselen
van het denken. En zoo worden ze tot de vraag gebracht: Welke
geldigheid bezitten die onderstellingen? Welke waarde komt er aan toe?
Ze worden er toe geleid, om ook te letten op het aandeel, dat de mensch
zelf heeft in den opbouw der natuurwetenschappen.

Ze bestudeeren de zintuigen en de hersenen van den mensch.
Maar … dit leidt alweer tot de bestudeering der
zielkunde.

Er komt de vraag op: Omvat de kennis der natuur de geheele
werkelijkheid? Voor het materialisme was ’t antwoord ja geweest.
Voor menig modern natuurkundige is dat niet meer zoo. We kunnen hier
enkele namen noemen, we kunnen hier op mannen wijzen, die in hun leven
zelfs den overgang van natuurwetenschap tot wijsbegeerte
aantoonen. Ernst Mach (geboren 1838) was eerst in Praag
hoogleeraar in de natuurkunde, bekleedde later een leerstoel voor
wijsbegeerte te Weenen.

Wilhelm Wundt (geb. 1832) begon met medicijnen te studeeren, werd
later een op den voorgrond tredend zielkundige en stichtte het
belangrijke laboratorium voor proefondervindelijke zielkunde.

Maar niet alleen in de Duitsche landen merken we deze stemming.

Engeland is hier eveneens te noemen, waar de beroemde natuurkundige
Maxwell zich bezighield met onderzoekingen op het gebied der
kennisleer. Hij wilde de eerste beginselen zijner wetenschap klaar en
duidelijk leeren kennen.

Dat de natuurkundige beseft dat zijn wetenschap slechts een deel der
werkelijkheid omvat, komt zoo duidelijk uit in het slot van een lezing,
gehouden door onzen beroemden landgenoot Lorentz.

“Ook wanneer wij het wagen, onze gedachten te laten gaan over
den samenhang tusschen de stoffelijke en de geestelijke verschijnselen,
houden wij de fijne organisatie der materie in het oog. Het is verre
van mij, geestelijke werkingen tot processen in de materie te willen
terugbrengen; het ongelijksoortige kan men niet uit elkaar
afleiden.5 Maar wel kan men de opvatting voorstaan dat
aan elken toestand en elke werkzaamheid van onzen geest een bepaalde
gesteldheid en een bepaalde verandering der hersenen beantwoordt. Zal
zulk een korrespondentie tot in de kleinste bijzonderheden toe bestaan,
dan moet, dit is duidelijk, het aantal elementen, waaruit de
hersensubstantie is opgebouwd, ontzettend groot zijn. Hoe groot het moet zijn, kunnen wij niet zeggen,
maar wanneer wij weten, dat een milligram materie een aantal atomen
bevat, veel grooter dan het gezamenlijke aantal letters in alle boeken
der Leidsche Universiteitsbibliotheek, en aan den rijkdom van gedachten
denken, die in de rangschikking der letters ligt opgesloten, dan
gevoelen wij eenigszins dat werkelijk de materieele veranderingen in de
hersenen genoeg verscheidenheid kunnen bieden om de afspiegeling te
zijn van een hooge en ingewikkelde geesteswerkzaamheid.

“Maar ik zou gevaar loopen, de grenzen der physica te
overschrijden, wat niet in mijne bedoeling ligt en door u niet kan
worden gewenscht. De natuurkundige, en dit geldt voor ons allen, moet
er zich toe beperken, op zijne wijze in het boek der wereld te lezen.
Zonder zich te laten terneerdrukken door het besef, dat de diepe zin
hem verborgen blijft, gevoelt hij zich in zijne pogingen gesterkt door
de overtuiging, dat zich binnen de grenzen van het bereikbare, naarmate
hij verder gaat, uitgestrekte en onverwachte vergezichten voor hem
zullen openen.”

Stellen wij tegenover deze rede van een der grootmeesters der
huidige Natuurwetenschap een zin van Büchner:

“Het bewustzijn is, even als het denken, slechts eene
verrichting, eene werking, eene arbeidsverloop van bepaalde
hersendeelen,” dan is het wel duidelijk hoezeer de natuurkunde
van thans verwijderd is van het materialisme.



Eindelijk wijzen wij op de herleving der Kantstudie. In 1865
verscheen een boek van Otto Liebmann: Kant und die
Epigonen. Het refrein van elk hoofdstuk was: “Derhalve
moet men tot Kant teruggaan.” 

In ’t bijzonder moet ook genoemd worden Friedrich Albert
Lange, de schrijver van een der uitnemendste wijsgeerige werken:
Geschiedenis van het Materialisme.

Lange werd 1828 bij Solingen geboren, studeerde in Bonn, werd
leeraar aan een gymnasium, legde zijn betrekking neder, om zich als
redacteur en drukker-uitgever aan de verbreiding van democratische
ideeën te wijden, ging naar Winterthur, werd in 1870 professor in
Zürich, in 1872 in Marburg, waar hij in 1875 overleed. Te midden
van zijn drukke bezigheden bezat hij tijd en kracht om
wetenschappelijken arbeid te leveren: Zijn hoofdwerk is de
bovengenoemde geschiedenis in 1866 verschenen.6 Van de
Grieken af tot op den modernen tijd, gaat hij, in verband met het
geheele cultuurleven der besproken tijden, de ontwikkeling van ’t
materialisme na. Zijn uitgebreide kennis stelt hem in staat, menig
nieuw gezichtspunt te openen, menig denker onder juister licht te
plaatsen. Al geschiedschrijvende nu, wijst Lange er steeds op, hoe het
materialisme als leidend, en regelend beginsel te aanvaarden is voor de
natuurstudie. Voor de wijsbegeerte is het de eerste, de laagste, maar
vergelijkenderwijs ook de stevigste trap. Zoo belangrijk is het, dat
het beter is in de natuurwetenschap krasse materialisten, dan verwarde
“idealistische” koppen te hebben.

Het materialisme is echter niet volledig. Het vraagt niet naar aard
en grenzen onzer kennis. Het kan nooit het kenmerkend eigenaardige der
bewustzijnsverschijnselen verklaren. Aan Kant wordt daarom
een belangrijke plaats in de wijsbegeerte toegekend. Zijn groote
verdienste is voor Lange de ontdekking, dat wij ons niet naar de dingen
richten, maar deze zich naar ons. Minder waarde hechtte hij aan Kants
practische filosofie: “De geheele practische filosofie is het
veranderlijke en vergankelijke deel der Kantiaansche
wijsbegeerte.”

Alleen haar plaats is onvergankelijk.

Met warm gevoel pleit Lange voor een ethisch idealisme. Hij is niet
vijandig aan kerk en godsdienst. Zooals het christendom de psalmen en
zijn kerkdienst heeft overgenomen, zou hij in den toekomstigen
godsdienst bijv. het lied willen behouden: “O hoofd vol bloed en
wonden.”

In een schitterend slothoofdstuk spreekt Lange over het standpunt
van het idealisme. Hier vallen godsdienst en zedeleer en schoonheid
samen. De religie geeft waarde aan de wereld van het zijnde.

Ook het sociale vraagstuk is een van zedelijke orde. Het komt er op
aan, dat er een streven ontstaat naar menschelijke volkomenheid in de
menschelijke samenleving in plaats van het zoeken naar eigen
persoonlijk voordeel.

Sedert Langes dagen is de studie van Kant levendig. De opgave der
boeken en artikelen over Kant geschreven is reeds enorm. Een
afzonderlijk tijdschrift is verschenen onder redactie van Vaihinger.
Zorgvuldige uitgaven van zijn gezamenlijke werken komen uit.

Ook ons land deelde in de hernieuwde Kantstudie. Bellaar Spruyt, in
leven hoogleeraar te A’dam hing zijn kennistheorie aan. Zijn
college over de geschiedenis der wijsbegeerte werd, voornamelijk door
de zorgen van Prof. Kohnstamm uitgegeven en kan eigenlijk beschouwd
worden als een historische inleiding tot Kantstudie. 

Het besluit: “dat de moeielijke weg van Kant de eenige is, die
overblijft om èn de wetenschap te vrijwaren voor de aanmatiging
der metafysica, en het goed recht van een wereldbeschouwing, die de
verbindende kracht van idealen erkent, voor de critiek van het
empirisme.”

Ook van der Wyck, Opzoomers leerling, verliet het empirisme voor
Kants criticisme.

De jong gestorven Marchie van Voorthuysen wijdde ernstige studies
aan Kant.

De belangstelling was wakker, de nieuw-Kantianen, op meer of minder
punten van elkaar en hun meester verschillend, vormen een belangrijke
groep. Liebmann’s roep is gehoord. Men is op Kant
teruggegaan.

Uit het tegenwoordige kiezen wij allereerst de groote tegenstelling:
individualisme en socialisme, die op ons leven zoo sterken stempel
drukt.

En dan knoopen wij de bespreking van het psychisch monisme en eenige
belangrijke bijzondere wijsgeerige wetenschappen vast aan Fechner en
eenige met hem verwante moderne denkers.


Opmerking. Gebrek aan plaatsruimte noodzaakt,
om hier de behandeling van twee moderne stelsels uit te schakelen.

Allereerst moet gezwegen worden van het belangrijke stelsel van
Eduard von
Hartmann, die de grondvester werd van de filosofie van het onbewuste.
Een korte bespreking van het werk van v. Hartmann als pessimist geeft
Dr. Scheffer in zijn werk: “Het wijsgeerig pessimisme van den
jongsten tijd.” In “Mannen van Beteekenis” wordt hij
door Dr. den Hartogh behandeld.

Verder ontbreekt de behandeling der Immanente Wijsbegeerte, die
vooral onder de natuurkundigen haar vertegenwoordigers heeft. (Mach,
Ostwald Avenarius). Zij wil een wetenschap die zich alleen aan de
feiten houdt en geen hypothesen opstelt. Ook de bekende hoogleeraar
Ziehen behoort tot deze richting.

Als met haar verwant te beschouwen is Dr. der Mouw, de schrijver van
het werk over: “Absoluut Idealisme.”
















1 Alois
Riehl, Philosophie der Gegenwart. ↑

2
Vergelijk: De drager der mythologische wereldvoorstelling is de geest
der massa, die der wijsbegeerte de geest van den enkeling.
(Paulsen.) ↑

3 J. Th.
Beysens schreef de systematische werken (Logica, Criteriologie,
Metaphysica, Zielkunde); Aengenent, het Handboek voor de Geschiedenis
der Wijsbegeerte. (Amsterdam, v. Langenhuysen). ↑

4 v. d.
Wijck schrijft in Onze Eeuw, Bolland o. a. in De Twintigste Eeuw, De
Boer in De Beweging, Heymans in De Gids. ↑

5
Cursiveering van mij. ↑

6 Het boek
geeft veel méér, dan de titel belooft. Het is een bijna
volledige geschiedenis der wijsbegeerte, getuigend van groote en zeer
zorgvuldige studie; en kan als een scherpzinnige inleiding tot studie
van wijsbegeerte dienen. Goedkoope Duitsche uitgave bij Reclam,
duurdere en mooier bij Baeseker, en bij Alfred
Kröner. ↑









HOOFDSTUK XV.

 Individualisme en
Socialisme.






§ 43. Inleidende
Opmerkingen.




In de 19de eeuw treedt de strijd tusschen
individualisme en socialisme op den voorgrond. Die strijd vertoont zich
in allerlei vorm. Hij heeft betrekking op verschillend gebied. Hij
hangt samen met onderscheidene vraagstukken.

Het individualisme heeft oog voor den mensch als persoonlijkheid.
Het welzijn, de ontwikkeling van den enkeling is hoogste levensdoel;
daarop zij menschelijk streven gericht. Niet de ontwikkeling der
zedelijke persoonlijkheid, wier krachten ten goede komen aan de
gemeenschap, is doel. Maar de bevordering van alles, wat het geluk, de
macht, de sterkte van den enkeling voor hem zelf vermeerdert, staat op
den voorgrond. Dit is het onderscheid tusschen het individualisme,
zooals we het nu zullen leeren kennen, en de persoonlijkheidsfilosofie
die een Carlyle op voetspoor der Duitsche idealisten in Engeland had
verkondigd.

Dat individualisme is tweeërlei. 

Aan elk individu wordt de les gepredikt zich zelf te zoeken,
eigen macht te willen. Die leer van het onbeperkte egoïsme
verkondigt Stirner. Maar ook kan die leer slechts zijn voor
enkelen die het waard zijn, slechts een leer voor sommige
hoogstaanden. Dit is het individualisme van Nietzsche.

Stirner is een plebejer. Nietzsche een aristocraat.

Hoe geheel anders het SOCIALISME, zooals dat
in zijn strengsten en wetenschappelijksten vorm door Marx werd
verkondigd. Het is ontroerd over de groote ellende der arbeidende
klassen. Er is een buitengewoon groote vooruitgang van voortbrenging
gekomen. Het door stoom gedreven werktuig bracht steeds meer voort. De
arbeider werd een deel der machine. Niet voor hem waren de voordeelen.
Zij kwamen een kleine groep ondernemers ten goede, wier winst en
kapitaal groeiden. Het lijden der armen, hun lange werktijd, hun klein
loon, hun werkeloosheid, de afbeuling van vrouwen en kinderen, ’t
was vreeselijk om aan te zien. Was het niet mogelijk om voortbrenging
en verdeeling der aardsche goederen zoo te regelen, dat er brood en
geluk was voor allen? Edele harten, bewogen met de ellende,
spraken hun vloek over het tegenwoordige uit, zongen zangen van betere
toekomst. Er is socialistisch gevoel in de verzen van vele dichters uit
de jaren van ’40 en ’50.

Er werden plannen verzonnen, allerlei plannen, die verbetering
zouden brengen: oprichting van dit, inrichting van dat. Anderen gingen
zoover, een geheel toekomstbeeld te ontwerpen der wordende
maatschappij. Ook Comte zagen we onder dien invloed (II, pag. 161).

Marx deed noch ’t een noch ’t ander. Hij trachtte de
ontwikkelingswet der maatschappij na te gaan. Hij vond, dat de
tegenwoordige toestand een tijdvak was, dat noodwendig moest
komen, hij voorspelde even zeker een nieuw tijdvak, dat, krachtens de
wet der maatschappelijke ontwikkeling zelf, zou ontstaan. Voor
Nietzsche is er eigenlijk alleen geschiedenis van groote
persoonlijkheden. Voor Marx is er geschiedenis van
productiewijze en toestanden: de personen maken de geschiedenis
niet: de geschiedenis maakt hén.

Zal er doelmatige productie komen, dan moet er leiding,
straffe leiding zijn. Dan moet er gezag zijn, dat regelt. Er
moet onderwerping zijn in vast verband. Dat autoritaire, dat
gezaghebbende stuit sommigen tegen de borst. Ook zij wenschen heil voor
ieder, en ieder gezind, niet zich, maar de gemeenschap te dienen. Maar
dat niet ten koste van wat hun ’t onontbeerlijkste en schoonste
goed schijnt: de persoonlijke vrijheid. Zoo ontstaat het
anarchisme.







§ 44. Stirner.






Jong-Hegelianen.




Reeds Heraclitus (I, 19) wezen wij er op, hoe van
Hegel, zèlf conservatief, zeer radicale stroomingen uitgingen.
Strauss en Feuerbach (II, 93 v.v.)
hadden niet zijn leer, wel zijn methode aanvaard. En door die
dialectische methode waren ze gekomen tot geheel andere opvattingen van
den godsdienst, dan de meester zelf. Feuerbach, het Godsbegrip
onderzoekende, had geleerd, dat eigenlijk niet God den mensch naar Zijn
beeld geschapen had, maar de mensch God naar zijn beeld. Het zedelijk
ideaal des menschen was als buiten den mensch zelfstandig bestaande
gedacht en daarvoor knielde de mensch. Op staatkundig gebied nu
werd een zelfde leer ontworpen door de Jong-Hegelianen. Hegel’s
methode werd gretig “opgevangen door jonge, aan
de wetenschap zich wijdende mannen, die, daardoor geleid werden om
straks in het kamp van het socialisme te gaan dienen, doch die, wat zij
ook deden en schreven, in al hun uitingen en redevoeringen altijd
lieten zien, dat zij eens gestudeerd hadden, nacht en dag, in de boeken
van den “eenigen” Hegel.”

Het eigendom nu, zoo redeneerde men, hing ook innig samen met den
mensch. Maar men had het van den mensch afgenomen, buiten hem
geplaatst, evenals zijn Godsbegrip, en evenals voor God knielde hij nu
voor eigendom en geld, dat hij de rol van meester had laten spelen.
Hierin moest verandering komen. Alle beperking moest vervallen.
Vrijheid was noodig!







Stirner’s Leven.




Het gistte op allerlei manieren. Een zeer eigenaardige
kring had men in 1840 en 1841, die geregeld samenkwam in een bierhuis
bij Hippel. Die heetten de “vrijen van Hippel”. Studenten,
kunstenaars, journalisten, sommige vrije vrouwen, vereenigden zich
daar. Ontelbare glazen bier drinkend, en groote rookwolken uitblazend,
zat men daar de diepste, meest ingewikkelde en moeilijkste problemen te
bespreken. In dezen kring werd ook een jong leeraar, Caspar Schmidt,
ingeleid. Hij was in 1806 te Bayreuth geboren, verloor vroeg zijn
vader, trok met zijn moeder mee naar andere plaatsen, kwam op
twaalfjarigen leeftijd weer bij een oom in Bayreuth terecht, liep
’t gymnasium af, studeerde letteren en behaalde den graad van
candidaat. Daarmee kreeg hij een gedeeltelijke bevoegdheid tot
lesgeven. Tot ’n doctoraat kwam hij—waarschijnlijk door
geldgebrek—niet. Hij trouwde met een meisje uit ’t huis
waar hij inwoonde. Zij overleed bij de geboorte van hun kind, dat
eveneens stierf. Hij stond weer alleen en zat, zwijgend toeluisterend bij Hippel. Hij had een betrekking
als leeraar aan een meisjesschool gekregen. Hij werd meer en meer
gewaardeerd in den kring der vrijen. In 1845 verraste hij al zijn
bekenden met het merkwaardige boek: “De Eenige en zijn
eigendom.” Het kwam uit onder zijn studentennaam. Zijn voorhoofd
(Stirn) was zeer hoog. Daarnaar heette men hem Stirner. ’n
Oogenblik lachte ’t geluk hem toe. Hij vond de liefde van een
bemiddeld meisje, Marie Dänhart, aan wie ook zijn boek is
opgedragen. Hij huwde haar. Als leeraar neemt hij ontslag. Met ’t
geld van zijn vrouw begint hij een melkzaak. Ze gaat niet:
handelstalenten ontbraken onzen schrijver. Ook het huwelijk is
ongelukkig. Echtscheiding volgt. Eenzaam en arm als vroeger gaat
Stirner weer door ’t leven. Met vertaalwerk voorziet hij in zijn
onderhoud. In 1856 sterft hij aan den beet van een giftige vlieg. Hij
wordt vergeten. Maar als Nietzsche optreedt, wordt de aandacht weer
gevestigd op Stirner, in wiens werk men reeds Nietzsche’s leer in
knop meent te vinden. Op zijn graf wordt een gedenksteen geplaatst. Van
zijn werk komen herdrukken en vertalingen, ’n levensbeschrijving
verschijnt1.







Stirner’s boek.




Het is een merkwaardig boek: dat “de Eenige en
zijn eigendom.” Men hoort er de gesprekken in van de vrijen bij
Hippel. Het is hier en daar zonderling van bouw en stijl. “Daar
hangt een atmosfeer van bier en tabakswalm uit lange Duitsche pijpen
over dit boek.” Maar de grondtoon is diep en ernstig: Het predikt
onder alle vormen het egoïsme. “Mij gaat niets boven mij
zelve.” Waarom zou ik voor een ander, voor God, voor het
vaderland leven, voor de menschheid? Zij leven toch ook voor zichzelf?
Zoo wil ik ook voor mij zelf leven. Ik wil mijn zaak op niets stellen.
Niemand kan mij gebieden. Ook niet de staat. Hier komt het woord recht
niet te pas. Alleen ’t woord macht. Zoover mijn macht gaat, gaat
mijn eigendom. Waar ik voor te waken heb, is, dat ik van mijzelf waarde
maak. Niet een partij, een familie, een vaderland bindt mij. Wij moeten
egoïsten zijn en beminnen met de liefde van ’t
egoïsme.

Wat ik zoek is mijn genot. Niet het genot van den mensch als
soort, maar van mijzelf als enkeling. Wat daaraan bevorderlijk is,
waardeer ik en juich ik toe, onder wat naam het ook optreedt.

Max Stirner heeft geen oog voor de ellende der arbeiders. Armoede is
minderwaardigheid. Wie weinig macht heeft, wie dus weinig bezit, heeft
zich zelve niet meer waard weten te maken. Den liberalen staat verwerpt
hij. Diens vrijheid komt neer op zijn onderwerping aan en door de wet.
Verwerpelijk is het communisme dat de maatschappij heer over ons maakt.
Zoek maar naar uw macht. “Dan wordt al ’t andere, ook de
vrijheid, de gelijkheid u wel toegeworpen.”

Stirner’s leer is de ontkenning der zedeleer. Alle band
is verbroken. De mensch, die alles gebruiken, niets eerbiedigen, en
niets gehoorzamen moet, die niets boven zich erkent, die voor zichzelf
de eenige is: ziedaar het ideaal van Stirner. De mensch doe als de
bloem, die al haar krachten inspant en aanwendt, “om van de
wereld zoo goed en zoo veel als zij kan te genieten en te
verteren.”

Wenden wij ons van dit individualisme tot de theorie van den
Übermensch, die Nietzsche heeft
verkondigd. 











§ 45. Nietzsche.






Leven.




Hij werd 15 October 1844 te Rocken bij Lützen
geboren uit een domineesfamilie van vaders- en moederszijde, die
misschien wel afstamde van een oud adellijk Poolsch geslacht. Op deze
niet zekere afstamming mocht de jonge Nietzsche zich gaarne
verhoovaardigen. Toen Friedrich 5 jaar was, stierf z’n vader aan
hersenverweeking, toegeschreven aan een val. Zoo werd de jongen
opgevoed door vrouwen. Hij leerde strenge tucht kennen op de school te
Schulpforta, die hij, voorbereid voor de universiteit, verliet, nog
vaststaande in het christelijk geloof waarin hij opgevoed was. Omdat
hij toch iets moest kiezen en niets met voorliefde begeerde, koos hij
klassieke philologie. Hij studeerde eerst te Bonn en daarna te Leipzig
onder den grooten taalkundige Ritschl. Op diens aanbeveling werd hij op
24jarigen leeftijd hoogleeraar te Bazel, nog vóór zijn
promotie. De Leipziger faculteit schonk hem eershalve den doctorstitel.
Er werd een zware taak op de jonge schouders geladen. Misschien
tè zwààr. College geven en philologie studeeren
toch was voor Nietzsche een tààk, al vervulde hij die
zeer zorgvuldig. Zijn lessen werden geroemd. Aan den grooten Duitschen
oorlog mocht hij—Zwitsersch burger geworden—niet deelnemen
als soldaat: hij trok mee als ziekenverpleger, deed een ziekte op, die
hem niet meer verliet. Zijn gezicht werd minder. Maag-, hoofd- en
oorpijnen kwelden hem. In 1876 lei hij zijn taak neer aan het
paedagogium, waar hij Grieksch doceerde, in 1878 gaf hij het
professoraat op. ’s Zomers leefde hij in ’t Engadin,
’s winters aan de Riviera. Zijn ziekte nam toe. Schier onduldbare
pijnen moest hij lijden. In één jaar had hij 119 dagen
van zware pijn. Zijn zwak gezicht hield hem buiten boeken
en wetenschap, zijn gezondheid maakte hem eenzaam. Bijwijlen scheen hij
de vertwijfeling nabij.

Langzamerhand beterde zijn toestand iets. Hij ging door met
schrijven. Toen in 1889 brak plotseling de waanzin uit. Hij was in
Turijn. 4 Januari schrijft hij een briefje aan Brandes met groote
letters op potloodlijntjes als voor een kind, onderteekend: de
gekruisigde. De waanzin was ingetreden.

Hij vond trouwe verpleging. Eerst bij zijn moeder in Naumburg. Na
haar dood bij zijn zuster in Weimar. Hier bezweek het lichaam: 11 jaar,
nadat het bewust leven opgehouden had: 26 Augustus 1900.







Persoonlijkheid.




Nietzsche’s filosofie wordt gedragen door, is
éen met zijn persoonlijkheid. Hij is het tegendeel van Spencer.
Hij is subjectief in de hoogste mate. Hij is een denker, hij is grooter
kunstenaar. Krachtig, levendig, sterk, diep is zijn gevoel. Het is niet
het weeke, overvloeiende zachte gevoel van Rousseau, het is geweldig,
forsch. Nietzsche is hartstochtelijk—maar zinnelijkheid is hem
vreemd. Teedere vriendschap heeft hij voor vrouwen gevoeld: nooit een
heerlijke, overweldigende liefde2. Bijzonder ook hechtte hij
o. m. aan “krachtige vriendschap.” Hij had echter zijn
vrienden niet lief, maar het ideaal, dat hij zich naar
hen vormde; en bleek dan later, dat hij had mis-gezien, dan verliet hij
zijn vrienden: zijn eerlijkheid verbood hem te blijven. ’t
Pijnlijkst is dit gebleken uit zijn breuk met Richard Wagner. Nietzsche
was dus niet de eenzame, van menschen afkeerige
natuur, waarvoor men hem heeft gehouden. Hij werd door zijn gruwelijk
lijden vereenzaamd. Hij was in den omgang uiterst hoffelijk, en al wat
voornaam was, had zijn sympathie. Het burgerlijke, het platte, stootte
hem af. Geestelijke of stoffelijke slordigheid, vuilheid, gemeenheid
waren hem onduldbaar. Verbazend sterk was zijn lust tot arbeid en
onbuigbaar zijn wil. Vele zijner werken werden geschreven met een
minimum van kracht. Zijn hevig lijden genas hem van een pessimistische
wereldopvatting: hij wilde “ja” zeggen tegen het leven en
hij verdroeg. Eigenlijk bestuurde maar één passie zijn
leven: hij wìlde de waarheid, of liever hij wilde zoeken, wat
hèm waarheid was. Hij heeft dat doel nagejaagd met schier
onbegrensde energie. Hij heeft alles doorzocht, elke gedachte tot het
einde durven doordenken, onder misschien zoo hevig geestelijk leed, als
niet door een ander kan worden bevroed. Hartstochtelijk heeft hij
gezocht tot wel zijn verstand, niet zijn wil gebroken was. Men eert
Nietzsche niet door hem te prijzen of hem te beklagen; lof heeft hij
afgewezen, en medelijden, tegenover een hoogstaande geuit, heeft hij
zelf steeds een onkieschheid gevonden.

Men heeft gevraagd: zijn Nietzsche’s werken niet de werken van
een waanzinnige? Er is zelfs beweerd: zij zijn geschreven tusschen de
verblijven in krankzinnigengestichten in. Het laatste is beslist
tegengesproken. Het eerste moet waarschijnlijk ontkend worden.
Ongetwijfeld is er een ziekelijke trek in Nietzsche. Hij schiep zijn
werken als in geestvervoering. Gedachten stroomden hem toe. Allerlei
beelden drongen zich op. Alles ging licht en als met ingeving, als in
een scheppingsroes. Het komt bij meer kunstenaars voor. Misschien mag
zoo’n korte tijd van krachtig-scheppend leven meer van zijn gestel gevraagd hebben, dan
hij kon verdragen. Er is hier aan een ongelukkige wisselwerking te
denken. Zijn snel, geestvervoerend produceeren bevorderde zijn periodes
van zwakte; hoe vaker deze kwamen, hoe minder zelfbedwang en
matiging hij dan weer had bij ’t werken en hoe grooter de
op den arbeid gevolgde uitputting.

Maar zelfs in 1888 gevoelt hij zich gezond. Hij schreef, dat zijn
hoofd helder was, zijn pols kalm (60 slagen), zelfs de duizeligheid van
de koorts kende hij niet. De waanzin brak ook nog betrekkelijk
plotseling en onverwacht uit. Had een beroerte een eind aan zijn leven
gemaakt, vóór hij zielsziek werd (de beroerte, waarop hij
soms hoopte) dan zou men er denkelijk nooit aan gedacht hebben in zijn
werken de voortbrengselen van een krankzinnige te zien.







Werken en Ontwikkelingsgang.




Nietzsche heeft zich steeds beziggehouden met de
vraag: Wat is de waarheid in de kultuur? Wat is de groote waarde in de
beschaving? Hij is begonnen met de kunst als zoodanig te
beschouwen. Hij verliet haar en meende nu aan de wetenschap en de
kennis de grootste beteekenis te moeten toeschrijven. Maar dit is
slechts een overgangsstadium. Hij keert tot zijn oude liefde terug. Hij
wordt weer kunstenaar en schept het schitterende symbool van
Zarathustra, die den Übermensch predikt, die een andere
rangorde geeft aan de levenswaarden, die het medelijden en ’t
christendom wil bannen. Elk dier perioden heeft haar eigen werken. Gaan
we, alvorens de eigenlijke kern der leer van Nietzsche te behandelen,
enkele dier werken na.

Hij maakte zich bekend door zijn werk: “De geboorte der
tragedie”; hij voer voort door zijn “Niet-actueele
beschouwingen” (Unzeitgemäsze Betrachtungen). Hij begint met zich
tegen David Strauss (zie 93) te kanten. Strauss is het beeld der
verwaande middelmatigheid, die alles, wat niet in haar kraam past,
ongezond noemt. Strauss is het type van den burgerlijken philister, die
heenglijdt over de diepste vragen van wereld en lijden en ’n
luchthartig optimisme kweekt. Het is een der scherpste strijdschriften
van Duitschland. Hoe geheel anders is de toon, die klinkt uit de vierde
beschouwing: “Wagner in Bayreuth.” Nietzsche had
vriendschap met Wagner gesloten in 1869 en had den musicus, die toen in
Tribschen woonde, herhaaldelijk bezocht. Er was een groote innigheid en
vertrouwdheid ontstaan. Toen het theater te Bayreuth zou worden
opgericht, dacht Nietzsche er een oogenblik aan, zijn professoraat neer
te leggen en door lezingen het werk van Bayreuth te steunen. Hij woonde
de schitterende feesten in Bayreuth bij ter gelegenheid van de eerste
steenlegging, hij was in 1876 bij de uitvoering der trilogie. En toen
begon zijn geloof in Wagner een knak te krijgen. En terwijl hij reeds
gevoelde, dat niet blijven kon wat geweest was, schreef hij zijn
geestdriftig vereerend “Wagner in Bayreuth.” Wagner had
door een daad getoond, muziek en poëzie te kunnen vereenigen, de
wijsheid uitte zich bij hem in den concreten vorm der kunst, hij had
het Grieksche treurspel in zijn muziekdrama doen herleven, de opvoering
van 1876 was een gebeurtenis, die op allerlei gebied gevolgen na zich
zou sleepen.

Zoo lofzong Nietzsche. Maar … hij verliet Wagner en
Bayreuth ontmoedigd. Eerst onthield hij zich van uitingen in ’t
publiek; pas later kwam hij er toe, om uitvoerig en scherp te
schrijven. Wagner is geen vernieuwer meer voor hem, slechts een handig
navolger, die uit allerlei elementen der 19de eeuw iets schijnbaar
nieuws heeft getooverd, dat echter geen groote
innerlijke waarde heeft.

Tusschen deze beide niet-actueele beschouwingen staan er andere:
over de geschiedenis, haar voor- en nadeel voor ’t leven,
en over Schopenhauer als opvoeder. Geschiedenis kan haar nut
hebben. Waar zij den mensch met eerbied vervult voor ’t groote,
dat het verleden opleverde, sterkt zij, en wekt op tot hooger opvoering
van het menschelijk ideaal. Zoo zij van een schoonen voorbijgeganen
tijd spreekt tot hen, wier eigen tijd droevig en leelijk is, kan zij
dat heden verfraaien met illusies van ’t verleden; waar zij komt
tot hen, die gebogen liggen onder een last van dat verleden, kan
zij, door te leeren dat alles voorbijgaan moet, dien druk afnemen. Maar
zij beteekent niets voor het werkelijke leven, wanneer ze komt met de
aanspraken eener objectieve wetenschap, die de waarheid in
zichzelf heeft. Geschiedenis moet steeds persoonlijk zijn.
Alleen door hen, die de toekomst zien en meemaken, kan geschiedenis
geschreven worden, wijl het groote van het verleden door hen begrepen
wordt. De geschiedenis, niet opgevat als zooeven geschetst, vult het
hoofd met een groot aantal nuttelooze feiten. Zij wekt bovendien het
krachtverlammend gevoel, dat men slechts tot de epigonen, navolgers
behoort; ze ontneemt ons iets van onze oorspronkelijke
scheppingskracht.

De geschiedenis kan bovendien een luchthartig optimisme bevorderen:
zij kan het succes van de ruwe daad prediken. En eigenlijk is toch
alleen die mensch gróót, die zichzelf geweest is. Reeds
hier doemt de theorie van den Übermensch op. Er zal volgens Nietzsche
een tijd komen, dat men niet langer eene geschiedenis der
menschheid zal schetsen, maar alleen rekening zal houden met de
alleenstaande individuen. “Zij volgen elkander niet op volgens
eene wet van historischen voortgang, maar zij leven
buiten den tijd en zijn tijdgenooten, dank zij de geschiedenis, die dat
samenbestaan mogelijk maakt; zij leven zooals die republiek van
genieën, eenmaal door Schopenhauer beschreven; de eene reus roept
den anderen aan door de verlaten tusschenruimten der eeuwen heen en
boven de hoofden der woelige en luidruchtige dwergen, die overal om hen
heen dwarrelen, vervolgen die hoogverheven geesten hun edel onderhoud.
Het doel der geschiedenis is tot verbindingsteeken tusschen hen te
dienen en zoodoende steeds opnieuw de geboorte van het genie voor te
bereiden en te bewerken. Neen! het doel der menschheid ligt niet in het
eindpunt van haren loop—het ligt in de meest volmaakte
exemplaren, die zij heeft voortgebracht.”

Boven de geschiedenis stelt Nietzsche kunst en godsdienst. Zij zijn
niet on- maar overhistorisch. Deze opvatting herinnert aan
Schopenhauer. Diens werken waren Nietzsche bij toeval in handen
gekomen, en toen hij eenmaal iets van den grimmigen wijze gelezen had,
besloot hij geen bladzijde ongelezen te laten. In Wagner had hij den
kunstenaar gezien, in Schopenhauer zag hij den wijsgeer, die der
moderne beschaving den weg kon wijzen. Zoo schildert hij Schopenhauer
als opvoeder. Hij prijst hem als een vrijen man, die moed houdt,
stout, eerlijk, als bijna niemand. De mensch naar Schopenhauer draagt
heldhaftig het lijden der wereld. Niet door illusie laat hij zich
verblinden, hij ziet het kloekmoedig in de oogen.

Nietzsche’s geschrift over Wagner was eigenlijk de laatste
toon van zijn liefde, de stervenszang: met de beschouwing over
Schopenhauer ging het eveneens. Nooit geheel was Nietzsche leerling van
Schopenhauer. En weldra verzette hij zich tegen het pessimisme.
Hij wilde niet neen, hij wilde ja,
volmondig ja zeggen tegen het leven. Eerst had hij ja tegen het
leven willen zeggen, omdat het schoon was: de kunst was waard,
gediend te worden. Nu komt de tweede periode: de dienst der
wetenschap.

Gewijd aan de nagedachtenis van Voltaire verscheen een verzameling
aphorismen in 1878, een werk voor vrije geesten onder den titel:
“Menschliches allzumenschliches.”
Hier komt hij dichter bij de Aufklärung. Vroeger, in de geboorte
der tragedie, was Socrates hem het type geweest van dien nuchteren
philister, die den heerlijken schoonheidszin der Grieken vijandig was.
Thans komt er waardeering voor Socrates. Het Engelsche utilisme gaat
niet geheel en al zonder waardeering uit. Kennis, Verlichting! De
waarheid is het eenige goed, waarvoor geen offer, zelfs dat der
menschheid, te groot is. Maar een streng wetenschappelijke methode past
toch niet bij Nietzsche. Hij wil liever intuïtief raden dan
verstandelijk logisch afleiden. Hij zocht de avonturen der kennis. Hij
wordt kunstenaar in de wetenschap.

“Door de ontgoocheling over Wagner en de kunst werd Nietzsche
de wetenschap toegevoerd. Hij vluchtte tot haar, om voor zich zelf te
vluchten. Daarbij merkt men den dwang, dien hij zichzelf moest
opleggen. De moeilijk getemperde gloed zijner hartstochtelijke ziel is
nog in de koelste zinnen, die hij zich zelven weet te ontwringen, te
gevoelen, en door de vijandigste wendingen tegen de kunst en de
kunstenaars komt zijn slechts met geweld bedwongen heimwee naar de oude
“dierbare illusies” gluren. Te midden der scepsis tegenover
de kunst is hij kunstenaar gebleven; slechts het voorwerp, dat hij
artistiek behandelt, is een ander geworden. Zooals vroeger tegenover
het werk van Wagner, zoo is hij nu tegenover de
wetenschap dichter. Hem trokken de aesthetische zijden der kennis aan:
hij geraakte over de volstrekte zekerheid, de strengheid der wiskunde,
der werktuigkunde in verrukking.” (Riehl).

Waar zoo de wetenschappelijke methode inging tegen zijn
overtuigingen, daar is ’t niet te verwonderen, dat hij haar
verliet. Eenmaal spotte hij: “dat zijn geen vrije geesten: zij
gelooven nog aan de waarheid.” Wie het geloof aan de waarheid
opgeeft, geeft het vertrouwen in de wetenschap op.

Zoo breekt de derde periode aan, die de eigenlijke leer, als er bij
dezen denker van een leer gesproken mag worden, zou brengen.

In “Aldus sprak Zarathustra” wordt dat gegeven in
hoog-artistieken vorm, in symbolische inkleeding. Het is zijn hoofdwerk
en hij, die het in heel korten tijd, in geestvervoering schreef, heeft
het gevoeld en geuit, dat het een máchtig werk was. In wat
hierna komt is misschien minder zelfbedwang, meer oratorie. Bovenmate
bitter en honend wordt de uitdrukking soms. Nietzsche heeft er zelf
eens op gewezen, dat hij er van hield de sterkste dingen sterk te
zeggen, en men dus wel deed, zijn gezegden iets zwakker op te vatten.
Vooral de werken van 1888: “De Antichrist” en “De wil
tot macht” vertoonen die teekenen sterk. Minder is dat het geval
met zijn “Genealogie der Moral”. (Afstamming der
zedeleer).







Nietzsche’s leer.




De kernpunten van Nietzsche’s leer zijn: het
aantoonen van het verval der tegenwoordige beschaving door
kuddemoraal en levensontkenning, het komen der nieuwe cultuur door den
Übermensch, de noodzakelijkheid van
een verandering in de rangorde der waarden, het
geloof aan den eeuwigen wederkeer der werelden.

Behandelen wij elk kortelings. 

Onze tegenwoordige cultuur is een cultuur van ontaarding. De
menschheid verslapt. Zij is in het diepst van haar wezen
pessimistisch. Zij heeft geen levenswil en levensmoed. Zij zegt neen
tot het leven. Haar godsdienst, haar wijsbegeerte is de leer van het
medelijden. Men moet met anderen mede-lijden. De zedeleer, ook
van Schopenhauer bereikt haar toppunt in: Beleedig niemand, steun,
zooveel gij kunt. Niemand zoekt meer zichzelf te zijn, de een wil op
den ander steunen, om het gemakkelijk te krijgen. Er moet het geluk
komen der kudde in groene weiden, waarin ieder gelijk is. Er heerscht
slavenmoraal.

Stellen wij een lijst op van dingen, die ons waardevol toeschijnen,
dan komt daarop het medelijden bovenaan, de rechtvaardigheid. Wie
machtig is, en anderen aan zich onderwerpt, is de booze. Het oude
Romeinsche rijk had een betere leer, het erkende de macht. Maar het
Christendom, uit het Jodendom voortgekomen, heeft zijn bange kruipende,
bevende slavenmoraal aan de wereld opgedrongen, heeft die door
Luther’s Hervorming nog eenmaal doen zegevieren, toen de
renaissance het fiere zelfgevoel weer ten troon hief. Wat noodig is, is
de rangorde der waarden veranderen. Het medelijden moet onderaan, de
machtsuitoefening bovenaan. Verwerp toch het medelijden: het
vermeerdert de som van lijden in de wereld; het is den groote, die een
masker zoekt, waaronder hij zijn lijden mag verbergen, een beleediging,
het is hem een onkieschheid. Aanvaard de smart. Nietzsche zelf heeft
zijn gruwelijk lijden in de oogen gezien. Hij heeft het pessimisme
àl de feiten toegegeven, waarop het zich beroept, maar hij heeft
er een andere gevolgtrekking uit gemaakt. Hij heeft er door geleerd,
zich niet te buigen, zich niet te vernederen, het leven te dragen, te
aanvaarden. Hij wilde wat was, en door dat te willen, werd hij
heer. 

Komen moet de Übermensch. De mensch van nu is
slechts een brug tusschen dier en een hoogeren levensvorm voor
den mensch. Waarom zou de ontwikkeling niet een nòg hooger type
kunnen voortbrengen, dan de tegenwoordige mensch is? O, de Übermensch,
zooals die ons in Zarathustra geteekend wordt, zal sterk zijn en
krachtig! Eenzaam is hij: slechts weinigen verstaan hem. Hij weerstaat
alle verzoekingen. Zijn medelijden zelfs voor die hem ’t meest
ontroert, overwint hij. Wat is de stelregel van zijn deugd? Het goede
wordt met het sterke, het slechte met het zwakke gelijk gesteld. Wat is
goed? Alles, wat het gevoel van macht, den wil tot macht, de macht zelf
in den mensch verhoogt. Wat is slecht? Alles, wat uit zwakheid
voortkomt. Wat is geluk? Het gevoel daarvan, dat de kracht groeit, dat
een tegenstand overwonnen wordt.

De Übermensch heeft een zwaar
leven. Hij heeft het verdragen, niet langer aan God te gelooven, hij
heeft een diepen blik in alle leed. Men moet er zich wel voor hoeden,
te meenen, dat de moraal van den Übermensch voor allen geldt. Zij
is slechts een leer voor weinigen, niet voor de “veel te
velen.” Klagend wordt gevraagd, waarom zij, die het niet kunnen,
het ook zoo zwaar zullen hebben? De omzetting aller waarden beteekent
vooral geen loslaten van alle hartstochten. Zeker, er is, naast
de slavenmoraal een heerenmoraal (volgens Nietzsche de zedeleer
van twee rassen). De mensch der wildernis “het blonde
beest” oefende zijn macht uit, had kracht. Maar evenmin als
Rousseau, de apostel der natuur een eenvoudigen teruggang tot den
natuurstaat verkondigde (I, 347) wil Nietzsche tot dat blonde dier
terugkeeren. De heerenmoraal van nu is niet de vrijbrief voor allen
hartstocht. Nietzsche is op dit punt zeer misverstaan. Velen, die ongetwijfeld door hem tot de
“veel te velen” zouden gerekend zijn, meenden als
“Übermensch” smadelijk te moeten
neerzien op de kuddedieren en in Nietzsche’s leer een vrijbrief
voor ongebondenheid te vinden. Misverstand! Uitdrukkelijk zegt hij, dat
hij, maar op gansch andere gronden dan tot dusver, sommige dingen voor
goed en andere voor kwaad houdt, die men ook zoo acht, en zeer stellig
waarschuwt hij tegen het loslaten van den teugel der passies.

“Nog zijt gij niet vrij, gij tracht nog naar vrijheid. Gij
wilt in de vrije hoogte, naar de sterren dorst uwe ziel. Maar ook uw
slechte driften dorsten naar vrijheid. Uwe wilde honden willen in de
vrijheid, zij blaffen van begeerte in hunnen kelder, wanneer uw geest
alle gevangenissen tracht te openen. De bevrijde van geest moet zich
nog reinigen; rein moet nog zijn oog worden.”

Het is duidelijk, dat Nietzsche met de tegenwoordige richting van
den staat geen vrede kon hebben. Van democratie heeft hij een afkeer.
Het christendom met zijn gelijkheid voor God heeft de democratie
bevorderd. Ja, zelfs in de natuurwetenschap, met haar zucht om vaste
wetten op te stellen, waaraan alles gehoorzaamt, zit die zucht
naar gelijkheid. Het socialisme, dat een maatschappelijke inrichting
wil, waarin minder strijd en zorg zal zijn, is misschien de dood voor
het ontstaan van groote mannen.

“Slaat men niet het oog op het welzijn van een enkele, maar op
het doel der menschheid, dan is het zeer de vraag, of in dien
georganiseerden toestand welke het socialisme eischt, even groote
gevolgen der menschheid kunnen ontstaan, zooals de
ongeorganiseerde toestanden voor het verleden ze opgeleverd
hebben. Waarschijnlijk groeit de groote mensch en het
groote werk in de vrijheid der wildernis. Andere doeleinden dan groote
menschen en groote werken heeft de geschiedenis niet.”

Herhaaldelijk ontmoetten wij Nietzsche’s afkeer van ’t
christendom. Toch begon hij met christen te zijn. Wat hem in ’t
christendom tegenstaat, is zeker ook geweest de groote klove tusschen
leer en levenspractijk, maar vooral het prediken der naastenliefde, het
intoomen der kracht. Nietzsche’s geringe historische zin mag er
toe bijgedragen hebben, om hem de beteekenis van ’t christendom
te doen onderschatten. Vooral in “De antichrist” heeft hij
geen woorden genoeg, om het te geeselen, te brandmerken. Toch is hij
een religieuze natuur. Er zit godsdienstige
stemming in zijn gemoed, in zijn werken. Zijn godsdienst zelve heeft
hem tot atheïst gemaakt. De Übermensch vervangt nu het
ideaal. Blijft op aarde, mijn broeders, raadt Zarathustra aan. En hij
beseft nu hoe onmetelijk driest het loochenen van Gods bestaan is.
“Het Heiligste en Machtigste, dat de wereld bezat, is onder onze
messen doodgebloed. Is de grootheid dezer daad niet te groot voor ons?
Moeten wij niet zelven tot Goden worden, om harer slechts waardig te
schijnen.” Sterk moet hij zijn, die ’t Godsgeloof heeft
opgegeven. Zoo hij er géén gewin uit weet te maken, een
voortdurende overwinning, dan is ’t een groot verlies.
Nietzsche’s atheïsme is niet van platten aard noch goedkoop.
Het is de vrucht van een felle zieleworsteling.

Naar hij meent, door hem zelf gevonden, maar een aansluiting bij de
oude Grieken, is Nietzsche’s geloof aan den eeuwigen wederkeer.
De som der krachten is bepaald, heeft een zekere grootte. Eveneens dus
het aantal combinaties, dat ontstaan kan uit de werking der krachten.
Hoe groot het aantal dier samenstellingen ook mag zijn, het is
bepaald. De tijd is oneindig. Na verloop van tijd kan dus eenzelfde
combinatie terugkeeren. En met noodzakelijkheid vloeit daar dan uit
voort, dat alle andere combinaties weer eveneens ontstaan. Alles, wat
is, keert dus weer, net zoo, als ’t geweest is, tot in eeuwigheid
toe. Het geheele leven is niets dan een zandlooper, die om en om wordt
gezet. Deze leer flitste als een bliksemschicht in Nietzsche’s
gedachten op, toen hij vertoefde in Maria Sils (Augustus 1881). Hij is
in haar blijven gelooven. Zij scheen hem overweldigend. Als ons leven
steeds weer zóó terugkwam, als het is, dan rijst de
vraag, òf wij dat willen. Of wij, eeuwig opnieuw, elk moment
weer zullen doormaken? Ook hier heeft Nietzsche ja gezegd. Hij heeft
zich zoo sterk gemaakt dat hij ja zegt: ik wil een beteekenis
geven aan mijn stukje leven. “Ik wil belang stellen in dat
wonderbaar combinatiespel, waaruit reeds zooveel schoone en goede
dingen zijn voortgekomen, waaraan de geboorte van den mensch te danken
is en dat eenmaal wellicht den Übermensch zal voortbrengen”
(Lichtenberg). Te middernacht, als de oude torenklok slaat, heeft
Zarathustra zijn metgezellen overtuigd, hij heeft hen doen begrijpen,
dat smart het losgeld is om ’s levens schoonheid te begrijpen, en
in raadselachtige verzen openbaart hij nu de eeuwige wederkeer:


’t Wee roept: verga.

Maar alle lust wil eeuwigheid.

Wil diepe, diepe eeuwigheid.



Een school heeft Nietzsche niet gesticht. Hij kon die
niet stichten. Hij vond lezers, hij vond vereerders. Hij werkte diep in
op de 19de eeuw, hij doet het nog op de 20ste. Niet alleen dat hij den
Duitschen stijl zoo schoon maakte is zijn verdienste, maar
hij bracht ook tot denken, hij verscherpte problemen. Zijn prediking
van harde mannelijkheid, flinkheid en stevige wilskracht mag groot nut
gedaan hebben in een tijd, waarin zooveel gebrek was aan energie en
moed. Zijn eigen, mannelijk, kloek het lijden-dragend leven, geeft
waarde aan zijn prediking, om het leven niet te ontkennen, maar te
bevestigen.


Opm. Van de Hollandsche werken over Nietzsche
vestig ik de aandacht op het stuk van prof. Van der Wijck in Mannen en
Vrouwen van Beteekenis, op de inaugureele oratie van prof. De Boer:
Nietzsche en de Wetenschap en op het heldere werk van Lichtenberger:
Nietzsche’s filosofie, vertaald door Mevrouw
François-Mertens (v. Looy’s internationale bibliotheek).
Onder de Duitsche werken dient allereerst genoemd Riehl: Nietzsche.
(Frommans Klassiker. No. VI).














§ 46. Karl Marx.




Welk een man! Wijsgeerig denker, staathuishoudkundige,
onvermoeid arbeider, organisator en tacticus, zelfopofferend en voor
een beginsel een moeilijk leven vol toewijding levend, toch scherpe en
bitter hatende persoonlijkheid. Zeldzame vereeniging van velerlei
talenten, die de incarnatie is geworden van het socialisme der 19de
eeuw.

“Tot hem convergeert dan ook geheel de beweging van het
collectivistische socialisme van onze eeuw. Hij nam al die aanklachten,
al die grieven, al die uitingen van ergernis, al die pogingen om tot
rechtvaardiger inrichting der maatschappij te komen, al die aanloopen,
al die plannen, al die voorstellen van sociale hervorming, die in de
richting eener organisatie der gemeenschap gedurende de eerste
helft der negentiende eeuw aan het woord kwamen, in zich op.
Hij verwerkte ze tot een vast aanéénsluitend systeem. Het
werd een ontzettend en vlammend programma, dat hij aldus ontrolde,
moeilijk en zwaar te begrijpen voor de verstandigen en verlichten onzer
eeuw, maar uiterst verstaanbaar voor de onderdrukten en ellendigen, de
zwoegende armen van geest.

“Daar is maar één woord waarmede men hem
volkomen karakteriseert: het is het woord “geweldig.”
Andere figuren uit de wereld der socialisten hadden ook over veel
wetenschap en veel bewegingskracht te beschikken, maar deze man weet
zijn reusachtige geleerdheid en zijn ongemeene strategische talenten
dermate te combineeren, dat hij huiverende beklemming verwekt. Hij is
te duchten voor de al te gelukkige spelers der middenklasse, en voor
hen, die met geladen geweer en met holle woorden zouden willen
regeeren.

“Hem drijft voort de verontwaardiging, die bijna een passie
van haat wordt tegen de thans nog heerschende maatschappij. Voor
’t eerst bespeurt men in de geschriften van dezen socialist geen
enkel woord van liefde …. Hoonlachend beschimpt hij de
gebreken onzer tegenwoordige samenleving. Bittere humorist, spot hij
met de lijmerige lamlendigheid onzer grootheden. Zijn verontwaardiging
kiest telkens feller uitdrukkingen, want de passie van den haat die hem
drijft is niet in de eerste plaats een haat tegen personen, maar een
haat die opvlamt bij het vergelijken der bestaande werkelijkheid met
den nieuwen maatschappelijken vorm die zal komen. Zijn socialisme
resumeert zich dan ten slotte in een doordringenden kreet naar sociaal
recht.” (Quack).

Deze merkwaardige man werd den 5den Mei 1818 te Trier geboren. Hij
behoorde tot een heel oude, geleerde rabbijnenfamilie; zijn vader
echter was advocaat. Karl voltooide zijn universitaire
studies met een dissertatie over Epicurus. Daarna ging hij in de
journalistiek, destijds een moeilijk vak voor een vrijzinnigen geest.
Hij schreef eerst uitsluitend over politieke kwesties, maar werd door
deze tot de maatschappelijke vraagstukken gebracht.

Den 4den Juni 1843 trouwde hij met Jenny, dochter van den baron van
Westphalen. In haar vond hij een liefdevolle, zelfopofferende vrouw,
die alles, smaad, vervolging en armoede met haar man heeft gedeeld.
Haar aristocratische afkomst merkte men het meest aan de groote
hoffelijkheid, waarmee zij de arbeiders, die aan Marx’ tafel
kwamen, wist te behandelen.

Na de opheffing van zijn blad door de regeering—de redactie
had hij trouwens reeds eerder neergelegd—ging hij naar Parijs,
waar toen reeds vele Duitsche uitgewekenen leefden. Hij maakte hier
kennis met Engels, die hem in vele dingen zoo trouw ter zijde zou
staan. Uit Parijs gewezen—waar hij zijn standpunt tegenover de
Jong-Hegelianen had bepaald, wier speculaties hij verwierp (voor Hegel
zelf bleef hij steeds den grootsten eerbied koesteren)—ging hij
naar Brussel, waar hij zich aan ernstige studies wijdde. Het
revolutiejaar 1848 bracht hem terug. Hij redigeerde een tijdlang een
blad te Keulen. Toen de opstand bedwongen was, werd hem een proces
aangedaan wegens “hoogverraad.” Vrijspraak volgde. De
regeering gebruikte toen een voorwendsel en zette hem het land uit.
Marx vestigt zich te Londen. Hier leidt hij de geweldige organisatie
der Internationale onder de leus, waarmee het door hem opgesteld
Communistisch manifest van 1850 besloot: “Proletariërs aller
landen vereenigt u.” Hier in Londen werkte hij hard. Allereerst
voor de pers en voor ’t levensonderhoud. Verder verrichtte hij
zuiver wetenschappelijken arbeid. Vrucht daarvan was het in
1864 verschenen werk: “Het kapitaal, 1e deel.” De latere
deelen werden niet door hem, maar naar zijne aanteekeningen uitgegeven.
De Commune van 1871 sloeg de Internationale uiteen. Marx bleef stil
doorwerken te Londen: correspondeerende en aan zijn boek werkende. Voor
de Duitsche socialisten bleef hij een trouw raadgever. Waar besluiten
tegen zijn zin werden genomen, wist hij te zwijgen, als dat noodig
was.

In 1881 overleed zijn vrouw. Marx’ laatste levensjaren waren
somber: bij het groote leed voegde zich lichamelijk lijden. Beide
verdroeg hij heldhaftig. Hij stierf 14 Maart 1883, zittende voor zijn
schrijftafel. Twaalf jaar later overleed zijn trouwe en trouwhartige
medewerker Engels.



Marx is voor de geschiedenis der wijsbegeerte van groote beteekenis
door zijn opvatting der geschiedenis. Zij is dezelfde als bij Hegel en
toch weer nèt andersom. Voor Hegel was de geschiedenis de
zelfontwikkeling der Idee. Alles wat was in natuur, staat en
maatschappij vormde een bepaalde trap van haar ontwikkeling. Marx
meent, dat Hegel deze ontwikkeling op den kop heeft gezet. Niet de
ontwikkeling der idee is primair. Wat er het eerst is, is de
productiewijze. De wijze van voortbrenging der aardsche goederen
bepaalt de ideeën van godsdienst, recht, zedelijkheid en kunst. De
productiewijze is de onderbouw, het andere de bovenbouw. Wentelt de
eerste, dan gaat het andere mee. Met zijn groote historische kennis en
zijn scherp critisch ontledend verstand spoort nu Marx van allerlei
veranderingen de economische basis op.

Elke periode, elk tijdvak van menschelijk samenleven heeft haar
eigen maatschappelijke verhoudingen, en in samenhang
daarmee haar eigen recht, godsdienst, kunst, zedelijkheid. Maar
zoo’n periode verandert. In de wereldgeschiedenis zelf werkt een
ontwikkelingsdrang, die met ijzeren noodlottige zekerheid naar een
nieuw tijdvak brengt. Zoo heeft de oudheid moeten wijken voor de
middeleeuwen, deze zijn veranderd in den nieuwen tijd, waarin de
kapitalistische productiewijze heerscht. De werkgever ontvangt arbeid
van den arbeider. Deze verkoopt dien voor minder dan zijn waarde is. De
kapitalist nu geniet de meerwaarde van den arbeid zijner
werklieden. Het kapitaal hoopt zich op. Het proletariaat vermeerdert.
De middenstand verdwijnt. Zoo komen er twee groote klassen tegenover
elkaar te staan: de kapitalisten en de proletariërs, de
onteigenaars en de onteigenden.

Verzoening tusschen deze beide is niet mogelijk: er is een strijd
van belangen. De klassenstrijd bestaat. Marx predikt dien niet.
Hij constateert hem. Hij brengt de menschen tot bewustzijn van zijn
bestaan. In dien strijd zal het proletariaat overwinnen. De
onteigenaars van nu, die de producenten van hun productiemiddelen
gescheiden hebben, zullen onteigend worden. Maar niet door bloedige
revoluties, straatlawaai en opstootjes moet die strijd worden
gestreden. Volgens de ontwikkelingswet der maatschappij komt die tijd
toch. Het eenige wat gedaan kan worden, is het proces een beetje
verhaasten. Bij de geboorte der nieuwe maatschappelijke verhoudingen
kan men de diensten van den verloskundige bewijzen. De
moeielijkheden van den overgang, de revoluties, zijn de
barensweeën der nieuwe faze. Men moet zich niet verlustigen
in utopistische schilderingen van den toekomststaat: die komt volgens
de vaste wet der ontwikkeling. En met de wenteling van den onderbouw
komt ook de verandering in den bovenbouw: een nieuwe
zedelijkheid, een nieuw recht, een nieuwe kunst komt.

Zoo komt een schoone tijd, waarin organisatie van arbeid is,
gemeenschappelijke voortbrenging, gemeenschappelijk eigendom van al wat
voor die voortbrenging noodig is.

De leer van Marx, het historisch-materialisme, vond vurige
aanhangers. Zij gaf een formule voor het verklaren van tal van
verschijnselen. Zoo werkte ze wetenschappelijk. Zij wees den weg voor
de practijk. Zoo werkte ze practisch.

Natuurlijk wekt ze ook verzet. Van den kant der “burgerlijke
ideologen”. Zoo schreef ten onzent Treub een critiek op het
economisch-wijsgeerig stelsel van Karl Marx. Maar ook in ’t eigen
kamp. Er kwamen er, die meer wilden doen voor de dadelijke verbetering
van ’t lot van den arbeider, die misschien minder vertrouwden op
de noodzakelijke komst der nieuwe maatschappij. Dat
“revisionisme” vond ook in ons land aanhang. Volgens
sommigen dreigt het als splijtzwam in de sociaal-democratie, die ten
onzent, in v. d. Goes, Gorter, Henriette Roland Holst-v. d. Schalk e.
a. nog steeds haar overtuigde Marxisten vindt.

Ook scheidde zich de wijsgeerige levensbeschouwing van Marx van het
socialisme. Wij wezen op Civitas, op de Blijde Wereldgroep, op de
Christen-socialisten.

Zij allen schijnen aan te toonen, dat men, op den bodem eener andere
levensbeschouwing dan die van het historisch-materialisme staande, toch
in staatkundig en maatschappelijk opzicht voorstander zijn kan van een
socialistische gemeenschap. 











1 De
indruk, dien het nu nog op jonge Duitsche gemoederen maakt, ziet men
bijv. geteekend in Stilgebauers roman “Götz
Krafft”. ↑

2 Men
hoort soms beweren, ten onrechte, dat Nietzsche heel zinnelijk geweest
moet zijn. ’n Man van zoo grooten hartstocht in gevoel en taal
zou geen passie gekend hebben!—Intusschen blijkt, dat menschen
van zijn type weinig sexueelen hartstocht kennen. (Heymans,
Klassificatie v. karakters). ↑









HOOFDSTUK XVI.

 Het psychisch monisme.






§ 47. Fechner.






Inleidende opmerkingen.




Wij wezen er op, hoe er ten tijde van de speculatieve
wijsbegeerte een critische onderstroom was geweest, die in Herbart zijn
bekendsten vertegenwoordiger vond. Eveneens waren er in den tijd van
het positivisme en het materialisme denkers, die hunne aandacht wijdden
aan vraagstukken, welke ’t meerendeel hunner tijdgenooten geen
belangstelling konden inboezemen. Daaronder is in de eerste plaats
Gustaaf Theodoor Fechner te noemen, wiens leer thans meer en meer
aanhang vindt. Hierom plaatsen wij de behandeling in dit gedeelte. Wij
zouden zijn leer de lijnrechte tegenstelling van het materialisme
kunnen noemen. Terwijl dit leert, dat al het bestaande stof is en onze
bewustzijnsverschijnselen slechts een product van bepaalde stoffelijke
verrichtingen, leert Fechner, dat het stoffelijke niets anders is dan
de wijze, waarop het geestelijke, dat zichzelf als van psychischen aard
verschijnt, zich aan een ander vertoont. Een zelfde proces is “van binnen gezien”
geestelijk, “van buiten” stoffelijk. Dit geldt niet voor
den mensch alleen. Fechner breidt het uit over heel de wereld. Zijn
leer is dus monistisch: er is maar één soort
werkelijkheid: het psychische. Vandaar den naam psychisch
monisme, (ook ideëel, spiritualistisch monisme). Alles
wat bestaat, is psychisch. Zoo ontmoet men voor dit standpunt ook den
naam panpsychisme.







Fechner’s leven en ontwikkelingsgang.




Den 19den April 1801 werd Fechner uit een ernstige,
kunstminnende, verlichte predikantenfamilie te Groszsärchen
geboren. Hij verloor zijn vader vroeg. Reeds op zestienjarigen leeftijd
had hij zijn gymnasiale studiën achter den rug. Hij ging in de
geneeskunde studeeren, die destijds, niet geleid door ervaring en
onderzoek, in een treurigen toestand verkeerde. Het ging Fechner dan
ook als Helmholz (vg. II, blz. 230). Hij was doctorandus in de geneeskunde, maar kon
geen eenvoudig verband leggen. Hij ging de practijk dan ook niet
beoefenen, maar legde zich toe op de studie der natuurkunde, die toen
begon te bloeien.

In ’t bizonder maakte hij zich verdienstelijk met
onderzoekingen op ’t gebied der electriciteit. Met zeer geringe
hulpmiddelen wist hij veel tot stand te brengen. Met het vertalen van
leerboeken en ’t schrijven van artikelen voorzag hij in zijn
onderhoud. In 1834 werd hij hoogleeraar in de natuurkunde. Hij ging
door met zijn onderzoekingen, was door beloften verplicht te blijven
schrijven. Zijn lichaam leed hieronder. Door vele proeven over de
kleurgewaarwordingen waren zijn oogen verzwakt. In 1840 werd hij ziek.
Deze ziekte duurde drie jaren. Zij werd beslissend voor Fechner’s
leven. Soms was hij op den rand van ’t graf en scheen hij blind,
verlamd en krankzinnig te zullen worden. Zelfs gesprekken
vermoeiden. Eenzaam, in doodelijke verveling gingen de dagen voorbij.
Maar moedig weerstond hij alle gedachten aan zelfmoord, en vast was hij
besloten, alle pijn zoolang te dragen, als hij ’t uithouden kon.
Gelukkig kwam beterschap. Einde 1843 was hij hersteld. Zijn
professoraat was aan een ander gegeven. (Fechner zelf ontving een
wachtgeld, dat tot 1250 thaler werd gebracht). Fechner begeerde
’t ook niet terug. Zijn belangstelling had een andere richting
aangenomen. De wijsbegeerte had voortaan zijn hart. In 1846 schrijft
hij over ’t hoogste goed. Hierin geeft Fechner zijn
eudaimonistische zedeleer. Doel van ons handelen moet zijn, een zoo
groot mogelijke hoeveelheid lust te verkrijgen. Die lust moet
echter die van het geheel, niet die van den enkeling zijn. Godsdienstig
wordt deze zedeleer, door de beschouwing, dat God zelf ook vreugde
heeft aan de vermeerdering van lust, dat zijn wil gericht is op de
grootste mate van lust, die in de wereld mogelijk is. Voor ons is het
grootste geluk gelegen in de overtuiging, dat wij ons willen met den
wil Gods in overeenstemming gebracht hebben.

Belangrijker voor den opbouw van Fechner’s leer is het in 1848
verschenen werk: “Nanna, over het zieleleven der planten.”
Met zeer rijke kennis, met fijne onderscheidingen en met groote
fantasie tracht Fechner hier aan te toonen, dat ook aan de planten
bewustzijnsleven toekomt. Dit is de voorbereiding voor zijn leer, dat
er al-bezieling is. In de “Zend Avesta” van 1851
spreekt hij deze geheel uit. Al de latere beschouwingen en opvattingen
van den denker, zijn reeds als in kiem in dit werk voorhanden. Hij
voert hier het beginsel der bezieling door van de planten tot onze
aarde, van deze tot ons zonnestelsel met zijn planeten,
tot de geheele wereld. Dit bezielde Al is de Godheid, waarin de
menschen leven, bewegen en zijn, en Fechner die, zelf vroom opgevoed,
ook den invloed had ondergaan van de godsdienstige sfeer, waaruit zijn
vrouw kwam, tracht aan te toonen, dat zijn leer overeenkomt met de
hoofdpunten van den christelijken godsdienst.

Uitvoerig handelt hij ook over de onsterfelijkheid, waarover hij
reeds eerder had geschreven in zijn werkje: “Boekje van het leven
na den dood” (1836) onder den naam van Dr. Mises, (het pseudoniem
waaronder hij zijn aesthetische en humoristische geschriften uitgaf),
en later in tweeden druk onder eigen naam verschenen. Fechner heeft
behalve in een kleiner werkje: (Die Seelenfrage)
nog eenmaal zijn wereldbeschouwing ontvouwd in: “De
dagbeschouwing tegenover de nachtbeschouwing.” (Die Tagesansicht gegenüber der Nachtansicht). De
dagbeschouwing is de beschouwing van het levende, bezielde al; het
geloof aan een doode, mechanische werkelijkheid is de
nachtbeschouwing.







Experimenteele zielkunde.




Behalve grondvester der monistische metafysica is
Fechner ook de vader der proefondervindelijke zielkunde. Hij
heeft het experiment in de zielkunde ingevoerd. Hij begon
onderzoekingen omtrent den “onderscheidsdrempel.” Nemen we
een lijn van 5,0 M. en een van 5,2. We zien, dat de laatste langer is
dan de eerste. Zien wij dat ook van een lijn van 5 M. en 5,01 M.? Neen.
Het verschil is te klein. Het moet minstens (gemiddeld) 10 c.M. zijn.
Dit even waarneembare verschil wordt door Fechner onderscheidsdrempel
genoemd. Dit verschijnsel van den onderscheidsdrempel doet zich ook
voor bij waarnemingen uit andere zintuiggebieden. Weber nu had ontdekt,
dat de verhouding tusschen twee prikkels, die door
den onderscheidsdrempel gescheiden zijn, standvastig is. Kan men
een lijn van 51 d.M. en 50 d.M. nog even als verschillend groot
onderscheiden, dan is dit eveneens het geval bij lijnen van 102 d.M. en
100 d.M., 63 en 60 enz. De verhouding is 51 : 50. Voor geluiden is die
bijv. 4 : 3, voor licht 101 : 100. Fechner stelde, naar verschillende
methoden, uitvoerige onderzoekingen in omtrent dit verschijnsel. Hij
noemde de gevonden wet de wet van Weber. Over ’t geheel gaat,
althans voor prikkels van middelmatige sterkte, die wet ook volgens de
nieuwere onderzoekingen door. Fechner was echter met dit resultaat niet
tevreden. Hij wilde nu ook een wet vinden, die de verhouding aangaf
tusschen de sterkte van den prikkel en die der gewaarwording. Inderdaad
vond hij die ook1 doch volgens de meeste zielkundigen is zij
niet bestand tegen het hedendaagsch onderzoek.

Fechner zelf is zijn wet steeds blijven verdedigen. Hij noemde de
door hem gestichte wetenschap: psychophysica. Zij ging uit van de
grondgedachte, dat men psychische verschijnselen kon meten door
physische, daar dit steeds de uitwendige zijde van iets geestelijks
was. In 1860 verschenen “de Elementen der psychophysica”,
en nadat dit werk uitverkocht was, kwam in 1882 “Herziening van
de hoofdpunten der psychophysica.” Daarnaast staan kleine
geschriften over dit onderwerp.

Door exacte onderzoekingsmethoden toe te passen op geestelijke
verschijnselen, legde Fechner den grondslag voor de experimenteele
zielkunde. Zij stelt proeven in bij een aantal proefpersonen,
onder zoo nauwkeurig mogelijk bepaalde omstandigheden.
Nemen we een eenvoudig voorbeeld. Onthoudt in ’t algemeen een
kind van 10 jaar beter of minder dan een man van 30? Kies nu bijv. 12
letters: medeklinkers, en laat die kinderen van buiten leeren op een
bepaalde wijze, bijv. door ze telkens die twaalf letters luid op te
laten herhalen, achter elkaar. Noteer voor elk kind, hoeveel malen het
die letters moet herhalen en hoeveel tijd het noodig heeft. Bepaal het
gemiddelde. Neem nu, onder zooveel mogelijk dezelfde omstandigheden een
aantal mannen. Herhaal dezelfde proef en dezelfde berekeningen. Kom ook
hier weer tot een gemiddelde. De beide gevonden waarden laten zich
vergelijken en geven het antwoord op de vraag. Wundt heeft het eerste
groote laboratorium voor deze onderzoekingen gesticht, eenigszins tot
verbazing van Fechner zelf, die zulk een grootsche vlucht niet had
verwacht. Thans zijn er bijna over geheel de beschaafde wereld
laboratoria. In ons land wordt de proefondervindelijke zielkunde
beoefend door den Groningschen hoogleeraar Heymans2, die
weldra over een nieuw, wel klein, maar naar de eischen ingericht
laboratorium zal te beschikken hebben.







Aesthetica.




Bizondere verdiensten heeft Fechner zich ook nog
verworven door zijn aesthetische studiën. Hij had veel
belangstelling voor kunst en kunstcritiek. Hij trachtte nu later de
wetten te vinden, waardoor ons mooi-vinden wordt beheerscht. Hij wilde
daarbij van ervaring uitgaan. Hij vroeg bijv. een groot aantal
menschen, welke figuren uit een aantal rechthoeken ze mooi vonden, of
liet ze de figuren samenstellen, die ze ’t mooist achtten.
Eveneens paste hij nauwkeurige metingen toe op
verschillende kunstwerken. Zoo wilde hij een aesthetica grondvesten,
die, van eenvoudige feiten, van ervaring uitgaand, een schoonheidsleer,
“van onderen”, zou worden in tegenstelling met eene, welke
uit het begrip van schoonheid hare eischen wou afleiden, een aesthetica
“van boven af.” Naast formeele elementen (eenheid in
verscheidenheid) wijst Fechner ook nog een ander element aan, dat bij
’t mooi vinden van iets onze oordeelen bepaalt: het associatieve.
De indruk, dien wij van een kunstwerk ontvangen, is verbonden met tal
van andere voorstellingen, die, meer of minder duidelijk, in ’t
bewustzijn worden geroepen. Deze meer of min bewuste voorstellingen nu
zijn dikwijls beslissend voor de aesthetische waardeering. Rood op de
wangen b.v. doet denken aan jeugdige gezondheid en groeikracht, rood op
een neus aan ziekte. Daarom behaagt het eene, mishaagt het andere. Het
schoonvinden van een mensch, een landschap, berust dikwijls op
associaties. Fechner heeft zijn onderzoekingen verzameld in zijn
“Voorschool der Aesthetica”, die geen volledige
schoonheidsleer geeft, maar verschillende punten op zeer belangwekkende
wijze behandelt. Het werk verscheen in 1876.



Fechners leven was een echt geleerden-leven. Rustig ging het
daarheen, nu en dan afgewisseld door reizen. Zijn ouderdom was, door
het afsterven van vrouw en vrienden, betrekkelijk eenzaam, maar werd
verlicht door vele blijken van liefde en hoogachting. Tot hoogen
leeftijd bleef zijn geest helder. 6 Nov. nog werkte hij, 18 Nov. 1887
overleed hij.

Fechner was een zeer zeldzame, buitengewoon begaafde
persoonlijkheid. Aan de scherpzinnigheid, de nauwgezetheid en het
geduld van den natuuronderzoeker paarde hij de rijke fantasie
en het diepe gevoel van den kunstenaar. Hij was kinderlijk vroom,
eenvoudig, welwillend in den omgang. Hij hield van discussie, maar
verbitterde nooit, en vergaf steeds. Wie met hem omgingen achtten en
beminden hem. Het voor hem opgericht standbeeld te Leipzig draagt als
opschrift de godsdienstige formuleering zijner levensbeschouwing:
“In God leven, bewegen en zijn wij.”







Aanhangers van ’t monisme.




Zonder een school te stichten, heeft Fechner toch
onder de thans levenden vele aanhangers.

Allereerst zij genoemd Friedrich Paulsen.3 Deze bekende
Berlijnsche hoogleeraar schreef een “Inleiding in de
wijsbegeerte,” waarin hij de verschillende wijsgeerige problemen
behandelt met een geschiedkundig overzicht en zichzelf stelt op
’t standpunt van ’t psychisch-monisme. Veel aandacht wijdt
Paulsen ook aan de religie en haar verhouding tot de wetenschap. Zoowel
bij deze kwestie als in zijn kennistheorie toont hij zich meer aan Kant
verwant (hij schreef voor Frommans-Klassiker het nummer over Kant) dan
Fechner, die eerst leefde in een tijd toen Kant vergeten was en zijn
leer reeds klaar had, toen de Kantstudie herleefde. Door zijn eenvoud
zoowel als door zijn warmen, schoonen stijl heeft Paulsen veel lezers
gevonden en wordt zijn boek als de meest geschikte inleiding tot
’t monisme geprezen. Ook zijn “Systeem der ethica”
verwierf veel waardeering. Naast de theoretische vragen worden daarin
ook een aantal vragen van practischen aard boeiend behandeld. Voor
opvoedkundige kwesties toonde Paulsen mede veel
belangstelling, met name voor de geschiedenis van het onderwijs. (Zie
ook II, 132).

In Amerika vond het monisme zijn verdediger in Strong, die in
1900 zijn werk uitgaf: “Waarom de geest een lichaam heeft”
en vooral van kennistheoretisch en zielkundig standpunt uit het monisme
opbouwt. Hij verdedigt het en vergelijkt het vooral met de
beschouwingen van Engelsche en Amerikaansche schrijvers. Hij beperkt
zich tot de verhouding tusschen ziel en lichaam. In dit opzicht
vertoont hij een groote overeenkomst met Heymans. Deze gaf in
1905 zijn “Einführung in die
Metaphysik.” Na de verschillende stelsels critisch
beschouwd, en het onvoldoende aangetoond te hebben, ontwikkelt hij het
psychisch monisme. Veel meer dan bij Fechner staat hier het
kennis-theoretisch standpunt op den voorgrond.

In de kennistheorie (door den schrijver ontwikkeld in zijn:
“Gesetze und Elemente des Menschlichen
Denkens,” Tweede druk, Leipzig 1905) heeft Heymans een
eigen richting. Hij staat op hetzelfde standpunt, dat Kant naar
Heymans’ opvatting voor en in 1770
innam, en dat hij ’t analytische zou willen noemen. Locke
(vg. I, 295) had den oorsprong onzer kennis nagegaan. Voor de
aanhangers der genetische richting waartoe ook Hume behoorde, was er in
de ervaring geen voldoende grond voor sommige gegevens van
’t bewustzijn en nu trachtten zij die anders te verklaren, b.v.
door associatie (zie bijv. Hume’s verklaring van ’t
causaliteitsbeginsel in I, pag. 319). Daarmee echter was
zekerheid onzer kennis, zoodra zich deze uitstrekt over de
ervaringsgegevens, onmogelijk. Kant had dit gevoeld en hij had de
voorwaarden bestudeerd, waaronder iets tot wetenschap
werd (zie II, pg. 319). Hij en de
latere criticisten zeggen dus: wij noemen iets waar, als het aan de
voorwaarden voldoet, dat het een gepaste, behoorlijke
verbinding is. Die gepastheid dringt zich aan ons op. Maar of nu
die voorstellingen overeenstemmen met de werkelijkheid, daarover laten
wij ons niet uit.

Heymans nu, zich plaatsende op het standpunt, dat Kant in en
vóór 1770 innam, wil allereerst trachten den
inhoud onzer denkaxioma’s te leeren kennen. Heeft hij die
gevonden, door een nauwkeurig onderzoek der wetenschap, die ze
gebruikt, dan tracht hij ze te verklaren. Deze analytische methode
hecht dus meer dan de critische aan het empirisch onderzoek der
denkverschijnselen. Daardoor echter wil zij komen tot kennis der door
de genetische richting verworpen aprioristische onderstellingen van het
denken. En zij gelooft dat er ten slotte waarheid door het denken wordt
gevonden, d. i. dat er overeenstemming is met een buitenbewuste
werkelijkheid.

We wezen er reeds op, dat Heymans ook de experimenteele zielkunde
beoefent. Vooral op het gebied der belemmering hebben zich zijn
onderzoekingen4 bewogen.

In den laatsten tijd heeft hij zich bezig gehouden met de zielkunde
der verschillen tusschen mensch en mensch, sexe en sexe, leeftijd en
leeftijd enz. Deze tak der zielkunde werd door hem speciale
psychologie genoemd. Vooral de bewerking van levensbeschrijvingen
en enquêtes leverden hier het materiaal. Het gelukte Heymans een
indeeling in achten van karakters tot stand te brengen.
Voor zoover schrijver dezes bekend, verscheen daaromtrent nog niets in
den handel5 maar in het werk van Mr. v. Dijk: “Bijdragen
tot de psychologie van den misdadiger” vindt men een korte
uiteenzetting der indeeling.











§ 48. Hoofdtrekken
van ’t psychisch monisme.






Er is een buitenwereld.




Het psychisch monisme, uitgaande van de zekerheid van
ons bewustzijn, bestrijdt de richtingen, die willen blijven staan bij
onze bewustzijnsverschijnselen. “De ontkenning van zulke
werkelijkheden (d. i. werkelijkheden buiten ons bewustzijn) is een
volmaakt logische theorie van waarneming; daar het feit, dat zij maakt,
dat de voorwerpen ophouden te bestaan wanneer wij ophouden, ze waar te
nemen, er geen voldoende argument tegen is.6 Maar zij
geeft ons een verminkte en onsamenhangende opvatting van de wereld, en
leidt logisch tot solipsisme.” (Strong.) Dit solipsisme nu brengt
bij consequente toepassing tot de absolute scepsis: “Het laatste
woord van ’t empirisme is dus de opheffing van alle weten, de
absolute scepsis” (Heymans). Er is echter grond, om het bestaan
eener buitenwereld aan te nemen. Die is gelegen in het voor ons
bewustzijn onmiddellijk evidente causaliteitsbeginsel en de door de
ervaring voortdurend gegeven bevestiging van de daarop gegronde
verwachtingen. Stel u een gedachtenreeks voor. Zeg bijv. op: Wien
Neerlands bloed. Daar ziet ge bij ’t
eerste woord van den tweeden regel iets, bij de vier voelt ge iets, bij
de vijfde hoort ge een geluid. Andere voorstellingen komen tusschen uw
voorstellingsrij in. We kunnen dat schematisch dus voorstellen:

a → b → X —
c → d → Y — e enz.

X en Y zijn optredende gewaarwordingen, waarvoor we
geen voldoenden grond vonden in ons bewustzijn. Op grond van
’t causaliteitsbeginsel schrijven wij ’t toe aan iets
buiten ons.

We nemen dus aan dingen buiten ons. Nu doet zich de vraag voor: van
welken aard zijn ze? Ze schijnen ons anders toe dan ons eigen
bewustzijn nl. stoffelijk. Maar stof is slechts een verschijningswijze,
geen realiteit. Hoe verklaren we dat?







De ideale waarnemer.




We willen een oogenblik een veronderstelling maken. We
nemen aan, dat er een mensch is, die het vermogen bezit, om, door uw
schedel heen, alles te zien, wat er in uw hersenen gebeurt. Ook
de geringste, de kleinste verandering ontgaat hem niet. Deze man nu
houdt zijn aandacht gericht, volkomen gericht op uw hersenen. We zullen
hem den idealen waarnemer noemen.

Ziehier nu de onderstelling van het monisme:

Telkens, wanneer er in u een of ander bewustzijnsverschijnsel plaats
grijpt, krijgt de ideale waarnemer een gewaarwording die voor hem de
gewaarwording van iets stoffelijks is.

Stel, dat er in úw bewustzijn een reeks processen plaats
vindt:

A — B — C —
D — E — F. 

Dan krijgt de ideale waarnemer een reeks waarnemingen van
hersenverschijnselen:

a — b — c —
d — e — f.

Uw hersenen zijn dus steeds de waarneming van een ander. Op
zichzelf bestaan zij niet.

Nu moeten wij wel onderscheiden inhoud en voorwerp der waarneming
van den idealen waarnemer. Lichten we dit even toe. Wanneer wij bijv.
een kleur zien, is de inhoud onzer waarneming dat roode.
Het voorwerp onzer waarneming zijn echter de trillingen
van den ether. De inhoud der waarneming van den waarnemer is een
grijsachtige, niet te stevige, met windingen voorziene, bewegende
substantie: de hersenen. Het voorwerp dat hij waarneemt, is úw
bewustzijnsverschijnsel en niets anders.

Een bewustzijnsproces is dus voor u psychisch. Een ander, die het
waarneemt, ziet het als stoffelijk. Zoo is een lepel van binnen gezien
hol, van buiten bol.



Welk recht heeft het monisme, om te onderstellen, dat aan elk
bewustzijnsverschijnsel bij u, een gewaarwording bij den I. W.
beantwoordt? Het grondt deze hypothese op de bekende feiten omtrent den
samenhang tusschen geestelijk leven en hersenen. Hersenziekten,
beleedigingen brengen geestelijke storingen mee. Vergiften en andere
stoffen, die op de hersenen inwerken, oefenen invloed uit op ’t
bewustzijn; bijv. alcohol, broom. Er is zekere evenredigheid tusschen
hersenontwikkeling en geestelijke ontwikkeling. Vooral Heymans vestigt
op al deze verschijnselen de aandacht. Met goeden grond mag men dus
aannemen, dat bij voortschrijding van de kennis der hersenen en hun
werking het materiaal, waarop zich deze hypothese stut, zal vergrooten.


De eerste stelling van het psychisch monisme is dus deze:

Het proces in ’t bewustzijn is de eenige realiteit, die, van
buiten gezien, als stoffelijk, als hersenverschijnsel verschijnt.



Dit is intusschen nog een zeer beperkt gebied. We vragen niet alleen
naar den aard onzer hersenverschijnselen. Beantwoorden aan de van
buiten waargenomen stoffelijke verschijnselen van ademhaling,
spijsvertering, bloedsomloop ook psychische realiteiten? Hiervan
bemerken we toch niets in ons bewustzijn. Hier vinden we een oplossing
door het feit van den prikkeldrempel, de onderbewuste voorstellingen,
in verband met het ontwikkelingsbegrip.

Wanneer gij in een boeiend boek leest, dan hoort gij bijv. niet, dat
iemand u wat vraagt. Toch krijgt gij wel een voorstelling. Zij blijft
beneden den drempel van uw bewustzijn. Zij is een onderbewuste
voorstelling. Ze kan misschien wel bewust worden. Het is best mogelijk
dat ge na een poosje in eens beseft, dat er u iets gevraagd werd, en ge
geeft ’t antwoord. Onderbewuste voorstellingen kunnen ook invloed
uitoefenen zonder bewust te worden. Bij oordeelen van ervaren menschen
zullen zij dikwerf meewerken: allerlei vroegere ervaringen, niet
bewust, werken mee bij ’t vormen van ’t oordeel. Van het
geheele bezit onzer voorstellingen is slechts een gering gedeelte
bewust. Het kan zijn, dat een groot aantal voorstellingen slechts even
boven den bewustzijnsdrempel is, bijv. als men soest, na den eten, vlak
voor den slaap. Het verband tusschen de voorstellingen is dan gering.
Het kan ook wezen, dat sommige weinige voorstellingen
zéér ver boven den drempel zijn, bijv. bij
opmerkzaamheidskramp. Ons bewustzijn is als een zee
met golven: soms is er een weinig hooge, meer uitgebreide golf boven
het niveau, boven den drempel; soms is er een golf met groote
kamhoogte. Het bestaan van een drempel, beneden welke een groot aantal
onderbewuste, niet zonder invloed zijnde voorstellingen verkeert, en
waarboven zich de bewuste voorstellingen verheffen, is voor
Fechner’s systeem van zeer veel belang.

Bewuste voorstellingen nu kunnen onderbewust worden. Wij kunnen dit
al aan tal van voorbeelden uit ’t dagelijksch leven opmerken.
Fietsen bijv. wordt eerst geleerd, daarna doen we ’t onbewust
werktuigelijk. Zoo gaat ’t een kind met ’t loopen.

In aansluiting nu aan de evolutie-theorie kan worden aangenomen, dat
ademhalen bijv. eerst bewust is gebeurd, maar langzamerhand onderbewust
is geworden in verloop van tijden.

De psychische verrichting, waarvan ademhaling enz. de stoffelijke
verschijningswijzen zijn, zijn als onderbewust te beschouwen.

Ons geheele lichaam wordt beschouwd als de stoffelijke
verschijningswijze onzer geestelijke persoonlijkheid. Paulsen vestigt
er de aandacht op, dat dit niet alleen de opvatting van Fechner is,
maar dat ook Schopenhauer deze beschouwingswijze voorstond. (Zie pag.
110).

Er is echter, zagen wij, een buitenwereld.

Die naam is misschien niet geheel juist. Zij zou ons doen denken,
dat de andere realiteiten, de andere werkelijkheden dan u zelf,
buiten uw bewustzijn waren. Ruimte is (zie Kant) een
opvattingsvorm, een aanschouwingsvorm van den waarnemer.

We kunnen dus zeggen: wij nemen andere dingen waar als buiten ons.
Van welken aard zijn die andere dingen? 

Hier gaat de redeneering door verschillende trappen: De zekerheid,
de gegrondheid der onderstelling wordt geringer.

Gij ziet andere menschen. Zij verschijnen u als lichamen.
Maar—op grond van analogie met wat gij bij u zelven opmerkt, kent
ge hun met practische zekerheid bewustzijn toe. Voor de hoogere dieren
valt er zeker evenmin aan te twijfelen. Maar als wij van de hoogere tot
de lagere dieren afdalen, is er dan een grens, waarbij ’t bewust
leven totaal ophoudt? En de planten, die weer in hun laagste vormen met
de lagere diervormen overeenkomen? Hier worden we aan Fechner’s
Nanna herinnerd.







Het bewustzijn der planten.




Planten en dieren verschillen ongetwijfeld veel in hun
hoogere, niet in hun lagere vormen. Waarschijnlijk heeft zich ’t
bewustzijn der planten op een andere wijze ontwikkeld en kenmerkt het
zich door een groote mate van ontvankelijkheid voor indrukken, weinig
spontanieteit, veel receptiviteit. Ook de plant ademt, voedt zich,
plant zich voort. Bij den mensch zijn dit grootendeels onderbewuste
processen, omdat hij zijn opmerkzaamheid door hoogere dingen in beslag
ziet genomen. Dit hoogere bewustzijn ontbreekt bij de planten: daarom
is het lagere misschien des te levendiger. De planten bewegen zich
slechts tengevolge van prikkels der buitenwereld. Maar
dat kan met bewustzijn gepaard gaan, evengoed als bij ons. De planten
hebben geen zenuwstelsel; maar is een zenuwstelsel absoluut noodig voor
bewustzijn?7 







Aarde.




Mensch, dier en plant ontspringen aan de aarde. Uit
haar komt ’t bewuste leven, tot haar gaat ’t terug. Zou zij
zelve niet bewust zijn? De aarde is voor Fechner weer een bewustzijn,
dat in de menschen zijn toppen heeft. De aarde heeft zich, van buiten
gezien, ontwikkeld, gesplitst. Zoo mag ook haar bewustzijn zich
gedifferentieerd hebben, zooals wij dat ook bij den mensch leerden
kennen. Fechner’s theorie vindt hier steun in Spencer’s
ontwikkelingsleer, zooals door Heymans opgemerkt wordt. De aarde is
weer een omvattend bewustzijn, dat den mensch in zich bevat, zooals
deze verschillende voorstellingen. De aarde gelijkt op de menschen in
vele punten: dag en nacht—waken en slapen, de kringloop van
’t water—kringloop van ’t bloed, enz. Maar er is ook
verschil. De aarde staat boven den mensch en wat deze bezit,
behoeft zij niet opnieuw te hebben. Haar oogen heeft zij in den
mensch. Bij deze beschouwing moet men den mensch niet als tegenover de
aarde en los van haar beschouwen, maar als een deel.







Wereld.




Steeds stouter schrijdt de hypothese voort. De
planeten zijn weer bewustzijnseenheden, in ons zonnestelsel weer tot
een hoogere eenheid verbonden. Ten slotte is alles deel van
één groot wereldbewustzijn. Men heeft hier steeds
te denken aan het onderbewuste en den drempel. Boven een algemeen
onbewust niveau verheffen zich verschillende toppen. En Heymans vooral
vestigt de aandacht er op, dat de theorie op dit punt steun vindt in de
theorie van Spencer en dat er niets is, wat haar weerspreekt. Het
blijft voor hem een hypothese, die zich echter, door meer
feitenmateriaal gestut en door verdere ontwikkeling der wetenschap,
eenmaal tot den rang eener stevige theorie zal kunnen verheffen.








Godsdienst.




Fechner duidt dit alomvattende wereldbewustzijn aan
met den naam God. De aarde is middelaar tusschen mensch en God, de
planeten zijn als Engelen te beschouwen. Paulsen gaat minder ver in het
zoeken van analogieën met den Christelijken godsdienst. Toch meent
hij dat er voor den godsdienst een afzonderlijke plaats is waar die
niet strijdt met de wetenschap, en dat het godsbegrip van ’t
monisme de gemoedsbehoeften kan vervullen. Ook hij noemt het
wereldbewustzijn God.

Voorzichtiger laat zich Heymans uit. Hij acht het ongewenscht, om
het Wereldbewustzijn den naam God te geven, al is ’t gebruik, dat
de wijsgeeren de laatste en hoogste realiteit zoo noemen. Het is
misschien verwarrend; de beide begrippen dekken elkaar niet. Moeilijk
kan men bijv. aan het wereldbewustzijn der psychisch-monisten volkomen
heiligheid toeschrijven. Bovendien is het minder kiesch, dit woord te
gebruiken tegenover hen, voor wie het de gangbare beteekenis heeft.
Maar het monisme kan toch eenige behoeften, en daaronder zeer
belangrijke, van het godsdienstig gemoed vervullen. Het geeft den
mensch de troost, dat hij niet alléén staat in den arbeid
voor ’t geheel. Hij heeft hoogere, gelijkgerichte machten boven
zich. Zijn doel zal dus verwezenlijkt kunnen worden. De mensch heeft
dan ook het diepe gevoel van saamhoorigheid met het geheel; en
hij weet dat hij mede verantwoordelijk is voor de toekomst,
omdat zijn arbeid, zij ’t nog zoo gering, niet verloren kan
gaan.

In deze leer vindt het onsterfelijkheidsgeloof ook een
plaats. De mensch blijft deel van het omvattender aardbewustzijn,
behoudt een zekere zelfstandigheid, maar kan misschien verbindingen
aangaan, eerst met meer, dan met minder verwante
bewustzijnseenheden8.

Het is misschien goed, om nog even het psychisch monisme te
vergelijken met andere stelsels. Maken wij daarvoor gebruik van
’t ook in I gegeven klokkenvoorbeeld. Wij hebben dus twee, geheel
met elkaar overeenkomende klokken. Denken we ons de eene met bewustzijn
begaafd.

De klok denkt: die klok tegenover mij wordt door mij beïnvloed
en zij oefent invloed op mij. Het dualisme (Descartes).

Ik en die klok worden telkens weer gelijk gezet door iemand achter
ons zittend. Het occasionalisme (Geulincx, Malebranche).

Ik en die klok zijn door een bekwaam uurwerkmaker zoo vervaardigd,
dat wij steeds gelijk loopen. Vooruitbepaalde harmonie (Leibniz).

Ik en die klok worden beide door één zelfde uurwerk,
dat wij niet kunnen waarnemen, bewogen. Leer van het onbekende derde
(Spinoza).

Neem nu aan, dat die klok ontdekt, dat die tweede klok haar eigen
spiegelbeeld is. Er is dus maar één klok die zich ook nog
op een andere wijze voordoet. Psychisch monisme (Fechner, e. a.).

Kwam nu de klok op het singuliere denkbeeld het spiegelbeeld voor de
werkelijke klok, zichzelf voor het spiegelbeeld te houden, dan had men
het materialisme. (Hobbes, La Mettrie, Vogt etc.)

Uit dit beeld moge vooral blijken, dat het psychisch monisme niet
gelijk is met het spinozisme, maar nog veel minder—wat ook wel
eens gebeurt—met het lijnrecht er aan tegengestelde
materialisme mag verward worden.

Strong en Heymans leggen er nog den nadruk op, dat het psychisch
monisme de eenvoudigste verklaring is, eenvoudiger dan de andere
hypothesen, en een zeer geschikte werkhypothese.

“Ik zal de laatste zijn om te beweren, dat (het) helder tot
den bodem en ontdaan van alle moeilijkheden is. Maar het is op gezonde
wijsgeerige beginselen gebaseerd; het stelt ons, als geen andere
hypothese in staat, de feiten te construeeren; en zijn moeilijkheden
zijn wel duister, maar niet tegenstrijdig” (Strong).

“De theorie van het psychisch monisme is eenvoudiger, dan
welke andere ook” (Heymans). 















1 Zij
luidt: De gewaarwording is evenredig aan den logarithmus van den
prikkel. ↑

2 Zie Gids
1896. Een laboratorium voor experimenteele psychologie. ↑

3 Tijdens
de correctie lees ik, dat Paulsen op 62jarigen leeftijd te Berlijn
overleden is. ↑

4 Soms
komt een zwakke prikkel niet tot bewustzijn of slechts flauw, wijl ze
door een grootere belemmerd wordt. We zien bijv. overdag de sterren
niet. Bij hevige pijn gevoelt men een klein pijntje niet. In een
roezemoezige zaal wordt ’t vallen van een speld niet
gehoord. ↑

5 Wel in
de Voordrachten der Secties voor Wetenschappelijken arbeid. No.
8. ↑

6 Wanneer
wij met Berkeley zeggen dat “zijn” is “waargenomen
worden.” ↑

7 Onder de
correctie lees ik, dat de zoon van Charles Darwin in een
natuurwetenschappelijke lezing ook het bewustzijn van planten heeft
verdedigd. ↑

8 Ik
verwijs naar Fechner’s boekje, ook in Hollandsche vertaling
verschenen. ↑














PERSONENREGISTER.




Abelard, I 181, 189, 193

Abubacer, I 182

Acket, Matthijs, I 196

Aengenent, II 265

Ahrens, II 77

Akademie, oudere, 92

— jongere, I 150

Albertus Magnus, I 184

d’Alembert, Encyclopedist, I 332

Aletrino, II 238

Alexander VIII, Paus, I 176

Alexandrijnsche Philosophie, I 131, 152, 156

Althusius, I 58, 219 vv.

Ambrosius, I 194

Ammonius Saccas, I 153, 173

Ampère, II 148

Anaxagoras, I 33 vv., 38, 42, 43, 68, 118, 138

Anaximander, I 14, 67

Annitheus, I 85

Anselmus, I 110, 181, 190, 247

Antal, von, II 265

Antisthenes, vgl. Cynici, I 79

Apologeten, I 170

Arabieren, I 182

Archelaus, I 149

Ardigo, II 237

Arètè, I 83

Aristippus, I 83

— de jongere, I 83 v.

Aristippus, vgl. Cyrenaici

Aristophanes, Blijspeldichter. Zie Socrates

Aristoteles, I 52, 73, 92, 105, 106, 108 vv., 137, 138, 181, 187,
191, 205, 206, 208, 212, 216, 247, 275, 279—II 91

Athenagoras, I 170

Atomisten, I 40, 67, 68, 86—II 91

Augustinus, I 105, 168, 174 vv., 215, 216

Avenarius, II 270

Averroés, I 188

Avicenna, I 182

Bacon Fr., I 126, 230, 243 vv., 244, 271—II 190, 191

Bacon Roger, I 186, 227

Bardesanes, I 171

Bain, II 194

Basedow, I 357—II 48
vv.

Basilides, I 171

Baumgarten, I 357—II 50


Bayle, I 286, 339

Becker, I 254

Bellamy, I 104

Beneke, II 166

Bentham, II 143, 165 vv., 167, 168, 169, 170, 173, 174, 178, 179, 250

Berg, van den B. van Eysinga, II 99

Berkeley, I 87, 88, 229, 241, 252, 292, 312 vv., 317, 318—II
27, 310

Bernard v. Clairvaux, I 185, 195

Beyssens, II 263

Bismarck, II 176, 262

Bocaccio, I 204

Boeddha, II 104, 105, 112

Boerhave, I 336

Boëtius, Romeinsch Stoïcijn. Zie Coornhert

Böhme, I 244 vv., 286, 352, 353—II 72, 73, 75

Bolland, I 269—II 97 vv.,
133, 137, 266

Bayle, II 74

Blok, II 261

Boer, de, I 182—II 294

Brandes, II 281

Bruno, I 26, 211 vv., 227, 260, 262—II 72, 73, 75

Büchner, II 146, 243, 244

Burke, I 324—II 50

Bussy, de, II 267

C vgl. ook K

Cabanis, II 143, 147

Campe, I 357

Campanella, I 104, 214 vv., 218, 219

Carlyle, II 165, 171 vv., 250, 274

Carneades, I 150, 151

Cartesius, vgl. Descartes

Charron, I 223

Chateaubriand, II 148

Casimir, II.

Chersonides, I 183

Christendom, I 163 vv.

Chrysippus, I 134, 143

Chub, I 306

Cicero, I 136, 151

Clemens-Alexander, I 172

Colerus, I 257

Collins, I 306

Comenius, I 240

Comte, II 143, 145, 149 vv.,
165, 180, 226, 229, 249, 275

Condillac, I 332, 334—II 147

Copernicus, I 25, 212, 227, 245, 272, 360—II 32

Cousin, I 95—II 98,
149

Cratylus, I 19

Cudworth, I 294, 308

Cusanus, Nicolaus, I 206, 207

Cynici, I 78, 79 vv., 123, 140, 141, 346

Cyrenaici, I 78, 79, 83 vv., 123, 146

Cyrus, I 48

Da Costa, I 171—II
257

Dante, I 185, 186, 193, 195, 204

Dante-vertalers, 185

Darius, I 48

Darwin, I 39—II 141,
145, 250

Deïsten, I 82, 305 vv.—II

Democritus, vgl. ook Atomisme, I 40 vv., 49, 86, 93, 109, 114, 118,
137, 145 (bij de Epicuristen), 298—II 119

Descartes, I 26, 46, 206, 229, 230, 241, 243 vv., 260, 261, 262,
271, 280, 285, 334—II 17,
91, 318

— Cartesianisme, 242, 243 vv., 251 vv.

Deussen, II 114

Dickens, II 168

Diderot, I 340 vv. 

Dijk, van, II 238

Dio, I 90

Diogenes v. Synope, I 80

Dionysius, I 90, 93

Drobisch, 230, 137

Duns Scotus, Joh., I 186

Eckhardt, I 196 vv., 352, 353

Ecphantes, I 27

Eeden, van, I 269—II 261

Eleaten, I 28 vv., 33, 38, 42, 45, 66, 67, 68, 86, 100, 118—II
25, 89, 91, 119

Empedocles, I 33, 35 vv., 40, 42, 43, 67, 90, 117

Encyclopedisten, I 340

Ende, van den, I 257

Engels, II 296

Epictetus, I 135

Epicurus en Epicureeërs, I, 145, 150—II 296

Erdmann, II 137

Eriugena, Joh. Scotus, I 180

Eucken, I 156, 166—II 71,
267

Euclides, I 90, 271

Euripides, I 50, 57

Falckenberg, II 62, 267

Fechner, I 324—II 77,
145, 273, 300 vlg.,
314, 315

Feith, I 345—II 54

Felix, Municius I 170

Ferri, II 237

Feuerbach, II 93, 94 vv., 97, 137, 276

Fichte, J. G., I 315—II 59, 60 vv., 73, 81,
82, 91, 101, 103, 115, 116, 124, 133, 137, 143, 172, 267

Fischer, Kuno, II 62, 92, 137

Fournier, II 179

Franck, Seb., I 224

Francke, I 354

Frederik de Groote, I 330, 335, 337, 352, 353

Freudenthal, I 269

Fries, II 116

Galilei, I 26, 214, 221 vv., 245, 272, 298

Gassendi, I 245, 246, 271, 273, 298—II 242

Gaza, I 204

Geluk, J., II 131, 134, 137

Gemistos, Georgios, I 204

Geulincx, I 252 vv.—II 318

Gladstone, II 180

Gnostici, I 170—II 72

Goes, v. d., II 299

Goethe, I 268, 344, 353—II 53, 61, 104, 171

Gomperz, I 62, 64, 70, 72

Gorgias, I 66, 86, 90

Gorter, I 269—II 261,
299

Groot, pater de, II 269

Grote, II 153

Grotius (Hugo de Groot), I 58, 219 vv., 275

Gunning, Dr. J. H. Wzn., I 349—II 132

Guthmuths, I 357

Haan, Bierens de, I 269

Häckel, II 248

Hamel, van, II 238

Hardenberg, vgl. Novalis

Harnack, I 175, 196

Hartmann, von, II 97, 113, 137, 273

Hartogh, den, II 273

Harvey, I 249, 272

Hay, II 57

Hegel, G., I 19, 63, 315—II 58, 59, 79 vv., 95, 97, 98, 100, 108, 115, 133, 137, 143 227, 267, 276, 296, 297

Hegesias, I 85

Helmholtz, II 230 

Helvetius, I 335—II 168

Hemert, van, II 225

Hemsterhuis, Tiberius, II 225

Hemsterhuis,,, Francois, II 225

Heraclitus, I 16 vv., 33, 137—II 91, 276

Heracliteeërs, I 19

Herbart, II 59, 102, 115 vv.,
133 300

Herbert v. Cherbury, I 291, 305

Herder, II 9

Herschel, II 191, 229

Hesiodus, I 29

Hertz, Marcus, II 19

Heusde, van, II 225

Heymans, I 126, 277, 303, 316, 319—II 133, 188, 238, 262, 266, 305, 308 vlg.

Hindoes, I 27

Hippias, I 62

Hippel, de vrijen van, II 227

Hippocrates, I 41, 182

Hobbes, I 229, 241, 245, 246, 252, 267, 270 vv., 280, 290—II
86, 242, 318

Hoeven, Martinus van den, II 225

Höffding, II 154, 166, 167

Holbach, I 342 vv.—II 242

Hölderlin, II 79, 137

Homerus, I 29

Houten, Mr. S. van, II 268

Huet, P., I 223

Hume, I 33, 229, 241, 291, 312, 316 vv.—II 13, 17,
18, 27 vv., 33

Huxley, II 207

Ibn Tofail, vgl. Abubacer

Ioniërs, I 11, 33, 43

Jamblichus, I 156

James, II 132, 267

James, William, II 267

Jansenisten, I 176

Jean Paul, II 54

Jelgersma, II 238

Jezus, I 163–197—II 91, 93, 96

Joden, I 172, 182, 183, 256

Jodl, I 58, 264

K vgl. ook C

Kalff, Prof. G., II 261

Kant, I 69, 79, 142, 196, 299, 320, 360—II 7 vv., 57,
58, 60, 63, 72, 79,
82, 86, 91, 101, 105, 109, 110, 115, 116, 117, 124, 127, 133, 143, 157, 166, 167, 225, 258, 271, 272, 307, 308, 314

Karpocrates, I 171

Kepler, I 228, 229, 306, 352

Kinker, II 54

Kirchmann, von. Zie Aanhangsel

Kohnstamm, II 272

Krause, II 77, 137, 227

Lacassagne, II 270

Lactantius, I 170

Lafitte, II 161

Lagrange, I 342

Lamarck, II 143

Lamennais, II

La
Mettrie, I 336, 342—II 242, 318

Land, I 268—II 77,
97

Lange, I 156, 273, 336—II 143, 271

Laplace, II 197

Lassalle, I 19—II 93,
137

Lazarus, II 130, 137

Leibniz, I 242, 252, 260, 279 vv., 296, 315—II 14, 17, 119, 318

Lennep, D. J. van, II 58

Lessing, I 307, 355 vv.

Leucippus, I 40

Liebmann, II 93, 270 

Leonardo da Vinci, I 62, 227

Limborch, I 274

Linnaeüs, I 336

Locke, I 46, 229, 241, 283, 290, 291, 293 vv., 312, 313, 317, 324,
334, 336, 347—II 18, 27, 48,
127

Lombardo, Petrus, I 181

Lombroso, II 237, 239, 240, 250

Lorentz, II 269

Lotze, II 257

Luther, II 289

Macchiavelli, I 216 vv.

Mach, II 269, 273

Maeterlinck, I 195

Mahomed, II 173

Maimon, II 53

Maimonides, I 183, 256

Maine de Biran, II 148,
250

Mainländer, II 113, 137

Maistre, Jos. de, II 148,
151

Malebranche, I 254 vv., 268, 315—II 17, 318

Mandeville, I 311 vv., 346

Manichaeisme, I 178, 286

Marcus Aurelius, I 19, 135

Marx, II 93, 137, 143,
162, 262, 275, 276, 294 vlg.

Maxwell, II, 269

Mayer, Rob., II 141, 158

Meyer, Dr. W., I 269

Meinsma, I 269

Melissus, I 30

Mendelssohn, I 355—II 54

Mersenne, I 245, 271

Mill, James, II 145, 165, 168 vv., 280

Mill, John Stuart, II 145,
153, 165, 167, 178 vv., 226, 229, 250

Milton, I 291

Moleschott, II 97, 146, 243, 244

Molineux, I 306

Monroe, II 132

Montaigne, I 221 vv.

Montesquieu, I 329, 332 vv.

Moore (Thomas Morus), I 104, 216, 218

Mouw, Dr. van, II 273

Mozes, I 170

Mycene, I 8

Multatuli, I 62—II 146,
233, 250

Munsterberg, II 267

Mystici, duitsche. Zie Böhme.

Neo-kantianisme, II. Zie Lange, Cohen.

Neo-platonisme, I 100, 134, 152 vv., 195, 205

Neopythagoreeërs, I 28

Newton, I 229, 306—II 12,
15, 74

Nietzsche, I 57—II 113, 137,
177, 275, 276, 278, 279, 280 vlgg.

Novalis, II 58, 137

Occam, I 188

Occasionalisme, I 253, 285

Oken, Lorenz, II 77

Opzoomer, II 145, 226 vlg., 250

Origenes, I 172

Orpheus, I 11

Ostwald, II 273

Panaetius, I 135

Paracelsus, I 208

Parmenides, I 28, 30 vv.

Pascal, I 155, 286

Patristiek, I 169

Paulsen, I 175—II 132,
166 vv. 307, 314, 316

Pericles, I 51, 52, 70

Peripatetici. Zie Aristoteles.

Perk, Jacques, II 260

Pestalozzi, I 358—II 116,
141

Petrarca, I 204 

Philantropijnen, I 349, 357

Philo. v. Alex. (Judaeus), I 152

Pierson, Allard, II 145,
232

Piëtisten, I 354

Plato, I 40, 52, 60, 61, 63, 73, 88—107, Telkens bij
Aristoteles 108 vv., 138, 170, 181, 187, 205, 206, 207, 208, 212,
216—78, 91, 105—II 258

Platonisme, vgl. ook Academie en Neo-platonisme.

Plethon. Zie Gemistos.

Plotinus, vgl. Neo-platonici, I 105, 152 vv., 173, 207

Porphyrius, I 154

Proclus, I 156

Protagoras, I 40, 45, 61, 63 vv., 86, 93, 118, 138, 298

Pyrrho, I 149 vv.

Pythagoras, I 20

Pythagoreeërs, I 20 vv., 102, 117, 227, 228

Raaf, H. de, II 131, 134, 137

Reid, I 324

Reinhold, II 53, 61

Renaissance, I 203 vv.

Rein, II 130, 137

Ritschl, II 280

Ritter, II 80, 132, 232

Roland Holst-v. d. Schalk, II 299

Roos, Mr. J. B., II 238

Roscellinus, I 181, 188

Rousseau, I 58, 82, 174, 292, 304, 307, 316, 343 vv.,
357—II
13, 17, 40, 48 vv., 79, 127, 290

Salzmann, I 349, 357

Sanchez, I 222 vv.

Saturninus, I 171

Sayer, I 307

Schaepman, II 98

Schelling, I 315—II 58,
59, 72 vv., 79, 81, 82,
115, 116, 133, 137, 143

Schiller, II 53

Schlegel, F., II 58, 61, 137

Schleiermacher, I 95—II 61, 77, 90, 137

Schmidt, Caspar. Zie Stirner

Scholastiek, I 180 vv.

Scholl, II 95

Schopenhauer, II 59, 97, 100 vv., 115,
133, 137, 286, 289, 314

Schotsche school. Zie Reid.

Schwenckfeld, I 224

Scotisten, I 191

Seneca, I 135

Shaftesbury, I 309 vv., 340—II 40

Simon, de Saint, II 152,
179

Simons, Prof. D., II 238

Smith, A., I 317, 324 vv.—II 165, 166, 250, 262

Socrates, I 51, 52, 68 vv., 79, 90, 92, 95, 122, 123, 138, 170,
287

Socratici, I 78 vv.

Sophocles, I 50

Sophisten, II 52 vv.

Spencer, II 145, 250, 316

Spinoza, I 242, 256, 257 vv., 277, 280, 285, 355—II 17, 72,
74, 78, 107, 108, 318

Spruyt, Bellaar, I 196, 315—II 272

Stanley Hall, II 132

Steinthal, II 130, 137

Stirner, Max, II 275, 276 vlg.

Stoïcijnen, I 19, 134 vv., 150, 250

Strauss, II 93 vv., 97, 137, 276, 284

Strong, II 308, 318

Strümpell, II 131,
137

Suso, I 198, 352

Swedenborg, II 16

Sydenham, I 336 

Tauler, I 198, 352

Telesio, I 208 vv., 214

Tetens, I 357

Thales, I 13 vv., 67

Themistocles, I 49, 51

Thomas v. Aquino, I 184, 185, 186, 191, 192, 193—II 108, 264

Thomas à Kempis, I 195, 198, 199—II 154

Thucydides, I 53

Tieck, II 58, 61, 137

Timon, I 49

Toland, I 306

Tolstoi, I 82

Treub, Prof. M. W. F., II 292

Tyndall, I 306

Tschirnhausen, I 280

Vaihinger, II 20, 272

Vaux, Clotilde de, II 153

Vayer, La Motte, I 223

Verwey, Albert, II 261

Vischer, II 137

Vogt, II 146, 243, 244

Voltaire, I 30, 292, 329 vv., 337—II 94, 149, 287

Voorthuysen, Marchie van, II 273

Vorländer, II 78

Vrijmetselaars, I 307

Wagner, II 77, 137, 247,
281, 284, 287

Waitz, II 130, 137

Weber, II 303

Weigel, I 224

Welsh, Jane, II 171

Whewell, II 229

Wiersma, II 261

Wolff, Chr., I 242, 353 vv.—II 12, 13, 17, 22,
40

Wollaston, I 309

Wundt, I 58—II 269,
305

Wijck, Prof. van der, II 145,
232, 273, 294

Wijnaendts Francken Dr. I 323—II

Xenophanes, I 28, 29 vv., 49, 138

Xenophon, I 72, 75

Zedlitz, von, II 10

Zeller, II 137

Zeno v. Elea, I 30, 31 vv.

— v. Citium, I 134

Ziehen, Prof., II 132, 273

Ziller, Tuiscon, II 130,
137 







ZAAKREGISTER I.




Atomistiek, 40

bij de Epicuristen, I 145;

— Leibniz, I 282;

— Herbert, II 119

Democratie bij de Grieken, 50;

— Hobbes, 275;

— de Fransche Aufklärung, 332;

— Kant, II 47;

— in de 19de eeuw, 168

Elementen 36. Zie ook 67

Ethiek bij Heraclitus, 18;

— Pythagoreeërs, 27;

— Democritus 47;

— Sophisten, 55;

— Socrates, 74;

— Socratici, 78 vv.;

— Plato, 101 vv.;

— Aristoteles, 121 vv.;

— Stoïci, 140 vv.;

— Epicuristen, 146 vv.;

— Neoplatonici, 154;

— de Christenen, 163 vv.;

— Augustinus, 178;

— de Scholastieken, 192;

— Bruno, 213;

— Macchiavelli, 217;

— Descartes, 250;

— Geulincx, 253;

— Malebranche, 256;

— Spinoza, 265;

— Hobbes, 276;

— Deïsten, 306;

— de Engelsche Moraalfilosofen, 308 vv.;

— de Fransche Aufklärung, Helvetius, 335;

— Diderot, 340 vv.;

— Rousseau, 346;

— Kant, II 40 vv.;

— Fichte, 66;

— Schopenhauer, 113;

— Herbart, 123;

— Comte (Sociologie), 159;

— Bentham (Utilisme), 165;

— Nietzsche

Godsbegrip bij de Grieken 10;

— Xenophanes, 29;

— Protagoras, 64;

— Cynici, 18;

— Plato, 101;

— Aristoteles, 115;

— de Romeinen, 133 vv.;

— de Stoïcijnen, 138;

— de Epicuristen, 147;

— de Neoplatonici, 153;

— het Christendom, 163;

— Augustinus, 177;

— de Scholastieken, 192;

— Bruno, 213;

— Böhme, 224;

— Bacon, 241;

— Descartes, 241 vv.;

— Geulincx, 252 vv.;

— Malebranche, 255;

— Spinoza, 262;

— Locke, 303;

— de Deïsten, 306;

— Voltaire, 331;

— Rousseau, 348;

— de Duitsche Aufklärung. (Lessing, Mendelssohn), 355;

— de Piëtisten, 354;

— Kant, II 15, 34 vv.;

— Fichte, 69;

— Schelling, 75;

— Schleiermacher, 78;

— Hegel, 90;

— Strauss, 93;

— Feuerbach, 94;

— Schopenhauer, 112;

— Comte, 160;

— Carlyle, 172;

— Spencer, 200;

— in den Tegenw. tijd. Zie Fechner, Paulsen.

Kennisleer (Erkenntnistheorie)

Betrouwbaarheid van waarneming en denken bij de Grieken. Zie
vóór Socrates, 66;

— Socrates, 76;

— Cyrenaïci, 87;

— Plato, 95 vv.;

— Aristoteles, 118 vv.;

— Grieksch Scepticisme, 148;

— Neoplatonici, 152;

— Scholastiek, 187;

— Descartes, 248;

— Locke, 295;

— Hume, 317;

— Berkeley, 313;

— de Fransche Aufklärung, 334 vv.;

— Kant, II 12—39;

— Fichte, 63 vv.;

— Hegel, 18;

— Feuerbach, 96;

— Schopenhauer, 109;

— Herbart, 117 vv.;

— J. St. Mill, 181;

— Lange;

— Cohen;

— Heymans

Kunst.

Grieksche kunst, I 48 vv.;

— Plato, I 101, 102;

— Aristoteles, 125;

— Romeinen, 133;

— Neo Platonici, 155;

— Renaissance, 204;

— Kant, II 50;

— Romantiek, 57;

— Schelling, 74;

— Hegel, 90 (3 vormen v. kunst: symbolisch, klassiek,
romantisch);

— Schopenhauer, Kunst als verlossing, 112;

— Kunstontwikkeling Spencer, 217;

— Kunst en wijsbegeerte in ’t laatst der 19de
eeuw;

— Perk en de Nieuwe Nieuwe Gids, 206

Logica en Methodologie.

Aristoteles, 125;

— Bacon, 235;

— J. St. Mill, II 181
vv.;

—
Opzoomer, 228 vv.

Mystiek bij de Grieken, 11;

— de Pythagoreeërs, 27;

— in de M-E, 195;

— Protestantsche, 224;

— bij Spinoza, 226

Natuur of Wet.

Cultuurprobleem bij de Grieken, 54, 55, 79;

— Mandeville, 311;

— Rousseau, 346;

— Nietzsche, II 289;

— Marx, II 229 vv.

Natuurfilosofie, I 207;

— bij Keppler, Galileï, I 222;

— Bacon, I 255;

— Descartes, I 247, 250;

— Newton, I 306;

—
Boerhave, I 336;

— Kant, II 14, 15;

— Darwin, II 198;

— Spencer, 206;

— de Materialisten, 245

Natuurwetenschappen en verhouding tot de wijsbegeerte.

Grieken

— Democritus, I 40;

— Sophisten, I 52;

— Aristoteles, 114 vv.;

— Stoïci, 137;

— Epicuristen, 145;

— Tegenwoordigen tijd, II 268

Opvoedkunde bij Plato, I 103;

— Comenius, 240;

— Locke, 304;

— Rousseau, 347;

— de Philantropijnen, 357;

— de Piëtisten, 354;

— Pestalozzi, 358;

— der Joden, 355;

— bij Kant, II 48;

— bij Herbart, 127;

— in Nederland, 132;

— bij Spencer, 208

Staat bij de Sophisten, 56;

— Plato, 103;

— Aristoteles, 123;

— Neoplatonici, 156;

— het Christendom, 165, 166;

— Augustinus, 179;

— de Scholastiek, 192;

— Thomas Moore, 218;

— Macchiavelli, 216;

— Campanella, 218;

— De Groot, 219 vv.;

— Spinoza, 267;

— Hobbes, 275;

— Locke, 304;

— Montesquieu, 332;

— Rousseau, 348;

— Kant, II 47;

— Fichte, 69;

— Hegel, 84 vv.;

— Herbart, 126;

— Comte, 161;

— Carlyle, 175 vv.;

— Marx, 297 vv.

Sterrekunde bij Pythagoreeërs, 24;

— Copernicus, 227;

— Kepler, 228;

— Galileï, 228;

— Kant-Laplace, II 20


Twijfel (Scepticisme) bij Sofisten, 53;

— het Hellenisme, 148;

— Augustinus, 176;

— de Renaissance, 221;

— Descartes, 246;

— Locke, 290

Zielkunde (Psychologie) bij Plato, 95;

— Aristoteles, 118;

— de Scholastieken, 187 vv.;

— Descartes, 250;

— Spinoza, 263;

— Leibniz, 283 vv.;

— Locke, 296;

— de Duitsche Aufklärung, 357;

— Kant, II 234;

— James Mill, 168;

— Herbart, 121;

— Fechner, 303;

— Wundt, 269;

— Heymans, 309

Ziel en Lichaam. Dualisme.

Zie Descartes, 248 vv.

Materialisme.

Zie Democritus, 40,

Epicuristen, 145,

Hobbes, 272 vv.,

La
Mettrie, 336;

in de 19de eeuw, II 250

Occasionalisme, Geulincx, Malebranche, 253 vv.

Vooruit beschikte Harmonie, Leibniz, 285 vv.

’t Onbekende Derde, Spinoza, 261 vv.

Agnosticisme, Spencer

Ideëel Monisme, Fechner, Paulsen, Strong, Heymans 310 vv.







ZAAKREGISTER II.




Termen etc.

Aangeboren begrippen, 136

Aanschouwingsvormen bij Kant, II 21

Absolute geest (bij Hegel), II 84 vv.

Abstract begrip, 14

Aggregaatstoestanden, 15

Apologeten, 170

Aprioristisch, II 27

Associatie, II 168

Ataraxie, 150

Attributen, 248, 262

Autonome moraal, II 41




	Bijbel
	[image: {]
	somatische
	[image: }]
	zin,
173



	psychische



	pneumatische






Bijbel, II 47

Centraal monade, 284

Coëxistentie van tegenstellingen, 17

Cogito ergo sum, 247

Conceptualisme, 189

Consensus gentium, 136

Cosmologisch bewijs, 247

Cosmopolitisme, 143

Criticisme, II 18

Daimonium, 77

Denkfouten, II 190

Dialektiek, 32

Dianoetische deugden, 122

Ding an sich, II 26

Docta ignorantia, 222

Dubbele waarheid, 194

Emanatie, 153

Encyclopadie, 340

Epochê, 150

Ethische deugden, 122

Eudaemonisme, 47

Euemerisme, 82

Experimentum crucis, 239

Extasis, 155




	Formae inhaerentis
	[image: }]
	191



	Formae separatae








Getallentheorie, 21

Gnostici, 170

Harmonia prestabilita, 285

Hedonisme, 84

Heldenvereering, II 172

Heteronome moraal, 276

Hobbist, 278

Hylozoïsme, 15

Identiteit, II 74

Idolen, 236

Intellectualistische zedeleer, 75

Intelligibele wereld, II 16

Jezuïeten onderwijs, I 244, 329

Kantiaansche terminologie, II 39

Kategorie, II 30

Kategorische Imperatief, II 43

Katharsis, 125

Legaal en Moreel, II 42. Zie ook
I 142—II 129

Levensgeesten, 249

Levensgevoel, II 147

Maiutiek, 74

Mathematische en Dynamische verhevenheid, II 52

Modi, 248, 202

Monaden, 282 (naakte, slapende, droomende)

Natura Convenienter vivere, 140

Noes, 35

Noes pathêtikos, 120

Noes poiêtikos, 120

Nominalisme en Realisme, 187

Noumenale wereld, II 27

Objectieve geest (bij Hegel), 84 vv. II

Oerstof, 17

Ontologisch bewijs (van het Godsbestaan), 190

Oorlogsrecht, 220

Organon, 126

Patristiek, 169

Peisithanatos, 85

Peripatetische school, 108

Perturbationes animi, 141

Pessimisme, II 104 vv.

Phenomenale wereld, II 27

Phronêsis, 84

Physico teleologisch bewijs, 306

Pijnappelklier, 250

Pneuma, 137

Potentieel en actueel, 113

Positivisme, II 144

Pragmatisme, II 267

Primaire en secundaire kwaliteiten, 46, 298

Principium individuationis, 191

Quantitatieve verhoudingen, 23

Rationalisten, 241

Rigorisme, II 42

Romantisme, II 57

Sermonisme, 189

Sensualisme, 334

Sociologie, II 159

Socratische ironie, 74

Sophismus, 59

Speculatieve theologie, II 36

Spinozahuis, 269

Staatsromans, 104

Strevende, de, 143

Subjectieve geest (bij Hegel), II 84 vv.

Summum bonum, 140

Taal ontstaan, 58

Theodicee, 139, 285

Theologica naturalis, 183

Transcendentaal, II 27

Twist en vriendschap, 38

Universaliënstrijd, 189

Utilisme, II 165 vv.

Utopia, 218

Vinculum substantiale, 284

Zielsverhuizing, 27 







INHOUD VAN DEEL II.




EERSTE AFDEELING.

Kant.

Hoofdstuk I.
       Bladz.

Leven en werken       
7

§ 1. Leven en persoonlijkheid
       7

§ 2. Werken en Ontwikkelingsgang
       12

De voor-critische periode. Preisschrift.
Bewijzen voor ’t Godsbestaan.

§ 3. Werken en Ontwikkelingsgang
       17

De Critische periode.

Hoofdstuk II.

De Kennisleer       
21

§ 4. Ruimte en Tijd. Inhoud en Vorm
       21

§ 5. Het ding op zich zelf. Schijn en
verschijning        25

§ 6. Verstand en Zinnelijkheid
       27

Kategorieën.

§ 7. Ziel, Wereld en God
       34

Overzicht van de kritiek der zuivere rede.


Hoofdstuk III.

Practische Filosofie
       40

§ 8. Zedeleer
       40

Autonomie. De goede wil. Legaal en Moreel.
Rigorisme.

§ 9. Theologie
       45

§ 10. Staats-rechtsleer. Opvoedingsleer
       47

Hoofdstuk IV.

Slot        50

§ 11. Schoonheidsleer
       50

§ 12. Kant’s invloed
       53

TWEEDE AFDEELING.

De tijd van de Speculatieve
Wijsbegeerte.

§ 13. Voorloopige Opmerkingen
       57

Hoofdstuk V.

Fichte       
60

§ 14. Leven en Werken
       60

§ 15. Theoretische Filosofie
       63

§ 15a. Practische Filosofie
       66

Zedeleer. Rechtsleer. Huwelijk. Staat.
Godsdienst. Geschiedenis.

Hoofdstuk VI.

Schelling en zijn geestverwanten
       72

§ 16. Schelling
       72

Natuurfilosofie. Identiteit. Theologie.

§ 17. Schelling’s geestverwanten
       76

Schleiermacher. 

Hoofdstuk VII.

Hegel en zijn School
       79

§ 18. Leven en Persoonlijkheid
       79

§ 19. Methode
       81

§ 20. Het systeem
       84

Logica.

§ 21. Het systeem (vervolg)
       87

De absolute geest. Schema van ’t systeem.
Kunst. Godsdienst. Wijsbegeerte.

§ 22. Hegel’s School
       91

Strauss. Feuerbach. Bolland.

Hoofdstuk VIII.

Schopenhauer       
100

§ 23. Leven en Persoonlijkheid
       100

§ 24. Leer
       109

Kennisleer. Verlossing. Kunst. Ethiek.
Invloed.

Hoofdstuk IX.

Herbart       
115

§ 25. Leven. Metafysica.

Inleidende Opmerkingen. Leven. Uitgangspunt.
Tegenstrijdigheden. Oplossing. Psychologie. Ethica.

§ 26. Opvoeding. De Herbartsche School.
       127

Samenvatting. De paedagogiek als wetenschap in
Nederland.

Algemeene
Samenvatting der tweede Afdeeling.

Schema en
Jaartallen.

DERDE AFDEELING.

De Tijd van het
Positivisme.

§ 27. Inleidende Opmerkingen
       141 

Hoofdstuk X.

Het Fransche Positivisme
       147

§ 28. Inleiding
       147

De psychologische School. Het
autoriteitsbeginsel. Cousin.

§ 29. August Comte
       150

Leven en persoonlijkheid. De drie stadiën.
De indeeling der wetenschappen. Sociologie. Godsdienst. Staat.

Hoofdstuk XI.

Het Engelsche Positivisme
       163

§ 30. Inleidende opmerkingen
       163

§ 31. Bentham. James Mill
       165

§ 32. Thomas Carlyle
       171

§ 33. John Stuart Mill
       178

Leven en Persoonlijkheid. Logica. Het empirisch
standpunt. Causaliteit. Denkfouten.

Hoofdstuk XII.

De ontwikkelingsfilosofie.

§ 34. Historische opmerkingen
       195

§ 35. Charles Darwin
       198

§ 36. Herbert Spencer
       206

Leven. Het onkenbare. De
ontwikkelingsformule.

Hoofdstuk XIII.

Het positivisme in Nederland.

§ 37. Inleidende opmerkingen
       222

Kort overzicht van de wijsbegeerte in de
Nederlanden.

§ 38. Opzoomer
       226

De Inaugureele oratie. De ervaringswijsbegeerte.
Zijn leerlingen.

§ 39. Multatuli
       233 

Hoofdstuk XIV.

Het positivisme in andere landen
       236

§ 40. De crimineele anthropologie

Lombroso. De Fransche School. Nederland.
Aletrino.

§ 41. Het materialisme in Duitschland
       242

Ontstaan en aard der leer. De groei der
natuurwetenschappen en der techniek. De denkers. Moleschott. Vogt.
Büchner.

Algemeene
samenvatting van de derde afdeeling en jaartallen
       249

VIERDE AFDEELING.

De Herleving der
Wijsbegeerte.

§ 42. Inleidende opmerkingen
       257

De kentering. Het jaar ’80 in ons land.
Godsdienst, staatkunde en literatuur. De verandering bij de
katholieken. Herleving der Thomistische wijsbegeerte. De
universiteiten. Wederopbloei van het idealisme. De natuurwetenschappen.
Maxwell. Mach. Wundt. Herleving der Kantstudie. Lange. Cohen. Bellaar
Spruyt. v. d. Wijck.

Hoofdstuk XV.

Individualisme en Socialisme.

§ 43. Inleidende opmerkingen
       274

§ 44. Stirner
       276

De jong-Hegelianen. De vrijen van Hippel.

§ 45. Nietzsche en de Moraal van den
Übermensch
       280

§ 46. Marx en het socialisme
       294 

Hoofdstuk XVI.

Het psychisch Monisme.

§ 47. Fechner
       300

Inleidende opmerkingen. F’s leven en
ontwikkelingsgang. Experimenteele zielkunde. Aesthetica. Aanhangers van
’t monisme. Paulsen. Strong. Heymans.

§ 48. Hoofdtrekken van het psychisch
monisme        310

Het bestaan van een buitenwereld. Aard daarvan.
Het wereldbewustzijn. De godsdienstfilosofie van ’t monisme.

Personenregister voor deel I en II.
       320

Zaakregister I. (Geschiedkundig overzicht van de
voornaamste punten)        327

Zaakregister II. Termen etc.
       329 












	De Blauwe Bibliotheek
	



	voor Huislectuur.



	



	voor Trein-Lectuur.













Geheel complete romans en novellen voor 10 en 20
cents! van de beste schrijvers.

Verschenen:

1–2 Tolstoy: De Kozakken.—3–4
Mark Twain: De Erfgenaam in Amerika.
(geïllustreerd)—5–6 Tolstoy:
Sebastopol.—7–8 Ernst Zahn:
Levensstrijd.—9–10 Tolstoy:
Sneeuwstorm. (geïllustr.)

— Alle 20
cents. —

Voorts in Juni:

11–12. R. L. Stevenson: De verkeerde Kist, 20
cents.

13. Tolstoy: Kaukasische
Vertellingen, 10 cents.

In Juli:

14–15 Kálmán-Mikszáth: De
Wonder-parapluie. Een amusant verhaal uit ’t Hongaarsch, door
Mevr. Beets-Damsté vertaald, 20
cents.

De BLAUWE BIBLIOTHEEK, in 2-kleurig omslag, goed gedrukt, op
houtvrij papier, is absoluut de meest goedkoope
uitgaaf van ons land en het buitenland.

Geheele romans voor zulk een klein bedrag is inderdaad ongelooflijk.
En dan goed, goed vertaald en
sommige zelfs geïllustreerd.

Wie er, voor 10 cent per 14 dagen nog niet op geabonneerd is, doet
zich zelf te kort.

Mij. v. Goede en Goedkoope Lectuur,
Amsterdam.






Colofon

Beschikbaarheid

Dit eBoek is voor kosteloos gebruik door iedereen
overal, met vrijwel geen beperkingen van welke soort dan ook. U mag het
kopiëren, weggeven of hergebruiken onder de voorwaarden van de
Project Gutenberg
Licentie bij dit eBoek of on-line op www.gutenberg.org.

Dit eBoek is geproduceerd door het on-line gedistribueerd
correctieteam op www.pgdp.net.

Deel één van dit werk (Van Thales tot Kant) is
beschikbaar bij Project Gutenberg als eboek nummer 55875.

Scans voor dit werk zijn beschikbaar in het Internet Archive
(1).

Metadata



	Titel:
	Uit de ontwikkelingsgeschiedenis van het menschelijk denken. Deel 2
(van Kant tot heden)
	



	Auteur:
	Rommert Casimir (1877–1957)
	Info



	Taal:
	Nederlands (Spelling De Vries-Te Winkel)
	



	Oorspronkelijke uitgiftedatum:
	1908
	



	Trefwoorden:
	History of philosophy
	




Codering

Dit boek is weergegeven in oorspronkelijke
schrijfwijze. Afgebroken woorden aan het einde van de regel zijn
stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in het origineel zijn
verbeterd. Deze verbeteringen zijn aangegeven in de colofon aan het
einde van dit boek.

Documentgeschiedenis


	2018-08-05 Begonnen.



Externe Referenties

Dit Project Gutenberg eBoek bevat externe referenties. Het kan zijn
dat deze links voor u niet werken.

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering
	Bewerkingsafstand



	11,
90, 149, 321,
323
	[Niet in bron]
	,
	1



	16,
16, 16, 17,
268, 325
	Swedenborgh
	Swedenborg
	1



	21
	vorm
	Vorm
	1



	34,
172, 318
	[Niet in bron]
	.
	1



	46,
73, 292
	religieuse
	religieuze
	1



	64,
71, 104, 174,
177, 212, 213,
224, 224, 224,
229, 229
	[Niet in bron]
	“
	1



	66
	[Niet in bron]
	a
	1



	72
	tuigt
	getuigt
	2



	90
	)
	[Verwijderd]
	1



	91
	Heraclites
	Heraclitus
	1



	92
	.
	?
	1



	93,
270
	Liebman
	Liebmann
	1



	93
	Tubingen
	Tübingen
	1 / 0



	100
	geschiedkundkundige
	geschiedkundige
	4



	103
	tuigen
	getuigen
	2



	108
	Prologomena
	Prolegomena
	1



	114
	Deuszen
	Deussen
	1



	116
	idealisitschen
	idealistischen
	2



	119
	van daag
	vandaag
	1



	120
	[Niet in bron]
	”
	1



	131
	Strümpel
	Strümpell
	1



	137
	Mainlander’s
	Mainländer’s
	1 / 0



	143
	wenden
	wendden
	1



	143,
246, 321, 321,
323, 323, 325
	,
	[Verwijderd]
	1



	145
	aufkläring
	aufklärung
	1



	146
	posivitistische
	positivistische
	2



	148
	Condillac’s
	Condillacs
	1



	167
	de,
	, de
	2



	171
	Jahne
	Jane
	1



	176
	en
	and
	2



	177
	”
	[Verwijderd]
	1



	198
	vastland
	vasteland
	1



	204
	er
	der
	1



	213
	;
	:
	1



	213
	bezordheid
	bezorgdheid
	1



	213
	ueber-persönliches
	über-persönliches
	2 / 1



	214
	unificed
	unified
	1



	223,
318
	Geulinx
	Geulincx
	1



	228
	collebanken
	collegebanken
	2



	229,
323
	Herschell
	Herschel
	1



	230
	.
	,
	1



	243
	Moleschot
	Moleschott
	1



	246
	Onkenbare,
	“Onkenbare,”
	2



	253
	Haeckel’s
	Häckel’s
	2 / 1



	258
	[Niet in bron]
	worden
	7



	269
	Enst
	Ernst
	1



	272
	Kohnstam
	Kohnstamm
	1



	272
	kantstudie
	Kantstudie
	1



	273
	van
	von
	1



	278
	verrastte
	verraste
	1



	279,
283, 285, 288,
290, 290, 290,
290, 291, 292,
293, 335
	Uebermensch
	Übermensch
	2 / 1



	298
	verandert
	veranderd
	1



	308
	Heyman’s
	Heymans’
	2



	318
	la Mettrie
	La Mettrie
	1



	321,
321, 322, 325,
326
	
	—
	1



	322
	256
	248
	2



	322
	Hartman
	Hartmann
	1



	323
	Holderlin
	Hölderlin
	1 / 0



	323
	Lacansagne
	Lacassagne
	1



	323,
329
	Lamettrie
	La Mettrie
	2



	324
	Mainlander
	Mainländer
	1 / 0



	324
	1, 3
	113
	2



	325
	Schaepmann
	Schaepman
	1



	326
	Clothilde
	Clotilde
	1



	328,
328
	[Niet in bron]
	—
	1



	328
	—
	
	1



	328
	2
	289
	2



	329
	[Niet in bron]
	;
	1



	332
	16
	15a
	2



	337
	.
	[Verwijderd]
	1


















*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK UIT DE ONTWIKKELINGSGESCHIEDENIS VAN HET MENSCHELIJK DENKEN, DEEL 2 VAN 2 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/1947922490803216218_lbrace3.png





OEBPS/1947922490803216218_book.png





OEBPS/1947922490803216218_external.png





OEBPS/1947922490803216218_card.png





OEBPS/1947922490803216218_tbrace-w4.png





OEBPS/1947922490803216218_rbrace2.png





OEBPS/1947922490803216218_lowbow2.png





OEBPS/1947922490803216218_p2088.png
LOG‘IGL

—L |

&n | wezen | bogrip.
]

obj. begrip.

- begri;
Tdee.

kunst
|
symbolisch,  klassiek,
architectuur, beeldhouwkunst,

poé:

NATUURFILOSOFIE.

‘anthropologie | phacnomenologie | piychologie.

eigendomsrecht | verdragsrecht | strafrecht. familie | burgerlijke

FILOSOFIE VA!|‘ DEN GEEST.

‘mechanica | physica | organica. subjecl iev‘ie goest | abjectiove‘ ‘goost | absolute geest.

e bieronder)

Recht | Moraliteit | Zedeljkheid.
| |

o.a. o.a
(huwelij,
erfrecht,

opvoeding)

standen,
vereenigingen.

absolto goes.

religie

‘Tlosofi

Tomantisch, van Eleaten enz. tot Hegel!

schilderkunst,
muziek.

natuurreligie

(Chineezen, Bramanen, enz.)

subjectieve vrjheld absolute religis.
L |
Todin, Grieken, Romeinen. (Christendom).
vorhevenheid, schoonheid, nuttigheid.

‘samenleving | staat.

|
GESCHIEDENTS.
a. despotische staat
ébn vrij ostersch
volk).

5. republiek(eeni-
gen vij, Gricken
en Romeinen).

c. const. erf. mon.,
(allen vri, Ger-
‘manen).





OEBPS/1947922490803216218_p2136.png
[DE.AI‘JSME. PESSIMISME. ONDERSTROOM.

| |
Fichte Sohelling Hegeol. ﬂchnpelllhmn Herhllm
{ Schloiermacher. MAINLANDER. ScHoOL.
lKnum Hartman. |  Psychologen:
Wagner. Hietascho. | Drobisch.
Wagner. | Lagarns,
FromrmmmE,  CEEOE, LEGREmE Steinthal.
Waitz, etc.
historici en Godsdienstwijsbeg. : Paedagogen :
aesthetici: gyrauss, Ziller.
Erdman. Feuerbach. Striimpel.
Zeller. . Rein.
Vischer. Lass i?"“"“"' Geluk.
K Fischer. - De Raaf.
umo Fischer, ! o B

Bolland.





OEBPS/1947922490803216218_rbrace3.png





OEBPS/1947922490803216218_p2193.png
DENKFOUTEN.

|
Z0NDER REDE- MET REDENEERING.
|

NEERING.
| De grond duideljk  De_grond miet dum-
1. Denkfouten & priori ¢
{er wordt ists als voorgrsteld. deljjk voorgesteld.
waar gesteld). Inductief. Deductief, 5 Verwarring.

I
2. Waarneming. 3. Generalisatie.
4. Redeneering.





OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          EERSTE AFDEELING. KANT.
        


        		
          HOOFDSTUK I. Leven en werken.
          
            		
              § 1. Leven en persoonlijkheid.
              
                		
                  Persoonlijkheid.
                


              


            


            		
              § 2. Werken en Ontwikkelingsgang. De voorcritische periode.
              
                		
                  Preisschrift. Wiskunde en wijsbegeerte.
                


                		
                  Bewijzen voor ’t Godsbestaan.
                


              


            


            		
              § 3. Werken en Ontwikkelingsgang. De critische periode.
            


          


        


        		
          HOOFDSTUK II. De kennisleer.
          
            		
              § 4. Ruimte en Tijd. Inhoud en Vorm.
            


            		
              § 5. Het ding op zich zelf. Schijn en verschijning.
            


            		
              § 6. Verstand en Zinnelijkheid. Kategorieën.
            


            		
              § 7. Ziel, Wereld en God.
              
                		
                  Kritiek der Zuivere Rede.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK III. Practische Filosofie.
          
            		
              § 8. Zedeleer.
              
                		
                  Autonomie.
                


                		
                  De goede wil.
                


                		
                  Legaal en moraal.
                


                		
                  Rigorisme.
                


              


            


            		
              § 9. Theologie.
            


            		
              § 10. Staats-rechtsleer. Opvoedingsleer.
            


          


        


        		
          HOOFDSTUK IV. Slot.
          
            		
              § 11. Schoonheidsleer.
            


            		
              § 12. Kant’s invloed.
            


          


        


        		
          TWEEDE AFDEELING. DE TIJD VAN DE SPECULATIEVE WIJSBEGEERTE.
          
            		
              § 13. Voorloopige opmerkingen.
            


          


        


        		
          HOOFDSTUK V. Fichte.
          
            		
              § 14. Leven en Werken.
              
                		
                  Leven.
                


                		
                  Werken.
                


              


            


            		
              § 15. Theoretische filosofie.
            


            		
              § 15a. Practische filosofie.
              
                		
                  Zedeleer.
                


                		
                  Rechtsleer.
                


                		
                  Huwelijk.
                


                		
                  Staat.
                


                		
                  Godsdienst.
                


                		
                  Geschiedenis.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK VI. Schelling en zijn geestverwanten.
          
            		
              § 16. Schelling.
              
                		
                  Natuurfilosofie.
                


                		
                  Identiteit.
                


                		
                  Theologie.
                


              


            


            		
              §17. Schelling’s geestverwanten.
              
                		
                  Schleiermacher.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK VII. Hegel en zijn school.
          
            		
              § 18. Leven en persoonlijkheid.
            


            		
              § 19. Methode.
            


            		
              § 20. Het systeem.
              
                		
                  Logica.
                


              


            


            		
              § 21. Het systeem. (Vervolg).
              
                		
                  Kunst.
                


                		
                  Godsdienst.
                


                		
                  Wijsbegeerte.
                


              


            


            		
              § 22. Hegel’s school.
              
                		
                  Strauss.
                


                		
                  Feuerbach.
                


                		
                  Bolland.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK VIII. Schopenhauer.
          
            		
              § 23. Leven en Persoonlijkheid.
              
                		
                  Inleidende opmerkingen.
                


                		
                  Leven.
                


              


            


            		
              § 24. Leer.
              
                		
                  Kennisleer.
                


                		
                  Verlossing. Kunst.
                


                		
                  Ethiek.
                


                		
                  Invloed.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK IX. Herbart.
          
            		
              § 25. Leven, Metafysica.
              
                		
                  Inleidende opmerkingen.
                


                		
                  Leven.
                


                		
                  Uitgangspunt.
                


                		
                  Tegenstrijdigheden.
                


                		
                  Oplossing.
                


                		
                  Psychologie.
                


                		
                  Ethica.
                


              


            


            		
              § 26. Opvoeding. De Herbartsche School.
              
                		
                  Samenvatting.
                


                		
                  De paedagogiek als wetenschap in Nederland.
                


              


            


            		
              Algemeene samenvatting.
            


          


        


        		
          DE TIJD DER SPECULATIEVE FILOSOFIE WAS
        


        		
          EENIGE TOELICHTENDE JAARTALLEN.
        


        		
          DERDE AFDEELING. DE TIJD VAN HET POSITIVISME.
          
            		
              § 27. Inleidende Opmerkingen.
            


          


        


        		
          HOOFDSTUK X. Het Fransche Positivisme.
          
            		
              § 28. Inleiding.
              
                		
                  De psychologische school.
                


                		
                  Het autoriteitsbeginsel.
                


                		
                  Cousin.
                


              


            


            		
              §29. August Comte.
              
                		
                  Leven en Persoonlijkheid.
                


                		
                  De drie stadiën.
                


                		
                  De indeeling der wetenschappen.
                


                		
                  Sociologie.
                


                		
                  Godsdienst.
                


                		
                  Staat.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK XI. Het Engelsche Positivisme.
          
            		
              §30. Inleidende opmerkingen.
            


            		
              § 31. Bentham, James Mill.
              
                		
                  James Mill.
                


              


            


            		
              § 32. Thomas Carlyle.
            


            		
              § 33. John Stuart Mill.
              
                		
                  Leven en Persoonlijkheid.
                


                		
                  Logica. Het empirisch standpunt.
                


                		
                  Causaliteit.
                


                		
                  Denkfouten.
                


                		
                  Ethologie.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK XII. De Ontwikkelingsfilosofie.
          
            		
              § 34. Historische opmerkingen.
            


            		
              § 35. Charles Darwin.
              
                		
                  Leven.
                


              


            


            		
              § 36. Herbert Spencer.
              
                		
                  Leven en Persoonlijkheid.
                


                		
                  Het onkenbare.
                


                		
                  Taak der filosofie.
                


                		
                  De ontwikkelingsgedachte.
                


                		
                  Biologie.
                


              


            


          


        


        		
          HOOFDSTUK XIII. Het Positivisme in Nederland.
          
            		
              § 37. Inleidende Opmerkingen.
            


            		
              § 38. Opzoomer.
            


            		
              § 39. Multatuli.
            


          


        


        		
          HOOFDSTUK XIV. Het Positivisme in andere landen.
          
            		
              § 40. De crimineele anthropologie.
              
                		
                  Inleidende opmerkingen.
                


              


            


            		
              § 41. Het Materialisme.
            


          


        


        		
          SAMENVATTING.
        


        		
          DE TIJD VAN HET POSITIVISME.—VERLOOP VAN HET POSITIVISME.
        


        		
          VIERDE AFDEELING. DE HERLEVING DER WIJSBEGEERTE.
          
            		
              § 42. Inleidende Opmerkingen.
            


          


        


        		
          HOOFDSTUK XV. Individualisme en Socialisme.
          
            		
              § 43. Inleidende Opmerkingen.
            


            		
              § 44. Stirner.
              
                		
                  Jong-Hegelianen.
                


                		
                  Stirner’s Leven.
                


                		
                  Stirner’s boek.
                


              


            


            		
              § 45. Nietzsche.
              
                		
                  Leven.
                


                		
                  Persoonlijkheid.
                


                		
                  Werken en Ontwikkelingsgang.
                


                		
                  Nietzsche’s leer.
                


              


            


            		
              § 46. Karl Marx.
            


          


        


        		
          HOOFDSTUK XVI. Het psychisch monisme.
          
            		
              § 47. Fechner.
              
                		
                  Inleidende opmerkingen.
                


                		
                  Fechner’s leven en ontwikkelingsgang.
                


                		
                  Experimenteele zielkunde.
                


                		
                  Aesthetica.
                


                		
                  Aanhangers van ’t monisme.
                


              


            


            		
              § 48. Hoofdtrekken van ’t psychisch monisme.
              
                		
                  Er is een buitenwereld.
                


                		
                  De ideale waarnemer.
                


                		
                  Het bewustzijn der planten.
                


                		
                  Aarde.
                


                		
                  Wereld.
                


                		
                  Godsdienst.
                


              


            


          


        


        		
          PERSONENREGISTER.
        


        		
          ZAAKREGISTER I.
        


        		
          ZAAKREGISTER II.
        


        		
          INHOUD VAN DEEL II.
        


        		
          Colofon
          
            		
              Beschikbaarheid
            


            		
              Metadata
            


            		
              Codering
            


            		
              Documentgeschiedenis
            


            		
              Externe Referenties
            


            		
              Verbeteringen
            


          


        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
  

OEBPS/1947922490803216218_titlepage2.png
+++4 R, CASIMIR & ¢+ ¢
UIT DE ONTWIKKELINGS-
GESCHIEDENIS VAN HET
MENSCHELIJK DENKEN

4 &% é&&+ DEELI 4 & & & &

% 4 (VAN KANT TOT HEDEN) 4 ¢

UITGEGEVEN'DOOR'DE
MAATSCHAPPIJ - VOOR
GOEDE-EN-GOEDKOOPE
LECTUUR~-AMSTERDAM






OEBPS/1947922490803216218_new-cover.jpg
CIAE IS
ONTWIKKELINGS-
GESCEIEDENIS
VAN BET
MENSCHELIJK
DENKEN

DEEDD
VAN KANT TOT HEDEN

ROMMERT CASIMIR
1908





OEBPS/1947922490803216218_lowbow1.png





