
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Mitos, supersticiones y supervivencias populares de Bolivia

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Mitos, supersticiones y supervivencias populares de Bolivia


Author: M. Rigoberto Paredes


Commentator: B. Díaz Romero



Release date: December 8, 2018 [eBook #58425]


Language: Spanish


Credits: Produced by Josep Cols Canals, Carlos R Colón and the

        Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net

        (This file was produced from images generously made

        available by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MITOS, SUPERSTICIONES Y SUPERVIVENCIAS POPULARES DE BOLIVIA ***




Nota del Transcriptor:




Se ha respetado la ortografía y la acentuación del original.



                     Errores obvios de imprenta han sido corregidos.




                     Páginas en blanco han sido eliminadas.



La portada fue diseñada por el transcriptor y se considera dominio público







M. RIGOBERTO PAREDES

MITOS, SUPERSTICIONES Y SUPERVIVENCIAS POPULARES DE BOLIVIA

PRÓLOGO

DEL DR. BELISARIO DIAZ ROMERO

ARNO Hermanos.—Libreros Editores

La Paz.—Imp. Artística.—Socabaya 22.

MCMXX





Al ilustre escritor y abnegado propagandista de
estudios históricos y geográficos de Bolivia

Don Manuel V. Ballivián

Dedica esta obra—

El Autor.





[image: ]

PRÓLOGO


El autor de este libro, D. Manuel Rigoberto
Paredes, nos ha honrado con el encargo de preceder
a su obra por un corto juicio acerca de ella.

Tan delicada comisión la realizaremos con
el mejor gusto, aun cuando reconocemos nuestra
insuficiencia y escasos merecimientos en una labor
de esta naturaleza, labor que habría podido
llevarla a cabo con mayores prendas de acierto
quien poseyera, es claro, una vasta preparación en
el dominio de la sociología boliviana. Pero si voluntad
nos sobra, en cambio, lo que seguramente
ha de faltarnos será la competencia especial que
exigiría el análisis del medio ambiente en que se
desenvuelve la psicología de toda una raza, muy
difícil de caracterizarla en sus polícromos matices,
cual es la raza aymara-khechua, objeto de las investigaciones
del minucioso observador que ha
querido dejar a los futuros estudiosos de nuestro
país, el dossier o autos del proceso, con el que se
puede juzgar la psiquis nacional aborígene.

El libro que nos honramos en presentar hoy
al público lector, no es uno de aquellos que se escriben,
como si dijéramos por pasatiempo; precisamente
no, es el fruto de largos años de exégesis
atenta y controlada en el teatro mismo de la acción,
o sea de la convivencia y contacto con el
propio elemento étnico cuyo espíritu se trata de
escudriñar. El autor ha nacido, ha pasado su
existencia casi toda, en medio de las capas sociales
cuyo folk-lore ha querido desentrañar, dándose
cuenta exacta del psiquismo tan enrevesado de
nuestro pueblo.

Los estudios que son el objeto de esta
obra, ningún autor boliviano los había emprendido
antes que el doctor Paredes, porque dado el carácter
frívolo de nuestros compatriotas, cosa que
tenemos que enrostrarnos, duélanos cuanto sea,
¿quién hubiera sido el zamacuco (en concepto
filisteo se entiende) que se preocupe de las abusiones,
(bolivianismo puro), creencias y tonterías
de los indios? Nadie que no esté tan desocupado
o pierda su tiempo en averiguar y describir asuntos
insulsos como esos. Mas, contemplando con
criterio racional y no de calabaza, el género de labores
a que se entregara el autor, ¿puede suponerse
por un segundo siquiera, que él ha perdido
lamentablemente su tiempo? Nequaquam domini!;
precisamente, no ha podido emplearse mejor
un talento alimentado y bien nutrido en el espíritu
científico de nuestro siglo, un talento observador
y sagaz, patriota, diligente y concienzudo a la vez;
un talento, decimos, que posea esas bellas cualidades,
no pudo tener más plausible dedicación
que el ser útil, utilísimo a la ciencia sociológica en
general y a la psicología del pueblo boliviano en
particular. Es por esto—y en términos de justicia
absoluta—que Paredes es acreedor al aplauso del
mundo entero.

Hasta aquí solamente algunos hombres de
ciencia europeos o norteamericanos, habían esbozado
algo de la psiquis de nuestros aborígenes en
el tópico a que nos referimos. El libro Mitos,
supersticiones y supervivencias populares en
Bolivia, es, pues, el primer trabajo serio en su
género que ha salido de la pluma de un escritor
nacional. Y un trabajo muy curioso en verdad.

Recibámoslo, entonces, con simpático alborozo,
leámoslo con placer y sepamos darle el
mérito que le corresponde.

El modo de ser íntimo de nuestras masas
populares, de las que el indio aymara-khechua es
su representante más genuino, es, ciertamente, casi
idéntico que el que caracteriza al mestizo y aun
al criollo, porque sobre la mente del indígena mismo
está moldeada la de los otros componentes de
nuestra población nativa. Oh sí, esas creencias y
supersticiones, harto primitivas o pueriles, forman
también el fondo de reserva de la economía mental
boliviana, y dígase lo que se quiera en contrario,
la clase media o la parte más considerable,
aquella que forma el bloque de nuestro pueblo,
participa de la religiosidad y moralidad del habitante
originario de esta nacionalidad americana.

A veces en las clases que se reputan cultas,
vemos con frecuencia subsistir esas mismas
supersticiones, que no han podido aún desarraigarse,
ni con el trato de los europeos civilizados.
Las brujerías de un callahuaya impresionan todavía
fuertemente a la dama más aristocrática y
pesan bastante en el ánimo de la mayoría de
nuestros uerajjochas, que visten levita y calan
guantes. ¡Cuánta más fuerza sugestiva no deja
de tener en el ignaro provinciano o en el poco letrado
cholo!

Al reflexionar sobre el grado de atraso intelectual
en que se ha quedado el infeliz indígena
boliviano, cuyo patrimonio de ignorancia se ha
mantenido casi el mismo desde los remotos tiempos
pre-incaicos, ¡no sabemos qué de amargo desencanto
y qué de mortificante desazón embarga
nuestro sentimiento patrio! Hace sangrar el alma
el percatarse de la triste condición en que yace la
mentalidad de nuestros pobres compatriotas indios.
Y, sin embargo, al examinar con cuidado las
aptitudes mentales de los aymara-khechuas, se
advierte que ellos son capaces de un alto desarrollo
intelectual, conocedores como somos de su
plasticidad cerebral adaptativa y de la elasticidad
de su espíritu. En otra ocasión decíamos ya: «Nuestros
indígenas, según lo comprueba la experiencia,
no son refractarios al estudio, al perfeccionamiento
moral, a la meditación y aun a exceder en condiciones
iguales a las razas europeas mejor dotadas...»
así es efectivamente, pero si hemos de
conservar en su actual cristalización psíquica este
infortunado elemento étnico de Bolivia, si nada
hacemos por disolver en las aguas benéficas de la
civilización esos valores brutos, que tornaríanse
inmediatamente en solutos fértiles para esta tierra,
digna de mejor suerte, el indio seguirá el mismo
paria, salvaje, supersticioso, estúpido, feroz...

Indudablemente que la obra del doctor Paredes
tiende también a hacer conocer a los poderes
públicos, el estado religioso-social de la colectividad
boliviana y a ese título es toda una revelación
para los dirigentes de la cosa pública. En
ello estriba así, su utilidad fundamental.

Como producción literaria acaso el último
trabajo del autor, a quien prologamos, no ofrezca
ni las bellezas retóricas que más agradan al gran
público, ni los relumbrones de una afectada fraseología,
pero en su sencillez ruda, en el desnudo
candoroso con que descubre el sér moral de la
masa gruesa de nuestro pueblo, no hace otra cosa
que presentarse sincero y leal; en tal caso es como
el anatómico, que diseca el cadáver de una virgen
núbil y hermosa sin pararse en la descripción de
sus morbideces y atractivos sexuales, opera con
la indiferencia y frialdad del sabio.

El surco está abierto ya para otros. ¿Vendrán
nuevos cultores que prosigan la tarea? ¡Quién
sabe!

La Paz, agosto de 1920.

B. Díaz Romero.

[image: ]






[image: ]

Erratas y Correcciones




	Página
	Línea
	Dice
	Léase



	33
	19
	los
	de los



	41
	30
	morada
	mira de



	48
	16
	los
	mismos



	"
	18
	se la
	se le



	50
	13
	vió
	vivió



	"
	19
	echar la
	echarla al



	57
	1
	en el
	en él al



	58
	26
	no se han
	no se ha



	"
	29
	no los
	no lo



	61
	9
	Yantiha
	Yankha



	65
	1
	objeto
	es objeto



	80
	4
	pretéticas
	pretéritas



	"
	23
	en amenaza
	en actitud de amenaza



	90
	25
	en una
	una



	111
	27
	la cebada
	si la cebada



	"
	28
	si la reogen
	se la recoge



	112
	18
	y recogidas
	recogerlas



	139
	3
	que Tiay huancu
	de Tiay-huanacu



	170
	21
	empeña
	ase y sacude



	181
	27
	su cuolas
	sus cuotas



	186
	21
	y a medida
	a medida



	190
	22
	ponen
	creen



	192
	24
	en la
	de la



	"
	25
	maztizada
	masticada



	195
	7
	que está
	que están



	"
	8
	que le
	que les



	200
	30
	rocson
	roncos



	207
	5
	e
	es



	"
	16
	he
	hecho



	212
	27
	es que
	en que



	"
	14
	rostso
	rostro



	261
	21
	permanezca en él y no
	y no permanezca en él, y



	277
	27
	que son actos lanzados
	que asemejan a saetas lanzadas









Mitos, Supersticiones y Supervivencias
populares en Bolivia.

Capítulo I

Factores primordiales


I.—El alma de la raza.—La fe en
objetos inanimados y en Santiago.—El
layka, chamacani, thaliri, kamili, jampiri
y yatiri.—La poca importancia de
las mujeres en la hechicería.—II.—Instrumentos
y manera cómo actúan los brujos.—III.—Influencia
de éstos, sus artimañas
para seducir a las multitudes.—IV.—Causas
para la persistencia de las
supersticiones.—Papel del sacerdote y
confusión del fraile con el mito del kharisiri.—V.—Influencia
de los sueños.



I

Las supersticiones son inherentes a la naturaleza
humana; ellas son mayores y más dominantes
según el estado de civilización de cada
país. En el nuestro se adquieren en la niñez y
nos acompañan hasta la tumba. A medida que
los individuos descienden en escala social y disminuye
su instrucción, van aumentando en número
y haciéndose imprescindibles en el dominio
de la vida. Tal sucede con los habitantes de escala
inferior de nuestras ciudades y pueblos de
provincia, llámense blancos, mestizos o indios,
los cuales son orgánicamente supersticiosos. En
el espíritu de estos diversos componentes étnicos
apenas han podido tener cabida algunas ideas
religiosas o principios de ciencia médica, que lejos
de amortiguar los impulsos naturales de su
idiosincracia mediocre, les han servido para disimularlos
y encubrirlos. Continúan creyendo indios
y mestizos, en la eficacia de los sortilegios
y maleficios, y en el poder de los que los hacen;
veneran aún las cuevas tétricas, los cerros elevados,
desiertos y desprovistos de vegetación, los
lagos, ríos, o figuras de barro toscamente trabajados,
o piedras que tienen venas atravesadas en
cruz, o formando arabescos, que se aproximen a
figuras humanas, y a cuanta cosa encuentran con
alguna particularidad extraña, suponiendo, aunque
confusamente, que tras de todo eso existe
una voluntad personal, que les da movimiento,
les hace obrar, o se manifiesta en ellos, o representa
los desdobles de sus antepasados. Sus antiguos
mitos y leyendas siguen teniendo conturbada
y esclavizada su alma sencilla. En la mente
de niño de aquellos, la religión y la medicina,
se confunden aún con la brujería; el hechicero
con el médico y el sacerdote, a quien con su segunda
intención, se complacen en llamarlo tata-cura.[1]

Los párrocos tan ignorantes, como sus feligreses,
son los que dan pábulo a esas creencias,
predicándoles, enseñándoles a menudo, que los
males son obra del diablo, venganzas de la divinidad;
bendiciendo los objetos presentados por
los indios y cholos, colocándolos después en los
altares, junto a las efigies de los santos. Así al
lado de una Virgen, se ve un trozo de piedra,
junto a un crucifijo, un retazo de madera.

La ignorancia de las causas que motivan
los fenómenos naturales, en párrocos y feligreses,
han influído, en forma decisiva, para que el
fetichismo y las supersticiones indígenas encuentren
aceptación y aliento en las costumbres del
pueblo, dando lugar para que el remedio a cualquiera
desgracia o enfermedad, se busque, no en
la ciencia, sino en la hechicería.

Entre los santos del catolicismo, al que deveras
adora el indio y en quién tiene plena fe, es
en Santiago, porque lo confunde con el rayo; lo
toma por su imagen.

Como los antiguos griegos, creían que Júpiter
lo lanzaba, suponen los indios que Santiago
es el que lo forja y envía a la tierra; por eso
se llaman Apu-illapu, o sea, señor-rayo.

El indio se extasía al contemplar al santo
montado a caballo, con aire marcial y sañudo de
fiero y apuesto capitán, cubierto la testa con
sombrero de plata, de ancha falda levantada, dejando
al descubierto su arrogante rostro; manteo
encarnado, con flecos de oro sobre la espalda,
armada su diestra de flamígera espada, en actitud
de descargar el arma sobre infieles que se le
han puesto atrevidos al paso, y a quienes los hace
triturar con los pesados cascos de su brioso
corcel.

Tal es la fe que la gente del pueblo tiene
en Santiago, que cuando alguien ha podido salvar
de la descarga eléctrica del rayo, lo conceptúan
como su hijo, favorecido con un bautismo
de fuego, en señal de haberlo elegido el santo para
revelarle los arcanos de lo venidero, prevenir
los males, descubrir las cosas ocultas y ahuyentar
por su intermedio al espíritu malo, al temible
auka escapado del centro de la tierra, y la
fractura o cicatriz producida por el rayo, la considera,
el que la tiene, como comprobante del papel
sobrenatural que debe desempeñar entre sus
semejantes.

Asimismo, cuando un niño nace el momento
en que estallan chispas en el cielo, lo llaman
hijo de Santiago. También tienen igual condición
los mellizos, o el hijo que la madre hubiese
afirmado estar concebido para el santo, cierto
día que la sorprendió la tempestad en el campo,
o la cubrió el sol con sus rayos ardientes hasta
haberla dejado desmayada.

El lugar en que ha caído el rayo lo consideran
como digno de respeto, por haber sido visitado
por el santo, tatitun-purita, como dicen,
y le llevan ofrendas y lo veneran, creyendo que
aun se encuentra presente allí Santiago, y con
objeto de despedirlo, se visten con sus mejores
trajes, se adornan de blanco y junto con sus mujeres,
igualmente ataviadas, al son de alegre música,
se dirigen al sitio, hacen reventar cohetes
y después de sacrificar una llama blanca, y realizar
otras ceremonias, cual si realmente estuvieran
despidiendo a una persona, regresan bailando
a sus casas. Desde entonces, el lugar es
tenido por sagrado, y le denominan, unas veces,
ajatha, atravesado, y otras illapujatha, o herido
por el rayo.

El momento en que cae averiada o muerta
una persona, a consecuencia del rayo, es imposible
que nadie la auxilie; todos los presentes
inmediatamente vuelven la vista y ninguno se
atreve a mirarla siquiera. Mantienen la idea de
que viéndola, se muere definitivamente, porque
al santo no le agrada ser sorprendido el momento
en que desciende a caballo sobre un individuo
quien puede regresar en sí cuando no lo han
visto.

Laikas es el nombre genérico de los brujos;
pero, cuando tratan de diferenciar cierta categoría
de éstos dan tal denominación al que se
encarga de hechizar, de descubrir e inutilizar los
maleficios y de echar suertes en todas circunstancias
de la vida. Cchamacani (tenebroso) es
una especie de nigromanta, que ejerce la magia,
aplicando sus poderes al daño y a lo malo, a
quien se atribuye por ello, estar en contacto con
los espíritus perversos, evocando a los muertos,
particularmente los manes de los ajusticiados y
de los malvados. El Thaliri (que sacude) es el
que la da principalmente de adivino, y se distingue
por ejecutar sus operaciones cubierto de
un poncho grueso, de burdo tejido, y de color
negro, puesto en cuclillas, con los ojos cerrados
aparentando dormitar o hallarse realmente dormido,
o tal vez, en estado cataléptico. Sus respuestas
son en voz débil, queda, cual si alguien
les inspiraba sílaba por sílaba, palabra por palabra,
hasta formular su pensamiento. Las tres
clases se titulan hijos de Santiago y reconocen
entre ellos ciertas jerarquías y preeminencias.
Cuando el consultado o funcionante no puede absolver
la pregunta o la cree de suma gravedad,
se declara impotente y recomienda al cliente
otro colega, según él de conocimientos superiores
a los que tiene, y éste, si duda, lo manda al
que lo supone de mayor jerarquía. Ha llegado
el caso de reconocer todos ellos a un solo brujo
supremo, que era quien salvaba, y en definitiva
resolvía, consultas difíciles y consideradas de
mucha importancia. Los lugares en que habitan
éstos, que probablemente han debido ser
afamados desde tiempos inmemoriales, o tal vez
residencias conocidas de prestigiosos brujo, influyen
para que se les tenga como a tales.

Se singularizan los pertenecientes a cada
una de esas categorías, sólo en los asuntos de
trascendencia o ante ofertas lucrativas con aparatos
y solemnidades especiales; en la generalidad
de los casos siguen procedimientos comunes.

Kamilis o Jampiris, llaman los pueblos
del centro y sud de la República a los Gallahuayas,
o a los que ejercen la medicina y hechicería
a la vez, a quienes se les conoce también con la
denominación de Yatiris o sabios. Este nombre
lo emplean con preferencia a los de amaota, tocapu,
chuymani, achancara-chuymani, apincoya,
musani, chuymkihtara, que significan lo
mismo. El Yatiri es siempre un hombre viejo,
de experiencia, de consejo y de venerable aspecto:
es el mago indígena.

Los indios, al revés de lo que ocurre entre
los blancos, consideran a las mujeres incapaces
de adivinar el porvenir, ni de descubrir los secretos
de alguna importancia referentes a los
hombres. El aymara tiene un profundo desprecio
por la mujer y, en los únicos casos que la toma
en cuenta es cuando se trata de asuntos relacionados
con el amor sexual, o necesita de venenos,
maleficios abortivos, o de remedios que produzcan
la esterilidad. La hechicera no se entiende
sino con esas consultas y cuando falla en
sus previsiones, es objeto de los malos tratos de
su cliente. Las que se dedican, son comúnmente,
viejas andrajosas, de aspecto repugnante y
entregadas al vicio de la coca o del alcohol. En
hechicería, la importancia de la mujer queda
muy atrás a la que se da al varón; en competencia
con éste, es siempre vencida aquella. Santiago
dicen, huye de la mujer y jamás ha llegado
el caso de dotarla del don adivinatorio. Con semejante
prejuicio su inferioridad en la materia,
queda ejecutoriada para el vulgo.

II

Los instrumentos que acostumbra poseer
el brujo se reducen a pedazos de soga de ahorcados,
muelas o dientes de difuntos, calaveras, figuras
de ovejas hechas de diferentes cosas, cabellos
de muertos, uñas de tigres, sapos vivos o
disecados, cabezas de perros, plumas de pájaros,
lanas y caítos de diversos colores, muchas raíces,
culebras, arañas y lechuzas domesticadas
Según es la consulta, el brujo da alguno de esos
objetos, hace actuar cualquiera de los animales
domesticados. Generalmente ejerce sus funciones
de noche y de preferencia cuando ésta es lóbrega,
en una habitación silenciosa y apartada de
la casa. La invitación la hace para una hora en
que no puede ser visto por indiscretos o sorprendido
en sus operaciones.

Alfombra la habitación con lienzos negros,
coloca en el centro una mesa o un poyo de adobes,
cubierto también de negro; pone encima un
mechero con tres luces o tres velas de sebo, encendidas
por la parte del asiento y colocadas cabizbajo.
Algunas veces adorna las paredes con
lechuzas y lagartijas disecadas, cuando estos objetos
no están siempre ocultos. El brujo espera
al cliente en la puerta, le introduce al interior
apenas llega, cuidando de hablarle a media voz
y poco, prefiriendo entenderse por señas y visajes.
El misterio en todo y para todo, la mímica
y el lenguaje de acción sólo dominan allí.

Coloca al interesado junto a la mesa, donde
hay, además de las luces, montoncitos de coca,
una botella de aguardiente y cigarros. Toma su
trago y derramando antes algunas gotas al suelo,
con los ojos entornados hacia arriba, musita ciertas
palabras ininteligibles y enigmáticas. Convida
al concurrente su brebaje, quien también derrama
algunas gotas antes de beber y ambos mascan la
coca y fuman cigarros, conversando sobre el motivo
de la visita, averíguale con maña lo sucedido
en todos sus detalles. En seguida le aconseja
lo que debe hacer. Abre una olla, sacando
de allí una lagartija adiestrada para lamer la
mano de su dueño, o un sapo que croa al salir, o
una araña en cuyas patas se fija, o hace graznar
la lechuza, en una forma que responda a sus
intenciones. En vista de lo que han hecho estos
animales le dice que ha acertado en sus consejos.
Si es cchamacani, invoca la presencia del diablo
y después de haberse agachado hasta pegarse al
suelo, le dice que traiga un ratón vivo o gato y
cuando tiene presente al animal, le atraviesa en
los pies con espinas para tullir a su enemigo, o le
punza en los ojos para cegarlo, o le traspasa la
cabeza para que se vuelva loco o demente. Otras
veces le pide la orina de su enemigo, o el agua en
la que se haya o hayan lavado su ropa, o algún
objeto suyo, con ella hace su sortilegio y lo devuelve
para que la vierta a su puerta. Tanto laikas
como cchamacanis, emplean también con el
mismo objeto, coca mascada, granos de maíz y
distintas yerbas, o matan un cobaya, y en sus vísceras
tratan de sorprender el secreto buscado,
consultando los manes de los muertos. Los thaliris
examinan las irradiaciones de los astros, las oscilaciones
de las llamas en las velas o mecheros, el
vuelo de las aves, fuera de que algunos son magnetizadores,
fascinadores y aún ventrílocuos.

El brujo representa con mayor solemnidad
la escena en que se propone hacer venir y
actuar a Santiago en persona. Cita al cliente
para la media noche y apenas lo tiene en su poder,
le hace fumar cigarros, le da de beber aguardiente,
le cuenta cosas pertinentes al hecho que motiva
su visita, y, poco a poco, va sugestionándolo, va
imponiéndose en su voluntad y apoderándose de su
ánimo, hasta que, cuando cree haber legrado su
objeto y de que ha llegado el momento oportuno
de obrar, le manda repentinamente con tono imperioso,
que apague las luces y que no resuelle
siquiera. Ese instante asume el brujo un aspecto
imponente, con los ojos que le salen de las órbitas,
el cuerpo que le tiembla, y todo su ser que
se estremece, cual si estuviera poseído por un
espíritu diabólico. En medio del silencio profundo
y la soledad que tiene algo de aterradora, siente
de improviso en el recinto, un ruido metálico,
que el asistente, sugestionado como se encuentra,
cree ser producido por las áureas espuelas y
jaeces del bridón del santo que llega; no dándose
cuenta que el ruido es causado por la diestra
mano del actuante que agita unos cascabeles
acondicionados en hilos invisibles. Aprovechando
de la credulidad ciega y absoluta que domina
al sujeto hace, figurar a Santiago, saludándole en
mal castellano, y dirigiéndole palabras incoherentes
en su lengua, con voz cavernosa y tono
impositivo. Ese efecto consigue el brujo acomodándose
a la boca un instrumento de cuerno,
hecho a propósito para producir sonidos extraños;
y antes que su cliente se reponga, volviendo
a su voz natural, le invita respetuoso, para
que haga sus preguntas directamente al mismo
Santiago. El que ha perdido sus corderos, le
interroga:

«Señor, bendito señor, perdóname si te
importuno: he perdido mis ovejas, ladrones desalmados
me las han robado; en vano las he
buscado, ¿parecerán? Dímelo, santo adorado;
dímelo protector de huérfanos y defensor de
desgraciados, con toda mi alma en tí puesta te
lo pido». Y solloza el infeliz. El hechicero, fingiendo
la voz contesta: Búscalas con más interés
y las encontrarás, o tu vecino se las ha devorado;
o están lejos y es imposible que puedas
recogerlas.

Si la pregunta se refiere al robo de semovientes
mayores, como mulas, burros, bueyes o
llamas la respuesta suele ser: «Busca, rastrea
un poco más y los ladrones serán sorprendidos
porque no están muy lejos de tí; o ya no los hallarás
porque han sido vendidos y conducidos
a tierras lejanas, o devorados, si se trata de
bueyes o llamas».

Otras veces se interroga: «Hace un año
que mi mujer se encuentra tullida, postrada
en cama, y me dicen las gentes que está embrujada,
¿con qué podré curarla? ¿Hay o no remedio
a su mal?» Contesta: «Hay remedio;
investiga el paradero del hechizo, que es un sapo,
lagartija o gato, que tiene los pies atravesados
con espinas. Apúrate en buscarlo, sino
tu mujer morirá».



De antemano, para este caso, el brujo tiene
dispuesto el animal. Después de pasada la
consulta, recibidos nuevos obsequios y otra cantidad
de dinero, descubre el objeto del hechizo y
le arranca las espinas.

Por el estilo, suelen ser las preguntas innumerables
y diversas, y las respuestas vagas,
evasivas, ingeniosas o eficaces, según las condiciones
económicas del cliente y el conocimiento
que el brujo puede tener sobre las cosas consultadas.

Terminado el acto y antes de encender las
luces hace retirarse al santo, repitiendo el mismo
ruido que al presentarlo. En la crédula mente
del indio que vino en su busca, queda la persuación
de que se ha entrevistado con el mismo santo,
por descorazonado que esté, y el hijo de Santiago
bien pagado por su embuste hábilmente
ejecutado.

La hechicera mestiza, al absolver las consultas
que también la hacen, suele combinar los
procedimientos indígenas con algunas prácticas
religiosas. Por lo común, masca primero coca,
dedicada la masticación al hombre que debe ser
embrujado; después reza a las ánimas del purgatorio,
o invoca a las condenadas en el infierno.
Hace un muñeco o pinta una estampa con
dos caras, una de mujer otra de hombre, le enciende
tres velas, y les reza tres padre-nuestros
y tres ave-marías a las almas solicitadas, y
envuelve la estampa con un hilo que tiene tres
nudos y en seguida conjura a las ánimas, diciendo:
«yo os conjuro por el día en que nacísteis,
por el bautismo que recibísteis, por la primera
misa que oísteis, que hagáis que fulana o
fulano ame y sea esclavo o esclava de la pasión
de sutano o sutana». Con lo que se cree tener
buen resultado.

III

El cholo y el indio se encuentran tan dominados
por la idea de los sortilegios y maleficios,
que todo lo que no pueden explicar o es para
ellos misterioso, extraordinario, o sobrenatural,
lo tienen por obra de brujos.

Cuando el indio al navegar en frágil barquilla
de totora, ocupado en la pesca, es sorprendido
por recios vientos o tempestades, que
le producen alguna desgracia, supone que es víctima
del hechizo de algún enemigo suyo, que
se ha valido de los elementos para causarle perjuicio;
y cualquier daño que recibe, lo atribuye
siempre a malificios, y para evitar sus fatales
consecuencias, a tiempo, busca otros brujos, que
los tiene por superiores a los que han dañado y
cree que por este medio, destruirá, o por lo menos,
neutralizará los efectos de aquellos. En la
lucha, que para salvarlo, sostendrán los brujos,
tiene seguridad, que el suyo saldrá vencedor; y
si este realmente ha logrado evitar el mal o curarlo
de una enfermedad, su prestigio toma grandes
proporciones. Entonces llega a adquirir el
favorecido por la suerte nuevos clientes, el que
lo traten con miedo y con respeto, le consulten
en los trances difíciles de la vida, y que nadie
pueda pasar en su comarca sin acudir a él.

El favorito de la suerte, se convierte en
ídolo de la multitud. Todos le colman de atenciones
y le hacen obsequios. El indio que necesita
de él, le entrega gratis el cordero más gordo
de su majada, los productos escogidos de su
cosecha, y, cuando aquél le exige pernoctar en
compañía de la hija de éste, joven y bien parecida,
consiente en ello sin escrúpulos ni vacilaciones.

Estos indios ladinos, insignes rebuscadores
de vidas agenas y de misterios recónditos,
que desempeñan, a maravilla, su lucrativo y dichoso
papel de hechiceros, son fecundos en recursos
para salir airosos del paso. Cierta ocasión
fué capturado en una Policía de provincia
un célebre brujo y en vista de las fechorías que
había hecho y disturbios que había provocado
entre los indios, ordenó la autoridad que, en castigo
de sus faltas, se le flajelase. Sufrió la dura
pena impasible y cuando volvió a su casa, lejos
de manifestar algún escarmiento, explicaba ufano
a los indios que habían ido a expresarle su pesar
por lo ocurrido, de que nada había sufrido,
porque el momento en que lo tendieron al suelo
vino en su auxilio Santiago, en forma invisible
para los que presenciaban o debían ejecutar la
pena, y le cubrió con su manto, impidiendo que
los azotes rozaran siquiera la parte desnuda de
su cuerpo...! Y siguió ejerciendo su oficio vedado,
con más ánimo y éxito que antes.

El miedo que inspira a los indios el brujo
es tan grande, que cuando se embriaga o se descuida
en guardar algún objeto suyo, nadie se
atreve a tocarlo o robarle. Sólo cuando abusa
de su poder y se hace peligroso e insoportable
en la comarca, sus moradores se reunen sigilosamente
y acuerdan matarlo, sin darle tiempo para
nada, como lo hacen en efecto, sorprendiéndole
en su morada y quemándolo vivo. En seguida
entierran sus huesos o sus cenizas en un pozo
profundo, a fin de que no quede huella de él.

El indio tiene la preocupación de que
cuando no se le da ese género de muerte, su alma
sigue causando daños a sus victimadores.
Con la incineración de su cuerpo creen que también
su alma ha sido reducida a la nada.

El indio da virtud de remedio eficaz contra
los hechizos a la sangre y orina del brujo. Con
ese objeto suele romperle la cabeza y dar de beber
la sangre que brota de la herida al hechizado
o la orina de aquél. El brujo, a su vez, cuida
mucho que tal cosa no ocurra, por temor de que
el maleficio se torne contra él.

Alguna vez, cuando no suena muy bien su
título de hijo de Santiago, lo cambia con el hijo
de la Madre de Dios, o sea Mamitan-huahuapa,
suponiendo con esta alteración poseer mayores
facultades que bajo aquel nombre.

IV

La persistencia de las supersticiones en el
alma popular se debe, además de las circunstancias
ya anotadas, a la influencia de los españoles,
que aportaron las suyas a América en la conquista
y durante el período colonial, quienes eran tan
llenos de preocupaciones como los indios. Si bien
los misioneros, destruían los ídolos y adoratorios
de estos, era para reemplazarlos con los que ellos
acataban. Las censuras eclesiásticas tendían a
extirpar las prácticas antiguas, para sustituirlas
más fácilmente con las religiosas profesadas
por el catolicismo, que trataban de implantar en
el país, pero como no lograron su objeto por
completo, las supersticiones indígenas llegaron a
mezclarse y confundirse con las de los españoles,
sin poderse distinguir, en muchas de ellas, su
origen, ni su esfera de acción exclusiva. Raro o
casi imposible es hallar una persona que se encuentre
en lo absoluto libre de supersticiones.
Las provenientes de los naturales y las traídas
por los conquistadores, han venido a converger,
por todos los lados, sobre el espíritu de nuestra
raza, que obra muchas veces al impulso de aquellas,
aun sin darse cuenta de ello. Cuando el indio
o mestizo practica por primera vez alguna
superstición nueva, ya no la olvida. Esta se
grava en su espíritu y le domina, convirtiéndose
en una segunda naturaleza, de la que ya no puede
prescindir. Son fáciles para adquirir supersticiones,
y difíciles para sacudirse de ellas.

Los sacerdotes católicos, enseñando a la
par de los brujos, que se pueden contrariar los
fenómenos y leyes naturales con rezos o hechizos,
hacen igual propaganda. La diferencia está, en
que el brujo llama en su auxilio a Santiago,
cuando no al Diablo, y los sacerdotes a sus divinidades
y santos. Ambos lo que persiguen es
que se tenga más confianza, en lo imprevisto, en
lo sobrenatural, en lo maravilloso antes que en
el esfuerzo propio o en el concurso de la ciencia.
Por tales antecedentes, blancos, mestizos e indios,
se han vuelto tan crédulos y supersticiosos
dentro del culto católico, que cuando no son entretenidos
por artes diabólicas, se entregan con
frenesí a celebrar fiestas religiosas, abrigando la
profunda convicción de que con cualesquiera de
estos procedimientos lograrán obtener lo que
desean.

La multiplicación de fiestas religiosas, la
profusión con que se erigen templos y capillas,
la excesiva sed alcohólica de las clases populares
y de las que no son, mantienen y hacen más
firmes las supersticiones. En los santuarios de
los pueblos de provincia, es común el encontrar
al lado de una efigie católica, objetos de hechicería,
y el día de la conmemoración del santo, merecen
también estos últimos la bendición del clérigo
que celebra la misa.

El indio por todos esos motivos, considera
de la misma clase y con iguales pretenciones,
al sacerdote y al brujo de su estancia; al menos
al fraile lo tiene como a un nigromanta peligroso.
Le llama kharisiri, es decir degollador,
y cuenta de él, que desde mediados de julio hasta
mediados de agosto de cada año, sale de su
convento y recorre las estancias y rancherías
del campo, en busca de grasa humana para confeccionar
la crisma de los bautismos, seguido a
la distancia de un lego que lleva los cajoncitos
de lata en que aquella especie será depositada.
Cree que el fraile, apenas encuentra un ser humano,
lo halaga y le da un narcótico con el que le adormece,
y cuando está inerte, le hace una incisión
en la barriga, hacia el lado derecho, por donde le
extrae toda la grasa que contiene su cuerpo y
se retira después de curarlo y conseguir que de
la herida no quede más huella que un ligero cardenal.
La víctima al despertar de su letargo y
volver en sí no encuentra al funesto fraile pero
siente un fuerte dolor en el vientre que le anuncia
que algo ha ocurrido con él y agobiado por
este presentimiento, comienzan sus fuerzas a decaer
rápidas y consumirse su cuerpo, hasta que
muere a los pocos días del hecho.

Al principio de la conquista española llamaban
Kharisiri al verdugo que degollaba a los
ajusticiados, y creían que después de consumado
el hecho andaba en las noches vestido del
hábito despojado al difunto y aún lleno de tierra
y sangre, cubierta la cabeza de un capuchón,
que sólo dejaba descubierto su rostro pálido como
la muerte y sombrío como la noche, llevando
en la mano una campanilla, cuyo lúgubre sonido
se escuchaba de rato en rato. Decían de él que
se alimentaba de carne humana, prefiriendo devorar
la de los niños que encontraba a su paso.

Poco a poco y a medida que las ejecuciones
en esa forma disminuyeron, la imaginación
de los indios fué confundiendo al verdugo con el
fraile que acompañaba al condenado a la pena
de muerte, hasta que el primero se borró de su
memoria y sólo el último quedó con el mote de
Kharisiri, terminando por tenerle miedo, a causa
de considerarlo ladrón de grasa humana.

Probable es que la circunstancia de ver
traginar con alguna frecuencia a los frailes solos
y por caminos silenciosos y desiertos, haya dado
también lugar a la formación de esta leyenda
con todos sus lúgubres contornos, o tal vez coincida,
y esto es lo más seguro, con algún mito
propio que tuvieron antes de la conquista, y al
cual, por su semejanza, han sustituído con el
fraile, dándole la terrible denominación de Kharisiri.[2]


Cuando el indio no ha visto ni se ha encontrado
con este personaje de lúgubre fama
y siente, sin embargo, dolor al vientre y se presenta
en la parte exterior la terrible mancha roja,
cree el vampiro que se hizo invisible para mejor
y más cómodamente extraerle la grasa, y el infeliz
dominado por tal idea desconfía de los remedios
y muere por consunción.

El fraile también simboliza para el indio
al autor de la carestía y hambre en los ranchos,
porque supone que en las grandes alforjas que
lleva consigo, con el poder de la nigromancia
que profesa recoge cuantos víveres encuentra
dejando al pobre indio que muera, por falta de
ellos, con la barriga pegada al espinazo.



V

Los sueños tienen influencia decisiva en
las determinaciones de las clases populares, las
cuales creen que según son aquellos les sucederá
algo en la vida real, y con este motivo les dan interpretaciones
varias.

Soñarse con llamas u ovejas es para que
se frustre algún negocio que se proyecta.

Con cóndor, es para que se tenga éxito en
lo que se propone.


Soñarse con cadáver es para tener dinero.

Cocinando es para que alguien muera.

Cuando alguna mujer embarazada se sueña
con víboras, es para tener hijo varón; con sapos,
para tener mujer; con cóndor, para que el
hijo que nazca sea un gran hombre.

Recibir en sueños dinero en el templo, es
para tener aviso de la muerte de un pariente o
amigo.

Arrancarse un diente, es para recibir dinero,
o que se le muera un pariente próximo.

Incendiarse en sueños la casa en que se vive,
es para romper con la persona que nos protege.

Poseer a una mujer en sueños, es para no
lograrla nunca en la realidad.

Soñarse con un negro o negra es para enfermarse.

Con perros que nos han mordido, para que
nos roben.

Con una víbora ponzoñosa que nos ha picado,
para que nos envenenen.

Con fuegos, para tener penas.

Con un niño gordo, para recibir dinero.

Con conejos, para ser embrujado.

Se sueña con una persona, cuando ésta
piensa mucho en la que la sueña.

Ser arrastrado en sueños por una corriente
de agua turbia es para que muera el que ha
soñado.

Igual cosa le ocurrirá si ha sido embarrancado
por una bestia.

Por lo general, la carne en sueños denota
muerte, el escremento deshonra y los animales
con astas infidelidad de la esposa, o concubina
que se tiene; y así, las interpretaciones son infinitas.
Cada individuo cuando sueña con determinada
persona cree que le irá bien o mal según
el concepto que se ha formado de ella, a la que
la considera su sombra benéfica o fatal. Al siguiente
día de un mal sueño, quien lo ha tenido
se encuentra inquieto, temeroso y esperando momento
a momento le ocurra alguna desgracia; al
contrario si fué bueno, está contento y feliz.

Semejante proceder de las clases sociales
no es excepcional ni extraño. Las supersticiones
y tradiciones se trasmiten de generación en
generación: ellas se heredan, forman el patrimonio
que recibimos de los antepasados; se modifican,
varían y aún mejoran, pero no se extinguen;
son persistentes porque en la especie humana la
memoria no se borra y su existencia y desenvolvimiento
se encuentra fuertemente eslabonada al
través de las edades. Para que ellas desapareciesen,
sería necesario que en la vida de la humanidad
se produjese, una solución de continuidad
y como esto es imposible, las ideas y sentimientos
ancestrales forzosamente tienen que predominar
en los actos inconscientes. Se envanece
nuestro siglo de haber dado muerte a las supersticiones
con los progresos de la ciencia, cuando
nutre en sus pechos la mayor parte de ellas y ostenta
y da vida precisamente a la superstición
de no querer ser supersticioso.






Capítulo II

Mitos


I.—Huirakhocha y su actuación mística.—II.—Achachilas,
huacas y konopas.—III.—El Huari
y su leyenda.—IV.—Pacha-Mama
y su culto actual.—V.—El
Ekeko y su historia.—VI.—Thunnupa,
Makuri y la Cruz.—VII.—El
Huasa-Mallcu, su dominio y el homenaje
que se le rinde; la kuilara y el sarniri.—VIII.—El
concepto que se tiene del Supaya.—IX.—El
Anchanchu.—X.—La
Mekala.—XI.—El Katekate y sus derivaciones—XII.—Los
Japiñuñus.—XIII.—El
Takca-takca.—XIV.—El culto
a la piedra—XV.—Ideas respecto
del Cuurmi.

I

En la cúspide de la mitología de los kollas
se encuentra el dios Huirakhocha, a quien se le
tiene por el hacedor de la luz, de la tierra y de
los hombres. Diversas interpretaciones se han
dado a la etimología de ese nombre: unos creen
que proviene de las palabras kechuas vira, grasa
y khocha, mar, o sea grasa del mar. Esta
interpretación extravagante, no se confirma con
el origen de la divinidad, que es kolla, y, por consiguiente,
que debe buscarse su significado en la
lengua de esta nación. Además, conviene no olvidar
que el nombre primitivo, como ha ocurrido
con el desenvolvimiento de las palabras en todos
los idiomas, ha debido sufrir serias alteraciones
con el transcurso del tiempo y el roce con pueblos
de distinta índole y lenguaje, hasta llegar
a tener la estructura y fonética, que actualmente
conserva.

Uira, según Bertonio, es el suelo[3]. Esta
acepción es la principal. Khocha, parece una
alteración de jucha, pecado, negocio, pleito, según
el mismo autor. Palabra que comprendía
también al que hacía o ejecutaba alguna cosa: al
hacedor por excelencia. De suerte que Uira-jjocha,
convertido hoy en Huira-Khocha, por haberse
kuichuizado la frase, podría decir hacedor
del suelo, con más propiedad: hacedor de la
tierra.

También pudo haber provenido de las palabras
aymaras, juira, producto y kota lago, alterada
después en khocha por los quechuas. Khocha
y kkasahui son, en el lenguaje kolla, denominaciones
del aluvión. Tal vez, nombre tan discutido,
se ha formado de las palabras aymaras:
uru, día, jake gente, jjocha hacedor, o sea, hacedor
del día y de las gentes; convertidas por disimilaciones,
metátisis y apentésis continuados,
en Huairakhocha. Los nombres tienen su formación
definitiva a través de siglos: son como
las piedras, de los ríos, que para perder sus extremidades
y asperezas, y ponerse lucias y redondeadas,
tienen las corrientes que arrastrarlas
por enormes distancias.

Según la tradición generalizada y aceptada
comúnmente por los indios, con ligeros variantes,
Huirakhocha surgió del Lago Titicaca,
hizo el cielo y la tierra, creó a los hombres y
dándoles un señor que debía gobernarlos regresó
al lago. Pero como las gentes no habían cumplido
los mandamientos que les impuso, volvió a
salir del seno de las aguas del Titicaca, acompañado
de otros hombres, y se dirigió a Tiahuanacu,
en donde encolerizado por la desobediencia,
redujo a piedras a los culpables, que hasta entonces
habían vivido en la oscuridad; «mandó que
luego saliesen el sol, luna y estrellas y se fuesen
al cielo para dar luz al mundo y así fué hecho, y
dicen que creó la luna con más claridad que el
sol, y por eso el sol envidioso al tiempo que iban
a subir al cielo, le dió con un puñado de ceniza en
la cara y que de allí quedó oscurecida de la color
que ahora parece»[4]. Creó en seguida numerosas
gentes y naciones, haciéndolas de barro,
pintando los trajes que cada uno debía tener, «y
los que habían de traer, cabellos con cabellos y
los que cortado cortó el cabello, y que concluído
a cada nación dió la lengua que debía hablar,
los cantos que había de cantar y las simientes y
comidas que habían de sembrar. Y acabado de
pintar y hacerlas dichas naciones y bultos de barro,
dió ser y ánimo a cada uno por sí, así a los
hombres como a las mujeres, y les mandó se sumiesen
debajo de tierra, cada nación por sí; y
que de allí cada nación fuese a salir a las partes
y lugares que él les mandase; y así dicen que los
unos salieron de las cuevas, los otros de cerros y
otros desatinos de esta manera, y que por haber
salido y empezado a multiplicar de estos lugares,
en memoria del primero de su linaje que de allí
procedió, y así cada nación se viste y trae el traje
con que a su guaca vestían. Y dicen que el
primero que de aquel lugar nació, y allí se volvió
a convertir en piedras; y otros en halcones y
cóndores y otros animales y aves; y así son de
diferentes figuras los guacas que adoran y que
usan».[5]

En esta tradición se encuentra el origen
de los achachilas y adoración a las piedras, que
aun persiste en las creencias de los indios.

Después ordenó Huirakhocha a sus compañeros
que fuese cada cual a lugares determinados,
de donde aquellas gentes debían de salir y
les mandasen para que saliesen. Así fué que a
la palabra de los comisionados fueron surgiendo
de las cuevas, ríos, lagunas y cerros los llamados,
poblando los sitios que se les señalaban.
Mandó también Huirakhocha, a los dos últimos
compañeros que habían quedado con él en Tiahuanacu,
que el uno marchase hacia la parte de
Condesuyo y el otro a la de Andesuyo, y dieran
voces a las gentes que debían salir de esas regiones.
En seguida él, en persona, se dirigió
hacia el Kusco, llamando por el camino a los indios
que vivían en cuevas y sierras. Cerca a Cacha,
sus moradores salieron armados y desconociendo
a Huirakhocha, trataron de matarlo, lo
que dió lugar a que hiciera descender fuego del
cielo, el que iba quemando y azolando los sitios
ocupados por los indios rebeldes. Visto lo cual
por estos, arrojaron amedrentados las armas y
postrándose a los pies de Huirakhocha, le imploraron
perdón por su atrevimiento. Viéndolos
éste humillados y arrepentidos, tomó una vara y
encaminándose hacia el fuego, con dos y tres
golpes que le dió, hizo que se apagase. Los indios
en señal de reconocimiento le erigieron allí
un famoso templo, donde colocaron su estatua labrada
de piedra y le ofrecían en ofrenda mucho
oro y plata.

Siguió su camino Huirakhocha, y en el
Tambo de Urcus se subió a una altura y de allí
llamó a los indios que debían poblar aquella tierra.
En esta cumbre y altura hicieron los indios
otra muy rica huaca, donde sobre un escaño
de oro colocaron la imagen de Huirakhocha. De
ahí se dirigió al Kusco, donde creó un señor que
gobernase a las gentes del lugar, nombrado Alcahuisa.
De allí se fué hasta Puerto Viejo, donde
juntándose con los suyos, que habían ido a esperarlo,
se metió con ellos mar adentro, caminando
sobre las aguas, como si estuvieran sobre
la tierra y desapareció de la vista de los que lo
contemplaron irse.

Tal es la relación que hicieron los indios a
los cronistas de su divinidad suprema. Por eso
cuando vieron por primera vez surgir a los españoles
de la mar, creyeron que regresaban a la
tierra Huirakhocha y sus compañeros y los recibieron
con veneración, dándoles el nombre de su
dios, nunca supieron, que estos les trajeran la
esclavitud y la muerte, en vez de la vida y bienestar
que el anterior les había prodigado.

Este dios tan popular y venerado en la
antigüedad va desapareciendo de la imaginación
de los indios actuales; pocos son los que al presente
lo mencionan. Los más lo confunden
con Jesucristo o el Padre Eterno y, por último,
otros terminan por decir que no se acuerdan de
él: que Huirakhocha es el blanco, que pudo más
que aquél, destruyendo sus efigies y reduciendo
a sus hijos a la más dura servidumbre. El Huirakhocha,
pero terrible y desalmado huirakhocha,
es para el indio, el blanco o el mestizo que
ocupa su rango.

Los templos principales dedicados a esta
célebre divinidad estaban situados en la isla o
Huatta del Titicaca, sobre cuyas ruínas edificaron
después los kechuas su templo al Sol; otro,
el más famoso, en Tiahuanacu y otro en Cacha.
Estos fueron los más célebres adoratarios de la
antigüedad y de los que al presente no quedan
sino ruínas.

II

Mayor vitalidad ha tenido en la mitología
indígena y sigue teniendo aún la creencia en los
Achachilas, o sea la de considerar a las montañas,
cerros, cuevas, ríos y peñas como puntos de
donde se originaron los antecesores de cada pueblo,
y que por este motivo nunca descuidan aquellos
de velar por el bien de su prole.

Entre los Ackachilas, a unos los tienen
como a principales troncos de grandes pueblos,
tales eran el lago Titicaca, el Illampu, el Illimani,
el Caca-hake o Huayna-Potosí y el Potosí;
otros eran de menor importancia y cepa de tribus
insignificantes. El Achachila de los urus,
decían que era el fango, de donde estos habían
brotado y que por eso eran despreciables, de poco
entendimiento, ásperos y zahereños; que vivían
en balsas de totora, contemplando constantemente
desde la superficie de las aguas a su progenitor,
el limo del lago.[6] Los lupi-hakes o
lupakas, los umasuyus y pacajjas, se suponían
de prosapia superior, nacidos de los amores del
Illampu con el lago Titicaca. Al Potosí se le
tenía como antecesor de los chayantas, y al Tata-Sabaya,
los kara-cankas o carangas. El Sajama,
y el Tunari, el río Cachimayu, el Pilcomayo,
etc. etc., se les consideraba como Achachilas
de los pueblos próximos a esas montañas o
ríos.

Sin perjuicio de adorar el indio a su propio
Achachila, cuando, al trasmontar una altura
o doblar una ladera, ve por primera vez cualquiera
de esas montañas, cerros o ríos, inmediatamente
se pone de rodillas, se destoca el sombrero
y se encomienda a ese Achachila, aunque no
sea el suyo y en señal de reverencia, le ofrenda
con la coca mascada que tiene en la boca, arrojándola
al suelo, y dirigiéndose a aquél.

Cuando en 1898, Sir Martín Conway, trató
de realizar su ascensión al Illampu, los indios
quisieron sublevarse y atacarlo, porque temían
que el extranjero profanase a su deidad y esta
les enviará castigos, por lo que Conway sólo pudo
efectuar a medias su intento, y en ausencia de los
indios.

Denominaban Huacas a las deidades particulares
adoradas por un ayllu o pueblo, comúnmente
formadas de piedra, algunas sin figura
ninguna. Otras, dice el P. Oliva: «tienen diversas
figuras de hombres, o mujeres de otras huacas;
otras tienen figuras de animales y todas tienen
sus nombres particulares, con que las invocan
y está tan establecida esta adoración, que no
hay muchacho en algunos pueblos o en algunas
provincias, que en sabiendo hablar no sepa
el nombre de la huaca de su ayllu, por cuanto cada
parcialidad tiene su huaca principal y otras
menos principales, y de ellas suelen tomar el
nombre de aquel ayllu; algunas de estas las tienen
como a guardas y patrones de sus pueblos,
porque sobre el nombre propio, llaman Marca-aparac
o Marcachara».[7]

Las Konopas y Khanapas[8], como pronunciaban
los Kollas, eran dioses tutelares destinados
a proteger las familias. Los fabricaban
indistintamente de metal, de barro o de piedra, o
solamente era alguna piedra preciosa u objeto
raro. Tenían las más el aspecto de figuritas
cuyos brazos y manos formaban sobre el pecho
un ángulo recto, según la geometría mística y
sacerdotal. Algunas eran de forma fálica, otras
representaban pescados. El cronista citado dice:
«Herédanse estas Konopas de padres a hijos
y están siempre en el mayorazgo de la casa como
vínculo principal de ella a cuyo cargo está guardar
los vestidos de las Huacas que nunca entran
en división entre los hermanos, porque son cosas
dedicadas al culto. Entre estos Konopas solían
tener algunas piedras vezares que los indios llamaban
quicu y el P. Pablo Joseph certifica en su
tratado que en algunas de las misiones que hizo
se hallaron no pocas de ellas manchadas con la
sangre de los sacrificios que les habían hecho».[9]

Konopas aún conservan las familias indígenas
en sus casas con mucha veneración.

III

Huari, llamaban los antiguos kollas a un
cuadrúpedo semejante a la llama, probablemente
el Macrauchenia ya extinguido, y lo tenían
por su dios totémico, representante del vigor y
de la fuerza de la raza. Le erigieron templos en
diversas partes y su imagen esculpida en piedra
era objeto de culto muy solemne.

Al Huari lo consideraban como coetáneo
del dios Huirakhocha, viviendo en la época en
que las divinidades habitaban la tierra junto
con los primeros hombres, a quienes se les llamaba
huari-hakes gentes del huari, o sea descendientes
de éste.


Los adoratorios del Huari se conocían con
la denominación de Huari-uillcas y dos hubieron
muy celebrados; una en la ribera del lago
Titicaca, en el lugar que hoy ocupa el pueblo de
Huarina y otro cerca al lago Poopó, donde después
se fundó el pueblo Real de Huari. Las huacas
que en ambos parajes existían, como en otros
muchos sitios del altiplano, fueron destruídas
por los misioneros quedando como recuerdo únicamente
el nombre de la divinidad aplicado al lugar.

Se ha dado en confundir el huari con la
huikcuña, la que es distinta de aquel. La huikcuña
se la ha conocido siempre con este nombre
y, además, con los de sayrakha y saalla. El de
huari parece que se le dió posteriormente.

También acostumbran llamarlo Huari-uillca,
sin tener en cuenta que la palabra uillca
tiene distintas acepciones. Antiguamente llamaban
uillca al sol y a los adoratorios que se le
dedicaban, o se dedicaban a otros ídolos como el
huari. Después se denominó uillca al sacerdote.
En este sentido se expresa el anónimo autor de la
Relación de las costumbres de los naturales del
Perú, denominando uillcas y yanauillcas a los
prelados y sacerdotes[10]. Existe además una
yerba dedicada al sol que se llama uillca. Los
brujos la emplean como purgante, con objeto después
del efecto, de que la persona o que ha sufrido
algún robo se duerma y en sueños descubra
al ladrón, o este se presente por su propia voluntad,
durante ese acto, a restituir lo robado.
Dicen los naturales que este dón dió a la yerba
el sol.

IV

El mito de Pacha-Mama, por los vestigios
que aun quedan, debió referirse primitivamente
al tiempo, tal vez vinculado en alguna forma
con la tierra; al tiempo que cura los mayores
dolores, como extingue las alegrías más intensas;
al tiempo que distribuye las estaciones, fecundiza
la tierra, su compañera; da y absorve la vida
de los seres en el universo. Pacha significa originariamente
tiempo en lenguaje kolla; sólo con
el transcurso de los años y adulteraciones de la
lengua y predominio de otras razas, ha podido
confundirse con la tierra y hacerse que a ésta y
no aquél se rinda preferente culto. El Saturno
indígena no llegó, pues, a conservarse como personalidad
independiente en la imaginación de sus
prosélitos; al identificarse con la Démater india,
desapareció de la mitología aborigen.

Los indios antes de su contacto con los
españoles llamaban en el Kolla-suyu, Pacha Achachi
a esta deidad; después se sustituyó el Achachi,
que quiere decir viejo y también cepa de una
casa o familia, con la palabra mama, que significa
grande, inmenso, cuando se refiere a los animales
o cosas, y superior, cuando a las personas.
En este caso, tiene aplicación la palabra, únicamente
con las del sexo femenino. Los términos
mamatay y mamay, con los que en aymara y kechua,
respectivamente, se designa al presente a
la madre, es de introducción posterior a la conquista
española; parece que proviene del mamá
castellano. Probable es que algún misionero la
introdujo en el habla indígena, por no encontrar
otra palabra más expresiva para el vulgo, con
que nombrar a la Virgen María, a quien la plebe,
llama siempre con unción y ternura, mama.
Matay era el nombre que daba el indio a la madre
o señora principal, aunque prefería y era de
uso más común el llamarla tayca, como se escucha
actualmente. De manera que Pacha-Mama,
según el concepto que tiene entre los indios, se
podría traducir en sentido de tierra grande, directora
y sustentadora de la vida.

La fiesta de Pacha, la celebran los naturales
en un día determinado del año, que después
ha venido a concuasar con la del Espíritu Santo.
Consiste ella al presente, en sacar la víspera del
Espíritu, en la noche, las joyas de los habitantes
de una casa, el dinero que han ganado ese
año, y exponerlos en una mesa colocada en medio
patio al aire libre; invocar la protección de la
Pacha-Mama, derramando en su homenaje aguardiente
en el suelo y antes de probar ellos siquiera
una gota. Al contorno de la mesa colocan braseros
encendidos, sobre los cuales, ponen el momento
preciso, ramas de kkoa o póleo silvestre
(Mentha pulegium), con pedazos de feto seco de
llama, cordero o vaca, porque dicen que los animales
son puros en este estado; agregan a esas
especies, tallos y hojas de cardo santo, millu,
confites, mixtura, y cuando comienza a arder todo
esto, desocupan los presentes la casa, a fin de
no recibir el humo; porque mantienen la creencia
de que reduciéndose los males en humo, debe
evaporarse y perderse para siempre en el espacio,
sin allegarse a una persona, a cuyo cuerpo
penetraría en caso contrario, haciendo que adquiera
alguna enfermedad, o sea víctima de constantes
desgracias. Después de que las brasas
se han consumido y extinguídose el fuego, vuelven
a la casa, y en señal de contento derraman
en el suelo confites y flores.

Esta ceremonia conocida con el nombre
de kkoaña, es muy popular y la celebran las familias,
además de la fecha expresada, toda vez que
tienen que trasladarse de una casa a otra, aunque
no con las solemnidades anteriores, concretándose
a sahumar, con hojas del arbusto mencionado
y trozos de feto las habitaciones que se
han de ocupar, con lo que tienen por expulsados
a los malos espíritus y los males que pudieran
haber dejado los anteriores ocupantes.

El martes de Carnaval, también en homenaje
a la Pacha-Mama, acostumbran derramar
en todas las habitaciones de la casa, flores, confites
y mixtura; pidiéndole conserve con salud a
sus dueños y la propiedad permanezca en poder
de estos.

Por lo regular las ofrendas no deben levantarse
del suelo y aprovecharse de ellas, porque,
quien tal hace, atrae sobre sí el enojo de la
deidad honrada, que puede mandarle en castigo
de su desacato, la muerte, o una enfermedad, o
alguna desgracia. Lo ofrecido a la Pacha-Mama
debe destruirse y consumirse por la acción
del tiempo.

Los pastores acostumbran a su vez degollar
cada año, uno o dos corderos tiernos, con objeto
de que su sangre sea ofrecida a esta deidad,
empapando con ella el suelo en su honor y esparciéndola
antes en direcciones distintas. Este acto
llamado huilara, lo tienen por obligatorio y a
él le dan suma importancia para la conservación
y aumento del ganado.

Samiri, descansadero, es el sitio señalado
como morada, originaria de los antepasados, sea
de los hombres o animales y que por esta circunstancia
ha quedado localizado en el lugar, una extraña
fuerza vital, que toda vez, que el descendiente
va allí recibe un soplo vivificador y regresa
alentado. En ese sitio ha sido reservada
semejante virtud por la Pacha-Mama, que no
quiso dar a sus moradores de entonces todo lo
que dar podía, con la morada que a sus hijos,
mientras durase la vida, mientras existiese el
mundo, no les faltare algún remedio a sus desalientos,
o al desgaste de sus fuerzas. Ese sitio
es una madre que reanima al ser viviente, que le
implora ayuda. A estos lugares, tenidos por sagrados,
los veneran y les ofrecen sacrificios.

Mi samiri, dice el indio, y muestra una
prominencia, cerrito, campo o cueva. El samiri
de mi ganado es aquel otro paraje, e indica otros
lugares parecidos, por más que a ellos jamás haya
ido.

V

El Ekako, popularizado con el nombre alterado
de Ekeko, era el dios de la prosperidad de
los antiguos kollas. Algún cronista lo ha confundido
con Huirakhocha: Bertonio lo llamaba
también Thunnupa, en la creencia de corresponder
ambas denominaciones a una sola persona,
cuando fueron distintas, con leyendas diferentes,
como se verá en su lugar.

Al Ekako se rendía culto constantemente;
se le invocaba a menudo y cuando alguna desgracia
turbaba la alegría del hogar. Su imagen fabricada
de oro, plata, estaño y aun de barro, se
encontraba en todas las casas, en lugar preferente
o colgado del cuello. Se le daba la forma de
un hombrecito panzudo, con un casquete en la
cabeza unas veces y otras con un adorno de plumas
terminadas en forma de abanicos, o bien cubierta
por un chucu punteagudo; con los brazos
abiertos y doblados hacia arriba, las palmas extendidas
y el cuerpo desnudo y bien conformado.
Los rasgos de su fisonomía denotaban serena
bondad y completa dicha. Este idolillo, encargado
de traer al hogar la fortuna y alegría y de
ahuyentar las desgracias, era el mimado de las
familias: el inseparable compañero de la casa.
No había choza de indio, donde no se le viera
cargado con los frutos menudos de la cosecha o
retazos de telas y lanas de colores, siempre risueño,
siempre con los brazos abiertos. Lo hacían
de distintos tamaños, pero el más grande no
pasaba de una tercia de largo. Los pequeñitos
eran ensartados en collares y los llevan las jóvenes
al cuello, para que les sirviese de amuletos
contra las desdichas.

El P. Bertonio en su notable Vocabulario
aymara, dice: «Ecaco I Thunnupa nombre de
quien los indios cuentan muchas fábulas; y muchos
en estos tiempos las tienen por verdaderas:
y así sería bien procurar deshacer esta persuación
que tienen, por embuste del demonio». En
otra parte llaman Ecaco al «hombre ingenioso
que tiene muchas trazas».

Esas fábulas, a las que se refiere Bertonio,
son los milagros y recompensas que los indios
contaban haberlos recibido del Ekako, y la ciega
confianza que tenían en él, la cual no pudieron
desvanecer los misioneros con sus prédicas ni
persuaciones.



La fiesta consagrada al Ekako, se celebraba
durante varios días, en el solsticio de verano. Le
ofrecían los agricultores algunos frutos extraños
de sus cosechas, los industriales objetos de arte,
tales como utensilios de cerámica, tejidos primorosos,
y pequeñas figuras de barro, estaño o plomo.
El que nada podía dar de lo suyo adquiría
esos objetos con piedrecitas, que recogía del campo
y que se distinguían por alguna extraña particularidad.
Nadie podía negarse a recibirlas
en cambio de sus objetos, sino quería incurrir en
el enojo del dios, a quien se conmemoraba; por
cuyo motivo se hizo de uso corriente tal sistema
de compra-ventas.

Durante el período colonial, continuaron
los Ekakos imperando en las creencias populares
y siendo objetos de veneración, sin embargo de
los esfuerzos que hacían los misioneros para ridiculizarlos
y arrancarlos de las costumbres. El
Ekako salió victorioso de la dura prueba; se impuso
a pesar de todo, y su fiesta siguió celebrándose.

Don Sebastián Segurola, Gobernador Intendente
de La Paz, que había salvado a la ciudad
del terrible asedio de indios de 1781, después
de debelada la sublevación y firmado su triunfo,
en acción de gracias a la Virgen de La Paz, cuyo
devoto era y a quien atribuía la victoria, estableció
la fiesta del 24 de enero, en su honor, ordenando
que el mercado de miniaturas y dijes
que se hacía en distintas ocasiones del año, se
realizase únicamente esos días.

La fiesta se inauguró el 24 de enero de
1783, y para que ella tuviese toda la solemnidad
posible, se mandó a los indios de los contornos de
la población, trajesen los objetos pequeños, que
en otras circunstancias acostumbraban ofrecerlos
por monedas de piedras. Los indios más listos
que el Gobernador, se aprovecharon de la licencia
para tornar la fiesta de la Virgen en homenaje
de su legendario Ekako, cuya imagen comenzaron
a distribuir recibiendo en cambio piedras.

La fiesta comenzó a celebrarse con delirante
entusiasmo de todas las clases sociales. En
la noche, cuando las familias se encontraban en
la plaza principal, espectando las luminarias y
escuchando la música de bailarines, entraron por
los cuatro ángulos, que eran, de chaulla-khatu, el
colegio, el cabildo y la casa del judío, comparsas
de jóvenes decentes disfrazados, golpeando cajas,
piedras, tocando instrumentos músicos, llevando
cada cual alguna chuchería, que la ofrecían
en venta, con las palabras aymaras: alacita, alacita,
es decir, cómprame, cómprame.

El estruendo y alboroto que estos disfrazados
hicieron, era tal, que muchas jóvenes fueron
arrancadas en medio de la confusión, de la
compañía de sus familias y sólo regresaron al siguiente
día...



Las indias y cholas sentadas al margen de
las aceras de la plaza y calles contiguas, acostumbraron,
desde entonces, a encender en fila
sus mecheros y velas en homenaje a la Virgen,
cuando en su interior, tal vez le consagraban a
su predilecto Ekako, cuya imagen modelada de
yeso y pintada de colores vivos, ofrecían en profusión
los escultores indígenas en venta o permuta
a los asistentes a la fiesta.

Algunos idolillos los hicieron sentados,
con gorro triangular o cónico sobre la cabeza y
vestido de una túnica hasta las rodillas, otros
parados en la misma forma que los de Tiahuanacu,
la cual persiste hasta hoy. Ambos tienen el
aspecto risueño, de hombres satisfechos de la
vida, gordos y bien comidos.

En los años sucesivos fueron modificándose
las costumbres de adquirir objetos con piedras,
a las que se daba valor sólo en esa fiesta,
con botones amarillos de bronce, lucios y brillantes,
y, por último, los botones fueron substituídos
con moneda corriente, desde algunos años
atrás.

La práctica consentida y generalmente celebrada,
de permitir a los muchachos arrebatar
a sus dueños las especies sobrantes de la venta
del día, apenas tocaba la oración y comenzaban
las sombras de la noche a cubrir la plaza, también
ha desaparecido. Si antes en honor del
Ekako, nadie debía regresar a su casa, lo que había
destinado para vender o permutar ese día,
los policías impiden al presente que tal merodeo
se repita.

Lo que al principio tuvo un aspecto netamente
religioso y pagano, se ha convertido poco a poco
en feria industrial de miniaturas, y lo que es más
singular, en una oportunidad para adquirir al
legendario Ekako, que se encargue del cuidado
de la casa del adquirente. El idolillo, que en
tiempos pasados era objeto de veneración únicamente
de los indios, hoy es acatado por todas
las clases sociales. Rara será la familia que no
tenga acomodado en sitio visible de sus habitaciones,
un Ekako, cubierto de dijes y pequeños
instrumentos y objetos de arte diminutos, y
en quien confían los moradores de la casa
que atraerá la buena suerte al hogar, y evitará
que les sobrevengan infortunios. El diosecillo
de la fortuna, es la única divinidad que ha triunfado
de las persecuciones de los misioneros y del
fanatismo católico.

A este ídolo que siempre se le representó
solo, se le ha dado una compañera por los mestizos,
que, como toda creación artificial, no tiene
importancia ni el prestigio de aquél. A la mujer
del ídolo, se la mira con desprecio y nadie se esfuerza
por adquirirla, ni se la presta acatamiento.
Falta para ella la fe de la multitud y cuando
media este antecedente, una creación religiosa no
tiene razón de ser.



VI

Entre las leyendas místicas de los kollas
existe la de un misterioso personaje, a quien no
le consideran un dios, pero le conceden la facultad
de hacer milagros. Le llaman Thunnupa, y
dicen que vino del norte acompañado de cinco
discípulos, trayendo sobre sus hombros una cruz
grande de madera y que se presentó en el pueblo
de Carabuco, entonces residencia del célebre Makuri,
el más famoso de sus conquistadores y héroes
legendarios, que ha sobrevivido en la memoria
colectiva de los pueblos, junto con otro igualmente
notable, aunque de tiempos relativamente
posteriores, llamado Tacuilla. Estos dos nombres
son los únicos recitados en sus cantares
y aun mencionados por los indios viejos,
ellos los tienden a desaparecer, porque los más
de los indígenas ya no se dan cuenta.

Thunnupa, a quien se la dan también los
nombres de Tonapa, Tunapa, Taapac, según los
padres agustinos que escribieron sobre él, era
un hombre venerable en su presencia, zarco, bárbaro,
destocado y vestido de cuxma, sobrio, enemigo
de la chicha y de la poligamia. Reconvino
a Makuri por las devastaciones que hacía en los
pueblos enemigos, por su sed de conquistas y su
crueldad con los vencidos, pero éste no hizo aprecio
de sus palabras, y lo más que pudo fué permitirle
residir en sus vastos dominios sin molestarlo.
Makuri era demasiado poderoso y soberbio
para darle importancia. La presencia de
Thunnupa, parece que a los únicos que tenía
preocupados era a los sacerdotes y brujos de su
imperio, quienes le hicieron guerra encarnizada
sin perder ocasión para denigrarle.

Thunnupa se dirigió el pueblo de los sucasucas,
hoy Sicasica, donde les predicó sus doctrinas.
Los indios alarmados de sus enseñanzas,
comenzaron a hostilizarle y, por último, prendieron
fuego a la paja en la que dormía; logrando
salvar del incendio regresó a Carabuco. Aquí
las circunstancias habían variado durante su ausencia,
debido a uno de sus discípulos, llamado
Kolke huynaka, que enamorado de Khana-huara,
hija de Makuri, logró persuadirla para que se
convirtiese a las doctrinas de su maestro y cuando
éste regresó hizo que la bautizara. Sabedor
el padre de lo que había ocurrido con su hija, ordenó
que Thunnupa y sus discípulos fuesen apresados.
A los discípulos los hizo martirizar y
como Thunnupa, les reprochase de esa crueldad,
lo atormentaron hasta dejarlo exánime, «echaron
el cuerpo bendito en una balsa de junco o
totora», dice el P. Calancha, «y lo arrojaron en la
gran laguna dicha [el Titicaca] y sirviéndole las
aguas mansas de remeros y los blandos vientos
de piloto, navegó con tan gran velocidad que dejó
con admiración espantada a los mismos que lo
mataron sin piedad; y crecióles el espanto, porque
no tiene casi corriente la laguna y entonces
ninguna... Llegó la balsa con el rico tesoro en
la playa de Cachamarca, donde agora es el Desaguadero.
Y es muy asentada en la tradición
de los Indios, que la misma balsa rompiendo la
tierra, abrió el Desaguadero, porque antes nunca
le tuvo y desde entonces corre, y sobre las aguas
que por allí encaminó se fué el santo cuerpo hasta
el pueblo de Aullagas muchas leguas distante
de Chucuito y Titicaca hacia a la costa de Arica».[11]
A este mismo personaje, vuelto en sí,
se le hace peregrinar en las tradiciones indígenas
por Carangas, donde vió junto a un cerro
que lleva su nombre, entre los Calchaquies, Chuquisaca
y Paraguay.

La cruz que había traído consigo, dicen
que trataron de destruirla, sin poder lograr su
objeto, ni con la acción de los golpes; que entonces
quisieron echar la agua y como no se sumergiese
al fondo, la enterraron en un pozo, de donde
la extrajeron en 1569.[12]



A Thunnupa se le ha confundido con Huirakhocha,
y aun con Pacha Achachi, sin embargo
de ser tan distintas las leyendas que rodean a
cada uno de estos personajes, y de ser completamente
diferentes los mitos que representan, o la
esfera de acción en que se desenvuelven. Uniforme,
con ligeras variantes en los detalles, es la
tradición que hace surgir a Huirakhocha del lago
Titicaca y marchar hacia el Norte, hasta desaparecer
en Puerto Viejo; en cambio, a Thunnupa
se le hace descender del norte hacia el pueblo
de Carabuco, que está en la ribera oriental
del Titicaca, y, después, caminar hacia el sud y
al oeste.



Es un afán manifiesto en varios cronistas,
el acumular en una sola creación mítica, todos
los nombres de la variada teogonía indígena;
particularmente con Huirakhocha se ha hecho
esa aglomeración, en una forma en que, si a ello
se diera entero asentimiento, resultaría que los
primitivos pueblos de esta parte del continente
americano, no tuvieron sino una divinidad, que
fué Huirakhocha; puesto que a él también se le
llama Kon, Tisi, Ekako, Thunnupa, Pachacamak,
Pachayachachic, Pacchacan, etc., etc.

Rastreando con algún cuidado los restos
de tradiciones que aún quedan, y comparándolos
con los relatos de los cronistas, se comprende que
la conquista española sobrevino, cuando los incas
hacían un esfuerzo de identificación y fusión
de los dioses de los pueblos conquistados con los
suyos propios, y que los españoles, lejos de separarlos
los confundieron más, guiados por los
prejuicios religiosos de encontrar la concepción
del misterio de la Trinidad en los nombres de
Con, Tisi, Huirakhocha, y la obra del diablo en
otros; llegando así a convertir el politeísmo indígena,
en imitación borrosa de la religión católica,
y a embarullar y confundir en la mente de
los indios sus divinidades con las cristianas. Huirakhocha,
Ekako y Thunnupa son los que más
han sufrido las consecuencias de este sistema, el
cual se ha tratado de evitar en lo posible en los
presentes estudios.



VII

El indio cree que los campos desiertos y
silenciosos, constituyen el dominio de una poderosa
deidad, a quien llama Huasa-Mallcu, o simplemente
Huasa. También las mujeres que desean
tener hijos, dan el nombre de Huasa a una
piedrecilla larga, que cogen del suelo, la envuelven
en telas y ciñéndola con hilos de lana, la colocan
junto a un peñasco solitario, donde le piden
con veneración y ofrendas, les conceda descendencia.

Dicen que Huasa Mallcu es un gigante
vestido de blanco, de carácter ingenuo y primitivo,
de fisonomía austera y porte imponente, que
en veces toma la forma de un inmenso cóndor,
que vive eternamente célibe, con intachable moralidad,
reinando satisfecho en plena naturaleza
y en medio de la paz de ese medio ambiente callado.
Todos los animales salvajes de aquellos
desiertos, llamados en aymara Huasa-jaras, o
sea campamentos del Huasa, le pertenecen y se
prestan sumisos y diligentes a las ocupaciones
que les señala. Las huikcuñas le sirven de bestias
de carga, para transportar de una parte a
otra, y donde él crea conveniente, sus inmensos
tesoros; la zorra para velar por su persona y lanzar
el grito de alarma a la presencia de individuos
extraños; las aves están obligadas a entonar
cantos melodiosos cuando él despierta en las
mañanas, o pasa junto a sus nidos; los vientos
deben cesar cuando él se presenta; la atmósfera
tranquilizarse y suavizarse a su presencia; las
flores desprender sus aromas y cubrir con sus
hojas el camino que ha de seguir.

Al Huasa-Mallcu, lo describen benigno y
compasivo con los desgraciados; duro o severo
con los perversos. Contiene a los ladrones, formando
alrededor de la casa de sus protegidos un
muro impenetrable, el cual desaparece apenas
cesa el peligro; hace invisibles a sus animales favoritos
cuando los persigue el cazador, quién sólo
logra su intento cuando aquellos se han extraviado
de sus dominios; evita crímenes y robos en
los caminos y despoblados.

Cuentan que un pobre hombre, honrado y
cargado de hijos, que iba en busca de alimento
para su familia, se encontró una vez con el Huasa-Mallcu
en su camino y le pidió tuviera compasión
de él. Conmovido con el ruego, descargó
de sus huikcuñas cierta cantidad de oro, y se la
entregó para que aliviara sus miserias.

Lo contrario del Anchanchu, el Huasa-Mallcu
no hace daño a nadie, y más bien favorece
al que le invoca su amparo.

Nunca dejan los indios de ofrecerle alguna
ofrenda en cualquiera circunstancia. Si degüellan
un cordero, llama o buey, rocían precisamente
con la sangre, el frontón o remate triangular
de la pared principal de su casa, en homenaje
del Mallcu, quien al notar que no se han olvidado
de él, envía un rayo de felicidad a ese hogar
en correspondencia a la ofrenda.

En las fiestas, cuando los indios se encuentran
libres de las miradas de extraños, colocan
en el extremo superior de un palo un muñeco
muy adornado, y enhiesto al centro del sitio de
reunión, bailan en contorno con grandes muestras
de alegría y entonándole algunos cantares, en los
que manifiesta su profundo respeto, le hacen reverencia
en cada vuelta que dan, y cuando algún
desconocido se aproxima, ocultan el muñeco y dicen
que están bailando para el santo cuya fiesta
celebran.

Los viejos de la comarca y los hechiceros
suelen pedir a los indios de la circunscripción
chaquiras, coca, cuys y otras cosas para ofrendar
al Mallcu el día señalado a su conmemoración.
Ese día, el brujo acompañado de su ayudante,
antes de comenzar el baile, se aproxima al ídolo
con muchas reverencias, y a vista de los asistentes
conmovidos les dirige, sollozando la siguiente
oración:

«Huasa-Mallcu bondadoso: padre del huérfano
y protector de infelices, óyenos; un momento
no te hemos olvidado y ahora venimos a tus pies a
agradecerte de tus favores, trayéndote estas cosas
que te ofrecen tus pobres hijos, tus miserables criaturas,
víctimas de la crueldad de los blancos; recíbelas,
no te enojes; sólo confiamos en tu corazón
misericordioso, que nos compadezca y atenúe nuestras
desgracias. En la tierra misma que nos vió
nacer y que recibirá nuestro último aliento, no merecemos
más que un trato inhumano. Envíanos,
pues, alivio y una existencia menos triste y miserable;
concede este año salud y contento a nuestros
hogares, que produzcan abundantes nuestras
cosechas y que sólo haya dolor, lágrimas e infortunios
en las casas de nuestros enemigos...» Calla
el brujo, las lágrimas corren abundantes por las
mejillas de las concurrentes, y en seguida derrama
la chicha delante de la efigie y, a veces sobre
ella; con la sangre de los conejos, que degüella
ese momento, le unta la cara y el cuerpo, la coca
le pone en los labios y con las chaquiras le adorna,
quemando lo restante y aventando las cenizas a
los cuatro vientos. Durante la ceremonia y mientras
se disipa por completo el humo y polvo de
la ceniza, permanece toda la concurrencia contrita,
de rodillas y con la mano izquierda levantada
hacia arriba. Después de pasada ella, se
entregan satisfechos al baile y a las bebidas,
cuidando de que la efigie de su Mallcu no sea vista
por ningún extraño, hasta que a hora determinada,
el brujo la recoge y guarda en lugar reservado,
para volverla a sacar sólo cuando haya
motivos de rendirle nuevo culto.

Esta efigie suele ser, unas veces, un muñeco
adornado, otras, de piedra labrada, y algunas
veces una figura modelada de yeso, o sólo
un palo envuelto con telas de colores, al que suponen
los indios se anima de una vida carnal y
palpitante, apenas se quiere adorar en el Huasa
Mallcu.

VIII

En presencia del hambre, de las enfermedades,
de las guerras y desgracias imprevistas,
ha debido reflexionar el hombre primitivo del altiplano
y pensar sobre la existencia de un ente
malo, que, contrariando los designios de los dioses
buenos, desencadena todas esas calamidades,
apenas se descuida en evitarlas, por satisfacer
sus instintos de destrucción y causar daños. A
ese genio maléfico le llamaron, antiguamente
Hahuari, que equivale a fantasma malo, y después,
Supaya, que es el nombre con el que actualmente
se le conoce.

Mas, el indio llegó a perturbarse en sus
dogmas, cuando los misioneros cristianos señalaban
como a Supaya a sus mismos ídolos, y como
a sus intermediarios, a sus propios sacerdotes
o huillcas; su confusión aumentó cuando de
los nuevos dioses y de sus adoradores no recibían
sino sufrimientos. Poco a poco, y a medida
que era víctima de las crueldades de los españoles
y mestizos, con las prédicas insistentes de
los misioneros y sacerdotes, de ser culto diabólico
su antiguo culto, el Supaya fué haciéndose
simpático en su sencillo espíritu y comenzó a
fiarse más en él. En vano se amenazaba a los
indios con las penas del Infierno; en vano se pintaba
cuadros espeluznantes que se les ponían de
manifiesto; continuó la duda turbando su mente.
El Supaya fué creciendo en su imaginación y
ocupando el lugar de sus antiguas divinidades.
De ahí que el indio le tema, pero que no le repulse,
y cuantas veces puede invocar sus favores lo
hace sin escrúpulos. Busca a los Cchamacanis,
porque supone que están en relación con él y les
paga cualquiera cosa para que al Supaya le hagan
propicio a sus deseos.

El aymara conceptúa al Supaya menos malo
de lo que dicen, y para explicar el origen de
sus desventuras y señalar a sus causantes, ha
inventado otros espíritus malignos, como el Anchanchu,
la Mekala y los Jappiñuñus. Sin embargo,
cree que aquél, entregado a sus propios instintos,
hace siempre daño; cuando se le implora,
cede y se torna bueno, en tanto que a los últimos
los tiene como orgánicamente malos. Con estos
no valen ruegos ni ofrendas; sólo la intervención
del Ekako, de la Pacha-Mama, del Huasa Mallcu
y de otras deidades benéficas, puede evitarse que
hagan daño.

El aymara tiene muy poca fe en las divinidades
del cristianismo, más confía en sus ídolos;
aún no se han dado cuenta de lo que llaman
Gloria los católicos; la idea de los goces eternos
junto a Dios, no los ambiciona, porque no los comprende.
Lo que le agrada en el culto católico
son las fiestas, porque le presentan ocasiones de
embriagarse, divertirse y entregarse a los placeres
sin freno ni medida.

Por manía, y a causa de que se describe
al Supaya con dimensiones extraordinarias que
impresionan su imaginación, ha dado en calificar
con esta denominación a todo hombre perverso,
a toda mujer mala; pero no lo hace porque
siente realmente horror por este personaje, puesto
que, en determinadas circunstancias, le busca
y demanda sus favores. Al aymara no le asusta
el Supaya, desearía verlo personalmente, para
pedirle que lo vengara de sus enemigos, y después
de ver satisfechos sus odios, entregarle, si
posible es, su alma; ya que le predican sus opresores
que eso exige el demonio. Sufre tanto, la
existencia se le ha hecho tan amarga, que al indio
no le importa lo que le puede suceder en el
otro mundo, con tal de ser aliviado en éste del
peso de los sufrimientos que gravitan sobre él.

Esa es en síntesis, la idea que en su mente
encierra respecto al famoso Supaya o Diablo
indígena.

IX

Al Anchanchu, lo pintan como un viejecito
enano, barrigón, calvo, de cabeza grande y desproporcionada
al cuerpo; con rostro socarrón, y
dotado de una sonrisa fascinadora. Dicen que
viste telas recamadas de oro y que lleva en la cabeza
un sombrero de plata de copa baja y ancha
falda; que mora en las cuevas, en el fondo de los
ríos y en edificios ruinosos y abandonados; allí
donde las gentes no aproximan sino rara vez, o
residen solo por cortas temporadas.

El Anchanchu atrae a sus víctimas con
sus salamerías, y las recibe regocijado y ansioso;
y cuando adormecido se halla el huesped con
tanto halago, castiga su incauta confianza dándole
muerte, o inoculándole en el cuerpo una grave
enfermedad. Lo suponen, cuando se hace visible,
tan amable y meloso, que engaña al hombre
más avisado y mundano con su astucia y sagacidad.
Personifican en él la deslealtad, la perfidia,
la refinada perversidad y la lúgubre ironía.
El Anchanchu es una deidad siniestra, que
sonríe siempre y sonriendo prepara y causa los
mayores daños; lleva la desolación a los hogares
y destruye los edificios y campos sembrados.
Huid de él, aconsejan, porque la dicha que brinda
no es cierta, porque su trato cortés y afable,
es la red con la que apresará a su víctima.

Cuando transita por los caminos, produce
huracanes y remolinos de viento, por eso el indio
asustado ante estos fenómenos atmosféricos, se
para y exclama: «pasa, pasa Anchanchu; no me
hagas ningún mal, porque el Mallcu me ampara».

La hacienda, casa, o cualquier otro fundo
donde mueren los propietarios con alguna frecuencia,
la suponen habitada por el Anchanchu,
que en la noche, durante el sueño, les ha chupado
la sangre o introducido alguna enfermedad,
a cuya consecuencia se deben esas muertes.

El indio rara vez se atreve a pernoctar
cerca a los ríos o en casas deshabitadas, por temor
a esta terrible deidad, cuyo nombre excusa
aún pronunciarlo y se limita a decir: Yankhanihua,
tiene maligno, o Sajjranihua, que significa
lo mismo. Con las denominaciones Yantiha y
Sajjra, designan indistintamente a los espíritus
maléficos.

Cuando un terreno se derrumba o sufre
frecuentes denudaciones, lo atribuyen al Anchanchu,
que posesionándose de su interior, produce
aquellos desperfectos telúricos.

X

La Mekala, es otra deidad maléfica que
preocupa a los campesinos. Según éstos, es una
mujer alta, flaca, de color lívido, carnes lacias,
cabellera desgreñada y suelta al aire, pocos y
afilados dientes, ojos pequeños y fosforescentes
chata, con las fosas nasales demasiado abiertas
y boca grande, labios descarnados, con la barriga
que desciende hasta las rodillas y una cola de
fuego, semejante a la de un cometa. Dicen que
anda a saltos, vestida de una larga túnica roja,
cubierta de pequeños bolsillos en toda su extensión.
Cuando salta a una sementera, se apodera
de los mejores frutos y los introduce en todos
sus bolsillos, imposibles de ser rellenados, porque,
a medida que reciben las especies, van ensanchándose
indefinidamente por virtud diabólica.

Su paso se señala por las devastaciones
que deja tras sí.

Si la Mekala, penetra a un aprisco chupa
la sangre de los corderitos tiernos, cual voraz
vampiro, hasta causarles la muerte. Si sorprende
dormida a una criatura, le extrae los sesos
y le arranca el alma, llevándosela aprisionada
en los bolsillitos de su terrible túnica.

Para impedir que la Mekala lleve a cabo
los daños a que le impulsan sus malos instintos,
invocaban los indios la intervención de sus Konapas
o sean dioses penates, y colocaban en el
centro de sus chacras la imagen de una Mama-Sara,
y en las habitaciones la de alguna deidad
benéfica.

Los misioneros católicos exhortaban y
aconsejaban a los indios a no buscar el amparo
de sus ídolos contra la Mekala, sino contener su
osadía con cruces que ponían en las sementeras
y tras la puerta de las majadas, con agua bendita
que rociaban en todos los lugares sospechosos;
también empleaban con el mismo objeto, la
sal y hojas de romero.

El mito de la Mekala encierra el simbolismo
de los desastres que causan las sequías, heladas
y epidemias.



XI

El Katekate, conceptúan que es la cabeza
desprendida de un cadáver humano, que saltando
de su sepultura, va rodando en busca del enemigo
que en vida le causó males y lanzando a su
paso gritos inarticulados y muy guturales, que
en el silencio de la noche hacen un ruido extraño
y espeluznante. Cuentan que, cuando encuentra
al individuo perseguido, le liga las manos y los
pies con el cabello crecido en su sepulcro, el cual
es duro y resistente; le derriba al suelo y se coloca
sobre el pecho del enemigo; le hinca los descarnados
y afilados dientes y le chupa la sangre,
mientras sus miradas de fuego están fijas, siempre
fijas, en el rostro del perseguido. La cabeza,
conforme succiona, toma mayores proporciones
y con su volumen, que no cesa de crecer y aumentar
de peso, ahoga paulatinamente a su víctima,
haciéndole antes sufrir una agonía dolorosa,
y cuando ha conseguido darle muerte vuelve,
rebotando de contento por el suelo, hasta el lugar
de su eterno descanso, la cabeza vengativa.

Sugestionadas con la idea de este mito
macabro, suelen las mujeres que odian a sus esposos,
aprovecharse del estado de embriaguez en
que se encuentran, para cortarles la cabeza, y
después, cuando la justicia las persigue, disculparse
del crimen con que eran aquéllos, brujos, y
que en momentos de hechicería, por haber errado
en algún accidente o fórmula, la cabeza desprendida
del cuerpo, se fué como una ave fugitiva,
huyendo por los aires, sirviéndole de alas los
cabellos esparcidos y que está voltijeando ya, de
Katekate; la prueba de lo dicho, aseguran tenerla,
en que vuelve a la casa en las noches lóbregas,
rebota al techo, espía con ojos de fuego por
la abertura estrecha de la chimenea, alumbrando
su interior con sus miradas fosforescentes;
laméntase con gemidos tristes y lastimeros, en
momentos el que el viento silba y la lechuza grazna
por ahí cerca. Si entonces no salieron a su
encuentro, fué por temor de que la temible cabeza
diera el ósculo de cariño al miembro de su
familia, a quien quiso mucho en vida, causándole
la muerte con ese beso, según ellas, frío y penetrante
como la hoja acerada de un puñal.

Cuando un individuo se acuesta con sed,
también creen que, mientras duerme, se desprende
su cabeza y va a la fuente próxima a beber
agua.

El antiguo gato de fuego, que solía presentarse
de tiempo en tiempo, a media noche, sobre
el techo de la casa, en la que habitaban uno
o varios individuos perversos, y que lo tenían por
el alma de éstos, que tomaba tal forma por voluntad
de sus divinidades, se ha convertido, desde
la venida de los españoles, en gallo de fuego,
que representa al dueño que se encuentra condenado
en vida a las penas del Infierno.

La cabeza humana, particularmente en estado
de calavera, objeto de varias aplicaciones
supersticiosas. Los brujos y los que no lo son,
entre la gente del pueblo, la emplean para averiguar
los robos, introduciendo dentro de su armazón
huesosa uno o dos reales, y pidiéndola con
lágrimas en los ojos y fe en el corazón, que les
haga devolver lo sustraído. La calavera, suponen
que conmovida con el caso, irá a saltos a
deshoras de la noche, a la casa del ladrón y le
causará pesadillas en sus sueños, o lo tendrá
constantemente inquieto, hasta hacerle restituir
lo ageno, o causarle la muerte por consunción
si no lo hace.

Otras veces, en iguales casos y con el mismo
objeto, hacen arder velas a una calavera, durante
tres días martes y tres días viernes, en las
noches, haciendo que, en esta única ocasión, se
consuman por completo las velas.

XII

Los Jappiñuñus, cuya denominación proviene
de las palabras jappi, asir, coger, y ñuñu la
teta de la mujer, eran duendes en forma de mujer,
con largas tetas colgantes, los cuales volaban
por los aires en las noches diáfanas y a horas
silenciosas, cogían a las gentes con sus tetas y se
las llevaban.

Toda vez que el indio siente volar en el
aire a deshoras de la noche alguna ave nocturna,
no cree que es ave sino supone que es algún Jappiñuñu,
que lo está acechando para arrebatarlo
y huye apresurado al interior de su casa, o se
acurruca junto a un pedrón para que lo proteja.
Si ha desaparecido un individuo en la noche, por
algún motivo inexplicable, como por ejemplo un
crimen o una huida intencionada, atribuyen a
sus parientes cuando no han podido tener noticias
de él, que el jappiñuñu, se lo ha llevado.

Sin embargo, este mito va perdiendo mucho
de su importancia en la imaginación popular
y no será extraño que desaparezca a la larga.

XIII

Los indios charcas invocan a su divinidad
Tangatanga, cuando se ven acosados por truenos
y rayos y creen que esta tiene suficiente poder
para impedir que les hagan daño. Esta deidad,
a semejanza del Huasa Mallcu, es protector de
los hombres y su misión es contrarrestar los efectos
del rayo.

XIV

El culto a la piedra es general entre los
indios que la tienen como la base del mundo y el
principio eficiente de los fenómenos de la vida.
Sus huacas más notables son de piedra, y de
piedra son sus grandes ídolos y konopas más
queridos.

A las piedras esquinadas y aisladas, las
veneraban, porque decían que al estallar la guerra
y durante los combates, se tornaban en guerreros
y después de haber luchado por la tribu
hasta vencer a los enemigos, se volvían a sus inmutables
asientos.

Sienten aún gran predilección por los peñascos
o ciertas piedras que tienen la figura de
gente o animal. Cerca a la ciudad de Oruro,
existía un pedrejón en forma de sapo, el que era
considerado por el pueblo como una huaca milagrosa
y, en consecuencia, se la reverenciaba cubriéndola
constantemente de flores, mixtura y derramando
encima de ella chicha, vino y aguardiente.
La piedra contenía en su base un hueco,
por donde pasaban arrastrándose las personas
que deseaban saber sobre el término de su vida.
La que se atracaba y no podía franquear el paso
suponía que iba a morir pronto, o por lo menos,
no ser larga la existencia que le quedaba; la que
salvaba sin dificultad alguna, creía que viviría
mucho, y que su muerte estaba muy distante. Un
militar despreocupado y torpe, redujo a pedazos
la piedra sagrada con un tiro de dinamita, causando
el hecho, general y profundo sentimiento
en el pueblo, que se vió privado de su preciada
huaca.



En los suburbios de la ciudad de La Paz,
había antiguamente una gran piedra, cuya forma
se ignora, a la que los indios rendían culto,
y les imitaban los primeros pobladores de la ciudad.
Alarmados los frailes y misioneros, dieron
en predicar contra la piedra y derramar basura
encima, hasta convertir el paraje en muladar.
Los indios y vecinos al ver tanto desacato que no
era castigado por ella, la apellidaron la piedra
de la paciencia. Destruída por fin, quedó el lugar
con el nombre hasta ha poco, de cenizal de
la paciencia.

De tal modo confiaban todos en las piedras,
que solían poner y adorar una en cada tupu
o campo, y otro en cada acequia. Aun a las
que servían de lindes, bien para las heredades o
bien para los pueblos, consagraban fiestas y holocaustos.
No estimaban menos los meteoritos
y las piedras que hubiera partido el rayo.

Las piedras preciosas eran a los ojos de
los indios, y siguen siendo, otros tantos fetiches.
Cuando alguien se encuentra una, la conserva con
gran afecto y la reverencia teniéndola, desde entonces,
como penate de la familia.

«Del especial culto a las piedras hablan
todos los autores, incluso Cieza», dice Pi y Margall.
Según Cieza alcanzó a los mismos Incas.
«Afirmaban, dice, que había Hacedor de todas
las cosas y al Sol tenían por dios soberano, al
cual hicieron grandes templos; y, engañados del
demonio adoraban en árboles y piedras como los
gentiles». Describe el mismo autor en otro lugar
a los antiguos pobladores de Huamachuco, y escribe
que adoraban piedras grandes como huevos
y en otras mayores de diversas tintas que habían
puesto en los templos o huacas de los altos y sierras
de nieve.

«Ese culto debió ser antiquísimo. Lo infiero
de que en Tiahuanacu hay largas filas de
piedras muy parecidas a los menhirs de los celtas.
Lo deduce Girard de Rialle de la leyenda
peruana de los tres o cuatro hermanos que salieron
de Pacarec Tampu, y es posible que acierte.
Algo significa que el mayor de los hermanos derribase
los cerros con las piedras que disparaba
su honda, y en piedras quedaren al fin convertidos
por lo menos dos de tan misteriosos personajes».[13]

XV

El arco-iris o cuhurmi, es considerado de
buen o mal agüero, según los casos; prohiben a
los niños que lo miren de frente, por temor de
que se mueran; y los mismos jóvenes o viejos no
osan hacerlo, cuando lo miran cierran la boca, a
fin de no descubrir los dientes que se gastarían
o carearían a su presencia, y es imposible que le
señalen con el dedo. A las partes que caen los
pies del arco las tienen por parajes peligrosos,
tal vez asientos de huaca, dignos de temor y acatamiento.

A pesar de sus prejuicios, los indios reverencian
al arco-iris y no faltan quienes lo tengan
como a su Achachila.






Capítulo III

Supersticiones relacionadas con plantas,
animales y objetos.


I.—Empleo de la coca y de la vela;
suposiciones sobre la Misa y algo de psicología
indígena.—II.—Preocupaciones
al edificar las casas.—III.—Referencias
al cóndor, al puma, jaguar, zorrino,
zorro, arañas, feto de llama, chinchol,
reptiles, gato, perro, gallinas y ruiseñor.—IV.—Huakanquis,
mullus, illas y la
piedra bezoar.—V.—Forma y figuras
para causar daños, animales domésticos
que lo evitan.—Empleo del hunto y sus
diferentes aplicaciones.—Resultado del
consumo de las carnes de vizcacha, cóndor,
gato, de la sangre de toro y de las
comidas saladas.—El buho, la lechuza y
las mariposas nocturnas.—VI.—Empleo
del tabaco y del cigarro.



I

Las hojas de la coca (Erythroxilon peruvianum),
son las que sirven a los hechiceros para
efectuar gran parte de sus sortilegios y augures,
desempeñando entre los indios el mismo papel
que los naipes entre los blancos, en casos semejantes.
Por medio de la coca que arrojan sobre
un tendido preparado para el objeto, descubren
los robos y las cosas reservadas.

El hombre que desea saber las infidencias
las acciones ignoradas y aun las intenciones de
su esposa o concubina, o estas las de aquél, ocurren
al hechicero, quien después de muchos ruegos
y dádivas, les da un atado de coca preparado
de antemano, para que de cualquier modo pongan
en contacto con el cuerpo de la persona, cuyos
secretos tratan de sorprender. Realizada la
instrucción, devuelven el atado al brujo quien en
presencia del interesado o interesados hace ciertas
ceremonias y bruscamente sacude el atado, desparramando
las hojas de coca por el suelo, y por
la situación en que se han colocado ellas, hace
sus conjeturas, o da sus respuestas.

Para tener noticias de un ausente, de su
salud, o del estado en que se hallan sus negocios,
derrama la coca sobre sus vestidos o especies
que ha usado, extendidos en el suelo. El requisito
exigido por el brujo es que la acción de la coca
se efectúe sobre alguna cosa que pertenezca o
haya recibido el calor continuo del cuerpo de la
persona, materia del brujerío; por cuyo motivo
prefieren para ese objeto su ropa vieja, no lavada;
porque, creen que encierra muchos secretos
y posee la cualidad atribuída de trasmitir al que
la ha envejecido, cual conductor eléctrico, y hacerle
soportar cuánto bueno y malo se hace en
ella, o descubrir al que investiga lo que desea
saber. En la ropa, dicen, que se aparta y queda
algo del espíritu de quien se la ha puesto, que
permanece en comunicación mental y directa con
éste, de lo que no se da cuenta el individuo. La
vida, según la creencia indígena, se reduce al
constante desgaste del ente que anima el cuerpo
que va abandonándolo, ya en una u otra forma, ya
rápida o lenta, hasta que llega la muerte, que
para el indio no es sino el desprendimiento del
último resto del ser de una persona, que va a reunirse
con las demás partes esparcidas en el espacio,
que nunca dejaron de estar en relación, ni
desvinculadas las unas de las otras, para volver a
reintegrarse en el mismo todo incorpóreo y compacto.
A este ser, se llama ajayu, que equivale
a la idea del alma.

La coca mascada sirve de amuleto para
determinados brujeríos y también se emplea para
ofrendarla a los ídolos y huacas. Asimismo,
la usan en los viajes como preservativo contra el
hambre, la sed y el cansancio; para respirar sin
fatiga al subir las cuestas y en las cumbres, de
enrarecida atmósfera.



Echando el zumo de la coca con saliva en
la palma de la mano, tendiendo los dedos mayores
de ella, conforme cae por ellos, predicen y
juzgan el suceso que se consulta, si será malo o
bueno.

La coca se pone amarga en la boca, cuando
tiene que acaecer una desgracia a quien la
mastica, a su familia, o salir mal en la comisión
que se le encomienda.

Encontrar en un montoncito de coca o entre
varios, una hoja doble, es para tener dinero.

Probablemente legada por los españoles,
es la costumbre de hacer presagios por la forma
de arder de la vela que se enciende, ya sea a la
imagen de un santo o para alumbrarse en la noche.
Cuando la llama flamea mucho y el pábilo
se encorva, sin hacer ceniza y su cebo se chorrea,
es señal de mal augurio, y de bueno si arde recta
y apacible, cubriéndose el pábilo de ceniza
blanca. En ambos casos aconsejan no permitir
que se consuma toda la vela, sin quedar un pedazo
de cabo en el asiento, a fin de que no se reagrave
la desgracia en el primer caso y en el segundo,
se produzca un efecto contrario al deseado.

También acomodan en un pequeño plato
cubierto de sebo tres mechas y hacen sus presagios
por el movimiento de las luces o combinando
el flameo de éstas.

La luz de la vela o mecha que está ardiendo
se oscurece de un momento a otro sin causal
ostensible que la motive, cuando el alma de alguna
persona de la casa, que debe morir, se coloca
entre la luz y la vista de los espectadores.

La llama flamea a saltos cuando alguno de
los presentes tiene que viajar.

No debe permitirse que ardan tres velas, a
la vez, en una habitación, porque es de mal agüero.
En todo, el número tres es antipático al indio.

El que quiere causar daño, enciende la vela
por la parte del asiento y la coloca volcada de
abajo para arriba, dedicándosela y haciendo votos
porque se verifique en alguien lo que persigue.

Es característico en el indio la idea de que
cualquiera cosa usada en sentido contrario al habitual,
se convierte en maleficio o amuleto, según
las circunstancias. Es así cómo suponen que
se puede dañar aún con la misma Misa, a lo que
llaman misjayaña, en sentido de aniquilar con la
Misa, celebrando con el misal acomodado cabizbajo
en un atril y sirviéndose el clérigo el vino
en el hueco que tiene el cáliz en su asiento y con
los ornamentos puestos al revés.

Su espíritu suspicaz y profundamente pesimista,
de todo duda y en todo supone más posible
el mal que el bien. Parece que los ojos del
indio no tuvieran vista sino para percibir el lado
obscuro de las cosas, y su corazón sensibilidad,
sólo para sentir las penas. Comprende más presto
los proyectos siniestros que los alegres o benéficos.
Camina en el mundo lleno de decepciones
y poseído de un terrible miedo. En cada paso
que da teme encontrarse con un enemigo que
le dañe, o con alguien que gratuitamente le perjudique
en sus intereses, y en cada acto que ejecuta
por propia voluntad espera siempre un resultado
desfavorable. La duda y el miedo entraban
su libre albedrio, de tal manera que, imposibilitan
a que se desenvuelva su ser en toda su
plenitud; la duda y el miedo han carcomido las
raíces de su voluntad. Debido a ello es que tenga
mayor confianza en los consejos del brujo, que
en su impulso propio. La fe en lo maravilloso
es signo de la debilidad y atraso intelectual de
una raza. Se busca al hechicero cuando no se
comprende lo que se ha de hacer, ni se cuenta
con el valor del esfuerzo propio. Tal sucede en
esta raza infeliz. La tristeza de la pobre existencia
de sus componentes, se refleja aún en la
mustia fisonomía de ellos, en la miserable condición
en la que viven, y en su candidez para acatar
los sortilegios o hechizos, para dejarse conducir
sumisos por quienes se creen dispensadores
de lo sobrenatural.

II

Para colocar los cimientos de un edificio
los indígenas acostumbran derramar chicha en el
hueco abierto con ese fin, enterrando en una esquina
un conejo blanco y algunas monedas. Si
el que construye es rico, se da el lujo de sepultar
una llama tierna. Esta ofrenda denominada cuchu,
es el tributo que se paga a la Pacha-Mama,
para que tenga duración la casa que se edifica,
para que se muestre propicia con los que la habiten,
y no se enoje por el atrevimiento que han tenido
en cavar la superficie del suelo para los cimientos.
Dicen los indios que la capa terrestre
es la vestidura de aquella deidad, y el que la rasga,
la ofende y lastima con esa herida.

Cuando los muros se encuentran terminados,
se fija el día en que se ha de techar la casa,
y como este acto lo consideran de suma importancia,
se proveen los dueños, con la anticipación
debida, de chicha, aguardiente y otros licores,
los cuales deben ser abundantes, para que abastezcan
a todos los asistentes durante la fiesta
proyectada. Llegado el día, concurren los parientes
y amigos del propietario, llevando consigo
botellas de bebidas alcohólicas. Desde los
primeros momentos comienza el consumo de las
bebidas, en copas que no cesan de circular de mano
en mano; lo que no obsta para que las mujeres
se impongan la tarea de formar manojos de
paja, que los hombres entusiastas arrojan al techo.
A esta ocupación, realizada con grande algazara
y gritos, se creen obligados todos los asistentes,
causando resentimientos su excusa inmotivada.

Concluída la techa, que debe ser siempre
el mismo día en que se dió comienzo, se presentan
los compadres del propietario, al son de los
golpes de un tambor y de las agudas notas de una
flauta, trayendo cruces, botellas de licores y viandas.
Las cruces deben estar adornadas con figuras
de víboras, colocadas diagonalmente, con
objeto de que sirven para proteger la nueva casa
de las descargas del rayo. Estos reptiles son
tenidos por los indios como dioses tutelares y sus
antepasados, los de Tiahuanacu, adoraban una
culebra enroscada.

Los indios compadres traen, además, legumbres,
cuys y flores, que obsequian a los dueños,
a quienes les adornan los sombreros con flores.
En seguida, colocan las cruces en la cumbre
del nuevo techo, sahumando el interior de la casa
con ají, para purificar el aire nocivo y ahuyentar
el espíritu malo. Después se entregan a un
juego bárbaro, llamado achokalla, el que consiste
en hacer corretear a una persona, azotándola
con los retazos de cordel de paja o cchahuara,
que han sobrado. Este sobrante enovillado,
lo arrojan a la tijera más firme, teniendo una
punta en la mano y con la otra amarran al dueño
y lo suspenden y azotan. Otro tanto hacen con
varias personas. Algunos se van con estos cordeles
atados al pescuezo, aparentando bailar.

Finalizados tales actos se entregan al jolgorio.
Estando embriagados y hartos de comidas,
comienzan a bailar, haciendo grandes ruedas
en el patio, hasta que terminan por salir a la plaza
en rigle, jaleando y zapateando ruidosamente.
Esta costumbre de salir a ostentar en público su
alegría, la conceptúan indispensable y de buen
tono, y cuando la han omitido creen haber verificado
la techa de manera triste y desapercibida.

Al día siguiente los que trajeron cruces,
van de casa en casa, al rayar el día, con manojos
de paja encendida, al son de música y estallidos
de cohetes, en busca de los principales concurrentes
del día anterior, los hacen levantar de cama
y los llevan a la nueva casa, de donde se dirigen
al aposento de los dueños, los azotan y hacen
que se vistan y les sirven tazas de ponche y
continua la borrachera. Los propietarios y asistentes
se complacen en recibir los azotes, porque
suponen, que en razón de los dolores, estará la
duración de la casa. A medio día tiran a la taba
haciendo que los perdidos costeen las bebidas.
Semejantes diversiones suelen durar muchos días
e importar demasiado a los interesados.

La casa nueva se come al propietario si
éste se olvida de ofrendar a la Pacha-Mama antes
de habitarla. No debe alquilarse una casa
por diez años, porque la propiedad ya no vuelve
a poder de su dueño.

III

El cóndor, el puma, el jaguar y la llama,
eran los totems de los antiguos kollas. Al presente
sólo prestan múltiples reverencias a los
tres primeros, siendo imposible que los cazen; invocándoles,
por el contrario, protección en sus
empresas cuando los ven. La llama, ya no es tomada
en cuenta por los indios; si bien, en épocas
pretéticas adoraban una llama blanca, hoy el
animal de este color, sólo lo emplean para ofrecerlo
en sacrificio al rayo.

El zorrino (Mephitis suffocans) que es
un pariente de la comadreja y que se le conoce
con el nombre de añathuya, es tenido por animal
completamente de mal agüero, y el que siente el
olor fétido que exhala el líquido que expele por
sus glándulas situadas cerca del ano, espera, con
seguridad que le sobrevendrá alguna desgracia y
coincidencias no faltan. Al individuo perseguido
por contínuos infortunios y que sale mal en todo,
lo suponen orinado por aquel nefasto animal.

El zorro indígena o kamake (Canis Azarae),
es considerado comúnmente, como animal
funesto, y cuando el indio o mestizo lo ven de improviso,
o momento en que están formando algún
plan, o al comienzo de algún negocio, escupen
rabiosos al suelo, lanzan una dura interjección, le
muestran los puños cerrados en amenaza, pero
después, se apodera de ellos el desaliento; la desconfianza
principia a dominarlos.

La influencia del zorro en las determinaciones
de aquellos componentes étnicos es de
gran peso, y sólo vuelve la esperanza a sus corazones
cuando han logrado matarle, entonces se
reaniman, dicen que la felicidad les sonríe, porque
la mala suerte se ha cumplido en quien la
presagiaba. El historiador Santiváñez refiere,
el caso siguiente: «Cuéntase que pocos días antes
de la victoria de Ingavi, un zorro que había
penetrado en la torre de la iglesia de Calamarca,
royendo la correa atada al badajo de una de las
campanas, produjo un repique extraño. Alarmado
el sacristán con esta novedad, acudió al
campanario para averiguar la causa y se encontró
con el animal que le había remplazado en su
oficio. Salió inmediatamente de la torre dejando
cerrada la puerta, y dió aviso a los vecinos,
que acudieron armados de palos y mataron al intruso
campanero. Terminada la ejecución, uno
de los concurrentes que la daba de augur, pues
nunca falta augures en las aldeas, tomó la palabra
y dijo: «Este zorro representa a Gamarra y
su muerte anuncia que este caudillo ha de perecer
en el campo de batalla».

«Añádese que los indios que andaban un
tanto desalentados con la superioridad del enemigo,
cobraron aliento con este augurio y se dirigieron
en tropel al cuartel general, a participar
del botín de la próxima victoria».[14]

Efectivamente el general Gamarra fué derrotado
y murió en el campo de batalla.

Al zorro lo tienen también por muy astuto
y antojadizo. Cuentan de él, que una vez, se
enamoró de la Luna y con objeto de verla de cerca,
logró subir al cielo y la abrazó y besó tanto,
que dejó estampadas las manchas que hasta ahora
se notan en su brillante faz.

Cuando el zorro se para y fija mucho en
una persona, es para que a esta le ocurra una
desgracia.

Los que pretenden ser listos y hábiles ladrones,
toman la sangre del zorro. También comen
su carne, para ganar de las pulmonías.

Por los muchos daños que ese animal causa
a los pastores, devorando las crías de corderos,
llamas y aun de vacas, lo buscan con ahinco,
no excusando medio alguno para capturarlo y
darle muerte. Antes acostumbraban sorprenderlo
en su madriguera y por medio del humo hacerlo
salir afuera y matarlo a palos, o asfixiarlo
allí mismo. Como tiene mucha pachorra para
andar, suelen enredarle los pies con lihuiñas y
matarlo. Otras veces cazan zorros envenenando
las carnes para que se las coman y mueran.

Pero tienen mucho cuidado en no perseguir
de noche al zorro, porque dicen que este animal
es muy querido por el Huasa-Mallcu, quien
le hace servir de su perro, y que suele favorecerlo
en casos de peligro convirtiendo a todas las
piedras y prominencias de terreno en zorros, que
rodean a sus perseguidores y los enloquecen.

La mina en la que se cría un zorro irá
mal en su explotación.

El zorro es centro de un ciclo de narraciones
indígenas, en las que el ingenio y la inventiva
de los indios campean a sus anchas. En todas
ellas, el zorro sale siempre airoso, merced a la astuta
malicia con que procede y a los múltiples
recursos que, inagotables, brotan de su solapado
y artero ingenio. Ya engaña a la mujer casada
durante la ausencia del marido, dándose modos
para representar a éste; ya seduce a la oveja
más gorda y de vellón coposo y blanco que hay
en la majada, y la conduce por riscosos lugares
para devorarla a su gusto, y después cuenta a
sus compañeras que aquella habita en praderas
matizadas de verde y jugoso pasto y duerme en
mullido y abrigado lecho; ya engaña a los perros
que vigilan el aprisco, con promesas que nunca
las cumple. Veces hay en que celebra sus esponsales
con la cuidadora del rebaño y cuando ha satisfecho
su voracidad la deja burlada. El zorro
es temido por el indio, a la vez que en sus veladas
es objeto de alusiones divertidas y picantes.

La araña o cusicusi, representa la alegría
y cuando la encuentran casualmente, al menos si
es blanca, la tienen como buen presagio. Desde
los tiempos remotos a la araña se ha empleado como
instrumento para las brujerías. «También
usan para las suertes de unas arañas grandes,
dice Polo de Ondegardo, que las tienen tapadas
con unas ollas, y les dan allí de comer, y cuando
viene alguno a saber el suceso de lo que ha de hacer,
efectúa primero un sacrificio el hechicero y
luego destapa la olla y si la araña tiene algún pie
encogido ha de ser el suceso malo, y si tiene todos
extendidos el suceso será bueno».[15]

Débese a esta preocupación que los indios
en la actualidad, apenas notan una araña, lo primero
en que se fijan es en los pies para de la situación
en que se encuentran deducir sus presagios.

El armadillo o quirquincho, lo emplean
para ejercitar sus venganzas, derramando sobre
su escamosa concha azufre molido, combinando
con los cabellos, o suciedad pertenecientes al individuo
que tratan de hacer daño; cuyo rostro y
cuerpo, dicen que, desde ese momento, se cubren
de granos y aun de escoriaciones.

Poner cara, llaman el volver un lado del
rostro de una persona, de blanca o rubia, en color
negro, por medio de sapos, que crían con ese
objeto y a causa de haber traicionado aquél a
sus compromisos de amor.

La bestia se inquieta y se espanta, cuando
se aproxima a ella un ladrón, o una persona que
tiene que morir pronto, o cuando algún fantasma
o espíritu maléfico la persigue, o cuando las piedras,
pastos y arbustos se han tornado ante su
vista en otros animales.

Al ginete, cuya bestia tropieza o se cae al
franquear la puerta de su casa, o en presencia de
su rival o enemigo, le irá mal en los negocios
que proyecta, o en sus asuntos con aquel.

Los que se ponen en los ojos las legañas
del perro, ven almas en las noches oscuras.

El feto del gato atrae la mala suerte en la
casa donde se entierra, o produce la enfermedad
del dueño de ella.

El feto de la llama, al revés de lo que ocurre
con el de gato, atrae riquezas y es mayor su
bondad si lo entierran inmediatamente después
de sacarlo del vientre de la madre.

El chinchol o pfichitanca (Zonotrichia
pileata) pía constante en la cumbre del techo de
una casa cuando alguien tiene que llegar; mas, si
el momento en que se está formando mentalmente
algún proyecto, o se está conviniendo algún
negocio, silba o canta estridente, es presagio de
que fracasará lo que se piensa o proyecta.

Sorprender peleando dos animales es para
tener disgusto o reyerta, particularmente si son
canes.

El ser cruzado en el trayecto que se atraviesa
por una víbora o culebra, o algún otro reptil,
presagia desgracia.

Cuando las golondrinas vuelan junto a la
tierra o al agua, rozando con las alas la superficie
del agua o del suelo, anuncian fuertes ventarrones.

Cuando los patos se estiran y atesan las
plumas con el pico denotan vientos; si se ponen
contentos y aletean con frecuencia indican lluvias.
También es señal de un próximo aguacero
el sentir punzadas en los callos del pie.

Cuando los gallinazos graznan presagian
huracanes.

Cuando el gato corretea, anuncia lluvia,
si maulla constantemente en el techo, sin querer
descender, o tiene frecuentes luchas con otros
gatos, es para que fallezca alguien de la casa.

El canto de la gallina es de pésimo augurio,
atrae y arraiga la mala suerte. De aquí
dimana el conocido dicho «desgraciada la casa
en la que canta la gallina», refiriéndose a la familia,
en la que domina la mujer al hombre y
asume la dirección de ella.

El perro ladra delante de un individuo y
quiere embestirle, cuando éste tiene costumbre
de robar; siendo imposible que permanezca quieto
y callado delante de un ladrón.

El silbido del cuy anuncia la muerte de
algún individuo de la casa.

Cuando el ruiseñor o gilguero cantan de
noche, presagian que habrá riña al siguiente día.

IV

Se llaman huakanqui, mullo e illa a los
fetiches, talismanes y amuletos empleados por
los brujos y hechiceros, para hacer aficionar y
rendir mujeres y hombres a la voluntad de enamorados
corazones; para tener fortuna, para
evitar o causar daños, entre los cuales, los más
apreciados son los de procedencia callahuaya.

Hay huakanquis, como el conocido con
la denominación de huarmi-munachi, o mejor
dicho, huarmimpi-munayasiña, que son tan
populares que pocos ignoran su aplicación. Este
famoso talismán lo venden los Callahuayas y
tienen la figura de un hombre y una mujer en acto
carnal o abrazados, o la forma de un falo. Los
huakanquis los fabrican de huesos, metal o de
alabastro blanco, del cual decían que había caído
del cielo con el rayo, que era quien engendraba
o traía esa piedra a la tierra.

También tienen la calidad de huakanquis
las uñas del tigre, los huayrurus, pequeños puños
cerrados de hueso, y otros objetos modelados en
formas caprichosas, a los cuales les atribuyen la
virtud de hacer afortunado a quien los posee.

Mullu, es la piedra o hueso colorado con
que hacen gargantillas. Les dan la propiedad
de amuletos y también de talismanes. Estos fetiches
se confunden con los huakanquis.

Illa, según Bertonio, es cualquier cosa que
uno guarda para provisión de su casa, como chuño,
maíz, plata, ropa, y aun joyas. Al presente
se da este nombre a las monedas antiguas o retiradas
de la circulación, que se conservan en las
bolsas y monetarios, con objeto de que atraigan
dinero y no permitan que esos útiles, estén desprovistos
de plata.


Con la misma palabra illa, se designa en
aymara la piedra bezoar que se encuentra en los
intestinos de la taruka [cervus antisiensis] y aun
de las vicuñas y que en kechua se llama kiku, a la
que atribuía muchas virtudes, tales como evitar
algunas desdichas al que lo llevaba y la de curar
ciertas enfermedades. Hablando de las vicuñas,
dice el Obispo de La Paz, doctor Antonio de
Castro y Castillo: «se estiman por la lana y por
las piedras bezoares, que sacan del estómago de
ellas donde las crían y muchas veces las despiden
ellas mismas, cuando llegan a estar grandes
y tienen tal instinto, que sienten el despedirlas y
cavando la tierra las entierran y es de notar que
cuando las hallan los indios, ya despedidas, enterrándolas
en el mismo estiércol, con el calor crecen,
se ponen de más maduro y perfecto color,
aunque en largo tiempo, y en las partes que hay
salitre, no las crían de ninguna manera, porque
el salitre las deshace».[16] A las piedras bezoar
las conservaban algunos como amuletos y
otros los reverenciaban como a Konopas.

El uso de talismanes data desde épocas
anteriores a la conquista, y no se ha podido impedir
su continuación con las prédicas de los religiosos,
ni con el avance de una cultura adelantada.
Polo de Ondegardo da los siguientes detalles
al respecto: «Es cosa usada en todas partes
tener, o traer consigo una manera de hechizos, o
nóminas de Demonio, que llaman (Huacanqui)
para efecto de alcanzar mujeres, o aficionarlas, o
ellas a los varones. Son estos huacanquis hechos
de plumas de pájaros, o de otras cosas diferentes,
conforme a la invención de cada provincia.
También suelen poner en la cama del cómplice,
o de la persona que quieren atraer o en ropa,
o en otra parte donde les parezca que pueden
hacer efecto, estos huacanquis y otros hechizos
semejantes hechos de yerbas, de conchas de la
mar, o de maíz o de otras cosas diferentes. También
las mujeres suelen quebrar sus topos, o espinas
con que hacen las mantas o llicllas, creyendo
que por esto el varón no tendrá fuerza para
juntarse con ellas, o la que tiene se la quitará
luego: y hacen otras cosas diferentes para este
mismo fin. También los varones y las mujeres
hacen otras diferentes supersticiones, o de
yerbas o de otras cosas, creyendo que por allí
habrá efecto en la generación, o en la esterilidad
si la pretenden».[17]

Pertenecen al mismo orden de huakanquis
las figuritas talladas, que representan llamitas,
zorros o aves, y tienen por objeto desenvolver en
los que las llevan consigo, las cualidades que distinguen
a esos animales, cuando no preservarles
de la desgracia o hacer que vengan riquezas.

Aunque nunca matan propiamente con hechizos,
suelen algunos brujos aprovecharse de
alguna enfermedad que aqueja a su cliente, como
la tisis, para decir que está hechizado, que
de noche, durante su sueño, la hechicera, de la
que se han valido sus enemigos, tomando la forma
de un horrible vampiro, le chupa la sangre
del cuerpo; y así cuando muere atribuyen la causa
a ese hecho. El remedio que aconsejan para
librarse de la brujería, es sobornar al que la realiza
o buscar otros brujos de mayor poder, o sino
se puede conseguir la sanidad por medio de esos
recursos quemar vivo al brujo o hechicera, que
han motivado y continúan reagravando el mal.

V

Suponen que formando la imagen de un
enemigo de papas o maíz en seguida atravesándola
de cierto modo, en alguna parte del cuerpo,
con espinas, o deformándola, y conservándola
así, se obtiene que el hechizo le atraiga
desgracias, o que el miembro señalado en la efigie,
sufra una visible alteración, ya resultando
en una pantorrilla gruesa y la otra delgada,
o ya un brazo gordo y el otro descarnado, o
un ojo grande y el otro pequeño, o una oreja larga
y la otra encogida, o un órgano corriente y el
otro entorpecido, dañado o debilitado en sus funciones
normales.

Para que un individuo adquiera el vicio
alcohólico, modelan también un muñeco de brea,
que se le parezca y poniéndole en una mano una
capita de estaño y en la otra una botellita, y envolviéndolo
con retazos de hilos de colores, lo
arrojan fuera de la población, en paraje silencioso
y poco frecuentado.

Un matrimonio o concubinato se disuelve,
ocultando en la puerta de calle de la casa donde
viven los perseguidos, dos pajarillos ahorcados
con hilos retorcidos y colocados con los picos en
direcciones opuestas.

Con el mismo objeto, o con el de producir
el odio y la separación entre dos personas que se
quieren, amarran juntas dos figuras semejantes
con cerdas de gato y las entierran con un sapo
vivo al lado.

Otras veces atraviesan algún miembro del
cuerpo de un sapo o lagarto vivo, y envueltos con
los cabellos o lienzo, pertenecientes a la persona
que desean causarle mal, lo entierran, de tal suerte,
que muera después de haber sufrido por algún
tiempo. Con esta brujería creen que la persona
aludida tiene que sentir alguna dolencia, en
la misma parte del cuerpo, en que el sapo o lagarto
está padeciendo y que es segura su muerte,
si no se arranca la espina del animal y se le pone
en libertad.


También fabrican figuras de barro, yeso
o cera, parecidas a la persona enemiga, o pintan
la cara de un ratón o gato a su semejanza, y en
seguida vistiéndoles con las ropas o géneros de
su uso, las cuelgan, para escupirlas, insultarlas
y maltratarlas, hasta destruirlas, si son objetos
inanimados, o matarlos si son animales. Esta
superstición data de una época muy antigua. El
P. Cobo la consigna en su obra. «Para que viniese
a mal o muriese el que aborrecían», dice:
«vestían con su ropa y vestidos alguna estatua
que hacían en nombre de aquella persona, y la
maldecían colgándola de alto y escupiéndola; y
así mismo hacían estatuas pequeñas de cera o de
barro o de masa y las ponían en el fuego, para
que allí se derritiese la cera, o se endureciere el
barro o masa, o hiciese otros efectos que ellos
pretendían, creyendo que por este modo quedaban
vengados y hacía mal a sus enemigos».[18]

En los casos de robo acostumbran arrojar
cuatro reales de plata en una olla que contenga
tinta negra, acompañando el acto con una
maldición al culpable, a fin de que pague su delito,
con el ennegrecimiento de su rostro.

El hunto o cebo de llama, alpaca o vicuña,
lo usan como agente principal y de gran eficacia
en los brujeríos, ya quemando delante de
las huacas y konopas, y según las direcciones
y densidades del humo que se ha producido,
hacer los vaticinios, ya también, y esto es lo más
ordinario, formando del cebo, un muñeco que tenga
las apariencias de la persona a la que se desea
hacer daño, al cual, lo queman, con la mira de
que el alma, inteligencia o voluntad de aquella,
se reduzca, según los casos a la nada, o se amengüe
por completo, tornándose en amente, en abúlico,
o en individuo sin talento ni sentimientos.
Cuando la figura representa un individuo, suelen
mezclar el cebo con harina de maíz; si es a un
blanco con la de trigo.

Con esta grasa, que acomodan junto a los
tallos de la paja, ceñida con hilos de colores hacen
encantamientos con los caminos, para que,
quien haya ido por ellos ya no regrese.

Además, creen que pasando con una ligera
capa de hunto a los huakanquis y mullus de
hueso, piedra o metal, estos conservan sus virtudes,
en las mismas condiciones que al salir de
manos del brujo.

Es muy común criar animales domésticos
con el objeto principal de que las brujerías hechas
por los enemigos, recaigan sobre ellos, sin
herir a sus dueños. Proviene de aquí, que toda
vez que un animal muere repentinamente, o se
encuentra aquejado de una enfermedad desconocida,
atribuyan al hechicero que ha fallado en su
ataque, haciendo una víctima distinta a la perseguida,
merced a la probable intervención de la
Pacha-Mama, de algún otro ídolo, o del santo de
su devoción, que desvió el terrible efecto del maleficio.

El uso de la carne de viscacha creen que
envejece muy pronto, a la persona que la consume;
la de cóndor, que da longividad, por lo que
la apetecen los indios, sin embargo de su mal
gusto. Del gato dicen que tiene siete vidas y
con objeto de que esa resistencia vital atribuída,
les sea trasmitida, las personas aprensivas, no
pierden ocasión de comer su carne. La sangre
del toro la beben aún tibia, inmediatamente de
degollarlo, con preferencia, la que fluye del pecho,
porque están convencidos, de que con ella
tendrán el vigor y la fuerza del buey.

A las comidas saladas atribuyen la propiedad
de envejecer rápidamente; a las con escasa
sal o sin ella la de dilatar la juventud.

El buho y la lechuza son tenidos como pájaros
de mal agüero, y según se manifiestan hacen
sus presagios. Cuando el estridente canto
de cualquiera de los dos, se escucha en la noche,
dicen que llama el alma de quien habita por donde
pasa. Si alguna de estas aves fatídicas se
cierne con sus alas obscuras y suavemente se posa
en el techo, por una vez, que sobrevendrá
desgracias a sus moradores, o que morirá uno
de estos si lo frecuenta o hace por ahí su nido;
si cae o tropieza con una persona, que afligirá
muy pronto una epidemia a la comarca.



Como se dijo en otra parte, los brujos las
domestican o disecan, para hacerlas servir en sus
operaciones.

Las mariposas nocturnas son consideradas
igualmente de mal agüero por los dueños en
cuya morada se presentan. Las llaman alma
kkepis, o sea cargadores de almas, y tienden
siempre a matarlas, cuando las ven, a fin de que
la suerte reservada a las personas sufran estos
insectos.

Las bestias domésticas, anuncian la muerte
de alguno de sus dueños, espantándose ante su
presencia.

A la gallina comedora de huevos se cura de
su defecto introduciendo su pico en el fuego o
atravesando con una pluma la nariz.

La casa en la que procrean mucho las palomas,
domina la mala suerte.

VI

El tabaco ha sido desde la antigüedad,
planta muy apreciada por los brujos. Usaban
sus hojas en inhalaciones y zahumerios, aspirando
el humo por las fosas nasales y la boca y
cuando caían en un estado de éxtasis y arrobamiento,
hacían sus predicciones o se adormecían, y
después de volver en sí, contaban cuanto suponían
haber visto en ese estado.


Al presente, usan los laykas, al principio
de sus operaciones, y los thaliris, para simular
su estado cataléptico.

El tabaco convertido en cigarro se emplea,
con objeto de preparar al cliente, o como
amuleto, fumando los viernes y martes en la noche.
El humo del cigarro en tales noches, destruye
o enerva los efectos de cualquier brujerío.

Al supaya conceptúan los laykas gran vicioso
a la coca y al cigarro, por cuyo motivo, en
sus operaciones piden siempre esas dos cosas al
que va a consultarles, para ofrecer a aquél.

El cigarro que se apaga en medio uso, lo
tienen de mal agüero y repiten la siguiente estrofa:



Cigarro que se apagó,

no lo vuelvas a encender.

Mujer que te olvidó,

No la vuelvas a querer.





La insistencia en estos casos, creen que
trae más males que bienes. «Insistir en el vicio,
cuando el destino se opone», dicen, «es buscar su
ruina».






Capítulo IV

En las faenas agrícolas y otros actos


I.—Lo que se hace en los barbechos.—Días
aciagos, fases de la luna y estaciones.—II.—Ceremonias
para sembrar.
Prácticas para evitar las heladas y sequías.—Los
eclipses y presagios malos.—III.—Formalidades
para recoger las cosechas.—La
cosecha y desgrane del
maíz.—IV.—Ceremonias en la delimitación
y toma de posesión de los terrenos.—V.—La
cchalla.—VI.—Efectos
del cambio de traje en el indio.

I

El terreno destinado para el cultivo del
año, llamado yapu, motiva en el agricultor indígena
una constante preocupación, al menos, si
nunca o rara vez ha sido sembrado, en cuyo caso
lo denomina puruma y khallpa cuando no ha
descansado. De la puruma se encariña tanto, que
la visita con frecuencia, contemplándola con ansias
de enamorado y cifrando en los dones de su
fertilidad acumulada todas sus esperanzas y
anhelos. Muestra el sitio a sus allegados y poseído
de amor filial intenso a su sembradío, les
dice, que allí, en su seno privilegiado duermen
papas del tamaño de cabezas humanas. Cuando
celebra alguna fiesta lo primero que hace es ir al
terrazgo querido, ir a su yapu, rociarlo con aguardiente
antes de haberse servido, y dirigiéndose a
la Pacha-Mama, exclama: ¡Oh tierra! ¡mi verdadera
madre! Tu hijo soy y como a tal, concédeme
buenos y abundantes frutos: has que tu
ubérrimo seno sea pródigo esta vez más, y recompensa
los trabajos y desvelos de quién sólo
fía en tu inagotable fecundidad.

Cuando está cercano el día de la siembra
recoge todas las yerbas que crecen en el labrantío,
las amontona y espera que sequen y apenas
se hallan en estado, les prende fuego, invocando
al hacerlo, puesto de rodillas, la protección de la
Pacha-Mama. Según la dirección que da el aire
al humo predice sobre el resultado de la próxima
cosecha.

El momento en que por primera vez ha de
penetrar el arado en el suelo, el indio que debe
efectuarlo, se destoca el sombrero, levanta la vista
al cielo, pide el favor de sus deidades, y después
hinca la reja y rasga la corteza terrestre.

Antes de comenzar las faenas agrícolas,
consulta en el almanaque, si el día no está marcado
de aciago. En caso de que lo esté, suspende
el trabajo hasta mejores días; pero si lo lleva
a cabo a pesar de ello, está siempre temeroso
de que será mala su cosecha.

En los calendarios de los primeros tiempos
de la República, se leían los siguientes párrafos,
de los que se guiaban los agricultores y los
que no lo eran:

«Memoria de los días crimaterios y malos
que tiene el año, con los cuatro Lunes.

«Juicio hecho por un grande Astrólogo de
París, que dice que el año tiene treinta y dos
días malos, y tanto que las personas, que en tales
días cayeron enfermas, tarde o nunca se levantarán;
y si se levantasen serán y vivirán con dolores;
si en tales días se casan, la mujer no será
leal, ni se querrán bien, y siempre vivirán inquietos
y pobres. Si en tales días se ausentaran, no
volverán con honra, ni negociarán a lo que fueron,
y vivirán en grandes peligros de sus personas.
En tales días no compren ni vendan, ni
hagan tratos y contratos, que así lo prueba su
juicio, porque no son buenos para conseguir.
Siendo estos treinta y dos días tan malos, hay
entre ellos, tres que son adversísimos sobre manera
para todos, y en particular para sangrías,
heridas y caídas. Tienen peligro de muerte, si
en tales días sucede cualquiera de estas cosas, y
son el 15 de Marzo, 18 de Agosto y 18 de Septiembre;
los lunes son los cuatro siguientes más
peligrosos, para tener actos carnales con las mujeres,
por la mala generación que en ellos se consigue.
El primer lunes de Abril, en el cual se
abrazó Sodoma y Gomorra. El primero de Agosto
en el cual nació Caín que mató a su hermano
Abel. El primero de Septiembre en el cual nació
Judas Iscariote, que vendió a Nuestro Señor
Jesucristo y el cuarto de Septiembre, en el cual
nació Herodes, que mató a los inocentes.

Enero 1, 2, 3, 4, 5, 6, 11, 15 y 20.

Febrero 1, 7 y 8.

Marzo 15, 16 y 20.

Abril 7 y 15.

Mayo 7, 17 y 15.

Junio 6.

Julio 13 y 15.

Agosto 1, 18 y 20.

Septiembre 15 y 18.

Octubre 6.

Noviembre 15 y 17.

Diciembre 6 y 7.»[19]


En los almanaques que circulaban en las
provincias en una sola hoja, estaban marcados
esos días con una raya negra y con una cruz griega
los que eran de doble aciago. Las personas
que no los tenían, se prestaban de las poseedoras,
para sacar copias. Así ha podido trasmitirse
hasta hoy, una vez que los actuales almanaques
no contienen ya esas anotaciones.

También siguen en las labranzas las fases
de la luna, a la que dan doble nombre, llamándola
Pfajjsi, cuando la consideran como satélite de
la Tierra y Ati, cuando la tienen como a divinidad.
Jayri, es la palabra que emplean para designar
la conjunción. Khanauri o huahua-pfajjsi,
la luna nueva; Alantiri o hayppu sunaka, la
creciente. A la luna llena denominan Urtta
pfajjsi. A la menguante en general Khantati
sunaka; a la de un día, Huahua iqui misturi
pfajjsi; a la de dos o tres días Jaccha jake iqui
misturi pfajjsi; y según las horas de la noche
dicen, Chica, a la de media noche, Jakoquipata
volteada, Jila huallpa aru del primer canto
del gallo; Khantati pfajjsi, luna que sale antes
del amanecer; Intimpi misturi pfajjsi, que sale
con el sol.

Los agricultores prefieren efectuar sus
siembras cuando la luna está en cuarto menguante;
en la creciente dicen que las plantas se van
en ramas y hojas y dan poco fruto.

Las cosechas las hacen en luna nueva o
llena, con la idea de que entonces se obtienen frutos
grandes y pesados.

Los brujos, tampoco actúan cuando la luna
brilla en el firmamento con majestuoso resplendor:
esperan que ella se esconda y la obscuridad
cubra la tierra, para entregarse a sus operaciones
ocultistas.

Para el indio no hay propiamente sino
tres estaciones: Jallu-pacha, tiempo lluvioso
en que germinan las plantas; Juipfi-pacha,
o thaya-pacha, tiempo de heladas y fríos, en el
que cosechan y hacen chuño, y lupi-pacha, el
estío. A esta última estación le dan también el
nombre de Auti-pacha, tiempo seco, dividiéndola
en dos períodos: Jaccha-auti, que es por Corpus
Christi, hasta dos meses después, y en jiskca
auti que comprende los meses de Septiembre y
Octubre. Dan la misma denominación de auti-pacha,
al tiempo de hambre. Al equinoccio, llama
arumampi urumpi chicasiri pacha, es decir,
tiempo de igual duración en la noche y en el
día.

Cuando la luna nueva se presenta con los
cuernos encendidos, color fuego, dicen que el mes
será seco y caluroso, si pálidos y planteados, que
será lluvioso.

No debe lavarse la ropa sucia en menguante
porque se deshila, agujerea o envejece
prematuramente.

Los cabellos crecen cuando se lava la cabeza
en cuarto creciente.



La madera de los árboles cortados en la
creciente se apolilla pronto.

Para que no falte dinero en el bolsillo, hay
que mostrar medio real a la luna nueva, apenas
sale y se la ve, diciéndole: luna hermosa llena
mi bolsa, y conservarlo a todo trance y no
gastarlo en el mayor apuro.

II

Escogen para la siembra, lo mismo que
hicieron para roturar el terreno, una fecha que
no sea señalada como aciaga, porque de estarlo
supónese que la semilla será destruída por los
gusanos que ese día, según los campesinos, se
hallan en movimiento.

Los días de la siembra se presenta a los
toros adornadas las espaldas de enjalmas que
contienen monedas antiguas de plata y pequeños
espejos, y de frenteras vistosas. En el yugo que
une la pareja de aradores, ponen dos banderitas
en los extremos y una en el centro. Mientras
abren surcos en el terreno arde un montón de boñiga
seca, para que con su humo ahuyente los espíritus
malos.

Al dar comienzo a la faena claman a sus
huacas para que proteja la sementera y aleje la
sequía y heladas; vierten chicha en el surco humeante,
recién abierto y después arrojan en él,
coca mascada. Las jóvenes suelen entonar sus
cantares o jayllitas, diciéndolas unas y respondiendo
otras, al seguir al labrador que conduce
la yunta, derramando a la vez en el surco abono
y semilla. Si ese momento cruza por el aire un
cóndor o una águila, prorrumpen los concurrentes
en un grito de alegría y presagian que la cosecha
será buena.

Todo el tiempo de la siembra no dejan de
invocar a sus huacas, para que les mande abundantes
y sazonados frutos y que las lluvias no escaseen,
ni hayan heladas. Los blancos suelen recitar
oraciones a los santos con igual objeto.

Terminada la siembra, si la parte labrada
es de maíz, colocan en el centro una piedra larga,
que se asemeja a una mazorca y que es la
Mama Sara, encargada de impedir la presencia
de la Mekala y dar una copiosa cosecha; si es
de papas u otras raíces, ponen otra piedra empinada
con el nombre de kompa, que tiene la misma
misión y la de evitar ladrones. El agricultor rara
vez o casi nunca se olvida ejecutar tales ceremonias.[20]


Durante el tiempo en que germinan los
frutos, el indio vive inquieto y temeroso de que
sobrevenga algún mal temporal. En las mañanas
contempla la forma en que se posan las nubes en
los picos de la cordillera andina; si tienen la de
un sombrero, augura que caerá una granizada en
la tarde, como en efecto sucede. En las noches se
halla examinando el cielo y cuando se convence
de que habrán heladas y se suspenderán las lluvias,
tal vez cuando más necesiten sus sementeras,
se apodera de él un profundo abatimiento. Apela,
cuanto antes, a las brujerías: si el mal tiempo es
causado por las heladas, adora las estrellas, prende
fogatas en las alturas, lleva las plantas averiadas
al templo y hace celebrar misas, a la vez,
que no cesa de implorar a la Pacha Mama y a sus
huacas; si lo motiva, la sequía, rinde fervoroso
culto a las lagunas, ríos y represas de agua. Va
a las balsas que se forman en las cumbres de los
montes, las adora y después trae el agua de allí
para rociar alguna parte de sus sembrados, suponiendo
que con este acto volverán las lluvias.

En esos días, en que las heladas y el calor
abrasan sus sementeras, matan los gérmenes y
sepultan en frío sueño, tal vez definitivo las semillas,
su atribulado espíritu se entrega por completo
a la dirección de los brujos, y cuando éstos,
no alcanzan a remediar el mal, duda de que procedan
con sinceridad y les atribuye connivencias
con sus enemigos; haber sido sobornado por éstos,
y en trance tan difícil y desesperado como él
se encuentra termina por ejecutar, por su cuenta,
actos de hechicería. Toda la comarca se presenta
entonces como habitada por una población de
alucinados, en espera de algo maravilloso que deba
suceder, y en la tensión de ánimo que domina
a sus moradores, lo más insignificante que ocurre,
les parece señales favorables de sus divinidades
o augurios fatales, que empeorarán su
aflictiva situación.

En aquellos días viven los desgraciados indígenas,
tristes, en constantes sobresaltos, sin
apartar la vista de sus sembrados, derramando lágrimas
sobre la tierra que ayer humedecieron con
su sudor, y que hoy, a medida que aumentan los
calores van covirtiéndose en desolados campos.
Los yatiris, laykas y thaliris son consultados a
menudo, no cesando éstos a su vez de investigar
el porvenir, en la coca y en el vientre de los animales
que con ese objeto matan, los cuales sean
perros, corderos, cuys, o gallinas, deben ser siempre
de color negro. Cogen a los sapos y los exponen
en rocas áridas, o los encierran en ollas para
que viéndose en esa dura situación clamen al cielo
por agua; revuelven los hormigueros y obligan
a cuanto animal vive bajo de la tierra a que salga
fuera. También acostumbran hacer que los niños
completamente desnudos suban a los cerros
y alturas, llevando velas encendidas y cruces,
gritando en coro: Misericordia Señor... Agua
por amor de Dios...



Si el mal tiempo persiste y pierden las esperanzas
de recoger sus cosechas, los más cierran
las puertas de sus casas y tapiandolas con adobes,
emigran a las ciudades en busca de trabajo y alimentos;
si, por el contrario, mejora el tiempo, la
alegría es general: las jóvenes cubren sus sombreros
con las primeras flores y entonan cantos; los
indios jóvenes tocar, sus kenas y pinquillos,
mientras los viejos rodean y agasajan respetuosos
al brujo, que ha acertado para que, según ellos,
se produzca aquel cambio feliz.

Por lo común mantienen la idea, desde el
principio de la cosecha, de que cuando caen aguaceros
a principios del mes de agosto, el año agrícola
será lluvioso y abundante en productos;
cuando no, que será seco y escaso. Además, bajo
el nombre de cabañuelas, acostumbran calcular
los agricultores la mayor o menor humedad de los
meses posteriores a agosto, levantado indistintamente
una piedra del campo, durante los primeros
siete días de este mes. Si la piedra levantada el
primer día tiene humedad, dicen que en septiembre
lloverá, si no, que será seco. Al siguiente
día que corresponde a octubre hacen el mismo
pronóstico, continuando en los días restantes, adjudicados
a los meses sucesivos, en igual forma.

Los eclipses son siempre considerados por
los indios como presagios de grandes calamidades
que, sin duda alguna, tienen que sobrevenir,
más o menos tarde sobre el país. Por esta
creencia, tan arraigada en ellos, un eclipse los
apena tanto, que para conjurar el peligro que les
amenaza, ocurren a la intervención de sus hechiceros.
El momento en que se realiza el eclipse,
sacan al patio platos y utensilios de plata, llenos
de agua, levantan el grito al cielo, cual si alguien
los maltratara; castigan a los muchachos y a los
perros, para que con sus chillidos y ladridos espanten
el espíritu malo que trata de devorar a la
luna y privarles de ese benéfico astro de la noche.
Suponen los indios que sin ese bullicio estrepitoso,
la luna no despertaría de su letargo y sería
víctima cómoda de aquél.

Las mujeres dan a luz mellizos, cuando el año
será estéril y, para conjurar el mal, suelen matar,
en secreto una de las criaturas, o enterrarla viva.
Este es uno de los pocos casos en que el indio
se desprende de un niño, sea su hijo o ageno.
En esta raza son muy raras las acusaciones de filicidio,
porque las mujeres se muestran incapaces
de dar muerte a un hijo suyo, sea que éste provenga
de un comercio ilícito o de legítima unión.
La razón es obvia: los hijos no constituyen
desventaja, en ninguna forma, en las casas indígenas,
por las múltiples ocupaciones pastoriles
y agrícolas que los hacen necesarios. A los cuatro
o cinco años el hijo es, por lo general, el pastor
del pequeño rebaño que provee a la familia de la
carne para vender o sustentarse, de la lana que
ha de servir para su vestido y de la leche para formar
quesos. Desde la adolescencia, hasta que llega
a la mayoridad, ayuda a sus padres o a los que
lo criaron, en la labranza del campo. Un miembro
más que sobreviene en la familia indígena, no
es una carga para ésta, sino una esperanza de
alivio.

No permiten que las mujeres preñadas o
que están menstruando pasen por las sementeras,
porque temen que al ejecutarlo, absorvan con sus
órganos genitales predispuestos para la fecundación
o ya fecundados, la virtud productiva de la
tierra y que, a causa de ello, resulten escasos y
débiles los frutos que se recojan en la cosecha
próxima.

Cuando caen rayos, hay que hacer una
cruz en el suelo y poner en el centro un huevo
para que cesen aquellos.

Para que la granizada se suspenda, se deben
aprisionar los granizos y maltratarlos, y cesa
la tempestad.

Soplando el humo del incienso a la tempestad,
se suspende ésta.

Las polillas corretean en las paredes agitando
sus alas para que llueva.

El agua corriente se entibia, para que llueva.

La alegría de los puercos anuncia lluvia.

Los sapos se retiran del río, cuando está
próxima a estallar la tempestad, temiendo que la
avenida que entre los arrastre lejos.



III

Los días en que se efectúan las cosechas
son de fiesta y alegría para los agricultores.
Concurren al lugar, llevando consigo chicha y
coca. Al principio de la faena piden a la Pacha-Mama
que la cosecha sea buena y abundante. Derraman
algunas gotas de aguardiente y tiran algunos
pedazos de coca mascada y dan comienzo
a su labor. En el escarbe de papas y otros tubérculos,
acostumbran formar sobre el mismo
campo, pequeños hornos, construídos provisionalmente
con terrones y cuando se encuentran
caldeados, introducen en su interior papas
escogidas y, después de acondicionarlas con moldes
de queso o trozos de carne, derrumban el
horno encima de esos objetos, para que se cuezan
dentro de él.

Después de un rato, más o menos largo,
según sea el cálculo que se haga para el conocimiento
de aquellas especies, se las extrae y en
seguida colocándolas sobre manteles o lienzos extendidos
en el suelo, se sientan de cuclillas o se
recuestan, en rueda, en su rededor y comienzan a
servirse de los productos cocidos, los cuales han
sido antes rociados con la sangre de los corderos
que degollaron con ese objeto, reinando entre los
asistentes la mayor alegría. En cuatro puntos
opuestos de la rueda, se sitúan indios que tocan
flautas que llevan poritos en la extremidades inferiores
y a las que se llama pululus. Tal ceremonia
se realiza con el fin de no ahuyentar el
alma de los frutos, que debe continuar vivificando
ese terreno para que al año próximo, se manifieste
más pródigo en sus dones.

Terminada la merienda, arrastran a los
dueños sobre cueros por encima del terreno escarbado
y concluído el acto, dan vueltas bailando,
y, en cierto momento, se paran cuatro de los más
caracterizados, con la vista fija al oriente e imprecan
la protección del sol. Pasada esta ceremonia,
sigue la danza en rueda de los dueños de
la cosecha y de sus invitados; beben abundante
chicha y licores, retirándose en la noche a sus
hogares, completamente embriagados.

En el imperio incaico los labradores tenían
una danza especial denominada jaylli. La realizaban
llevando hombres y mujeres instrumentos
de labranza: «los hombres con sus Tactllas,
que son sus arados»—dice el P. Cobo—«y las mujeres
con sus Atunas, que son unos instrumentos
de palo a manera de azada de carpintero, con que
quebrantan los terrenos y allanan la tierra».[21]

En la cosecha de cebada, trigo o de quinua,
extienden los cereales en el mismo terreno
del que han sido cortados o arrancados y cuando
se encuentran secos, la cebada debe servir
de alimento a los animales, si la recogen en
los depósitos, y si está destinada a dar grano, lo
mismo que la quinua, la desgranan a golpes de
palo, para lo que se colocan en filas paralelas los
indios necesarios, armados de largos palos, ligeramente
encorbados, los cuales caen sobre las
parvas guiados por la diestra mano de sus tenedores,
quienes descargan los golpes con regularidad,
produciendo un sonido seco y acompasado.
El trigo se siega con la hoz y se trilla en la era,
echando las gavillas bajo las patas de los caballos
trilladores. La selección del grano se obtiene
lanzando al aire paletadas de la mies desgranada,
la que con el viento que hace, al caer en
el suelo queda separada del polvo y partículas de
tallos y hojas machacadas con las pisadas.

En las haciendas acostumbran cosechar el
maíz, apartando las mazorcas de la caña y desnudándolas
de sus envolturas y recogidas en
una manta, que llevan amarrada al pescuezo por
dos de sus extremos.

Llenada la manta de mazorcas, se echan a
la espalda y la derraman en un montón, que todos
los ocupados en esta tarea van formando del total
que ha producido el terreno. Las mujeres se
dedican a separar las panojas de buen grano de
las que tienen menudo o podrido, haciendo otros
montones.

Terminada la recolección del producto,
miden en costales o grandes canastos, con capacidad
para recibir varias cargas, y así se cercioran
de la cantidad que se ha cosechado.



Se cuentan cuidadosamente las mazorcas
de la primera porción que se ha medido, y con el
nombre de muestra, se guardan para que después
sirvan, a su vez, de medida para recibir el
producto seco y desgranado.

Entregado el maíz a un cuidador, especialmente
nombrado, con el título de Camani,
lo extiende éste en un canchón apropiado, que se
le denomina tendal, donde permanece hasta secar
por completo.

Llegando el día designado para el desgrane,
se reunen en el tendal los colonos de la hacienda,
acompañados de su familia, allegados y
ayudantes; cuentan las panojas de la muestra, y
las desgranan en algún costal o cajón, el cual después
sirve de medida para recibir la cosecha y
ver si se halla conforme con la cantidad que se
ha entregado al Camani.

Cada colono, formando con los suyos un grupo
independiente, coloca en el centro un cuero
seco de vaca, pone encima las mazorcas, y hace
que el más robusto del círculo, que comúnmente
es algún joven, calzado de sandalias de cuero duro
o zapatos de grandes tacones, comienza a pisotear
las panojas, haciendo que con los repetidos
golpes que da, se desprenden los granos y vayan
siendo arrojados a los extremos las raspas y
los marlos. Vaciados los cueros, vuelven a rellenarlos
inmediatamente dos indios ágiles que hacen
de repartidores, sin que el zapateo cese hasta
que el montón de mazorcas se haya agotado.
Las mujeres se encargan de apartar los últimos
granos, que no hayan podido ser separados por
el contacto de los pies.

El día aquel es convertido por los indios
en festivo, durante él beben abundante chicha y
comen de lo mejor que tienen en su cosecha; sólo
ese día, en homenaje a la Pacha-Mama, que se
ha mostrado bondadosa, se permiten guisar sus
conejos, gallinas y corderos. Ese día, realmente
gozan y se divierten los agricultores, penetra
una racha de verdadera alegría en sus corazones.

Las papas grandes, o que tienen distinta
forma de las demás y que se llaman llallahuas,
así como las panojas de gran tamaño, o compuestas
de dos o tres unidas, las tienen cual portadoras
de buen agüero y las colocan en sitios de preferencia,
con el nombre de tomincos, prestándoles
muchas reverencias, como si fueran cosas divinas.

IV

Las clases populares dan mayor importancia
a la delimitación y posesión judiciales de
sus terrenos que a los títulos de propiedad, razón
por la que cuando se realiza alguna de esas
diligencias, observan multitud de ceremonias que
les den solemnidad y sea lo actuado imperecedero
en la memoria de los asistentes.

En los casos de delimitación, deslindes,
recorrida de mojones, concurre comúnmente,
numeroso público y los indios antes de colocar
el mojón, o en el límite reconocido por
las partes interesadas, estiran a un niño que
tenga vinculaciones con éstos, y le dan de azotes
en nalga pelada, encargándole en cada latigazo,
que se acuerde y grave en la memoria que
en ese punto fué castigado y en seguida ponen
la señal. El indiecito, con semejante recomendación,
nunca se olvida del lugar ni de lo ocurrido
y cuando llega a la vejez, siempre repite:
«este es límite de estos terrenos, porque aquí
me azotaron», y sus afirmaciones en juicio, son
al respecto precisas, llenas de detalles y reunen
las condiciones requeridas para una plena prueba,
dando a los jueces mucha luz en caso de litigio.
En la colocación de cada señal o Achachi,
siguen el mismo procedimiento, hasta que, después
de concluídas las diligencias se entregan a
una franca diversión.

En las posesiones ministradas personalmente
por los jueces, las solemnidades y gastos
son mayores. El interesado acopia desde días
antes, abundantes provisiones de comer y bebidas;
llegado el día de la operación, conducen al
juez con muchos miramientos al lugar en que debe
verificarse el acto, y éste, a su vez, asume un
aspecto tan grave y da tanta importancia a su
persona, que despierta no vivo interés en los concurrentes.
Ordena al actuario o secretario de
su juzgado, lea los obrados que sean pertinentes,
la solicitud del peticionario, el decreto que le ha
cabido: pregunta si las partes y colindantes han
sido notificados con ese decreto y si no ha habido
oposición al acto; y en seguida, tomando de la
mano al interesado le da posesión del terreno,
consistiendo ella, en hacerle revolcar en el suelo,
mientras los asistentes le arrojan piedras pequeñas,
tierra, flores y yerbas. El actuante,
aunque algunas veces con contusiones en el cuerpo,
se levanta alegre y satisfecho, porque supone
que no son los presentes los que le han lastimado,
sino el suelo, que al recibirlo como a dueño le
ha prodigado duras caricias.

El indio y el cholo, por más que estén en
posesión real y efectiva de un terreno, sin ser
molestados por nadie, nunca creen ser sus propietarios,
sino han aprehendido, o no media una
posesión judicial. Esta diligencia es de vital
importancia para ellos, y la consideran como la
única que pueda realmente dar vida a su derecho
y orillar dificultades posteriores; en una palabra,
la posesión lo es todo para ellos.

En semejante función, que toma las proporciones
de una solemne fiesta de familia, no se
arredran ante cualquier gasto ni se detienen en
ocultar el placer y orgullo que en hacerlo experimentan.



V

No habiéndose conocido entre los indios,
antes de la conquista, la facultad de adquirir por
compra-venta, la propiedad de cosas muebles o
inmuebles, también fué por lo mismo, desconocida
la práctica de agasajar al vendedor y a los
que intervienen en la venta, o sea la práctica del
alboroque o robla, la que fué introducida, juntamente
con aquella en las costumbres del indio
pero éste, lejos de concretar la manifestación a
los presentes, la convirtió en una ceremonia para
dar gracias a la Pacha-Mama por la adquisición,
y en seguida, recién atender a los concurrentes.

El alboroque indígena, conocido con la denominación
aymara de cchalla o cchallaña [rocíamiento
o rociar], consiste en que el comprador
de algún objeto, terreno o casa, en momentos de
posesionarse de lo que ya es suyo, invite al vendedor,
a los amigos y parientes, a beber copas de
aguardiente, festejando la compra y antes de que
nadie se sirva, derrama alguna porción de la aguardiente
de su copa en el suelo, pidiendo a la Pacha-Mama,
que la compra sea con éxito, y se lo
consume en seguida el resto. Igual cosa hacen
algunos asistentes caracterizados y respetables.
Antes de realizar esa invocación y rociar el suelo
con aguardiente, es imposible que ninguno beba
el contenido de la copa que tiene en la mano.

La cchalla, es repetida con mayor solemnidad,
cuando se refiere a la adquisición de fundos,
el martes de carnaval, para cuyo día, hacen
sus invitaciones y preparativos en más grande
escala, debiendo efectuarse la fiesta en el paraje
adquirido. Allí después de cubrir de flores, mixturas
y confites el suelo y de hacer reventar
cohetes, rociarlo de bebidas, se sirven licores,
bailan y se embriagan con exceso.

Sin estos requisitos, efectuados con toda
pompa y entusiasmo, suponen que la compra
no será duradera ni feliz; que la Pacha-Mama, no
se mostrará benévola con el nuevo propietario.

Asimismo, hacen extensiva la cchalla a los
propietarios que estrenan casas nuevas, quienes
efectúan la fiesta, para que aquellas duren o no se
rajen las paredes.

VI

El indio que abandona su traje para vestir
a la moda de los blancos, se convierte en enemigo
de su raza.

El indio no cree que el acto se reduce a
una simple alteración del indumento, sino que,
en el alma de que lo ha efectuado cambian por
completo, desde ese momento, las ideas y sentimientos
que abrigaba referentes a su raza, a la
vez, que abandona sus ocupaciones habituales.
El labrador, dice, desaparece con el vestido. Y,
así es. Apenas el aborigen se trajea a la moda
europea, huye de las labores agrícolas, desconoce
a sus padres, reniega de su raza y se pone frente
a ella; obedece las sugestiones de los mestizos y
blancos para ultrajarla y perseguir a sus miembros,
toda vez, que se le presentan ocasiones de
hacerlo. El indio trasfigurado es el peor verdugo
de los suyos.

Los padres del niño, que ha experimentado
esa mudanza de traje, apenas lo ven vestido
a la manera del blanco, se conmueven hondamente
aún lloran; pero después se consuelan con la esperanza
de que para él ha concluído el porvenir
de sufrimientos, de angustias y de melancolía
que pesa sobre los naturales, y de que su vida gozará
de garantías que ellos no tuvieron.

El campo ya no retiene al indio; la ilusión
de vivir mejor y más tranquilo en las ciudades influye
para que huya de su casa y cambie de ocupaciones.
Los labradores disminuyen visiblemente
y aumentan los cholos, que adquieren cualquier
profesión o se dedican a cualquier labor que no sea
la agricultura. El aborigen cesa de ser labrador
apenas cubre sus carnes con telas cortadas y confeccionadas
a la usanza de sus opresores, adquiere
con prontitud costumbres y maneras exóticas,
detestando las suyas; pero su cambio, por muchos
que sean sus esfuerzos se reduce a exterioridades,
porque en el fondo permanece siempre
indígena. ¿Acaso no vemos a diario mostrarse
al indio letrado con todos los caracteres de su
raza? El hecho mismo de compartir con el mestizo
y aplaudir la destrucción de cuanta huella
pudiera quedar, en las costumbres populares que
le recuerden su origen y a sus progenitores, es
propio de su índole presuntuosa, que le hace renegar
de su pasado, por temor, sólo por temor,
de que lo pudiese avergonzar ante el extranjero,
cuando éste, si se preocupa de él es para estudiarlo
etnográficamente o para explotar su ignorancia
y vanidad. El vestido hace del indio, cholo,
y lo aparta del hogar paterno y del cultivo de
la tierra, que para sus mayores constituyó la
única delicia apetecible en este mundo; y de cholo
a titularse caballero, no hay sino un paso, que
el indio lo salta con rapidez, cuando es industrioso,
económico y aspirante. Muchos descendientes
de estos indios metamorfoseados suelen ocupar
puestos públicos, ya de jueces, diputados, o
de funcionarios administrativos, desempeñando
los cargos con acierto, brillo y competencia. El
indio posee aptitudes singulares para la abogacía
e intriga política, que favorecen sus aspiraciones.

¡Raro destino de una raza, cuya evolución
social depende, en gran parte, de la tijera de un
sastre!

El que estrena vestido, debe festejarse
invitando aguardiente a sus amigos, si quiere,
que su ropa dure. Este acto se conoce con el
nombre vulgar de remojo y se halla muy generalizado.

El hombre no debe abrigarse con la falda
o zagalejo de la mujer, porque se afemina.

La ropa no hay que tratar con torpeza,
porque no sabe comer para que tenga resistencia.






Capítulo V

En viajes y en caminos


I.—Cómo se formaban y funcionaban
los chasquis en el imperio incaico.—Los
tambos y postas.—Abusos que
existían en estos establecimientos.—II.—Preocupaciones
de los postillones
en los viajes.—III.—Preparativos de
los indios para viajar; en el camino, sus
entretenimientos; robos y manera de encontrar
lo sustraído; su amor a los animales
y a la naturaleza.—IV.—Invocaciones
a los Achachilas.—La Apachita.—Culto
de las piedras y de los ríos.—V.—El
regreso.—La fiesta del huiskju jaraka.—Resistencia
de los nativos para los viajes
y carreras.



I

En el imperio incaico existían peatones
especiales, con el nombre de chasquis, encargados
de trasmitir con la mayor rapidez los mensajes
de los gobernadores al Inca, o los de éste a aquellos,
y también de conducir sobre sus espaldas alguna
cosa que el Inca pidiese y la necesitase de
inmediato. Según el P. Morúa, los chasquis
constituían una casta especial, «y el primero que
encontró y mandó que hubiese de estos Chasquis
y Correo, fué el famoso Rey y Señor Topa Inga
Yupanqui, y puso casas y también aparte para
los dichos Chasquis todo el abiamiento necesario
y el que no corría bien la posta y era haragán, le
quebraban las piernas, y a sus hijos les criaban
solo con panca, que significa maíz tostado, y sin
que bebiesen más que una vez al día, y los probaban
a ver si eran ligeros y prestos, para el propósito,
y si no lo eran, les daban el mismo castigo, y
así toda esta casta de Chasquis era de indios
muy prestos y ligeros y que había entre ellos indios
que alcanzaban una vicuña y le corría, y
aun la pasaba con harto trecho de ventaja».[22]

Las casas de los chasquis se hallaban situadas
de trecho en trecho, a la distancia de cinco
millas una casa de otra, y en cada casa había
cuatro indios, vestidos con uniformes especiales
que servían durante un mes, pasado el cual iban a
descansar a las casas que habían construído con
ese objeto, en donde se les daba de comer y
y se les proveía de todo lo que necesitasen
de los depósitos del Inca, siendo reemplazados
en su puesto por otros de la misma
casta. Estos chasquis gozaban entre les indios
de muchos privilegios y deferencias y sus mujeres
e hijos eran atendidos por cuenta del Estado.
No tenían más ocupación que la de caminar
en la forma enunciada, estando relevados
de todo otro servicio o faena pública.

Además, en toda la longitud de los caminos
y a la distancia de cuarenta a cincuenta leguas,
se habían establecido posadas o tampus,
provistas de toda clase de recursos tomados de
la hacienda del Inca, y destinadas para alojar al
soberano y a su comitiva, o a los que viajaban
con carácter oficial.

Durante el período colonial ambos servicios,
el de chasquis y tampus, decayeron rápidamente,
a causa de los abusos y descuido de los
conquistadores, siendo sustituidos por el de postas.

Este servicio, tal como ha llegado hasta
nosotros, consiste en que en los caminos principales
y a la distancia de cinco leguas, más o menos,
exista un tambo, servido por un maestro
de posta ya mestizo o indio, que tiene a sus órdenes
un determinado número de naturales, que se
turnan anualmente y son enviados por las comunidades,
a las que se ha impuesto tal obligación.

Los chasquis ya no gozan de las preeminencias,
retribuciones y exenciones que tenían sus
antepasados. Conocidos hoy con el nombre de
postillones, desempeñan el rudo servicio de peatones
y espoliques, mereciendo de los que los ocupan
riguroso trato.

Los indios, a los que corresponde el turno,
se despiden de sus familias, cual si fueran a una
muerte segura. La noche antes de partir, hacen
como Carlos V, sus funerales en vida, y al día siguiente
todos sus parientes y amigos los acompañan
llorando a voces, cual si condujeran un
cadáver, hasta alguna distancia del pueblo, donde
les hacen la cacharpaya, regresando de allí
a sus casas.

Al ejecutar tales ceremonias, no pueden
ser tachados los actores de exagerados. El servicio
de posta, fué muy pesado para los indios.
En los primeros tiempos de la República y en los
posteriores, hasta hace un cuarto de siglo, los
militares que llegaban a una posta, lo primero
que hacían, apenas desmontaban de la bestia, era
agarrar a sablazos, puntapies y puñetazos al indio
encargado del servicio y después pedían lo que
deseaban. El objeto era intimidarlos para obtener
por ese medio todo gratis y no pagarles de
ningún consumo ni servicio. En Bolivia, el
militar ha sido hasta hace poco tiempo el opresor
más cruel e inhumano que ha tenido el indio.

Contaba un militar envejecido en la carrera
de las armas, que una ocasión llegó a una posta,
en la que enfrenó y ensilló al indio encargado
del establecimiento, por no haberle proporcionado
inmediatamente la bestia y el postillón
que necesitaba, a causa de que otros los habían
agotado y, que hubiera montado en él, a no haberse
presentado ese momento quien salvase del
apuro al atribulado indio. El abusar de la mujer
del postero, el dejarlo desprovisto de todo lo
que tenía, el hacerlo caminar a la carrera delante
de su caballería, el no aceptarle ninguna razón
ni disculpa, y entenderse con él sólo a palos,
ha sido el sistema que se ha seguido con esta
desgraciada raza en aquellas casas.

II

El postillón, en los casos extraordinarios o
cuando siente flojedad en los nervios, se pasa por
los pies y pantorrillas grasa de vicuña y cree que
con ese ingrediente restablecerá su vigor y se
hará mas ligero.

El momento de partir sahuman las mujeres
los pies de la bestia que ha de hacer la carrera
y encomiendan al postillón a sus dioses penates.
Este, parte tocando su bocina o pututu;
en seguida cuelga a la espalda el instrumento y
se pone en marcha. Cuando se halla en la cima
de una altura o cerca de un poblado, descuelga
el pututu y vuelve a soplarlo. Igual cosa hace
cuando está próximo a la posta, en la que debe
finalizar su corto y rápido viaje. Apenas llega
se tiende de espaldas, con los pies levantados
arriba y apoyadas las plantas contra la pared, y
de esta manara descansa y restablece las fuerzas
gastadas en el camino.

Los postillones que han cumplido su servicio,
antes de abandonar la posta, hacen un día
de verdadera fiesta y al volver a sus hogares
creen haber salvado de una pesadilla y se entregan
a nuevas borracheras.

III

Cuando el jefe de una familia tiene que
emprender viaje largo, o de importancia, consulta
al brujo para que le diga, si ha de ser aquel
propicio o desgraciado; si conviene realizarlo
o no, y según su respuesta, lo efectúa, alegre o
triste. A falta de brujos hace los vaticinios con
las hojas de la coca y también se guía por la
manera de arder de la vela que ha encendido
con ese objeto al santo de su devoción.



El día de la partida acompañan al que
viaja hasta cierta distancia del camino, haciéndole
beber chicha y licores en el trayecto, y después
lo despiden vertiendo lágrimas, por lo que
a este acto se llamaba jacharpaaña, es decir,
despedir con lloriqueos y con pena de que se vaya;
palabra que adulterada por el uso se ha convertido
en cacharpaya, con la que actualmente se
la conoce. Llenado el cumplido, regresa la comitiva
embriagada no sin antes desear al viajero
que le vaya bien en el camino y sea protegido
por sus divinidades. Algunos, el momento de la
separación echan sobre brasas encendidas alguna
resina o queman algo en homenaje de la deidad
que debe proteger al caminante.

Si el momento de la partida cruza raudo
por los aires un cóndor, es signo de que el viaje
será feliz y motiva la alegría del que lo efectúa,
que desde ese momento camina alborozado, no
dudando ya de su buen éxito.

Si un zorro se le presenta o aparece por
el lado derecho del camino, anuncia al viajero
que le sobrevendrá alguna desgracia, que puede
evitarse invocando la protección del Huasa-Mallcu,
y tomando las precauciones necesarias,
pero si se muestra por el lado izquierdo, lo cree
de pésimo augurio, no faltando quien renuncie al
viaje, temeroso de lo que pueda ocurrir.

Ha llegado también a infiltrarse en las
costumbres indígenas, la preocupación española
de no principiar ningún negocio ni partir de su
casa el día martes. El conocido adagio: «día martes,
no te cases ni te embarques, ni de tu casa te
apartes», lo repite con frecuencia y es imposible
que lo infrinja; si por mucha urgencia lo ha hecho,
atribuye las desgracias que le suceden en el
camino a esta circunstancia.

Constituye otro augurio funesto, que
anuncia el seguro fracaso de lo que se proyecta o
del objeto de un viaje, el encontrarse al salir de
casa o en el trayecto con un tuerto. Por el contrario,
si el encuentro es con un cojo, se tiene como
buen presagio. Los negociantes y viajeros
huyen siempre de la presencia del tuerto y
buscan con ansia la del cojo.

Cuando el indio se ve cruzado en su camino
por una vicuña, sigue tranquilo, pero si por
huir tropieza con ella, es señal de que morirá;
igual temor se apodera de su ánimo cuando el hecho
le sucede con un venado.

Al paso tardo de las llamas o del poco ligero
de las acémilas y burros, atraviesa largas
distancias, entretenido en esas horas lentas y
cansadas, en relatar historietas a sus compañeros
o en escuchar las que ignoraba, referentes a
sus antepasados, o a los lugares que toca, o a lo
ocurrido en viajes anteriores, mientras con las
manos, hila alguna vez, o hace labores de punto.
En los viajes descubre el indio secretos de familia,
porque se vuelve indiscreto y comunicativo, y
adquiere experiencia y conocimientos útiles.



En las noches prefiere alojarse y dormir
en campo raso, al aire libre, tanto por hábito adquirido,
como porque sus bestias aprovechen del
pasto existente, siéndole indiferentes los rigores
del clima y de la intemperie. Su sueño es ligero
y despierta al ruido más débil. Antes de acostarse
se encomienda al Huasa-Mallcu, señor de
los caminos y desiertos, para que los ladrones no
le roben. Al día siguiente, si algún animal se le
ha perdido o extraviado durante la noche, por el
rastro que dejan sus pisadas, por ténues que
sean, lo encuentra con seguridad. Rara vez falla
en sus investigaciones; para que tal cosa suceda,
es necesario que el viajero sea novel y poco
ejercitado en rastrear. Al indio avezado a
los viajes, le basta el más ligero indicio para dar
con su semoviente perdido: es un rastreador insigne.
Le roban, sólo cuando se ha dormido, y
ésto, atribuye a haber empleado el ladrón algún
brujerío con él para adormecerlo y hacer que nada
sienta. A su vez, los ladrones indígenas son
muy astutos, ágiles, listos y ejercitados para el
robo. Ellos prefieren, sustraer sin dar muerte
a su dueño, al contrario de lo que hacen el mestizo
blanco, que en más de los casos matan para
robar.

La veterinaria indígena se reduce al empleo
de la orina y el alcohol, puestos en fomento
a las bestias, en los casos de hinchazón, o para
lavarles la matadura, si ésta se ha abierto. Sin
embargo, si el indio pudiera emplear todos los remedios
posibles para sanar a sus animales lo haría
con la mejor voluntad. En las mañanas, lo
primero que hace, antes de volver a aparejarlos,
es examinarles el lomo y la barriga y cuando
encuentra alguna lastimadura siente un profundo
pesar y se esmera en curarla. Es imposible
que monte a su acémila por molido y cansado que
esté, temeroso de maltratarla; sólo cabalga a la
bestia agena. Cuando la suya se cansa, gustoso
se echa a la espalda la carga, y la lleva hasta que
se encuentre en posibilidad de conducirla de nuevo.
Nunca castiga a los animales inofensivos,
creyendo que quien, por maldad lo ejecuta, caerá
en algunas desgracia.

Merced a ese inmenso cariño, el ganado
lanar acrescienta en su poder. Apenas pare una
llama u oveja, abriga a la cría, la coloca aún
junto a su cuerpo para trasmitirle calor y sólo
la aparta, cuando la vida del animalillo se halla
salvada. Los mismos cuidados prodiga al ganado
mayor que se enferma. La muerte de un cordero
le hace sufrir mucho, y mayor es su pesar
cuando se trata de un buey, o de un burro o acémila.
La desesperación que experimenta entonces
es superior a la causada por la muerte de un
hijo.

Los indios esquilan el vellón de las llamas
y corderos con el cuidado más exquisito, y cuando
las llamas se encuentran en celo, realizan una
fiesta ruidosa: mezclan a los machos con las hembras
y les ayudan a introducir a éstas el miembro
de aquellos.

Antecedentes tales pesan de sobra para
que se hallen los aborígenes familiarizados con
sus animales domésticos y aún salvajes, que viven
en sus casas o en los campos. Triscan los
corderillos junto a ellos, se les apegan y les siguen
obedeciendo sus mandatos; el buey se hace
manosear y uncir al yugo sin resistencia y el macho
mañero o indómito les cede; el gallo canta a
su lado, sin mostrarse uraño; las mismas viscachas
tan ariscas para personas extrañas, cuando
ellos andan cerca a sus madrigueras, no se espantan.
Pero nada ama tanto el indio, en su simplicidad,
como la naturaleza varia y libre, que le
rodea. Lejos de las ciudades, albergado en casuchas
miserables, ante montañas elevadas y erizadas
de peñascos o cubiertas de nieves eternas,
ante vastas y silenciosas llanuras y hondos valles,
supone estar en su verdadero centro y vive
contento. A la vista de las primeras flores, que
en cada primavera, brotan en el campo y en sus
sembrados, siente transportes y raptos vivos y
profundos: su espíritu parece renacer con las
plantas y vincularse más a la tierra, así como se
entristece, cuando el invierno la amortaja y las
heladas destruyen el tallo, hojas y botones de los
vegetales. En los actos religiosos, el momento
más solemne, se arrodilla, inclina la cara hasta
pegar al suelo y lo besa con reverencia difícil de
pintar, cual si para él no existiese otra deidad
que la tierra. En los caminos, sigue su ruta contento;
su alma se expansiona y gozoso da rienda
suelta a los efluvios del inmenso amor que siente
por todo lo que le rodea.

El indio idolatra la naturaleza, a la que
considera como la divinidad suprema, porque
cree que la Pacha-Mama encierra en su seno las
fuerzas creadoras de vida, que las prodiga a
quienes confían en ella. Aprovechado de las
condescendencias y avidez precuniaria de los clérigos,
la rinde culto haciendo celebrar Misas a
los cerros, campos, terrazgos, frutos, casas, lagunas,
ríos y al ganado, y oyéndolas con profunda
devoción, en el concepto, de que en esos objetos
visibles la está adorando.

IV

En sus viajes es imposible que el indio deje
de encomendarse a su Achachila favorito, pidiéndole
su protección. Cuando en el camino
encuentra un peñasco o pedruzco, se aproxima a
él y se destoca el sombrero, le saluda y reverencia,
ofrendándole coca mascada que arroja sobre
él y en seguida descansa a sus pies.

«Cosa muy usada era antiguamente, dice
Arriaga, ahora no lo es menos, cuando suben algunas
cuestas o cerros, o se cansan en el camino
llegando a alguna piedra grande, que tienen ya
señalada para este efecto, escupir sobre ella (y
por esto llaman a esta piedra y a esta ceremonia
Tocanca) coca o maíz mascado, otras veces dejan
allí las ojotas, o calzado viejo, o la Huarakca o
unas soguillas, o manojillos de jichhus o paja, o
ponen otras piedras pequeñas encima, y con esto
dicen, que se les quita el cansancio».[23]

Esta costumbre con ligeras modificaciones,
subsiste aún. El indio al llegar a la cumbre de
alguna montaña, cerro o altura, casi involuntariamente
repite la palabra sagrada de apachita
y se aproxima al montón de piedras que siempre
existe allí, formado por los pasajeros, y que constituye
el altar eregido a la piedra del lugar, e inclinándose
respetuoso, agrega al montón otro
guijarro, diciendo: yo te ofrendo para que me
des fuerzas, alejes el cansancio de mi cuerpo
y me evites de infortunios. Después hace en el
mochadero algunas combinaciones con piedrecillas,
figurando ser casas o majadas, con ánimo
de que su petición, así materializada, sea atendida
o adorna alguna piedra con lanas o hilos de
colores, manifestando ser industrias, a las que se
dedica el ofrendante, y que pide vayan en auge.
A continuación ofrece su sacrificio en este altar,
sacando de su boca coca mascada, o de su alforja
maíz tostado y arrojando con reverencia, al
montón, o se descalza una sandalia y la pone encima,
o hace una banderita con algún pedazo de
tela de su vestido y la coloca allí, o pone entre
las piedras alguna pluma de ave. Se hinca de
rodillas y pide a las piedras con toda su alma
que le deje pasar con salud; que aparte de su camino
las desgracias o chhijis, y le dé vigor para
seguir su viaje. Se para, arranca un pelo de sus
pestañas o cejas y se las ofrece, soplando al aire
sobre la palma de la mano y después descansa en
el lugar.

Al llegar a la ribera de un río, lo primero
que hace el indio en metiendo el pie dentro, es saludar
a las aguas, y bebiendo en el hueco de la
mano dos o tres buchadas de ellas, aun cuando el
líquido esté turbio, pedirle que le deje pasar sin
causarle ningún daño y después de ofrecerle un
poco de coca o maíz mascado, arrojando a la superficie,
atravesarlo ya sin temor ninguno.

Las lluvias torrenciales se suspenden cuando
los ríos se llevan algunas personas. El agua
aplaca su voracidad con ese tributo humano, como
los individuos sedientos, se calman bebiendo
tan preciado líquido.

No constituye para el indio una gran desgracia
el morir de esa manera, soportable y aun
de desear le parece recibir el abrazo de la deidad
acuática que lo ha elegido para llevárselo lejos
tal vez a una mansión de delicias. Por último,
piensa que alguien debe sacrificarse para que las
tormentas no causen más desgracias.

También cesan los aguaceros cuando el
rayo mata a una persona.



Las pascanas son los sitios de descanso o
de alojamiento, los tiene por sagrados y al llegar
a ellos los reverencian, bajándose el sombrero.

Las cuestas cansan demasiado cuando el
subsuelo encierra substancias metalíferas.

En el camino se vuelven más supersticiosos
de lo que realmente son y cualquier cosa extraña,
grito o sonido particular, los alarma y lo tienen
por avisos de sus divinidades para no hacerse
sorprender por algún accidente improvisto.

V

El probable día en que el viajero debe llegar
a su casa, es calculado por su familia, que va
a su encuentro a la distancia de media legua, llevándole
comida, chicha y aguardiente. Suele
regirse para esto del anuncio de los sueños o del
piar del chincol o pfichitanca.

El golpearse el codo involuntariamente es
para ver a una persona querida después de mucho
tiempo de separación.

El día de la llegada es siempre de alegría
y embriaguez.

Concurren los parientes del viajero a darle
la bienvenida y con este motivo se realiza una
fiesta, llamada huiskju-jaraka o sea desate de
sandalia[24], la que suele durar varios días.


La esposa del recién llegado manda de obsequio
a las familias de los amigos y parientes de
su esposo y de ella, un poco de las especies de
comer o beber que aquel ha traído, rogándoles que
le hagan el favor de aceptar ese pequeño regalo.
Los favorecidos tienen en mucha cuenta esta
atención y cuando llega el caso de corresponder
lo hacen de la misma manera.

El indio y el mestizo no sienten hastío ni
se enferman con los largos viajes; apenas cesan
los festejos de su llegada, vuelve a sus tareas ordinarias
como si no hubiesen experimentado ninguna
fatiga; son andariegos insignes, y los viajes
más penosos los consideran como caminatas
y se ríen de los sufrimientos de los blancos que
para realizarlos dificultan tanto y tantos preparativos
hacen.

En las carreras de resistencia, el indio es
invencible: cruza enormes distancias en pocas
horas y llega a la meta sin estar rendido por el
cansancio ni la sed.[25] Más de uno se hace acreedor,
a que se le dirija el histórico dicho del Inca:
que Tiay huanacu, siéntate huanaco, frase con la
fué recibido, dice, en caso análogo, el mensajero
que partiendo del Cuzco, llegó a la famosa y célebre
capital de los kollas, en un tiempo relativamente
corto, dando lugar a que el nombre del
pueblo se cambie de Chucahara, en Tiahuanacu.






Capítulo VI

Desdoblamiento de la vida social


I.—Supersticiones referentes al embarazo,
nacimiento y crianza de los niños.—II.—En
la enfermedad y muerte de éstos.—III.—Relativas
al amor sexual: la
práctica de musurar.—IV.—Amores y
matrimonios indígenas.—V.—Ideas predominantes
en los concubinatos y matrimonios
de la chola y de la india.

I

Desde el momento en que la mujer siente haber
concebido (a cuyo acto llama hacutatha, si
es en matrimonio, hacutaracatha, si fuera de él,
o también hapitatha y hapihuarkhatatha, respectivamente)
evita comer garbanzos, por temor
de que su hijo nazca cabezón. Igual cosa presume
que le sucederá si no anda mucho y lleva vida
sedentaria.

La mujer preñada o hapi[26] no debe ver
un cadáver, ni manejar animales muertos, ni consentirlos
próximos a ella, sino quiere dar a luz
un hijo aquejado de raquitismo o sea larphata.

El parto no reviste entre los indios aquel
solemne significado que tiene para las mujeres
de razas superiores y civilizadas. Apenas la india
siente los dolores, se retira a su casa, si el
tiempo le alcanza, y allí realiza el alumbramiento,
cuando no lo verifica al aire libre, por haber sido
sorprendida en el campo, y llevando en brazos al
recién nacido se recoge al hogar. En los más de
los casos, pare sin recibir auxilios de ninguna persona
extraña. A los dos o tres días del hecho, alguna
vez, al día siguiente, se la ve trabajando cual
si no hubiera estado de parto; de la única región
del cuerpo que cuida es de las plantas de los pies,
que las abriga para no resfriarse.

Durante el alumbramiento se acostumbra
poner bajo la almohada de la enferma y sin que
ésta sepa, una tijera abierta en cruz y se clava en
la puerta un cuchillo, con objeto de que no hagan
daño al recién nacido los malos espíritus. También
se pone un cuchillo o tijera junto a la criatura
para dejarle sola en una habitación.

La placenta deberá enterrarse bien lavada
y cubierta de flores, en paraje donde no llegue el
sol, para evitar irritaciones en la matriz de la
madre o enfermedades al párvulo. Añaden cuando
ha sido varón el recién nacido, útiles de labranza
o albañilería, pedazos de papel o de madera
para que sea un buen agricultor o albañil, o un pequeño
libro para que sea doctor o cura. Si es niña,
dedal, aguja, o tijera de papel y figuras de
enseres de cocina, para que sea una mujer hacendosa
y buena madre de familia. Tienen por cosa
cierta que la Pacha-Mama al recibir en su seno
aquel objeto con tales agregados, concede lo que
le piden.

El nacimiento de mellizos, pachahuahuas
o pachachahatahuahuas lo tienen de mal agüero,
como se dijo en otra parte. Al primero de
los niños que sale a luz, llaman uisa, al segundo
caka. Si son mujeres, a la primera, ahualla,
a la segunda hispalla.

El que se entretiene en contar las estrellas
tendrá numerosa prole.

Los esposos que no tienen descendencia y
crían y miman un perro, apenas notan que les
nacerá un hijo, matan el perro para que este no
pida a San Roque la muerte del recién nacido, a
fin de no verse privado del cariño que le profesaban
sus amos.

La criatura que nace muy desarrollada está
destinada a morir pronto.

Un niño se enferma de los ojos, cuando
alguna persona le ha dirigido miradas de odio o
con ánimo de dañarle. Esta enfermedad llaman
miqui.

El párvulo que llora y grita el momento
que se le bautiza, vivirá hasta la vejez; si se orina
durante la ceremonia, es señal de que morirá
antes del año, así como cuando no llora en ese
acto. Si tiene los piesecitos siempre fríos, también
denota que no vivirá muchos meses; igual resultado
anuncia la costumbre de morder el pezón del
pecho de su madre al lactar, o la de comer tierra.

Para que un niño viva hay que criarlo con
camisa de mujer.

No debe comer frijoles la que hace lactar,
porque se le secará la leche en los pechos.

La abundancia de liendres en la cabeza de
un niño es señal de que será huérfano.

Si a la madre que se encuentra fuera de
su casa, le sale leche de sus pechos, es porque su
niño está llorando y la reclama.

Cuando una criatura se atora la madre debe
darle tres palmadas en el pecho e inmediatamente
cesa el accidente.



La criatura que se besa las extremidades
de los pies tardará en andar.

A la madre le duelen los pechos para que
el hijo que hace lactar se enferme.

No debe rascarse la planta de los pies a
los niños porque les da gusanera en el estómago.

Las criaturas lloran mucho en la noche
cuando han sido agitados o llevados por el viento
sus pañales en el día.

El niño que se chupa los dedos hace caer
el cabello de su madre. Sucede lo mismo cuando
ha fallecido, durante el período en que entran
en putrefacción sus manecitas.

La madre que desea tener abundante leche
debe hacer hervir chuño y tomar su caldo
con frecuencia.

II

Se dice que un niño está catjata, es decir,
agarrado, cuando se enferma a consecuencia de
una caída, de haber llorado en el campo, o de haberse
asustado, accidentes en los que creen que
parte de su alma se ha desprendido con la conmoción
del cuerpecito y quedándose a vagar en
esos puntos, pugnan por reunirse a la otra,
que sufre por ello. El tratamiento que siguen
en estos casos, para curarlo, consiste en darle de
comer un poco de tierra levantada del paraje donde
ha ocurrido el hecho, y si esto no es bastante
y sigue llorando, llaman al brujo o hechicera para
que lo cure, quien, desde el primer momento
manifiesta que su ánima se ha quedado en el lugar
donde ha caído, llorado o asustádose, y que
para su sanidad conviene recogerla. Con éste
objeto hacen de los pañales o vestidos del niño
enfermo un envoltorio, que tiene la forma de una
criatura arropada, el que es conducido en brazos
por aquél, quien, además, lleva consigo, confites,
mixtura, figuritas de estaño y se dirige al sitio
en que tuvo lugar el accidente, acompañado de
algunas personas. Allí el brujo o hechicero
azota el envoltorio, reconviniéndole, cual si hablara
con un ser viviente, porque ha permitido
que su anima lo abandone, y llama en seguida a
ésta, con las palabras: Anima de mi niño querido
vente; ánima adorada de mi niño vuélvete;
ánima idolatrada de mi niño vámonos a casa.
Tu cuna está dispuesta, tus pañales calientes,
te espera el tierno regazo de tu pobre
madre que llora por verte a su lado, que se desespera
por estrecharte contra su pecho y que
no sufras más el hambre y frío que reinan en
estos desiertos y tristes lugares...

En seguida entierran en el sitio las especies
que trajeron, ofreciéndolas a la Pacha-Mama
y regresan a la carrera, haciendo acostar el
envoltorio inmediatamente que llegan, junto al
niño enfermo, con la seguridad de que este sanará
debido a todo lo que se ha realizado en obsequio
a él.



El niño pone el oído al suelo, en actitud de
escuchar, cuando su madre está nuevamente embarazada
y aquel siente que el feto llora y le llama.

Cuando la mujer se embaraza de una criatura
de sexo contrario al que hace lactar, morirá
éste; pero si ambos son del mismo sexo el hecho
no le causará efecto mortal.

La cabecera de la cama debe ponerse hacia
el norte para que un niño duerma tranquilo.

Al niño que acostumbra orinarse en la cama,
en las noches, debe hacérsele mear sobre
brasas, o sobre un pedazo de adobe caliente y que
el vapor que se desprende, llegue a sus partes
genitales y queda curado.

El hipo en los niños es señal de crecimiento;
en los jóvenes y viejos, augurio de embriaguez.

Cuando un niño tiene que ser trasladado,
de una casa a otra, hacen que el momento de
conducirlo definitivamente, golpee la persona
que lo lleva, con dos piedrecitas, llamando el ánima
de aquel y rogándole que se venga íntegramente,
porque sin ese procedimiento pueda quedar
alguna fracción de ella y motivarle una enfermedad.

El niño que llora en su cumpleaños, anuncia
que será de carácter cobarde cuando crezca.

El cabello con el que han nacido, debe cortarse
a los niños para que no se críen soberbios.



El primer diente que bota un niño, debe
colocarse en el agujero de un ratón para que tenga
una buena dentadura.

Para hacer olvidar el cariño de un niño
hay que lavar alguna especie sucia de la persona
a quien quiere y hacerle beber esa agua.

Al niño que se amartela, hay que sacarlo
de la casa, llevando consigo excremento de llama
o cordero y algunas piedrecitas, y conducirlo a
la vera de un río y obligar al paciente a que tire
al agua una a una las piedrecitas y excrementos
y la corriente se llevará la dolencia lejos.

El niño que corretea llevando las manos
atrás, está destinado a morir, porque prepara
sus alas para volar al cielo.

El que se frota mucho la nariz, manifiesta
que adolece de gusanera.

El párvulo que nace muerto debe ser arrojado
al río o quemado, para que su alma no vaya
al limbo a sufrir.

La que hace lactar una niña, se niega a
dar su pecho a un varón, porque supone que esto
causará la muerte de aquella.

En ciertos casos, atribuyen la enfermedad
del niño a un espíritu maligno, llamado Larilari[27]
que ha logrado apoderarse de su cuerpo, y
para ahuyentarlo y hacer que sane, queman kkoa
con añil en la habitación del enfermo, suponiendo
que con el fuerte humo que debe producirse
abandonará a su víctima. Dicen que el Larilari
se hace visible en forma de un gato de pelaje
colorado, que trepa a los árboles y de allí silba a
los incautos, y los atrae. Apenas los ve próximos
al árbol, baja rápido, y al escapar va a rozarse
precisamente con ellos, inoculándoles el
momento de pasar una enfermedad, cuyos síntomas
son: ojos inyectados en sangre; cuerpo amorotado
y decaimiento completo del organismo.

Las equímosis y manchas de sangre que
resultan en el cadáver del niño, ya sea a causa de
haberse producido una congestión pulmonar, o
por otro motivo explicable, le culpan al larilari,
quien aprovechando del descuido de la madre o
de las encargadas de atender al enfermo, dicen,
que maltrató y azotó su cuerpecito, hasta ocasionarle
la muerte, según lo manifiestan esas señales.

El niño que duerme con los ojos abiertos
morirá en temprana edad.

El que no se halla bautizado, se encuentra
propenso a que le caiga el rayo.



La criatura moribunda sufre mucho y su
agonía se dilata, mientras la madre está presente
o la tiene en su regazo. Para morir tranquila
y pronto, necesita no ver a su madre.

También el niño tiene una larga agonía,
cuando espía las faltas de sus padres. Muere
apacible si no las tienen y recibe oportunamente
la bendición de su padrino.

Cuando dos niños que son parientes o pertenecen
a personas amigas, que viven en una misma
casa, mueren simultáneamente, dicen que se
han puesto de acuerdo para marcharse juntos al
otro mundo.

Los ojos del cadáver de un párvulo, permanecen
abiertos, cuando debe seguirle su hermano
o algún niño de su edad, en quien fijó la
vista el momento de espirar.

La mortaja no debe ser adquirida ni
puesta al pequeño cadáver por la misma madre,
sino por la madrina o terceras personas. A quien
infrinje esta costumbre le sucederá algo malo.

Los retazos que sobran de la mortaja de
un párvulo, deben encerrarse en su ataud o enterrarse
en su sepultura, porque, cuando algún pedazo
queda en la casa, atrae desgracias.

Personas extrañas acostumbran añadir a
la mortaja como adorno, una cinta o cordón, con
objeto de que el alma del pequeñuelo que se convierte
en ángel, les arroje desde lo alto un
extremo de aquel cordón, para asirse de él y subir
al cielo, cuando ellas mueran y llegue la ocasión
de querer ascender allí.

Las especies sucias pertenecientes al finado, no
deben lavarse mientras esté presente el cadáver,
sino después de los tres días de su entierro,
a fin de que su alma no pene, por la suciedad
que ha dejado, y se presente con frecuencia a sus
padres, en sueños.

Cuando muere un niño no debe llorarse
porque se obstaculiza la rápida subida de su alma
al cielo. El llanto de la madre conmueve al mismo
Dios, quien ordena al alma de la criatura
vuelva al mundo a consolarla y a secar sus lágrimas.
En ese sentido, en vez de ascender al cielo
baja y vaga en la tierra, clamando porque su madre
tenga hijos que ocupen su lugar y la consuelen.
Por eso la madre que llora mucho por un
hijo muerto, tiene a la larga una numerosa prole.

Al niño que sana de una enfermedad no
debe cortársele las uñas inmediatamente después
de su convalescencia, porque vuelve el mal.

Para que sane por completo hay que darle
de beber, en leche, la ceniza de un mechón de
sus cabellos.

El niño tiene hambre voraz e insaciable
cuando tiene que morir uno de sus padres, con
cuyo fallecimiento se le calmará.

Sobre la cabeza del niño no debe ponerse
plato, fuente ni objetos cóncavos, porque se entorpece
su crecimiento y se hace de pequeña estatura.

III

En la época del celo, dicen que el lagarto
lleva atravesada en la boca un pedazo de paja, y
sigue así a la hembra. El amante desdeñado deberá
apropiarse de esa paja y envolver con ella
un cabello de la mujer deseada y logrará
que ésta cambie inmediatamente de sentimientos
hacia él, haciendo que su aversión se trueque
en ardiente amor y se le entregue por completo.

La mujer que no quiere ser abandonada
por su amante le da en alguna bebida la sangre
de su menstruación.

Para que la pasión se torne en odio, ingieren
en alguna bebida, partículas del excremento
de la persona que se quiere hacerla aborrecer y
la dan a la que deba experimentar el cambio.

El cariño de una mujer también se obtiene
poniendo bajo su cama ciertos amuletos, formados
de plumas, conchas o piedras de color
que se envuelven, en alguna especie suya.

La mujer que se halla acosada por un
hombre, puede librarse de ser poseída por éste,
con sólo partir o doblar el topo o prendedor con
el que se asegura el manto, o tenerlo en la mano
envuelto en un extremo de él; con esto hará que
los bríos de su perseguidor desfallezcan y se
muestre repentinamente impotente para abusar
de ella.

No debe contraerse matrimonio el día domingo,
para que no abunden las desgracias en el
nuevo hogar.

Cuando el momento, o después de la ceremonia
del desposorio, se cae al suelo el anillo de
compromiso, a uno de los novios, augura que morirá
éste muy pronto. Si durante ella, o en el
festín que celebran los novios, se rompe algún
objeto destinado para el uso particular de éstos,
denota que no habrá armonía entre ellos y que
se separarán más o menos tarde.

Para triunfar en el corazón de un esposo
o amante y poseerlo por completo, hay que azotar
la nalga pelada de la rival, con uno de los zapatos
que se usa. Se debe a esta superstición
que la mujer del pueblo, haga esfuerzos en una
riña, para derribar a su contraria al suelo y levantándole
la falda y los refajos, sacarse un zapato
de los pies y descargarle en nalga desnuda
uno o dos golpes.

Los jóvenes que desean saber la clase de
mujer que les corresponderá por esposa, consultan
al brujo, quien escarba un sitio particular,
si en él encuentra cabellos blancos, dice que se
casarán con vieja, si negros con moza y si castaños
con muchacha.

Para descubrir el cariño de la persona de
quien se halla uno enamorado, acostumbran sacar
de la calavera de los cuys, un par de huecesitos con
forma de animalillos, que llaman zorros, y echarlos
en un vaso de chicha, si después de beber el líquido
encuentran los huecesitos unidos, dicen que
ambos se quieren, o bien que los sentimientos de
aquella persona son fingidos. Este acto llaman
simpasiña.

También hacen iguales consultas los jóvenes,
con cordeles que revuelven en los dedos.

El amante que se retira vuelve a la casa
de la mujer, de quien trata de apartarse, cuando
ésta ha clavado tras de la puerta de su dormitorio,
el calzado viejo perteneciente al pie derecho
de aquél. Creen que con este acto ha quedado
apresada una parte de su ser, que lo atraerá forzosamente
al hogar desdeñado.

Los enamorados indígenas acostumbran
pellizcar a sus parejas, si estas soportan el dolor
que les causa el acto, y les responden con
iguales pellizcos, suponen que están correspondidos.

El indio nunca besa a su enamorada; el
beso, como manifestación de amor es desconocido
en esta raza. Lo que hace, en los momentos
de cariñosa intimidad, es agarrarla de las sienes
con la palma de sus manos y frotarla con su barbilla
la frente, causándole con este alago, llamado
musuraña, una placentera sensación de voluptuosidad.
La joven, cuanto más quiere a su
galán más a menudo le presenta su frente para
recibir tal caricia.

IV

El amor sexual es, entre los indios, libre,
instintivo y desligado de trabas que lo coarten y
de educación que lo dignifique.

El hombre posee a la joven soltera, casi
siempre por la violencia; la fuerza y no la voluntad
es la que prima en esos actos, sin motivar
escándalo, ni atraer la cólera de los padres de la
ofendida. Ninguna importancia dan a la virginidad
de la mujer; por el contrario, la virginidad
conservada por mucho tiempo, la consideran deprimente,
como signo de haber sido despreciada
por los hombres. Morirás doncella, dice la casada
a la joven a quién trata de injuriar. La
idea de llegar a la vejez y morir virgen, horroriza
a la india: cree ésta que si tal cosa sucediera,
su existencia resultaría, sin objeto e inútil. El
amor, repiten, dignifica a la hembra, porque
la hace cumplir su misión en la tierra, que es
la de tener hijos y perpetuar la especie...

Semejante criterio proviene de la condición
excepcional en la que está colocada la mujer
en la economía doméstica, que le hace ver claro
su destino. Desde muy niñas se crían en agreste
libertad, dedicadas al pastoreo del ganado en
campos apartados o desiertos, junto a varones
que se ocupan de las mismas tareas, con quienes
se establecen relaciones estrechas de compañerismo,
que dan lugar a que, presenciando juntos
el frecuente ayuntamiento de los ganados, sientan
despertarse precozmente en su naturaleza los
instintos sexuales, y excitados por la ociosidad y
el trato familiar y libre, se vean impulsadas a
satisfacerlos, estando aún en la adolescencia.

Además, nunca han considerado las mujeres,
desde los tiempos precolombianos, que fuera
reprensible el dedicarse a carnales entretenimientos,
cuando están solteras y no tienen amantes
que las cohiban hacerlo. «También sorprende,
dice Lorente, su manera de pensar [la del indio]
sobre la castidad de las mujeres. Tenían en poco
la de las solteras y solía ser estimada en más
la que había sido más licenciosa. Tal vez procedían
así porque en las mujeres de trato libre,
y estimadas por eso de la muchedumbre, creían
ver mujeres hacendosas que les ayudarían en sus
faenas. Lo cierto es que concediendo tanta libertad
a las solteras, condenaban a muerte a la
casada que era convencida de adulterio».[28]
«Andan vestidos de ropa de lana ellos y sus mujeres—dice
por su parte Cieza de León—las cuales
dicen que, puesto que antes que se casen pueden
andar sueltamente, si después de entregada
al marido, le hace traición, usando de su cuerpo
con otro varón, la mataban»[29]. Igual opinión
tiene Garcilaso de la Vega, que dice: «Demás de
esta burlería, consentían en muchas provincias
del Collao, una gran infamia; y era, que las
mujeres antes de casarse podían ser cuan malas
quisiesen de sus personas, y las más disolutas se
casaban más aina, como que fuese mayor calidad
haber sido malísimas.»[30]

Debido a esa manera de pensar tradicional,
la india casada o aynoni, es muy fiel a su
esposo o ayno; en tanto que la soltera o huarmikkala
es liviana, sin que ello sea un obstáculo
para que se case. Con la chola ocurre lo
mismo; se matrimonia después de haber tenido
contacto con varios hombres. La diferencia está,
en que la chola, si bien no tiene el concepto de
la india sobre la virginidad, la cual, su pérdida
la trasluce y la tiene a honra, cuando aún no es
concubina o sipasi de alguien, tampoco es en
aquella un inconveniente, para que no pueda contraer
matrimonio[31].



Dividían las jóvenes o tahuakos, en cuatro
categorías. A las hermosas llamaban paco-hakhllas;
a las de mayor belleza, hanko-hakhllas;
a las medianas huayrurus y al común de
mozas, hahua-tahuakos.

El indio joven o huayna, que se ha enamorado
de una joven y es correspondido por ésta
a cuyo estado psicológico llaman huayllusiña,
es decir, amarse tiernamente, para diferenciar
del munasiña que significa quererse, pero en un
sentido general, busca la ocasión para tener precisamente
comercio ilícito con ella antes de casarse.
Entre los indios el concubinato precede
siempre al matrimonio. Y el concubinato lo inicia
el varón obligando a la mujer a seguirle, con
objeto de recobrar alguna prenda de vestir que
le ha arrebatado al final de una entrevista. Es
de uso entre ellos que la mujer vaya en pos de
su enamorado sólo en este caso, siendo imposible
que lo haga, sino ha ocurrido tal cosa, aunque
esté ardiendo en deseos de hacerlo y nadie la
coharte en su libertad. Conocedor el indio de
esta costumbre, apenas nota que su enamorada
cede a sus insinuaciones, le quita violentamente
el sombrero o el manto y se aparta apresurado.
La joven entre risueña y aparentando enfado va
siguiéndole hasta donde aquél cree conveniente
pararse y esperarla, que es en un sitio regularmente
solitario y cubierto a las miradas indiscretas.

Cuando se disgustan, la mujer le echa en
cara ese acto, diciéndole: yo no te quise, tu abusaste
de mi persona por la fuerza, y me hiciste
tuya contra mi voluntad...

Los padres del indio que trata de contraer
matrimonio se dirigen a la casa de la novia, llevando
consigo aguardiente y un atadito de coca.
Después de manifestar a los padres de ésta sus
pretensiones, les invitan el aguardiente que han
traído, quienes si aceptan la invitación y beben
el aguardiente, lo que efectúan tras de muchos
ruegos, se suponen que asienten a la petición; si
por el contrario, se niegan a beber, es señal de
que la rechazan, retirándose en seguida en este
caso. A continuación de las copas de aguardiente
viene el atadito de coca que los peticionarios
alcanzan a los dueños de casa; si lo reciben y
abren, está resuelta favorablemente la petición;
entonces, el padre de la novia toma algunas hojas
de la sagrada planta y les alcanza a los padres
del novio, expresándoles que sea en buena
hora el matrimonio, que haya armonía entre los
futuros contrayentes, y que lleguen a tener bienes
y sea el hombre el que domine su comarca.
Reparte a los asistentes algunas hojas más y
después el resto se lo guarda para devolver la
manta o tari, al día siguiente vacía y atada
de un modo especial. En el inesperado caso de
retractación, el envoltorio es devuelto tal como
fué recibido.

La ceremonia de la petición, conocida con
la palabra sartasiña, es común entre los indios y
mestizos, con la diferencia de que estos últimos
no hacen uso de la coca. Generalmente suele
degenerar el acto, cuando avienen las partes, en
una orgía desenfrenada, en la que los concurrentes
no se percatan de embriagarse por completo
ni de cometer acciones las más licenciosas.

En el nombramiento de padrinos cuidan
mucho de que estos sean de moralidad reconocida,
trabajadores y buenos esposos, porque suponen
que sus ahijados seguirán sus pasos. Los
padrinos, dicen, son como la luz que alumbra y
guía a aquellos en el sendero de la vida y si esa
luz es mala, forzosamente andarán mal. Aseguran
que entre padrinos y ahijados hay una correlación
mental, que no debe olvidarse. Los últimos
imitan siempre a los primeros, o disculpan
sus faltas con los de estos.

Hasta hace poco tiempo, acostumbraban
los indios mandar a la casa del cura a las indiecitas
que debían contraer matrimonio próximamente,
con objeto de que se las instruyera en el rezo
con algunas prácticas religiosas, las cuales, conocidas
con la denominación de depositadas, lejos de
aprender nociones de moralidad, eran corrompidas
por el cura, que abusando de la candidez y
sencillo espíritu de estas, las hacían víctimas de
sus lúbricos instintos, cuando no las abrumaban
con fuertes trabajos, por lo que, en buena hora,
llegó a suprimirse tal práctica.

Verificado el matrimonio, se distribuyen
entre los padres de los novios, éstos y los
padrinos los días en que cada cual hará su
estival. Regularmente comienzan los novios,
siendo este día el celebrado con mayor solemnidad.
A mediodía vienen todos los parientes
de aquellos, entre quienes, los tíos y cuñados
con el nombre común de laris, y los parientes
de la mujer de tollkas[32], son los que se distinguen
en traer consigo para obsequiar a los recién
desposados, una o dos cargas de algún producto
del país, o un cordero y aun un torito; obsequios
que en su caso están obligados a devolver
a sus favorecedores. Después concurren
los aynis, comprendiéndose en esta palabra
a los obligados a corresponder a los contrayentes
con algún objeto o dinero, lo que
en otra ocasión lo recibieron uno de ellos o
de ambos. Conducen los aynis, dinero con el
nombre de arcos, que varía entre diez, quince,
veinticinco y treinta pesos fuertes, acondicionados
en alguna fruta o charola bien adornada.
Fuera de estos hay otros, que sin estar obligados
traen sus arcos, con objeto de que les devuelvan
los novios en su oportunidad, cuando
tengan alguna fiesta, quienes se convierten, respecto
a estos, en aynis. La deuda contraída en
esta forma la consideran sagrada y es imposible
que dejen de satisfacerla.

La finalidad perseguida con este sistema
de entrega de especies y valores, sujetos a una
devolución tardía, es dar a los recién casados, un
corto capital, para que puedan subvenir a las
múltiples necesidades del hogar que establecen.
Los conductores traen sus especies al son de un
tambor y pitu, o flauta indígena, cuyos agudos
y alegres aires tienen por objeto principal llamar
la atención del público.

Los novios permanecen en el día sin apartarse
el uno del otro, ya sea que se encuentren
sentados, hagan atenciones o se levanten a recibir
los obsequios. Cuando uno de ellos siente
alguna necesidad corporal, participa a su consorte;
ambos acompañados de los padrinos salen
fuera y después de llenar su objeto, regresan
siempre juntos. La preocupación es que no deben
separarse ni un solo instante para que así
vivan en su nuevo estado y que la infidelidad no
turbe con sus ásperos y disolventes sinsabores la
paz y armonía del hogar que se forma bajo tan
felices auspicios.

La fiesta que se desarrolla durante el día
es bulliciosa y de excesiva embriaguez. Los más
cuando llega la noche se encuentran en estado de
no poderse tener ya en pie. El momento en que
deben recogerse a dormir los novios, la madre del
esposo conduce a su nuera o yojjccha, hasta el
dintel de la puerta del dormitorio, desde
donde se hace cargo la madrina. Al novio lo
acompañan hasta el mismo linde, el suegro, y lo
entrega al padrino, todos juntos, con un par de
velas encendidas en la mano, penetran a la habitación,
dan una vuelta el lecho nupcial, apagan
las luces y mientras dura la oscuridad, dice el
padrino, dirigiéndose a sus ahijados: Hijos míos,
así como se han apagado estas velas, ha terminado
vuestra vida libre de solteros, ahora
otra luz, la luz sagrada del himeneo alumbrará
vuestra existencia futura, si vosotros la alimentáis
siempre con vuestro recíproco cariño,
con el trabajo y la mutua protección que os
prestéis, ella nunca se oscurecerá y seréis
felices, sino Dios os compadezca.

En seguida prenden nuevamente las velas,
se despiden los padres y demás acompañantes,
quedando los padrinos solos con sus ahijados. El
padrino desviste al novio y lo acuesta; la madrina
hace lo mismo con la novia, después, recomendándoles
que sean esposos ejemplares y tengan
numerosa prole, se retiran cerrando la puerta
por fuera. Junto a ella, los concurrentes a la
boda hacen reventar cohetes y comienzan los
hombres a gritar que el nuevo vástago que nazca
sea varón, y las mujeres que sea del sexo femenino.

La fiesta se realiza al día siguiente en la
casa de los padres y el tercer día en la de los padrinos.
Prácticas son estas de las que no pueden
prescindir, sin causar murmuraciones en la comarca.

Correspondiendo a los padrinos de sus
afanes y gastos, los recién casados, cuando aquellos
invisten alguna función pública, están obligados
a visitarlos a medio año, al son de tambor
y flauta, llevándoles algunos obsequios y haciéndoles
beber ese día. Llaman este cumplido chicancha.

Las vinculaciones que se forman con motivo
de los padrinazgos y compadrazgos, son fuertes
en las clases populares, estando comúnmente
obligados los ahijados a seguir las opiniones políticas
de sus padrinos o compadres, o siquiera
ayudarlos y servirlos cuantas veces estos se les
exijan.

En las discordias matrimoniales, son los
padrinos, los que intervienen para zanjar las diferencias
que se suscitan y devolver la tranquilidad
y armonía en el hogar de los ahijados, con
sus amonestaciones autorizadas; si a pesar de los
consejos se desquicia el matrimonio, los padrinos
se enojan con el culpable y no vuelven a dirigirle
la palabra y se constituyen en protectores
de la inocente.

V

Desde el momento que la mujer del pueblo
o india se compromete a ser concubina o se matrimonia
con un hombre, cree que éste no sólo
dispone de su persona sino también de su existencia.
La chola y la india son por lo regular
sobrias, laboriosas y económicas; se absorven en
los quehaceres de la casa y cuando el hombre descuida
el sostenimiento de la familia, ellas se arbitran
recursos y con su diligencia, evitan que
sus hijos perezcan de hambre; no se abaten en los
trances más difíciles; miden las dificultades y las
vencen mediante los esfuerzos de su poderosa voluntad.
Sabia y previsora se muestra la Providencia
al haber dado por compañera a un ser tan
defectuoso como el cholo, una criatura abnegada
y hacendosa como la chola, sin cuya cooperación
sería imposible la subsistencia de la familia en
esta clase.

Admirable es la resignación de la mujer
plebeya para soportar las privaciones, causadas
por la conducta disipada de su hombre, y las violencias
y malos tratos que la prodiga, y cuanto
más vicioso y violento es, mayor apego manifiesta
por él. La chola prefiere siempre al peor entre
los que se presentan a ser sus concubinarios;
está en su naturaleza decidirse por quien no merece
la pena de sacrificarse. Ella se compromete
gustosa, con el mal entretenido, con el petardista,
con el matón, y el soldado, por lo menos si produce
en su ánimo la ilusión de la fuerza, del abuso
y del mayor encanto masculino, antes que con
el hombre de bien; prefiere una vida desordenada
a las ventajas de un hogar normal. Es partidaria
convencida de la unión libre, y cuando alguien
le pregunta, por que no se casa, responde
risueña: porque es mejor estar unida al hombre
que se quiere por su propia voluntad y no por
haberlo dispuesto el cura... De cien cholas,
son casadas cuando más cuarenta, y de estas viven
separadas de sus esposos la mitad. No dan
gran importancia al matrimonio ni las atrae. El
concubinato tiene entre las cholas mayor fuerza
de vinculación, porque les representa la poesía de
la vida, el triunfo del amor, causándoles por lo
mismo, más respeto que el contrato establecido
con arreglo a los ritos eclesiásticos o leyes civiles.
Los casados se separan fácilmente, porque pronto
se hastían con la rigidez moral, con el monótono
cumplimiento de sus deberes y el prosaísmo
de este estado, pero los amancebados con mucha
dificultad. Están convencidas de que sus
hombres tienen derecho de pegarlas, de darles
malos tratos y de que las puñadas y puntapies,
hacen parte de las caricias del amor. Después
de una pelea, exclaman conformes: soy su chola:
tiene mi amante derecho de pegarme, porque
me quiere me pega, y condensan esa conducta
brutal, en el conocido adagio: donde no hay
makacu, no hay munacu, es decir: donde no
hay palos, no hay amor. Lo raro en la chola y
en la india es que las palizas producen el efecto
de infundir en ellas un profundo cariño al esposo
o al amante que las prodiga y hacerlas preferir
cualquier sufrimiento antes que la separación.

Nacida la chola de la promiscuidad del
blanco con la india, en esos momentos libres en
que la fuerza de transformación étnica de la especie,
hace olvidar toda distinción y miramientos
impuestos por la cultura y triunfar los instintos
animales, se distingue en sus ideas por la
ausencia de concepciones morales, en sus sentimientos
por el apasionamiento, en sus juicios por
la parcialidad y en sus caprichos por el ardimiento
con que los hacen triunfar a todo trance.

Ha heredado de la india su fortaleza y del
blanco su audacia. Desempeña en la casa y fuera
de ella, cuantas ocupaciones se le ofrezcan,
sin arredrarse ante ninguna labor ardua, con tal
de aliviar sus necesidades o las de su prole y ganar
dinero. Ella es vivandera, mercachifle, tejedora,
cocinera, lavandera, etc., etc., parece llevar
sobre sus espaldas la carga de todo un pueblo,
como dice un escritor chileno. Es por lo común
de facciones toscas, aunque no faltan bonitas.
Estos tipos agraciados suelen resultar de
un feliz cruzamiento.

«Visten ordinariamente una falda roja,
azul, verde o café, superpuesta sobre otras muchas
que le hacen verse como si llevara bajo su
ropa una crinolina. Estas faldas son cortas, llegan
poco más abajo de la rodilla y dejan ver las
piernas bien torneadas cubiertas por botas de caña
muy larga y pretenciosa. El pie es breve, gordo,
de empeine eminente. Sobre la cabeza llevan
un minúsculo sombrero de pita, muy blanco y revestido
de cierta materia que lo hace brillante.
Dos trenzas descienden bajo de él, hasta las espaldas.
Toda chola luce hermosos pendientes,
joyas antiguas y rudas, en las cuales, viejas perlas
albean con raros orientes. Sobre sus hombros
ostentan chales multicolores, los unos rojos,
o azules, los otros verdes o amarillos, los más de
simple dibujo escocés, semejantes a los rebozos
de nuestras mujeres del pueblo...

«En los días de fiesta su tocado es muy
primoroso. Para entonces los chales de seda
bordados de color celeste, lila o azul, las joyas
macizas, las botas de seda rosa, las enaguas con
encajes prolijos y costosos, y el jubón de felpa...
Ella cree que el summum de la elegancia
es vestir faldas abultadas, de colores fuertes
y tan cortas que dejan ver la caña entera de las
botas caladas y aún un poco de la media rosada
o celeste».[33]

En su traje, que es una transición entre el
vestido de la blanca y el de la india, descubre la
chola su gracia decorativa, su amor a atavíos polícromos,
que hagan más atrayentes las exuberancias
de sus carnes sensuales y llenas de vida.
Es coqueta por inclinación natural y frágil por
temperamento; gusta agradar y ser cortejada,
y cuando alguna vez ama de veras es de pasiones
ardientes. Nada le importa atropellar con tal
de poseer y vivir con el bien amado de su corazón.
A sus hijos consagra los cariños más vehementes,
y ninguna fatiga ahorra para criarlos y
darles educación, por que después no se avergüencen
de su origen.

Las cholas sobresalen, además, por su decir
sin trabas ni pelos en la lengua. En las riñas
tienen particular gracia para insultar a su
contrincante en lenguaje pintoresco, recargado
de figuras retóricas e ingeniosas que mueven más
a risa que a disgusto cuando se las escucha.

La mujer en la familia india, sin embargo
de que trabaja a la par de su marido, ocupa
un lugar secundario, sin derecho para observar
los contratos, o lo que hace éste. Supone que la
intervención de la mujer hace que cualquier negocio
salga mal. En una hacienda, cuando muere
el propietario y queda el fundo a cargo de su
viuda, los colonos comienzan a desalentarse y todos
piensan, que se harán bajo ese dominio afeminados
y cobardes. A la mujer no le conceden
capacidad para dar un buen consejo, ni realizar
con acierto ninguna cosa, y cuando notan que
merced a ella han salido bien en un asunto, se
desentienden y es imposible que el indio reconozca
esa verdad. Más que compañera, sirve a su
marido, como esclava; cultiva sus campos, mientras
él pasa la vida entregado a indolente ociosidad
o se alquila como jornalero; le prepara la
comida y cría a los hijos. Cuando viaja, ella es
quien va a pie, tras de su marido, caballero en el
asno. Al incesante trabajo con que abruma a su
mujer, se agrega el trato brutal que le da pegándola
cada vez y con mayor rigor cuando está borracho,
en cuyo estado la empeña de los cabellos, la
golpea de la cara y cuerpo con mucha rudeza.
Esta falta de benevolencia, lejos de entibiar el
afecto de la mujer hacia su hombre, la hace encariñarse
más de él, como se ha dicho, porque supone
que los maltratos son manifestaciones
del profundo amor que le profesa. El que
no es celoso y no pega no tiene cariño, por su
mujer, dicen, y temen más la indiferencia, que
la consideran precursora del desapego y olvido que
las zurras cuando alguien la favorece el momento
que la está pegando su marido o concubinario,
se molesta contra éste y generalmente le reprocha
por su intervención.

El indio es implacable en sus celos y castiga
duramente a su mujer cuando sospecha de
ella. «Tienen sobre este punto, supersticiones singulares»,
dice Haenke. «Cuando van de viaje, curiosos
de saber las ofensas que su mujer les hace,
dejan en un paraje extraviado un montoncito de
piedras, las que a la vuelta buscan con cuidado
en el sitio que marcaron, cuentan las piedras y,
si les faltan algunas, eso les indica otras tantas
culpas en la consorte. Otros ponen, en algún
agujero de pared o piedra un poco de coca mascada
o trapo liado con ella, y si cuando vuelven
hallan el trapillo fuera de su agujero y desatado
es señal que les ha ofendido su mujer, y llueven
palos y golpes sobre la desdichada».[34]

El indio es comúnmente monógamo, cuando
tiene una mujer distinta de la propia, abandona
a ésta o la mata, y vive con aquella. Los
archivos judiciales registran frecuentes casos en
este orden. Nunca cohabita con dos mujeres a
la vez, ni sus facultades económicas le alcanzan
para ello. Además, el indio que tal hace, es malmirado
y aún repudiado por los de su clase.

El padre o jefe de la casa ejerce la patria
potestad en una forma absoluta sobre los hijos,
sin que la mujer tenga derecho para contrariar
sus determinaciones. Los indios son tan apegados
a su prole, que sólo se desprenden de ella,
cuando no tienen con qué alimentarla, y mientras
pasen los momentos de crisis, para después
recogerla de cualquier modo. El hijo representa
en la familia indígena un factor económico,
ayudando a sus padres, desde tierna edad, en las
faenas agrícolas y en apacentar el ganado, como
en otra parte se dijo. Las viudas y solteras con
hijos, se casan más pronto que las que no los tienen.
Las mujeres que no conciben, son profundamente
despreciadas por los hombres. La esterilidad
constituye una verdadera desgracia en la
india.

Entre las preocupaciones dominantes en
los matrimonios indígenas, llama la atención la
que tienen los recién casados, de no querer prestar
dinero a intereses por más que lo tengan, bajo
el pretexto de que siendo reciente su unión, apenas
cuentan lo necesario para vivir. Mantienen
la idea de que, dando ese capital a otros, lo que
debían ganar los prestamistas en su nuevo estado,
se los lleva un extraño. Al principio debe
trabajarse, dicen, y sólo lo que se ha ganado debe
darse a crédito.

Desgraciado del que quebranta este precepto:
el marido se hará flojo y la fortuna se disipará
sin saberse cómo.

A un hombre le duele la muela sin estar
picada, cuando su esposa o concubina le es infiel.

El líquido proveniente de haberse hecho
hervir un casco de mula, o que contiene raspaduras
de este objeto, esteriliza a la mujer que lo
bebe.

La mujer que acostumbra sentarse en las
puertas hace mucho hablar mal de su persona.

No se debe prestar dinero, cobrar ni pagar
deudas de noche, porque la fortuna huye del
que lo hace.

Al hombre soltero que mantiene relaciones
ilícitas con mujer casada o viceversa, les sale
mal todo, porque se vuelven aciagos, o sea
kchenchas.

La mujer que se amanceba con un sacerdote
se convierte, en la otra vida, en mula, y en
esta, cuando su alma se desprende del cuerpo,
toma siempre la forma de mula, y la de sus hijos
de candeleros, de los cuales el diablo se sirve para
darse luz en sus fechorías.

El que causa un grave daño, es empujado
por los espíritus vengadores, al encuentro del
castigo en un momento denominado hora de burro,
en que su entendimiento se ciega y obra en
forma inexplicable para sí y para los que se interiorizan
del hecho. La hora de burro persigue
a los malafes.






Capítulo VII

A través de las fiestas


I.—Los alferazgos y sus excesos; prestes
y la práctica de curar el cuerpo.—II.—Particularidades
del carnaval.—III.—La
khespía.—IV.—La chicha y
su fiesta en Cochabamba; educación de
la mujer cochabambina. La chicha, licor
nacional.—V.—Lo que fué la fiesta
de la Cruz en La Paz. Phuma-cancha
y el sihuay-sahua.—VI.—Los altares
del Corpus.—VII.—La víspera y el día
de San Juan Bautista.—VIII.—Los
compadrazgos.—IX.—El taripacu.—X.—Varias
supersticiones complementarias
y lo que se entiende por arujaña.



I

La persona que quiere conmemorar el día
del santo titular o patrono de la capilla o pueblo
de donde es domiciliario, o que con ese objeto es
nombrado por su párroco, por haberle llegado el
turno, se inviste del cargo el mismo día del santo,
o después que su antecesor ha finalizado con las
obligaciones que se impuso el año anterior. Al
recién designado que toma, desde luego, el título
de alferez le corresponde celebrar la fiesta al año
entrante. El número de estos alfereces, varía
en razón de la mayor o menor popularidad que
rodea al santo por sus milagros. Hay ocasiones,
cuando la efigie tiene prestigio de milagrosa, que
se reciben hasta quince personas, otras, no pasan
de uno, y éste se compromete, sólo porque la costumbre
no desaparezca del lugar.

El nombrado, apenas lo aclaman el párroco
y los asistentes, se dirige a su casa, conduciendo
el guión de la iglesia, acompañado de su familia,
compadres y amigos, y allí es felicitado y
motivo de ceremoniosas atenciones, pasadas las
cuales se disuelve el grupo. Desde entonces aquél
no tiene otra preocupación que pasar bien su fiesta:
trabaja noche y día, acopia víveres, hace sus
viajes, se fatiga y suda incesante, todo por tener
dinero y por que llegada su fiesta, se realice ella
con pompa inusitada, de tal suerte, que digan en
el pueblo que fué la más solemne y la mejor de
cuantas se sucedieron en la comarca.

Próximo el esperado día, el alferez visita
al cura, trayéndole regalos y sus derechos que
suelen ser de diez a cuarenta bolivianos, que se
los paga en el acto. La víspera obsequia ceras
al templo y alguna especie al santo, lo que llama
obra. Estos objetos son conducidos con gran
ostentación, por individuos que se ponen en fila,
llevando cada acompañante, colgada de la mano
una cera adornada o en el regazo flores. El párroco
los recibe en el templo, mostrándose muy
ceremonioso y presumido; arreglan en seguida el
altar del santo y visten a este con sus mejores
ropas. Más tarde hace el clérigo las vísperas
y después, en el atrio del templo o en la casa del
alfarez, comienzan a beber licores, aunque sin excederse
mucho.

Al siguiente día, desde la mañana, empiezan
a servirse tazas de bebidas calientes mezcladas
con abundante aguardiente, de tal manera que
cuando llega el momento de asistir a la misa
el alferez se halla achispado, pero no al extremo de
no poder asistir a esa ceremonia religiosa, lo cual
a suceder, habría causado gran escándalo en el
pueblo. Asiste a la misa vestido de su mejor
traje, y seguido de su comitiva. El cura lo coloca
en lugar preferente y le presta durante su
estadía en el templo las deferencias prescritas
por el ritual. Si hay procesión lleva el guión y
terminadas las solemnidades de iglesia, vuelve a
su casa en medio de acompañantes, entre quienes
nunca faltan el cura, el corregidor y demás
funcionarios de la localidad.

Constituídos en la morada del alferez, se
reanuda la borrachera interrumpida. Las copas
de bebidas alcohólicas son vaciadas a menudo;
el brevaje o ponche desprendiendo acre vapor de
aguardiente, va siendo renovado en las tazas con
frecuencia. Los aynis, se presentan a medida
que pasan las horas, con arcos y obsequios de
víveres. Con mayores o menores presentes, concurren
también los tíos o laris y los tollkas o
parientes y compadres y los que hacen su cumplido
por primera vez. Al atardecer, el alferez con
su cortejo de borrachos, sale en pandilla, a recorrer
la plaza y mostrarse al público, haciendo
rueda en las esquinas y constante rebullicio en
todas partes. De regreso a la casa y durante las
primeras horas de la noche se entregan los concurrentes
a un furioso baile y a beber, en cada descanso
o intermedio, tazas de bebida caliente, vasos
de chicha, alcoholizándose al extremo de
que, cuando llega la hora de dormir, todos, hombres
y mujeres, se encuentran completamente
embriagados, no faltando quienes se hallan roncando
en sus mismos asientos.

Apagadas las luces, comienzan, los que
holgar aún pueden, por apoderarse y poseer a las
primeras mujeres que se les vienen a las manos y
que las encuentran tan acaloradas y dispuestas
como ellos lo están. Esto, que se conoce con la
gráfica palabra de gateo, consideran las clases populares
tan natural que nadie extraña ni se da
por ofendido de ello. Ninguna idea de profanación
al santo, cuyo día se solemniza, cruza por la
mente de los actores y contiene su ejecución en
esas bacanales litúrgicas. La fuerza de la costumbre,
sostenida por una devoción sensual y desenfrenada,
hace que esos actos sean de uso corriente
y tengan el carácter de sabroso complemento
a la fiesta religiosa. Al otro día, todos
despiertan en sus propias camas, como si nada
hubiera ocurrido durante la noche; repiten la diversión
con más entusiasmo y mayores apetitos
alcohólicos que el día anterior; y así siguen días
consecutivos, hasta agotar provisiones, resistencia,
salud y no poder ya más.

En la importante y extensa provincia de
Chayanta, como en toda población de aborígenes,
cada indio que valer quiere, está obligado a pasar
la fiesta llamada de tabla, porque entre los
naturales, quien no se encarga de esa celebración,
siquiera por una vez, en el curso de su existencia,
es despreciado por los demás y mirado
como ser inferior a sus congéneres. Los curas
han conseguido inculcar esta idea en el cerebro
indígena con sus constantes prédicas y amigables
exhortaciones. «Perro es y no gente, repiten con
frecuencia y en cualquier circunstancia o acto
público, quien no festeja al patrono de su pueblo».
Los que han llenado tan onerosa función
les apoyan, por egoísmo y deseo de no ser los
únicos arruinados por la fiesta.

Finalizados los preparativos, como se tiene
dicho, visitan al cura la víspera, llevándole
sus derechos que son quince bolivianos, además
obsequios de papas, pan, cebollas, trigo pelado y
cordero desollado. El cura les da la propina o
ttinka, consistente en una botella de alcohol y entrega
al alferez el guión de la iglesia. Los indios
se retiran borrachos de la casa cural, haciendo
algazara y gritando por la plaza y calles,
cer, cer con lo que dan a entender que se refieren
al cerro de Potosí. Este cerro lo tienen como a
su Achachila, aunque terrible para ellos y generoso
para los blancos. Los recuerdos del período
colonial, no se han borrado de la memoria de
los indios.

Después de haberse llevado a cabo la procesión
acostumbrada del santo, el cura presta su
caballo al alferez, el que montado sobre él recorre
por dos veces la plaza, vestido de general o coronel,
con el guión en la mano y entre los relinchos
y aclamaciones de los curiosos, música de los bailarines
y el toque de campanas. Es necesario
que caiga de su cabalgadura una o dos veces,
para que con los golpes que recibe enardezca más
y más el entusiasmo de la concurrencia, que, para
mejor hacerlo, comisiona a uno de los suyos
para que espante al rocin sacerdotal, con un pollo
vivo que le entrega. De trecho en trecho,
cuando el ginete no cae, desmonta de su cabalgadura
y con los acompañantes se ponen a beber
aguardiente y a bailar alrededor del guión. Terminado
el paseo ecuestre, se retira borracho y
magullado a su estancia, acompañado de sus cofrades.
Las mujeres se encuentran obligadas a
conducirlo cargado sobre sus espaldas, desde la
salida del pueblo hasta su casa, alternándose las
cargadoras, momento a momento y a medida que
se cansan. Es el único gaje que goza el alferez,
en pago de las muchas molestias y gastos que le
han proporcionado.

Se denomina preste al individuo que ha
manifestado su voluntad para celebrar el aniversario
de alguna fiesta religiosa. Para el efecto
el interesado, que comúnmente es una mujer obrera
o chola, comienza por enviar uno o dos meses
antes de la fiesta, tarjetas de recuerdo a las personas
que se han comprometido a prestarle su ayuda
o cooperación pecuniarias, según la lista formada
en su oportunidad. Entre estas, las hay
de diversas condiciones; las llamadas de foco,
son las que se han encargado de costear cierto
número de focos de luz eléctrica, lámparas o ceras,
quienes al recibo de la tarjeta, envían la cantidad
respectiva de dinero; otras que han anunciado
que pagarán la banda de música, ya sea para
la víspera o misa, también mandan su cuota
las que deben abonar las vísperas, igualmente
remiten la suya, la del sermón, el precio
que ha de costar, y así cada cual cumple su oferta.
Las que mayores sumas erogan entre estas
colaboradoras, son las que se han obligado a cancelar
al párroco la novena, trecena o quincena
que hará rezar a los fieles, ya sea en la mañana o
en la noche, por lo que son siempre dos las que
se encargan. Estas convienen directamente con
el clérigo y avisan a la preste para que asista al
acto. En la mañana y durante la misa, se entrega
a la preste una cera ardiendo, lo que la llena
de satisfacción y orgullo, porque todas las miradas
se dirigen a ella y para ella son todas las
atenciones.

A las encargadas de esta parte del festival,
así como a la que aspira a recibirse de preste
y lo ha manifestado, les envían de visita la efigie
de un Niño Jesús, en bulto, muy ataviado,
con sombrerito y calzados relucientes de plata,
traje de raso, adornado con bordado y alamares
de oro, bastoncito de este metal, quien permanece
en cada una de ellas dos o tres días, pasados
los cuales es recogido con igual solemnidad con
que se le trajo, habiendo quedado, con su presencia,
cerrado el compromiso, con el sello de una
imposible retractación.

El día antes de la fiesta se reparten invitaciones
para que concurran tanto a las vísperas
como a la misa solemne que ha de celebrarse en
la mañana siguiente, acompañándolas, para determinadas
mujeres, consideradas meritorias y
de respeto, bracerillos de plata, vulgarmente calificados
de sahumerios, con la mira de que los
traigan con carbones encendidos y alimentados
con materias aromáticas, a fin de que el humo
que hagan, perfume a la santa imagen, en su trayecto,
de la casa al templo y en su regreso.

La víspera en la noche, acomódase la preste
con su comitiva en el atrio del templo y allí
les hace beber ponches y tazas de té con abundante
alcohol mientras la música entona aires nacionales,
truenan a menudo los cohetes y estallan
fuegos artificiales.

A la misa concurre aquélla bien trajeada
y adornada de joyas de oro, ocupando en el templo
el lugar de preferencia. Terminada la ceremonia,
se presenta al público llevando en las manos
al Niño Jesús y sigue su camino a la cabeza
de su comitiva en medio del humo aromático,
que desprenden los bracerillos.

La preste apenas llega a la casa, es objeto
de calurosas felicitaciones y enhorabuenas de
costumbre. A continuación se destapan botellas
y comienza el servicio no interrumpido de
copas de licores alcohólicos. A las dos de la tarde,
achispados y alegres, pasan a ocupar su asiento, junto
a la larga mesa enmantelada limpiamente y cubierta
de carnes friambradas, panes, tortas, pasteles,
biscochuelos, galletas, pastillas de chocolate,
confites y abundantes botellas de vino, pisco,
cerveza, y toman las once o lunch, como se estila
calificar tan copiosa alimentación. Al final
del agazajo, nombran, por votación, a la persona
que debe celebrar la fiesta al año entrante, e inmediatamente
le colocan delante al Niño Jesús
la aclaman y echan con mixtura y le ponen una
banda tricolor. En caso de excusa o resistencia
para aceptar el nombramiento se busca otra persona.
Y, cuando nadie quiere aceptar, suelen traer
una gran torta cortada en tajadas, habiendo introducido
ocultamente en una de ellas el bastón
del Niño y las distribuyen a los asistentes. Quien
descubre en su rebanada el bastón, es elegida, ya
no, según ellos, por acto humano, sino por el mismo
Dios, lo que la hace aceptar el nombramiento
sin titubeos, con cierta docilidad, que pone en
claro, que el mandato concuerda con su voluntad
y gusto. A raíz del hecho y sin dar tregua al
entusiasmo y nerviosa agitación que despertara
él, se forma la lista de las personas que se prestan
a ayudar a la nueva preste con alguno de los gastos
o funciones ya enunciadas, lista que se la entregan
después de revisada y cuidadosamente enmendada.

Satisfechos los ánimos con la designación
de la sucesora, y los estómagos con abundantes
alimentos, regocijada la sangre en las venas con
las bebidas, abandonan los asistentes la mesa y
principia el ruidoso baile, el cual sólo se interrumpe
para volver a ocupar de nuevo la mesa a
la hora del yantar y ahitos de comidas y licores,
regresan después a la sala del baile a continuar
con la danza y el bureo hasta horas avanzadas de
la noche.

Al día siguiente se presentan nuevamente
los invitados del día anterior, ansiosos de comentar
los incidentes que hubiesen sucedido en la
noche y de repetir el jolgorio a pretexto de curar
el cuerpo. Esta frase inventada y religiosamente
practicada por los alcohólicos se ha convertido
en la memoria popular en artículo de fe,
que sirve de disculpa a los que se embriagan
días consecutivos. «La mordedura del perro se
cura con la lana del mismo animal», dicen estos
y continúan desgastando sus fuerzas y sus
organismos con tantas libaciones y placeres.

La noche del segundo o tercer día, acompañan
a su casa a la nueva preste, llevando siempre
al Niño Jesús, que es el encargado de presidir,
en todos estos correteos báquicos, donde se
reproduce el consumo de licores. De esta manera,
en una y otra parte, siguen las gentes del
pueblo derrochando su salud y dinero, hasta enfermarse
de veras, y sólo entonces se pone punto
final al pasado regocijo.

De prestes pasan también los indios, con
la diferencia de que los gastos son menores a los
realizados por el cholo, o a los que realizan en
los alferazgos. La principal fiesta que demanda
enormes gastos, es la de la Virgen de Copacabana,
y, a quien desempeña la función de preste
en aquella, se le tiene en mucha cuenta.

El interés de ser recompensado en alguna
forma por la imagen religiosa festejada y la de
darse importancia, influyen grandemente en los
cholos, más que la devoción o algún ideal místico,
el que ocupa lugar muy secundario en su ánimo
y miras, para que no se arredren en aceptar y
desempeñar tan honrosos cargos, así como impulsan
al indio para ello, el deseo de divertirse,
embriagarse a sus anchas, y el de satisfacer su
pedantesca vanidad. Soy gente, pregona y repite
en toda ocasión, el indio que fué alferez o preste,
y desde que pasa su fiesta, anda orgulloso y
orondo.

II

Ninguna fiesta ha llegado a adaptarse tanto
al carácter de la raza, hasta tomar un aspecto
indígena en sus manifestaciones, como el carnaval.
Las clases populares, sin exclusión de
sexos y edades, la esperan con ansias, se ejercitan
con anticipación en las danzas; acopian de
antemano provisiones de boca y licores para celebrarla
con el mayor entusiasmo posible.

Llegado el domingo de Carnaval, el deseo
de gozar se apodera de todos los corazones; una
corriente de alegría comienza a hormiguear en los
espíritus, aumentando de intensidad, y a medida
que avanzan las horas, que se consumen bebidas
y se propaga el entusiasmo y la zambra.

En la mayor parte de las ciudades y pueblos,
se usa harina de maíz o trigo acondicionada
en pequeños cartuchos para arrojarse y empolvarse
unos a otros, el rostro, la cabeza y todo el
cuerpo. Los indios se echan con flores y confites,
con la denominación de chayahua, y se golpean
las espaldas con el fruto del membrillo o la lucma,
embutidos en unos aparatos colgantes, tejidos
de hilos de lana de colores diversos y pintorescos,
llamados huichi-huichi.

El domingo, trajeados con sus mejores
vestidos entran a bailar sus khachuas a la plaza
del pueblo, seguidos de sus mujeres y después de
haberse regocijado bastante, se retiran a sus estancias
a continuar la diversión los siguientes
días del carnaval, quedando en el pueblo, alguna
que otra pandilla de indios moradores de las
proximidades, que penetran a bailar a la plaza,
de tarde en tarde.

En la ciudad de Oruro se singulariza la entrada
de carnaval, ingresando a la población el
domingo, cada tropa de bailarines, acompañada
de un cargamento de camas, y petacas, aseguradas
en mulas, cubiertas las cargas de vajilla de
plata y enseres nuevos de cocina, y colocado en la
cima, un niño, perro y mono. Los organizadores
o jefes de cada comparsa, comprometidos a
fomentar la borrachera, vienen en traje de camino
detrás de las cargas, caballeros sobre bestias
bien enjaezadas y en monturas chapeadas con
plata, espuelas del mismo metal, cual si vinieran
de larga distancia, acompañados de sus mujeres
que también visten de viaje. Se dirigen a la plaza,
seguidos de comparsas de pintorescos bailarines;
de aquí continúan al templo, donde el sacerdote
que los espera, recibe algunas ofrendas
y les da su bendición. Cumplida esta ceremonia
en la que se mezclan íntimamente, lo pagano con
lo religioso, se retiran a sus casas a entregarse a
la diversión más desenfrenada.

Con todo eso, quieren significar, que durante
el año se han fatigado, han trabajado mucho
para adquirir aquellos objetos, y que ahora llegan
cansados para gozar del fruto de sus esfuerzos;
que son portadores de la alegría: viajeros
que hacen su parada en la vida para divertirse
y, después de agotados sus dineros, volver a la dura
labor del trabajo cotidiano.

El domingo de tentación, acostumbraban
salir en el día al campo las familias que deseaban
rematar la fiesta, y regresaban en la noche
formando pandillas de bailarines, al son de bandas
de música, cada mujer cubierta con alguna
prenda de vestir del varón, de cuyo bracero venía
agarrada, y este con las enaguas de su pareja,
puestas al cuello, llevando su sombrero en la cabeza.
Ambos entraban entonando alegres cantares
que finalizaban con el estribillo: a pesar de
todo—hoy y mañana—¡viva la nación boliviana!

La mujer casada sólo podía entregar sus
enaguas y sombrero a su esposo y la soltera a
quien tenía compromisos de amor con ella o era
su amante, no eran arbitrarias y sin sentido prácticas
semejantes.



Algunas veces, durante el día, no faltaba
alguien en el campo que, para amenizar la fiesta
hacía de cura y comenzaba a casar a las solteras
con los solteros, a las viudas con los viudos, en
medio de estrepitosos aplausos, risas y alusiones
picantes. Los novios carnavalescos, apenas
recibían la zurda bendición del falso clérigo, se
hacían deferencias, terminando algunos por cortejar
deveras a su supuesta esposa y tratarla con
más soltura y confianza. Estos matrimonios en
broma, solían convertirse en verdaderos o ser comienzos
de concubinatos.

En los pueblos de provincia, los funcionarios
indios acostumbran visitar a sus autoridades
el martes de carnaval, llevándoles muchos obsequios
y en seguida vestir al sub-prefecto y a su
esposa, si la tuviera, o alguna otra mujer que le
den por pareja, o al corregidor y a su compañera,
con trajes indígenas y sacarlos a la plaza a
bailar con ellos, en correspondencia a las atenciones
y servicios que le han prestado durante el
año.

En muchos pueblos se llevan a cabo carreras
de caballos el miércoles de ceniza, en las que
arrancan sortijas y concluyen la diversión colocando
un gallo vivo en reemplazo de la sortija, el
que es disputado por los más diestros ginetes,
colmándose de aplausos al que a toda carrera de su
caballería se lleva consigo el bípedo, y después
finalizan el día guerreándose entusiastas con peras
y duraznos.



En la generalidad de los pueblos se despide
el carnaval la tarde del domingo de tentación,
haciendo que un grupo de personas disfrazadas
de viejos, encorbados y con inmensas jibas conduzcan
guitarras e instrumentos músicos destemplados,
botellas vacías y vasijas rotas y se dirigen
a las afueras de la población, en medio de un
bullicio ensordecedor, gritos, vociferaciones de
muchachos y personas alegres, o que exteriorizan
su contento a voces y allí, en el sitio de
costumbre, descarguen los objetos, templen las
guitarras y acompañándolas con los otros instrumentos,
hagan oír aires nacionales, y dancen contentos,
interrumpiéndose sólo cuando tienen que
servirse copas de algún licor embriagador, lo que
se repite a menudo. Momentos después resuenan
carcajadas frenéticas, crece el clamoreo, los
bailes se suceden unos a otros y en el auge de la
fiesta asalta a alguno la idea de que este carnaval
será tal vez el último que pase, porque presiente
su muerte. La idea se propaga. Los ánimos se ponen
sombríos porque todos se ponen en el mismo
trance: la risa se paraliza en los labios de muchos;
se acuerdan de sus sufrimientos; pugnan por salir
las lágrimas de los ojos y terminan algunos por
llorar.

En las mayores diversiones del indio, del
cholo y del mestizo, apenas se marean, nunca faltan
los ayes de pesar, arrancados por el recuerdo
de su vida miserable o de sus desgracias. En
su naturaleza está ese algo tierno, triste, intensamente
agriado y lastimado por los hombres y
las cosas, que de súbito rompe con el olvido y se
abre camino y nublando sus horas de regocijo estalla
en sollozos. El Momo indígena es llorón.
La mueca del dolor, condensación de honda amargura
de siglos de sufrimiento, no desaparece por
completo de su rostro risueño por grande que
sea su alegría.

III

La noche del viernes santo, es costumbre
hurtar alguna especie o llevarse a la joven con
quien se tiene compromisos de amor. Este acto
llamado khuespicha, que quiere decir despojo o
liberación, es una práctica que los indios la han
tenido desde una época inmemorial, y que la han
seguido ejecutando después de la conquista española,
con la circunstancia de haber buscado
para efectuarla la noche del viernes santo, en
que suponen muerto a Cristo. Esta combinación
de la fiesta pagana del indio con la celebrada por
la iglesia a la muerte del Salvador, ha debido ser
obra de algún indio hábil que supo encubrir sus
verdaderos alcances con preocupaciones cristianas.

El indio cuando algo pierde en aquella noche,
ni se molesta ni lo busca, se conforma con lo
sucedido: me han khespiado, repite y culpa a
su falta de pericia y cuidado el haber sido víctima
de otro más listo que él.

Esa noche, sabe ya que deben sustraerle y
de antemano se halla en vela, no desprendiendo
la vista de sus cosas ni de sus hijas, si las tiene
crecidas. Es una lucha entre el propietario y padre
con el que intenta arrebatarle furtivamente
algo. En esta contienda, vence el más avisado y
astuto y pierden los tontos. Al siguiente día,
cuando nada le ha sucedido, el indio se alegra y
cree haber triunfado de las asechanzas de quienes
trataron de hacerle daño entre broma y broma
y se ríe del khespiador que marró el golpe.

IV

La chicha es el maíz divinizado, dicen
hiperbólicamente los partidarios de este Soma
indígena, y a ella le atribuyen el don de atraer la
dicha, dar plenitud y vigor a la vida, ahuyentando
los pesares. La chicha constituye una ambrosía
apetecida y de uso habitual para las clases
populares. La ofrecen a sus dioses, hacen parte
de su culto, escancian en sus fiestas y sin ella
no comprenden cómo se pueda existir en la tierra.

Este licor proviene en la harina de maíz
maztizada o amazada y secada al sol, que con el
nombre de Mukcu, es elaborada en fábricas especiales
denominadas Chacas[35], en las que a
fuerza de conocimiento se hace el arrope, que es
diluído en depósitos apropiados que contienen de
antemano agua tibia y en los que se deja bien tapados
para su fermentación.

Alguna vez cuando se desea que la chicha
tenga bastante fuerza alcohólica y sea agradable
al paladar, se la cierra en cántaros, introduciendo
adentro gallinas y palomas peladas, cabezas
de corderos y de vaca desolladas, y después de taparlos
bien, se entierran los cántaros en el suelo,
donde con la fermentación llegan a deshacerse
todas esas especies y la chicha a ser tan fuerte
que un vaso de ella embriaga. Tal bebida especial
se la distingue con el nombre de itila.

Si en estado de fermentación la chicha se
enturbia y no puede clarificarse, o como dicen las
del oficio, rebota la borra a la superficie, es
señal de que morirá la dueña o alguien de su familia.

Cuando el licor se halla en sazón, para consumirlo
pretextan los dueños que harán celebrar
una misa de salud, o a la Virgen o algún santo
de su devoción, bajo cuyos auspicios piensan dar
comienzo al consumo. Es imposible que levanten
las tapas de los cántaros sin ejecutar antes
alguna otra ceremonia religiosa, a falta de misa,
ni se sirvan las primeras copas sin ponerles una
cruz y exclamar: que se comience en buena hora...

El día de la misa se agregan los que elaboraron
la chicha al cortejo de los invitados y en
séquito concurren al templo. La dueña del áureo
líquido, suele ser una chola robusta de anchas caderas,
pechos abultados y rostro simpático, la
que se pone a la cabeza de los suyos y risueña los
conduce a la iglesia, alguna vez seguida de una
pequeña banda de músicos, que tocan alegres
aires nacionales y de una partida de muchachos
que hacen reventar cohetes. Presiden la comitiva
dos cholas jóvenes, elegante y pintorescamente
trajeadas, que llevan en las manos, acondicionada
en paños limpios, bien almidonados y
planchados el busto o cuadro de la Virgen o santo,
bajo cuyo patrocinio consumirán la chicha.

Al llegar a la puerta del templo se arrodillan,
aparentando un fervor religioso que está
muy lejos de sentir sus corazones turbados por
las alegrías que le esperan; recitan ligeramente
una breve oración y persignándose varias veces
franquean el umbral del santo recinto. Las conductoras
de la efigie, la colocan sobre el altar y
haciendo varias genuflexiones se retiran. Empieza
la misa, acompañada con la música traída
o con la del órgano del templo, infundiendo en los
asistentes cierto pesar que se manifiesta en sus
rostros contritos y melancólicos. A la conclusión
de la misa, el sacerdote se desprende del altar,
pone el manípulo sobre la cabeza de los que le han
hecho celebrar y después de expresar algunas
breves palabras les da su bendición.

Regresa el séquito a la casa de la patrona
de la fiesta, con el mismo bullicio de muchachos,
cohetes y música. La propietaria saca un vaso
de chicha de la primera tinaja que se abre, y se
la presenta arrodillándose a la Virgen o santo,
cuya protección invoca, y que tiene su altar improvisado
con ramos de flores, cintas de diversos
colores y velas encendidas, después de humedecer
los labios de la imagen con gotas del líquido,
invita a los concurrentes a beberlo ya sin temor
ninguno, porque los requisitos que la preocupación
popular le exigía han sido cumplidos religiosamente.

Desde ese momento se enarbola en la
puerta el pendón, consistente en una banderita de
color o un muñeco colgado, que sirve de anuncio
para la venta de la chicha. Circulan los vasos
llenos del rubio licor; se compran unos, e invitan
otros; mientras la música sigue tocando sus aires.

A cierta hora la dueña convida a los asistentes
varios platos de picantes, que comúnmente
son de cuys, gallinas, o asados con bastante ají
molido. Esto no lo hace con el objeto de que les
sirva principalmente de alimento, sino que les incite
a beber más chicha. El ají es considerado
como poderoso excitante.

Todo el que pasa por la puerta es llamado
a participar de la fiesta. Se encuentran al servicio
del establecimiento, por lo común, algunas
jóvenes majas, encargadas de atraer varones, enlabiarlos,
dándoles esperanzas de que cederán a
sus insinuaciones y galanteos, a fin de que estos
paguen los gastos del consumo de la chicha, para
corresponderlas.

La chola cochabambina nace, por lo regular,
en la chichería, crece, desarrolla y vive para
la chichería; sus horas plácidas o tristes se desenvuelven
allí y allí, después de una existencia
borrascosa entrega su último aliento. «Ella es
lanzada al mundo en condiciones de completa indefensión
e impreparación para la lucha de la vida»,
dice un escritor nacional y continúa: «No
exige ninguna escuela profesional. Ningún rol
útil es abierto por la acción fiscal o municipal
para hacer actuar las aptitudes de las mujeres de
las clases trabajadoras sobre un plano de independencia,
de producción y de dignidad. Las escuelas
reciben a las muchachas en su infancia, las
enseñan a leer, a rezar, a cantar y a vestirse de
encajes y llevar flores para el día de exámenes.
En seguida las echan a la calle. Después de ese
florido paréntesis de la escuela, la muchacha del
hogar obrero, entra de lleno en las rudezas de la
vida ordinaria. Aprende a soportar las palizas
del padre, toda vez que este se emborracha.
Cuando ella misma no hace chicha y sirve de
atracción a los parroquianos que al atardecer se
recogen en las tabernas, va a buscar chicha en
el barrio para que su madre y su padre se embriaguen.
La vida es penosa, agria... Solamente
las borracheras y el fandango sirven para
amenizarla. Llegan los días de fiesta, los carnavales,
los días de los santos. Detrás de las caras
escuálidas de todos los santos del calendario, la
gente adora a Baco, rollizo e inyectado. Baco
es dios absoluto y esencial. El Baco nacional difiere
mucho del sonriente Dionisio griego, fresco
como un efebo, coronado de yedra y con los
ojos verdes, brillantes de vida y seducción. Nuestro
Baco no ha nacido como el dios griego del
racimo de uvas, entre las alegrías de la vendimia
y del aire libre. Surge de la taberna, a puerta
cerrada, bajo el aire infecto y denso, entre los
picantes y fermentos de la chicha. De este modo,
el Baco cochabambino, es sucio e hirsuto.
Su caballera es grasienta y su nariz colorada y
velluda. Y así, en vez de las aladas ménades y
bacantes, que rodeaban a Dionisio, nuestro culto
a Baco, que es el culto nacional por excelencia,
pide el sacrificio de la inocencia, de la limpieza,
de la juventud, de la hacendosidad y de todas las
virtudes femeninas»[36].

Pero ¡ah! ese culto al dios nacional, ha de
ser difícil de arrancar por completo de las costumbres
del cholo y del indio. El uso y abuso de
la chicha está arraigado fuertemente en los
hábitos populares. El procedente de la raza
khechua, sobre todo, desespera por esa bebida, y
en Cochabamba, rara será la persona que pase
el día sin consumir siquiera un vaso de tan preciado
líquido. Cuando mucho se les censura, lo
hacen ocultamente.

Los moralistas, desde aquel célebre Gobernador
Viedma, que apellidaba a la chicha
asqueroso brevaje, no cesan de reprobar su
consumo; sin embargo, a despecho de sus apasionadas
críticas, sigue aumentando su fabricación
y expendio de día en día. ¿A qué se debe esto?
¿Será que en la naturaleza humana existe una
propensión invencible a buscar el agregado del
licor, para enervar las penas o acrecentar las
alegrías? Pueda ser que así sea; pero, de lo
que no cabe duda es que cada nación, cuando tiene
costumbres definidas, posee su licor propio: el
alemán la cerveza, el francés el vino y el inglés
el whisky. La chicha es el licor nacional de Bolivia,
el único llamado a contrarrestar el consumo
del alcohol y demás licores destilados, una
vez que la elaboración, internación y expendio
de estos se encuentra permitido, y de impedir por
lo mismo, que el país se sumerja en un mar de alcohol,
como teme el citado periodista.

V

La fiesta de la Invención de la Santa Cruz
fué en tiempos pasados una de las más ruidosamente
celebradas. Duraba tres días, siendo la
noche del tres de mayo grande el entusiasmo y mayor
el desenfreno de la muchedumbre. En la ciudad
de La Paz, se desenvolvía ella en la región denominada
antiguamente Cusisiñapata, altura para
alegrarse, y después en Caja del Agua, con cuya
denominación se conoce hoy, a donde afluían en
las noches, las pandillas de disfrazados, bailando
al son de orquestas entusiastas, poseídas de loca
alegría, seguidas de un público que no lo estaba
menos.



A media noche, en aquel sitio, todos los
asistentes parecían atacados de locura colectiva
y se entregaban a los excesos de la lubricidad,
acicatados por el alcohol, la chicha y al amparo
de extraños disfraces, donde femeninas enaguas
ocultaban a un apuesto galán y la púdica doncella
cubría con elegante frac o levita, la blancura impoluta
de su cuerpo; donde frailes o clérigos
aparentado el papel de robustas hembras hacían
danzar a sus barraganas vestidas de hombres.

Era una fiesta dionisiaca realizada en homenaje
a la Cruz. Caballeros, religiosos y plebeyos,
en franca promiscuidad, dominados por la
misma fiebre de divertirse, embriagarse y satisfacer
sus apetitos sensuales, se sentían hermanos
en aquellos fugaces momentos y bebían licores,
danzaban frenéticos y se entregan a cuantos
placeres les brindaba la ocasión propicia.

No era raro que la blanca y pudorosa niña,
perteneciente a una casa de abolengo sonoro,
se estremeciese amorosa entre los brazos de algún
pobre, pero robusto gañan de su servidumbre
y que el jefe de ella ofreciese rendido su corazón
a su sirvienta, si bien tosca en sus maneras,
de carnes frescas y turgentes.

Cuando las sútiles palideces del alba aproximaban
por las plateadas cumbres del Illimani
las parejas acopladas por la casualidad se separaban
y las pandillas cansadas y en medio de las
extridentes risas de las mujeres de los roncos
gritos de los hombres, volvían a sus casas.[37]

En la ciudad de Potosí se realizaba otra
fiesta semejante a la anterior en el fondo, aunque
reducido a una clase social y distinta en la forma,
denominada Phuna Cancha, también nocturna
y consagrada a Baco y a Venus indígenas.
«Las criadas y doncellas de labor—dice Brocha
Gorda—se escapan atraidas por el imán de lo
misterioso y lo desconocido, por el incentivo del
peligro a que los inducía el demonio, desplegando
a su vista todo un panorama de concupiscencia.

«Allí iban cuantas muchachas lograban
tomar la puerta y se perdían generalmente en
sus orgías las preciosas flores que hicieron decir
a un poeta:



«Es de vidrio la mujer

y conviene averiguar,

si se puede o no poner

en peligro de romper

lo que no se ha de soldar»[38]






Igual vértigo de lujuria y embriaguez
que en la fiesta anterior se apoderaba de los concurrentes
a esta última, cesando su furor únicamente
con la claridad del nuevo día.

Con la misma o mayor libertad desenfrenada
se festejaba la Cruz en las demás poblaciones.
Hoy la fiesta ha decaído por completo
y de ella no se conserva en algunos pueblos sino
la costumbre de dirigirse recíprocamente esa noche
frases injuriosas, con el aditamento de Sihuay-sahua.
Uno al encontrarse con otro le llama
ladrón y en seguida repite, Sihuay-sahua, y todo
queda remediado: es una especie de carnaval en
que se insultan impunemente.

Esta costumbre de reñir con semejante
añadidura, que atenúe y disculpe la ofensa debe
ser rezago de tiempos inmemoriales.

VI

En años no muy alejados del tiempo presente
el Corpus Christi, se celebraba en todos los
pueblos de la República con solemnidades y prácticas
singulares. Seis días antes de la fiesta
comenzaban los nombrados el año anterior a levantar
altares, armándolos en los lugares de costumbre,
debiendo ser colocado cada palo con gran
algazara de la concurrencia que acudía a prestar
su colaboración a los interesados. El altarero desde
ese día estaba obligado a proporcionar abundante
chicha y licores para el consumo de los operarios
e invitados que honraban el acto con su
presencia.

Terminada la armazón del altar, el que
tenía que ser lo más elevado posible, la forraban
interiormente con sábanas y géneros de colores,
adornándola en seguida con espejos, plata labrada,
flores y cintas, colocando en el centro el sitial
donde debía descansar el Santísimo, el día
de la procesión.

En la base del altar existía un hueco, donde
dormían en las noches los cuidadores y bebían
ponches los invitados o compadres del propietario.
Era costumbre que durante el tiempo que
permaneciese el altar, los dueños debían convidar
en las mañanas, mazamorras de harina de maíz
que las servían humeantes y haciendo burbujas
en los platos, a consecuencia de pequeñas piedras
planas y caldeadas que soltaban en ellos, el momento
de invitarlas a los visitantes. Este plato
de lagrado de los concurrentes, se llama kalapari.
Tras él se servían tazas de té y ponches.

El día de Corpus, los altareros y acompañantes,
casi siempre se encontraban achispados, y
en ese estado asistían a la procesión del Santísimo.
Pasada ella, invitaban aquellos fruta, maní,
cañas dulces, pastas con el nombre de tagua-taguas,
aloja, chicha y aguardiente. Este día
era de comer fruta. Las personas amigas se
preguntaban en las visitas o en la calle: ¿Está
usted invitado a tomar fruta?—No.—En ese caso
la esperamos en casa.

La fiesta duraba hasta la octava, día en
que, apenas pasaba la nueva procesión del Santísimo,
se desataban los altares con igual bullicio
y gritos con que se habían formado y después
de efectuada la operación, cada concurrente conducía
en hombros y bailando a la casa del altarero,
algún objeto perteneciente al altar.

En la casa del altarero seguía la fiesta con
más entusiasmo días consecutivos, hasta cuando
las provisiones se encontrasen próximas a ser
consumidas; entonces salían los asistentes con el
dueño de la casa, cada cual con un atado a la espalda,
en actitud de viajar y se dirigían en alegres
pandillas, seguidos por una banda de músicos,
fuera de la población a despedir el Corpus,
y después de haberse divertido en el campo, regresaban
en la noche a sus casas. Sólo desde ese
momento cesaba la fiesta.

Los altares los hacían muy elevados con
la preocupación de que ellos, cuando muriesen,
les servirían de escalas en la otra vida, para subir
con más presteza al cielo.

Otra particularidad de la fiesta era la presencia
de un personaje llamado la dama de Corpus
que era un hombre disfrazado de mujer, que visitaba
las casas y andaba por las calles haciendo
contorsiones y ridiculizando a las del sexo femenino,
provocando la risa y la hilaridad de los
presentes. La mayor injuria, que en aquellos
tiempos, se podía dirigir a una mujer melindrosa,
o de muchos humos y pretensiones, era llamarla
dama de Corpus.

VII

San Juan Bautista, suponen que es el santo
bajo cuyo amparo se descubren los secretos
del porvenir y se obtiene el acrecentamiento de
los bienes. Se conmemora su fiesta, encendiendo
la víspera en la noche grandes fogatas delante
de las casas en honor del santo, para que este
no se olvide de sus moradores y haga que su hacienda
progrese y sus ganados, si los tienen, se
conserven exentos de enfermedades y se multipliquen
con profusión.

Los indios queman, a su vez, en el campo,
la paja y los arbustos secos de los cerros, produciendo
incendios enormes, que suelen abarcar
grandes extensiones de terreno. Conceptúan
que el fuego, en esta noche, lejos de destruir definitivamente
la vegetación y esterilizar el suelo,
posee la virtud, concedida por el Santo, de
hacerla rebrotar con más lozanía y exuberancia
y que los pastos nuevos tengan mayor vigor y
fuerza nutritiva. Mantienen la convicción de que
el fuego de San Juan, limpia la tierra para que
al poco tiempo, se cubra de verde césped y se engalane
de fraganciosas flores.

Esa noche, se ilumina el suelo de una luz
rojiza y por doquiera se ven levantarse en el campo
inmensas columnas de fuego, que hacen pesada
la atmósfera por el mucho humo y calor de
que se halla impregnada.

Desde la víspera hasta las doce del siguiente
día acostumbran las gente echarse indistintamente
con agua y bañarse sin reparo alguno.
El fuego y el agua son los dos elementos
que se ponen en acción durante la fiesta. El
agua de San Juan, por más helada que sea y por
mucho que haga frío esa noche, no resfría ni produce
ninguna enfermedad en el cuerpo del que ha
sido empapado.

Rara será la persona del pueblo que ese
día no se lave la cabeza y asee su cuerpo con
abundante agua. También acostumbran cortarse
los cabellos porque dicen, que vuelven a crecer
más abundantes, lustrosos y bellos.

La víspera y el día de San Juan, no hay
casa donde no se consulte un oráculo o se haga
preguntas al destino, derramando en una vasija
de agua, estaño (chaantaca) o plomo (malla) derretidos
y según la forma en que se enfrían las
partículas, preven el porvenir de la persona a
la que va dedicado el acto. Si el metal vaciado
adquiere la forma de monedas, dicen que tendrá
fortuna, si de una espada, que será militar, si
de un libro que será abogado o escritor; si en
forma de hoyo que morirá; si de un puñal, que
será asesinado, si de flores que tendrá dichas,
si de dos seres humanos unidos, que se casará, si
de hilos enredados, que tendrá pleitos.



Ponen también papelitos escritos y doblados
en un cajón o sombrero, con inscripciones
afirmativas y negativas de lo que deseen saber,
e invocan en seguida la intervención del Santo,
después de agitarlos, sacan o dejan uno, que es
el que decide la suerte. Asimismo, baten la clara
de un huevo y según la espuma que hace presagian
sobre lo que debe suceder.

En cualquier forma que se haga, la creencia
general, es que esa noche se descubren siempre
los arcanos del destino; se sorprenden siempre
los verdaderos sentimientos ocultos en el corazón
humano. El enamorado, el esposo engañado,
el que busca fortuna, el negociante, el agricultor,
la joven soltera que desea saber su porvenir,
todos los que aquella noche y día han hecho
su pregunta a la suerte, sorprenden el camino por
donde los guiará el destino o la verdad de lo que
ansiaban conocer.

Con agua y fuego celebran a San Juan
y éste les corresponde, levantando por un momento
el velo que cubre los misterios de lo desconocido.

VIII

En los últimos jueves anteriores al carnaval
y que se llaman jueves de compadres y de
comadres, visitaban los tales a sus protectores en
la mañana, llevándoles muchos obsequios, con el
nombre de taripacu, cubrían de flores los pisos
de las habitaciones del compadre, de los corredores
y pasillos, coronándoles a él y su esposa de
guirnaldas de frescas y olorosas flores. Estos
en correspondencia les hacían beber licores y los
agazajaban durante el día.

Generalmente el taripacu, solía efectuarse
a las cinco de la mañana, hora en que los compadres
se presentaban en la casa del individuo al
que trataban de cumplimentarlo, acompañados
de músicos y haciendo tronar cohetes.

Esta costumbre, como muchas otras, va
camino a la decadencia; pocas veces se ven ya
taripacus.

Además de los compadrazgos religiosos,
existen otros emanados de las preocupaciones
sociales, en los que no intervienen los curas, pero
que crean vínculos entre los contrayentes y
dan origen a que éstos intimen sus relaciones y
se tomen muchas confianzas. Por lo común, este
género de compadrazgos, se forman entre jóvenes
solteros de ambos sexos, que deseosos de
estrecharse más, se valen de ese pretexto, que
disimule sus amores ante las miradas de extraños.

En la fiesta de Todos los Santos, acostumbran
realizarlos, enviando con la sirvienta, a la
niña de su predilección un muñequito de rostro
infantil, y de muy coloradas mejillas, bien ataviado,
o a la casa de un pariente de aquella para
que se lo bautice. La persona que pone el nombre
es el compadre de la dueña del muñequillo.
También ocurre lo contrario que el galán haga
bautizar con la señora de sus pensamientos el muñeco:
entonces ésta es la comadre.

En las clases populares se sigue la práctica
de que cuando llega el natalicio de un niño o
niña, los padres eligen una persona, que la víspera
del cumpleaños o el mismo día, le ponga al
interesado un rosario en el cuello y al siguiente
le lleve a misa y después de hacer que el cura le
dé su bendición, de regreso a la casa, le saca el
rosario con muchas ceremonias, recomendándole
que sea un buen ahijado; le regala algún dinero o
especie y desde ese momento lo tienen los padres
del niño como a su compadre, y el ahijado lo respeta,
más que a su padrino de bautismo, llamándole
jarakasiri auqui, o sea padrino de desate.

El primer recorte que se hace a un niño
del cabello con que ha nacido, acto que se llama
rutu-chico, también crea compadrazgos. El día
señalado visten decentemente al niño, lo peinan y
distribuyen su cabellera en multitud de trenzas y
llegado el momento de la fiesta, cada invitado
toma una trenza y la recorta y después deposita
una suma de dinero en el plato que se halla junto
al niño. Pelada la cabeza de éste, invitan los
padres licores y manjares a los concurrentes, y se
baila a continuación con gran entusiasmo.

Antiguamente existía otra costumbre
que ha desaparecido, denominada sucullu, la que
consistía en sacar un niño en su cuna o pañales a
la plaza y ponerle allí. «Puesto allí—dice Bertonio—venían
los mozos de la casa que traían la
sangre de las vicuñas, metida en la panza de
éstas, con que el tío o lari untaba la cara del
niño cruzándole la nariz de un carrillo a otro, y
después repartía la carne de las vicuñas a las
madres que habían traído allí su niños, para esta
ceremonia, porque de ordinario juntaban para
esto todos los niños que habían nacido aquel año
y solía hacer esto en acabando de coger sus papas,
cuando los cristianos celebramos la fiesta
de Corpus christi. Añadían a todo esto el vestir
a los niños una camiseta negra, que tenía entretejidos
tres hilos colorados, una en el medio y dos
a los lados de alto a bajo, y por delante y de
atrás. Lo mismo hacían con las niñas de aquel
año, solamente se diferenciaban en el nombre
porque se llamaban huampaña: y en los hilos
colorados que eran muchos y entretejidos no de
alto a bajo, sino al derredor, y caían en medio de su
urquesillo o bayeta, un poco más abajo de donde
se faja las mujeres grandes; aunque las niñas de
aquella edad no usan de faja o huakca que llaman.»[39]
En este acto se hacía ofrecimiento
del niño o niña a la huakca preferida. Esta era
una fiesta de familia que creaba vinculaciones.



IX

Otro género de taripacus, lo realizan los
indios en días anteriores y posteriores a la Navidad,
hasta el Año Nuevo, en que se cambian
los funcionarios indígenas, llevando de regalo a
sus compadres blancos, al son de música, corderos,
hasta un novillo joven, cubierto el cuerpo de monedas
y de cintas, y varios productos del país. El
agazajado recibe los obsequios y les hace beber
abundante aguardiente.

También hacen taripacus a las iglesias
introduciendo largas pilas de ceras o espermas,
adornadas con cintas de diversos colores, seguidos
los del obsequio por una banda de música y haciendo
reventar petardos y bombas criollas. El
sacerdote los recibe en la puerta del templo, pone
en la cabeza del principal y de su familia el
manípulo, los hace rociar con agua bendita y después
de darles su bendición, manda que todo se
entregue al sacristán.

Los indios que deben celebrar la fiesta de
Navidad, llamados huaranis, por entregárseles
la vara de la autoridad para este objeto, conducen
la víspera en la noche, al templo o capilla un
arco de madera adornado con cintas multicolores,
banderillas, plata labrada y espejos; arco
que es colocado delante del altar mayor y al
alojamiento o casa del alferez, a la danza, usando
instrumentos de cuerda y viento. Cada alferez
tiene un grupo o comparsa de bailarines.


Pasada la hora de las doce el día de la Navidad,
se reunen las comparsas con objeto de
proceder a la lucha a honda. Esta lucha es presidida
por el alcalde o jilakata, de quién solicitan
permiso los duelistas, que ejecutan el acto al
son de música. Sólo pueden tomar parte en la
lucha los jóvenes casados.

Se colocan dos indios, guardando una distancia
de ocho metros entre sí; uno de ellos le da
la espalda al otro y este comienza a propinarle
una serie de hondazos, que despiden peras. La misma
operación repite a su vez el otro. La destreza
consiste en que las peras hagan blanco en el occipital
del contrario, y la mayor parte de ellos son
diestros hondeadores; de manera que las seis
peras que a cada uno le corresponde arrojar a su
antagonista, dan en el blanco, cayendo la pera
con el choque en menudos pedazos.

El veintisiete concluye la fiesta con la
acostumbrada despedida o cacharpaya.

La víspera de Navidad acostumbran fabricar
los hijos de los indios y mestizos dedicados
a la agricultura, figuras de barro, que representan
corderos, toritos, llamas y cerdos, llevándolas
al templo, y colocándolas en el altar del niño
Jesús. Al siguiente día, después de pasada
la misa, es que han recibido aquellas figuras la
bendición del párroco, las recogen y acomodan
sobre las puertas, en el espacio formado por los
aleros con objeto de que el ganado que poseen se
conserve incólume o que se acreciente; y si no lo
tienen que les conceda Dios el adquirirlos. Suponen
que tales figuras tienen la virtud de favorecer
las intenciones de sus obreros y en ese sentido
no omiten adornarlos de flores en la fiesta
que les dedican.

X

Cuando a la persona que está dormida, se
le pone sobre el pecho el zapato correspondiente
al pie izquierdo del que ejecuta el acto, revela
los secretos que tiene contra éste.

Las personas que se lavan de una misma
agua, se aborrecen.

La mano izquierda escuece para recibir dinero
y la derecha para pagar.

No hay que consentir que nos rasquen la
palma de la mano, porque atraen y se llevan el
dinero que debíamos ganar o recibir.

No deben quemarse las prendas de vestir
cubiertas de piojos, porque el fuego tiene la particularidad
de hacer que aquellos parásitos, se
propaguen rápidamente en el cuerpo de la persona
a la que pertenecen las especies quemadas.

Las patatas no pueden cocerse en la comida
cuando la cocinera ha resuelto retirarse de
la casa.

No hay que agitar en la noche tizones encendidos,
haciendo círculos en el aire, porque se
atrae a los ladrones.

Los que han nacido en el invierno, pueden
detener o desvanecer las nubes cargadas de
lluvia, con sólo soplarlas desde la tierra con fuerza.

Cuando el perrito faldero se alegra, es para
que haya dinero en la casa.

Si al salir fuera de la casa se atraca en el
empedrado el bastón, debe regresarse porque algo
malo le ocurrirá a quien insista en continuar
su camino.

Tropezar con un remolino de viento, es
para tener pelea con alguien.

Cae de la boca lo que tratamos de comer
cuando alguien se acuerda de nosotros.

Se siente zumbido en el oído derecho para
tener noticias malas y calor en las orejas, cuando
hablan mal de nosotros.

El bostezo dado inadvertidamente es seña
de aburrimiento con el que se está.

No debe pegarse con escoba sino se quiere
hacer desgraciada a la persona que sufre los
golpes.

El que recoge cosas viejas de los basureros
nunca tendrá fortuna.

No se debe barrer la casa tarde o en la noche,
porque se ahuyenta la buena suerte.

El que tiene costumbre de defecar en su
dormitorio será siempre desgraciado.

El equivocarse en una oración que se sabía
bien de memoria es de mal augurio.

La avaricia hace crecer verrugas en las
nalgas.


El que toma el sobrante de un líquido, que
queda en el vaso, sabe los secretos de quien la ha
dejado.

Cuando el hombre sirve platos de comida
en la mesa, siguen con hambre los concurrentes.
Para que queden satisfechos, es necesario que les
distribuya la mujer.

No se debe señalar con el dedo en cuerpo
propio el lugar en que recibió otro una herida
causada por alguna arma blanca o de fuego, porque
puede repetirse en el mismo sitio el hecho.

No hay que mirarse de noche en el espejo
porque suele mostrarse el diablo.

Cuando se golpea el rostro, tampoco debe
mirarse inmediatamente en el espejo, porque sale
el cardenal con mayor fuerza.

El viudo o viuda, son los únicos que pueden
limpiar el hollín de las cocinas, porque cuando lo
hace un soltero o soltera, se augura que en el matrimonio
que realice, nunca conservará con vida
a su consorte.

Los cabellos de la mujer comienzan a caer
cuando los manosea el hombre.

La mosca penetra en la copa de licor, cuando
el que deba servirse tiene que embriagarse.

Quien pasa por debajo de una escalera
tendrá algún disgusto doméstico.

Para evitar los brujeríos, aconsejan ponerse
las enaguas al revés los días martes y viernes.

La persona que encuentra nueve granos
de arvejas en una sola vaina, tendrá buena suerte
en lo que se propone hacer.

En el comienzo de una faena o en el estreno
de algún objeto, nunca se debe desconfiar de
su buen éxito, o decir que durará poco o traerá
inconvenientes el objeto estrenado, porque se predice
y se atrae el mal sin pensarlo, a lo que llaman
arjaña. Al menos rechazan y motiva un disgusto,
el pronosticar mal de una persona. Temen
que por haberse dicho en mala hora se cumpla
el vaticinio. Suponen que en el curso del tiempo
hay momentos buenos y malos, que influyen decisivamente
sobre el resultado de lo que se desea,
dice o hace.






Capítulo VIII

Ideas médicas indígenas


I.—Carácter general de la medicina
indígena.—II.—Conocimientos
médicos de los empíricos
dedicados a curaciones; empleo de
drogas; sus aptitudes para la anatomía
y cirugía.—Un caso referido
por el P. Cobo. Cómo se forman
actualmente los cirujanos.—III.—Los
callahuayas; sus curaciones
y hechizos; sus costumbres y estado
actual.—IV.—Explicación
de las palabras jampi y jampiri.
Relación de otro caso.—V.—Métodos
curativos: thalantaña, milluchaña,
trucaka, pichaka y
llumpaka.—VI.—Empleo de animales
muertos y varias otras preocupaciones.—VII.—Sanidad
del
indio y la influencia de la coca.

I

La terapéutica indígena se compone de
raros y curiosos remedios, algunos de ellos eficaces,
pero aplicados siempre con la ayuda de procedimientos
supersticiosos; porque el indio y el
cholo personifican las enfermedades e infecciones
y suponen que son atraidas a su hogar por medio
de maleficios y hechizos empleados por sus enemigos,
y cuando la enfermedad no es susceptible
de ser personificada, la tienen como resultado infalible
de algún embrujamiento, y con objeto de
conseguir, en el primer caso, que se vaya la enfermedad
y recobrar la salud, o deshacerse del
hechizo, en el segundo, y sanar los enfermos acuden
prestos a los auxilios e intervención de curanderos
que, a la vez, deben ser precisamente
brujos, sin cuyo requisito indispensable, nada de
provecho podrían hacer en favor de sus clientes,
ni tendrían influencia sobre éstos y su familia.

El arte de curar de los indios se reduce, en
consecuencia, a que abandone la casa la persona
de la enfermedad, y en seguida, en desembrujar
al enfermo, o en obtener únicamente este último
resultado, inutilizando las armas y recursos de
hechicería, que contra él se han puesto en ejecución,
mediante el empleo de otros más poderosos.
La convicción que al respecto tienen aquéllos, es
tan arraigada que no admiten réplica en contrario,
y sólo les merece fe y dan importancia a
quien acompaña sus curaciones con prácticas supersticiosas.
Muchos de esos curanderos-brujos
o kolla-camanas, son herbolarios entendidos y
diestros cirujanos, que proceden con entera conciencia
de lo que hacen y de la eficacia de sus recetas,
pero los más son embusteros e ignorantes
de su oficio. No faltan quienes manifiesten en
sus curaciones medios derivados del espiritismo
o hipnotismo. Mas, en lo que se parecen todos
ellos, es en darlas de zahories y en fanfarronear
de que nada hay desconocido o difícil para su saber,
en materias relativas a su profesión.

Indios y cholos, con el prejuicio de no provenir
las enfermedades de sus excesos o de
contagios e infecciones, sino de los manejos aviesos
de sus enemigos, que los han hecho embrujar,
o de la acción de seres malignos, atraídos por
los mismos, dificultan a que la medicina prospere
en forma científica en estas clases, sacudiéndose
de la hechicería, y de que al médico se exija que
sea a la vez brujo.

II

En el imperio incaico los curanderos hacían
dimanar sus conocimientos médicos del estudio
de las yerbas y del carácter esencial de los
fenómenos mórbidos. Despojando a la medicina
de aquellos tiempos, y que es la que aun practican
los indios, de las preocupaciones que la rodean,
se nota que contiene principios y descubrimientos
de suma importancia. Los amauttas khechuas y los
yatiris kollas, conocían el método homeopático,
fundado en la fuerza reactiva de los semejantes,
y en la disminución de las dosis y la eficacia del
remedio único; estaban familiarizados con el empleo
de drogas, como la quinina, la ipecacuana,
la copaiba, el azufre y los tónicos amargos y aromáticos,
como agentes terapéuticos de primer
orden. El gran específico contra las fiebres palúdicas
y malignas fué conocido en Europa por la
revelación que aquéllos hicieron de las propiedades
de la quina. Razón tuvo un escritor argentino,
para decir que la antigüedad no ha poseído
más que dos escuelas esencialmente clásicas; la
de Hipócrates y la de los khechuas[40], o más
propiamente de los kollanas.

En cuanto a la anatomía y cirugía, tampoco
se puede negar, que las poseían, siquiera en
sus generalidades. Dedúcese esto de la casi perfecta
preparación de las momias; circunstancia
que induce, de paso, a suponer el conocimiento de
otra rama completamente moderna en la medicina
europea, llamada de los métodos de asepsia y
antisepsia.

La preparación de las momias implica que
se daban perfecta cuenta de las tres cavidades
conocidas del organismo humano y de su consiguiente
sometimiento al método antiséptico, que
tanto entre los egipcios como entre los kollas y
khechuas, ha quedado en secreto inescrutable.
Los pálidos vestigios que aun quedan de la ciencia
médica de los yatiris y los amauttas, siguen
revistiendo en sus sucesores imperfectos, los callahuayas,
caracteres de culto sacerdotal, desde
su iniciación; especie de ciencia oculta, la de curar,
se trasmite ella, de padre a hijo, o entre
miembros de la misma familia y tribu, con la
desventaja de que cada generación recibe mermada
la herencia del saber de sus antepasados y no
será extraño que terminen por ignorarlo todo con
el trascurso del tiempo.

El callahuaya, tiene entre los indios la
misma importancia del mago entre los egipcios, y
apenas él se presente en la casa de un enfermo,
desaloja a los demás curanderos que le atendían,
quienes reconociendo la superioridad de aquél, se
retiran voluntariamente y acatan sin observación
sus procedimientos terapéuticos o supersticiosos.

Los cráneos excavados de las antiguas sepulturas
comprueban que los yatiris y amauttas
empleaban también con rara corrección el sistema
de las trepanaciones craneanas en sus curaciones,
sin embargo de los instrumentos imperfectos y
deficientes que debieron poseer para ese objeto.
Rezago de tal sistema puede ser el que actualmente
aplican los indios del altiplano, para los
corderos atacados de la enfermedad del torneo,
trepanándoles el cráneo y extrayéndoles con mucho
cuidado del interior ciertas materias extrañas
que las creen causantes del mal.

La innegable competencia de los médicos
indígenas de aquellos tiempos, se encuentra corroborada
por el P. Cobo, que dice: «En lo que
comúnmente acertaban, era en curar heridas, para
las cuales conocían yerbas extraordinarias y
de muy gran virtud; y para que más claro sea esto,
contaré aquí una cura que hizo un indio en la
ciudad de Chuquiabo, como lo refiere un caballero
que hubo en aquella ciudad, llamado D. Diego de
Avalos, en ciertos papeles suyos que llegaron a
mis manos, y es así: De una gran caída que dió
un muchacho indio, hijo de D. Alonso Quisimayta
(de la generación de los Incas), cacique de la encomienda
y repartimiento del dicho D. Diego, se
le quebró una pierna por medio de la espinilla, de
manera que el hueso de ella rompió la carne y se
hincó en el suelo, donde se derramó mucha parte
de la médula, lo cual prometía varios accidentes y
dificultad en la cura; y por ser hijo del cacique
principal y de real sangre, hizo el dicho caballero
llamar a los cirujanos para que le curasen con
todo cuidado; los cuales, viendo el daño que había
recibido el pariente en la pierna se determinaron
de cortarla y de aventurar por este camino, porque,
de no hacerlo, tenían por cierta su muerte.
Mas, como de tal remedio rara vez se haya visto
buen suceso en este reino, hubo diversos pareceres
en los circunstantes; y su padre del muchacho
fué del contrario, el cual mandó llamar a un individuo
viejo, cuyo oficio era curar entre ellos y le
preguntó qué cura se le ofrecía para su hijo. El
viejo se apartó un poco del camino (estaban fuera
del pueblo) y cogió cierta yerba que luego quebrantó
en las piedras, a fin de que no pudiese ser
conocida, como no lo fué; y llegando donde el enfermo
estaba, la esprimió, y con el zumo de ella
mojó el hilo de lana y con él le ató el hueso que
salía de la carne y a raíz de ella, prometiendo
cierta salud al enfermo, y otro día estando presente
el sobredicho D. Diego de Avalos, con otras
personas, volvió el indio a curar al enfermo, y
vieron todos los circunstantes, con no poca admiración
suya, cómo el hilo de lana con el sumo
de la yerba, con su fortaleza había cortado el hueso
sin dolor alguno, según el enfermo dijo; y aplicándole
el viejo herbolario la misma yerba mezclada
con otras, en breve fué sano, quedando por
señal un pequeño hoyo en la espinilla, por donde
el hueso había salido; pero tan sano y ágil el mozo,
como si semejante desastre no le hubiera sucedido.

«Quedó tan deseoso de conocer aquella
yerba el dicho D. Diego, que prometiéndole buena
paga al indio, con halagos y caricias le pidió
la mostrase; y aunque él prometió hacerlo, nunca
lo cumplió, sino que le fué entreteniendo con varias
excusas, hasta que el hielo del invierno quemó
los prados, lo cual tuvo el indio por bastante
causa para no cumplir la promesa.»[41]

Semejantes curaciones no son extrañas al
presente entre los indios. Como no existen en las
poblaciones rurales médicos ni boticas, son los
curanderos indígenas los que hacen las reducciones,
en los casos de luxaciones y fracturas, con
singular maestría y después ponen emplastos de
yerbas en las partes enfermas hasta que sane el
enfermo. En lo que fallan por completo es en
el tratamiento y curación de las enfermedades
importadas por los españoles y en las que posteriormente
han aparecido, a las que el organismo
indígena no está habituado y que por esta causa
y por faltar medios para curarlas hacen estragos
entre los indios, quienes sucumben sin el menor
auxilio médico. En presencia de tales dolencias,
para las que se declara impotente su primitiva
farmacopea, sólo tienen el recurso de las brujerías.

De dos maneras aprende a curar el cirujano
indígena o Sircamana, por trasmisión de conocimientos,
en la forma ya indicada, o por observación
directa en su persona, cuando ha sufrido
una fractura o luxación y consigue sanar
por propio esfuerzo. En ambos casos, estos empíricos
suelen hacerse tan hábiles en su profesión,
que realizan curaciones sorprendentes.

III

El yatiri o sabio por excelencia, que a sus
conocimientos médicos une los prestigios de un
aventajado brujo, constituye entre los indios, el
Callahuaya. En el interior de la república le
llaman Kamili; le temen y buscan. El nombre
propio de estos famosos curanderos, herbolarios
y hechiceros, fué el de Kolla-huayus o sea portadores
de medicinas, que con la corrupción fonética
y disimilación producidas en las palabras con
el uso y el tiempo, llegó a convertirse en el que
tienen. Es un error suponer que llevan ese nombre
por haber sido provenientes sus antepasados
de los valles de Carabaya. No existe entre ellos
la tradición más remota de tal procedencia; por
el contrario, se notan completas desemejanzas
con los habitantes de aquellas regiones y éstos.

Los callahuayas formaban una casta aparte
en la antigüedad; se les consideraba como únicos
depositarios de la ciencia médica de los Kollanas,
sus sabios antepasados. Sus costumbres
eran y siguen siendo especiales y diferentes de
las que tienen los indios que habitan en la misma
región. Su principal obligación consistía en recorrer
todos los pueblos, llevando consigo remedios
variados y curando a cuantos enfermos demandaban
su asistencia, o les pedían auxilios
contra los embrujamientos, o amuletos para evitarlos.
Tampoco rehusaban ejercer la hechicería,
cuando les exigían, ya sea para causar un daño
al prójimo o vaticinar el porvenir.

Durante el régimen colonial siguieron desempeñando
el mismo papel, y son ellos los que
hicieron conocer casi todas las plantas que hoy
se usan en la farmacopea indígena, con la circunstancia,
de que las propiedades que les señalaron,
han sido admitidas por la ciencia y justificadas
así sus perspicaces observaciones.

En la actualidad, estos notables y célebres
herbolarios y brujos, habitan ciertas circunscripciones
de los cantones de Charazani y Curva del
Departamento de La Paz, y han perdido mucho
de su antiguo prestigio, ya porque han descuidado
las observaciones y métodos de curación de sus
antepasados, ya porque la enseñanza médica se
encuentra adelantada en nuestro país y los médicos
abundan relativamente a la época colonial, en
la que éstos, por sus escasos y deficientes conocimientos,
eran inferiores a los empíricos.

El Callahuaya no se contenta con ser un
brujo y curandero, confundido en el común de los
que siguen estos oficios, sino que trata siempre
de sobresalir en su porte y relaciones con los demás;
la vanidad y el orgullo, son pasiones que le
dominan demasiado. En las festividades que celebran
sus pueblos, se les ve bien y singularmente
trajeados: la cabeza envuelta con un elegante
pañuelo de seda y encima un sombrero de paja
de Guayaquil, pantalón de casimir fino, sujetado
a la cintura por una chiripá o cinturón adornado
con monedas de plata extranjeras. Los callahuayas
de Curva se presentan montados en caballos,
ensillados con aperos chapeados de plata, estribos
del mismo metal, riendas y cabezada, formadas
algunas de cadenas de plata. Su afán es imitar
a los gauchos de las pampas argentinas, por
lo que cargan puñal en el cinto y pronuncian el
castellano con acento gauchesco.

Las mujeres son feas y muy sucias; sujetan
su manto con tres grandes tupus o prendedores
de plata, que forman sobre el pecho un triángulo;
la frente la cruzan con una faja de hilos de
varios colores, y encima se ponen un sombrero de
paja. El corte de su falda lo usan hasta la rodilla,
haciendo que las pantorrillas queden al descubierto.

Los callahuayas hablan aymara, khechua,
puquina y castellano. Son tan suspicaces que
cuando tratan con los indios, se entienden entre
ellos en el lenguaje que ignoran los que se hallan
presentes.

La vida que llevan es misteriosa. Los de
Curva, regresan de sus viajes arreando cada cual
una tropa, más o menos numerosa, de mulas argentinas,
y los de Charazani, trayendo mercaderías
valiosas y raras. Los vecinos mestizos de
ambos pueblos, particularmente los que desempeñan
alguna función pública, los exaccionan mucho;
si no les arrebatan a viva fuerza lo que traen,
les compran por precios ínfimos; a tal punto que
han establecido la costumbre de permutar una
buena mula con una caja de alcohol. Las mismas
autoridades superiores de la provincia, no se excusan
de explotar, en igual forma, a estos desgraciados,
ya directamente o ya por intermedio
de los corregidores; por lo menos estos últimos
funcionarios llegan en sus abusos a extremos inconcebibles.

No se han podido averiguar aún los medios
de que se valen los callahuayas para conseguir
bestias y objetos valiosos en sus viajes; lo probable
es que explotando el espíritu supersticioso
de los campesinos, se hacen de dinero, con el que
compran todas esas especies, o reciben directamente
éstas, en pago de sus curaciones y pronósticos.

De conocimientos botánicos, les quedan los
suficientes para darse cuenta de las propiedades
de algunas plantas, y hacen uso de ellas en sus
recetas, que unidas éstas en su aplicación al conjunto
de supersticiones que emplean en cada caso,
logran su objeto de conseguir la sanidad del
enfermo, o la tranquilidad de quien se cree víctima
de maleficios. Cuentan, que los callahuayas
en sus viajes, van averiguando de los indios, que
en el tránsito se hallan enfermos y cuando de ello
se convencen y de que es rico el paciente, entierran
cerca de la casa de éste, un sapo u otro animal
apropiado, con el cuerpo maltratado o entorpecido
en el libre ejercicio de alguno de sus miembros,
con ligaduras o alfileres, y al siguiente día
se presentan, cual si aportaran por casualidad e
ignorando en lo absoluto lo que ocurre en la
casa.

El enfermo y su familia, reciben la visita
de éste, como presagio de buen augurio, e inmediatamente
acuden a su saber. El callahuaya,
después de muchos ruegos y halagos, accede en
hacerse cargo del enfermo. Es entonces que da
principio a sus operaciones, revistiéndose de toda
la solemne majestad de un agorero. Se provee
de una cantidad de coca, que coloca sobre el pecho
de su cliente; en seguida le hace varias preguntas
relacionadas con sus costumbres y enemigos que
puede tener; a continuación, extiende en el suelo
un paño negro, y sobre él derrama la coca, examina
la forma en que han caído las hojas; sale
afuera, mira el cielo y después de pronunciar algunas
frases ininteligibles, manifiesta que el enfermo
está embrujado en un animal y que él descubrirá
el lugar en que el hechizo se encuentra.
En efecto, después de nuevas manipulaciones y
trebejeos, se dirige, acompañado de los de la casa,
al lugar en que enterró el animal expresado, lo
saca fuera, le desliga o arranca el alfiler, le cura
la herida y predice la pronta sanidad de aquél, a
quien le da de beber para mayor éxito, algún mate
o yerba en infusión o le pone ciertos parches,
con cuyos remedios y la impresión que ha recibido
con el encuentro del sortilegio, queda sano el
enfermo, y el callahuaya después de recibir su salario
y muchos obsequios, se marcha satisfecho.

Antes de emprender sus largos viajes, penetran
estos curanderos a los valles de Camata,
de donde se proveen de yerbas y raíces, y hasta
que llega el día de la partida, se entretienen en
pintar de colores diferentes a varias de las últimas,
y labrar de huesos manecillas y otros dijes
extraños, que después venden a los crédulos, dándoles
virtudes sobrenaturales. Aseguran, cuando
ningún funcionario o persona ilustrada les ve, de
que son talismanes para hacer amar u olvidar a
quienes les soliciten su compra. Se jactan de
poseer el secreto para tener fortuna y ser dichoso
en la vida. La vez que son sorprendidos por la
presencia de alguna persona sospechosa, cambian
de conversación y al momento contestan a la pregunta
de éste: «el secreto para ser amado por la
mujer está en tener dinero. La plata es el verdadero
huarmi-munachi...»

Otros aforismos que respecto al dinero tienen,
son: «El creador de una fortuna es siempre
un hábil y audaz estafador.»


«Las riquezas, casi en la totalidad de los
casos, son en su origen, productos no del trabajo
honrado, sino de la estafa.»

«El rico es un vencedor de los prejuicios sociales;
el pobre un paria sujeto a ellos.»

«Los jueces, sólo castigan al estafador que
se ha portado como un asno: al listo le lisonjean
y aun se prestan a formar parte del séquito de
sus aduladores.»

Cuatro días antes del Carnaval hacen una
magnífica cabalgata, en la que campean las mejores
mulas y caballos enjaezados con todo lujo.
Las chapas de plata están esparcidas con profusión
en las cabezadas, riendas, arretrancas y estribos
de sus monturas. La espuela roncadora de
plata, el poncho largo de rico paño y el sombrero
del campesino de las pampas de Salta y Tucumán
hacen del callahuaya un gaucho completo, pero
gaucho de lujo.

Presididos por el Corregidor, a quien le
calzan con espuelas de plata, salen a la campaña
a recibir la porción de tierras que la autoridad
reparte para su cultivo en ese año. Antes de emprender
esta tarea llevan a su casa al más sabio
de sus brujos. Los aislan en un cuarto, en el que
colocan una mesa con tapete negro; sobre los
cuatro ángulos de este mueble arden cuatro velas
y en el centro hay una botella de aguardiente sobre
un montón de coca. Hecho esto, el brujo
empieza con sus exorcismos y conjuros en su dialecto
callahuaya, que es muy diferente del khechua,
que es su lenguaje común. Los ministros le
presentan en seguida un costal de conejos vivos,
colectados de diferentes casas. De entre éstos
escoge cuatro para enterrarlos vivos en los puntos
cardinales del terreno que se ha de cultivar,
procurando ocultar este acto en las altas horas
de una noche oscura. Después de embriagar
completamente al Corregidor, lo vuelven del campo
con mucha algazara y principian entre ellos
las danzas y verbenas hasta después de la ceniza.

Los indios en pago de esa molestia, abonan
al Corregidor una contribución con el nombre de
chajjra-koco, que asciende, más o menos, a trescientos
bolivianos. Además, le hacen varios obsequios
de frutos del país y objetos raros que han
traído de sus viajes.

Cuando tratan de tomar por esposa a una
joven, comienzan por darles pellizcos en los brazos,
entre halagos y obsequios que las prodigan,
hasta que le quitan su anillo o alguna prenda de
vestir a viva fuerza; dueños de alguno de esos objetos,
se creen con derecho sobre la mujer y esperan
una fiesta en la que las hacen embriagar y
después se las llevan muchas veces cargadas sobre
sus hombros, a guisa de fardos, acompañados de
sus amigos. Por lo regular, la tienen a su lado
el tiempo, llamado de prueba. Si la novia demuestra
poseer cualidades ventajosas, el amante se
casa con ella, y si no la devuelve a sus padres,
previa indemnización pecuniaria, por su honor y
pago de servicios, llegando ambas familias a convertirse
en enemigas. Con ligeras variaciones
estas costumbres son comunes en los indios.[42]

«Desde que termina la ceremonia religiosa
del matrimonio, los parientes del novio llevan
obsequios a la casa de la novia: leña, chuño, chicha
y botellas de licor, artículos que son igualmente
regalados por los parientes de la novia al
novio. La tercera noche se celebra la ceremonia
nupcial en casa de los padrinos del matrimonio.
El varón al saludar a sus ahijados, les dirige en
tono magistral estas palabras: Como esposos consagrados
por la iglesia, debéis comprender que
vuestra misión en la vida conyugal, es ejercer la
suprema autoridad sobre vuestra mujer y sobre
vuestros hijos. Sin ella seríais como el humo que
se disipa al soplo del viento, y con ella seréis el
padre de vuestros hijos y el marido de vuestra mujer.
Para ejercer el poder que se os ha dado, recibid
este látigo, que es el símbolo de la fuerza, de la
razón y de la justicia, que lo usaréis cuando lo exijan
las circunstancias. Y vos mujer, nacida para
el dolor y el sufrimiento, inclinad vuestra frente
en señal de sumisión y respeto al que es vuestro
marido y armáos de la resignación que el deber os
impone. Vais a recibir la lección del poder de vuestro
marido, de ese poder que le dan el derecho y el
amor. Entonces el marido armado ya del látigo
fatal, lo descarga sobre la infeliz, que gime, llora
y grita en medio de un círculo de espectadores,
hasta que el padrino levanta la mano para que
cese la flajelación. Terminada esta ceremonia
bárbara y cruel, el llanto se cambia en risa y el
dolor en placer al sonido de las guitarras que
amenizan las danzas del festín.»[43]

El regalo de preferencia que se acostumbra
ofrecer en las bodas que realizan los de la raza
indígena, es de un gallo para la esposa y de una
gallina para el novio. Representan estas aves
para los indios, los símbolos de la potencia generatriz
y de la fecundidad, que deben predominar
en la sociedad conyugal que se establece.

Pasados algunos meses emprende el recién
casado un viaje sin rumbo fijo ni destino señalado
con antelación. Antes de hacerlo, se despide de
los suyos embriagándose con ellos y encargando
a sus augures y brujos que le vaticinen buen éxito.
Parte a media noche y la mujer lo acompaña
hasta dos leguas de distancia, de donde, llorando
se despide y regresa.

El vestido de viaje del callahuaya se compone
de un pantalón de paño azul, viejo, raído y
con flecos en las extremidades inferiores; de un
poncho largo y angosto, listado horizontalmente,
por lo común, de blanco y colorado; sombrero de
paja y sobre su espalda o bajo su brazo derecho,
asegurada a uno de los hombros, una bolsa cuadrada,
grande y de vistosos colores, de la que
nunca se separa, porque constituye la divisa de su
profesión de curandero. Ella está repleta de yerbas,
raíces, cáscaras, semillas, etc., que son reemplazadas
a medida que se venden y utilizan, estando
todo ello en su interior revuelto y en desordenado
maremagnum. Fuera de esto, conduce,
algunas veces, dos o más burros cargados de
provisiones y especies relacionadas con sus ocupaciones
de herbolario y hechicero. Mientras
dura su ausencia, que por lo regular es de tres,
cinco, hasta diez años, la mujer acostumbra no
lavarse ni peinarse, ni ataviarse con nuevos trajes;
vive dedicada a sus labores agrícolas y quehaceres
de su casa, guardando estricta fidelidad
a su esposo ausente y excusándose en lo absoluto
de asistir a diversiones y fiestas. Para el callahuaya
tiene la fuerza de una convicción indiscutible,
la idea de que la mujer siempre se asea y
atavía sólo para parecer bien y agradar a los
hombres, con objeto de atraerlos. La mujer casada,
dicen, cuida mucho de su persona, en ausencia
del esposo, cuando siente la necesidad de un
amante...

Tienen un profundo conocimiento del corazón
humano.

El regreso del viajero, que siempre debe
coincidir con la fiesta de la pascua, es anunciado
con anticipación. La mujer va a su encuentro
hasta el río, situado a legua y media del pueblo
de Curva, llevándole chicha y abundante comida.
Si aquél acepta esos obsequios, es señal de que
se encuentra satisfecho de la conducta que su
consorte ha observado durante su ausencia; pero
si se muestra serio y la rechaza, es prueba de que
se halla disgustado con ella, por haber sabido
alguna falta suya. Entonces la afligida esposa,
le llora, le ruega, se arrastra a sus pies de rodillas
implorando su perdón; si no lo obtiene y continúa
el callahuaya implacable, no le queda a la
infeliz más recurso que volver al pueblo y arrojarse
de una altura, que se encuentra a dos cuadras
de la plaza y que se llama Karka y morir
embarrancada.

Los callahuayas son celosos, crueles y llevados
de augurios. Las mujeres asesinan frecuentemente
a sus esposos por celos; viven en habitaciones
mal construídas, desmanteladas, frías
y pobres. A los vecinos mestizos los aborrecen,
porque los exaccionan despiadadamente; les
ocultan sus mercaderías, y sólo las sacan y ofrecen
al extraño. El lujo para ellos consiste en
hacer llegar íntegra la tropa de mulas o mercaderías
que adquirieron en sus viajes, y ostentar a
las miradas de sus relacionados y paisanos. No son
capaces de vender una sola cabeza en el camino,
aunque les ofrezcan precios subidos.

Con el prestigio que gozan los callahuayas,
de poseer facultades extraordinarias para
descubrir el porvenir o las cosas ocultas, y de ser
médicos acertados, son temidos por los indios,
quienes les brindan todo género de distinciones,
les alojan bien, les obsequian y jamás se atreven
a sustraer nada de las abultadas y misteriosas
bolsas que llevan consigo.

El baile usado por esta raza, es el que en
otro trabajo hemos descrito con la denominación
de cinta-kcaniris, o sea trenzadores de cinta.

En cuanto a las prácticas religiosas, son
muy desidiosos y sus actos no están conformes
con las exigencias del culto católico, del cual, no
aprecian sino la parte que les permite divertirse
y embriagarse. El cristianismo no ha penetrado
en el alma indígena por falta de una enseñanza
seria y de sanos ejemplos que les debieron ofrecer
los encargados de su propagación. El callahuaya
ni concurre a misa, fuera de las que él o sus relaciones
hacen especialmente celebrar, ni se confiesa
ni comulga. Muere como ha vivido, auxiliado
por sus brujos.

Cuando alguien se enferma, creen que el alma
del paciente pugna por dejar su cuerpo atraído
por la persona de la dolencia y para impedirlo se
reunen a media noche sus amigos, y colocados en
fila, a la entrada de su casa, ruegan a la enfermedad
que se vaya, pero que no se lleve el espíritu
del enfermo y si lo ha seducido, que desista de
su empeño. Le piden con ruegos los más cariñosos,
ofreciendo tratarle bien: darle pan, dulce,
viandas y licores para su viaje de regreso.

Son estos indios poco hospitalarios y no
consienten que un extraño permanezca muchos
días en su comarca.

No obstante de que los callahuayas viajan
por países remotos y civilizados y aun varios de
ellos reciben instrucción en escuelas extranjeras,
no han adelantado ni en su manera de ser individual,
ni en sus costumbres sociales; lo que fueron
sus antepasados, continúan siendo ellos hoy: con
las mismas preocupaciones e iguales resistencias
para amoldarse a la vida civilizada. En los viajes,
lo único que aprenden es hablar un poco el
castellano y mostrar cierto despejo en sus relaciones
con personas extrañas; maneras que desaparecen
en presencia del Corregidor o vecino
principal de su pueblo, ante quienes se muestran
cohibidos y acortados; porque éstos lejos de cooperar
a las tendencias de adelanto que traen
aquellos de afuera, no pierden ripio para humillarlos
y deprimirlos de la manera más brutal,
fuera de robarles con descaro los objetos que
traen. El cholo de provincia, particularmente el
de aquellos pueblos, ostenta con el indio, que las
más de las veces vale más que él, una vanidad ridícula
y feroz, que se hace de todo punto imprescindible
el reprimirla. Una ocasión regresó al
pueblo de Curva un callahuaya joven que habiendo
permanecido en Buenos Aires algunos años,
pudo ilustrarse y adquirir maneras cultas, muy
superiores a los de los vecinos principales del lugar.
Mortificado el Corregidor con aquel porte
correcto del indio y herido en su amor propio con
la manera decente de vestir, lo asesinó sin que mediara
provocación por parte de aquél, en la primera
fiesta que celebraba el pueblo, y sin que
hasta hoy el delincuente hubiera sufrido ninguna
sanción.

Quizás esas causas influyen para que los
callahuayas se entreguen a la embriaguez y se
pongan furiosos en ese estado, e indiferentes y
melancólicos, cuando no se hallan dominados por
el alcohol.

«Más felices somos en tierras extrañas que
en el suelo donde nacimos». Esa es la verdad;
amarguras y desengaños solamente les esperan
en sus pueblos. En vano se fatigan con largos
viajes; los frutos de sus ímprobos trabajos sólo
sirven para enriquecer a sus famélicos opresores,
cual si una maldita ley evolutiva los hubiera condenado
a desaparecer, torturados en las últimas
etapas de su decadencia étnica.

Tales son estos famosos herbolarios y hechiceros
de la raza indígena.

IV

El Jampiri, llamado más propiamente
jampicamana, kollacamana, palabras con las que
se designa al médico en aymara, y con las de kolla,
hampi, la medicina, y con las de kollana, hampiña,
el acto de curar, no es sino el mismo callahuaya
que toma ese nombre, o se lo dan las clases
populares, según su costumbre y el prestigio que
goza entre ellas. A sus imitadores o discípulos,
por lo regular a todo individuo dedicado a curar,
les dan también tales denominaciones, particularmente
si acompañan a sus procedimientos las
prácticas supersticiosas de los callahuayas, aunque
sin la pericia y variadas formalidades de éstos.

La curación hecha por un jampiri, con todo
el aparato que en semejantes casos emplea, la
describe un escritor como sigue:

«A poca distancia del sendero que seguían
las cabalgaduras, había un grupo de gente (indios),
que vociferaban y accionaban ruidosamente.
En medio de todos una mujer cubierta de harapos,
escuálida y repugnante, se retorcía y
gemía dolorosamente. Atraídos por la curiosidad,
y con impulsos de turismo, nos acercamos
al grupo, con ciertas precauciones de defensa. La
mujer protestaba, en medio de estridentes alaridos,
que le habían quitado su hija y la habían
embrujado por una venganza.

«El indio que en el grupo parecía tener
mayor autoridad, era un hechicero de la región, y
había sido traído para curar y desembrujar a la
histérica [que no era otra cosa en mi opinión].

«Mientras seguía el tumulto y los preparativos
de la ceremonia, el arriero nos dijo:
«El brujo es el médico de los indios y le llaman
jampiri (curandero). Esta bolsa que tiene a la espalda
está llena de hojas, flores secas, raíces machacadas,
polvos y mil cosas, minerales y vegetales
que son los remedios que administra. También
tiene grasa de animales, pedazos de cuero, huesos
de conejo y ratón etc. etc.

«En este momento empezó la operación de desembrujar.
Los indígenas formaron un gran círculo,
dejando en medio a la posesa y al brujo, que
se arrodilló junto a ella y empezó a proferir palabras
ininteligibles, haciendo pases semejantes a
los que ejecutan los hipnotizadores. La mujer
abría y cerraba los ojos precipitadamente, crispando
las manos y dejando escapar leves aullidos.
Los espectadores conservaban un silencio
religioso.

«Después de un momento pasado así, el brujo
sirvió medio calabacín de aguardiente y, derramando
un poco en el suelo, mientras continuaba
su misteriosa guturación, hizo asperges sobre
el rostro de la mujer y obligola a beber, bebiendo
él también. Entonces todos los espectadores lanzaron
gritos extraños, y los hombres con los sombreros
alones y las mujeres con un extremo del
vestido se cubrieron el rostro. El brujo, en eso, sacó
un poco de hojas de coca y las esparció sobre
la paciente embrujada, que permanecía quieta y
callada, luego tomó una gran calabaza llena de
chicha y virtió el líquido en direcciones distintas,
extrajo de su bolsa un par de muñequillos de
hueso amarrolos fuertemente uno con otro, ocultándolos
en el seno de la mujer. En seguida
púsose en pie, y dejando a un lado sombrero y
bolsa, cinturón y sandalias [hojotas] batió con
fuerza el poncho sobre la posesa, aventando las
hojas de coca, que volaron en distintas direcciones.
Por tres veces repitió el brujo esta operación,
que según la referencia del arriero era la
expulsión de los "malos genios" que se habían
apoderado de esa mujer.

«Pasado esto, todos inclusive el brujo, se
retiraron silenciosos, comentando la habilidad y
maestría del jampiri.


«Estos brujos, continúa, son muy inteligentes
como médicos, conocen todas las plantas
y curan de cualquiera enfermedad. Llevan en la
lliglla, oculta bajo el poncho, gran cantidad de remedios,
como grasa de serpiente, pelo de gato,
huesos molidos, pedazos de madera, carne seca,
yeso, mollejas de gallina y tierras de todos colores;
y con eso hacen mil operaciones entre estos
indios de Chichas y Lipez; pero más al Norte
ya no se les encuentra con ese cargamento, sino
con yerbal completo, y ahí curan de otra manera;
ya parecen médicos de ciudad y no hablan de
brujería, porque los matarían, como pasó ahora
muchos años en el Río Chico, que a una bruja la
chancaron sin perdón.»[44]

V

Entre los pocos métodos curativos indígenas
que aún quedan y que están en boga, distínguese
aquel que la medicina europea inicia
recién con el nombre de kienesiterapia y que es
conocida por los indios con la denominación de
thalantaña o chuyma kakoña, el cual consiste en
sacudir suavemente de los brazos al enfermo, mover
con cuidado su cuerpo a uno y otro lado, ceñirle
el pecho con una faja, logrando así calmar
las agitaciones nerviosas del corazón por medio
de la acción refleja del masaje. Esta operación
la emplean comúnmente en las personas que se
enferman a consecuencia de golpes o caídas y en
todas las dislocaciones viscerales.

En los casos de fiebres y calenturas, comienza
el curandero por frotar el cuerpo del paciente,
con millu o sea sulfato de alúmina en
costra, con preferencia por los sobacos y pecho;
después le ponen el millu cerca a la boca para
que el enfermo sople con todo su aliento, por tres
veces consecutivas, a fin de que el remedio que se
lleva el mal de la superficie arranque también
el del interior. En seguida le pasa por el cuerpo
con un lienzo empapado en orina caliente, y
antes de que se entibie ella, arroja en el líquido el
millu, el que produce espuma, y según ésta se
presenta, interpreta las causas que motivaron la
enfermedad y sobre si esta es grave o leve. Terminados
los pronósticos envuelve con trapos la
vasija que contiene la orina y el millu, empleados
en la curación y la lleva a la carrera hasta un
lugar apartado, que debe estar desierto y allí en
el silencio de la noche, se oye la débil voz del curandero,
que ruega a la enfermedad para que se
retire lejos, reconviniéndole por su venida y preguntándole
el nombre de la persona que la ha
llamado y atraído, y cuando cree haber descubierto
al autor del mal, y obtenido la promesa de que
se irá, torna corriendo, sin volver la vista atrás,
a la casa del paciente. Esta manera de medicinar
llamada milluchaña, suele efectuarse con algunos
variantes, denominándose entonces trucaka:
ambos métodos los tienen por muy eficaces.

También suelen pasar por el cuerpo de los
enfermos, yerbas, maíz, cuys y junto con la ropa
que le sacan, hacer un atado, llevarlo al camino
próximo y abandonarlo allí, para que el mal
siga su terrible y lúgubre viaje, empujado por el
viento o conducido por los incautos viajeros que
se apropian del atado. A este procedimiento
llaman pichaka.

Cuando se presenta una epidemia, los indios
de la circunscripción afligida por ella, tratan
de hacer que el mal los abandone por medio
de la práctica llamada llumpaka, que quiere decir
purificar, porque suponen que con este procedimiento
supersticioso, la enfermedad se
marchará y quedará la comarca libre de sus
perniciosos efectos. Reunidos el yatiri y sus
ayudantes en casa de un enfermo o persona que
ha fallecido y después de los acullicos (masticación
de la coca) y libaciones, llevadas a efecto, en
medio de invocaciones a sus divinidades y súplicas
a la enfermedad, friccionan el cuerpo del
enfermo con fetos de oveja o chancho y algunas
medicinas caseras. Luego envuelven todo esto
en taris nuevos o sean pequeños lienzos en forma de
servilletas, agregando a los atados caítos y lanas
de colores, coca y otros objetos semejantes
en los que incluyen la ropa del enfermo, varias
prendas nuevas, algunos comestibles, como
carne de cordero, panes, tostado, pastillas, confites,
huevos dorados con pan de oro y plata, colocándolos
por orden de colores y en filas apiñadas.
Acompañan también a los bultos dinero,
particularmente monedas antiguas, que
ponen en parte visible pendientes de hilos y
junto a banderillas de colores vistosos y de botellitas
de licor o bolsitas. El cargamento acondicionado
y distribuido en varios bultos, constituye
el equipaje de la enfermedad, a la que no
cesan de rogarle que se vaya, y a fin de que se retire
contenta, van conduciendo todo aquello
hasta el lindero próximo, donde descargan
y le imploran que no vuelva más, invocando
la intervención del Huasa-Mallcu, para que la
obligue a irse. Sobre la carga ponen un rótulo en
aymara, respecto a la dirección que debe seguir. Los
mandones de la comarca vecina están obligados
a hacer pasar el cargamento, con iguales
formalidades hasta el lindero opuesto, para que
siga su viaje y pare donde le plazca hacerlo, so
pena de ser castigado, por la epidemia,
si así no lo hacen. Vuelven los conductores
corriendo después de descargar el cargamento y
de implorar por última vez a la epidemia, que no
aflija más a la estancia y se contente con las
víctimas que ha causado, y al siguiente día, hacen
una fiesta suponiendo que la epidemia se ha
ausentado para siempre.

Otras veces, un miembro de la familia, o el
brujo, recoge las cosas del finado o sólo las prendas
de vestir con las que ha enfermado y las coloca
amontonadas sobre el camino, cubiertas de
un lienzo colorado o azul, en cuyas cuatro extremidades
ponen banderitas de papel vistosas o
lanas de color, y debajo un conejo muerto. Generalmente
el conejo es dedicado al enemigo, y
por ese medio suponen enviarle el mal. Esta
llumpaka individual no tiene la resonancia de la
anterior, ni se realiza con las solemnidades y
aparatos empleados en aquella, pero suponen
que sus efectos son los mismos, aunque en escala
reducida.

Las tercianas y cuartanas, cuando se presentan,
imaginan que toman siempre la forma de
mujeres escuálidas, reducidas a piel y huesos,
con las rústicas cabelleras desgreñadas, de
colores lívidos transparentes, que andan chapoteando
en los charcos de los lugares cálidos y
en las riberas de los ríos, que corren en los valles
profundos y ardientes, donde causando espanto a
las personas ante quienes se hacen visibles, desaparecen
introduciéndose en los cuerpos de estas
durante la emoción del susto. Creen curar la dolencia
dando al paciente una fuerte sorpresa que
le causa tal efecto de terror, que aquella abandona
su organismo con el miedo. No faltan personas
que acostumbran insultar a la enfermedad,
para que esta molestada con el mal trato se
vaya fuera, avergonzada y resentida.

De las demás fiebres tienen iguales opiniones.
De las pulmonías y tisis, dicen que son
seres flacos, largos, helados y de voracidad insaciable,
que viven chupando la sangre de sus víctimas,
royéndoles su vitalidad, y a quienes tratan
de arrojarlos por parecidos procedimientos. La
idea de que las enfermedades se deben en parte a
la introducción de cuerpos extraños y vivos en el
organismo, está muy generalizada entre los naturales.

VI

Además los curanderos indígenas emplean
con algún acierto el sistema denominado medicina
simpática, que constituye algo así como una
zooterapia indígena, consistente en la comunicación
de ciertas propiedades orgánicas del reino
animal, que parece que tienen analogías patológicas
con el ser humano. Tal es la que aplican
en los casos de fiebre tifoidea, abriendo las entrañas
de una gallina de plumaje negro y colocándola
sobre el vientre del enfermo, o introduciendo
sus pies en la barriga de un perro recién muerto,
o poniéndole sobre el estómago conejos negros,
inmediatamente después de ser desollados,
para que los cadáveres de la animales empleados
en esa forma arranquen a la enfermedad, por lo
que éstos quedan materialmente descompuestos
y en putrefacción a los pocos momentos, lo que
les hace suponer que el remedio ha absorvido en
su tegumento los gérmenes patógenos del enfermo.
Análogas a este sistema son las curaciones
por medio de lagartijas vivas o muertas, según
los casos, ya sea empleándolas en parches para
soldar fracturas, curar luxaciones, o comiéndolas
crudas o remojadas en vino. La carne de este
reptil posee mucha fuerza alimenticia y cuando
se la usa con frecuencia fortifica notablemente el
organismo.

La erisipela acostumbran curar, rosando
una y otra vez, con la barriga de los sapos las
placas erisipelatosas; con cuyo procedimiento,
quedan contagiados estos batracios y mueren a
las pocas horas y dejan, en cambio, sano al enfermo.

La atrepsia infantil, llamada por los indios
y mestizos larpha, curan de varias maneras:
pero lo más común es cubrir al enfermo con las
hojas del arbusto llamado ñuñumaya (Solanum
pacense), bien calentadas, casi quemantes y hacerlo
sudar dentro copiosamente; o bien envolviéndolo
en el interior de la panza de un toro recién
degollado. Según los partidarios de este
método, el secreto está en que después no se resfríe
el medicinado. Otras veces hacen tomar al niño
cocimiento de huesos de perro. No faltan curanderos
que aconsejan como remedio eficaz, para
esta dolencia, el bañar frecuentemente al enfermo
con agua de la yerba rokke. La plebe
atribuye, como ya dijimos, la larpha, al haber
contemplado la madre, en estado de embarazo, un
cadáver.

Para que sane de la ictericia hacen beber
al niño enfermo agua de chuño.

Para que sea poco afectuoso y aún ingrato
con alguno de sus padres, le dan al niño agua en
la que se ha lavado la ropa sucia de aquél.

A la mujer que tiene quebradura o descenso
de la matriz se le hace poner el pie por el que
cojea sobre la corteza de higuera y cortándola
conforme a su planta, se coloca esta forma en la
chimenea. A medida que va secando la corteza
irá sanando la persona enferma.

La mordedura del perro la curan hiriendo
al can, que dió la dentellada, en la misma parte
en que está la herida de la persona mordida, con
objeto de que lamiéndose el animal la sangre que
fluya por la suya, vaya curando, por simpatía,
la que ha causado. En seguida cortan su lana
la queman y con la ceniza espolvorean la herida
del enfermo, después de lavarla con orina podrida.
De este tratamiento, que lo tienen por eficaz esperan
su sanidad, con la circunstancia de suponer
que ella seguirá el mismo curso del perro, por
lo que es imposible que a éste lo maten, temerosos
de que el paciente tenga igual muerte. Las
lesiones de ambos, según la creencia indígena, deberán
correr las mismas contingencias en su curación,
empeoramiento o desenlace mortal. Al
hincar el can sus dientes en la carne del ser humano
y corresponder este hiriéndole se establecen
una identidad de sufrimientos, una correlación de
sus destinos, que sólo desaparecen con la cicatrización
de las heridas.

El cuerno de ciervo goza de mucha fama
como remedio para los desvanecimientos pasándole
por las sienes al que los sufre.

El humo producido por la quemazón de las
plumas de la Abubilla ahuyenta las moscas de
una habitación.

La flictena motivada por una quemadura,
sana si se aplica sobre ella algodón escarmenado.

Para arrancar una muela sin dolor, se toma
una lagartija viva, se la introduce en una olla
y después de taparla bien se la pone en un horno
ardiente y se la tiene hasta que la lagartija se
reduzca a ceniza y con estos polvos que se aplican
a la encía, aseguran que sale la muela o diente
con facilidad.

El aguardiente recetan para el catarro y
los constipados, repitiendo a menudo la siguiente
fórmula: El catarro se cura con el jarro; si
la enfermedad no se quita, con la copita; si a
pesar de eso sigue ella, con la botella, y si viene
con tos, con dos.

Para neutralizar los efectos de un hechizo,
debe bañarse el cuerpo los martes y viernes, en la
noche, con agua de retama y derramar esta ya
sucia en la puerta de la persona de quién se teme
el daño, y no transitar por allí después, hasta
que pase algún tiempo; en seguida, empaquetar
en saquitos de género, precisamente colorado hojas
de retama o solimán y llevar cosido al vestido
o a guisa de escapulario. También acostumbran,
con el mismo fin, regar la habitación con licores
o chicha, sahumando después con kkoa.

Después de comer una mazorca de maíz, se
debe partir en dos el marlo para que de él no se
valgan los enemigos para embrujar al que lo ha
comido. El marlo partido ya no sirve para el caso.

Cuando una persona se enferma a consecuencia
en un embrujamiento, debe buscarse el
objeto de que le ha hecho el mal y encontrado él,
pasarle por el cuerpo y botarlo empapado en
aceite. Entonces se aliviará el enfermo y los
efectos del hechizo se tornan contra su autor.

El aullido del perro preocupa tanto al indio,
cuando lo oye a media noche, que se enferma
si está sano y se empeora si está postrado en cama.

La mosca o el moscardón hacen mucho ruido
en una habitación, sin querer salir de ella,
cuando alguno de sus moradores tiene que enfermarse.

Los parches o vendas que se desprenden
de las heridas y tumores, nunca deben arrojarse
en parajes donde cae el sol, porque hacen que se
calienten aquellos y se agrave el mal. Deben botarse
siempre al agua, o mejor en un río para
que su corriente se los lleve lejos incluso, la enfermedad.

El que señala en su rostro el sitio en
que otro tiene sarna, se contagia de la enfermedad,
haciendo que ésta se reproduzca en el mismo
lugar.

Las dolencias morales tienen para los indios
remedios tan eficaces como las físicas. Las
pretenden curar contemplando la caída de un
arroyo cristalino a cuyas aguas aconsejan confiar
los motivos que las causan y con fe absoluta pedirlas
que laven el corazón apenado.

Se vuelve a un individuo demente con sólo
darle ochequeccheque, ingeriéndolo con alguna
bebida o molido en algún líquido.

Curan el vicio alcohólico dando de beber
al enviciado, aguardiente en el que se han remojado
y diluído ratones tiernos, o bien introducen
en una botella de aquel licor pescados vivos y la
tienen bien tapada, hasta que por la acción alcohólica
se deshagan y ese brevaje le sirven por copitas.


La cresta del gallo, inmediatamente después
de ser recortada, recetan para hacer brotar
los dientes a los niños que se han atrasado en la
dentición, pasándoles por las encías, una y otra
vez, y haciendo que penetre su sangre en las partes
precisas.

En los casos de locura dan de comer al atacado,
sesos de perro, o hacen hervir la cabeza de
de este animal y le sirven en caldo.

Para que los niños tengan un estómago
sano les nutren con leche de perra.

La pulmonía se cura poniendo sobre el
pulmón enfermo el cuero de un gato negro, inmediatamente
después de desollarlo.

No hay que escupir al sapo porque salen
granos en el cuerpo. A este hecho llaman la re-salivación
de ese bicho.

No se debe dar muerte a las moscas o hurgar
las crías de ratones porque salen paperas
[cchupus].

En los desvanecimientos producidos por
las corrientes de aire, aconsejan hacer abrir el
pico del pato y obligarle a que absorba el mal
aire.

La orina humana fresca se emplea para
curar los sabañones, bañando con ella, antes de
acostarse, las manos o pies afectados del mal; la
guardada y corrompida, para lavar las heridas y
la cabeza de los que adolecen de caspa o granos. La
orina ocupa lugar preferente en la farmacopea
indígena, por las virtudes medicinales, poderosas
y seguras, que se la atribuye, y, en consecuencia,
por las múltiples y variadas aplicaciones que se
la da.

VII

Los indios son por lo común sanos y robustos;
no conocen muchas dolencias que tanto afligen
a los blancos, tales como la tisis y el reumatismo.
Las enfermedades que contraen con facilidad
y suelen hacer estragos entre ellos, son las
tifoideas, disenterías y cólicos. Entre los niños
causan una mortalidad crecida la viruela y la coqueluche.

Esta relativa sanidad, es tanto más notable,
si se tiene en cuenta, el que indio no practica
ningún principio higiénico; raras veces se lava la
cara y nunca se da baños de cuerpo entero; sus
habitaciones carecen de ventilación y su lecho esta
formado de andrajos. La salud robusta de
que goza el indio, no se puede atribuir sino a sus
costumbres frugales y a su alimentación completamente
vegetariana.

El se acuesta temprano y se levanta al
amanecer; trabaja con método, sin rendirse ni
hartarse con alimentos de tardía digestión. Es
sólo alcohólico ocasional y cuando se embriaga
por completo, adquiere siempre alguna enfermedad
que lo postra en cama. Tiene mucha resistencia
para soportar las mayores fatigas y combatir
las dolencias más graves. Los que no son
aficionados a bebidas alcohólicas, viven muchos
años y sólo fallecen a edad avanzada.

La coca desempeña entre los indios el papel
de un tónico poderoso y mientras continúen
masticándola serán poco propensos a contagiarse
de muchas enfermedades, según ellos creen. La
extraordinaria resistencia para el trabajo, con
que se distinguen, proviene del consumo que hacen
de esa yerba. Cargados de pesos enormes, recorren
distancias largas y por caminos escabrosos,
sin más alimento que la coca.

La cocaína contenida en la coca, da lugar
a una anestesia en el sistema muscular, que se
traduce en la menor fatigabilidad de los músculos
y en la anestesia del estómago, de manera que
pueden pasar algún tiempo sin comer, es decir,
sin hambre. Apenas el indio advierte un cambio
de sabor en la papilla y que en su cuerpo se produce
una sensación de fatiga, renueva la provisión
de coca y muerde un pedacito de la llujtta
que llevan y se restablecen inmediatamente sus
fuerzas decaídas.

La coca es la panacea del indio.






Capítulo IX

Prácticas funerarias


I.—Idea que tienen los indios
y cholos del alma y de la muerte;
ciertas creencias referentes a los
difuntos, a los que han sido victimados
y el culto de los muertos.—II.—Deferencias
al moribundo;
velorio, entierro, los últimos gastos
y los ocho días.—III.—Deberes
que se tiene con los muertos.
La fiesta de los difuntos. Los columpios
de Cochabamba; sinceridad
de estos regocijos.—IV.—Motivos
por los que se festejan a
los que dejaron de ser.—V.—Algunos
dichos supersticiosos.

I

La muerte entre los indios, ya lo hemos
dicho, es la separación del último resto, sin duda
resto de suma importancia, del ser que animó la
materia que va reunirse con las otras partes que
se le adelantaron; porque el alma indígena o ajayu,
tal como la concibe el aborigen, es un ente
plástico, susceptible de dilatarse, esparcirse en
todo lo que se desprende o ha usado el organismo
humano al que pertenece, para después de la
descomposición de éste, contraerse y condensarse
en un conjunto invisible, misterioso y sutil, que
vuelve cuantas veces lo requieren las circunstancias,
al cuerpo de donde se desligó, dándole nuevamente
movimiento y existencia, aunque transitoria
y visible sólo para quienes debe serlo. A
este aparecido le atribuyen que discurre, come, bebe, habla,
llora, canta, ríe, visita a los suyos, se lleva
al otro mundo a los que conceptúa necesario
arrebatarlos de la tierra; frecuenta los sitios a
que solía asistir habitualmente en su vida mortal;
vela por sus parientes y por su comunidad, ahuyentando
las desgracias que pueden sobrevenirles, conjurando
los males que les amenazan y oponiéndose
en toda ocasión a la nefasta obra de los espíritus
adversos a sus protegidos. A eso se debe que
antiguamente acostumbrasen embalsamar los cadáveres
con esmero, arropándolos con vendas y
envolturas tejidas de paja y acomodarlos sentados
en túmulos de fácil acceso, con sus útiles, alimentos
y bebidas, para cuando el ajayu regresase
a su cuerpo no sufriera la falta de nada, ni nada
dificultase sus andadas y acciones póstumas.


Alguna vez, cuando el indio cree sentir el
eco débil de un suspiro, gemido, llanto en el silencio
de la noche, supone que proviene del muerto
o muertos que se lamentan por los infortunios
que sufren sus parientes o su ayllu; si es de risa,
que se alegran de sus dichas. Se halla convencido
de que los muertos nunca abandonan a los vivos,
ni les hacen faltar su sombra protectora o
sus castigos si los merecen; y de que aquellos
son los verdaderos vengadores de las injusticias
que cometen con los suyos.

En concepto de que el alma se halla siempre
alerta, la persona que habla mal de un finado
dice en seguida, por vía de satisfacción: que no
la ofenda mis palabras ni le proporcione disgustos
que la hagan penar.

Si a continuación o a poco tiempo del fallecimiento
de una persona, muere algún caballo
suyo, dicen que necesitaba de esa bestia para
atravesar rápido el fúnebre camino que conduce
a la otra vida y volver en él, cual negro y sombrío
centauro, cuantas veces lo quiera; si es animal
de carga, para trasportar sus cosas; si un
buey, llama o cordero para dar banquete de llegada
a sus amigos que le antecedieron y salen a
su encuentro.

El ajayu, cree, que puede separarse del
cuerpo aun en vida del individuo, mientras éste
duerme o se halle distraido. Así cuando éste atraviesa
a prisa y sin fatigarse una larga distancia,
supone que su alma viajó antes por ese camino,
allanando de antemano cualquier obstáculo o dificultad
que pudiere quebrantar sus fuerzas o debilitar
la actividad de sus músculos.

La leche se corta, cuando el alma de la cocinera
la enturbia o descompone.

El indio abriga la idea de que en la conmemoración
de los difuntos vienen las almas del
otro mundo a ocupar transitoriamente sus cuerpos
y contemplar, una vez más, con sus ojos a los
suyos. Si el día llovizna o se presenta con fuerte
aguacero, dice, que vienen llorando; si hace
buen tiempo, bastante sol y la atmósfera se encuentra
diáfana y el cielo azul, que están alegres
y contentas. Entonces los vivos participan con
gusto de la alegría de los muertos y sus ofrendas
se las dedican satisfechos.

El alma del que ha sido victimado por
alguien, suponen que persigue siempre a su matador:
lo empuja hacia sus vengadores; lo atrae al
lugar del teatro del crimen, si se ha alejado. El
criminal está condenado a expiar su delito donde
lo ha cometido. El cuerpo permanece inerte pero
el ajayu es imposible que en ese caso quede
tranquilo, cuando fué expulsado violentamente de
él y clama venganza. El indio y el cholo, que han
perpetrado un crimen, creen ver a cada momento
y en cualquier incidente casual el tétrico espectro
de su víctima, lo que suele tenerlos tan
desazonados y violentos, que terminan por suicidarse;
enviciarse al alcohol o repetir otros crímenes
o entregarse a la justicia. La creencia
popular mantiene la convicción de que el ajayu de
la víctima no abandona a su matador y condensa
esta idea en la frase alma huatan, o sea agarrando
o apresado por el alma del occiso.

El indio que quita la vida a un semejante
suyo, para librarse de esos inconvenientes, hace
todo lo posible por extraer la grasa de la barriga
del cadáver, untarse con ella las manos y
llevar consigo un pedazo, creyendo que con eso
evitará que el alma de su víctima venga a inquietar
su sueño y a turbar su conciencia, fuera
de que mientras permanezca el ingrediente en su
poder nunca caerá en manos de la justicia. A la
grasa humana le concede la virtud de resguardar
al delincuente contra todo peligro. Otras veces,
cuando la muerte que se ha dado a la víctima
ha sido muy rápida, le cortan la cabeza, para
que el alma aletargada, que no ha tenido tiempo
para apartarse del cuerpo, permanezca en él y no
condenándose se convierta el difunto en aparecido
que persiguiera a su victamador por siempre.
El indio entiende por condenarse el vagar furiosa
y sin descanso por la tierra hasta conseguir su
venganza. El condenado, tal como lo concibe un
católico no tiene cabida en su imaginación. El
alma para él, permanece en el mundo y no en el
infierno.

El cuerpo del individuo destinado a fallecer
pronto desprende olores en la habitación donde
tiene su morada: desagradables si es de avanzada
edad; soportables si es joven y aromáticos
si es niño.

Siente percibir olor a sangre humana el
individuo que está próximo a perpetrar algún
homicidio o asesinato.

Para que muera una persona reunen sus
cabellos con incienso y copal y poniéndolos sobre
brasas los ofrecen al rayo.

El alma del que muere ahogado en algún río,
lago o corriente de agua, sigue vagando indefinidamente
por sus orillas y sitios próximos, o hasta
que la deidad acuática compadecida se la lleva lejos.

Si del alma mantenían y siguen abrigando
tales preocupaciones, el cuerpo del muerto era
entre los antiguos indios, objeto de profunda veneración
y en su homenaje se estableció un culto
solemne, rendido constantemente por sus deudos,
un verdadero y ceremonioso culto de familia. No
tenían miedo ni deseo de alejarse de los cadáveres
de sus antepasados; vivían junto con ellos, les llevaban
en sus fiestas, viandas y chicha. En las
vasijas y utensilios, con los que se habían inhumado
se renovaban las provisiones y, en la piedra, que
en forma de asiento se les había erigido, se hacían
sacrificios propiciatorios. Los muertos se convertían
en dioses lares de su familia.

A medida que avanzaba el tiempo, constituían
esos restos reliquias sagradas; se les llamaba
malquis y se les tenía como encargados de
velar por el bienestar de su descendencia y por el
progreso y acrecentamiento de su ayllu. Cuando
por la acción de los años, se reducían en polvo y desaparecían,
terminaban por adorar el cerro o sitio
en el que habían acostumbrado acatarlos, creyendo
que se habían transformado en ese cerro, piedra
o río, los cuales se tornaban en Achachilas.
«Tienen estos Malquis, dice Oliva, sus particulares
sacerdotes y ministros y les ofrecen los mismos
sacrificios y hacen las mismas fiestas que a
a las Huacas y suelen tener con ellos los instrumentos
de que ellos usaban en vida, las mujeres, usos
y mazorcas de algodón hilado y los hombres, las
tacllas o lampas con que labraban el campo, o
las armas con que peleaban. En estos Malquis y
Huacas hay su vajilla para darles de comer y beber
que son mates y vasos; unos de barro, otros
de madera y algunas veces de plata, pero para
los yncas eran siempre de este metal y de oro»[45].

El indio tenía en vida una constante
preocupación para que su eterna morada fuese
construída de la mejor manera posible y recomendaba
a sus parientes que pudieran sobrevenirle
que nada faltase en ella después de su muerte.

Los conquistadores fueron los que trastornaron
esas ideas y prácticas funerarias con su
pronunciado temor a los cadáveres y su afán
de enterrarlos lo más presto, en sepulturas abiertas
en cementerios destinados a ese objeto. Sin
embargo, al establecer la iglesia la conmemoración
de los santos difuntos y rogar por las almas
del purgatorio, ha contribuido para que el indio
crea que se trata del culto de sus venerados
muertos y por ello, sin omitir ningún sacrificio,
manifiesta en todas esas fiestas o ceremonias, fervor
y fanatismo por celebrarlas. Rogar por las
almas del purgatorio y conmemorar a los muertos
importan para el indio el restablecimiento,
aunque de extraño modo, del culto a sus malquis.

II

El momento en que el enfermo se pone mal,
los brujos y curanderos menean tristemente la
cabeza y se declaran impotentes para salvarlo.
«La enfermedad—dicen—ha penetrado hasta la
médula de los huesos y es ya imposible arrancarla.»
Las mujeres principian a llorar en silencio,
los hombres quedan estupefactos y callados,
y todos cuando andan lo hacen con la punta
de los pies, cuidando de no producir ruido.
Desde ese instante una tensión dolorosa se apodera
del espíritu de los concurrentes, quienes ponen
las caras compungidas, las miradas vagas y
no cesan de repetir; «qué desgracia, qué fatalidad,
tan bueno él...»

Cada uno comunica que la noche anterior
hubo ruido en su casa, lo que quiere decir que el
alma o ajayu del enfermo cumplió con la obligación
de despedirse personalmente de los suyos,
antes de apartarse de la compañía de los vivos
para habitar con los muertos. Ya nadie confía,
entonces, en que pueda vivir un día más.

Comienza la agonía, que para el indio significa
la postrer lucha que el alma vencida por la
enfermedad sostiene con el cuerpo, que trata de
retenerla y correr con ella la misma suerte que le
espera. El estertor del moribundo es el ruego
ronco, triste y sollozante que le hace para que no
le abandone a merced de la victoriosa, que libre
de cortapisas y poseída de satánica alegría, le
dejará en su ausencia la maldita simiente de gusanos
que se propaguen en sus carnes inertes,
con la pasmosa fecundidad que poseen y las destruyen.
Más antes, cuando la agonía se prolongaba
mucho, ahorcaban al paciente, con objeto
de salvar el alma y que no se descomponga con el
cuerpo, ni sufra mancilla ni desmedro, poniendo
término a esa supuesta lucha, con la estrangulación.
Este procedimiento considerado necesario
y eficaz llamaban despenar al enfermo. Para
expulsar la simiente de los muy prolíficos, y horribles
gusanos y evitar que el cadáver se deshaga
por completo lo embalsamaban y lo colocaban
en actitud de descansar y ponerse en acción cualquier
momento, con la mira de que estando así
neutralizados los efectos póstumos de la dolencia,
volvería su ajayu a ocuparlo cuantas veces
quiera sacudir su inercia y darle movimiento. Ambas
operaciones, fuertemente combatidas por los
sacerdotes católicos y autoridades civiles, han
caído en desuso. Al presente, los indios inhuman
sus muertos, confiados en que la Pacha Mama, los
recibirá en su seno generoso, para devolverlos al
mundo, las ocasiones en que las almas tengan necesidad
de cubrirse con su antigua envoltura.

Acaecida la muerte, rodean el cadáver los
deudos y amigos, llorando de voz en grito y relatando
en medio de lágrimas sus buenas acciones,
para que su ajayu que se halla presente les oiga.
Las mujeres se cubren inmediatamente la cabeza
con mantos negros, los hombres se ponen ponchos
del mismo color y tapan el cadáver con un lienzo
ceñido en la parte del cuello.

Es imposible que el mismo día lo entierren,
por más que haya ocurrido el fallecimiento en la
mañana y la enfermedad que ha causado el hecho
sea contagiosa. El cadáver deberá permanecer
expuesto en la noche, rodeado de ceras ardientes,
de su familia, amigos y personas pobres que
acuden al recinto fúnebre con ánimo de rezar por
el difunto en cambio de alguna retribución. Los
veladores como se llama a los asistentes, beben
tazas de té con abundante alcohol y mastican coca
durante las pesadas horas de aquella fúnebre noche,
llegando muchos a embriagarse y hacerse
impertinentes, exigiendo más de lo necesario, a
pretexto de que es el último gasto que se hace
por el extinto. Con la palabra de  «último gasto»,
repetida a menudo, son capaces de consumir
con todos los bienes dejados por el muerto.

A la media noche, cuando ni un leve soplo
del viento interrumpe el sosiego y serenidad del
ambiente, los veladores salen de la habitación
mortuoria, encabezados por el brujo y se dirigen
callados, con paso suave y sin hacer el más ligero
ruido, fuera de la casa, a un lugar desierto, para
escuchar el tenue y débil acento o sonido que desprenden
las almas de quienes vienen a visitar el
cadáver, comprometerse con su alma, que ronda
alrededor de sus restos, mientras estos se entierren,
para abandonar pronto la sociedad de los
vivos, e irse con ella. El brujo impone absoluto
silencio y aguzando el oído un momento, dice despacio,
he escuchado la voz de fulano o el llanto de
zutano o el suspiro de mengano, y recomienda
que a estos no se les deje ponerse de acuerdo con
el alma del difunto, a fin de impedir que se vayan
prestos a hacerle compañía en la eternidad. Los
presentes, sugestionados por aquél, creen también
escuchar el mismo eco y predicen el tiempo
de la muerte del aludido, según la distancia en
que la sienten producirse el ruido: pronto si
se ha escuchado cerca, tarde si es distante. Para
evitar esa sombría charla y que sellen el fúnebre
pacto, se arman de hondas y descargándolas,
exclaman: a que vienes alma de tal o cual persona?;
ándate, vuelve a tu casa: tienes mujer,
tienes hijos que vestir y mantenerlos. Si los
tiene. En caso de ser soltero y vivir con sus padres,
agregan: Tus padres han de llorar, tu
hogar quedará desierto, tu has venido al mundo
para trabajar y tener descendencia y no puedes
abandonarlo sin cumplir tu misión y, siguen los
hondazos, las súplicas y las imprecaciones o el
llanto de las mujeres. Cuando ya nada se supone
percibir, vuelven junto al cadáver y el dueño
de la casa les sirve una comida condimentada
con bastante ají, por lo que llaman el acto huaykca
urasa, o sea la hora del ají.

Terminada la comida y cuando ya nadie
debe salir fuera, ni pasar por la puerta, esparcen
ceniza en el suelo, a la entrada de la habitación
mortuoria y continúan los veladores con la vigilancia
del cadáver, compungidos, cuchicheándose
y consumiendo siempre tazas de agua caliente
alcoholizada. No falta alguno que rompe el silencio
con la narración de las virtudes y buenas acciones
del muerto, o llora increpándole por su fallecimiento.
¿Por qué nos dejas en la orfandad?  pregunta
y continúa lamentándose: «mientras tú
tranquilo descansas, flojo, nosotros quedamos
a sufrir. La carga de tus obligaciones que has
abandonado en el camino de la vida, tenemos
sólo nosotros que continuar llevándola. Con tu
muerte has puesto término a tus cotidianos empeños
y ha cesado todo padecimiento para tí;
en tanto que tu casa quedará sin quien la vele y
proteja como tú lo hacías y a tu viuda y a tus
hijos ya no habrá quién les de sustento. Ingrato,
cruel, no debías haberte muerto...»

Unos escuchan esos acentos de amargura
y desolación con los ojos enturbiados por el alcohol,
otros dormitan con los rostros abotagados,
los cuerpos temblorosos y los belfos caídos.
Cuando algún borracho quiere perturbar la solemnidad
de aquellas horas sombrías, lo sacan
afuera a rastras, arreglando después la ceniza
esparcida y lo echan al granero, para que duerma.

Al día siguiente del velorio y antes de que
ninguna persona transite, examinan la ceniza colocada
la noche anterior, para observar las huellas
de las pisadas que pudieran encontrarse; la
edad y el sexo a que pertenecen, y, por ellas, predicen
quienes morirán tras del finado. Suponen
que, sin embargo de los ruegos y de los incidentes
de la noche anterior, han logrado entrevistarse
algunas almas de individuos vivos con el
difunto y de seguro que se han comprometido a
seguirle. Los investigadores hacen una mueca
de desagrado y quedan conformes con la suerte
que espera a los sindicados.


El cortejo fúnebre es encabezado por la
viuda que marcha desolada por detrás de los conductores
del cadáver del que fué su esposo,
lamentándose, entre sollozos de su suerte y del
abandono en que la deja. Cuando ella no asiste
personalmente al entierro, dicen, que el cadáver
se hace pesado y se resiste a ser conducido al cementerio.

Al franquear la puerta de la morada de los
que dejaron de ser, nadie quiere atravesar primero
el umbral, porque temen que aquel será el
que le siga. Para evitar los malos presagios, entran
todos de golpe o por lo menos los que
conducen la carga fúnebre.

Antes de hacer descender a la sepultura,
la viuda coloca junto al cadáver un atadito de coca
y un pedacito del lujta, y después, cuando se halla
en el fondo, le arroja unos puñados de tierra
y en seguida lo cubren los sepultureros.

De vuelta al hogar continúan las velas ardiendo
sobre la cama vacía del finado, no debiendo
apagarse ellas durante los ocho días siguientes,
ni en ese tiempo descubrirse la cabeza la viuda
e hijas de aquél. Comen y beben ese día en la
casa de la doliente los del cortejo fúnebre y varios
de ellos acompañan a velar a la viuda en las
noches, porque no debe enfriarse el calor de la
habitación en esos días.

La víspera del octavo día, los parientes
compadres y amigos, van al río a lavar la ropa y
camas del difunto. De regreso y en la noche, se
reunen a velar en la habitación en la que falleció
aquel. A la media noche, salen a las afueras del
pueblo, regularmente al paraje por donde corre
algún riachuelo, que por este motivo suele llamarse
ijmaj ahuira o sea río de la viuda. En este
sitio cambian el vestido de la viuda o viudo, la
entregan al oreo del viento; azotan su cuerpo
con ramas de ortiga, para que las aflicciones huyan
con el castigo: mastica cada uno tres hojas
de coca, lo que llaman qquihinto; beben aguardiente
y chicha, que llevan en pequeños cantaritos, arrojándolos
lejos cuando ya están vacíos. Después
los hombres se ponen los ponchos al revés y las
mujeres hacen lo mismo con sus sayas, y apoderándose
dos jóvenes solteros del viudo o dos solteras,
si es viuda, parten a la carrera, sin mirar
atrás, seguidos de los presentes. En la puerta
de la casa arde una fogata por encima de la cual
deben saltar para introducirse a su interior. Este
acto tiene por objeto quemar las desgracias
que pudieran haberse prendido en los vestidos.

En la habitación invita el doliente, asado,
con panecillos de harina de quinua, conocidos, con
el nombre de aquispiña, y chuño cocido. Traen
la sartén con manteca tibia para que cada concurrente,
se pase con ella la palma de la mano, a
fin de que las penas sean ahuyentadas. Permanecen
hasta el amanecer, teniendo los compadres
la obligación de doblar las campanas en la noche.

Al día siguiente a la hora señalada asisten
al templo a oír la misa de requiem, celebrada en
sufragio de la alma del extinto, y de vuelta de
ella, convida a los que le acompañaron la noche
anterior a celebrar los ocho días, siendo práctica
establecida de comenzar la fiesta, tomando cada
cual tres hojas de coca del montoncito que ponen
en el centro del cuarto.

En medio festín, cuando los ánimos exaltados por
las bebidas alcohólicas han desterrado la pesadez
del duelo y se ha hecho imposible la gravedad, de
improviso cesan los lloros, y las fisonomías se tornan
de tristes y serias en risueñas, apenas uno de
los asistentes, que hace de faraute, toma un instrumento
músico, que en esas circunstancias suele
estar siempre a la mano, y exclama con autoridad:
el finado era alegre y hay que recordarlo
ahora, como a él le gustaría si estuviera vivo y
comienza a tocar y cantar, invitando a los presentes
a que bailen. Desde este momento la danza
y los cantares reemplazan al llanto de la viuda y
de los hijos, cuyos ayes sólo se escuchan de cuando
en cuando y en los instantes de silencio, pero
proferidos más por fórmula que por verdadero
dolor. En estas gentes la muerte no les impresiona
y la conformidad muy pronto ahuyenta el
pesar que pudieran sentir. «¿Acaso—dicen—los
que quedamos no hemos de seguir el mismo camino?
¿Por qué suicidarse con lloros si se puede
aprovechar de la ocasión para hacer grata, siquiera
un momento, la amarga vida? El que
muere descansa, mientras que el vivo se queda a
sufrir y es él verdadero digno de compasión...»

Débese a que profesan esta filosofía que
no cause extrañeza a nadie tal proceder y que
sea, por el contrario, aplaudida la conducta de
los dolientes, por haber fomentado esa fiesta, que
para los clases populares significa comenzar
a ejecutar bien los deberes con el difunto,
empleando los dineros correspondientes al fondo
llamado de los últimos gastos, que muchas veces
suele consumir la herencia de los vivos, quienes se
conforman del resultado con repetir el dicho vulgar,
de que la plata se hizo para gastarla...

III

La familia en cuyo seno ha fallecido alguno
de los suyos, que por sus méritos y edad merecía
respeto y consideraciones y que se la designa
con el calificativo de junttu amayani, o sea
con cadáver caliente, está obligada a erogar los
últimos gastos a su memoria durante tres años el
día de la conmemoración de los difuntos; sobre
todo, el primer año debe ser el más solemne y
costoso. Esta costumbre llamada de hacer rezar,
constituye una obligación rigurosa, de la que
nadie puede prescindir, sin dar lugar a las acervas
censuras y aversión de cuantos se encuentran
al cabo del asunto.

Desde meses antes al dos de noviembre se
preparan los dolientes para celebrar dignamente
su fiesta fúnebre. Acopian víveres, se proveen de
licores y mandan a trabajar panecillos de maíz y
trigo, que tienen figura de aves, animales y niños,
dando preferencia a todo aquello que era del
agrado del finado, para que su alma esté contenta
al ver que se le hace rezar con lo que le gustaba
en vida. Compran abundante fruta y llegado
el día esperado, se dirigen al cementerio llevando
gran parte de las provisiones. Colocan
cerca a la tumba de su difunto una mesa cubierta
con un lienzo negro, encima unas cuantas ceras
que arden, un crucifijo, y llaman a cuantos
pasan, para que recen por su finado, alcanzándoles
antes en un platillo, algunos panecillos con
una copa de vino al centro, o sólo fruta; como
son tantos los invitados apenas tienen estos
tiempo para beberse el vino y vaciar en sus bolsillos
los objetos servidos, y después de mascujar
rápidamente alguna oración, siguen su camino,
a fin de dar campo a otros. Iguales ceremonias
se efectúan en la multitud de mesas esparcidas
en toda la superficie del cementerio, de tal
suerte, que el murmullo de los rezadores, se asemeja
al ruido de un avispero, en el cual, los responsos
cantados por los sacerdotes, son las únicas
voces que sobresalen en aquel bullicio.

Los indios practican la conmemoración de
de sus difuntos en dos ocasiones; la primera en
octubre, presidida por un párroco. La fiesta es
costeada por los indios destinados al efecto, que
son los amaya huaraninakas, es decir, que tienen
la vara de autoridad para festejar a los muertos.
Estos se encargan pagar las misas dedicadas a los
difuntos, en general, y antes de que se celebren
ellas se constituyen a primera hora del día señalado,
en el lugar del cementerio donde está la fosa
común y extraen de ella una media docena de
cráneos, que son luego adornados, con pan de oro
o plata, o con papeles dorados y puestos en la capilla
en lugar adecuado y preferente. Terminada
la misa en la que las calaveras reciben especiales
atenciones del oficiante, son conducidas
en andas y paseados en procesión. Pasadas
estas ceremonias religiosas y la tanda de
responsos los cráneos son colocados en la casa
del huarani principal y festejados en medio de
una gran borrachera, y al día siguiente restituidos
al lugar que ocupaban en el cementerio. Vueltos
de aquí, se entregan al baile durante el día y el
siguiente lo convierten en una desenfrenada orgía.
Este día que es el tercero de la fiesta, despiden a
las almas, que han venido a presenciar los homenajes
que les tributan y alentar a los vivos para
que se reproduzcan y hagan que la raza no se
extinga, como dicen los indios, terminando ella
con una excursión al campo a distancia de la capilla,
donde cometen mayores excesos que en los
anteriores.

La segunda vez festejan a los muertos el
dos de noviembre, fecha en la que se reunen en el
cementerio, los que tienen algún pariente muerto
en el año trascurrido y ofrecen panes, granos,
fruta, comida y demás ofrendas en cambio de una
oración para su difunto. Al día siguiente, que
es el más solemne, se repiten allí las ofertas, las
oraciones y responsos en grande escala.

Del cementerio regresan los que fueron a
hacer rezar, y los rezadores embriagados a continuar
en sus casas la fiesta fúnebre con más calor
y entusiasmo. En las noches, los mestizos formando
pandillas de bailarines salen a divertirse
en la plaza y calles. Al siguiente día de la conmemoración
de los difuntos se dirigen a las afueras
del pueblo a repetir en pleno campo el baile
y holgar de la mejor manera posible. Una
alegría frescosa, viva, natural e intensa se apodera
de los corazones al traer a la memoria a los
que dejaron de ser.

En los pueblos de Cochabamba, las comparsas
que se constituyen en el campo, arman
además un columpio o huay llunkca, cada una, asegurada
a las ramas de árboles altos y firmes, al
que suban las mujeres por turno, con preferencia
las jóvenes, a mecerse veloces y a gran elevación.
Con el raudo movimiento y gozo que experimentan
con el aéreo ejercicio aparecen atacadas
de inspiración poética-epigramática, pues,
con rara facilidad e ingenio dan por describir en
verso el traje, la traza, el porte, o mencionar las
acciones íntimas de los concurrentes, espectadores
o se dirigen a las que se encuentran en iguales
situaciones en columpios próximos, con quienes
se entablan un cambio de alusiones satíricas y de
color subido, causando la hilaridad de los oyentes.
Estas improvisaciones las hacen cantando y
terminando cada dicho con la palabra expresiva
y tonadeada de huipaylalita. Después de una actuación
de cuarto de hora, más o menos, bajan a
tomar chicha, bailar y recibir las felicitaciones
de sus compañeras, si se han portado con lucidez,
y suben otras a reemplazarlas, renovándose a
menudo las columpiadoras. A la que no quiere
improvisar coplas ni cantarlas la agitan con tanta
violencia, que la obligan sin remedio a llenar
su cometido de amenizar la diversión con tales actos.
En la noche regresan en pandilla los grupos,
al son de animadas orquestas, entonando siempre,
cantares alusivos, que son actos lanzados rápidamente,
contra los dueños o personas que viven en
las casas por donde pasan bailando. Regocijos
son estos, que los realizan en obsequio de las almas,
con ánimo de despedirlas o de hacerles cacharpaya
a fin de que se retiren satisfechas a la
mansión eterna, y que suelen durar cinco o seis
días, y aún más tiempo después del día de finados.

En la mayor parte de los pueblos de provincia
de la República, la fiesta dedicada a los
muertos es más celebrada y de mayor excitación
que la del carnaval. De semejante costumbre
no se excluye ninguna clase social provinciana,
porque ella se encuentra muy generalizada entre
blancos, mestizos e indígenas, aun de las ciudades.
Estos factores étnicos, cuando se codean
con los muertos; cuando junto a las sepulturas
se alegran parecen hallarse en un centro conforme
con su carácter sombrío y sus pensamientos,
encaminados hacia lo tétrico y a las extrañas expansiones
que guarden consonancia con su índole
pesimista.

IV

El segundo año, la fiesta es menos solemne
y el tercero débil y poco entusiasta. Terminados
los tres años quedan satisfechos los celebrantes,
descansando con la conciencia tranquila de haber
cumplido, sin omitir ningún sacrificio, las obligaciones
que tenían con su difunto.


En la mente popular, no tiene cabida la
idea de que con esos actos, se profana la memoria
de los muertos. Estos, dicen, siguieron en vida
la misma costumbre con sus antepasados
gozaron y bailaron al recordarlos. A su vez, los
antecesores de aquellos, practicaron lo mismo, con
los que les precedieron, y así ha sido y continúa
siendo la humanidad. ¡Hipócritas son, repiten, los
que no aceptan esa herencia ancestral y se escandalizan
porque los vivos hagan fiesta a nombre
de los muertos, estando el alma de estos presente
en su conmemoración!...

La creencia en la supervivencia del alma
y de que la vida vuelve a circular en esa ocasión
bajo las mortajas de los muertos que se recuerdan,
influye para que prosperen tales ideas. El
cadáver nunca causa miedo ni es motivo de repulsión
para el indio, quién sería capaz de dormir
junto a él o encima de la fosa donde se halla
sepultado sin temor alguno. Le tiene, sí, respeto
y lo venera a su modo el día en que supone
que ha vuelto su alma. Se alegra, porque, confía
en que viene a visitarlo, a ver lo que hace y en
qué condiciones de fortuna y bienestar se encuentra.
¿Cómo, exclama, recibirlo con lágrimas,
cara triste y estúpida? Contrariamente a la religión
católica, que conmemora a los muertos con misas
vigiladas, con tétricos responsos, que adorna
las tumbas con figuras de búhos, lechuzas y esqueletos,
los indios proclaman en esas circunstancias
el placer de vivir y, muéstranse contentos de
que las almas de los suyos aporten a sus hogares.

Tal vez tengan razón. Si el ajayu del
muerto, sigue viviendo en el eterno cosmos y volviendo,
de cuando en cuando, como supone el indio,
a ocupar la envoltura que abandonó en la
tierra, ¿a qué desesperar y cubrir la cabeza de luto
y el rostro de negra melancolía, la vez que viene
y se le tiene presente? Las clases populares,
particularmente las mujeres, concurren al cementerio
ataviadas con sus mejores prendas de
vestir y cubiertas de valiosas joyas, no para
ostentar a los vivos, sino para que las almas de
sus muertos, las vean y se convenzan de que la
miseria no ha invadido los hogares que dejaron,
y de que la dicha continúa teniendo sitio en sus
corazones. La tristeza, piensan, apena más al
que viene ese día que al que la sufre. Embriagadas,
lloran no porque sienten de los difuntos,
sino porque les viene a la mente las buenas acciones
de estos en contraoposición a sus padecimientos
y desgracias actuales, y entonces, les hacen
cargos directos, diciendo: Desde que me falta
tu presencia, querida, desde que no veo ya tu
rostro inolvidable, ni siento tus pasos acostumbrados
padezco sin consuelo las mayores amarguras.
La vida contigo era feliz, sin tí sólo es de pesares...
Dirigen reproches a los muertos, les hablan
les ruegan, con palabras dulces y cariñosas, cual
si realmente estuvieran presentes: es el aparente
coloquio de los vivos con las almas sugerido
por las costumbres y exteriorizado por la influencia
alcohólica.

Es a cuanto se reduce la manera de pensar
indígena sobre cuestiones de ultratumba.

V

El titilar de los párpados se produce cuando
algún pariente tiene que morir.

Amenaza por manía con viajes lejanos y
mudar de domicilio, quien está próximo a morir.

El morderse involuntariamente la lengua
anuncia la muerte de un pariente.

A una persona le invaden los piojos cuando
está próxima su muerte, o la de alguno de sus
padres o de uno de sus hijos.

Cuando inadvertidamente se reunen en algún
acto social trece personas, denota que durante
ese año morirá una de ellas.

El perro aúlla en las noches, cuando se le
presenta el alma de alguna persona cuya muerte
se halla próxima.

El gallo canta en las primeras horas de la
noche cuando alguno de la casa tiene que dejar
de existir.

El perro desconoce y ladra a su dueño,
cuando su muerte esta cercana.


Los cuys procrean con exceso cuando tiene
que morir el dueño de la casa.

Hace ruido en una casa, cuando el que la
habita debe morir o cuando hay en ella un tesoro
oculto y el alma del dueño se encuentra vagando
en torno de él, produciendo los ruidos que se sienten.

Cuatro velas encendidas sobre un lienzo
negro y apagadas una a una, después de un credo
rezado de cierta manera, producen la muerte del
individuo que se quiere que muera.

Se rompe el tenedor o cuchara el momento
de servir la comida para que muera una persona
de la casa.

Oruro, diciembre de 1918.




NOTAS:



[1] «Tata Auqui: Padre o Señor. Tata: El Hechicero».
Vocabulario de la Lengua Aymara, compuesto por el
P. Ludovico Bertonio. Publicado de nuevo por Julio Platzman.
Parte segunda, página 339. El indio en este caso, le
da acepción de hechicero, al tratarse del cura.

[2] Parece en efecto, que esta leyenda, no es sino
una reproducción o mejor dicho una continuación desnaturalizada
del mito runap mickjuyj de los kechuas, del que dice
el Obispo Villagómez. «En varios Ayllos o tribus hay maestros
a los que ahora dan nuestro nombre de «Capitán» y de
las cuales cada uno tenía sus propios alumnos y soldados a
los que anunciaba y señalaba una noche cualquiera a su antojo
dara que se reunieran en un sitio dado [porque estas reuniones
se celebraban de noche]. En seguida, el maestro acompañado
de uno o dos de sus discípulos, se acerca en esa noche
señalada a una casa que ya tiene determinada de antemano y
dejando a los discípulos en la puerta, entra el sólo y desparrama
en el suelo un polvo de huesos de muerto y de otros que no
sé, preparado de antemano para el objeto, pronunciando a la
vez palabras cabalísticas, y de esta manera adormece a todos
los que se hallan en la casa al extremo de que los hombres y
los animales ni se mueven ni los sienten. Y entonces se acerca
a la persona que quiere matar, le hace una pequeña herida
en la uña, en una parte cualquiera del cuerpo y en cuanto sale
un poco de sangre se pone a chuparla cuanto puede. Por
esto a estos brujos les llaman también chupadores de sangre.
Una vez que han chupado la sangre se echan un poco en el
hueco de la mano o en una vasija y la dan a probar a otros,
volviendo al lugar de la reunión y ellos dicen que multiplica
el demonio aquella sangre o se la convierte en carne (yo creo
que las mezclan con otras carnes) y la cocinan en la reunión y
se la comen; y sucede, en efecto, que la persona a quien se le
ha chupado esa sangre se muera a los dos o tres días.»

Continúa el autor: «Cuando tienen esas juntas dicen
generalmente: «esta noche nos vamos a comer el alma de tal
o cual persona». Habiendo preguntado a una persona que
había comido varias veces esa carne o que sabía, contestó con
un gesto de asco, que era muy mala y de mal gusto, pareciéndose
a la carne seca de vaca».—Villagómez.—Carta pastoral
de Exortación e Instrucción contra las idolatrías de los indios
del Arzobispado de Lima, 1641.—Página 42.

[3] Vocabulario Aymara.—Edición Platzman.—Segunda
parte.—Página 388.

[4] Historia Indica de Sarmiento de Gamboa.—Cita
tomada de la Colección de libros y documentos referentes a la
Historia del Perú, por Horacio H. Urteaga y Carlos A. Romero.—Tomo
I.—Página 7.

[5] Relación de las fábulas y ritos de los Incas, por
Cristóbal de Molina, etc.—De la colección citada.—Tomo 1.—Página
6.

[6] A los uros les llaman también chancumankkeris,
(comedores de ciertas plantas acuáticas de los géneros Myriophyllum,
Potomogeton, Clanophora, Elodea y Chara). La
tradición cuenta de ellos que fueron trasladados, en tiempos
remotos, en calidad de esclavos de las costas del Pacífico,
por el gran conquistador kolla Tacuilla, y distribuidos en las
riberas de los lagos del altiplano, donde se les dedicó exclusivamente
a la pesca. De aquí proviene que se nombre chancus,
a los que aun quedan por aquellas regiones.

[7] Historia del Perú y varones insignes, etc., pag. 133.

[8] Esta palabra quiere decir: «su luz de él o su demostración
de él». Se compone de dos voces, khana, que significa—«claridad,
luz, día y también verdad y demostración
de ella». La otra es la partícula pa, que es un sub-fijo positivo
de la lengua aymara que significa «suyo, suya, su». De
manera que khanapa es la luz de él o su demostración. ¿De
quién? Del fenómeno producido o de su autor; del hecho moral
o material que simboliza la figura representante y del cual
es su demostración.

De este modo el pueblo aymara ha logrado trasmitir la
memoria de los hechos de una manera constante y eterna, si
se quiere, porque ese modo de ser social del Kolla hace parte
integrante de sus propios hábitos y costumbres.

[9] Historia del Perú citada, pag. 135.

[10] Tres relaciones de antigüedades peruanas, publicadas
por Marcos Jiménez de la Espada. Pag. 103.

[11] Crónica Moralizada, volumen I, página 337 y 388.

[12] Este descubrimiento cuenta el P. Ramos de la
manera siguiente: «En un día del Corpus (Christi) los Urinsayas
que estaban de guerra con los Anansayas, se retaron
unos a otros, los Anansayas dijeron a los Urinsayas, que estos
eran inmorales (viciosos); brujos y que sus antepasados
habían lapidado un santo, intentando quemar una cruz que
consigo cargaba, y que ellos la guardaron la cruz en lugar
secreto, no queriendo mostrarla. Habiéndose traslucido esto
por algunos muchachos, se lo comunicaron al padre Sarmiento
que era el cura. Este descubrió la cruz en tres pedazos y una
plancha de cobre (una hoja) con la cual la cruz estaba forrada
(ceñida), con la cruz se encontraron solamente dos clavos. El
señor don Alfonso Ramírez de Vergara, Obispo de Charcas,
mandó hacer nuevas excavaciones y encontróse el tercer clavo
que lo tomó, y a su muerte el Licenciado Adolfo Maldonado,
Presidente de la Audiencia (de la Plata o Charcas) lo
tuvo en herencia y llevóselo a España. Cuando se hizo la división
de los obispados, éstos (asímismo) se partieren la cruz,
aserrándola en dos partes, haciendo dos de ella, una de las
cuales quedó en Carabuco y la otra está en la catedral de la
Plata (Sucre)». Historia del célebre y milagroso Santuario de
la insigne imagen de Nuestra Señora de Copacabana—Lima,
1621.—Cita tomada del importante trabajo de Adolfo
F. Bandelier, titulado: La Cruz de Carabuco en Bolivia,
traducido al castellano por don Manuel V. Ballivián.

[13] Historia de la América Antecolombiana por don
Francisco Pi y Margall.—Tomo I.—Pag. 1,392.

[14] Vida del General José Ballivián, por el doctor
José María Santiváñez.—New York.—1891.—Pag. 353.

[15] Información acerca de la Religión y Gobierno
de los Incas, por el licenciado Polo de Ondegardo.—Edición
de Horacio H. Urteaga.—Tomo III.—Pag. 32.

[16] Boletín Eclesiástico de la Diócesis de Nuestra Señora
de La Paz.—Tomo I.—No. 10.—Páginas 113 y 114.—Año 1909.

[17] Información acerca de la Religión y Gobierno
de los Incas, etc.—Pag. 196.

[18] Historia del Nuevo Mundo, por el P. Bernabé
Cobo.—Tomo IV, pag. 151.

[19] Almanake del Departamento para el Año 36,
después del bisiesto de 1856. Imprenta Paceña administrada
por Eugenio Alarcón. Pequeño folleto que contiene, además,
algunas otras noticias y curiosidades. En los almanaques anteriores
y en algunos posteriores, se registra también esa célebre Memoria.

[20] El P. Oliva, refiriéndose a esta costumbre inmemorial,
que aún subsiste, dice: «Ponen por guardas de las chacras
unas piedras largas, o de color porque entienden que estas
conservan la humedad de la tierra y para asegurarlas de
los ladrones ponen por guardas conchas de tortuga que llaman
quirquincho que causan tan grande temor a los que pasan
y las miran, que ninguno de ellos se atrevería entrar en
la chacra donde ellas están porque entienden. Se han de
enchir de lepra.» Libro primero del manuscrito original del
R. P. Anello Oliva. S. J. etc., pag. 113.

[21] Historia del Nuevo Mundo, etc., tomo IV; pag. 230.

[22] Origen e Historia de los Incas.—Obra escrita en
el Cuzco (1,575-90) por Fray Martín de Morúa, de la Orden
de la Merced. Publicada y anotada por Manuel González de
la Rosa, etc. Lima 1911; pag. 128.

[23] Extirpación de la idolatría en el Perú por Pablo
Joseph de Arriaga, pag. 64. Edición Urteaga.

[24] El huiskju es propiamente la sandalia, pues consta
de unas suelas de cuero atadas con correas al empeine hasta
la garganta del pie. Se prefiere que la suela sea de la piel
del pescuezo de llama. La ojota, que también usan los indios,
se llama ppollko, y se compone de un pedazo de cuero,
levantado en los bordes, fruncido y asegurado por correas,
sobre el empeine. El pie se halla protegido por todos los lados,
a diferencia del huiskju, que los deja al descubierto. El
ppollko se asemeja mucho a la alpargata.

[25] Es común en estos casos ver al indio caminar 50
kilómetros en tres horas.

[26]  Esta es la palabra con que en aymara se designa
propiamente la preñez de la mujer. Huallkke, corresponde
a la hembra de los animales.

[27] Larilari: Gente de la puna que no reconoce casi
que, cimarrones. Vocabulario del padre Ludovico Bertonio
Edición Platzmann pag. 191. Probablemente se le ha aplicado
este nombre por considerar un espíritu vagabundo y rebelde,
el que daña a los niños.

[28] Historia antigua del Perú, por Sebastián Lorente.
Lima, 1860, pag. 77

[29] Historiadores primitivos de Indias.—Colección
dirigida e ilustrada por don Enrique de Vedia.—Tomo II.—Madrid
1900, pag. 443.

[30] Los Comentarios reales de los Incas.—Libro II. Cap. XIX.

[31] A semejanza de los mestizos que llaman a la esposa
mi mujer, los indios casi no usan las palabras ayno y
aynoni sino que las han reemplazado con el de chachaja, que
quiere decir literalmente mi hombre, refiriéndose al esposo y
huarmija, mi mujer, tratándose de la esposa. A la concubina
se dice tahuakoja, mi moza, o uñtathaja, mi conocida, y
al amante huaynaja, mi joven. La dulce palabra sipasi está
en desuso, y tanto ésta como las de ayno o aynoni las emplean
sólo en sus cantares, o en comarcas apartadas que mantienen
escaso trato social con pueblos de otra índole.

[32] Con la denominación de tollkas, se comprende
también a las personas que se distinguen por sus obsequios y
familiaridad con los novios o alfereces. Laris y tollkas, son
las categorías de importancia que actúan en todas las fiestas indígenas.

[33] Párrafos tomados del artículo «La Chola» por Carlos
Varas.—[Mont Calm].

[34] Descripción del Perú, pag. 101.—Esta obra se
atribuye a Tadeo Haenke y bajo este concepto se la ha publicado
en Lima. Groussac demuestra que no pertenece a Haenke,
sino a Felipe Bauzá, uno de los oficiales que con Malaspina,
realizó el viaje alrededor del mundo.

[35] La chakha es una cocina que tiene un techo piramidal,
formado de barro. El piso de su interior es húmedo;
en el centro hay un perol o fondo, como lo llaman los fabricantes,
que antes era de cobre y que ahora es de fierro por
imposición de las municipalidades. En los extremos, cerca
de la pared se ven dos o tres cántaros u ollas de barro en los
que se disuelve el caldo del mukcu y después se le somete a
cocimiento, hasta que obtenga cierta temperatura. La parte
espesa de esta sustancia se precipita, es decir, en el perol se
trabaja la extracción de la parte azucarada que tiene el mukcu
o mejor dicho, el maíz, y esa solución cuando ya ha tomado
punto, como se dice vulgarmente, se disuelve en el caldo, para
que una vez producida la fermentación en los depósitos o
tinas se obtenga la chicha.

Las municipalidades por ese prurrito que distingue al
mestizo de sacudirse de todo lo nacional, para dar preferencia
a lo exótico, han gravado estas chakhas, que no deben valer
con todos sus utensilios, más de trescientos bolivianos
con el impuesto gradual de cien, ciento cincuenta y doscientos
bolivianos al año, cuando lo que ganan no alcanza muchas
veces a esa suma, porque lo que cobran por la fabricación de
cada fanega de mukcu, que se llama viaje, es cinco, seis,
hasta ocho bolivianos. El objeto que se persigue es ir, poco
a poco, extinguiendo la elaboración de la chicha, y reemplazarla
con alcohol y otras bebidas destiladas.

[36] «La Patria» Oruro, 31 de julio de 1919, No. 121.

[37] Véase al respecto la descripción que se hace en el folleto
titulado "Maldición y superstición". Leyenda boliviana
del siglo XVIII, por José Rosendo Gutiérrez. Paz de
Ayacucho, año 1857, páginas 27 y 28, que se halla
conforme con la que hemos hecho.

[38] "La Villa Imperial de Potosí".—Su historia anecdótica.—Sus
tradiciones y leyendas fantásticas etc.
por Brocha Gorda (Julio Lucas Jaimes) 1905, pag. 139 y 140.

[39] Vocabulario de la lengua Aimara por Ludovico Bertonio,
edición Platzmann. Parte segunda, pag. 323.

[40] Vicente Fidel López, Les races Aryennes du Pérou;
leur langue, leur religion, leur histoíre. París, 1871.

[41] Historia del Nuevo Mundo por el P. Bernabé Cobo,
etc. Tomo IV. Sevilla, 1893, pag. 200 y 201.

[42] En Curva ha llegado a arraigarse en los últimos
tiempos, el abuso de pagar diez bolivianos al Corregidor, el
joven que quiere contraer matrimonio. El Corregidor envía
algunos comisionados para que conduzcan a la mujer por la
fuerza, y sin escuchar reclamos, la entrega a su pretendiente.

[43] Este párrafo, así como el anterior, que está entre
comillas, hemos tomado, por considerarlos verídicos, de un artículo
que se publicó anónimo en un periódico extranjero, con el
título de El Callahuaya.

[44] Un viaje al Sud de Bolivia. El jampiri, por
Franz Pinochet, inserto en el Boletín de la Sociedad Geográfica
de La Paz, Nº 47, correspondiente al mes de julio de
1918, páginas 176, 177 y 178.

[45] Obra citada, pag. 134







[image: ]

Índice




	Páginas



	Dedicatoria
	I



	Prólogo
	II



	Capítulo I.—Factores primordiales—I. El alma de la raza.—La
fe en los objetos inanimados y en Santiago.—El layka,
chamacani, thaliri, kamili, jampiri y yatiri.—La poca
importancia de las mujeres en la hechicería.—II. Instrumentos
y manera como actúan los brujos.—III. Influencia de éstos,
sus artimañas para seducir a las multitudes.—IV. Causas para
la persistencia de las supersticiones.—Papel del sacerdote y
confusión del fraile con el mito del kharisiri.—V. Influencia
de los sueños.
	1



	Capítulo II.—Mitos.—I. Huirakhocha y su actuación
mítica.—II. Achachilas, Huacas y Konapas.—III.
El Huari y su leyenda.—IV. Pacha-Mama
y su culto actual.—V. El Ekeko y su
historia.—VI. Thunnupa, Makuri y la Cruz.—VII.
El Huasa-Mallcu, su dominio y el
homenaje que se le rinde.—La huilara y el
samiri.—VIII. El concepto que se tiene del
Supaya.—IX. El Anchanchu.—X. La Mekala.—XI.
El Tanca-tanca.—XII. Los Japiñuñus.—XIII.
El culto de la piedra.—XIV.
Ideas respecto del Cuurmi.
	26



	Capítulo III.—Supersticiones relacionadas con plantas,
animales y objetos.—I. Empleo de la
coca y de la vela; suposiciones sobre la Misa
y algo de psicología indígena.—II. Preocupaciones
al edificar las casas.—III. Preferencias
al cóndor, al puma, jaguar, zorrino,
zorro, arañas, feto de llama, chinchol, reptiles,
gato, perro, gallinas y ruiseñor.—IV.
Huakanquis, Mullus, Illas y la piedra bezoar.—V.
Forma y figuras para causar daños;
animales domésticos que lo evitan.—Empleo
del hunto y sus diferentes aplicaciones.—Resultado
del consumo de las carnes de vizcacha,
cóndor, gato; de la sangre de toro y de
las comidas saladas.—El buho, la lechuza y
las mariposas nocturnas.—VI. Empleo del
tabaco y del cigarro.
	71



	Capítulo IV.—En las faenas agrícolas y otros actos.—I.
Lo que se hace en los barbechos.—Días
aciagos, fases de la luna y estaciones.—II.
Ceremonias para sembrar.—Prácticas para
evitar las heladas sequías.—Los eclipses y
presagios malos.—III. Formalidades para recoger
las cosechas.—La cosecha y desgrane
del maíz.—IV. Ceremonias en la delimitación
y toma de posesión de los terrenos.—V.
La cchalla.—VI. Efectos del cambio de traje
en el indio.
	97



	Capítulo V.—En viajes y caminos.—I. Cómo se formaban
y funcionaban los chasquis en el imperio
incaico.—Los tambos y postas.—Abusos
que se cometían en estos establecimientos.—II.
Preocupaciones de los postillones en los
viajes.—III. Preparativos de los indios para
viajar; en el camino, sus entretenimientos;
robos y manera de encontrar lo sustraído; su
amor a los animales y a la naturaleza.—IV.
Invocaciones a los Achachilas.—La Apacheta.—Culto
de las piedras y de los ríos.—V.
El regreso.—La fiesta del huskju jaraka.—Resistencia
de los nativos para los viajes y
carreras.
	123



	Capítulo VI.—Desdoblamiento de la vida social.—I.
Supersticiones referentes al embarazo, nacimiento
y crianza de los niños.—II. En la
enfermedad y muerte de éstos.—III. Relativos
al amor sexual: la práctica de musurar.
IV. Amores y matrimonios indígenas.—V.
Ideas predominantes en los concubinatos y
matrimonios de la chola y de la india.
	141



	Capítulo VII.—A través de las fiestas.—I. Los alforazgos
y sus excesos; prestes y práctica de
curar el cuerpo.—II. Particularidades del
carnaval.—III. La khespía.—IV. La chicha
y su fiesta en Cochabamba; educación de la
mujer cochabambina.—La chicha, licor nacional.—V.
Lo que fué la fiesta de la Cruz en
La Paz.—Phuna cancha y el sihuay-sahua.—VI.
Los altares del Corpus.—VII. La
víspera y el día de San Juan Bautista.—VIII.
Los compadrazgos.—IX. El Taripacu.—X.
Varias supersticiones complementarias y lo
que se entiende por arujaña.
	175



	Capítulo VIII.—Ideas médicas indígenas.—I. Carácter
general de la medicina indígena.—II. Conocimientos
médicos de los empíricos dedicados
a curaciones: empleo de drogas; sus aptitudes
para la anatomía y cirugía.—Un caso
referido por el P. Cobo.—Cómo se forman
actualmente los cirujanos.—III. Los Callahuayas;
sus curaciones y hechizos; sus costumbres
y estado actual.—IV. Explicación
de las palabras jampi y jampiri.—Relación
de otro caso.—V. Métodos curativos: thalantaña,
milluchaña, trucaka, pichaka y llumpaka.—VI.
Empleo de animales muertos y
varias otras preocupaciones.—VII. Sanidad
del indio y la influencia de la coca.
	217



	Capítulo IX.—Prácticas funerarias.—I. Idea que
tienen los indios y cholos del alma y de la
muerte; ciertas creencias referentes a los difuntos,
a los que han sido victimados y el
culto de los muertos.—II. Deferencias al moribundo;
velorio, entierro, los últimos gastos
y los ocho días.—III. Deberes que se tiene
con los muertos.—La fiesta de los difuntos.—Los
columpios de Cochabamba; sinceridad de
estos regocijos.—IV. Motivos por los que se
festeja a los que dejaron de ser.—V. Algunos
dichos supersticiosos. 
	257







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK MITOS, SUPERSTICIONES Y SUPERVIVENCIAS POPULARES DE BOLIVIA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/4510131971996832687_cenefa1.jpg





OEBPS/4510131971996832687_cenefa2.jpg





OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          MITOS, SUPERSTICIONES Y SUPERVIVENCIAS POPULARES DE BOLIVIA
        


        		
          PRÓLOGO
        


        		
          Erratas y Correcciones
        


        		
          Capítulo I Factores primordiales
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


          


        


        		
          Capítulo II Mitos
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


            		
              VI
            


            		
              VII
            


            		
              VIII
            


            		
              IX
            


            		
              X
            


            		
              XI
            


            		
              XII
            


            		
              XIII
            


            		
              XIV
            


            		
              XV
            


          


        


        		
          Capítulo III Supersticiones relacionadas con plantas, animales y objetos.
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


            		
              VI
            


          


        


        		
          Capítulo IV En las faenas agrícolas y otros actos
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


            		
              VI
            


          


        


        		
          Capítulo V En viajes y en caminos
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


          


        


        		
          Capítulo VI Desdoblamiento de la vida social
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


          


        


        		
          Capítulo VII A través de las fiestas
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


            		
              VI
            


            		
              VII
            


            		
              VIII
            


            		
              IX
            


            		
              X
            


          


        


        		
          Capítulo VIII Ideas médicas indígenas
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


            		
              VI
            


            		
              VII
            


          


        


        		
          Capítulo IX Prácticas funerarias
          
            		
              I
            


            		
              II
            


            		
              III
            


            		
              IV
            


            		
              V
            


          


        


        		
          NOTAS:
        


        		
          Índice
        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
    
      
        		
          [ii]
        


        		
          [iii]
        


        		
          [iv]
        


        		
          [v]
        


        		
          [vi]
        


        		
          [vii]
        


        		
          [viii]
        


        		
          [1]
        


        		
          [2]
        


        		
          [3]
        


        		
          [4]
        


        		
          [5]
        


        		
          [6]
        


        		
          [7]
        


        		
          [8]
        


        		
          [9]
        


        		
          [10]
        


        		
          [11]
        


        		
          [13]
        


        		
          [14]
        


        		
          [15]
        


        		
          [16]
        


        		
          [17]
        


        		
          [18]
        


        		
          [19]
        


        		
          [20]
        


        		
          [21]
        


        		
          [22]
        


        		
          [23]
        


        		
          [24]
        


        		
          [25]
        


        		
          [26]
        


        		
          [27]
        


        		
          [28]
        


        		
          [29]
        


        		
          [30]
        


        		
          [31]
        


        		
          [32]
        


        		
          [33]
        


        		
          [34]
        


        		
          [35]
        


        		
          [36]
        


        		
          [37]
        


        		
          [38]
        


        		
          [39]
        


        		
          [40]
        


        		
          [41]
        


        		
          [42]
        


        		
          [43]
        


        		
          [44]
        


        		
          [45]
        


        		
          [46]
        


        		
          [47]
        


        		
          [48]
        


        		
          [49]
        


        		
          [50]
        


        		
          [51]
        


        		
          [52]
        


        		
          [53]
        


        		
          [54]
        


        		
          [55]
        


        		
          [56]
        


        		
          [57]
        


        		
          [58]
        


        		
          [59]
        


        		
          [60]
        


        		
          [61]
        


        		
          [62]
        


        		
          [63]
        


        		
          [64]
        


        		
          [65]
        


        		
          [66]
        


        		
          [67]
        


        		
          [68]
        


        		
          [69]
        


        		
          [70]
        


        		
          [71]
        


        		
          [72]
        


        		
          [73]
        


        		
          [74]
        


        		
          [75]
        


        		
          [76]
        


        		
          [77]
        


        		
          [78]
        


        		
          [79]
        


        		
          [80]
        


        		
          [81]
        


        		
          [82]
        


        		
          [83]
        


        		
          [84]
        


        		
          [85]
        


        		
          [86]
        


        		
          [87]
        


        		
          [88]
        


        		
          [89]
        


        		
          [90]
        


        		
          [91]
        


        		
          [92]
        


        		
          [93]
        


        		
          [94]
        


        		
          [95]
        


        		
          [96]
        


        		
          [97]
        


        		
          [98]
        


        		
          [99]
        


        		
          [100]
        


        		
          [101]
        


        		
          [102]
        


        		
          [103]
        


        		
          [104]
        


        		
          [105]
        


        		
          [106]
        


        		
          [107]
        


        		
          [108]
        


        		
          [109]
        


        		
          [110]
        


        		
          [111]
        


        		
          [112]
        


        		
          [113]
        


        		
          [114]
        


        		
          [115]
        


        		
          [116]
        


        		
          [117]
        


        		
          [118]
        


        		
          [119]
        


        		
          [120]
        


        		
          [121]
        


        		
          [123]
        


        		
          [124]
        


        		
          [125]
        


        		
          [126]
        


        		
          [127]
        


        		
          [128]
        


        		
          [129]
        


        		
          [130]
        


        		
          [131]
        


        		
          [132]
        


        		
          [133]
        


        		
          [134]
        


        		
          [135]
        


        		
          [136]
        


        		
          [137]
        


        		
          [138]
        


        		
          [139]
        


        		
          [141]
        


        		
          [142]
        


        		
          [143]
        


        		
          [144]
        


        		
          [145]
        


        		
          [146]
        


        		
          [147]
        


        		
          [148]
        


        		
          [149]
        


        		
          [150]
        


        		
          [151]
        


        		
          [152]
        


        		
          [153]
        


        		
          [154]
        


        		
          [155]
        


        		
          [156]
        


        		
          [157]
        


        		
          [158]
        


        		
          [159]
        


        		
          [160]
        


        		
          [161]
        


        		
          [162]
        


        		
          [163]
        


        		
          [164]
        


        		
          [165]
        


        		
          [166]
        


        		
          [167]
        


        		
          [168]
        


        		
          [169]
        


        		
          [170]
        


        		
          [172]
        


        		
          [173]
        


        		
          [175]
        


        		
          [176]
        


        		
          [177]
        


        		
          [178]
        


        		
          [179]
        


        		
          [180]
        


        		
          [181]
        


        		
          [182]
        


        		
          [183]
        


        		
          [184]
        


        		
          [185]
        


        		
          [186]
        


        		
          [187]
        


        		
          [188]
        


        		
          [189]
        


        		
          [190]
        


        		
          [191]
        


        		
          [192]
        


        		
          [193]
        


        		
          [194]
        


        		
          [195]
        


        		
          [196]
        


        		
          [197]
        


        		
          [199]
        


        		
          [200]
        


        		
          [201]
        


        		
          [202]
        


        		
          [203]
        


        		
          [204]
        


        		
          [205]
        


        		
          [206]
        


        		
          [207]
        


        		
          [208]
        


        		
          [209]
        


        		
          [210]
        


        		
          [211]
        


        		
          [212]
        


        		
          [213]
        


        		
          [214]
        


        		
          [215]
        


        		
          [216]
        


        		
          [217]
        


        		
          [218]
        


        		
          [219]
        


        		
          [220]
        


        		
          [221]
        


        		
          [222]
        


        		
          [223]
        


        		
          [224]
        


        		
          [225]
        


        		
          [226]
        


        		
          [227]
        


        		
          [228]
        


        		
          [229]
        


        		
          [230]
        


        		
          [231]
        


        		
          [232]
        


        		
          [233]
        


        		
          [234]
        


        		
          [235]
        


        		
          [236]
        


        		
          [237]
        


        		
          [238]
        


        		
          [239]
        


        		
          [240]
        


        		
          [241]
        


        		
          [242]
        


        		
          [243]
        


        		
          [244]
        


        		
          [245]
        


        		
          [246]
        


        		
          [247]
        


        		
          [248]
        


        		
          [249]
        


        		
          [250]
        


        		
          [251]
        


        		
          [252]
        


        		
          [253]
        


        		
          [254]
        


        		
          [255]
        


        		
          [256]
        


        		
          [257]
        


        		
          [258]
        


        		
          [259]
        


        		
          [260]
        


        		
          [261]
        


        		
          [262]
        


        		
          [263]
        


        		
          [264]
        


        		
          [265]
        


        		
          [266]
        


        		
          [267]
        


        		
          [268]
        


        		
          [269]
        


        		
          [270]
        


        		
          [271]
        


        		
          [272]
        


        		
          [273]
        


        		
          [274]
        


        		
          [275]
        


        		
          [276]
        


        		
          [277]
        


        		
          [278]
        


        		
          [279]
        


        		
          [280]
        


        		
          [281]
        


        		
          [282]
        


      


    
  

OEBPS/4510131971996832687_cover.jpg
M. RIGOBERTO PAREDES

MITOS, SUPERSTICIONES
Y SUPERVIVENCIAS
POPULARES DE BOLIVIA

PROLOGO
DEL DR. BELISARIO DIAZ ROMERO

ARNO Hermanos —Libreros Editores

La Paz—Imp. Art

MCMXX





