
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Geschichte der Medizin. II. Band, Erster Teil

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Geschichte der Medizin. II. Band, Erster Teil


Author: Max Neuburger



Release date: April 21, 2019 [eBook #59338]


Language: German


Credits: Produced by Peter Becker, Franz L Kuhlmann and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This

        file was produced from images generously made available

        by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GESCHICHTE DER MEDIZIN. II. BAND, ERSTER TEIL ***





Anmerkungen zur Transkription


Das Deckblatt wurde vom Autor der Transkription erstellt und geht in
die "public domain".



Die Schreibweise im Text (wie z. B. Ae statt Ä) ist beibehalten.
Typografische und Fehler bei der Zeichensetzung sind
stillschweigend korrigiert.



Im Original sind die Fußnoten auf jeder Seite von 1 bis 9 nummeriert,
in der Transkription fortlaufend je Kapitel oder Abschnitt.



Zum schnelleren Auffinden eines Eintrags in dem umfangreichen Register ist
diesem eine alphabetische Sprungtabelle vorangestellt.









GESCHICHTE


DER MEDIZIN





VON



DR. MAX NEUBURGER



a. ö. Professor für Geschichte d. Medizin an der k. k. Universität
in Wien, Mitgliede der kaiserl. Leop. Carol. deutschen Akademie der
Naturforscher, Ehrenmitgliede der R. Accad. di szienze lettere ed arti
in Modena und d. Medical History Club in St. Louis, corr. Mitgliede der
Akademie der Wissenschaften zu Lissabon, d. R. Acad. de Buenas Letras
in Barcelona, des Vereins f. innere Medizin in Berlin, der phys.-mediz.
Gesellschaft in Würzburg, d. Gesellschaft d. Ärzte in Stockholm, d.
k. Gesellschaft d. Ärzte in Konstantinopel, d. Gesellschaft d. Ärzte
in Athen, des Vereins d. Ärzte u. Naturforscher in Jassy, d. k. mediz.
Akademien in Turin, Madrid, Barcelona u. Granada, d. Acad. general de
ciencias in Cordoba.





ZWEI BÄNDE. II. BAND.



ERSTER TEIL.



MIT 3 TAFELN.



[image: Verlags Logo]



STUTTGART.



VERLAG VON FERDINAND ENKE.



1911.


 







Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.





Früher erschien:



Professor Dr. Max Neuburger:



Geschichte der Medizin.



———Zwei Bände.———



I. Band. gr. 8°. 1906. geh. M. 9.—; in Leinw. geb. M. 10.40.





Die historische Entwickelung der experimentellen
Gehirn- und Rückenmarksphysiologie vor Flourens.



8°. 1897. geh. M. 10.—





Die Vorgeschichte der antitoxischen Therapie
der akuten Infektionskrankheiten.



8°. 1901. geh. M. 1.60.





Geschichte der Ohrenheilkunde.



Von



Hofrat Prof. Dr. A. Politzer.



Zwei Bände.



I. Band: Von den ersten Anfängen bis zur Mitte des neunzehnten Jahrhunderts.



Mit 31 Bildnissen auf Tafeln und 19 Textfiguren.


gr. 8°. 1907. geh. M. 20.—; in Leinw. geb. M. 22.—







 


GESCHICHTE DER MEDIZIN.


 



 






GESCHICHTE


DER MEDIZIN





VON



DR. MAX NEUBURGER



a. ö. Professor für Geschichte d. Medizin an der k. k. Universität
in Wien, Mitgliede der kaiserl. Leop. Carol. deutschen Akademie der
Naturforscher, Ehrenmitgliede der R. Accad. di szienze lettere ed arti
in Modena und d. Medical History Club in St. Louis, corr. Mitgliede der
Akademie der Wissenschaften zu Lissabon, d. R. Acad. de Buenas Letras
in Barcelona, des Vereins f. innere Medizin in Berlin, der phys.-mediz.
Gesellschaft in Würzburg, d. Gesellschaft d. Ärzte in Stockholm, d.
k. Gesellschaft d. Ärzte in Konstantinopel, d. Gesellschaft d. Ärzte
in Athen, des Vereins d. Ärzte u. Naturforscher in Jassy, d. k. mediz.
Akademien in Turin, Madrid, Barcelona u. Granada, d. Acad. general de
ciencias in Cordoba.





ZWEI BÄNDE. II. BAND.



ERSTER TEIL.



MIT 3 TAFELN.



[image: Verlags Logo]



STUTTGART.



VERLAG VON FERDINAND ENKE.



1911.


 




 


Das Uebersetzungsrecht für alle Sprachen und Länder vorbehalten.


 

 


Druck der Union Deutsche Verlagsgesellschaft in Stuttgart.


 



 


 


Herrn Professor Dr. M. BENEDIKT



und



Herrn Hofrat Professor Dr. A. POLITZER



widmet diesen Band

in aufrichtiger Verehrung und wärmster Dankbarkeit



der Verfasser.


 




Inhalt.



         




	Die Medizin in der Verfallszeit der Antike.




	
	
	Seite



	Allgemeine Verhältnisse
	3



	Die Literatur
	44



	
	Medizinisches in den Werken der Kirchenväter
	75



	
	Die Medizin im Talmud
	80



	Die Medizin im Mittelalter.



	Zur Einführung
	91



	Die Medizin bei den Byzantinern
	93



	Die medizinische Literatur der Byzantiner
	104



	

Verpflanzung griechischer Medizin nach dem Orient durch syrische Vermittlung
    


	139



	Die Medizin bei den Arabern
	142



	Literarhistorische Uebersicht
	204



	Die Medizin im christlichen Abendlande.



	Zur Vorgeschichte
	233



	Die Medizin im frühen Mittelalter
	241



	

Die Medizin im 11. und 12. Jahrhundert.   Die Blütezeit der Schule von Salerno
    


	279



	

Verpflanzung des Arabismus in die abendländische Medizin
    


	329



	

Die Medizin im 13. Jahrhundert.   Arabismus und Scholastik
    


	338



	Die Medizin im späteren Mittelalter
	414



	Literarhistorische Uebersicht
	482



	



	Register
	522







 


Die Medizin in der Verfallszeit der Antike.



[←]
         

 




Allgemeine Verhältnisse.



[←]
         



In Galen hatte das Wesen der antiken Medizin den vollendetsten
Ausdruck gefunden, aber der große Pergamener war auf der Schwelle
des Untergangs erschienen.



Jäher gewiß, als es der Wirklichkeit entspricht, tritt der Verfall der
Heilwissenschaft in jenen Schriften zu Tage, welche aus den letzten
Jahrhunderten des Altertums auf uns gekommen sind; nur vereinzelt
bringen sie noch Kunde von tatsächlichen Fortschritten, und die besten
unter ihnen zehren von alten Traditionen, ohne sich zu frischer,
lebendiger Forschung zu erheben; ja noch mehr, man empfängt den betrübenden
Eindruck, daß die hippokratische Kunst bloß dahinsiecht und
wenigstens in Westrom von der gröbsten Empirie, von dem absurdesten
Aberglauben in den Hintergrund gedrängt wird.



Der Verfall der Heilkunde war eine Teilerscheinung des großen
Sterbens der Antike, eine Folge des jahrhundertelang währenden Zersetzungsprozesses,
der mit der Auflösung der antiken Weltanschauung
und Kultur, mit der Trennung des hellenisierten Ostens vom Abendlande,
mit dem Sturze des weströmischen Reiches endete. Unter den katastrophalen
Erschütterungen des politischen, sozialen und ethischen Lebens,
auf dem Boden einer Uebergangsepoche, voll innerer und äußerer Zerfahrenheit,
konnte Wissenschaft und Kunst nicht gedeihen — „non habet
locum res pacis temporibus inquietis” —, die Medizin aber wurde
von der allgemeinen Umwälzung schon deshalb ganz besonders in Mitleidenschaft
gezogen, weil ihr ureigenes Gebiet sogar zeitweise als
Schauplatz des Kulturkampfes dienen mußte.



Die Schilderung der Medizin in der Verfallszeit der Antike ist mit
schwer überwindlichen Hindernissen verknüpft wegen der spärlichen
Reste der Fachliteratur, die aus dem allgemeinen Zusammenbruch gerettet
worden sind, und wegen der Mannigfaltigkeit der äußeren Einflüsse,
welche sich teils wirr durchkreuzen, teils seltsam miteinander verketten;
auch finden sich inmitten der Zersetzung gewisse unscheinbare
Keime, die viel später, nach langer Ueberwinterung, für die Neuentfaltung
der Heilkunst bedeutsam werden sollten. Wir müssen uns daher
bescheiden, bloß auf jene Hauptfaktoren aufmerksam zu machen, welche

in besonders auffallender Weise für die Gestaltung der nachgalenischen
Medizin maßgebend gewesen sind.



In der Literatur wird der Verfall der Medizin zwar erst im 3. Jahrhundert
offenkundig, für den weit früher einsetzenden Niedergang bieten
aber vor allem schon die Klagen Galens über die ärztlichen Verhältnisse
seiner Zeit genügenden Anhaltspunkt; mögen sie im einzelnen auch
mancher Korrektur bedürfen, so hat doch die weitere Entwicklung im
großen und ganzen ihre Berechtigung außer Frage gestellt.




Das imposante Lehrsystem Galens täuscht über den im 2. Jahrhundert
bereits eingetretenen Niedergang der Medizin bloß hinweg,
ähnlich wie die Kunstblüte unter Hadrian und die philosophische Strömung
unter den Antoninen eine Wiedergeburt echten Hellenentums vorspiegelt, während
doch die antike Geistesharmonie längst verklungen war. Galen ist eher der Nachhall
einer großen Vergangenheit als der Repräsentant einer Epoche, die seine hohen
Ziele gar nicht mehr zu würdigen vermochte; übrigens selbst an ihm gewahrt man
Züge, welche von der hippokratischen Ursprünglichkeit und Denkfreiheit grell abstechen
und die Alterung der Kultur verraten.



Durch die versuchte Wiederherstellung des Hippokratismus und der anatomisch-physiologischen
Forschung suchte Galen seine ärztlichen Zeitgenossen aus der roh
empirischen Praxis und dem fruchtlosen Sektenstreit emporzuheben, aber sein Bemühen
blieb zu seinen Lebzeiten nahezu unbeachtet und wirkungslos. Dieses mißlungene
Unternehmen bildet ein Analogon zu ähnlichen Erscheinungen auf anderen Kulturgebieten.
Es läßt sich nämlich im 2. Jahrhundert ein allgemeines gewolltes Rückströmen
zur besseren Vergangenheit nachweisen — in der Religion, Kunst, Literatur, Sprache —,
ohne daß aber durch die Anknüpfung an die klassische Antike eine wirkliche Neubelebung
und Fortbildung ihres Ideengehaltes erzielt worden wäre; trotz sorgsamster Pflege
der Künste und Wissenschaften, trotz eifrigster Förderung von seiten der fürstlichen
Mäcenaten (Denkmäler, Bauten, Errichtung von Bildungsanstalten, Bibliotheken etc.)
vermochte diese nicht im Volke wurzelnde, sondern vom Hofe erkünstelte Renaissance
weder tief, noch nachhaltig zu wirken, sie war nicht so sehr eine Wiedergeburt des
echt antiken Wesens als eine virtuose Nachahmung und Kombination der antiken
Formen; scheiternd am Unvermögen der Epoche, führte sie jedenfalls zu keiner Verjüngung
der Schaffenskraft. Zwar äußerten sich Kunst und Wissenschaft in einem
reichen, überraschend vielseitigen Streben, aber es fehlte an bahnbrechenden Geistern,
welche sich über den Eklektizismus zu freier Gestaltung erhoben, und in der kalten
Glätte akademischer Konvention, höfischer, deklamatorischer Gelehrsamkeit verglomm
der Funke des Genies. Wo strenge Methodik die Richtschnur gab, wie in der Astronomie,
konnte ein Ptolemäus erstehen, wo das formale Denken maßgebend ist, wie
in der Jurisprudenz, wurden bedeutende Fortschritte gezeitigt (Julianus, Pomponius,
Gajus, Papinianus), und soweit Vielwisserei, dialektische Gewandtheit, Eloquenz zum
Ziele führen, brachte das Jahrhundert sehr ansehnliche Leistungen hervor, so in der
Grammatik, Lexikographie, Philologie, in der Periegetik (Pausanias), Biographik und
Geschichtsschreibung (Plutarch, Suetonius, Arrian), namentlich aber in der Sophistik
und Rhetorik (Aristides, Fronto); hingegen schlummerte die Dichtkunst, selbst ein
so poetisch veranlagter Geist wie Apulejus wandte sich der Prosa des Romans zu
(Amor und Psyche), und so bewunderungswürdig die Architektur, die Plastik aus
jener Zeit sein mag, an dem Maßstab der klassischen Antike gemessen, sie zeugt
doch eher von glänzender Technik als von originärem Schaffen; die Philosophie verblaßte

zur moralisierenden Lebensweisheit, die Wissenschaft litt unter einer unkritischen
Sammelwut, einer wichtigtuerischen Geschäftigkeit, einer deklamatorischen
Schönrednerei, was die Schriften eines Gellius, Athenaios und Aelian deutlich genug
zeigen.



In Lukian, dem Meister der Satire, belächelt sich das Jahrhundert selbst. Wir
sehen aus seinen unvergänglichen Sittenschilderungen, wie sich unter einer prächtig
schimmernden Oberfläche gleisnerische Tugendheuchelei, hohle Vielwisserei und
rohester Köhlerglaube verbarg. Die lasterhafte, schwindelhafte Hyperkultur des
2. Jahrhunderts war der Vorbote des Verfalls in den kommenden Tagen.





Die Ursachen des Niedergangs der antiken Medizin sind zunächst
in ihrem wissenschaftlichen und praktischen Betriebe zu suchen. Aufgebaut
auf dem Flugsande der Spekulation, ohne die sichere Stütze
exakter Methoden, mußte die antike Forschung unvermeidlich erlahmen,
sowie einmal die philosophischen Leitideen spärlicher zuflossen oder
gänzlich versiegten; in ihren Fortschritten auf die Genialität einzelner
überragender Persönlichkeiten angewiesen, stand die antike Heilkunst
still, wenn die Mittelmäßigkeit das Feld beherrschte. Es fehlte im
Altertum jederzeit an einer rezeptiven Masse, welche die
Kontinuität der Forschung aufrecht erhielt und dasjenige
durch mühsame Einzelarbeit ausbaute, was in den Fundamenten
von den Meistern angelegt worden war. In der Blütezeit
überwanden wohl wahrhaft große, mit hippokratischem Geiste, mit
naturwissenschaftlichem Blicke begabte Aerzte die Schwächen der Methodik,
die Irrwege der Spekulation, aber im Fortgang des Ganzen
machten sich doch auch schon damals die Mängel bemerkbar; es gab wohl
leuchtende Meister, aber nur wenige ihrer würdige Schüler, da die
Mehrzahl sich einfach damit begnügte, einer doktrinären Sekte anzugehören;
darum litt der geschichtliche Verlauf der antiken Medizin beständig
unter stürmischen Schwankungen, darum gab es zwar hoffnungsvolle
Anfänge, aber es fehlte die fortzeugende Kraft für eine systematische
Fortbildung der klinischen Untersuchung, der anatomisch-physiologischen
Forschung. In dem Maße, als sich die hellenische Medizin über das
römische Weltreich verbreitete, ohne auch an innerem Werte ihrer Vertreter
zu gewinnen, in dem Grade, als die von früher überkommenen
Theoreme bei den neuen Erfahrungen (vorher unbekannte Krankheiten,
zahlreiche neue Heilsubstanzen) versagten, mußten die Uebelstände fortwährend
anwachsen, und der Durchschnittsarzt wurde unerbittlich vor das
Dilemma gestellt, entweder einer der Sekten durch dick und dünn zu folgen
oder der planlosen Empirie anheimzufallen, denn es mangelte an
jener Unterrichtsweise, welche nicht nur Traditionen und
Kenntnisse vermittelt, sondern den Jünger zu einer selbständigen,
kritischen Tatsachenbeobachtung anleitet.



Soweit die eigentlich praktische Ausbildung in Betracht kommt, verharrte

der medizinische Unterricht im Grunde auf einer Entwicklungsstufe,
welche den viel einfacheren Verhältnissen des hippokratischen
Zeitalters entsprochen hatte, d. h. die Schüler empfingen in den
Iatreien von ihrem Lehrer poliklinische Unterweisung oder begleiteten
denselben bei seinen Krankenbesuchen. Die medizinischen Hilfswissenschaften
wurden hauptsächlich an den allgemeinen höheren Bildungsanstalten,
welche nach dem Vorbild Alexandrias allmählich entstanden,
gepflegt; doch wurde hierbei der Nachdruck auf die iatrosophistischen
Theoreme gelegt, die nur zu spitzfindigen Diskussionen, zu subtilen dialektischen
Uebungen, selten zu wirklich realen Untersuchungen Anlaß gaben;
übersponnen mit Sophismen, entartete sogar der anatomische Unterricht,
welcher sich lediglich auf Büchergelehrsamkeit oder höchstens Tiersektionen
stützte und unter dem Einfluß der methodischen Schule bloß
auf das notwendigste beschränkt wurde. Eine Organisation der Lehrer
zu einer gemeinsamen planmäßigen Unterrichtstätigkeit scheint an den
Hochschulen nicht bestanden zu haben. Die Ausbildung, welche der
einzelne empfing, hing von sehr verschiedenen Umständen ab, da sie
keiner staatlichen Ueberwachung unterlag; seit dem 3. Jahrhundert läßt
sich zwar ein gewisses Streben nach Verbesserung der Unterrichtsverhältnisse
nicht verkennen, insofern staatlich besoldete Aerzte von Ruf
mit der Unterweisung von Schülern betraut wurden, aber diese Reform
kam viel zu spät, denn der wissenschaftliche Geist war damals schon
im Erlöschen.




Unsere Kenntnisse über das medizinische Unterrichtswesen der Alten sind
höchst lückenhaft, so viel aber steht fest, daß der römische Staat erst in der späten
Kaiserzeit auf dasselbe direkten Einfluß nahm, ohne jedoch jemals die Ausübung der
Praxis von einem bestimmten Befähigungsnachweis abhängig zu machen.



Abgesehen von der privaten Unterweisung durch einzelne Aerzte — einer Sitte,
die sich beständig erhielt — gab es schon früh, soweit hellenischer Einfluß reichte,
im Osten ärztliche Schulen, welche gewöhnlich mit den allgemeinen höheren Bildungsanstalten
verbunden waren. Großen Rufs erfreuten sich z. B. die Schulen von
Alexandria[1], Athen, Antiochia, Berytos. Zu nicht geringem Ansehen gelangten
späterhin auch manche Lehranstalten Galliens, in denen die Medizin gepflegt wurde,
z. B. in Massilia, Burdigala, Lugdunum, Nemausus, Arelate. Was Rom anlangt, so
stand zwar das medizinische Vortragswesen (bisweilen mit Disputationen verbunden)
in Blüte, wir hören auch von öffentlichen Disputationen, doch war Rom weniger eine
Pflegestätte als der große Markt für die Wissenschaft, erst durch Alexander Severus
(225-235 n. Chr.) wurden den Aerzten eigene Hörsäle eingeräumt, in denen besoldete

Lehrer Unterricht zu erteilen hatten. Da die Lehrer an den Hochschulen
wohl vorwiegend gelehrte Theoretiker (Iatrosophisten) waren, welche nach Philosophenart
die Probleme spitzfindig erörterten, so ruhte wahrscheinlich die eigentlich
praktische Ausbildung stets mehr in der Hand jener Aerzte, welche sich mit der
Unterweisung von Schülern abgaben[2].



Infolge der absoluten Lehrfreiheit und der mangelnden staatlichen Aufsicht über
die erlangte Befähigung, herrschten bei denjenigen, die als Aerzte auftraten, die
größten Unterschiede im Wissen und Können; hielt doch der Methodiker Thessalos
sechs Monate zur Erwerbung der medizinischen Kenntnisse für genügend, während
Galen, der eine universelle Bildung des Arztes als Postulat aufstellte, elf Jahre für
das Studium forderte. Somit hing es vom Eifer des einzelnen und von der Art
des Lehrers ab, ob aus dem Jünger ein wirklicher Arzt oder ein unwissender
Scharlatan wurde[3].



Ein wohlgeordneter medizinischer Studiengang begann schon früh (im 14. oder
im 15. Lebensjahre oder noch vorher), er setzte eine allgemeine Vorbildung voraus
(in der fälschlich dem Soranos zugeschriebenen Schrift „in artem medendi isagoge”
werden Grammatik, Literaturkenntnis, Rhetorik, Mathematik und Astronomie gefordert)
und erstreckte sich auf Anatomie, Physiologie, Heilmittellehre, Krankheitslehre
und Therapie. Was den Unterricht in der Anatomie betrifft, so waren
mit demselben im besten Falle Sektionen tierischer Kadaver und Demonstrationen
der äußerlich sichtbaren Teile am Menschen verbunden (vgl. Bd. I, S. 348), vielleicht
dienten auch Zeichnungen dem Lehrzwecke. Unter dem Einflusse der Methodiker
begnügte sich gewiß die Mehrzahl mit der Kenntnis der Benennungen der
Körperteile; die theoretische Erörterung des Nutzens derselben bildete das Um
und Auf des physiologischen Unterrichtes. Besonderen Wert legte man auf gründliche
Unterweisung in der Arzneimittellehre und Arzneibereitung[4] — hier wirkten

kolorierte Kräuterbücher und botanische Exkursionen unterstützend. Galen trat in
verdienstvoller Weise für den Anschauungsunterricht ein und meinte: „Die Jünglinge
müssen die Dinge nicht bloß ein- oder zweimal, sondern oft sehen, denn nur wenn
man sie recht häufig betrachtet, erlangt man eine gründliche Kenntnis derselben.”
Der praktischen Ausbildung am Krankenbette wurde insofern Rechnung getragen,
als manche Aerzte ihre Schüler nicht nur in den Iatreien unterwiesen, sondern sich
von ihnen auch zu den Kranken begleiten ließen, damit sie durch Augenschein und
Untersuchung die pathologischen Erscheinungen studieren und die Behandlungsweise
praktisch erlernen könnten. Philostratus (Vita Apollonii Tyanensis) berichtet uns von
zwei Aerzten, die von mehr als dreißig Jüngern begleitet bei den Patienten erschienen,
und Martial gibt der Klage der Patienten über die Belästigung durch den
Schülerschwarm in folgenden Versen Ausdruck:






„Languebam sed tu comitatus protinus ad me



Venisti centum, Symmache, discipulis.



Centum me tetigere manus Aquilone gelatae



Nec habui febrem, Symmache, nunc habeo.”








Wahrscheinlich ließ man sich die Benützung der Militärlazarette zum Zwecke
der ärztlichen Unterweisung nicht ganz entgehen, auch dürften die Sklaven, welche
auf Wunsch ihrer Herren zu Aerzten herangebildet wurden, in den Valetudinarien
der Großgrundbesitzer praktischen Unterricht empfangen haben. Aber die wichtigste
Pflegestätte des ärztlichen Unterrichts — öffentliche Krankenhäuser — fehlte, und
nur schwachen Ersatz boten die Iatreien, welche bloß vorübergehend zur Aufnahme
und Nachbehandlung von Kranken verwendet wurden. In einem kürzlich veröffentlichten
Papyrus aus nachchristlicher Zeit tadelt es ein Arzt namens Archibios, daß
der chirurgische Unterricht mit theoretischen Untersuchungen beginne, anstatt daß
der Schüler sofort praktisch in den einfachsten Handgriffen ausgebildet werde.





Die Unzulänglichkeit der wissenschaftlichen Grundlagen und der
Untersuchungstechnik, die Mängel des medizinischen Unterrichtswesens
bewirkten es, daß die Qualität des antiken Arztes weit weniger von
der genossenen Ausbildung als von den individuellen Anlagen abhing.
Solange nur wirklich Berufene den ärztlichen Beruf ergriffen, ersetzte
das künstlerische Wirken oft sehr glücklich die Lücken des Wissens, und
die Eigenart der Begabung konnte sich umso freier entwickeln, als sie
durch keine Schablone behindert wurde. Was aber in Althellas die
Blüte der Medizin geradezu beförderte: die absolute Lehr-, Lern-
und Berufsfreiheit gestaltete sich unter den ganz anders beschaffenen
Verhältnissen der römischen Welt zur Quelle des Verfalls der ärztlichen

Praxis, wurde zur Ursache der wissenschaftlichen und ethischen
Depravation.



In Rom konnte ja jeder, der sich dafür ausgab, als Arzt auftreten,
ohne daß die Erfüllung irgendwelcher gesetzlicher Vorschriften die Würdigkeit
verbürgte; die ärztliche Verantwortlichkeit war eine sehr beschränkte.
Wie ein Magnet zog die Hauptstadt immer neue Ankömmlinge
an sich, welche dort ihr Glück zu machen hofften. Im Getümmel des
großstädtischen Lebens, bei der Sucht, in erster Linie dem Publikum
zu gefallen, erlahmte die ehrliche Forschung, die gewissenhafte Praxis,
und der hohe ärztliche Beruf sank zum Gewerbe herab. Der Geschäftsgeist,
die Scharlatanerie, die Reklame fand einen günstigen Boden, nicht
immer siegte der Bessere, sondern öfter jener, der durch Polypharmazie,
neuartige oder geheimnisvolle Heilverfahren zu imponieren verstand,
dessen ethisches Empfinden auch vor bedenklichen Mitteln nicht zurückbebte.
Wenn auch der fanatische Sektenhader und das überwuchernde
Spezialistentum eine Art von Wissenschaftlichkeit noch vorspiegelten,
wenn auch manche Aerzte in öffentlichen Disputationen oder Vorträgen
mit einer nichtigen Gelehrsamkeit prunkten — im Leben entschied ausschließlich
der Erfolg bei der Menge, und immer mehr verschwand die
Grenzlinie zwischen dem echten Heilkünstler und dem Pfuscher.



Der ärztliche Stand war aus Elementen zusammengesetzt, welche
die größten Verschiedenheiten in Bezug auf Herkunft, Erziehung und
Wissen darboten, und von denen nicht wenige den Beruf nicht so sehr
aus Liebe zur Kunst als aus schnöder Geldgier erwählt hatten. Dem
wirklichen Praktiker durften sogar dilettantische Medikaster und betrügerische
Kurpfuscher als gesetzlich gleichberechtigte Konkurrenten gegenübertreten,
und allmählich wurde der Einfluß der Laien nicht nur
maßgebend für das Ansehen, das der Heilkünstler genoß, sondern auch
für den ganzen praktischen Betrieb der Medizin, für das Heilverfahren
selbst. Nur die Chirurgie blieb als unantastbares Gebiet der fortgeschrittenen
Technik diesem Einfluß entzogen.




Die ungleichmäßige Ausbildung, der Mangel eines staatlichen Prüfungswesens
und die nur sehr beschränkte ärztliche Verantwortlichkeit[5] brachten
es mit sich, daß die Aerzteschaft im römischen Reiche ein sehr buntes Bild zeigte.
Selten wohl war der Stand mit Halbgebildeten, ganz Unberufenen und bewußten
Betrügern in solchem Maße überfüllt wie damals. Neben dem gediegenen Praktiker,
dem gewandten Chirurgen, glänzte der „Iatrosophist”, der seine Zuhörer mit gelehrt
klingendem Wortschwall überschüttete, ohne eine einfache Krankheit behandeln
zu können, und wie stets in Zeiten der Hyperkultur artete das Spezialistentum
in lächerlichster Weise aus. Nicht genug, daß in Rom die interne Medizin von

der Chirurgie getrennt war[6] — die Vertreter beider Fächer standen miteinander
im besten Einvernehmen und riefen einander zu Konsilien —, es gab Augenärzte,
Ohrenärzte, Zahnärzte, Bruchärzte, Steinoperateure, Frauenärzte, Hautärzte etc.
Gewiß lag der Grund dieses Spezialistentums weit seltener in wirklich hervorragenden
Leistungen als in dem Umstande, daß seine Träger bloß auf einem engbegrenzten
Gebiete der Heilkunde in kürzester Zeit die dürftigsten praktischen Fertigkeiten erworben
hatten. Nach Art echter Scharlatane gaben sich manche Spezialisten nur
mit der Behandlung einzelner Leiden, z. B. der Wassersucht ab oder sie verwendeten
nur eine einzige therapeutische Methode gegen alle möglichen Affektionen, z. B.
Wasserbehandlung[7], Massage, Gymnastik, Wein-, Milch-, Kräuterkuren etc.
Galen zählt diese Spielarten des Spezialistentums auf, aber daß es schon zur Zeit
Martials nicht besser war, beweist eines seiner Epigramme, wo es heißt: „Cascellius
zieht kranke Zähne aus oder ergänzt sie, Hyginus brennt die den Augen schädlichen
Wimperhaare weg, Fannius beseitigt das triefende Zäpfchen, ohne zu schneiden,
Eros entfernt die Brandmarken aus der Haut der Sklaven, Hermes gilt als der beste
Arzt für Bruchschäden.” Am zahlreichsten und angesehensten unter den Spezialisten
waren die Augenärzte, von denen zwar manche diesen Namen mit vollem Rechte
trugen[8], viele aber sich nur einseitig mit der Behandlung des Trachoms, mit dem
Starstechen etc. abgaben oder bloß einen schwunghaften Handel mit allerlei Kollyrien[9]
und Augenwässern trieben. Die Trennung in medici ocularii und chirurgi

ocularii war allgemein, doch vereinigte sich die operative und medikamentöse Behandlungsweise
bisweilen in einer Hand. Die Geburtshilfe war, abgesehen von besonders
schwierigen Fällen, Sache der Hebammen, deren zum Teil bei den Aerzten
erworbene Ausbildung auf bemerkenswerter Stufe stand; es kann aber nicht verwundern,
daß die Hebammen bei dem Ansehen[10] und Vertrauen, das sie genossen,
ihre Kunst auch auf die Nachbargebiete (Frauenleiden, Kinderkrankheiten), ja zuweilen
selbst auf die ganze Heilkunde ausdehnten; die Aerztinnen (medicae, ἰατρίναι),
von denen wir hören, dürften überhaupt größtenteils aus dem Hebammenstande hervorgegangen
sein. Diese verschiedenen Aerztegruppen, welche ohnedies schon an
einem Ueberfluß von Mitgliedern litten und sehr viele minderwertige oder gar anrüchige
Elemente unter sich bargen, hatten noch den Konkurrenzkampf mit Astrologen[11],
Wundertätern, Exorzisten, oder mit Kurpfuschern niedriger Sorte
zu führen, welch letztere sich namentlich aus den Arzneikleinhändlern rekrutierten[12].



Schwer fällt es auch ins Gewicht, daß die Aerzte Roms sehr verschiedenen
sozialen Schichten angehörten, was natürlich nicht ohne Einfluß auf das Ausmaß
der Durchschnittsbildung und auf die Standesethik bleiben konnte. Nicht bloß,
daß sich unter den zahlreichen Griechen und Orientalen[13], welche als Aerzte in der

Weltstadt ihr Glück machten, Abenteurer bedenklichster Sorte befanden, nicht bloß,
daß Leute von geringem Bildungsgrade, ehemalige Handwerker, ihr vermeintliches
Talent entdeckten und ihr Gewerbe mit dem lockenden Berufe des Heilkünstlers vertauschten[14]
— eine Menge von Aerzten entstammte dem Sklavenstande (servi
medici und liberti medici)[15]. Viele derselben eigneten sich aber gewiß auch ihrer
ganzen Ausbildung nach eher zu Heilgehilfen als zu Vertretern echten Arzttums.
Die, wie bei vielen anderen Berufen, auch bei den Aerzten der Kaiserzeit bestehenden
Genossenschaftsverbände, die „Collegia medicorum”, scheinen für die Hebung des
Standes wenig geleistet zu haben[16].



Eine Remedur erfuhr die schädliche Gleichstellung des wirklichen Arztes mit
dem Pfuscher erst allmählich in dem Maße, als die Verleihung besonderer staatlicher
Vorrechte und namentlich die Anstellung im öffentlichen Sanitätsdienste
die Handhabe dazu bot, die minderwertigen Elemente gebührend
zurückzuweisen. Die üblen Erfahrungen, die man hie und da zweifellos machte,
spiegeln sich in den Gesetzesbestimmungen der späteren Kaiserzeit deutlich ab.
Nachdem Julius Cäsar allen Aerzten das Bürgerrecht erteilt hatte, und dieselben
durch die Verfügungen des Augustus, Vespasian, Trajan, namentlich aber durch die
Gunst Hadrians, schließlich die volle Immunität (Befreiung von Abgaben, von der
Uebernahme gewisser Aemter etc.) erlangt hatten, erfolgte schon unter Antoninus Pius
eine bedeutsame Einschränkung der Vorrechte. Dieser Kaiser verfügte nämlich, daß die
Immunität in vollem Umfange nur einer bestimmten Zahl von Aerzten zukommen solle,
so zwar, daß in jeder Stadt, je nach ihrer Größe, nur fünf, sieben, höchstens zehn das
Vorrecht genießen durften, womit aber gewisse Verpflichtungen verbunden waren. Um

dem wahren Verdienste den Weg zu bahnen, legte dann Alexander Severus das Recht
der Immunitätsverleihung in die Hand der stimmberechtigten Bürger und Grundbesitzer,
„ut certi de probitate morum et peritia artis eligant ipsi, quibus se liberosque
in aegritudine corporum committant”, und wenn er in der Sorge um den Unterricht
Aerzten Besoldungen für den unentgeltlichen Unterricht armer, freigeborener Jünglinge
aussetzte, so sind unter den „medici” sicher nur jene zu verstehen, welche ihr
Anrecht schon durch geleistete Dienste (hauptsächlich wohl im öffentlichen Sanitätswesen)
erwiesen hatten. Einen Lichtpunkt in der Zeit des erstarkten Aberglaubens
bildet es auch, daß, dank dem aufgeklärten Ulpian, die Zauberärzte und Dämonenbeschwörer
im Gegensatz zur Volksmeinung wenigstens von der Gesetzgebung nicht
als wirkliche Aerzte betrachtet und daher von der „extraordinaria cognitio” (Vergünstigung,
die Honorarklagen vor den Praeses provinciae zu bringen) ausgeschlossen
wurden. Unter den Berechtigten sind die Aerzte mit Einschluß der Spezialisten
und die Hebammen aufgezählt, dann aber heißt es: „Nec tamen si incantavit,
si imprecatus est, si, ut vulgari verbo impostorum utar, exorcizavit. Non sunt ista
medicinae genera, tametsi sint, qui hos sibi profuisse cum praedicatione affirment.”
— Die bei den Griechen schon von alters her bestehende Institution der
Gemeindeärzte[17] bürgerte sich auch im römischen Reiche ein, und jedenfalls seit
dem 2. Jahrhundert besaßen wohl die meisten Städte besoldete Aerzte, welche die
ärmeren Bürger unentgeltlich oder gegen geringes Honorar behandelten; seit der
Zeit Valentinians I., durch welchen das Gemeindearztwesen fester gestaltet wurde,
führen sie in den Gesetzesvorschriften den Titel „Archiatri populares” — im
Gegensatze zu den Hofärzten, den „Archiatri palatini”[18]. Außer den Stadtärzten

gab es noch eine ganze Reihe von Aerzten, welche in öffentlichen Diensten
standen, so die medici ludi gladiatorii, welche die Gesundheit der Gladiatoren
und ihr diätetisches Regime zu überwachen hatten, die medici ludi bestiarii,
welche bei den Tierkämpfen anwesend waren und für die Verwundeten Sorge trugen,
die Aerzte für das Personal des summum choragium (d. h. für die bei den
dramatischen Schauspielen Beschäftigten ═ Theaterärzte), für das Personal der
öffentlichen Gärten, der Bibliotheken (medici a bibliothecis) u. a. Außerdem
waren bei den meisten Berufsgenossenschaften, den Kollegien, besoldete Vereinsärzte
angestellt, ebenso hatten die Vestallinnen eigene Aerzte. Seit Augustus wurde auch
das Heer mit Aerzten versehen und zwar jede Truppengattung. Die Aerzte der
Legionen und der prätorischen Kohorten mußten römische Bürger sein, während bei
den „Cohortae vigiles” (Polizeiwache) und den Hilfstruppen auch liberti oder peregrini
angestellt sein konnten. Die Militärärzte[19] besaßen den Rang von Unteroffizieren.
Die verwundeten und kranken Soldaten wurden in Zelten und Lazaretten
(Valetudinaria) behandelt.



Was die Honorarverhältnisse anlangt, so herrschten im einzelnen die größten
Unterschiede, je nach dem Ruf, welchen der Arzt genoß, je nach der sozialen Schichte,
in der er wirkte. Während zahlreiche Aerzte, namentlich solche, die Armenpraxis
übten, zeitlebens arm blieben, und der Durchschnittsarzt durch die große Konkurrenz
zu sehr geringen Honorarforderungen gezwungen wurde (in der älteren Zeit betrug
das Honorar für einen Besuch einen Nummus) — hören wir von einzelnen Glücklichen,
die als Leibärzte, Konsiliarärzte oder Spezialisten unglaubliche Summen erwarben.
Beispielsweise sei nur angeführt, daß die Leibärzte Quintus Stertinius und
C. Stertinius Xenophon 30 Millionen Sesterzen hinterließen, oder daß der Legat
Manilius Cornutus für die Behandlung eines Hautleidens 200000 Sesterzen bezahlte.



Die große Konkurrenz im Verein mit der geringen Verantwortlichkeit des Berufes
züchtete begreiflicherweise eine Scharlatanerie, der sich selbst die ehrenwertesten
Mitglieder des Standes im Kampfe ums Dasein nicht gänzlich zu entziehen
vermochten, und wir sehen in jenen Zeiten alle Formen der Reklame vertreten, von
der theatralischen Ausführung der Operationen vor einer Menge von Zuschauern
und der Abhaltung populärer Vorträge herab bis zur marktschreierischen Anpreisung
von Heilmitteln (namentlich Geheimmitteln)[20], ja bis zum Hereinrufen der Patienten

in die ärztlichen Buden; gerade die Unwissendsten staffierten ihre Lokale am glänzendsten
aus (mit elfenbeinernen Büchsen, silbernen Schröpfköpfen, Messern mit
vergoldeten Griffen), um sich einen möglichst großen Nimbus zu geben. Der Unfug,
bei den unbedeutendsten Fällen wichtig zu tun, sofort beim Eintritt ins Krankenzimmer
eine überflüssige Geschäftigkeit zu entfalten, die Kollegen herabzusetzen,
um das eigene Wissen vor dem Publikum in das hellste Licht zu setzen, war sehr
verbreitet, und manche Aerzte erniedrigten den ganzen Stand durch Streitigkeiten
unter sich, durch rohes Benehmen oder aber durch sklavische Kriecherei und schmähliches
Entgegenkommen für jede Laune der (reichen) Kranken.



Der Niedergang des ärztlichen Standes weckte den Spott der Satiriker und die
Verachtung gelehrter Nichtärzte[21], ja aus seiner Mitte selbst erhoben sich schwere
Anklagen[22], und wenn auch gewiß manches übertrieben oder zu sehr generalisiert
ist, wenn sich auch vieles durch die Sitten der entarteten Zeitepoche entschuldigen
läßt — das Uebel saß tief, entwurzelte das Vertrauen zur Berufsmedizin
und förderte das Emporkommen der Volksmedizin, wie die Folgezeit
lehrt.






Es verdient besondere Beachtung, daß der Niedergang der wissenschaftlichen
Medizin gerade in jener Epoche eintrat, in der das Interesse
der Laien für die Heilkunde den Kulminationspunkt erreichte,
und die regste Anteilnahme an medizinischen Fragen in allen Schichten
der Gesellschaft zu finden war.




Kenntnis der Heilkunde verlangte schon Varro von den Gebildeten. Gellius (vgl.
Bd. I, S. 310) sagt, daß es nicht bloß für den Arzt, sondern für jeden selbständigen
Menschen, der eine gute Erziehung genossen habe, eine Schande sei, wenn er nicht
über die Dinge, die den menschlichen Körper betreffen, Bescheid wisse und die
Mittel kenne, welche zur Erhaltung der Gesundheit dienen. Nach Plutarch solle
jeder seinen Puls kennen und jeder müsse wissen, was ihm schädlich oder nützlich
sei. Athenaios empfahl geradezu, die Medizin zum Gegenstand des allgemeinen
Unterrichts zu machen, da in jedem Berufe eine Kenntnis der Heilkunde nötig wäre
und jeder Mensch auch Arzt sein müßte.





Begreiflicherweise kam das Interesse der Laien vorzugsweise in der
Medikamentensucht zum Ausdruck. Diese beförderte den Empirismus
aufs kräftigste, denn die Aerzte, buhlend um die Gunst der Reichen,
warfen nur allzubald die hippokratischen Grundsätze über Bord. Während
Pathologie und Diagnostik immer mehr vernachlässigt wurden,
richtete man auf die Bezugsquelle, die komplizierte Komposition, die
gefällige Ausstattung der Arzneien das Hauptaugenmerk, und die
Rezeptbücher erlangten die hervorragendste Stelle in der
ärztlichen Literatur. Nicht der wirkliche medizinische Wert, sondern
die fremdländische Herkunft, die Kostspieligkeit, die Seltenheit gab
den Ausschlag für den Rang, welchen das Heilmittel im Heilschatze
einnahm. Gegen eine solche Art von medizinischer Praxis, welche nur
dem Luxus der Reichen angemessen war, erhob sich natürlich alsbald
das Streben, einfache leicht zu beschaffende Hausmittel einzuführen, und
in dem Verhältnis, als das Vertrauen zur offiziellen Medizin sank, gelangte
die lang zurückgedrängte Volksmedizin nach und nach auch in
den höheren Schichten zu erneutem Ansehen.



So wie sich damals die verschiedenartigsten Religionsvorstellungen
der gräko-italischen und orientalischen Kultur zu einem Ganzen mengten,
erwuchs auch die Volksmedizin zu einem synkretistischen Gemisch der
einheimischen und der viel zahlreicheren Heilgebräuche des Ostens,
welche in überquellender Fülle durch Sklaven, Soldaten, Handwerker,
Kaufleute, Quacksalber überall hin verbreitet wurden und zum großen Teile
aus der uralten babylonisch-ägyptischen Priestermedizin herstammten.
Eine literarische Sammelstätte fand die bunt zusammengesetzte Volksmedizin
zuerst in der „Naturgeschichte” des älteren Plinius, jenes grimmigen
Aerztefeindes, welcher den mit Aberglauben dicht durchsetzten
Empirismus geradezu als eine notwendige Ergänzung der oft versagenden
„medicina clinice” betrachtete und diese Anschauung umso siegesgewisser

aussprechen durfte, als das Wesen der wissenschaftlichen Heilkunde in
Rom stets etwas Fremdartiges, Unverstandenes geblieben war und wie
etwas Divinatorisches angestaunt wurde.



Von verhängnisvoller Bedeutung aber wurde es, daß
sogar ärztliche Autoren dem volksmedizinischen Aberglauben
in der Fachliteratur einen ungebührlich großen
Platz einräumten und ihn dadurch mit ihrer wissenschaftlichen
Autorität deckten, wie schon Scribonius Largus, welcher in seinem
Rezeptbuche manche abenteuerliche Volksmittel ernsthaft anriet, oder
Archigenes, der bei gewissen Krankheiten die Anwendung von
Amuletten empfahl[23]. Was der freigesinnte Geist des hippokratischen
Zeitalters für immer ausgejätet zu haben schien, das Unkraut des medizinischen
Mystizismus, schoß wieder mächtig empor und begann das edle
Saatgut der Aufklärung zu überwuchern, da die in der Kaiserzeit besonders
blühende Schule der Empiriker jedwedem angeblichen Heilmittel
kritiklos Eingang gewährte[24].



Namentlich die spätrömische medizinische Literatur überlieferte, soweit
sie Selbständigkeit besitzt, volksmedizinische Gebräuche mit einer
Sorgfalt, welche wohl einer besseren Sache würdig gewesen wäre. Umso
erfreulicher ist es daher, daß doch auch den düstersten Zeiten Vertreter
der nüchternen, wissenschaftlichen Heilkunde niemals gänzlich fehlten,
und mag auch das beste, was sie leisteten, selten in neuen Errungenschaften,
zumeist bloß in der Erhaltung der antiken Tradition bestanden
haben, — allzu niedrig darf man ihre Leistung nicht einschätzen, wenn
man sich nur einigermaßen in das Milieu versetzt, in welchem die Aerzte
am Ausgang des Altertums zu wirken gezwungen waren!



Dieses Milieu charakterisierte sich unter anderem durch einen ausgesprochenen
Hang zur magischen und priesterlichen Heilkunst.



Es wäre ein gewaltiger Irrtum, wollte man glauben, daß die rationelle
Heilkunde die priesterliche und die magische Medizin jemals zum Verschwinden
gebracht hätte, wie es die ärztliche Literatur der hellenischen
Blütezeit vortäuscht — der aus grauer Vergangenheit fortgepflanzte
naive Empirismus der Volkstradition, nicht minder die medizinische
Thaumaturgie, sie konnten stets auf Anhänger zählen, da die wahre
Kultur doch immer nur eine recht dünne Schichte bildet und die Kluft

zwischen Gelehrten und Volk im Altertum noch größer war als in der
Gegenwart. Während aber in Althellas ein Aristophanes den Wunderbetrieb
der Asklepiostempel auf offener Bühne verhöhnen durfte, weil
bloß die niedere Menge mit ganzem Herzen dem Aberglauben anhing,
war schon in der Epoche der Diadochen der Widerstand der Gebildeten
merklich erlahmt, um schließlich während der römischen Kaiserzeit völlig
zu versiegen. Stand anfangs die stärker suggestiv wirkende Wundermedizin
des Orients im Vordergrunde, so trieb doch die Zeitströmung
allmählich auch den einheimischen Mystizismus an die Oberfläche und
brachte namentlich den früher belächelten, von den höheren Schichten
gemiedenen Tempelspuk der Asklepieien zu ungeahnt großem Ansehen
in allen Kreisen. Die unter den traurigen allgemeinen Verhältnissen
beständig anwachsende Sehnsucht nach Heil, gepaart mit einer seltsamen
Stimmung fürs Wunderbare, konzentrierte schließlich das religiöse
Empfinden in ganz besonderem Grade auf Asklepios und erwartete von
ihm Erlösung nicht nur von den körperlichen, sondern auch von allen
sonstigen Uebeln.




Der medizinische Wunderglaube erlangte in der römischen Kaiserzeit geradezu
kolossale Dimensionen, hauptsächlich unter dem Einflusse orientalischer Magier,
Zauberer, Priester, Exorzisten[25], welche die im Volke stets wurzelnde dämonistische
Krankheitsauffassung nährten und verbreiteten. Späterhin gegen den Unfug erlassene
Gesetzesbestimmungen (Caracalla, Diokletian, christliche Kaiser) vermochten die
Hochflut des Aberglaubens nicht einzudämmen.



Die Hauptmittel der magischen Therapie waren Zauberformeln (Besprechen,
Beschwören), Amulette, mystische Prozeduren und Sympathiemittel. Was die Zaubersprüche
anlangt, so erfreuten sich neben gewissen altehrwürdigen einheimischen Formeln[26]

solche des höchsten Ansehens, welche orientalische (ägyptische, babylonische,
persische) Worte enthielten, ihnen wurde eine ganz besondere magische, dämonenbezwingende
Kraft beigemessen[27]. Die Amulette wurden aus pflanzlichen, tierischen
Stoffen, aus Steinen (z. B. Jaspis als geburtsförderndes Amulett) oder Metallen (in
Form von Täfelchen, Ringen, Nägeln) verfertigt und zumeist am Halse oder an
einem Arme getragen; eine beliebte Abart bestand aus einem Stückchen Pergament
oder einem Täfelchen, auf welchem magische Zeichen, Sprüche, Zauberworte etc. angebracht
waren. Magische Prozeduren nahm man bei der Anwendung von Heilmitteln,
ja sogar beim Ausgraben von Heilpflanzen vor (Hersagen von magischen Worten,
Dämonenanrufungen, Libationen, Räucherungen). Von „Sympathiemitteln” bringt
uns Plinius und die aus ihm schöpfende spätlateinische medizinische Literatur ungemein
viele Beispiele. Wie stark der Glaube an ihre Wirkung selbst unter Gelehrten
verbreitet war, geht unter anderem aus dem „Lügenfreund” des geistvollen
Lukian hervor[28].



Auch der Kult der Heilgötter erhob sich zu neuem Leben. Zwar standen
Asklepios, Isis und Serapis im Vordergrunde, doch hatte fast jedes Land, jede
Provinz eine eigene heilbringende Schutzgottheit oder einen wundertätigen Heros[29],
und getragen von der mächtigen religiösen Strömung vollzogen kraft göttlicher Inspiration
auch auserwählte Sterbliche Wunderheilungen[30].



Den Heilgöttern wurden neue Tempel in Menge errichtet[31], Scharen von Heilbedürftigen

wallfahrteten dahin, und niemals genoß die Inkubation solches Ansehen
wie in der Kaiserzeit; dies gilt namentlich von den Traumorakeln des Asklepios[32].



Das berühmteste Heiligtum des Asklepios war in der Kaiserzeit dasjenige von
Pergamos. Den Asklepieien widmeten hervorragende Autoren, wie Strabon und
Pausanias, eingehende Beschreibungen. Während noch Cicero den Ausspruch tat:
medicina sublata, tollitur omnis auctoritas somniorum, leitete man jetzt alle Errungenschaften
der wissenschaftlichen Heilkunde mit Vorliebe aus den Votivtafeln der Tempelmedizin
her. Was den Kurbetrieb in den Asklepieien betrifft, so spielten in vielen
Fällen die hygienisch-diätetisch-medikamentösen Maßnahmen[33], sei es, daß sie die
Vorkur bildeten oder durch die Inkubation inspiriert wurden, eine sehr bedeutende
Rolle (die Patienten hatten bisweilen beim Erwachen eine ärztliche Verordnung,
Rezept u. dergl. in der Hand); aber selbst dann, wenn bloß der Tempelmystizismus in
Form absurder Vorschriften zur Geltung kam, konnte bei der außerordentlichen
Suggestibilität der Menge oft schon vermöge der Einbildungskraft ein psychotherapeutischer
Effekt erzielt werden, und manches spricht dafür, daß man auf die geistige
Individualität des Kranken oft Rücksicht nahm. Auch ganz prosaisch klingende
ärztliche Verordnungen oder sinnlich faßbare Vorgänge erschütterten den Glauben
an eine übernatürliche Wunderkraft nicht im geringsten, weil man sich an Asklepios
eben als wirklichen Heilkünstler wandte und daher alles als göttlich inspiriert ansah.
Jedenfalls fügten sich die Patienten, wie Galen richtig bemerkt, viel williger,
als wenn dasselbe Mittel außerhalb des Tempels von einem Arzte verordnet
wurde. Die Aerzte scheinen zur Priesterschaft in guten Beziehungen gestanden zu

haben, sie empfahlen unter Umständen wohl selbst dem Kranken, den Heilgott um
Traumeingebungen anzuflehen und führten zuweilen dessen Befehle aus. Es läge
nahe, darin ein Stück ärztlicher Politik, ein Durchblicken des wahren Sachverhalts
zu vermuten, aber die Sprache, die ein sonst so skeptischer Denker, wie Galen, über
die Wundertaten des Asklepios führt (vgl. Bd. I, S. 356), gibt einer solchen Annahme
keine Stütze, erzählt uns doch der Pergamener ganz treuherzig mehrere angebliche
Wunder des Heilgotts[34]. Wenn aber ein Galen so dachte oder doch so schrieb,
kann es uns nicht mehr befremden, daß nichtärztliche Autoren dieser Epoche die
absurdesten Fabeln aus den Asklepiostempeln für bare Münzen nahmen, z. B. Aelian[35].
Ein krasses Beispiel der Leichtgläubigkeit, ja geradezu einer schwärmerischen Hingabe
an den Asklepiosglauben, liefert der Rhetor Aristides[36], dessen „heilige
Reden” allerdings auf ein stark neuropathisches Wesen deuten.



Mit welchem Erfolg unter solchen Umständen auf die Leichtgläubigkeit der
Masse von schlauen Betrügern spekuliert werden konnte, beweist die von Lukian so
plastisch geschilderte Abenteurerlaufbahn des Lügenpropheten Alexandros von
Abonuteichos (105-175), welcher sich für einen direkten Abgesandten des Asklepios

ausgab und nach mancherlei Wundererscheinungen dem Gotte in seiner Vaterstadt
eine, bald von zahllosen Gläubigen besuchte, Orakelstätte errichtete; hier sprach der
Heilgott selbst, durch den Mund einer Schlange, und die Fragenden empfingen die
Antworten auf versiegelten Schreibtafeln. Umgeben von einem Stab geschickter
Helfershelfer und im Bunde mit der benachbarten Priesterschaft, verstand es der
Scharlatan, seine Täuschung mehr als 20 Jahre hindurch aufrecht zu erhalten, nicht
nur unter dem Volke, sondern auch in den vornehmsten Kreisen begeisterte Anhänger
zu gewinnen und aus seinem großangelegten Unternehmen bis zu seinem Tode regelmäßige
reiche Einnahmen zu ziehen. Ganz besonders kam dem Betrüger die Kleinmütigkeit
zu gute, welche während der Antoninischen Pest um sich griff, und die er
klug auszunützen wußte; herumwandernde Emissäre steigerten noch überall die Furcht
vor den kommenden Ereignissen, um die Amulette Alexanders vorteilhaft verkaufen
zu können, und fast über jeder Haustüre las man einen von ihm in alle Länder geschickten
albernen Vers, welcher lautete: „Phöbus, dess' Haar ungeschoren, vertreibt
das Gewölke der Krankheit.”





Am mächtigsten entfaltete sich die Giftblüte des medizinischen Mystizismus
stets in jenen traurigen Zeiten, in denen verheerende Seuchen,
aller menschlichen Vorkehrungen, aller ärztlichen Hilfe spottend, ihre
Opfer forderten und weithin Angst und Entsetzen, Jammer und Elend
trugen. In der Nacht der Verzweiflung lockt dann unwiderstehlich, als
einziger Hoffnungsschimmer, das Irrlicht der übernatürlichen Mittel.



Das römische Reich wurde in der Zeitperiode von 170-270 n. Chr.
von schweren und langandauernden Epidemien heimgesucht (Pest des
Antonin, Pest des Cyprian), wobei noch überdies ungewöhnliche
Naturerscheinungen (Ueberschwemmungen, Erdbeben, Vulkanausbrüche,
Kometen) die durch mörderische Kriege und Hungersnot hart mitgenommene
Bevölkerung in größten Schrecken versetzten. Kann es
unter solchen Umständen verwundern, wenn man gegen die maßlosen
Leiden nur noch von höheren, überirdischen Gewalten Rettung erhoffte,
wenn die Heilkunst beinahe den Händen der Aerzte entglitt, um
dafür von Beschwörern, Zauberern, Priestern aufgegriffen zu
werden?



Aber so bedeutungsvoll diese äußeren Ereignisse gewesen, so setzten
sie doch, um zur vollen Wirkung gelangen zu können, bereits eine tiefwurzelnde
Empfänglichkeit für medizinische Wunder voraus, und namentlich
die überraschend große Leichtgläubigkeit in den gebildeten Kreisen
bliebe unverständlich, wenn nicht der allgemein und lange vorher verbreitete,
alle Gebiete beherrschende Wunderglaube, die mächtig anschwellende
religiöse Bewegung, die mystische Richtung der
Philosophie den Schlüssel zur Erklärung bieten würde.



Das römische Volk war bekanntlich von Hause aus ganz besonders
abergläubisch, die Griechen gerieten seit ihrer innigen Berührung mit
dem Orient immer tiefer in die Netze des Wunderglaubens. Während
sich in der klassischen Epoche wenigstens die geistige Elite gegenüber

den Auswüchsen der Volksreligion und der morgenländischen Phantasie
kühl ablehnend verhielt, macht sich seit dem Ausgang des 1. Jahrhunderts
in der hellenisch-römischen Literatur eine bedeutende Wandlung bemerkbar,
und wir gewahren zu unserer Ueberraschung, daß nicht bloß
die wissenschaftlich dilettierende vornehme Welt[37], sondern sogar die
gelehrtesten, geistvollsten Männer, allerdings in verschiedenem Grade,
den abenteuerlichsten Wundergeschichten über merkwürdige Naturereignisse,
Vorzeichen, Traumeingebungen[38], Prophezeiungen, Sterndeuterei,
Zauberhandlungen, Gespenstererscheinungen etc. Glauben schenken und
Dinge verteidigen, deren Unmöglichkeit sofort in die Augen springt.
Wir wollen uns gar nicht auf die Uebertreibungen des Lukian stützen
— es sei nur darauf verwiesen, daß in den wertvollen Schriften eines
Pausanias, Sueton, Cassius Dio u. a. überzeugungsvoll von Prodigien
und Geisterscheinungen gesprochen wird, daß die „Attischen Nächte”
des Gellius, die „Geschichte der Tiere” des Aelian, die „Tischgespräche”
des Plutarch, die alexandrinischen Mirabiliensammlungen von den lächerlichsten
Wundermären geradezu strotzen, ohne daß die Erzähler auch
nur leise Zweifel darüber hegen.



Aberglauben ist aber ein relativer Begriff, der den Gegensatz zur
herrschenden Naturanschauung in sich schließt. Bei unserem Urteil
über den Wunderglauben der alten Autoren dürfen wir daher keinesfalls
den Maßstab der modernen Naturauffassung anlegen, welche auf der
Voraussetzung eines unabänderlichen mechanischen Kausalnexus beruht,
sondern wir müssen berücksichtigen, daß der antike Mensch
die Möglichkeit des unmittelbaren Eingreifens überirdischer
Gewalten nicht ausschloß und überall geheimnisvolle,
nicht näher ergründbare Wechselbeziehungen der
Dinge (Lehre von der Sympathie) annahm. Was uns als undenkbarer
Bruch der Naturordnung erscheint, war der Mehrzahl der

antiken Denker bloß ein ungewöhnliches Phänomen. So konnte es
kommen, daß selbst ein Mann wie Plinius, welcher der Volksreligion
ganz ferne stand und Gott mit der Natur identifizierte, eine Unzahl von
Dingen anführt, die wir von unserem Standpunkte in den Bereich des
tollsten Aberglaubens verweisen, ohne daß wir deshalb streng genommen
berechtigt sind, den von unstillbarem Wissenstrieb beseelten Römer, im
Sinne seiner Zeit, abergläubisch zu nennen. Tadelnswert bleibt nur
jene Art der antiken Naturforschung, welche ohne wirkliche Nachprüfung
einfach all dasjenige als erwiesen betrachtete, was eine größere
Zahl von Beobachtern durch naive Sinneseindrücke angeblich erfahren
haben wollte. Da mit durchaus mangelhaften Kriterien der Wahrheit
gearbeitet wurde, konnte freilich auf die Dauer der Irrweg ins Gestrüpp
des Volksglaubens und der Mystik nicht vermieden werden!




Trotzdem im Altertum einzelne Gebiete der Naturwissenschaft (Astronomie, Optik,
Mechanik) in mathematischem Geiste bearbeitet, trotzdem von hervorragenden
Denkern mechanische Grundgesetze klar formuliert wurden, stützte sich doch die
Naturauffassung im großen und ganzen nur zum geringsten Teile auf wirklich deutlich
erfaßte mechanische Begriffe[39]. Den schärfsten Ausdruck findet diese Tatsache darin,
daß ganze Reihen von Naturvorgängen auf das Walten der Sympathie resp.
Antipathie zurückgeführt wurden, d. h. auf eine nicht weiter erklärbare
Wechselbeziehung der Dinge im Kosmos. Die Lehre von der συμπάθεια τῶν ὅλων
wuchs aus der Beobachtung reeller Fernwirkungen (z. B. Einfluß des
Mondes auf Ebbe und Flut, Zusammenhang des Aufgangs und Untergangs gewisser
Gestirne mit atmosphärischen Veränderungen) oder mechanisch nicht verständlicher
Phänomene (z. B. Anziehung des Eisens durch den Magnet) hervor und
nahm allmählich die Stelle eines obersten Naturgesetzes ein, unter dem die
mannigfachsten Erscheinungen zusammengefaßt werden konnten. War es schon von
Nachteil, daß diese Lehre den Kausaltrieb durch den Hinweis auf die Unerforschlichkeit
der zu Grunde liegenden Naturkraft einschläferte, so wurde es geradezu verhängnisvoll,
daß sie durch Hypostasierung einer unbegrenzten Möglichkeit geheimer
Zusammenhänge jede kritische Untersuchung der angeblichen Fakten einfach lähmte.
Im magischen Dämmerlichte einer okkulten Wechselbeziehung der Naturkörper
konnten nicht bloß die absurdesten Gelehrtenmärchen (z. B. die Fabel vom Schildfisch
Echeneis, der Schiffe aufhalten könne) glaubhaft erscheinen, sondern auch alle
Formen der Mantik, Magie und Wundermedizin gerechtfertigt werden[40].




Sympathie und Antipathie (Zuneigung und Abneigung, Liebe und Haß ═
Anthropomorphismen für Anziehung und Abstoßung, fördernde
oder hemmende Wirkung) erscheinen wenn auch nicht dem Worte, so doch
dem Wesen nach als kosmische Triebkräfte in der althellenischen Naturphilosophie
(Heraklit, Empedokles); von späteren gebraucht zuerst in ausgedehnterer Weise
Theophrast das Wort Sympathie im Sinne einer geheimnisvollen Naturwirkung,
z. B. wenn er vom Treiben der Pflanzen zu einer bestimmten Jahreszeit, von der
Farbenanpassung gewisser Tiere an die Umgebung, von der Koinzidenz der Rebenblüte
und der Weingärung etc. spricht. Bei den Hippokratikern hat der Begriff
„Sympathie” — anknüpfend an die Beobachtung am Krankenbette — die Bedeutung
von Wechselbeziehung der Körperteile zueinander, und bei ihnen entwickelt sich
daraus der Begriff des Organismus, d. h. eines solchen Körpers, dessen einzelne Teile
gegenseitig von einander affiziert werden (De alimento, 23: Ξύῤῥοια μία, ξύμπνοια μία, ξυμπαθέα πάντα).
Gerade an den Begriff des Organismus, mit dem Charakteristikum
des durchgängigen Zusammenhangs aller seiner Teile, knüpften die Stoiker an, und
ihnen vornehmlich ist der Ausbau der Lehre von der συμπάθεια τῶν ὅλων zuzuschreiben.
Die stoische Metaphysik (vgl. Bd. I, S. 328) erforderte nämlich den
Beweis, daß die Welt ein ζῷον, ein Organismus sei; ein solcher Beweis konnte aber
nur erbracht werden, wenn man den gesetzmäßigen Zusammenhang gewisser Erscheinungen,
das Zusammentreffen gewisser Vorgänge aufdeckte. Die bekannten
kosmisch-tellurischen Parallelerscheinungen (Sonnenstand — Klima — Jahreszeit —
Vegetation, Mondeinfluß — Meeresbewegung u. a.) waren wohl rationelle Argumente,
welche die Sympathie im Kosmos wahrscheinlich machten; um aber die Lehre zur
Evidenz zu erheben, bedurfte es eines viel umfangreicheren Materials, das damals
freilich nur auf Kosten der Rationalität, durch kritiklose Anerkennung angeblich
gemachter Beobachtungen aufgebracht werden konnte. Das Kriterium der
Wahrheit suchten die Stoiker ohnedies — zum Schaden der strengen
Wissenschaft — in den κοιναὶ ἔννοιαι, in der consentiens hominum
auctoritas, wodurch jede „Erfahrung” beweiskräftig erschien,
wenn sie nur von vielen Menschen übereinstimmend gemacht
worden war.



Durch Anerkennung solcher unkritischer Beobachtungen ließ sich aber nicht nur
der theoretische Gedanke der organischen Einheit der Welt illustrieren, sondern
unter der vorausgesetzten geheimnisvollen, alles vermögenden Naturkraft „Sympathie”
war es ein leichtes, die praktische Tendenz der stoischen Schule zu verwirklichen:
die künstliche Rationalisierung des Irrationellen, die sozusagen
naturwissenschaftliche Rechtfertigung des Volksglaubens[41] an die Mantik[42], an die
Traumdeutung, an die Wundermittel.



Wichtig ist es, daß die Stoiker, wenigstens der älteren Zeit, unter Sympathie
das naturgemäße Zusammentreffen gewisser Vorgänge verstanden wissen wollten.

Aehnlich den Priestern der orientalischen Völker, deren Korrespondenzlehre (vgl.
Bd. I, S. 22) sich mit der συμπάθεια τῶν ὁλων in praxi deckt, legten auch die stoischen
Philosophen reiche Sammlungen von Aufzeichnungen über mannigfache Beobachtungen
an (über wunderbare Heilwirkungen durch Besprechung oder Amulette, über
erfüllte Träume und Orakel), wobei sie leichtgläubig hinnahmen, was nur einigermaßen
für die συμπάθεια φύσεως ═ cognatio naturae zu sprechen schien. Wie viel
unklare oder ganz falsche „Erfahrungen” solcherart in die „Naturforschung” eingeschmuggelt
wurden, wie auch der tollste Aberglaube in ein pseudowissenschaftliches
Gewand gekleidet worden ist — ersieht man aus der antiken Literatur, die
sich auf stoische Memorabiliensammlungen oder pseudonyme alexandrinische Machwerke
stützte. Von Schriften, die ausschließlich von der Sympathie handeln, kommt
in Betracht z. B. das Fragment des Pseudodemokrit (zusammen mit der Schrift des
Nepualios, ed. W. Gemoll, Gymnasialprogr. 1884), die dem Zoroaster zugeschriebene
Sammlung von Sympathien und Antipathien (bildet das 15. Kapitel der Geoponika
des Cassianus Bassus), die Schrift des Aelius Promotus φυσικὰ καὶ ἀντιπαθητίκα u. a.
Außerdem aber handeln manche philosophische, naturwissenschaftliche, medizinische
und landwirtschaftliche Werke davon. Unter denselben hat die Naturgeschichte
des Plinius wegen ihres fortdauernden Einflusses die größte Bedeutung. In dieser
wimmelt es geradezu von „Sympathien” aller Art, namentlich vom 20. Buche angefangen.
Durch Sympathie oder Antipathie werden von Plinius die Wirkungen der
Gestirne (auf die Atmosphäre, die Erde und die Organismen), die Wechselbeziehungen
zwischen Tieren und Pflanzen, die Anziehung des Eisens durch den Magnet, die Wirkung
der elektrischen Schläge des Zitterrochens und zahllose andere Erscheinungen erklärt,
welche damals einer naturwissenschaftlichen Analyse unzugänglich waren oder in den
Bereich der Suggestion oder des Aberglaubens gehören; dahin zählen auch alle Arten
der magischen Heilkunde, wie das Besprechen, gewisse symbolische Heilgebräuche,
die Schutzwirkung der Amulette, die Heilkraft der Steine, Kräuter oder gewisser
animalischer Volksmittel. Fehlte es auch später — wie man z. B. aus Plutarch ersehen
kann — nicht an Versuchen, manchen durch die Sympathielehre eingeschmuggelten
Aberglauben auszuscheiden, oder statt der geheimen Naturkraft mehr sinnliche
Entstehungsgründe (z. B. materielle Ausströmungen, ἀπορροαί) aufzusuchen — die
überwiegende Mehrzahl unklarer Fakten oder superstitiöser Dinge wurde doch ohne
kritische Nachprüfung fürderhin festgehalten, und durchseucht vom Begriffe der
Sympathie, büßte die Naturbetrachtung nahezu gänzlich das Vermögen ein, Tatsächliches
von den Gebilden der Einbildungskraft scheiden zu können.



Die Stoiker hatten, wie oben schon hervorgehoben wurde, unter Sympathie ursprünglich
den naturgemäßen Zusammenhang der Dinge verstanden. Da sie und ihre
Nachfolger aber in praxi unter diesem Begriff immer mehr für das rationelle Denken
unverständliche, das menschliche Fassungsvermögen übersteigende Erscheinungen
subsumierten, so wurde „Sympathie” allmählich identisch mit geheimer, unerforschlicher
Naturkraft und das Sympathetische deckte sich nahezu mit dem Magischen.
Die ganze Verworrenheit der Naturanschauung kommt darin zum
Ausdruck, daß das Wort physicum in der Medizin allmählich den
Sinn des Sympathetischen, Magischen, im Gegensatz zum wissenschaftlich
Erklärbaren erhält, daß man unter φυσικά nicht die
rationellen Heilmittel, sondern gerade umgekehrt die Wundermittel
verstand! Die Entstehung dieses Widersinnes zeigt sich bei Plinius, der seine
Aufzählung von Wundermitteln damit begründet, quoniam in his naturam
esse apparet (wobei eben an eine geheime, rationell nicht bestimmbare Naturwirkung
gedacht ist), und diese angewendet wissen will, wo die Heilmittel der wissenschaftlichen

Medizin (also die natürlichen Mittel in unserem Sinne) im Stiche lassen. So
sagt er (XXX, 98): in quartanis medicina clinica propemodum nihil pollet. Quamobrem
plura eorum remedia (Wundermittel) ponemus, primumque ea quae adalligari jubent
(Amulette). Ebenso gebraucht Aelius Promotus das Wort φυσικά im Gegensatz
zu den Mitteln der rationellen Medizin; am Schlusse des Vorworts zu seinem Werke
über Heilmittel Δυναμερόν (C. G. Kühn in Additamenta ad Fabricii elenchum medicorum
vet. I, Leipzig 1826) kündigt er als zweiten Teil seines Heilmittelbuches eine
Sammlung von Mitteln an, welche φυσικῶς καὶ ἀφράστω τινὶ αἰτίᾳ καὶ δύναμει wirken,
d. h. Wundermittel.



So brachte es die Wandlung des Begriffes Sympathie mit sich, daß
man endlich den ganzen Naturzusammenhang, die συμπάθεια τῶν ὁλων
als magischen (nicht durch physikalische Zwischenursachen bedingten)
betrachtete, womit jede eigentliche Naturforschung aufgehoben
war. Dieses Endglied einer unheilvollen Entwicklungskette repräsentiert die
Naturbetrachtung des Neuplatonismus, in welcher die Grenze zwischen dem
Natürlichen und dem Magischen ganz verschwindet.





Der Wunderglaube der alternden römisch-hellenischen Welt ist der
beste Gradmesser für die intensive religiöse Bewegung, welche am Ausgang
des ersten nachchristlichen Jahrhunderts erwachte und, genährt
aus den Adern orientalischen Geistes, in der Folgezeit stetig anwuchs,
um schließlich dem Christentum den Weg zu ebnen.



In der großen, über das Irdische hinausschweifenden, Sehnsucht floß
Mannigfaches seltsam zusammen: die in den Tiefen der Urzeit wurzelnde
metaphysische Volksempfindung und die in ihrem Bewußtsein geknickte
philosophische Abstraktion, der von den staatlichen und sozialen Verhältnissen
unbefriedigte, in ethischen Strebungen aufgehende Individualismus
und der nach mystischer Offenbarung lechzende Erkenntnisdrang.




Wie die medizinische Literatur der klassischen Antike den kontinuierlichen Fortbestand
der Volksmedizin verschleiert, so erweckt auch das Schrifttum des letzten
vorchristlichen und des ersten nachchristlichen Jahrhunderts beinahe den Anschein,
als ob weite Schichten des Volkes von religiöser Indifferenz oder gar Unglauben ergriffen
gewesen wären; die erhaltenen Denkmalinschriften verraten aber durchaus
nichts von einer Auflösung des alten Götterglaubens. Freilich war die Religion
Latiums wenig geeignet, heiße Inbrunst zu erwecken, und das Ansehen des griechischen
Orakelwesens litt eine Zeitlang dadurch, daß sich die römische Suprematie auch
in der Bevorzugung ihres nationalen Kults äußerte. In den Kreisen der Gebildeten
machten sich wohl pantheistische, monotheistische und selbst atheistische Strömungen
geltend, welche aber nur ausnahmsweise — wie bei Lucretius — zu einem wirklichen
Haß gegen den herkömmlichen Götterglauben führten. Man brachte für die Erhaltung
desselben wenigstens politische Gründe in Anschlag, wenn die rationalistischen
Versuche, die Mythologie vor der Vernunft zu rechtfertigen (Stoiker), fehlschlugen.
Unleugbar ist es aber anderseits, daß sich seit dem Ende des ersten nachchristlichen
Jahrhunderts eine unvergleichlich regere religiöse Bewegung verfolgen läßt, welche
nicht allein den Polytheismus verjüngte, sondern demselben auch unter den Gebildeten
eine stark anwachsende und überzeugte Anhängerschaft erwarb.



In der Blütezeit des klassischen Altertums bildeten Volkstum und Staatswesen
mit der Religion ein einheitliches Ganzes, in welchem das Individuum freudig

aufging. Die römische Universalmonarchie mit ihren kosmopolitischen und kulturnivellierenden
Konsequenzen führte hingegen zur Lostrennung der Politik und der
Religion von einem spezifischen Volkstum. Da die unterworfenen Völker im Staatsleben
für die zertrümmerte Nationalität keine Entschädigung fanden, so wurde
namentlich im Osten die Religion zur Haupttriebkraft der Massen. In dem Grade,
als der Despotismus die Kräfteentfaltung des Individuums nach außen lähmte, die
düsteren politischen und sozialen Verhältnisse die antike Weltfreudigkeit in Weltschmerz
verwandelten und der Zügellosigkeit der Sitten moralischer Ekel folgte, entwickelte
sich ein reicheres, aber disharmonisches Innenleben, eine asketische, weltflüchtige
Sehnsucht nach rettender Ueberzeugung, nach überirdischer Hilfe, ein
fieberhaftes Tasten nach höherer, geheimnisvoller Befriedigung des Gemütes. Unter
dem Eindruck der Danaidenarbeit, in welcher sich die philosophische Abstraktion
verbrauchte, warf sich auch ein beträchtlicher Teil der Gebildeten in die Arme der
Religion, ja sogar der pietistischen Schwärmerei. Halb aus wirklicher Hingebung,
halb aus politischen Gründen förderte der kaiserliche Hof (namentlich seit Trajan)
die Wiedererweckung und Neuausgestaltung des Kults, der ganz besonders unter
dem Einflusse orientalischer Vorbilder immer pomphafter wurde. Der Mangel an
einer geschlossenen Dogmatik verlieh dem gräko-italischen Polytheismus eine enorme
Expansivität und ermöglichte eine tolerante Aufnahme fremder Götter und Kulte,
die allerdings eine Umwandlung im Sinne hellenisch-römischen Schönheitsgefühls erlitten.
So konnte es kommen, daß im flutenden Völkerverkehre des Weltreichs
ägyptisch-asiatische Gottheiten auf dem Boden des Abendlandes Fuß faßten — Priester,
Kaufleute, barbarische Krieger wirkten als Missionäre — daß in Nord und Süd Anbeter
der Isis und des Osiris, des Baal, der Astarte, des Mithras zu finden waren.
Die unverständlichen Zeremonien, die seltsamen Symbole, der sinnliche Pomp der
orientalischen Kulte, aber auch ihre unverrückbar, an religiöse Lehren gebundenen
Gesetze der Sittlichkeit entsprachen so ganz der gesteigerten religiösen Stimmung
des Zeitalters, welches gerade hinter dem Fremdartigen tiefe Geheimnisse suchte, in
Sühnungen, Mysterien, Askese und Ekstase volle Befriedigung fand. Eine mächtige
Stütze erhielten die fremden Kulte[43] besonders seitdem Nichtrömer, sogar Orientalen
den Kaiserthron bestiegen. Indirekt beförderte auch das mächtig um sich greifende
junge Christentum eine Zeitlang die Regeneration des Polytheismus, sei es, daß es
durch die innige Gläubigkeit und den Opfermut seiner Anhänger ein leuchtendes
Vorbild für wahre Religiosität hinstellte, sei es, daß es bei den Heiden eine Opposition
hervorrief, die sich in der Durchgeistigung und ethischen Vertiefung des alten
Götterglaubens kundgab.





Mit ihrer heißen Sehnsucht nach übersinnlicher Erleuchtung, mit
ihrem tiefempfundenen Erlösungsbedürfnis, durchflutete die religiöse Stimmung
immer mehr auch die philosophische Spekulation, deren Vernunftstolz
und selbstgenügsame Lebensweisheit ohnedies durch die rastlose
Minierarbeit zersetzender Skepsis schon längst untergraben war.



Einem ihrem innersten Wesen fremden Ziele zustrebend, suchte jetzt
die Philosophie aus den buntgemischten Formen des Götterglaubens und
den monotheistischen Ahnungen der großen griechischen Denker durch

läuternde Synthese eine wissenschaftliche Religion zu bilden, für die
Erlösungsbedürftigen eine befriedigende Heilslehre zu schaffen. Vom
Sensualismus und Rationalismus durch Skepsis zur Mystik
— damit ist die Bahn bezeichnet, welche der Griechengeist durchmaß,
um nach vielhundertjährigem Ringen schließlich in der Phantastik des
Neuplatonismus zu verklingen. Es war ein Sterben in Schönheit,
aber doch ein Sterben, welches das Endglied einer bewundernswerten,
vielgestaltigen und tiefgründigen Denkentwicklung wieder an die urzeitlichen
Regungen theosophischen Naturgefühls anschloß.



Die im Neuplatonismus zu stande gekommene Verschmelzung von religiöser
Mystik und philosophischer Spekulation ist der letzte Ring einer
weit zurückreichenden Kette, welche im schroffen Dualismus, in der
transzendenten Ideenwelt Platos verankert lag. Vorbereitend wirkten
namentlich die dem Volksglauben entgegenkommende allegorische Mythendeutung,
die krasse Teleologie und die ethisierende Tendenz der stoischen
Schule[44], begünstigend die Erkenntniskritik der Skeptiker[45].
Den Anknüpfungspunkt bildeten die orphisch-pythagoräischen
Mysterien[46], die mannigfachsten Einschläge lieferten die ägyptisch-vorderasiatischen
Religionssysteme und Geheimlehren,
die philosophische Form entstammte der Platonik. Gleichsam wie
noch unvollkommene Vorschöpfungen nehmen sich jene beiden religiös-philosophischen
Richtungen aus, welche um die Wende unserer Zeitrechnung

im Knotenpunkte aller Denk- und Glaubensformen, in Alexandria,
entstanden: der Neupythagoräismus, welcher dämonistische mit
monotheistischen Vorstellungen verband, den Kult veredelte, zur Askese,
zum Offenbarungsglauben hinneigte[47] und — die, in Philon gipfelnde,
jüdisch-alexandrinische Religionsphilosophie[48]. Wie ihre
beiden Abkömmlinge, so nahm auch die eklektische Platonik selbst
(Plutarch, Apulejus u. a.) im 1. und 2. Jahrhundert eine religiöse Färbung
an, welche in der Apologetik des alten Glaubens deutlich genug hervortrat[49].
Im Ringen mit dem jungen Christentum, das parallel laufend im Gnostizismus
seine erste, die Patristik vorbereitende philosophische Konstruktion
empfangen hatte, entstand sodann im 3. Jahrhundert das abschließende
System des Neuplatonismus, welcher durch seinen dynamischen Pantheismus,
durch seine Emanationslehre eine reinere Gotteserkenntnis, eine
Versöhnung zwischen Vernunft und Glauben herbeiführen wollte und besonders
begnadeten Naturen über den Rationalismus hinaus durch stufenförmige
Abkehr von der Sinnlichkeit, asketische Läuterung, mystisches

Versenken, eine unmittelbare Anschauung des Göttlichen in Aussicht
stellte. Liegt beim Stifter des Neuplatonismus, Plotin (204-270), der
Schwerpunkt noch in der Wissenschaft, bildete das neuplatonische System
bei seinem Schüler Porphyrios nur ein Zugeständnis an die überlieferte
Glaubensform, so verwandelte es sich im 4. und 5. Jahrhundert
unter den Händen des Iamblichos und Proklos geradezu in eine
spekulative Theologie, welche in scholastischer Art alle Auswüchse der
schwärmerischen Religiosität und des absurden Aberglaubens verteidigte.



Im Nebel einer sinneverleugnenden Mystik, im Taumel der Allegorien,
trieb die Philosophie einer durchaus magischen, jeder echten Forschung
entrückten Naturauffassung zu, welche in allen Geschehnissen
und Erscheinungen geheimnisvolle Beziehungen (Sympathie —
Antipathie) witterte. Hatte die naturphilosophische Spekulation einst
befruchtend auf die exakten Fächer gewirkt, so hemmte sie jetzt eher
die Naturwissenschaft und beförderte dagegen den Okkultismus in einem
erstaunlich hohen Grade. Wohl war schon vorher die hellenisch-römische
Welt mit den Geheimlehren Aegyptens und Babylons, Persiens
und Indiens, Syriens und Judäas überschwemmt worden, eine pseudowissenschaftliche
Stütze empfingen dieselben aber erst durch den Neuplatonismus,
welcher scheinbar das Irrationelle rationalisierte. Ueppiger
denn je schoß in Alexandria, wo aller Mystizismus zusammenströmte, die
Literatur der Astrologie, Alchemie, der Magie (auch der medizinischen),
der verschiedenen Formen der Mantik (z. B. Oneiromantie,
Chiromantie) empor. Die hellenische Aufklärung, welche in
der Blütezeit sieghaft aus dem Kampfe mit orientalischer
Mystik hervorgegangen war, streckte die Waffen. Den gesunden
Kern, welchen manche der Geheimwissenschaften in sich bargen,
aus seiner Hülle zu lösen, dazu reichte die Kraft der dem Untergang
geweihten antiken Welt nicht mehr aus.




Die alexandrinische geheimwissenschaftliche Literatur verknüpfte ägyptisch-orientalische
Ueberlieferungen mit griechischer Mystik. Der Abfassungszeit nach gehören
die erhaltenen Schriften zumeist der römischen Kaiserzeit an. Um den Nimbus zu
erhöhen, wurden die okkultistischen Machwerke auf die ehrwürdigen Weisen des
Morgenlands (z. B. Zoroaster) oder Griechenlands (z. B. Orpheus, Demokrit) zurückgeführt,
und tatsächlich dürften oft ältere Schriften als Vorlage benützt worden sein,
wie ja der Ideengehalt zum großen Teile jedenfalls aus frühen Epochen stammt.
Eine ganze große Gruppe der theosophisch-magisch — astrologisch-alchemistischen
Schriften leitete sich von dem fabelhaften „Hermes Trismegistos” her; von diesen
sind noch manche, aus dem 2. oder 3. Jahrhundert, teils im Original, teils in lateinischer
oder arabischer Uebersetzung vorhanden[50].




Die aus mesopotamisch-ägyptischer Priesterweisheit entsprossene Astrologie fand
schon in den letzten vorchristlichen Jahrhunderten in Alexandria erneute Pflege
und wurde durch „Chaldäer” auch nach Rom verpflanzt — der ältere Cato verbot
bereits seinem Wirtschaftsinspektor, die Sterndeuter zu Rat zu ziehen. Auf alexandrinischem
Boden entstand eine umfangreiche apokryphische Literatur, welche mit
Vorliebe auf ägyptische Quellen (Petosiris, Leibarzt des Königs von Saïs,
Nechepso, 7. Jahrhundert v. Chr.) oder auf berühmte griechische Philosophen
(Demokrit) zurückgeführt wurde. Unter den Römern traten zuerst Tarutius Firmanus
und Nigidius Figulus als Astrologen hervor, und vergeblich erschöpfte Cicero (de
divinatione) seine Gegenargumente, um dem Umsichgreifen des Glaubens an die
Sterndeuterei Einhalt zu tun — leisteten doch die stoischen Philosophen großen
Vorschub. Die astrologischen Vorhersagungen bezogen sich auf allgemeine Verhältnisse
oder auf das Geschick des einzelnen Individuums; dieser letztere Teil der
Kunst, γενεθλιαλογία genannt, basierte auf der Bestimmung der Konstellation im
Augenblicke der Geburt (Horoskop, Nativität). Ihre höchste praktische Bedeutung
erlangte die antike Astrologie während der Herrschaft der römischen Kaiser, von
denen die meisten übrigens selbst dem Glauben an die Sterndeuterei anhingen und
sich von ihren Hofastrologen bei ihren Regierungshandlungen stark beeinflussen
ließen, so Augustus, Tiberius, Nero, Otho, Vespasian, Titus, Domitian, Hadrian,
Septimius Severus, Caracalla, Alexander Severus. Letzterer ging sogar so weit,
daß er den Lehrern der Astrologie die Errichtung öffentlicher Hörsäle in Rom
gestattete und ihnen Jahresgehalte anwies. Mit der weiten Verbreitung und der
Intensität des Aberglaubens steht es in gar keinem Widerspruch, daß die „Chaldäer”
zu wiederholten Malen aus Rom durch Senatsbeschlüsse oder auf kaiserlichen Befehl
verbannt wurden — dies geschah wegen ihrer häufigen und gefährlichen politischen
Machinationen — denn gerade durch die gelegentlichen Verfolgungen (unter
Tiberius, Claudius, Vitellius, Diocletian, Constantius) erstarkte der Wahn umso mehr.
Die wenigen, welche die Afterwissenschaft verlachten oder bekämpften (Horaz,
Plinius, Juvenal, Favorinus, Sextus Empiricus, der Philosoph Alexander von Aphrodisias),
vermochten gegen ein Vorurteil nicht aufzukommen, das alle Schichten der
Gesellschaft ergriffen hatte. In jeder Lebenslage befragte man den Sterndeuter,
mochte es sich um das Schicksal des neugeborenen Kindes oder um eine zu erwartende
Erbschaft, um den Ausgang eines wichtigen Unternehmens, um den Ausfall
der Ernte oder um die Wetteraussichten handeln. Wie tief der Aberglaube wurzelte,
davon bringen die Satiren Juvenals, die Schilderungen des Ammianus Marcellinus und
des Augustinus, welch letzterer sich selbst in seiner Jugend eifrigst mit der Astrologie
beschäftigte, Kunde. Wie früher die Stoiker, so versuchten am Ausgang der Antike
die Neuplatoniker eine philosophische Begründung, und wenn sich begreiflicherweise
auch die Kirche ablehnend verhielt (Tertullian, Origines, Augustinus), so verbanden
doch einige christliche Sekten, wie z. B. die Priscillianisten, ihre theologischen Spekulationen
mit der Astrologie — ein Beweis für das Ansehen derselben! Was die
Literatur anlangt, so haben sich aus der römischen die astronomisch-astrologische
Dichtung des Manilius (zur Zeit des Augustus)[51] und die Libri matheseos octo des

Firmicus Maternus (4. Jahrhundert) erhalten; letztere geben eine erschöpfende Darstellung
der antiken Astrologie. Eine viel größere Zahl einschlägiger Schriften (auch
Lehrgedichte) ist aus der alexandrinischen Literatur auf uns gekommen (vgl. den seit
1898 erscheinenden Catalogus codicum astrologorum graecorum von Cumont, Bruxellis
in aedibus Henrici Lamertin); am berühmtesten sind zwei unter dem Namen des
Klaudios Ptolemaios gehende Werke: τετράβιβλος σύνταξις πρὸς Σύρον ἀδελφόν
═ Opus quadripartitum Ptolemaei und der höchst wahrscheinlich
unechte Καρπός ═ Centiloquium (100 kurze Sentenzen).



Die Astrologie war der wichtigste Teil der „Naturalis theologia”, sie schlang
sich um alle Zweige der Naturwissenschaft, und so wie sich eine Astrozoologie, Astrobotanik,
Astromineralogie entwickelte, so machte sich auch das Streben geltend,
die medizinische Prognostik und Therapie (Sammeln der Pflanzen unter
ihren Tierkreiszeichen, Berücksichtigung der Gestirnstellung beim Eingeben gewisser
Heilmittel etc.) mit der Astrologie wieder in Zusammenhang zu bringen.
Von einschlägigen Schriften wären besonders zu nennen: die Ἰατρομαθηματικά des
Hermes Trismegistos und die dem Ptolemaios wohl fälschlich zugesprochene
Schrift καρπός (in der τετράβιβλος finden sich nur Hinweise und allgemeine Kapitel).
Die Vertreter der Medicina astrologica wurden schon in Alexandrien Ἰατρομαθηματικοί
genannt. Zur Bestimmung der Prognose dienten mehr oder minder
komplizierte Zahlentafeln, z. B. die κύκλοι (Zirkel) des Petosiris, die σφαῖρα
Δημοκρίτου, das Instrument des Hermes Trismegistos, wobei bei der Vorhersage
des Krankheitsausgangs außer der Konstellation auch der Zahlenwert der Buchstaben
des Namens des Patienten in Rechnung gezogen wurde. Der schärfste Gegner
der medizinischen Astrologie war Sextus Empiricus, welcher gegen die verderbliche
Richtung im 5. Buche seines Werkes πρὸς μαθηματικούς (ed. Bekker, Berlin 1842) ankämpfte.
Galen neigte — im Gegensatz zu Hippokrates — zu astrologischen
Lehren (vgl. Bd. I, S. 384), wie sich aus dem 3. Buche seiner Schrift
περὶ κρισἰμων ἡμερων ergibt, und gerade seine Autorität hat hierdurch
der späteren Machtstellung der Astrologie in der Medizin vorgearbeitet[52].
In dem oben angeführten Katalog griechischer astrologischer Handschriften
von Cumont kommen ungefähr 30 iatromathematische Traktate vor. Vgl. Bouché-Leclercq,
Astrologie grecque, Paris 1899, A. Dietrich, Papyrus magica Musei Lugd.
Batav., Leipzig 1888, M. Berthelot, Introduction à l'étude de la chimie des anciens etc.,
Paris 1889, Rieß, E., Nechepsonis et Petosiridis fragmenta magica, Bonn 1889,
K. Sudhoff, Iatromathematiker, Breslau 1902.



Die ältesten Spuren der Alchemie führen nach Aegypten[53], dem Lande, wo
einerseits die Geheimwissenschaften zu Hause sind und anderseits die Metallurgie
besonders früh zu einer ansehnlichen Entwicklung kam. Der Gedanke, edle Substanzen
(Gold, Silber, Edelsteine) aus unedlen zu erzeugen, keimte ursprünglich aus
der Praxis, aus irrig gedeuteten Erfahrungen hervor, zu denen sich erst sekundär
die alchemistische Doktrin gesellte. Man sah z. B., daß sich die Farbe des Kupfers

durch angemessene Behandlung (mit zinkhältigen Substanzen) in Goldgelb und mit
anderen (arsenhältigen) in Silberweiß überführen ließ, daß Bleierze (von deren Silbergehalt
man nichts wußte) beim Erhitzen eine geringe Menge Silber als Rückstand
geben, daß bei der Herstellung von Glas edelsteinähnliche Fabrikate erhalten werden
u. s. w. Da man solche Erfahrungen zufällig machte und nicht klar erkannte, auf
was es bei den chemischen Prozessen eigentlich ankommt, die dargestellten Substanzen
aber der Farbe nach den Edelmetallen oder Edelsteinen, wenn auch unvollkommen,
glichen — so glaubte man, daß es möglich wäre, die Metalle zu veredeln, d. h. Gold
und Silber zu erzeugen. Die ägyptischen Priester zeichneten ihre Beobachtungen
in ihren Geheimbüchern auf, was darin seinen Ausdruck fand, daß die Alchemie
auf Dudith ═ Hermes Trismegistos zurückgeführt wurde (daher hermetische
Kunst), die Entstehung der rätselvollen Phänomene selbst leitete man von dem
Eingreifen dämonischer Gewalten und später von dem Einfluß der Planeten auf
bestimmte Metalle ab; aus diesem Grunde finden sich in den ältesten alchemistischen
Werken neben den chemischen Rezepten immer auch magische Beschwörungsformeln,
und ebenso entstammt der astrologischen Vorstellung in letzter Linie der eigentümliche
Gebrauch, jedes Metall durch das Zeichen eines Planeten zu bezeichnen. Weil
man in der Farbengebung ursprünglich das wichtigste Ziel des Prozesses erblickte,
so handeln die ältesten alchemistischen Schriften von der „Färbung” der Metalle
und Steine (noch in spätester Zeit hieß die Substanz, welche fermentartig die Metallveredlung
herbeiführen sollte, Tinktur ═ Stein der Weisen ═ Elixir). Die Griechen
nahmen die alchemistische Praxis, die sie auf ägyptischem Boden kennen lernten,
als Tatsache hin, suchten aber, fern vom Dämonismus, nach rationellen Erklärungsgründen.
Die alchemistische Praxis schien ihnen im Grunde nur jene Idee zu bestätigen,
welche ohnedies von den Naturphilosophen ausgesprochen worden war:
die Lehre von der Umwandlungsfähigkeit der Elemente. Aristoteles mit seiner
energetischen Naturauffassung, mit seinen steten Hinweisen auf den
Uebergang des Potentiellen ins Aktuelle, hatte übrigens die überkommenen
naturphilosophischen Ideen in einer Weise ausgebaut, daß sie
von den griechischen Alchemisten geradezu als oberste Leitsätze ihrer
Doktrin benützt werden konnten. — Von der alchemistischen Praxis während
der römischen Kaiserzeit bringen uns Kunde: der Papyrus von Leyden (stammt aus
dem 3. Jahrhundert n. Chr., wurde in Theben gefunden, besteht aus ägyptischen,
griechischen und zweisprachigen Handschriften), ferner eine Reihe von griechischen
Schriften (vgl. Berthelot Ruelle, Collection des anciens alchymistes grecs, Paris 1889).
Als Autoren der alexandrinischen alchemistischen Schriften wurden entweder der
fabelhafte Hermes Trismegistos oder berühmte griechische Naturphilosophen in
Anspruch genommen, namentlich Demokrit, unter dessen Namen das Buch Φυσικὰ
καὶ Μυστικὰ ging (ein Fragment davon, sowie eine lateinische Uebersetzung ist noch
vorhanden). Zosimos von Panopolis (3. Jahrhundert n. Chr.) nimmt in den von
seinen zahlreichen alchemistischen Werken erhaltenen Bruchstücken häufig Bezug
auf die genannte pseudodemokritische Schrift, Synesios von Ptolemais (4. Jahrhundert
n. Chr.) machte sie zum Gegenstand eines Kommentars, den wir noch besitzen.
Erwähnenswert ist auch der alchemistische Schriftsteller Olympiodoros (Anfang
des 5. Jahrhunderts). Der religiöse Symbolismus durchsetzte allmählich auch
die alchemistische Praxis (Aineas von Gaza: Metallverwandlung ═ Auferstehung).



Reichsten Einblick in die medizinische Magie dieses Zeitalters gewähren
besonders: die Zauberpapyri (vgl. Parthey, Pap. Berolin., Sitzungsber. der Berl.
Akad. 1865; Wessely, Griech. Zauberpap. von Paris u. London, Denkschr. d. Wiener
Akad. 1888 u. 1894; Leemans, Pap. gr. Mus. Lugd. Batav., Leyden 1885; Dieterich,

Pap. magica Mus. Lugd., Leipzig 1888); die Lithica des Orpheus (rez. Abel, Berlin
1881; übers. von Seidenadel, Gymn. Progr., Bruchsal 1876), das Steinbuch des
Damigeron (nur lat. erh. in der Ausg. d. Lithica von Abel), die Kyraniden
(Mysteria physico-medica, Francof. 1681; engl. Uebers. The magic of Kirani etc.,
London 1667). Die Lithica des Orpheus wurden wahrscheinlich erst im 4. Jahrhundert
n. Chr. verfaßt, sie bestehen aus 768 Versen, in denen Orpheus den Priamiden
Theiodamas über die wunderbare Heilkraft der Steine belehrt. Das nur lateinisch
auf uns gekommene Steinbuch des Damigeron rührt in dieser Fassung aus
dem 5. Jahrhundert her, während seine verlorene griechische Vorlage vielleicht dem
1. oder 2. Jahrhundert angehörte; in 50 Kapiteln werden die Wirkungen der Edel- und
Halbedelsteine geschildert (Amulette und interne Anwendung der gepulverten Substanzen).
Die Kyraniden (lateinische Uebersetzung des Raimundus Lullus im
13. Jahrhundert auf Grund zweier griechischen Handschriften) bestehen aus 4 Büchern,
von denen jedoch nur das erste echt ist. In der ersten Kyranis werden in 24 Kapiteln
unter den 24 Buchstaben des griechischen Alphabets je eine Pflanze, ein Vogel, ein
Seetier und ein Stein angeführt, welche miteinander schon durch den gleichen Anfangsbuchstaben
in sympathetischer Beziehung stehen sollten. In der Form eines
Amuletts lassen sich ihre einzelnen Heilkräfte z. B. dadurch vereinigen, daß man in
den Stein das Bild des Vogels eingräbt, unter seinen Füßen das Bild des Seetiers
anbringt und sodann den Stein mit einem Stückchen von der Pflanze und von dem
Vogelherzen in einer Kapsel verwahrt. (Den Inhalt der drei folgenden Bücher bildet
eine im Laufe der Zeit hinzugesetzte alphabetisch geordnete Arzneimittellehre [Land-,
Luft- und Wassertiere], welche hie und da mit Zauberei durchmischt ist.) Der erste,
welcher von diesem mystischen Werke spricht, ist Olympiodoros, ein Autor des 5. Jahrhunderts;
wahrscheinlich stammt es schon aus den ersten nachchristlichen Jahrhunderten,
vielleicht sogar aus noch früherer Zeit[54]. Fast durchwegs magischen
Inhalts waren auch die κεστοί (Stickereien) des Arztes Julios Africanos (3. Jahrhundert),
wovon noch spärliche Fragmente vorhanden sind.





Inmitten des überwuchernden Okkultismus fand die medizinische
Thaumaturgie einen günstigen Boden, bildete doch ihre theoretische Voraussetzung,
der Dämonenglaube, einen integrierenden Bestandteil der
damaligen Naturanschauung. Nicht nur, daß der im Volke unausrottbar
wurzelnde Dämonenglaube nach und nach in alle Stände eindrang,
daß die Anhänger aller Religionen ihn festhielten und steigerten, die
Philosophie selbst war es, welche die Dämonologie bestätigte und zu
einem ganzen System ausbaute, weil sie darin das Mittel in Händen zu
haben glaubte, den Götterglauben und Kult mit den Erfordernissen der
Vernunft in Einklang zu bringen. Die mythologischen Fabeln, die sich
mit der allmählich gereiften philosophischen Gotteserkenntnis nicht vertrugen,
die widersprechenden Kulte der einzelnen Nationen, all dies
schien nämlich gerechtfertigt, wenn man die Volksgötter mit den Dämonen
identifizierte; der buntgemischte Polytheismus durfte zugestanden
werden, ohne den Monotheismus zu tangieren, wenn man ein Zwischenreich

untergöttlicher aber übermenschlicher Wesen anerkannte, das als
Emanation der Weltseele zwischen der, über aller Sinnlichkeit thronenden,
von den Denkern geschaffenen Gottheit und dem Menschen die vermittelnde
Stufenleiter bildete[55].



Der Dämonismus, mit seiner heute kaum mehr vorstellbaren Wirklichkeitsfrische,
machte sich wieder in der Krankheitsauffassung geltend,
ja noch mehr, er trat mit erschreckender Deutlichkeit im Krankheitsbilde
hervor. Da sich geistige Bewegungen häufig in Wahnvorstellungen
widerspiegeln, so stiegen zu manchen Zeiten oder in manchen
Orten die Fälle von „Besessenheit” zu einer epidemischen Höhe an.
Hier bot sich der theurgischen, der magischen Medizin ein dankbares
Gebiet, die bösen Geister durch Exorzismus auszutreiben; hier wetteiferten
heidnische, jüdische und christliche Wundertäter, ja man darf
sagen, daß der Entscheidungskampf zwischen dem Polytheismus und dem
Christentum zum Teil auf diesem Felde ausgefochten worden ist[56].




Wenn der Nachweis gelungen ist, daß der Niedergang der Medizin
durch innere Mängel lange vorbereitet war, daß ihr Verfall in den letzten
Jahrhunderten des Altertums durch allgemeine Kulturverhältnisse besiegelt
wurde, so läßt sich den Einflüssen des Christentums für diese
Epoche keine so weittragende, entscheidende Bedeutung im ungünstigen
Sinne beimessen, wie es oft geschieht. Denn das gleiche gilt auch hier,
wie auf allen übrigen Gebieten: das Christentum traf auf seinem
Siegeszuge keineswegs auf die sonnig-heitere, harmonische,
kraftbewußte Antike, sondern auf ein durch schweres Unglück
aller Art gebrochenes, zerfahrenes, von Zweifeln und Weltschmerz
durchwühltes Geschlecht, es beschleunigte höchstens
den Untergang, indem es jene geistigen Strömungen mächtig
verstärkte, die zwar dem ursprünglichen Wesen der Antike
zuwiderliefen, aber doch dem alternden Hellenismus selbst
entquollen waren. Die brennende Sehnsucht nach Heil und Entsühnung,
welche die Menschheit durchzitterte und im Neuplatonismus
nach sublimstem Ausdruck rang, die innige Verquickung von religiös-ethischen
Strebungen mit medizinischen Begriffen und
Dingen, wie sie namentlich in der inbrünstigen Verehrung des Asklepios,
des Erlösers aus leiblichen und geistigen Nöten, hervortrat, hatte schon
im Rahmen des Heidentums das Ansehen der wissenschaftlichen Heilkunde
bedenklich erschüttert und die medizinische Theurgie zu neuem
Leben erweckt. In derselben Richtung, nur anknüpfend, umgestaltend
und vertiefend, freilich auch mit größerer Selbstsicherheit, wirkte das
Christentum, welches die Sorge für das Heil für sich allein in Anspruch
nahm und anfänglich, mißtrauisch gegen die mit heidnischem Wesen
anscheinend untrennbar verbundene wissenschaftliche Medizin, die „weltlichen”
Arzneien verwarf, neben der Krankenpflege bloß die spezifisch
kirchlichen Heilmittel, das Gebet, die Handauflegung, den Exorzismus,
zuließ.




Jesus wirkte als Arzt der Seele und des Leibes unter seinem Volke; im Neuen
Testamente ist von vielen Krankheiten (verschiedene unter dem Begriff der Besessenheit
zusammengefaßte Neurosen und Psychosen, ferner Lähmungen, Blindheit,
Taubheit, Stummheit, Aussatz, Wassersucht, Blutfluß, Fieber, Ruhr u. a.) die Rede,
welche von Jesus oder seinen Jüngern, in denen das Charisma weiterwirkte, auf
wunderbare Weise durch göttlichen Einfluß geheilt worden sind. Das Evangelium
wandte sich an die kranke Menschheit im weitesten Sinne des Wortes,
seine lebensvolle Sprache ist ungemein reich an medizinischen Gleichnissen (ebenso
auch die patristische Literatur)[57], und tatkräftig über allen Symbolismus hinausstrebend,

erachtete es das Christentum im Sinne seines Stifters als eine der wichtigsten
Pflichten, für die Kranken zu sorgen, was aus den ältesten Urkunden hervorgeht.
Bei Lactantius finden sich die schönen Worte: aegros quoque quibus defuerit qui
adsistat, curandos fovendosque suscipere summae humanitatis et magnae operationis
est. Welcher Art aber anfänglich die Behandlung erkrankter Christen war, lehrt
der Jakobusbrief, wo es heißt: „Ist Jemand unter Euch erkrankt, so rufe man die
Aeltesten der Gemeinde, und sie sollen über ihn beten, nachdem sie ihn im Namen
Christi mit Oel gesalbt; und das Gebet des Glaubens wird den Kranken heilen und
der Herr wird ihn aufrichten. ... Betet für einander, damit ihr geheilt werdet; viel
vermag kraftvolles Flehen eines Gerechten.” So hören wir denn auch in den apokryphen
Apostelgeschichten von wunderbaren Heilungen durch bloße Berührung,
Besprechung, Gebet, Auflegen des Evangeliumbuches u. s. w.



Als das Christentum in die Welt trat, fand es im Heimatlande, noch mehr in
der Fremde eine Fülle von übereinstimmenden Volksanschauungen und Volksgebräuchen
im Geiste des Dämonismus vor, und trotz der Bekämpfung schlich sich, namentlich
solange der Sektenstreit noch unbeendigt war, manch heidnischer Aberglaube ein,
um in der Folge neuen zu gebären, wobei freilich von der christlichen
Theurgie die heidnische Magie streng unterschieden wurde. Gegen
letztere richteten sich später die Verbote der christlichen Kaiser. Es blieb oft kein
anderer Ausweg als derjenige, welcher darin bestand, den alten Formen des Paganismus
christlichen Geist einzuhauchen. In diesem Lichte wird es verständlich, daß
uns (ursprünglich heidnische) Beschwörungsformeln, Amulette etc. im christlichen
Gewande begegnen, oder daß späterhin der Kult des Asklepios, insbesondere im
Osten des Römerreiches, von einer (in den Aeußerlichkeiten an die Herkunft stark
erinnernden) kultischen Verehrung der Heiligen abgelöst worden ist[58].




Der medizinischen Wissenschaft brachte das Christentum anfänglich großes Mißtrauen
entgegen, weil man sie in der Praxis nicht selten mit heidnischem Mystizismus
oder ethischen Defekten (z. B. mißbräuchliche Anwendung von Abortivis) verknüpft
sah; asketische Schwärmer vertraten wohl auch die Ansicht, daß die Anwendung von
Arzneimitteln Zeichen mangelhaften Gottvertrauens sei, und daß gewisse Heilungen
durch den Einfluß der von Gott abtrünnig machenden Dämonen zu stande kämen.
Der schärftste Vorkämpfer dieser mit der sonstigen wissensfeindlichen Richtung zusammenhängenden
Bewegung war Tatian, welcher darüber unter anderem folgendes
sagt: „Durch List machen die Dämonen die Menschen von der Gottesverehrung abwendig,
indem sie sie verleiten, auf Kräuter und Wurzeln zu vertrauen. ... Die
Arzneiwissenschaft in allen ihren Formen stammt aus derselben betrügerischen Kunst;
denn wenn jemand von der Materie geheilt wird, indem er ihr vertraut, um wie viel
mehr wird er, wenn er sich auf die Kraft Gottes verläßt, geheilt werden. ... Warum
gehst du nicht zu dem mächtigeren Herrn; statt dessen ziehst du es vor, dich zu
heilen wie der Hund durch Kräuter, der Hirsch durch Schlangen, das Schwein durch
Flußkrebse, der Löwe durch Affen? Warum vergöttlichst du irdische Dinge?” In
dem Maße, als das Christentum die gebildeten Stände für sich gewann, trat mit den
übrigen asketischen auch diese extreme Richtung in den Hintergrund, wozu auch
wohl der Einfluß der zu Anhängern des Heilands gewordenen Aerzte[59] manches beigetragen
haben dürfte.





Ebenso aber, wie die Kirche allmählich die antike Philosophie und
Naturforschung für ihre Zwecke verarbeitete, erlosch auch die prinzipielle
Abneigung gegen die wissenschaftliche Heilkunde, und wenn man
die patristische Literatur durchmustert, so gewahrt man mit Erstaunen,
welch tiefen Blick mancher der Kirchenväter in das ärztliche Schrifttum,
ja in das Wesen der Medizin getan hat, durch nüchterne Kritik
sehr vorteilhaft abstechend von den traumhaften naturphilosophischen

Spekulationen der Neuplatoniker[60]. Daß die naturwissenschaftlich-medizinischen
Ausführungen der Kirchenväter im Dienste der Teleologie
und Dogmatik stehen oder nur von praktischen, didaktischen Gesichtspunkten
geleitet werden, entspricht dem Charakter ihrer Werke, und
unbillig wäre es, in dieser Zeit der allgemeinen Stagnation gerade bei
jenen, welche in der Begründung des Offenbarungsglaubens ihre einzige
Aufgabe erblickten, Anregung der freien, voraussetzungslosen Forschung
zu suchen[61].



Unterliegt es aber auch keinem Zweifel, daß die christliche Dogmatik
nach Aufrichtung ihrer Herrschaft zur drückenden Fessel für die Forschung
geworden ist, — die reiche Menschenliebe des Urchristentums
hatte schon eine Saat gestreut, deren Früchte einstens der Heilkunst zu
größtem Nutzen gereichen sollten. Die höchste ärztliche Ethik,
zu der sich die Antike in der Idealgestalt des Hippokrates
emporgeschwungen, gestattete dem Arzte, seine Hilfe den „Unheilbaren”
zu versagen, — die Humanitätsideen des Christentums,
mit ihrer hohen Einschätzung des Menschenlebens,
machten ihm hingegen seinen Beistand auch in diesen Fällen
zur sittlichen Pflicht. Daß diese sittliche Pflicht mit der Zeit zur
Quelle erneuten Forscherdranges werden mußte, liegt im Wesen des
menschlichen Geistes. Einstweilen freilich war es der Wissenschaft verwehrt,
die wünschenswerten Konsequenzen zu ziehen, nur die werktätige
Nächstenliebe vermochte das Leid zu lindern durch hingebende Krankenpflege,
durch Errichtung von öffentlichen Krankenhäusern — eine

Institution, aus deren Schoße in einer fernliegenden Zukunft die echte
klinische Wissenschaft entspringen sollte. Die besten, das Wohl der
gesamten Menschheit umfassenden Gedanken kommen eben stets aus dem
Herzen.




Welchen Opfermut die Christen in den Zeiten der großen Pest im 3. Jahrhundert
zeigten, lehren die Schilderungen des Dionysios von Alexandrien: „Die meisten
unserer Brüder schonten aus überschwänglicher Nächstenliebe ihre eigene Person
nicht und hielten fest zusammen. Furchtlos besuchten sie die Kranken, bedienten
sie liebreich, pflegten sie um Christi willen. ... Bei den Heiden aber fand das gerade
Gegenteil statt. Sie stießen diejenigen, welche krank zu werden begannen, von sich,
flohen von den Teuersten hinweg, warfen die Halbtoten auf die Straßen und ließen
die Toten unbeerdigt liegen.” Und von Cyprian heißt es, daß er aufs ernstlichste
den Christen ans Herz gelegt habe, nicht nur die Glaubensgenossen in dienender
Liebe zu pflegen, sondern auch die Feinde und Verfolger. „Siehe, wie sie einander
lieben”, hat Tertullian aus heidnischem Munde öfters gehört.



Das Christentum bildete im Verein mit der Armenpflege die Krankenpflege als
feststehendes Institut aus und basierte es auf die Gemeinde; beim sonntäglichen
Gottesdienst wurden freiwillige Gaben für die Armen und Kranken gesammelt. Der
Bischof war der Oberleiter, unter dem die „Diakonen” und die „Witwen” (später
„Diakonissen”) standen; in der Hand der ersteren ruhte hauptsächlich die Krankenpflege,
aber der Umstand, daß besondere Krankenpfleger vorhanden waren, sollte
den Laien nicht entlasten. Als die Kirche zur staatlichen Anerkennung gelangte,
und ihr die Schätze der heidnischen Tempel neben reichen Stiftungen zuflossen, übte
sie die Krankenpflege im großen Stile, durch Ausbildung eigener Pfleger (Bischof
Johannes Chrysostomos in Konstantinopel [400] hatte 40 Gemeindediakonen zur Verfügung)
und durch Errichtung öffentlicher Krankenhäuser (die vom heil. Basilios
370 in Cäsarea begründete „Basilias” war das älteste, es umfaßte außer den eigentlichen
νοσοκομεία noch Armen-, Fremden- und Magdalenenhäuser; besondere Angestellte,
„Parapemponten” oder „Parabolanen” mußten die hilflosen Kranken aufsuchen und
ins Hospital begleiten). Die Gründung des ältesten Krankenhauses in Rom wird der
Fabiola (um 400) zugeschrieben, in Jerusalem stiftete die Kaiserin Eudocia († 420)
Hospitäler.



Es ist zwar sicher, daß lange vor den christlichen Wohlfahrtsinstituten bei
manchen Völkern, namentlich den Indern (vgl. Bd. I, S. 90), Hospitäler bestanden, für
die griechisch-römische Welt aber bedeutete die geordnete Armen- und Krankenpflege
etwas Neues, obwohl mancherlei, besonders durch die Stoa geförderte ethische Strebungen
den christlichen voran oder parallel liefen. Die Iatreien, die Valetudinarien
können kaum als Vorstufe aufgefaßt werden, am nächsten stehen den Hospitälern
noch die Einrichtungen zur Pflege erkrankter Vestallinnen.





Noch oblag aber fast ausschließlich den Vertretern des alten Götterglaubens
die Erhaltung und Pflege der antiken Bildung. Und gerade in
dem Maße, als das sinkende Heidentum seit Konstantins Uebertritt seine
Position verlor, klammerte es sich mit der Kraft des Verzweifelten an
das köstlichste Erbgut der Väter, an die hellenische Wissenschaft.
Während im neugegründeten Byzanz die höfische und immer mehr auch
die christlich schillernde Richtung zu dominieren begann, verjüngte sich
die Philosophie in der Schule von Athen, leuchtete die freie hellenische

Forschung und Spekulation in Alexandria; hier hielten Neuplatoniker
und gelehrte Ausleger des Aristoteles die Fahne der Aufklärung aufrecht
gegen die andrängende Phalanx finsterer christlicher Eiferer, hier wirkten
in stiller Arbeit für bessere Zeiten Männer wie Diophantos, Pappos und
Theon, durch ihre trefflichen Leistungen auf dem Gebiete der exakten
Wissenschaft an die ruhmvolle Vergangenheit gemahnend. Darum äußerte
sich der mißglückte Restitutionsversuch des Kaisers Julian ganz besonders
in der Erneuerung der altgriechischen Bildung, an welche das Heidentum
mit tausend Fäden geknüpft war, darum richtete sich aber auch der christliche
Fanatismus gegen die Philosophen[62] und namentlich gegen die Hochburg
des Hellenismus, die Bibliothek Alexandrias, welche endlich (391)
durch den Ansturm christlichen Pöbels schwere Einbuße erlitt.



Im Gesamtbilde der heidnischen Antike bedeutet die Heilkunde fürwahr
nicht den unbedeutendsten Teil. Auch jetzt ruhte ihre wissenschaftliche
Bearbeitung und Pflege noch zumeist in den Händen heidnischer
Aerzte, namentlich solcher, welche der alexandrinischen
Schule entstammten, wo die Iatrosophistik blühte und die reichsten
Bücherschätze aufgestapelt waren. In jener greisenhaften Zeit bestand
die medizinische Forschung freilich weit weniger in der Ermittlung vorher
unbekannter Tatsachen — an einzelnen trefflichen neuen Beobachtungen
auf verschiedenen Gebieten mangelte es übrigens keineswegs — als in
der Sammlung, Sichtung, Interpretation des Ueberkommenen. Die
seit dem 3. Jahrhundert erheblich sinkende Durchschnittsbildung des
Arztes erforderte mehr oder minder magere, kompendiöse Auszüge, da
den meisten das mühevolle Studium der umfangreichen Originalwerke
der Blüteepoche längst fern lag und solcherart ersetzt werden sollte[63].



In der Distanz wuchs zusehends die Verehrung für den großen
Galen, den einst seine Zeitgenossen nicht zu würdigen wußten; jetzt
blickte ein kleines Geschlecht mehr staunend als verständnisvoll auf die
literarischen Riesenleistungen dieses Genius, welcher immer mehr die
Züge eines unerreichbaren Vorbildes annahm. Es spricht für den Weitblick
des Kaisers Julian, daß er in seinem Reformversuch gerade
auch der antiken Medizin eine wichtige Rolle beimaß[64] und daher seinen

Leibarzt Oreibasios beauftragte, aus den ärztlichen Meisterwerken eine
umfassende Enzyklopädie herzustellen, für welche Exzerpte aus den
Schriften Galens den Grundstock bildeten. Wie vieles wurde durch dieses
Werk dem allgemeinen Untergang entrissen!



Oreibasios folgte insbesondere den Fußstapfen Galens. Dem
römischen Westen glaubte der Kompilator Caelius Aurelianus die
Lehren der Methodiker, welche wegen ihrer praktischen Einfachheit
im Abendlande stets auf viele Anhänger zählen durften, als beste
Leistung der antiken Medizin in lateinischer Sprache übermitteln zu
sollen. Die Nachwirkung war eine entscheidende für Jahrhunderte und
brachte auch auf medizinischem Gebiete jene geschichtlich so tief begründete
Scheidung zwischen dem hellenischen (niemals romanisierten)
Orient und dem Okzident zum Ausdruck, welche in der Teilung des
römischen Weltreiches wieder ihr äußerliches Zeichen gefunden
hatte.



Im byzantinischen Osten dauerte die antike Tradition, wenn auch bloß
mumienartig konserviert, ununterbrochen fort, und mit ihr die antike
Medizin. Anders war das Schicksal der Heilkunde im Westen, wo die
stolze Roma unter den Schwertstreichen nordischer Barbaren zusammenbrach;
hier mußte sie während der rauhen Stürme der Zeiten in der
stillen Mönchszelle Zuflucht suchen. Der langen Ueberwinterung folgte
aber nach einem Jahrtausend eine Neugestaltung, wie sie die antike
Welt aus sich heraus zu gebären nicht vermocht hätte. Alles Vergehen
ist zugleich eine Form des Werdens!




[1] Auch in Ephesos bestand ein dem alexandrinischen nachgebildetes Museion,
eine Akademie, welche mit der um das Heiligtum des Schutzgottes Asklepios zusammengeschlossenen
Aerztevereinigung in enger Verbindung stand. Wie Inschriften
beweisen, wurden von letzterer alljährlich die besten ärztlichen Leistungen (Abhandlungen,
Erfindung von Instrumenten, Operationsverfahren) in feierlicher Weise preisgekrönt.



[2] Praktiker wirkten auch neben den Iatrosophisten als „Pädagogen” an den
Hochschulen in Alexandria, Antiochia, Athen, in Italien, Gallien und Spanien; in
der späteren Kaiserzeit waren die angestellten Gemeindeärzte zur Erteilung unentgeltlichen
Unterrichts verpflichtet.



[3] Plinius klagt darüber, daß man in Rom jedem, der sich für einen Arzt ausgebe,
Glauben schenke, obwohl gerade auf diesem Gebiete die Lüge von den größten
Gefahren begleitet sei.



[4] Die strebsamsten unter den Aerzten sammelten die Arzneistoffe selbst (vgl.
Bd. I, S. 360), die meisten aber erwarben von den Drogenhändlern die Rohmaterialien,
um aus denselben die Medikamente zuzubereiten, andere endlich ließen sich von
ihrer Bequemlichkeit verleiten, gleich fertige zusammengesetzte Präparate einzukaufen,
wodurch der Kurpfuscherei der Arzneikrämer Vorschub geleistet wurde. Die Aerzte
führten Hand- bezw. Reiseapotheken mit sich, d. h. Kästchen (aus Bronze), welche
mehrere Fächer besaßen und oft künstlerisch verziert waren (z. B. mit Elfenbeinreliefs
des Asklepios, der Hygieia etc.). Für den kaiserlichen Hof und den Fiskus wurden
Arzneistoffe in den Provinzen unter Aufsicht von Beamten gesammelt, verpackt, nach
Rom gesandt und in besonderen Magazinen verwahrt. Die Arzneigroßhändler kauften
die Drogen teils vom Fiskus, teils bezogen sie dieselben auf direktem Handelswege.
Verfälschungen der geriebensten Art waren gang und gäbe, doch trugen daran
weniger die Händler als die Lieferanten Schuld. Jedenfalls bildeten unter solchen
Umständen gründliche Kenntnisse in der Heilmittellehre und Arzneimittelzubereitung
ein dringendes Postulat. Besonders wichtig war es, wie Galen hervorhebt,
die Verfälschungen zu erkennen — wobei freilich zumeist einfache Sinneswahrnehmungen
die chemische Prüfung ersetzen mußten — ferner zu wissen, welche
Arzneimittel als Surrogate für fehlende Medikamente eventuell substituiert werden
durften (Succedanea). Auch suchte man dem Bedarf der Hausapotheken der Aerzte
und Laien namentlich auf dem Lande durch Euporista (leicht zu beschaffende
und leicht anzufertigende Hausmittel) Rechnung zu tragen, wodurch dem Mißbrauch
mit fremden, seltenen, kostspieligen Heilmitteln entgegengearbeitet und eine mehr
volkstümliche Behandlungsweise angebahnt wurde, die namentlich den weniger Bemittelten
zu gute kam.



[5] Erst im 3. Jahrhundert wurde ein einschlägiges Gesetz erlassen, wonach die
Todesstrafe oder Verbannung zur Anwendung kommen sollte, wenn ein Kranker
durch ein dargereichtes Medikament zu Grunde ging.



[6] Galen, der in seiner Heimat beide Fächer ausübte, sagt: „Da ich aber in
Rom lebte, mußte ich der Sitte der Hauptstadt viele Zugeständnisse machen und
den sogenannten Chirurgen das meiste von diesen Dingen überlassen.”



[7] So z. B. Charmis aus Massilia (1. Jahrhundert), von dem Plinius erzählt: „Er
tauchte die Kranken in Teiche, und selbst hochbetagte konsularische Würdenträger
konnte man ostentativ die Mode mitmachen und erbärmlich frieren sehen.”



[8] Berühmte Okulisten waren z. B. Euelpides zur Zeit des Celsus, Demosthenes
aus Massilia (vgl. Bd. I, S. 275), Lysiponus, im Dienste des Augustus, Celadianus,
Augenarzt des Tiberius, Severus, von dem noch wichtige Fragmente vorhanden
sind. Zahlreich kommen Namen von Okulisten auf Inschriften vor.



[9] Ursprünglich nannte man Kollyrien alle Arzneizäpfchen, welche in Höhlungen,
z. B. in die Harnröhre, in den After, in Fisteln u. s. w. eingeführt wurden. Im
engeren Sinne verstand man darunter in Stangenform gebrachte Augenmittel, endlich,
mit Vernachlässigung der Etymologie, Augenmittel überhaupt, wobei dann trockene
oder flüssige Kollyrien unterschieden wurden. Die ersteren stellten aus metallischen
und pflanzlichen Stoffen bereitete, durch allmählichen Wasserzusatz und Hinzufügung
von Harz oder Gummi zäh oder fest gewordene Stangen dar, von denen im Bedarfsfalle
ein Stückchen entnommen und mit einer Flüssigkeit verrieben wurde. Die Gefäße,
in welchen die Kollyrien verwahrt wurden, trugen Aufschriften, bisweilen war
auch das Kollyr selbst mit einer Gravüre versehen, so hieß z. B. des Antigonos Safrankollyr
auch „der kleine Löwe”, weil es mit der Gravüre eines solchen gestempelt
wurde (Galen). Bei Ausgrabungen — jedoch weder in Italien, noch in Griechenland,
sondern bloß auf dem Boden der nordwestlichen Provinzen des römischen Reiches —
fand man Siegelsteine von Augenärzten, mittels welcher den Kollyrienstangen
(nach Art unserer Toiletteseifen) der Name des Augenarztes bezw. Kollyrienerfinders,
der Name des Mittels, zuweilen auch Angaben über dessen Indikation und Verwendungsweise
aufgeprägt wurden. Diese Siegelsteine sind aus Nephrit, Serpentin
oder Schiefer gefertigte, zumeist viereckige Täfelchen, welche auf ihren schmalen
Seiten in Spiegelschrift die betreffende Inschrift tragen. Bisher sind ungefähr 200
solcher Stempel aufgefunden und sorgfältig beschrieben worden. Alles spricht dafür,
daß der reklamehafte Gebrauch in Gallien aufkam, vom 2.-4. Jahrhundert herrschte,
jedoch von den griechischen und römischen Aerzten verschmäht wurde — schweigt
doch die Literatur gänzlich darüber.



[10] Die freien Hebammen waren in einer Zunft vereinigt, der die „nobilitas” beigelegt
wurde; handelte es sich um die gerichtliche Feststellung einer Gravidität,
so wurden sie als Sachverständige vernommen. Bezüglich der Aerzte als Sachverständige
vor Gericht, haben erst in jüngster Zeit aufgefundene Urkunden (Papyri
aus Aegypten) einige Nachrichten gebracht, welche Gutachten enthalten; sie
stammen sämtlich aus den ersten nachchristlichen Jahrhunderten.



[11] Der bekannteste, aber durchaus nicht der erste von denen, welche die Astrologie
für die Medizin geschäftlich und schwindelhaft verwerteten, ist Krinas von
Massilia (1. Jahrhundert). Wie Plinius erzählt, „befliß er sich zweifacher Kunst,
indem er, höchst vorsichtig und den himmlischen Gewalten ergeben, nach dem Gestirnlaufe
im astrologischen Kalender die Ernährungsweise regelte und die rechte
Stunde für jedes therapeutische Eingreifen wählte”.



[12] Wurzelsammler, Kräutersammler, Salbenhändler (unguentarii, myropolae),
Arzneiverkäufer (pharmacopolae), Arzneikrämer (παντοπώλαι), Arzneibudenbesitzer
(seplasiarii, der Name stammt von einer Straße in Capua, wo sie besonders dicht
gedrängt hausten), Gewürzkrämer (aromatarii), Farbwarenhändler (pigmentarii). Die
Pharmakopolen zogen als Quacksalber überall umher, die Inhaber von Arzneibuden etc.
erteilten in ihren Tabernen pseudo-ärztlichen Rat. Von der Abgabe der Kosmetika,
Fruchtabtreibungsmittel, Gifte etc., war nur ein Schritt zur allgemeinen Kurpfuscherei.
— Am verrufensten waren die sogenannten „medicae” und „Sagae”, ehemalige Prostituierte,
welche geheime Frauenleiden behandelten, Kinder abtrieben u. s. w.



[13] Aerzte aus römischen Familien bildeten, infolge der aus Catos Zeiten überkommenen
Vorurteile, nur die Minderzahl — Romana gravitas non exercet medicam
artem et qui ex Romanis incipiunt eam addiscere ad Graecos sunt transfugae,
sagt Plinius — auch genossen die Ausländer größeres Vertrauen, so z. B. die
Aegypter als Hautärzte; in der Literatur oder inschriftlich kommen übrigens römische
Aerztenamen vor, z. B. Cassius (bei Celsus), Scribonius Largus, Vettius Valens, die
von Plinius zitierten Granius, Ofilius, Rabirius, die von Galen erwähnten Valerius
Paulinus, Flavius Clemens, Pompejus Sabinus.



[14] Umgekehrt griffen auch Aerzte, wenn sie Schiffbruch erlitten hatten, zu einem
Gewerbe, um sich fortzubringen; wenigstens witzelt Martial über Aerzte, die Leichenträger
oder Gladiatoren wurden und „in ihrem neuen Berufe dasselbe taten, wie
früher, nämlich töten und begraben”.



[15] Reichbegüterte Römer besaßen oft mehrere „servi medici”, welche auf Wunsch
der Herren medizinisch ausgebildet waren und als Sklavenärzte oder sogar als Hausärzte
fungierten; aus Cicero und Tacitus geht hervor, daß sie bisweilen zu verbrecherischen
Zwecken mißbraucht wurden. Auch Aerzte zogen sich Sklaven zu Assistenten
heran, und nur sie durften die servi medici als Erwerbsmittel benützen. Da die
Interessen der servi medici und diejenigen ihrer ärztlichen Besitzer häufig kollidierten,
wenn es sich um den Loskauf handelte, so mußte derselbe gesetzlich geregelt
werden, auch standen die liberti medici noch in einem Pflichtverhältnis zu
ihren Patronen, wonach sie sogar gezwungen werden konnten, dieselben zu begleiten,
was natürlich die Freigelassenen in der Ausübung der eigenen Praxis wesentlich
hinderte. Außer den privaten gab es noch im Dienste des Staates stehende servi
medici und öffentliche Freigelassene (liberti publici oder municipales). Die Lage der
letzteren war sehr günstig; einzelne derselben besaßen eine äußerst lukrative Praxis
und hinterließen ein bedeutendes Vermögen.



[16] Die Collegia der Römer waren Vereinigungen von Berufsangehörigen zum
Zwecke der Beratung von Standesinteressen und zur Unterstützung der Mitglieder,
ihre Weihe erhielten sie durch den gemeinsamen Kult bestimmter Gottheiten, Festlichkeiten
etc. An der Spitze jedes Kollegiums stand der „Pater”, als Versammlungslokale
dienten die „Curiae” oder „Scholae”. Das Collegium medicorum zu Rom
verehrte als Patronin die Minerva und besaß (unter Trajan) eine Schola auf dem
Esquilin. Ursprünglich wurden in die Collegia medicorum wohl nur Freie aufgenommen,
später auch Freigelassene, ja sogar Sklaven.



[17] Die Städte richteten für die besoldeten Aerzte eigene Iatreien ein. Im ptolemäischen
Aegypten waren die Aerzte staatlich angestellt und standen unter einem
obersten Vorsteher.



[18] Die Bezeichnung ἀρχίατρος — von der das deutsche Wort Arzt abgeleitet
wird — diente wahrscheinlich zuerst nur dazu, um würdige, verdiente Aerzte aus
der großen Masse der Heilkünstler hervorzuheben und erst allmählich erstarrte der
Ehrenname zu einer mit besonderen Vorrechten verbundenen Titulatur, zunächst wohl
für kaiserliche Leibärzte (z. B. führten schon C. Stertinius Xenophon
[Leibarzt des Claudius] und Andromachos [Leibarzt des Nero] den Titel); Galen
sagt von Andromachos, er habe diesen Titel wegen seiner Kenntnisse bekommen,
auch bezeichnet er (den Leibarzt des Antoninus Pius) Magnos und (den Leibarzt
des Marc Aurel) Demetrios als „Archiatri”. In griechischen Inschriften findet
sich das Wort ἀρχίατρος im Sinne von Stadtarzt.  „Archiatri palatini”,
d. h. Hofärzte, kommen mit diesem Namen zuerst unter Severus vor, es gab damals
sieben. In der römischen Gesetzgebung erscheinen die Gemeindeärzte mit dem
Titel „Archiatri populares” zum ersten Male unter Valentinian I. und Valens.
Wir ersehen aus den Verfügungen, daß die Archiatri populares Kollegien
bildeten, als Armenärzte fungierten und aus Gemeindemitteln (durch Naturallieferungen)
besoldet waren. Ihre Zahl betrug in kleineren Städten fünf, in größeren
sieben, in Rom zwölf. Dem Kollegium selbst oblag es, bei einer Vakanz einen
Kandidaten, auf den sich mindestens sieben Stimmen vereinigt hatten, für die kaiserliche
Bestätigung in Vorschlag zu bringen, und der Neugewählte erhielt immer den
letzten Rang. Die Archiatri genossen eine ganze Reihe von Begünstigungen
(Befreiung von Abgaben und von der Uebernahme anderer Aemter, besonderen Schutz
gegen Beleidigungen etc.). Dafür wurde ihnen aber eingeschärft, lieber in rechtschaffener
Weise den Armen zu Hilfe zu kommen, als schmählich den Reichen zu
dienen. Aus den Verordnungen Constantins, welcher alle Privilegien der Gemeinde-
und Stadtärzte (auch für ihre Familien) zusammenfassen ließ, ist hervorzuheben, daß
dieselben zur Unterrichtstätigkeit durch in Aussicht gestellte Belohnungen und Besoldungen
angeeifert wurden: Mercedem etiam eis et salaria reddi jubemus, quo
facilius liberalibus studiis et memoratis artibus multos instituant. Außer den Hof-
und Stadtärzten führten auch die Vorstände der ärztlichen Kollegien den Titel
„archiater” (archiatri scholares), ferner die Aerzte der Vestallinnen und der öffentlichen
Gymnasien. — In der späteren Kaiserzeit kamen für Aerzte (vorzugsweise
Hofärzte) noch verschiedene Rangerhöhungen und Titel in Betracht, das Perfectissimat
(„vir perfectissimus” ═ dem Rang des Eques entsprechend) und die weit höher
stehende, in drei Grade zerfallende „comitiva dignitas” (der „comes archiatrorum”
führte das Prädikat „vir spectabilis”). Bisweilen wurden Aerzte sogar zu hohen
Stellen in der Staatsverwaltung berufen.



[19] Auf der Trajanssäule sieht man in einem Relief die Szene dargestellt, wie
ein Arzt mit der Anlegung eines Beinverbandes bei einem verwundeten Soldaten
beschäftigt ist.



[20] Gerade der Verkauf von Medikamenten durch die Aerzte selbst — ein
Geschäft, das einzelne möglichst einträglich zu machen verstanden — wirkte in
hohem Maße depravierend auf die Standesethik (aus Gründen, die
keiner besonderen Darlegung bedürfen) und artete teilweise in Geheimmittelschwindel
aus. Die oft unnützerweise höchst kompliziert zusammengesetzten, kostspieligen Medikamente
— berechnet auf die Leichtgläubigkeit der vermögenden Klassen — wurden in
Gefäßen verwahrt, auf denen der Name des Mittels und seines Erfinders, die Krankheit,
gegen die es verordnet wurde und die Gebrauchsweise zu lesen war; bisweilen wurde
sogar angeführt, bei welchem namhaften Patienten das Mittel Erfolg gehabt hatte.
Pompöse Arzneibezeichnungen, z. B. Ambrosia, Phosphorus, Isis, Anicetum u. s. w.,
wirkten selbstredend suggestiv, und manche Aerzte suchten in der Erfindung von
allerlei geheimgehaltenen Arzneikompositionen ihren Ruhm und ihre Einnahmsquelle;
insbesondere fanden Abortiva, Gegengifte und Kosmetika starken Absatz. Galen
nennt eine Reihe von solchen Medikamentenerfindern, unter denen z. B. der Arzt
Paccius Antiochus oft erwähnt ist. Dieser besaß, wie Scribonius Largus erzählt,
eine „compositio mirifica” gegen Brustschmerz, deren Zusammensetzung er keinem
anvertraute, er bereitete sie bei verschlossenen Türen und ließ von seinen Gehilfen,
um sie zu täuschen, mehr Ingredienzien, als erforderlich waren, verreiben. Durch
Rezepte, die in symbolischen Ausdrücken abgefaßt waren, wurde nicht bloß das
Geheimnis der Zubereitung gesichert, sondern auch der lukrative Mystizismus noch
gesteigert.



[21] Martial, Juvenal werfen den Aerzten Scharlatanerie und allerlei Verbrechen
vor, Plinius beschuldigt sie, die allgemeine Verweichlichung und Sittenverderbnis
hervorgerufen zu haben, und an vielen Stellen seiner Naturgeschichte erhebt er
wahre Brandreden gegen die Aerzte. Selbst Kaiser Hadrian gesellte sich zu jenen,
welche ihre Verachtung der Medizin in Schmähschriften kundgaben.



[22] So sagt schon Scribonius Largus: „Gar manche Aerzte sind nicht bloß unbekannt
mit den alten Schriftstellern, sondern sie wagen es sogar, ihnen Falsches in
den Mund zu legen. ... Jeder hat vor allem das im Auge, was ihm ohne Arbeit
zufallen kann und dennoch Ansehen und Gewinn in Aussicht stellt. Somit betreibt
ein jeder die Heilkunde nach seinem Belieben.” Ueber den mehr oder minder berechtigten
Tadel Galens vgl. Bd. I, S. 358. Um die niedrige Habsucht seiner Kollegen
in Rom zu geißeln, bricht der Pergamener in die bitteren Worte aus: „Zwischen
Räubern und Aerzten ist kein anderer Unterschied, als daß jene im Gebirge, diese
in Rom ihre Missetaten begehen.”



[23] Dioskurides führt, ohne die Verantwortung dafür zu übernehmen, manche
abergläubische Mittel bloß den Lesern zuliebe an. Galen tritt im allgemeinen dem
Gebrauch von abergläubischen Mitteln entgegen (vgl. Bd. I, S. 397).



[24] Der wahrscheinlich dem 2. Jahrhundert n. Chr. angehörende Ailios Promotos
schrieb (noch handschriftlich erhaltene) Werke über sympathetische Heilmittel.
Vollkommen frei vom Mystizismus waren aber nur die Hauptvertreter der methodischen
Schule.



[25] Als solche fungierten namentlich Aegypter und Juden. Neben der ägyptischen
Magie steht nämlich die jüdische in der hellenistisch-römischen Zeit gleichberechtigt
da, wie sich aus den erhaltenen (ägyptischen) Zauberformeln (Vorkommen der Namen
Abrahams, Isaaks und Jakobs, der Engel, Salomos u. a.) ergibt. Die medizinische
Magie der Juden leitete sich von Salomo ab; von der Tätigkeit jüdischer Exorzisten
überliefert Josephus Flavius (Antiq. VIII, 2, 5) folgendes Beispiel: „Diese Heilkunst
(Beschwörung) gilt auch jetzt noch viel bei uns. Ich habe z. B. gesehen, wie einer der
unseren, Eleazar mit Namen, in Gegenwart des Vespasianus, seiner Söhne, der
Obersten und der übrigen Krieger die von bösen Geistern Besessenen davon befreite.
Die Heilung geschah in folgender Weise. Er hielt unter die Nase des Besessenen
einen Ring, in dem eine von den Wurzeln eingeschlossen war, welche Salomon angegeben
hatte, ließ den Kranken daran riechen und zog so den bösen Geist durch
die Nase heraus. Der Besessene fiel sogleich zusammen, und Eleazar beschwor dann
den Geist, indem er den Namen Salomons und die von ihm verfaßten Sprüche hersagte,
nie mehr in den Menschen zurückzukehren. Um aber den Anwesenden zu
beweisen, daß er wirklich solche Gewalt besitze, stellte Eleazar nicht weit davon
einen mit Wasser gefüllten Becher auf und befahl dem bösen Geiste, beim Ausfahren
aus dem Menschen diesen umzustoßen und so die Zuschauer davon zu überzeugen,
daß er den Menschen verlassen habe. Das geschah auch in der Tat.”



[26] Am berühmtesten waren die Ἐφέσια γράμματα: Aski, Kataski, Aix, Tetrax,
Damnameneus, Aision. Es gab auch „Milesische” Zauberworte.



[27] Bemerkenswert ist es, daß heidnische Exorzisten schon sehr früh die Namen
der jüdischen Patriarchen, Salomos oder sogar Jesu in ihre Zauberformeln aufnahmen.



[28] Der Voltaire des Altertums, Lukian, geißelt in seinen satirischen Dialogen
den törichten Wunderglauben des 2. Jahrhunderts. Der „Lügenfreund” ist deshalb
für uns von Interesse, weil darin namentlich der medizinische Wunderglaube hervortritt
und gezeigt wird, wie blind demselben sogar Männer, die sich Philosophen
nannten, ergeben waren.  Wir hören da von abenteuerlichen Sympathiemitteln,
Zauberliedern, Amuletten, Bannsprüchen, von einem Chaldäer, der Schlangenbisse
durch Beschwörung heilte, von einem Hyperboräer, der Tote erwecken konnte, von
den Wundertaten eines Exorzisten aus Palästina, von Zauberringen, von wunderkräftigen
Bildsäulen (Gnadenbildern), denen zum Dank für gespendete Heilung silberne
Münzen oder Plättchen (mittels Wachs) aufgeklebt wurden etc.



[29] In Rom wurde besonders Minerva Memor. und die Bona Dea als Heilgottheit
verehrt, in Ephesos Diana, in Antiochia die „Matrone”, in Seleukia Apollon-Sarpedon,
in Nordafrika die „himmlische Göttin” von Karthago; als Krankenheiler galten auch
die Dioskuren, der Gott Men in Kleinasien u. s. w. Zu den heilspendenden Heroen
zählten Toxaris und Aristomachos (Athen), Theagenes (Thasos), der Heros Neryllinos
(Alexandria Troas) u. a.; ihre Grabsteine, ihre Statuen taten an den Gläubigen Wunder.



[30] So z. B. der Neupythagoräer Apollonios von Tyana, welcher Blinde und Lahme
heilte, Tote erweckte. Auch Vespasian rangiert, wie es scheint, sehr wider Willen
unter den Wundertätern. Serapis hatte einem Blinden und einem Lahmen im
Tempelschlaf verheißen, daß sie der Kaiser während seines Aufenthalts in Alexandria
auf wunderbare Weise heilen werde, und dies traf auch ein. Vespasian machte den
Blinden sehend, indem er ihm in die Augen spuckte; der Lahme wurde von seinem
Uebel befreit, nachdem der Kaiser das gelähmte Glied mit seiner Ferse berührt hatte.



[31] Um die Mitte des 2. Jahrhunderts gab es 43 Serapistempel im Reiche, ganz
besonders zahlreich waren die Heiligtümer des Asklepios.



[32] Der Asklepioskult nahm seit Antoninus Pius (vgl. Bd. I, S. 354) besonderen
Aufschwung; aus der Zeit dieses Kaisers rühren auch die vier Tafeln her, welche an
der Stelle des Aeskulaptempels auf der Tiberinsel in Rom gefunden worden sind,
zwei derselben enthalten Berichte über Heilungen durch Traumorakel von Blinden,
zwei von aufgegebenen Brustkranken: „I. In diesen Tagen machte das Orakel einem
gewissen Cato, der blind war, die Eröffnung, er möge zum heiligen Altare treten,
seine Knie beugen, dann sich von dessen rechter Seite zur linken bewegen und die
fünf Finger einer Hand auf den Altar legen, die Hand erheben und über seine
eigenen Augen legen, und er sah gut vor einer Menge anwesenden und sich deshalb
beglückwünschenden Volkes, weil sich so große Wunder unter der Herrschaft unseres
Kaisers Antoninus zutrugen. II. Dem Lucius, der mit Seitenstechen behaftet und
von allen Menschen aufgegeben war, gab der Gott das Orakel, er möge herantreten
und die Asche vom Altare sammeln und mit Wein vermengen und dann auf seine
Seite legen, und er genaß und dankte dem Gotte öffentlich und das Volk beglückwünschte
ihn. III. Dem Blut auswerfenden Julianus, den alle Menschen aufgegeben
haben, antwortete der Gott durch das Orakel, er möge herantreten und vom Altare
die Pinienkerne nehmen und drei Tage hindurch mit Honig genießen: er genaß
und dankte öffentlich in Gegenwart des Volkes. IV. Dem Valerius Aper, einem
erblindeten Soldaten, gab der Gott als Orakel, er möge kommen und das Blut eines
weißen Hahnes nehmen, demselben Honig beimengen und ein Kollyr daraus bereiten,
welches er sich drei Tage hindurch auf die Augen streichen sollte, und er sah und
kam und dankte öffentlich dem Gotte.”



[33] Galen erwähnt, daß Asklepios manchen verordnet habe, zu reiten, zu jagen,
Waffenübungen vorzunehmen etc. Artemidoros sucht in seinem Traumbuch an
der Hand von Beispielen nachzuweisen, daß die göttlichen Verordnungen mit der
rationellen Medizin übereinstimmen: Die Götter verordnen Salben und Einreibungen,
Tränke und Speisen u. s. w.



[34] Er selbst will dem Asklepios für die Heilung eines Geschwürs zu Dank verpflichtet
sein u. a.



[35] In der Geschichte der Tiere und in den Fragmenten des Werkes von der
Vorsehung findet sich manche alberne Erzählung von den Wundertaten des Asklepios.
Der Zweck, den dieser heidnische Pietist mit seinen Wundermären verfolgt, liegt
darin, zu zeigen, welches Heil der fromme Glaube bringe.



[36] Aristides, ein berühmter Rhetor des 2. Jahrhunderts, litt durch ungefähr
13 Jahre an einem durch die mannigfachsten Symptome (namentlich dyspeptische,
suffokatorische Beschwerden, Schlaflosigkeit, Krämpfe, psychische Störungen) gekennzeichneten
Krankheitszustand, zu dessen Behebung er in verschiedenen Tempeln des
Asklepios Heilung suchte und mit blindem Vertrauen alle möglichen, rationellen und
unsinnigen, Kuren gebrauchte, die ihm der Gott in zahllosen Traumoffenbarungen
vorschrieb. Die nach der glücklichen Genesung(?) verfaßten, noch erhaltenen „heiligen
Reden” stützen sich auf Tagebücher, die der Kranke mit kleinlicher Sorgfalt für die
gewöhnlichsten Dinge angelegt hatte, und gewähren uns einen interessanten Einblick
einerseits in das Seelenleben eines hochgebildeten, aber höchst neuropathischen,
krankhaft leichtgläubigen, von Einbildungen, Visionen und Halluzinationen aller Art
geplagten Mannes, anderseits in den suggestiven Kurbetrieb der Asklepieien. Mit
jener charakteristischen Weitschweifigkeit und Verworrenheit, die wir in den Aufzeichnungen
solcher Patienten stets beobachten, schildert Aristides die vielfachen
Verordnungen (diätetisches Regime, Bädergebrauch, Barfußgehen, später Anleitung
zur Beschäftigung; Blutentziehung, Abführ-, Brechmittel, Klistiere, Einreibungen,
Salben etc.) äußerst genau, bis in alle Einzelheiten, wobei man den Eindruck
gewinnt, daß die Tempelärzte nicht selten ganz zweckmäßig handelten, trotzdem
ihnen die Sache durch die Schrullen und den immer absurder werdenden Pietismus
des Patienten sehr erschwert war. Trotz seiner unsäglichen subjektiven Leiden glaubte
Aristides nämlich, zum Heilgott, als ein Auserwählter, in ganz besonders naher Beziehung
zu stehen und er wollte, wenn es auch noch so unsinnig war, alles buchstäblich
befolgen, was seinem einseitig konzentrierten Denken in den unzähligen Inkubationen,
Sinnestäuschungen, Delirien als direkte Offenbarung imponierte. Glücklicherweise
fand sich bisweilen ein Ausweg durch die priesterliche Interpretation der
Traumgesichte oder durch die Inkubationen, welche Freunde im Interesse des Patienten
angeblich vornahmen.



[37] Von den meisten römischen Kaisern werden mystische Neigungen berichtet.
Augustus, Marc Aurel, Severus u. a. legten auf Traumauslegung viel Gewicht, Tiberius
glaubte fest an die Astrologie, Nero, Caracalla u. a. Imperatoren ließen sich
in die Magie einweihen, selbst der geistvolle Hadrian war der Sterndeuterei ergeben
und betrieb die Künste der orientalischen Mantik.



[38] Träume spielten im Leben der bedeutendsten Männer eine große Rolle (vgl.
auch die Lebensgeschichte Galens Bd. I, S. 354-355). Im 2. Jahrhundert verfaßte
Artemidoros aus Ephesos auf Grund der nicht unbeträchtlichen Vorarbeiten in
der Alexandrinerzeit (Sammlungen von bewährten Traumauslegungen) ein zusammenfassendes,
noch erhaltenes Werk Ονειροκρίτικα in 5 Büchern, welches sich des höchsten
Ansehens erfreute. Bemerkenswerterweise spielt bei der Deutung der Träume neben
der Allegorie auch die Zahlenspielerei eine Rolle, indem Wörter, deren als Zahlzeichen
betrachtete Buchstaben die gleiche Summe ergeben, für einander eintreten
konnten.



[39] Am meisten tritt dies in der Technik zu Tage, welche zu den künstlerischen
Leistungen im Mißverhältnis stand. Das quantitative Denken wurde bloß auf einem
sehr eng begrenzten Gebiete zur Geltung gebracht. — Die Philosophie wirkte bei
ihrer Machtstellung wenigstens in nacharistotelischer Zeit nicht günstig ein, da ihre
Begriffsmühlen zwar aufs feinste arbeiteten, aber wegen des zu geringen Forschungsmaterials
leer gingen; auch der stark ethisierende Zug, welcher naturwissenschaftliche
Kenntnisse nur so weit erforderlich hielt, als dadurch zur sittlichen Vollkommenheit
beigetragen werde (Seneca, Epiktet), hemmte die freie, voraussetzungslose
kritische Forschung.



[40] Ein Analogon hierzu bildet auf medizinischem Gebiete die Lehre von den
spezifischen Kräften der Substanz (Körperteile, Heilmittel), vgl. Bd. I, S. 372 u. 398.
Durch die Theorie von den nicht weiter ergründbaren „Kräften der ganzen
Substanz” wurde nicht nur die reale Forschung eingelullt, sondern auch dem
Glauben an zauberhafte, übernatürliche Wirkungen der Wundermittel Tür und Tor
geöffnet.



[41] Sehr bald nach der sophistischen Aufklärungsperiode machte sich als Reaktion
das Streben geltend, den Volksanschauungen entgegenzukommen und in ihnen die
Ergebnisse der philosophischen Spekulation vorgebildet zu finden.



[42] Schon Poseidonios, der Freund Ciceros, schrieb über Mantik, auch wurde ihm
ein Buch über das Wahrsagen aus dem Zucken der Körperglieder zugeschrieben.



[43] Von der zeitweiligen Toleranz am Kaiserhofe liefert Severus Alexander, der
in seiner Hauskapelle neben den besten der vergötterten Kaiser, neben Orpheus auch
Abraham und Christus verehrte, einen schlagenden Beweis.



[44] Während die Lehre Epikurs alles Mythische und Transzendente ausschloß,
huldigten die Stoiker im höchsten Grade den metaphysischen Neigungen der Volksseele,
auch legten sie den Schwerpunkt weniger auf wissenschaftliche Erkenntnis als
auf ethische Strebungen, in ihrer Endentwicklung betrachtete es die Schule als Zweck
der Philosophie, Tröstung zu spenden (Epiktet, Marc Aurel). Der Philosoph wurde
geradezu zum Seelenarzt, zum Seelsorger. Wiewohl aber die Stoiker die Gläubigkeit
durch Anerkennung der Mantik förderten, so machten sie doch die Tugend noch
in echt antiker Weise von der Einsicht, von der selbstbestimmenden Vernunft abhängig,
nicht von einer übersinnlichen Gnade.



[45] Der Skeptizismus, dessen Errungenschaften der Arzt Sextus Empiricus
(um 200 n. Chr.) zusammenfaßte, leugnete wegen der Relativität der Vorstellungen
die Erkenntnismöglichkeit des Wesens der Dinge. Da sich die Antike mit der
Beobachtung der gesetzmäßigen Aufeinanderfolge in der Erscheinungswelt nicht begnügte,
so wurde die skeptische Richtung zur Quelle der Verzweiflung an Vernunft
und Wissenschaft. Begreiflicherweise zogen daher viele die Konsequenz, daß das
menschliche Denken einer Ergänzung bedürfe durch höhere Erleuchtung, daß nur
durch mystische Spekulation in den Besitz der Wahrheit zu gelangen sei.



[46] Die Pythagoräische Schule erlosch zwar im Laufe des 4. Jahrhunderts v. Chr.,
der Pythagoräismus als religiöse Lebensform (Askese, Mysterien) erhielt sich aber
fortdauernd und nahm im 1. Jahrhundert v. Chr. wieder philosophische Gestaltung
an. — Die bereits in der Zeit der Peisistratiden aufgekommene Sekte der Orphiker
bestand bis in die christliche Zeit hinein, sie brachte eine religiös-mystische Literatur
hervor, als deren Urheber der sagenhafte Orpheus galt.



[47] Der Neupythagoräismus kombinierte die pythagoräischen Zahlen — mit der
platonischen Ideenlehre (Ideen ═ Zahlen ═ urbildliche Vorstellungen im göttlichen
Geiste), verknüpfte den philosophischen Monotheismus mit dem volkstümlichen Götterglauben
und erblickte die Hauptaufgabe in sittlicher Läuterung, Abkehr von der
Sinnlichkeit, Veredlung des Kults. Als Hauptapostel dieser Richtung zog zur Zeit
Neros Apollonios von Tyana umher, welcher überallhin reinere Gotteserkenntnis
verbreitete und seine Lehre durch Wundertaten aller Art bekräftigte. Sein Leben
wurde von Philostratos (Ende des 2. bis Mitte des 3. Jahrhunderts) nach mehreren
Vorlagen, romanhaft ausgeschmückt, beschrieben. Apollonios von Tyana wird in
tendenziöser Weise (um Christus ein Gegenbild gegenüberzustellen) als Prophet der
alten Götter vorgeführt, ausgestattet mit überirdischer Natur und Wunderkraft
(Weissagung, Dämonenaustreibung, Totenerweckung etc.).



[48] Die Juden konnten sich dem Einfluß des von Syrien und Aegypten eindringenden
Hellenismus nicht entziehen und bildeten anderseits im Geistesleben
Alexandrias einen Hauptfaktor. Parallel zum Neupythagoräismus entwickelte sich
auch unter ihnen eine religiös-philosophische Richtung, welche namentlich an platonische
Ideen anknüpfte und einer allegorischen Schriftauslegung zustrebte. Philon
stellt nur den Höhepunkt dieser Richtung dar, welche schon in der vorausgehenden
apokryphen Literatur (z. B. das pseudosalomonische Buch der Weisheit) bemerkbar ist.


Die seit dem 2. vorchristlichen Jahrhundert hervortretende palästinensische Sekte
der Essäer oder Essener (mit ihnen war die Sekte der Therapeuten am maräotischen
See in der Nähe Alexandrias verwandt) zeigt viele Analogien mit der pythagoräischen
Ordensgenossenschaft. Die Essäer pflegten die allegorische Schriftauslegung und entwickelten
eine auf der (ursprünglich parsischen) Engellehre fußende Geheimlehre,
die sich möglicherweise mit den Anfängen der im Mittelalter und in der Renaissance
zu so großer Bedeutung gelangenden Kabbala berührt. Sie standen beim Volke im
Rufe medizinischer Wundertäter (Heilungen durch Berühren, Händeauflegen, magische
Kräuter und Steine, Beschwörungsformeln).



[49] Der Platoniker Celsus verfaßte im 2. Jahrhundert eine den Götterglauben verherrlichende
Streitschrift gegen das Christentum.



[50] Die auf uns gekommenen „hermetischen” Schriften rühren aus verschiedenen
Zeiten her und gehören verschiedenen theologischen Systemen an; unter diesen
ragt besonders der aus 18 Abschnitten bestehende „Poimandres” hervor (vgl. R. Reitzenstein,
Poimandres, Leipzig 1904). — Hermes ═ Thot galt in Aegypten seit uralter
Zeit als Lehrer aller geheimen Weisheit und als Verfasser heiliger Schriften. Auf
die medizinisch-hermetische Literatur weist schon Galen hin an der Stelle, wo er
den Grammatiker Pamphilos wegen Benützung derselben tadelt.



[51] In dem Lehrgedichte (Astronomicon), welches Marcus Manilius dem Augustus
widmete, ist unter anderem des näheren ausgeführt, wie jeder Körperteil unter dem
Einfluß eines bestimmten Sternbildes stehe.



[52] Es kann daher nicht wundernehmen, daß mehrere astrologische Schriften der
späteren Zeit fälschlich unter seinem Namen liefen.



[53] Das Wort χημεία wird meist mit dem alten Namen Aegyptens χημι (═ Schwarz)
in Zusammenhang gebracht. Der Ausdruck Chemie findet sich in dem Sinne für
„Goldmacherkunst” (ἱερὰ τέχνη, χρυσοποεία) zuerst in der astrologischen Schrift des
Firmicus Maternus (vgl. oben). Eine Hauptpflegestätte bestand im Tempel zu Edfu,
wo sich zu Ptolemäerzeiten ein Buch, betitelt „Die Verrichtung jedes Geheimnisses
des Laboratoriums”, vorfand.



[54] Die Kyraniden gehören in den Kreis der „hermetischen” Bücher. Möglicherweise
deutet der Name Κυρανίδες ═ Κυρηνίδης auf den Einfluß der einst berühmten
und dann verschollenen Aerzteschule von Kyrene.



[55] Auch diese Strömung läßt sich weit zurück verfolgen. Bei Plato ist der
Dämonismus im ganzen mehr ein Zierat seiner Spekulationen, unter den Vertretern
der alten Akademie schreckte schon Xenokrates vor der Annahme von zahllosen
Dämonen, Quäl- und Plagegeistern nicht zurück, die Stoiker gingen darin noch bedeutend
weiter, die an orphisch-pythagoräische Traditionen auch hierin anknüpfenden
Neupythagoräer vertieften den Dämonenglauben im mystischen Sinne. Daß sehr viele
der Gebildeten schon im 2. Jahrhundert den Dämonismus als feststehende Tatsache
ansahen, ersehen wir aus Plutarch, Maximus von Tyrus, Apulejus u. a. Bei Plotin
sind die Dämonen noch im wesentlichen personifizierte Naturkräfte, Emanationen der
Weltseele, sein Schüler Porphyrios beschreibt dieselben in seiner reichen Klassifikation
schon mehr als greifbare, gute oder heimtückische Wesen, die ganz den
parsisch-jüdischen Engeln entsprechen, Iamblichos und Proklos verweben völlig den
rohen Volksglauben in ihre theosophische Spekulation.


Daß vorderasiatisch-ägyptische Einflüsse und Vorbilder für die Verbreitung und
Ausbildung der Dämonologie maßgebend waren, ist gewiß.



[56] Wunderheilungen galten jederzeit als besonderer Beweis göttlicher Inspiration
oder übermenschlicher Kräfte, daher spielen sie auch in den Biographien der mystischen
Philosophen eine wichtige Rolle. Philostratus berichtet von Zauberkuren des
Apollonios von Tyana, ebenso hören wir von magischen Heilungen, welche Plotin
und Porphyrios vollbracht haben sollen.


Die kirchliche Literatur ist seit Justin erfüllt von Hinweisen auf Wunderheilungen
und Exorzismen; wie sehr sich die Apologetik gerade auf dieses Moment stützt, zeigt
namentlich die Polemik zwischen Origenes und dem Platoniker Celsus. — Bei den
Christen kam allmählich ein eigener Stand von Exorzisten zur Entwicklung, welcher
der niederen Hierarchie eingegliedert wurde. Die christlichen Beschwörungsformeln
enthielten Hauptstücke aus der Geschichte Jesu.


Sowohl die Kirche als auch die neuplatonischen Philosophen wendeten sich aber
gegen den Unfug, welchen die Gnostiker mit Zauberkuren trieben. Die Gnostiker haben
den Gebrauch von Amuletten, Talismanen, magischen Zeichen ungemein gefördert,
so sollen z. B. von den Anhängern des Basilides die bekannten Abraxasgemmen
verbreitet worden sein. (Abraxas ═ Gott, der die Macht der 7 Planeten vereinigt
═ Jahr; der Zahlenwert der Namensbuchstaben beträgt 365.)



[57] Z. B. Taufe ═ Bad zur Wiederherstellung der Gesundheit der Seele, Abendmahl
═ Pharmakon der Unsterblichkeit, Buße ═ vera de satisfactione medicina. In
den apostolischen Konstitutionen heißt es: „Heile auch du (Bischof) wie ein mitleidiger
Arzt alle Sünder, indem du heilsame, zur Rettung dienliche Mittel anwendest.
Beschränke dich nicht auf Schneiden und Brennen und auf die Anwendung
austrocknender Streupulver, sondern gebrauche auch Verbandzeug und Charpie, gib
milde und zuheilende Arzneien und spende Trostworte als mildernde Umschläge.
Wenn aber die Wunde tief und hohl ist, so pflege sie mit Pflastern, damit sie sich
wieder fülle und dem Gesunden gleich wieder ausheile. Wenn sie aber eitert, dann
reinige sie mit Streupulver, d. h. mit einer Strafrede; wenn sie sich aber durch
wildes Fleisch vergrößert, so mache sie mit scharfer Salbe gleich, d. h. durch Androhung
des Gerichts; wenn sie aber um sich frißt, so brenne sie mit Eisen und
schneide das eitrige Geschwür aus, nämlich durch Auferlegen von Fasten. Hast
du dies getan und gefunden, daß vom Fuß bis zum Kopf kein milderndes Pflaster
aufzulegen ist, weder Oel noch Bandage, sondern das Geschwür um sich greift und
jedem Heilungsversuch zuvorkommt — wie der Krebs jegliches Glied in Fäulnis versetzt
—, dann schneide mit vieler Umsicht und nach gepflogener Beratung mit
anderen erfahrenen Aerzten das faule Glied ab, damit nicht der ganze Leib der
Kirche verdorben werde. Nicht voreilig also sei zum Schneiden bereit und nicht so
rasch stürze dich auf die vielgezähnte Säge, sondern brauche zuerst das Messer und
entferne die Abszesse, damit durch Entfernung der innen liegenden Ursache der
Krankheit der Körper von Schmerzen geschützt bleibe. Triffst du aber auf einen
Unbußfertigen und (innerlich) Abgestorbenen, dann schneide ihn mit Trauer und
Schmerz als einen Unheilbaren ab.” Dieser bis in alle feineren Einzelheiten durchgeführte
Vergleich des Bischofs mit dem Chirurgen ist nicht nur an sich interessant,
sondern gewährt auch Einblick in die antike Wundarzneikunst.



[58] Die byzantinischen Berichte über die Krankenheilungen der großen Wundertäter
(Engel, Märtyrer) erinnern lebhaft, stilistisch und inhaltlich, an die Wundergeschichten
der Asklepiosheiligtümer. Das Erbe des Asklepios wurde von zahlreichen
Heiligen angetreten, ganz besonders aber von Kosmas und Damian — den beiden
Schutzpatronen der Aerzte. Ihr Kult, der im 6. Jahrhundert seine Blüte in Konstantinopel
erreichte, ging höchstwahrscheinlich von Aegae aus, einer Stadt Ciliciens,
wo ein besonders berühmtes Asklepieion bestanden hatte. Die Kranken verbrachten
die Nacht in der Kirche (Kirchenschlaf), meist in großer Zahl auf Decken
liegend, um im Schlafe der himmlischen Erscheinung gewürdigt zu werden; die
Heiligen verordneten entweder die zu befolgende Kur oder heilten durch unmittelbare
Wunderwirkung.



[59] Der erste Arzt, welcher dem Evangelium gefolgt ist, war der Gehilfe des Paulus,
der heilige Lukas. Als der erste Arzt, der (zur Zeit Marc Aurels) den Märtyrertod
starb, wird der Phrygier Alexander erwähnt. Im Beginne des 3. Jahrhunderts
wurde einigen Christen von ihren wissensfeindlichen Glaubensgenossen gehässig vorgeworfen,
daß sie Galen abgöttisch verehren, Γαληνὸς γὰρ ἴσως ὑπὸ τινῶν προσκυνεῖται.
Dem Kaiser Alexander Severus widmete der, als christlicher Chronograph bekannte,
Julius Africanus seine „Kestoi”. Als Aerzte wirkten der Priester zu Sidon, Zenobius
(Märtyrer zur Zeit Diokletians), die Bischöfe Theodotos in Laodicea (um 305),
Eusebius in Rom (310), Basilios von Ancyra (unter Konstantin), der Arianer Aetius;
das römische Martyrologium gedenkt eines Arztes Diomedes aus Tarsus, der zur Zeit
Diokletians hingerichtet wurde u. s. w.



[60] Sehr bedeutungsvoll war der Kampf, welchen die Kirchenväter gegen die
Fruchtabtreibung, sowie gegen die sexuellen Ausschweifungen und Perversitäten
führten. In hygienischen Fragen wurden sie wegen dem, mit dem übermäßigen
Bädergebrauch etc. verbundenen Luxus oder Laster oft zu einer Opposition hingerissen,
die in der Folge ungünstig auf die allgemeine Körperpflege (Gymnastik,
das großartige antike Badewesen u. s. w.) einwirkte. Gleichfalls kann es wenigstens
vom medizinischen Standpunkt kaum gebilligt werden, daß das Christentum mit den
hygienischen Vorschriften der mosaischen Religion (Speisegesetze, Händewaschen)
gänzlich gebrochen hat.



[61] Den Kirchenvätern erschienen die naturphilosophischen Spekulationen als Mißbrauch
der geistigen Kräfte; sie wollten diese lieber den großen moralischen Lehren
der geoffenbarten Religion zugewendet wissen. Im Hinblick auf die unversöhnlichen
Widersprüche der Jahrhunderte alten Forschung, und erfüllt von unerschütterlichem
Bibelglauben, mußten sie die menschliche Vernunft für unzureichend halten,
wobei nicht zu übersehen ist, daß Skeptiker und Neuplatoniker sich in ähnlichem
Ideenkreise bewegten. Zur Verwerfung oder doch Beschränkung der Forschung war
dann freilich nur ein kleiner Schritt. Tertullian sagt: Nobis curiositate opus non
est post Jesum Christum, nec inquisitione post Evangelium. Lactantius: Nam si
facultas inveniendae veritatis huic studio subjaceret, aliquando esset inventa. Cum
vero tot temporibus, tot ingeniis in ejus inquisitione contritis, non sit comprehensa,
apparet nullam esse ibi sapientiam.



[62] Es sei an das tragische Schicksal der Hypatia erinnert.



[63] Die Kompendienliteratur bildet geradezu die Signatur des wissenschaftlichen
Betriebs in allen Zweigen. Für die Naturkunde wurde der Auszug bedeutsam,
welchen im 3. Jahrhundert Solinus aus dem Plinius nach einer älteren Vorlage
zusammenstoppelte. Medizinische Kompilationen dürften übrigens schon vor der
Zeit Galens insbesondere von den Anhängern der pneumatischen Schule verfaßt
worden sein.



[64] Bemerkenswerterweise erklärte auch sein Zeitgenosse, der heilige Basilios,
daß die Medizin unter allen profanen Wissenszweigen am meisten des Studiums
würdig sei.





Die Literatur.



[←]
         


Die medizinische Literatur, welche aus dem Zeitraum vom Beginn
des 3. bis zum Ausgang des 5. Jahrhunderts auf uns gekommen ist, bildet
ein Wahrzeichen des Stillstands oder sogar des Verfalls der antiken
Heilkunde.

Selbständige Beobachtungen, neue Ideen oder praktische
Fortschritte treten nur ausnahmsweise aus der geistigen Oede hervor,
fleißige Kompilation zählt schon zu den wertvollsten Leistungen. Das
griechische Schrifttum bewahrt bei all dem durchwegs wenigstens
den wissenschaftlichen Charakter, das lateinische dagegen
rührt zum Teile von Laien her, welche volksmedizinischen
Aberglauben und grobe Empirie zur Geltung brachten.
Gerade in der römischen Welt fanden Machwerke letzterer Gattung besondere
Anerkennung und Verbreitung, weil dort ohnedies kein regeres
Interesse für theoretische Erörterungen aufkam; freilich darf nicht außer
acht gelassen werden, daß diese pseudowissenschaftlichen Schriften eigentlich
erst in späteren Jahrhunderten ihre ganz ungebührliche Stellung
inmitten der Fachliteratur erhielten.



Am dürftigsten ist die literarische Hinterlassenschaft des 3. Jahrhunderts
— entsprechend den traurigen allgemeinen Zuständen und
dem Tiefstand der gesamten Wissenschaft — sie besteht aus dem Lehrgedicht
des Quintus Serenus Samonicus: De medicina praecepta
saluberrima und der medicina ex oleribus et pomis des Gargilius
Martialis. Beide Schriften beruhen vorzugsweise auf Plinius und
stellen im wesentlichen volksmedizinische Rezeptbücher dar, namentlich
die erstere strotzt von Aberglauben.




Es gab zwei gelehrte Schriftsteller namens Q. Serenus Samonicus, Vater
und Sohn, von denen der erstere im Jahre 211 auf Befehl Caracallas (angeblich weil
er magische Mittel empfohlen hatte) hingerichtet wurde. Die Frage, ob dem älteren
oder dem jüngeren Samonicus die Autorschaft des aus 1115 Hexametern bestehenden
Lehrgedichts de medicina praecepta saluberrima (ed. J. Chr. G. Ackermann,
Lips. 1786) zukommt, bleibt trotz vielfacher Bemühungen noch unentschieden. Der
Stoff ist größtenteils aus Plinius und Dioskurides zusammengelesen, die Darstellung
verrät einen kritiklosen Dilettantismus. Im wesentlichen handelt es sich um ein
Rezeptbuch für Arme, wie es der Verfasser in den Versen ausspricht:







Quid referam multis composta Philonia rebus?



Quid loquar antidotum variis? dis ista requirat,



At nos pauperibus praecepta feramus amica.



(v. 396-398).








Das Lehrgedicht zerfällt in 65 Kapitel; in den ersten 42 sind Rezepte gegen verschiedenartige
Leiden in der Anordnung a capite ad calcem angeführt, die folgenden
enthalten Heilmittel gegen Verletzungen, Fieber, Frakturen, Verrenkungen,
Schlaflosigkeit, Lethargie, Epilepsie, Gelbsucht, Vergiftungen, Warzen, Hämorrhoiden.
Neben brauchbaren oder doch wenigstens unschädlichen Mitteln (z. B. Seewasserhonig
als Laxans, Tierbad gegen Podagra) werden auch viele ekelhafte Dinge empfohlen
(z. B. Taubenmist; Mäusekot zu Umschlägen bei Brustschwellung; Bettwanzen gegen
Nasenbluten; Ziegenurin gegen Blasensteine, Wechselfieber etc.). Komisch berührt
es, wenn der Autor bei der Kur des Wechselfiebers zuerst das Besprechen verwirft:






Nam febrem vario depelli carmine posse



Vana superstitio credit tremulaeque parentes



(v. 939-940),










gleich darauf aber zum Gebrauch von Amuletten rät, wobei das bekannte „Abracadabra”
erwähnt wird, welches wiederholt und zwar mit sukzessiver Hinweglassung
eines Buchstabens ungefähr folgender Art:



A B R A C A D A B R A

 A B R A C A D A B R

  A B R A C A D A B

   A B R A C A D A

    A B R A C A D

     A B R A C A

      A B R A C

       A B R A

        A B R

         A B

          A




niedergeschrieben werden soll, so daß eine keilförmige Figur entsteht. Die Etymologie
dieses Zauberwortes wird verschieden erklärt, z. B. aus den hebräischen
Worten ab, ruach, dabar (Vater, Geist, Wort), oder ab, berech, dabar (Vater, Segen,
Wort), oder abra, kad (achat), abra, d. h. vorübergegangen ist das Fieber etc. Gegen
Fallsucht läßt Serenus Samonicus den fabelhaften Stein aus dem Neste der Schwalben
anwenden; Kindern sollen, um das Zahnen zu befördern, Pferdezähne umgehängt
werden etc. Auch der Zahlenglaube (3, 7, 9) spielt in den Rezepten eine wichtige
Rolle. — Proben einer deutschen metrischen Uebersetzung von Thierfelder in Küchenmeisters
Ztschr. f. Medizin 1866.



Die Medicinae ex oleribus et pomis des Gargilius Martialis (um 240)
bildeten ursprünglich nur einen Teil seines großen Werkes über Landwirtschaft. Die
Schrift, welche im Mittelalter sehr beliebt und häufig umgearbeitet oder exzerpiert
wurde (ed. Val. Rose, Lips. 1875), handelt über die diätetischen Wirkungen und Heilkräfte
von mehr als 60 Gewächsen; der Inhalt beruht vorzugsweise auf Plinius, außerdem
sind aber auch Dioskurides, Galen u. a. verwertet.



Als Rest der wissenschaftlichen (griechischen) Literatur des 3. Jahrhunderts[1]
können Fragmente aus den Werken des Philumenos betrachtet

werden, vorausgesetzt, daß die neueren Forschungsergebnisse,
welche die Lebenszeit dieses Autors um 250 ansetzen, richtig sind.




Philumenos ging aus der Schule der Methodiker hervor, doch nahm er in der
Praxis, wie Bruchstücke seiner Schriften zeigen, einen eklektischen Standpunkt ein,
wobei er die Arbeiten der Vorgänger, namentlich des Archigenes, Soranos
und Herodotos, ausgiebig benutzte. Die Kompilationen des Philumenos, welche
den späteren Sammelschriftstellern als willkommene Vorlage dienten und zum Teile
das Studium der Originalwerke ersetzten, bezogen sich auf die gesamte Therapie.
Hervorzuheben sind insbesondere einige, noch in lateinischer Uebersetzung vorhandene
Abschnitte über Unterleibsleiden (herausgegeben und verdeutscht in Th. Puschmanns
„Nachträge zu Alexander Trallianus”, Berliner Studien z. klass. Philolog. V, 2, 1886)
und die gynäkologisch-geburtshilflichen Fragmente. Was die ersteren anlangt, so
erweist sich Philumenos in der Behandlung der Darmaffektionen als ein höchst
rationeller Praktiker, welcher dem Unfug, bei jedem Durchfall sofort schablonenhaft
Stopfmittel zu verabreichen, energisch entgegentritt; die beim „Rheumatismus
ventris” und der „Passio coeliaca” auftretenden Diarrhöen behandelte er mit
warmer Milch, leicht stopfender Nahrung und Opiumpräparaten, den Tenesmus
mit adstringierenden Stuhlzäpfchen, lokal applizierten feuchten Umschlägen, Oeleinreibungen,
Einspritzungen (schleimiger Dekokte). Die gynäkologischen Fragmente
betreffen Geschwülste des Uterus, Metritis, Mastitis, noch wertvoller sind die Auseinandersetzungen
über die Anomalien der Geburt (Enge des Beckens wichtigstes
Geburtshindernis, allmähliche Erweiterung des engen Muttermundes mit den Fingern,
Anwendung von Klysma und Katheter, Durchtrennung eines eventuell vorhandenen
Hymen, der Eihäute u. s. w.), Wendung, Embryotomie, Embryulcie, Herausbeförderung
der zögernden Nachgeburt, Indikationen und Ausführung des künstlichen Abortus.
Von Interesse sind auch einige (bei Oreibasios erhaltene) Abschnitte über Neurosen
und Psychosen.





Ein weit erfreulicheres Bild, sowohl was die Zahl als den inneren
Wert der literarischen Produktionen anlangt, bietet das 4. Jahrhundert.
Vor allem treten uns wieder Spuren der altberühmten Schule von
Alexandria entgegen, welche, getreu ihrer Mission, auch jetzt noch,
im Dunkel der Zeiten, die Fackel der medizinischen Forschung hochhielt.




Den Mittelpunkt der alexandrinischen Schule bildete in der ersten Hälfte des
4. Jahrhunderts Zenon von Kypros, welcher sich als Arzt und als Lehrer großes
Ansehen erwarb. Im hohen Alter mußte er für eine Zeitlang infolge religiöser
Wirren Alexandria verlassen, doch setzte ihn Kaiser Julian, dessen Gunst er genoß,
bald wieder in sein Lehramt ein. Unter seinen Schülern ragten besonders folgende
hervor: Ionikos von Sardes, dem umfassendes ärztliches Wissen im Verein mit
philosophischer Bildung nachgerühmt wurde, Magnos von Antiochia, mehr
Sophist als Praktiker, welcher sich durch seinen medizinischen Nihilismus mißliebig
machte und Oreibasios. Neben diesen Männern erlangte auch

Theon von Alexandria einen allerdings geringeren Ruf; er wirkte um 350 in Gallien als
Archiater und verfaßte im Geschmack des Zeitalters ein mit Arzneiformeln überladenes
Werk über Therapie (von dem nur eine Inhaltsangabe übriggeblieben ist)
unter dem Titel Ἄνθρωπος.





Umstrahlt vom Abendrot der untergehenden Antike, ging aus der
Schule von Alexandria jener hochverdiente Arzt hervor, der, voll Verehrung
für die Größe der längst entschwundenen Vergangenheit, aus
den medizinischen Werken der Vorfahren das Beste auswählte und in
geistvoller Gruppierung zu einem Gesamtbilde vereinigte — der Leibarzt
des Julian Apostata, Oreibasios.




Oreibasios, der Abkömmling einer vornehmen Familie, wurde um das Jahr 325
in Pergamos geboren, genoß eine gelehrte Erziehung und bildete sich in Alexandria
unter der Leitung des Zenon von Kypros zum Arzte aus. Reich begabt und
vielseitig gebildet, ein Menschenfreund in seiner praktischen Tätigkeit, gelangte der
Jüngling bald zu Ruf und Ansehen, ja man knüpfte an ihn die kühnsten Hoffnungen
auf ein erneutes Aufblühen der althellenischen Heilkunst. Warm begeistert für antike
Wissenschaft und Philosophie, durch Geist, Charakter und edle Umgangsformen ausgezeichnet,
paßte er so recht in die Sphäre Julians, der ihn zuerst in Athen (um 355)
kennen lernte und sodann wahrscheinlich auf Empfehlung Zenons als Leibarzt nach
Gallien mitnahm. Die Geistesverwandtschaft knüpfte innige Bande zwischen beiden.
Oreibasios bewährte sich oftmals als politischer Ratgeber, der mit prophetischem
Blick den Caesar zur Ausführung seiner kühnen Pläne drängte; Julian nahm regstes
Interesse an den Studien seines Arztes, dessen Wissen und Können er hochschätzte.
Durch seinen fürstlichen Gebieter angeregt, stellte Oreibasios aus den weitschweifigen
Werken Galens einen Auszug her und faßte durch den Erfolg ermuntert
den Plan, auch aus den übrigen medizinischen Autoren das Wissenswerte
übersichtlich in einer groß angelegten Enzyklopädie zusammenzutragen. Noch in
Gallien gediehen die hierzu nötigen Vorarbeiten, aus denen die Ἰατρικαὶ συναγωγαί
hervorgehen sollten. Während der kurzen Regierungszeit Julians als Alleinherrscher
(361-363) schritt die Ausführung des imposanten Werkes mächtig vor. Schon früher
mit Gunstbezeigungen überhäuft, nach der Thronbesteigung des Kaisers zum Quästor
von Konstantinopel ernannt, widmete sich Oreibasios nicht nur seiner mühevollen
schriftstellerischen und ärztlichen Tätigkeit, sondern nahm auch auf die Politik im
Sinne der Neubelebung des Heidentums Einfluß, wie seine Sendung nach Delphi bezeugt,
wo er aber die Antwort empfing, daß fortan das Orakel verstummen müsse.
Auch auf dem Feldzug gegen die Perser begleitete er den Kaiser und stand ihm bis
zum letzten Atemzug in Treue bei — Julian erlag bekanntlich einer auf dem Schlachtfelde
erlittenen Verwundung. Nunmehr fiel ein Schatten auf das Leben des Leibarztes.
Die neuen Machthaber, Valens und Valentinianus, beraubten Oreibasios seines
Vermögens und überließen ihn „dem rohesten der barbarischen Naturvölker” (wahrscheinlich
den Goten) zur Strafe für seinen Einfluß auf die christenfeindliche
Regierung des Vorgängers. Er ertrug sein Unglück mit einer, seiner Gesinnung
würdigen, Standhaftigkeit und wußte sich bei den Barbaren durch seine ärztliche
Geschicklichkeit großes Ansehen zu erwerben; nach kurzer Zeit übrigens sahen sich
die Kaiser selbst bewogen, den vortrefflichen Arzt, dessen Ruhm in der Heimat nicht
erloschen war, wieder zurückzuberufen und ihm das konfiszierte Vermögen einzuhändigen.
Mit einer vornehmen und reichen Gattin vermählt, lebte er in Byzanz,
bis ins hohe Alter unermüdlich der Praxis und medizinischen Schriftstellerei hingegeben,

im engsten Verkehr mit der Gelehrtenwelt. Er starb, nachdem er sich
noch an den ärztlichen Studien seines Sohnes Eustathios erfreuen durfte, im Beginne
des 5. Jahrhunderts.





Obwohl Oreibasios die Medizin weder mit theoretischen Fundamentalgedanken
noch mit neuen großen Erfahrungstatsachen bereichert
hat, und zugegeben werden muß, daß seine Schriften im wesentlichen
bloß fleißig gearbeitete Kompilationen darstellen, so kommt ihm in Anbetracht
der Zeitverhältnisse doch eine ganz eminente Bedeutung
zu, weil er die durch Empirismus und Mystik teilweise verschüttete
Bahn der rationellen Heilkunde für den Praktiker
wieder freizulegen verstand und die um sich greifende Verwirrung
durch den zielbewußten Hinweis auf die wissenschaftliche
Methode behob. Dieses Verdienst wird freilich leicht
übersehen, wenn man die Eigenart der Epoche nicht genügend berücksichtigt.
Damit soll allerdings nicht bestritten werden, daß im Rahmen
der Gesamtentwicklung die literarhistorische gegenüber der pragmatischen
Bedeutung des Oreibasios überwiegt. Weit mehr noch als die Zeitgenossen,
ist die Nachwelt dem Leibarzt des Julian zu Dank verpflichtet,
weil er ihr zahlreiche Fragmente aus verloren gegangenen medizinischen
Werken des klassischen Altertums überliefert hat.



Oreibasios war es eigentlich erst, der dem großen Galen
den Weg ebnete. Denn er machte weitere ärztliche Kreise, welche
sonst von der Weitschweifigkeit der kaum zu überblickenden Schriften
des Pergameners abgestoßen wurden, mit dessen Lehren in wohlgeordneter
Darstellung vertraut und gewöhnte sie, trotz der würdigenden Berücksichtigung
aller übrigen Schulmeinungen (auch der methodischen), Galen
als oberste Instanz für die Mehrzahl der medizinischen Probleme anzuerkennen.
Von Galen, in dem er die höchste Entfaltung der hippokratischen
Kunst und ärztlichen Wissenschaft erblickte, ging Oreibasios
schon bei der ersten Anlage seiner Kollektaneen aus, und ihm räumte er
auch in dem großen Sammelwerk, den Ἰατρικαὶ Συναγωγαί, einen
ganz besonders hervorragenden Platz ein, wodurch die Grundpfeiler
für die mehr als tausendjährige Herrschaft des Pergameners
im Reiche der Medizin aufgerichtet wurden.



Die Ἰατρικαὶ Συναγωγαί bestanden aus 70 Büchern, welche allgemeine
Diätetik, allgemeine Therapie, Arzneimittellehre, Physiologie
und Anatomie, Hygiene, Krankenpflege, Diagnostik, Prognostik, spezielle
Pathologie und Therapie, Chirurgie behandelten. Leider ist ein sehr
beträchtlicher Teil dieser groß angelegten Enzyklopädie verloren gegangen,
aber auch noch der Torso gewährt uns überraschenden Einblick
in den wundervollen Reichtum der antiken Heilkunst und Gesundheitspflege;
die chirurgischen Abschnitte — die vollständigste einschlägige

Abhandlung aus dem Altertum — gestatten eine Rekonstruktion der
erstaunlich entwickelten wundärztlichen Technik der alexandrinisch-römischen
Periode.



Oreibasios stützte sich auf die gesamte vorausgegangene Literatur
— schon vorhanden gewesene Kompilationen mögen ihm teilweise als
Vorlage gedient haben — und exzerpierte meistens die bedeutungsvollsten
Stellen aus den älteren medizinischen Schriften mit Angabe der
Quelle. So groß der literarhistorische Wert dieses Verfahrens ist, die
Einheitlichkeit des Werkes, der organische Aufbau des Ganzen, mußte
dabei namentlich in Fällen, wo sich die maßgebenden Autoren widersprechen,
verloren gehen. Es läßt sich nicht verkennen, daß Oreibasios
über reiche praktische Erfahrung verfügte, welche aus vielen Zusätzen,
ganz besonders aus den hygienisch-diätetischen und allgemein
therapeutischen Kapiteln hervorleuchtet — im großen und ganzen
aber hinderte ihn seine allzu große Verehrung für die Vorgänger, die
eigenen Ideen auffällig in den Vordergrund zu schieben, und verhältnismäßig
selten ließ es seine Bescheidenheit zu, daß er in strittigen Fragen
von größerer Tragweite, das eigene Urteil entscheidend in die Wagschale
warf. Als bedächtiger Konservator hielt er am Ueberkommenen fest,
verbesserte höchstens im stillen, ohne alle Vordringlichkeit, manche Einzelheiten
und verriet seine Selbständigkeit bloß in der Auswahl, in der
Gruppierung des Materials, in paraphrastischen Erörterungen, einzig vom
Streben erfüllt, dem Arzte den reichen Literaturschatz in anregender,
übersichtlicher Zusammenfassung leicht zugänglich zu machen.



Doch scheint der vielbelesene, gelehrte Oreibasios die Aufnahmsfähigkeit
der Praktiker weit überschätzt zu haben; zwar brachten die
Συναγωγαί den Stoff in übersichtlicher Anordnung, aber der gewaltige
Umfang schreckte noch immer, namentlich den Anfänger, von der Benützung
ab. Aus diesem Grunde entschloß sich Oreibasios, der im
Verfolg der ärztlichen Studien seines Sohnes die Erfordernisse eines
knappen Lehrbuchs kennen gelernt hatte, noch im Alter (nicht vor 390)
einen Auszug aus dem Kolossalwerke auszuarbeiten. Dieser liegt uns in
den neun Büchern der Σύνοψις (πρὸς Ευστάθιον τὸν ὑιὸν αὐτοῦ) vor,
welche beabsichtigterweise nur die notwendigsten Tatsachen der Heilkunde
enthalten und die gereifte Erfahrung, das selbständiger gewordene
Urteil des Verfassers in konziser Darstellung erkennen lassen; bemerkenswert
ist es, daß hier die Chirurgie nicht berücksichtigt wird, weil sie
Sache besonderer Spezialisten wäre. Außerordentliches Interesse verdienen
die reizvollen Ausführungen über Gymnastik, Diätetik der
verschiedenen Altersstufen, Kindererziehung und über die
Kinderkrankheiten.



Ein Lob darf Oreibasios keinesfalls vorenthalten werden, nämlich

daß er in dieser, von Mystizismus aller Art überfluteten, Zeit der Versuchung
widerstand, den weitverbreiteten abergläubischen Heilgebräuchen
in seine Werke Eingang zu gestatten. Größere Aerzte vor und nach
ihm verhielten sich weniger prüde! Um auch unter den medizinfreundlichen
Laien, den φιλίατροι, gesunde, aus dem Quell wahrer Wissenschaft
entspringende Ansichten zu verbreiten, um wirklich aufklärend zu wirken
und das schädliche Kurpfuschertum einzudämmen — schrieb er, etwa
392-395, die mehr populär gehaltene Abhandlung Εὐπόριστα, deren
vier Bücher Diätetik, Hygiene und allgemeine Arzneimittellehre behandeln,
aber auf die spezielle Therapie der einzelnen Krankheiten den Nachdruck
legen. Welcher Wertschätzung sich die Synopsis und Euporista erfreuten,
beweisen ihre frühzeitig unternommenen lateinischen Uebersetzungen;
durch diese beiden Schriften hat Oreibasios auch dorthin gewirkt, wohin
sein eigentliches Lebenswerk nicht vorgedrungen ist.




Gesamtausgabe der Werke des Oreibasios von Bussemaker und Daremberg,
Oeuvres d'Oribase, Paris 1856-1876, Text und französische Uebersetzung; von den
sechs Bänden enthält der letzte, von A. Molinier herausgegebene, alte lateinische
Uebertragungen der Synopsis und der Euporista. Von einer verlorenen Schrift über
die Augenkrankheiten ist noch ein Auszug vorhanden.



Von den 70 Büchern der ἰατρικαὶ συναγωγαί (Collecta medicinalia) ist nur
mehr etwa ein Drittel vorhanden, worin folgendes abgehandelt wird: Nahrungsmittel,
Getränke, Gymnastik und Diätetik, Blutentziehung und die übrigen Ausleerungsmittel,
Klimatologie und Hygiene, äußere Heilmittel, Bäder, einfache und zusammengesetzte
Arzneimittel, allgemeine Physiologie und Pathologie, Symptomatologie, Embryologie,
Anatomie, Entzündung, Geschwülste, allgemeine Chirurgie, Frakturen, Luxationen,
Lehre von den Verbänden, Apparaten und Instrumenten, Harn- und Geschlechtsleiden,
Hernien, Geschwüre, Varia. Viele wichtige Abschnitte, welche die innere Medizin
betrafen, sind verloren gegangen. An manchen Stellen tritt die selbständige Erfahrung
des Verfassers hervor, so z. B. in der Lehre vom Aderlaß (die Venäsektion
soll nicht schablonenhaft an einem bestimmten Tage, sondern je nach der Stärke
der Krankheit und dem Zustand der Kräfte vorgenommen werden; bei Entzündungen
auf der leidenden Seite), in der Lehre von der Diät, Gymnastik, Massage, in
der weitläufigen Abhandlung von den Klistieren (die er auch bei Blasenaffektionen
anwandte) u. s. w. Im großen und ganzen stehen aber die eigenen
Ideen und Leistungen des Verfassers allzusehr im Hintergrunde, ja in strittigen
Fragen scheut er sogar vor einem entscheidenden Urteil zurück und bringt statt
dessen Exzerpte über dasselbe Thema von verschiedenen Autoren. So wird z. B. die
Lepra dreimal abgehandelt, nach Galenos, Rhuphos und Soranos. In den
anatomischen Abschnitten macht sich diese Unselbständigkeit besonders fühlbar, denn
auf diesem Gebiete entbehrte Oreibasios zumeist wohl der zur Kritik nötigen Erfahrung,
er schildert z. B. die Gebärmutter einmal nach Galen, das andere Mal nach
Soranos, weil beide in der Beschreibung divergieren, und sogar in den seltenen
Fällen, wo er in der Lage war, die Angaben der galenischen Anatomie zu ergänzen
oder zu korrigieren, unterließ er dies aus übertriebener Ehrfurcht vor den Leistungen
des großen Pergameners, dem er, neben Lykos und Soranos, ausschließlich folgte.
An einer Stelle, wo er vom Aderlaß spricht, berichtet er, daß er bei Zergliederung
von Affen Nerven unter und neben der Vena mediana des Vorderarms gefunden

habe, dennoch erwähnt er diese Entdeckung in seiner Anatomie nirgends, geschweige
denn, daß er sie zum Ausgangspunkt weiterer Untersuchungen der Armnerven gemacht
hätte. Die ἰατρικαὶ συναγωγαί bilden neben den Werken Galens[2] und den byzantinischen
Autoren eine Hauptquelle für unsere Kenntnisse über die antike Medizin[3].
Ohne Oreibasios würden wir von manchem Autor nicht einmal den Namen wissen[4].



Bezüglich der Lehre von den Verbänden und chirurgischen Apparaten
vgl. die Bücher 48 und 49 (Daremberg IV, p. 253-458, ferner die Abbildungen
p. 691 ff.). Zur Ergänzung unserer früheren Darstellung sei hier auf einige in
den chirurgischen Büchern des Oreibasios erhaltene Fragmente des Archigenes,
Heliodoros und Antyllos verwiesen, welche für die Geschichte der Chirurgie
in der römischen Kaiserzeit von Wert sind.



Archigenes (vgl. Bd. I, S. 335). Oreib. XLVII, 13: Amputation mit
dem Zirkelschnitt: „Es sind nun die zur Durchschneidungsstelle führenden
Gefäße zu unterbinden oder zu durchnähen oder bei manchen das ganze Glied mit
einem Bande zu umgeben, auch Kälte anzuwenden, bei einigen auch zur Ader zu
lassen ... die Absetzung im Gelenke ist zu vermeiden. Man muß also die Haut
nach dem Gesunden mit einem Bande oder einem anderen, einen kreisförmigen Druck
ausübenden Gegenstande hinaufziehen, neben welchem Bande auch die Umkreisung
mit dem Schnitt stattfinden kann. Entsprechend dem abzunehmenden Gliede muß
auch das Absetzungsinstrument sein. Gelagert aber wird der zur Absetzung bestimmte
Körperteil so, daß die zur Ausführung des Kreisschnittes und der Absägung dienenden
Instrumente ihr Werk ungehindert verrichten können. Nach der Durchschneidung
sind rundherum die Sehnen zu entfernen und, nachdem man die Häute abgeschabt
hat, die Knochen zu durchsägen. Wenn eine erhebliche Blutung vorhanden ist, muß
man mit glühenden, eine gewisse Dicke besitzenden, Brenneisen kauterisieren.”



Heliodoros (vgl. Bd. I, S. 335). Oreib. XLIV, 8f.: Operation sichtbarer und
verborgener Abszesse, Rippenresektion. XLVI c. 11: Trepanation mit einem,
dem Perforativtrepan ähnlichen Instrumente. XLVII, 14: Amputation: „Es wird
die Hand oder der Fuß abgenommen, wenn Gangrän vorhanden, irgend ein Ende
eines Gliedes infolge einer anderen Ursache abgestorben ist. ... Einige befleißigen
sich einer unnützen Schnelligkeit, indem sie in einem Zuge alle Weichteile durchschneiden
und darauf die Knochen durchsägen; eine solche Amputation ist aber nicht
ungefährlich, weil viele Gefäße zugleich bluten; deshalb halte ich es für zweckmäßiger,
die weniger fleischigen Teile des Gliedes zuerst zu durchschneiden, z. B. am Schienbein,
dann zu durchsägen und nach der Durchsägung der Knochen die übrigen

Weichteile bis zur vollständigen Entfernung des Gliedes zu trennen. Ich bin gewohnt,
zunächst über der Durchsägungsstelle ein Band umzulegen, um so viel als
möglich eine Verschließung der Gefäße herbeizuführen, und dann
in der angegebenen Weise zu verfahren. Beim Absägen muß das Blatt der Säge
gleichmäßig geführt werden, damit die Sägefläche der Knochen eine glatte werde.
Nach dem Absägen der Knochen durchschneidet man darauf mit einem Messer die
noch im Zusammenhang gebliebenen Weichteile, unmittelbar nach der Absetzung
werden große Charpiewieken aufgelegt und statt des Charpiehalters nebeneinanderliegende
Kompressen. Außen werden Schwämme und ein ziemlich fest angedrückter
Verband angelegt.” XLVIII, 20: über die Binden (Rollbinden, gespaltene Binden).
Ibid. 33 ff.: verschiedene kunstvolle Verbände. XLIX: Behandlung der Luxationen
(Reposition mit den Händen, mit Utensilien des gewöhnlichen Lebens, mit Maschinen).
L, 9: Behandlung der Strikturen der Harnröhre, welche als Folge von
fleischigen Wucherungen galten. Die Exzision wurde mit einem schmalen Stilett
gemacht, sodann legte man eine Bougie aus trockenem Papier ein, welche in ihrem
Inneren ein metallenes Röhrchen oder eine Federpose barg. Ibid. c. 3, 4: Behandlung
der Hypospadie und des Harnträufelns.



Antyllos (vgl. Bd. I, S. 404). Oreib. VII, 7-11: Technik der Venäsektion,
ibid. 14: Arteriotomie, ibid. 21: Bdellotomie, XLIV, 8: chirurgische Behandlung
der Abszesse (Schnittrichtung), ibid. 22, 23 über Fisteln (Untersuchung mit der
Sonde, aus Papyrus angefertigte Bougies zur Erweiterung, Operationsmethoden),
XLV, 24: Aneurysmen, ibid. 25, 26: Kolobome (des Augenlids, der Stirn, der
Wange, der Nase, der Ohren), L, 5 ff.: Operation der Phimose und Circumzision.



Inhalt der Synopsis: Gymnastik, Coitus, Blutentziehungen, Purgantien, Emetika,
Klysmen, Diaphoretika, Bäder, Rubefacientia, Arzneimittellehre, Nahrungsmittel und
Getränke, Ammenwesen, Hygiene der Kindheit und des späteren Lebens, Krisenlehre,
Uroskopie, Auswurf, Fieberlehre, Wunden, Geschwüre, Geschwülste, Hautleiden, Nervenkrankheiten,
Psychosen, Haar-, Nasen-, Lippenleiden, Augenkrankheiten, Wiederbelebung
Erhängter, Brust-, Magen-, Darmleiden, Leberkrankheiten, Nieren-, Blasenleiden,
Gynäkologie, Gicht, Ischias. — Von besonderem Interesse sind die Abschnitte
über die Diätetik der Schwangeren (V, 1), Ammenwahl (V, 2), Kinderkrankheiten
(V, 5-13), Kindererziehung (V, 14, Beginn des Unterrichts mit 6-7 Jahren bei
freundlichen Lehrern, bei denen die Kinder mit Freude lernen; Gemütsruhe trägt
viel zum körperlichen Wohl bei, ἡ δὲ ἄνεσις τῶν ψυχῶν εἰς εὐτροφίαν σώματος μεγάλα
συμβάλλεται, Enthaltung von Wein), Temperamentenlehre (V, 43-53; cap. 45 enthält
eine kurze Phrenologie). Bemerkenswert ist es, daß Oreibasios bei fieberhaften
Exanthemen den Gebrauch von Schwitzmitteln verwarf und an ihrer Stelle milde
Laxantia empfahl, Asthma mit harntreibenden Mitteln, die Harnruhr mit Schwitzbädern
bekämpfte und die Hämorrhoiden als Ausdruck eines Allgemeinleidens ansah
etc.



In der Synopsis finden sich Angaben über medizinische Metrologie, sowie Rezepte
gegen verschiedene äußere Affektionen angeführt, welche von dem „Iatrosophisten”
Adamantios, einem Zeitgenossen des Oreibasios, herrühren; aus weiteren Fragmenten
geht hervor, daß Adamantios sich ganz besonders auch mit der Zahnheilkunde
abgab (Mittel gegen Zahnschmerz, z. B. Malvendekokt, Hyoscyamussaft, spielten
— bei der damaligen Scheu gegen die Extraktion — die Hauptrolle). Erhalten sind
von ihm außerdem noch Fragmente einer Abhandlung über die Winde (Val. Rose,
Anecdota graeca et graeco-latina, I, S. 29, Berlin 1864) und die aus dem einschlägigen
Werke des Rhetors Polemon exzerpierte Schrift über Physiognomik (J. G. Fr. Franz,
Scriptor. physiognomiae veteres, Altenburg 1780). Möglicherweise ist Adamantios

identisch mit dem gleichnamigen jüdischen Arzte, der sich gelegentlich der Vertreibung
der Juden aus Alexandrien unter Theodosius II. taufen ließ.



Die Εὐπόριστα (remedia parabilia, Hausmittel) sind dem Gelehrten Eunapios gewidmet
und für gebildete Laien bestimmt. Sie verfolgen den Zweck, den letzteren
einen gewissen Grad von medizinischer Bildung zu vermitteln, damit sie im Notfalle
bei leichteren Krankheiten, plötzlichen Unglücksfällen auf der Reise oder auf dem
Lande, wenn kein Arzt in der Nähe ist, rationell verfahren können. In der Vorrede
wird auf das gemeingefährliche Treiben der Kurpfuscher
(unter denen sich, wie stets, anmaßende ehemalige Heilgehilfen befanden)
hingewiesen und nachdrücklichst betont, daß die vollkommene
Ausführung ärztlicher Agenden stets ein Wissen voraussetzt,
welches nur durch eine besondere theoretisch-praktische
Ausbildung erworben werden kann. Oreibasios erwähnt als Vorgänger in
diesem vornehmeren populärmedizinischen Schrifttum den „bewunderungswürdigen”
Galen (dessen Schrift aber nicht mehr vorhanden sei, vgl. Bd. I, S. 365), Dioskurides
(vgl. Bd. I, S. 326, deutsche Uebersetzung von J. Berendes im Janus 1907), Apollonios
von Mys und Rhuphos.





Welch' feine Beobachtungskunst selbst am Ausgang des Altertums
wenigstens bei einzelnen griechischen Aerzten noch anzutreffen war, beweisen
die Fragmente aus den Werken des Philagrios und Poseidonios
(den beiden Söhnen des Arztes Philostorgios). Abgesehen von
manchen anderen selbständigen Leistungen, erwarb sich der erstere
namentlich auf dem Gebiete der Milzkrankheiten, letzterer auf dem
Gebiete der Psychosen jahrhundertelangen Nachruhm. An den Namen
des Poseidonios, der — eine seltene Ausnahme — den dämonischen
Ursprung gewisser Geisteskrankheiten bestritt, knüpft sich auch ein
früher Versuch, die Lokalisation der Gehirnfunktionen vorzunehmen.




Philagrios stammte aus Epirus und praktizierte in der zweiten Hälfte des
4. Jahrhunderts in Thessalonike; er verfaßte zahlreiche Schriften (70 Monographien,
ferner Handbücher und einen Kommentar zu Hippokrates), von denen einzelne Fragmente
auf uns gekommen sind und sich auf den medizinischen Nutzen verschiedener
Getränke (Honigwein, Mohntrank, Trank aus Quittenkörnern, Kornelkirschen und
Wasser etc.), auf die Diagnostik und Therapie der Milzaffektionen, auf Podagra,
Nierensteine, Diabetes, Spermatorrhöe, Phthise, Frauenleiden, Magen-, Darm-, Leberaffektionen,
Mund-, Zahn-, Rachen-, Ohrenleiden etc. beziehen. In der Krankheitsauffassung
ist die Humoralpathologie maßgebend; in der (von Mystizismus ziemlich
freien) Therapie wird außer auf Arzneimittel auch auf diätetische Vorschriften großer
Nachdruck gelegt. Was die Milzleiden anlangt, so erlangte Philagrios auf diesem
Gebiete eine Autorität, die sich jahrhundertelang erhielt, und dankte dieselbe der
Sorgfalt, mit der er die feineren diagnostischen Kennzeichen (soweit es die Hilfsmittel
des Zeitalters ermöglichten) angab. Vgl. insbesondere die alte lateinische
Uebersetzung der einschlägigen Abhandlung und deren deutsche Uebertragung in
Puschmanns „Nachträge zu Alexander Trallianus”, Berlin 1886; das griechische Original
ist nicht mehr vorhanden. Wie seine Vorgänger (Hippokratiker, Aretaios)
wußte Philagrios, daß bei Wechselfieber und bei manchen akuten Infektionskrankheiten
Milztumor auftritt, er lehrte, daß die Milz von den verschiedenen Dyskrasien,

besonders der kalten, außerdem aber auch von Entzündung, Vergrößerung, Schrumpfung,
Verhärtung, Skirrhus ergriffen werden könne und erwähnte den Husten der Milzkranken.
Die Behandlung, welche sich nach der vermeintlichen Dyskrasie, nach dem
Krankheitsstadium etc. richtete, bestand in diätetischen Maßnahmen, äußeren Applikationen,
Aderlaß, Laxantien, Brechmitteln, Diureticis (die Präparate verschiedener
Aspleniumarten und der Kappernwurzel). Gegen Gicht empfahl er Oel- und Salzeinreibungen,
unter den Darmaffektionen beschrieb er die Fettdiarrhöe (gegen
welche ein hydrotherapeutisches Verfahren zur Anwendung kam); Spermatorrhöe
suchte er durch reizherabsetzende Nahrungsmittel, Spaziergänge, Gymnastik, Massage,
Fernhaltung von psychischen Reizen (schlüpfrige Lektüre, Schauspiele), passende
Maßnahmen während der Nachtruhe (Vermeidung der Rückenlage, Bleiplatten unter
die Lenden) zu beseitigen, auch riet er in manchen Fällen, anhaltend Bohnenwasser
zu trinken, in welchem glühendes Eisen mehrfach gelöscht worden war. Ausführlich
schrieb Philagrios über die Nierensteine; dieselben kämen (im Gegensatz zu den
Blasensteinen) häufiger bei alten Leuten vor, besäßen verschiedene Beschaffenheit in
Bezug auf Größe, Form, Farbe und Oberfläche, lägen im Nierenbecken; zu den Symptomen
gehöre Schmerzhaftigkeit der Nierengegend, zumeist auch Obstipation; eine
bestehende Nierenentzündung verrate sich durch Geschwulst, Schmerz beim Bücken,
Harnanomalien (Oligurie, Anurie, Hämaturie); runde und glatte Steine würden am
leichtesten ausgeschieden; gelange der Stein in die Blase, so erfolge Abgang von viel
Grieß und Stuhl. In einem Falle, wo ein Stein in die Harnröhre eingeklemmt war,
entfernte ihn Philagrios durch Urethrotomie oberhalb der Eichel, verordnete nachher
Eselinnenmilch, sowie entsprechende Diät (Fische, Geflügel). Gegen Frauenleiden
hinterließ er mancherlei Rezepte (z. B. gegen hysterische Beschwerden Räucherung
mit Juniperus Sabina), und auch als Chirurg soll sich Philagrios ausgezeichnet haben;
bei seiner Behandlungsweise des Ganglion spielte unter dem Deckmantel von
Medikamenten das Zerdrücken die Hauptrolle. Taubheit leitete er, wenn er andere
Ursachen nicht nachzuweisen vermochte, von einer Nervenläsion her.



Von dem Schrifttum des Poseidonios (nicht zu verwechseln mit dem gleichnamigen
Verfasser einer Abbandlung über die Pest, vgl. Bd. I, S. 280) sind ebenfalls
nur spärliche Fragmente erhalten, denen aber eine nicht geringe Bedeutung für die
Geschichte der antiken Psychiatrie zukommt[5]. Das Wesen der Phrenitis erblickte
er in einer Entzündung der Hirnhäute und unterschied drei Formen, je
nachdem bloß die Phantasie (Sinnestätigkeit) oder der Verstand oder endlich
beide gestört sind. Wenn in fieberhaften Krankheiten das Gedächtnis zu Grunde
geht, so leiden auch zumeist Verstand und Phantasie. Die drei Geistesvermögen
werden von Poseidonios lokalisiert, und zwar die Phantasie in
den vorderen Teil des Gehirns, der Verstand in die mittlere Hirnhöhle,
das Gedächtnis in die hinteren Hirnteile. Diese Lehre von den
drei Seelenorganen, die erste Spur der Gehirnlokalisation, erhielt sich außerordentlich
lange in der psychologisch-psychiatrischen Literatur. In der Therapie der Phrenitis
kamen neben geeigneter Lagerung (in einem warmen oder kühlen, in einem lichten
oder dunklen Zimmer, je nach dem Falle), lauwarmen Umschlägen, Klistieren, Aderlässen
auch schlafmachende Mittel (Einreibe-, Riech- oder innere Mittel) zur
Anwendung, doch sollten die letzteren nur während der Abnahme der Paroxysmen,
keinesfalls andauernd gegeben werden. Der Lethargos könne auf zweierlei
Weise entstehen, indem das Gehirn entweder primär oder sekundär ergriffen werde
(in letzterem Falle sitze die Krankheit ursprünglich im Herzen und in den Eingeweiden);

auch entwickle sich Lethargos im Verlaufe chronischer Affektionen
(Wechselfieber) oder im Verlaufe von Hirnentzündung, besonders wenn dieselbe mit
narkotischen Mitteln in unangemessener Weise behandelt worden sei; die Somnolenz
könne andauernd sein oder periodisch auftreten. Therapie: Lagerung in einem warmen,
hellen Zimmer, Riechmittel (z. B. Castoreum), Niesemittel, warme Bähungen um den
Kopf, öfteres Aufrütteln des Kranken, eventuell Klistiere und Aderlaß. Karos,
worunter wohl ein (im Gefolge von verschiedenen Krankheiten auftretender soporöser
Zustand verstanden werden muß), unterscheide sich von dem Lethargos durch den
Grad der Bewußtseinsstörung: bei Lethargos antworte der Kranke auf Befragen und
liege nicht ganz sprachlos da, bei Karos dagegen sei er von tiefem Schlafe umfangen,
empfinde zwar beigebrachte Stiche, vermöge aber weder zu reden, noch die
Augen zu öffnen. Koma kennzeichne sich durch einen mehr als naturgemäßen
Schlaf, Irrereden, Offenstehen des Mundes, Katalepsie durch Bewußtlosigkeit und
Empfindungslosigkeit. Schwindel werde durch das Aufsteigen warmer und scharfer
Dünste nach dem Kopfe, besonders um die Verdauungszeit und beim Erwachen des
Morgens ausgelöst; dauere das Leiden an, so werde es schon von geringfügigen
Anlässen (z. B. wenn der Kranke ein Rad in Bewegung sieht) hervorgerufen; die
wichtigste Vorbauungs- und Heilungsregel sei die Berücksichtigung verhaltener Ausscheidungen.
Das Alpdrücken (Ephialtos) sei nicht dämonischen Ursprungs
— wie man damals allgemein glaubte —, sondern durch Ansammlung dicker, kalter
Dünste in den Hirnhöhlen verursacht, welche die Innervation verhindern; die Behandlung
habe die Ausleerung schädlicher Säfte oder die Beseitigung der Plethora anzustreben;
außerdem Kopfbähungen, wollene Decke im Schlafe. Häufig sei das Alpdrücken
Vorbote der Apoplexie, Manie oder Epilepsie. Die Krämpfe entstünden bei
der Epilepsie dadurch, daß der Nervenursprung von einem fremdartigen Inhalt
gereizt werde und denselben fortzuschaffen suche. In chronischen Fällen verordne
man vieles Wassertrinken, bei gegebenen Indikationen Purgantien (Helleborus oder
Koloquinthen), Bäder, Aderlässe, blutige Schröpfköpfe auf Unterleib und Hinterhaupt,
Niesemittel, Schleimauswurf befördernde Mittel. Kenne man den peripheren Auslösungspunkt
der Epilepsie, so sollen daselbst nach der allgemeinen Ausleerung
Topika appliziert werden (z. B. Sinapismen). Heilung der Epilepsie der Greise und
Neugeborenen sei zumeist unmöglich, warmes Verhalten und Diät angemessen.
Manie komme durch übermäßigen Zufluß von Blut oder durch Anhäufung verdorbenen
Blutes oder der Galle im Gehirn zu stande, wobei Kopfschwäche, zornmütige
Gemütsbeschaffenheit, Potus, schlechte Verdauung, Verhaltung der Menses
disponierend wirken. Formen der Manie gebe es viele, manche treten periodisch
auf. Wenn die Manie vom Blute allein entstehe, so erhebe der Kranke ein unendliches
Gelächter, da er lachenswerte Gegenstände sehe, er mache ein heiteres Gesicht
und singe fortwährend, zuweilen höre er von den aufsteigenden Dämpfen Töne wie
von Flötenbläsern; das Gedächtnis sei unverletzt, was man daraus erkenne,
daß die Kranken gewohnte Lieder singen, während Einbildungskraft
und Vernunft leiden. Wenn Galle mit Blut gemischt sei, so erlange dieses
eine scharfe Beschaffenheit, so wie wenn Hirn und Hirnhäute gleichsam gestochen und
angebohrt würden. Die Kranken seien aufbrausend, zanksüchtig, verfallen in wütende
Rasereien. Durch scharfe und salzige Nahrung, viele unruhige Bewegung erlange
das Blut eine Schärfe, weshalb oft ohne alle Hilfe, durch knappe und angemessene
Diät das Hirn mit der Zeit sich reinige und gesund werde. Therapie: dünne, wässerige
Diät, Aderlässe, Bäder, Bähungen, eventuell Niesemittel, Emenagoga, Expectorantia
etc. Nach ähnlichen Grundsätzen werden auch für die Melancholie Heilvorschriften
erteilt (Purgantien, Klistiere, Aderlässe, Sudorifera, Diuretika, Bäder,

Salbungen, Bewegung, Arbeit, krampfstillende Mittel). Sehr eingehend und zutreffend
schildert Poseidonios die Lyssa, wobei das Symptom der Wasserscheu auf Schreckbilder,
die dem Kranken in der Flüssigkeit des Trinkgefäßes erscheinen, zurückgeführt
wird. Ein Philosoph sei von einem tollen Hunde gebissen worden, habe mit
edler Ergebung sein Leiden ertragen und in seinem Trinkgefäße das Schreckbild
des Hundes gesehen; bei sich überlegend, daß der Hund mit dem Gefäße nichts
gemein haben könne, habe er sich selbst überwunden, unerschrocken getrunken und
sei von der Krankheit (hysterische Hydrophobie!) geheilt worden. Zur Behandlung
der Lyssa wird Erweiterung und Kauterisation der Wunde, Skarifikation der Umgebung,
Unterhaltung der Eiterung, innerlich Theriak, nach Verheilung des Geschwüres
weiße Nieswurz empfohlen, außerdem gedenkt der Autor mancher Volksmittel
(gekochte Leber des Hundes, Präparate aus verschiedenen animalisch-vegetabilischen
Stoffen, Anagallis). Ein Mittel, um zu prüfen, ob der verdächtige Hund
wirklich toll gewesen oder ob der Lyssakranke vollkommen genesen sei, bestehe
darin, daß man den vom Geschwür genommenen Breiumschlag einem Hahn zum
Futter vorwerfe; wenn dieser vom Genuß nicht zu Grunde gehe, sei keine Gefahr
vorhanden. Das Angeführte macht es begreiflich, daß die Abhandlung des Poseidonios,
welche sich neben der eigenen Beobachtung auf Vorgänger (Aretaios, Archigenes,
Rhuphos, Galenos u. a.) stützte, allen Späteren als Fundgrube in Fragen der
Neurosen und Psychosen diente. Vgl. die Fragmentensammlung von Lewy und
Landesberg über die Bedeutung des Antyllus, Philagrius und Posidonius in Henschels
Janus 1847 u. 1848.





Der lateinischen Literatur desselben Zeitraums kommt eine nicht zu
unterschätzende historische Bedeutung zu; zeigt sie doch deutlich, wohin
fortan die abendländische Medizin steuerte. Die noch vorhandenen
Schriften lassen sich ungezwungen in zwei Gruppen sondern, in wissenschaftliche
oder halbwissenschaftliche und in rein volksmedizinische. Zu
den ersteren gehören die Fragmente des Vindicianus, welche wissenschaftliches
Streben nicht verkennen lassen, und die Medicinae praesentaneae
seines Schülers Theodorus Priscianus, der allerdings in
der Wahl seiner Heilmittel dem Empirismus der Epoche allzu sehr
Tribut zollte. Bemerkenswert ist es, daß neben der Humoralpathologie
die theoretisch-praktischen Lehren der methodischen
Schule gleichwertige Vertretung finden.




Vindicianus stammte aus Afrika, war Zeitgenosse und Freund des hl. Augustinus[6]
und bekleidete unter Valentinian I. (364-375) das Amt eines Comes archiatrorum,
später eines Prokonsuls und Gymnasiarchen. Was von seinen Schriften noch
erhalten ist, Exzerpte aus Gynaecia (Vindiciani Afric. quae feruntur reliquiae, I. Gynaecia
quae vocantur, II. Epitoma uberior altem, ed. Val. Rose als Anhang zur Ausgabe
des Th. Priscianus, Lips. 1894), bezieht sich größtenteils auf Anatomie, Entwicklungsgeschichte

und Physiologie und geht teilweise auf sehr frühe Quellen zurück.
Einleitend wird gesagt, daß die Alten Leichenzergliederungen vornahmen, daß dies
aber jetzt verboten sei. Von den physiologischen Lehrsätzen, die manches Interessante
bieten, seien hier bloß die Angaben über die Funktion des Gehirns und des Herzens
mitgeteilt, weil sie beweisen, daß der Streit über den Sitz der psychischen Funktionen
(vgl. Bd. I, S. 173) noch nicht beendet war: Cerebrum est medulla capitis ... quod
multum copiosius habemus quam reliqua animalia, ideoque omnibus illis sapientiores
sumus ... cerebrum autem semper sui commovens sensum ideoque salire non cessat
(Hirnbewegung!) ... cor duas aures habet, ubi mens hominum animusque commoratur,
unde quicquid nobis judicii est, venit per ipsas cordis aures, omnis et cogitatio extollit.
... Mit dem Inhalt dieser Bruchstücke aus den Gynaecia des Vindicianus
stimmt ein anonymer Traktat vielfach überein, der sich als Anhang in der Ausgabe
des Priscianus von Hermann Grafen von Neuenar (vgl. unten) befindet. Vindicianus
schrieb auch ein therapeutisches Werk de expertis remediis, das von mittelalterlichen
Autoren vielfach benützt wurde, aber nicht mehr existiert. Er selbst
spricht von diesem Rezeptbuche in einem an den Kaiser Valentinian gerichteten
Briefe (vgl. die Ausgabe des Marcellus Empiricus von Helmreich, Lips. 1889, S. 211),
worin die glückliche Kur eines, aus gastrischen Ursachen hergeleiteten, Fiebers mitgeteilt
wird. In einem anderen Briefe (ad Pentadium nepotem suum de quattuor
humoribus in corpore humano constitutis, in der Ausgabe von V. Rose, S. 485 ff.)
wird die Humoraltheorie recht klar erörtert.



Theodorus Priscianus war Leibarzt unter Gratian. Von seinen Werken ist nur
das (ursprünglich griechisch niedergeschriebene, sodann von ihm selbst ins Lateinische
übersetzte) Euporiston ═ „Medicinae praesentaneae” erhalten (ed. Val. Rose,
Lips. 1894). Von den alten Ausgaben ist diejenige des Grafen von Neuenar
literarhistorisch sehr wichtig, weil sie im Anhang einen Traktat enthält, der,
wie oben erwähnt, (wahrscheinlich) dem Vindicianus zukommt und sich teilweise
mit den Schulmeinungen der Methodiker, teilweise mit Diokles von Karystos berührt[7].
Diese Abhandlung beschäftigt sich mit embryologischen, gynäkologischen und ätiologischen
Fragen.



Die Schrift des Priscianus zerfällt in vier Hauptabschnitte; das 1. Buch (betitelt
Faenomenon) handelt a capite ad calcem von den äußeren Affektionen, das 2. Buch
(Logicus) von den inneren Leiden, das 3. Buch (Gynaecia) von den Frauenleiden,
daran schließen sich die (nur im Fragment erhaltenen) Physica, welche abergläubische
Volksmittel (gegen Kopfschmerz, Epilepsie) enthalten. Seine, mehr zur Empirie hinneigenden,
Grundsätze vertritt der Verfasser schon in der Vorrede, welche gegen
die Spitzfindigkeit der Aerzte eifert, den Gebrauch der einfachen und
heimischen Arzneimittel verteidigt und eine sehr interessante, satirisch gefärbte
Skizze von dem Gebaren der Aerzte am Krankenbette entwirft. Es heißt
daselbst: „Si medicinam minus eruditi ac rustici homines, natura conscia, non
philosophia, occupassent, et levioribus aegritudinum incommodis vexaremur, et faciliora
remedia caperentur. sed haec via ab illis omissa est, quibus scribendi ac disputandi

gloria maior fuit. nam scire velim qui fieri possit ut, cum aut rectum sit
quidque aut contrarium, aut salubre aut incommodum, huiusce artis repugnantes
diversique professores sententias suas singuli servare conentur. jactatur aeger magna
tempestate morbi. tunc nostri collegii caterva concurrit, tunc nos non pereuntis miseratio
possidet, nec communis naturae condicio convenit, sed tamquam in olympica
agone alius eloquentia alius disputando alius adstruendo destruendo alius inanem
gloriam captant. interea dum hi inter se luctantur atque aeger fatiscit, pro pudor,
nonne videtur natura ipsa rerum haec dicere? O frustra ingratum mortalium genus,
occiditur aeger, non moritur, et mihi fragilitas imputatur. sunt tristes morbi, sed
dedi remedia. latent in fruticibus venena, sed plura germinant salutis officia. absit
haec nescio quae perturbatrix disputatio atque iste loquacitatis vanus amor. haec
ego saluti mortalium remedia non dedi, sed magnas seminum ac frugum herbarumque
potestates, et quidquid propter homines genui. his dictis nonne tibi, amice
carissime, error noster fit clarior, qui ad aegros certandi studio infructuosa verba
deferimus? hinc est ergo quod ego huiuscemodi opus adgressus sum, ut facilibus
potius naturalibusque remediis et quae disputatione careant, medicinam salubrius
ordinarem, hoc est euporistis, suco tritici et farina hordei, herbis variis vel metallis
et similibus ceteris, in quibus manifesta remedia natura signavit. neque enim dum
aegrotus afficitur, adeundus est mox Pontus aut interiora Arabiae sollicitanda sunt,
aut storax vel castoreum vel reliqua quae orbis longinquus peculia habet, ideo medicinam
etiam in vilibus herbis parens natura disposuit, ut nullo vel loco vel tempore
medendi desit officium, cum tutum possit esse remedium. hoc igitur volumine
bonam hominis valitudinem expertis ut aiunt et rusticis curationibus
formatam in vulgus exposui.”



Priscianus gibt nur flüchtige Krankheitsbeschreibungen, vereinigt humoralpathologische
mit den Anschauungen der Methodiker und legt den Schwerpunkt auf die
Rezepttherapie. Was die letztere anlangt, so spielen die pflanzlichen Mittel die
Hauptrolle, doch empfiehlt er häufiger als andere Autoren auch mineralische und
zeigt für die Dreckapotheke große Vorliebe. Abergläubische Prozeduren kommen
vielfach vor (z. B. bei der Behandlung der Kolik, der Epilepsie). Plinius und Dioskurides
bilden die Hauptquelle. Bemerkenswert ist es, daß er bei der Kur des
Asthma Diuretica, bei Kopfschmerz die Verwendung des Magnetsteins, zur Behebung
von Aphasie psychische Heilverfahren (Erschrecken mit Schlangen oder Feuer) anrät
und unter den Wurmmitteln auch Zitwersamen (Santonicum) aufzählt. In der Einleitung
der Physica rechtfertigt er die Empfehlung abergläubischer Mittel durch den
Hinweis auf manche große Vorgänger und erhofft selbstbewußt gerade dafür den
Beifall der Nachwelt: „nos magis posteris placebimus. nec mirum si nulla circa vivos
fama est. sua tempora lector non amat.”





Volksmedizinischen Charakter besitzen die sogenannte Medicina
Plinii, ferner der Liber de medicina ex animalibus des Sextus
Placitus Papyrensis und der Herbarius des „Lucius Apulejus”
(Ende des 4. oder Anfang des 5. Jahrhunderts). Die Hauptquelle der
genannten Schriften ist in der Naturgeschichte des Plinius zu suchen.
Unbeschadet ihres geringen Wertes erhielten sich diese Machwerke Jahrhunderte
hindurch in hohem Ansehen.




Die „Medicina Plinii” ist der Hauptsache nach eine Rezeptsammlung, welche
ein Unbekannter (gewöhnlich als Plinius secundus oder Plinius Valerianus, am besten
aber als Pseudo-Plinius bezeichnet) im Beginne des 4. Jahrhunderts komponierte,

um, wie er in der Vorrede sagt, vor dem Schwindel und der Gewinnsucht der
Aerzte, namentlich auf Reisen, zu schützen. Frequenter mihi in peregrationibus
accidit, ut aut propter meam aut propter meorum infirmitatem varias fraudes medicorum
experiscerer, quibusdam vilissima remedia ingentibus pretiis vendentibus, aliis
ea quae curare nesciebant cupiditatis causa suscipientibus. quosdam vero comperi
hoc genere grassari ut languores, qui paucissimis diebus vel etiam horis possent
repelli, in longum tempus extraherent, ut et aegros suos diu in reditu haberent
saevioresque ipsis morbis existerent. quapropter necessarium mihi visum est ut
undique valitudinis auxilia contraherem et velut breviario colligerem, ut quocumque
venissem possem ejusmodi insidias vitare et hac fiducia ex hoc tempore iter ingredi
ut sciam, si quis mihi languor inciderit, non facturos illos ex me reditum nec taxaturos
occasionem. Nach einer kurzen Anleitung über die zur Bereitung der Medikamente
notwendigsten Grundbestandteile, sowie über die Medizinalgewichte folgen
zunächst die Mittel gegen die Krankheiten der einzelnen Teile a capite ad calcem
(Kopfschmerz bis Podagra), darauf die Therapie der Wunden, Geschwüre, Geschwülste,
der Fieber, Nerven-, Geisteskrankheiten, Hautkrankheiten, Vergiftungen. Frauen-
und Kinderkrankheiten sind übergangen. Außer der selbstbewußten Vorrede, einigen
wenigen Arzneikompositionen und abergläubischen Formeln (in einer derselben kommt
Solomon vor) bietet der Verfasser zumeist nur Auszüge aus der Historia naturalis
des Plinius (dabei versucht er in plumper Weise seine Arbeit als eine von Plinius
selbst herrührende auszugeben). Die „Medicina Pliniana” fand später weitere Ueberarbeitung
und zu dem aus drei Büchern bestehenden Grundstocke traten bedeutende
Zusätze hinzu, darunter der Auszug aus Gargilius Martialis medicinae ex oleribus et
pomis (Ed. Val. Rose, Plinii secundi quae fertur una cum Gargilii Martialis medicina,
Lips. 1875).



Das Buch des Sextus Placitus Papyrensis (auch „Sextus Philosophus Platonicus”)
handelt ausschließlich über animalische Mittel[8] in 34 Kapiteln (de
cervo, lepore, vulpe, capra silvatica, apro, urso et ursa, lupo, leone, tauro, elephante,
cane, asino et asina, mula vel burdone, equo, ariete, capro et capra, puello et
puella virgine, catta seu fele, glire, mustela, muribus, talpa, aquila, vulture,
accipitre, grure, perdice, corvo, pavone, gallo, gallina, ansere, columba, hirundine).
Vom Menschen kommen Urin, Fäces, Haare, Zähne zur Verwendung. Der außerordentlich
leichtgläubige Verfasser will einige der von ihm empfohlenen Mittel selbst
mit Erfolg angewendet haben (Ed. J. Chr. G. Ackermann in Parabilium medicorum
scriptores antiqui I, Norimberg et Altdorf 1788). Für die lang dauernde Beliebtheit
der Schrift spricht es unter anderem, daß im 16. und 17. Jahrhundert (von G. Heinisch
von Bartfeld, Basel 1582 und Theod. Mayer, Magdeburg 1612) deutsche Uebersetzungen
angefertigt wurden.



Das Gegenstück zum Liber de medicina ex animalibus des Sextus Placitus
Papyrensis bildet der „Herbarius” (auch „de medicaminibus herbarum” oder
„Herbarum vires et curationes” betitelt) des „Lucius Apulejus” („Apulejus
Barbarus”, „Apulejus Platonicus”). Der vermutlich pseudonyme Autor ist mit dem
berühmten Verfasser des goldenen Esels, Lucius Apulejus aus Madaura, nicht zu
verwechseln. Das Kräuterbuch ist aus Plinius und Dioskurides zusammengestoppelt
und entlehnt sogar seine gegen die Aerzte gerichtete Vorrede dem Pseudo-Plinius
(siehe oben); in 128 Kapiteln werden 128 Arzneipflanzen (Synonyma aus Dioskurides)
und ihre Wirkung bei Krankheiten beschrieben, außerdem enthält das Buch magische

Formeln (ed. J. Chr. G. Ackermann, in Parabil. medicor. script. I, Norimberg et Altdorf
1788). Wie die große Zahl der Handschriften beweist, war der Herbarius bei
den Mönchen im Mittelalter sehr geschätzt, unterlag aber mancherlei Veränderungen
(Christianisierung der Zauberformeln); gewöhnlich ist auch das, fälschlich dem
Antonius Musa zugeschriebene, Büchlein de herba betonica (vgl. Bd. I, S. 323) angeschlossen.





Aus dem Beginn des 5. Jahrhunderts stammt das Rezeptbuch des
Marcellus Empiricus, — ein Mixtum compositum aus allen möglichen
Autoren und teilweise aus der Volksmedizin direkt geschöpft, ein Kompendium
des absurdesten Aberglaubens — welches sich in der Folgezeit
großer Beliebtheit erfreute.




Der christliche Autor Marcellus Empiricus (nach seiner Vaterstadt Bordeaux
auch Burdigalensis genannt), unter Theodosius I. (379-395) Magister officiorum
(═ Minister des Innern), kompilierte mit regstem Sammeleifer, nicht vor 408, zunächst
für den Gebrauch seiner Söhne, das umfangreiche Arzneibuch de medicamentis
(ed. G. Helmreich, Lips. 1889), eine Schrift, die dem Aberglauben des Zeitalters den
prägnantesten Ausdruck verleiht. Menschenliebe, welche armen Kranken im Notfalle
zu Hilfe kommen wollte, leitete den vornehmen Autor[9] bei der Abfassung und vorteilhaft
unterscheidet er sich darin von den geistesverwandten Kompilatoren, daß er
nicht, wie diese, in Schmähungen gegen die Aerzte ausbricht, sondern ausdrücklich
anrät, bei der Bereitung der Heilmittel ärztlichen Rat einzuholen. Moneo sane, si
qua fuerint paranda medicamina, ne absque medico aut incuriosius componantur aut
indiligenter habeantur. Die wichtigste Vorlage für Marcellus bilden Scribonius
Largus und Pseudo-Plinius, mit denen zahlreiche Uebereinstimmungen nachzuweisen
sind; er selbst nennt in der Vorrede als Quellen noch außerdem Plinius, Apulejus,
Celsus, Apollinaris und seine Landsleute, die Gallier: Siburius, Eutropius und Ausonius
(den Vater des bekannten Dichters). Außerdem aber — und gerade dies verleiht dem
Werke die charakteristische Färbung — schöpfte er direkt aus der Volksmedizin: sed
etiam ab agrestibus et plebeis remedia fortuita et simplicia, quae experimentis probaverant
didici. So bieten denn die 36 Kapitel, in denen die Behandlung der mannigfachsten
Leiden a capite ad calcem in ermüdender Breite besprochen werden (mit
Ausschluß der Chirurgie), geradezu eine unübersehbare Fülle von einfachen (auch
animalischen), zusammengesetzten und namentlich magischen Mitteln (Zauberformeln,
Amulette, Sympathiemittel), wozu sich noch die mystischen Gebräuche beim Einsammeln
der Arzneistoffe, beim Zubereiten und Einnehmen der Medikamente (Tagwählerei etc.)
gesellen. Vom Standpunkte der medizinischen Wissenschaft höchst betrübend, für den
Kulturhistoriker aber höchst belehrend, ist es zu sehen, wie altorientalische, griechisch-römische
und westeuropäische Elemente sich zu einem Strom des wahnwitzigsten
Aberglaubens vereinigen; manches Streiflicht fällt dabei auf das Alter und
die Herkunft unserer heutigen volksmedizinischen Gebräuche. Wir
müssen auf die Quelle selbst verweisen und beschränken uns hier darauf, bloß hinzudeuten,
daß heidnischer und christlich-jüdischer Aberglauben bereits innig vermengt
sind. So gilt der Kreuzdorn als bewährtes Wundermittel, weil Christus mit

diesen Dornen gekrönt worden; beim Sammeln einer bestimmten Pflanze soll eine
Formel hergesagt werden, in welcher der Name Christi vorkommt (Terram teneo,
herbam lego, in nomine Christi, prosit ad quod te colligo); die Aufschrift eines
Amuletts enthält eine Beschwörung in nomine dei Jacob, in nomine dei Sabaoth.
Wie weit der Sammeleifer des Marcellus ging, beweist unter anderem, daß er unter
seinen Mitteln gegen Milzkrankheiten eines erwähnt, welches der jüdische Patriarch
Gamaliel „kürzlich empfohlen hat”. Durch die große Anzahl von Pflanzennamen
— unter diesen manche keltische — besitzt die Schrift bedeutenden
Wert für die Geschichte der Botanik und für die Sprachwissenschaft. Wahrscheinlich
gehört dem Marcellus Empiricus auch ein aus 78 Hexametern bestehendes Gedicht an,
welches eine Menge einfacher Arzneien (darunter kostbare und fremde Gewürze)
aufzählt und gleichsam das Inhaltsverzeichnis eines größeren Werkes darstellt; es
schließt mit den Versen:






Nec tibi sit medicis opus umquam nec tibi casus


Aut morbus pariant ullum quandoque dolorem,


Sed procul a curis et sano corpore vivas,


Quotque hic sunt versus, tot agant tua tempora Janos.









Eine folgenreiche Eigentümlichkeit der spätlateinischen ärztlichen
Literatur besteht darin, daß sie neben den humoralpathologischen auch
die Grundsätze der methodischen Schule, insbesondere auf therapeutischem
Gebiete, zur Geltung bringt. Von einer Alleinherrschaft der
Humoralpathologie oder gar Galens, der im Gegensatz zu Hippokrates
geradezu auffällig ignoriert wird, kann wenigstens, soweit die abendländische
Medizin in Betracht kommt, noch lange nicht die Rede sein!
Wie sehr sich namentlich der „methodicorum princeps”, der große
Soranos, im Ansehen bei den Aerzten behauptete, beweist die Tatsache,
daß man es als Bedürfnis empfand, seine Lehrmeinungen in lateinischer
Sprache allgemeiner zugänglich zu machen. Dies geschah durch
einen Autor, welcher aus linguistischen Gründen — andere Anhaltspunkte
fehlen vollkommen — ins 5. Jahrhundert versetzt wird, durch Caelius
Aurelianus aus Sicca Veneria in Numidien[10].



Caelius Aurelianus hat eine reiche schriftstellerische Tätigkeit
entfaltet, welche alle Zweige der Heilkunde umschloß und den gesamten
theoretisch-praktischen Inhalt des methodischen Systems, nach didaktischen
Zwecken abgerundet, zur Darstellung brachte. Was wir von der
Schule der Methodiker wissen, verdanken wir ihm zum größten
Teile. Aber diese literarhistorische Bedeutung wird noch von
der eminenten Wichtigkeit überstrahlt, welche dem Caelius
Aurelianus im Entwicklungsgange der Medizin zuzuerkennen
ist. Bildeten doch im Abendlande, als die Nacht der Barbarei hereinbrach,

gerade seine Schriften oder deren Auszüge eine Leuchte der
rationellen Heilkunst, den Schutzdamm gegen überflutenden Aberglauben,
um erst späterhin von der Präponderanz des Galenismus abgelöst zu
werden. Dem Verdienste, den Methodismus zur rechten Zeit im Gewande
der lateinischen Sprache für kommende Geschlechter gerettet zu
haben, ward infolge besonderer Umstände ein ganz ungewöhnlicher Lohn.
Der Ruhm, welchen die Nachwelt sonst nur den Leistungen originären
Schaffens spendet, ergießt seinen Glanz über die Produktionen eines
Autors, der im wesentlichen bloß mehr oder minder freie, manchmal
mit eigenen Zusätzen versehene Uebertragungen der Werke Sorans geliefert
hat[11].




Das Hauptwerk des Caelius Aurelianus de morbis acutis et chronicis (ed.
Amman, Amstel. 1709 u. ö., Venet. 1757) besteht aus: Celerum vel acutarum
passionum libri III (an den des Griechischen wenig kundigen Bellicus gerichtet)
und Morborum chronicorum libri V. Das Werk beruht jedenfalls der Hauptsache
nach auf der verlorenen Schrift des Soranos περὶ ὀξέων καὶ χρονίων παθῶν (vgl. auch
zu dem folgenden Bd. I, S. 343). Außerdem verfaßte er (auf Grund der entsprechenden
soranischen Schriften): de specialibus adjutoriis (Heilweisen), de
muliebribus[12], de febribus, de coenotetis (Kommunitätenlehre), libri problematici,
welche sämtlich verloren gegangen sind, ferner medicinalium interrogationum
ac responsionum libri (an den des Griechischen mächtigen Lucretius gerichtet), in
denen in Fragen und Antworten Diätetik, Aetiologie, innere Medizin, Arzneimittel und
Heilmethoden, Chirurgie und Gynäkologie vorgeführt wurden; von diesem letzteren
Werke sind noch zwei Fragmente vorhanden (ed. Val. Rose in Anecdot. graeca et
graecolatina II, Berlin 1870). Das erste derselben, de salutaribus praeceptis (entsprechend
einer hygienischen Schrift des Soranos), handelt von der Gesundheit und ihren Kennzeichen,
dem Schlafe, Leibesübungen, Friktionen, Bädern, vom Wasser als Getränk, von
den Speisen, vom Weine u. s. w., vom Beischlaf, vom Reisen, über das Verhalten bei
Erkrankungen im allgemeinen, über Ergötzlichkeiten nach der Mahlzeit, über absichtliches
Erbrechen nach Tisch. Das zweite Fragment, de significatione diaeticarum
passionum (Kennzeichen der inneren, nicht chirurgischen Krankheiten), beginnt mit
einer Klassifikation der Krankheiten (akute, chronische, fieberhafte, fieberlose), und
einer Erörterung des Fiebers, worauf sodann ein katechismusartiger Auszug aus
dem Werke über die akuten und chronischen Krankheiten folgt. Um einen Einblick
in die Darstellungsform zu geben, setzen wir hier den Anfang des zweiten Fragmentes
her: In quot vel quas dividis partes officia curationis diaeticarum passionum? in
quattuor generales, celerum, tardarum, cum febribus et sine febribus. — Quae sunt

speciales passiones, quae sine febribus esse non possunt? phrenesis, lethargia,
pleuresis, peripleumonia. — Quae sunt que cum febribus esse non possunt? synanche,
apoplexia, spasmos, ileos, satyriasis, cholera, diarrhoea. — Qua ratione celerum passionum
curationem praeponis? quoniam frequentes atque urgentiores sunt et earum
plurimae et tardae fiunt, quarum superpositis similem celerum exigit curationem[13].





Das Hauptwerk des Caelius Aurelianus, De morbis acutis et
chronicis, stellt ein Kompendium der Medizin dar, welches mehr als
alle anderen antiken Schriften den modernen Ansprüchen schon hinsichtlich
der ganzen Anlage entspricht. Nach einer erschöpfenden Nominal-
und Realdefinition wird von jeder Affektion (Ordnung des Stoffes nach
dem Einteilungsprinzip a capite ad calcem) die Aetiologie, Symptomatologie,
Pathologie (manchmal anatomische Angaben), Diagnostik und
Therapie mit Benutzung der ganzen vorausgegangenen Literatur (von
Hippokrates bis Soranos) in klarer, prägnanter Fassung vorgeführt. Groß
ist die Zahl ausgezeichneter Beobachtungen, mit einer Schärfe und
Klarheit, wie bei keinem anderen Autor, wird die Differentialdiagnose
entwickelt — wobei die physikalischen Untersuchungsmethoden
Berücksichtigung finden — ein bewundernswerter Weitblick
tritt in den therapeutischen Anordnungen zu Tage, welche
alles Gewaltsame (z. B. Aderlaß bis zur Ohnmacht, manche Operationen),

alles Abergläubische (Amulette, Beschwörung) konsequent ausschließen
und insbesondere bei den chronischen Leiden die mechanischen
und diätetisch-hygienischen Heilmethoden (Gymnastik,
Massage, Uebungstherapie in den verschiedensten Formen, Stoffwechselkuren,
Luftwechsel, Heilbäder, Trinkkuren, Duschen, Sonnenbäder,
Sandbäder, Dampfapplikationen etc.) in weitestem Ausmaß heranziehen.
Nicht alle Abschnitte sind gleich reichhaltig (besonders anerkennenswert
sind z. B. die neurologischen und psychiatrischen), aber
überall sind auch die abweichenden oder gegnerischen Meinungen mitgeteilt,
und nirgends überschreitet die Polemik die Grenzen des Anstands
(im Gegensatz zu Galen) — alles Vorzüge, welche im letzten
Grunde auf den Meister der methodischen Schule, auf Soranos, zurückzuführen
sind, der dem Caelius Aurelianus den Höhepunkt aller Medizin
bedeutete.




Inhaltsübersicht: De morbis acutis Lib. I: Phrenitis, Lib. II: Lethargus,
Katalepsie, Pleuritis, Pneumonie, Morbus cardiacus, Lib. III: Synanche, Apoplexie,
Tetanus, Hydrophobie, Satyriasis, Cholera, Diarrhöe. De morbis chronicis Lib. I:
Cephalaea, Schwindel, Alpdrücken, Epilepsie, Manie, Melancholie, Lib. II: Paralysen,
Spasmus cynicus, Ohrenschmerz und Ohrenfluß, Zahnschmerz, Katalepsie, Störungen
der Stimme, Katarrh, Husten, Blutungen, Phthise, Lib. III: Asthma, „Passio stomachica”,
Bulimie, Leber- und Milzleiden, Ikterus, Kachexie, Atrophie, Hydrops,
Lib. IV: Lepra, Phthiriasis, Bauchfluß (habitueller Durchfall), Anschwellungen des
Unterleibes, Dysenterie, Kolik, Würmer, Folgezustände sexueller Perversitäten, Lib. V:
„Ischias”, Arthritis, Podagra, Nieren- und Blasenleiden, Pollutionen, Hämaturie,
„Empyem”, Fettsucht.



Krankheiten des Respirations- und Digestionsapparates: Die „Synanche”
(vgl. Bd. I, S. 386), welche von den Autoren in mehrere Unterarten (Kynanche oder
Lykanche, Parakynanche, Parasynanche) eingeteilt wurde, definiert Caelius Aurelianus
mit Außerachtlassung derselben als difficultas transvorandi atque praefocatio
acuta ob vehementiam tumoris faucium, sive in locis quibus nutrimenta
transvoramus (De acut. III, 1). Bei der kritischen Darstellung der verschiedenen
therapeutischen Vorschläge findet die von Asklepiades empfohlene (Tracheotomie)
Laryngotomie (vgl. Bd. I, S. 299) scharfe Zurückweisung: Dehinc a veteribus
probatam approbat arteriae (asperae) divisuram, ob respirationem faciendam, quam
laryngotomiam vocant, varie ac multipliciter peccans.... Est etiam fabulosa arteriae
ob respirationem divisura, quam laryngotomiam vocant, et quae a nullo sit antiquorum
tradita, sed caduca atque temeraria Asclepiadis inventione affirmata: cui,
nunc occurrentes, latius respondere videamur, aut tantum scelus angusta oratione
ne damnemus, libris quos de adjutoriis sumus scripturi, respondebimus (l. c. III, 4).
Häufiger als Frauen würden Männer (und zwar besonders Jünglinge oder im mittleren
Lebensalter stehende) von dem Leiden ergriffen. Husten kommt gewöhnlich
als Symptom verschiedener Grundkrankheiten, aber auch für sich allein vor, bei der
Behandlung spielt das Einatmen warmer Wasserdämpfe die Hauptrolle. Zur Behebung
der Stimmlosigkeit (vocis amputatio) empfiehlt es sich, Schwämme, welche
mit kaltem Wasser getränkt worden sind, um den Hals zu legen oder (in schwereren
Fällen) den Aderlaß vorzunehmen. Die Therapie des Katarrhs, namentlich aber
der Hämoptoe ist sehr eingehend nach den Prinzipien der methodischen Schule

angegeben, bei der letzteren kommen unter anderem die Lagerung des Patienten,
Abhaltung psychischer Reize (z. B. Anblick blutähnlicher Farben), vollkommene Ruhe
(prohibendi denique aegrotantes ab officio locutionis, ut si quid voluerint, usi nutibus,
vel scriptura dari significent, De morb. chron. II, 13), diätetische Maßnahmen, äußere
und innere Adstringentien, Binden der Glieder in Betracht, hinsichtlich der Venäsektion
führt Caelius Aurelianus die divergierenden Ansichten der Alten vor. Zwecks
Unterscheidung der Hämoptoe von anderen Hämorrhagien (l. c. II, 11) werden
differentialdiagnostische Momente angegeben (z. B. heißt es von der Hämatemesis:
sine ulla tussicula vomitus sanguinis sequitur, nigri atque gelati et nunc solius,
nunc cum admixtione cibi, attestante dolere inter utrasque scapulas ad superiora
tendente et magis eo tempore, quo quaedam remordentia transvoraverint aegrotantes).
Die Phthise entwickle sich aus verschiedenen Anfängen (namentlich Lungenblutung,
anhaltendem Hüsteln) zu einem charakteristischen Krankheitsbilde. Aus der meisterhaften
Beschreibung desselben ergibt sich, daß man bei der Untersuchung auf die
Qualität des Sputums und das Atmungsgeräusch sorgfältig achtete. Sequitur
autem aegrotantes febricula latens et saepe quae initium declinante accipiat die
atque veniente luce levigetur, attestante tussicula plurima initio noctis, atque
fine, cum sputis saniosis ac parvulis primo, in iis qui non ante sanguinis fluore
vexantur: quae quidem admixta saliva latere, secundo autem etiam plurima ferri
videantur. Iis vero, qui ex fluore sanguinis in istam veniunt passionem, primo sanguinolenta
sputa efficiuntur, hoc est cruenta, quae graeci αἱμάλοπα vocaverunt:
tum feculenta: dehinc livida vel prasina: et in ultimo alba atque purulenta,
dulcia vel salsa, cum voce rauca aut acuta et difficultate inspirationis atque
genarum rubore et caeteri corporis cinereo colore: item sequitur oculos exoletus
aspectus et corporis tenuitas, quae nudatis, membris proditur magis, quam ex
aspectu vultus. Quosdam etiam sibilatio vel stridor thoracis sequitur et crescente
passione, sudor superiorum partium usque ad pectoris finem, cibi fastidium
et maior appetitus sitis et quibusdam gravedo vulnerati pulmonis, ut etiam ejus
exspuant fibras, quibusdam punctio, ulcerato thorace: pulsus debilis, densus ac
deinde formicalis, quam graeci μυρμηκίζοντα vocant: Digitorum summitates
crassescunt obuncatis unguibus, quod graeci γρύπωσιν vocant. Sequitur praeterea
inflatio pedum et nunc frigus, nunc fervor articulorum: nasi summitas pallescit
atque aurium laminae frigescunt. Tunc pejorante passione ventris efficitur fluor
albidarum egestionum et indigestarum, debilitatis naturalibus digestionis officiis.
Discernunt praeterea plurimi purulentum liquorem, phlegmata carbonibus
imponentes, quo exusta probentur. Nam tetri odoris esse necesse est omne
quod natura fuerit mutatum, velut ex defluxione carnis veniens. Item
in aquam mittunt aegrotantium sputamina. Etenim naturalia facile solvuntur,
vitiata vero atque mutata, perseverant quadam tenacitate coactae et subsidunt:
siquidem sint gravia et contra naturam ex defluxione carnis venientia (De morb.
chron. II, 14). Die Therapie der Phthise ist nach den Grundsätzen der Methodiker
geschildert, es nehmen daher neben Medikamenten, Bädern, Waschungen die zyklischen
Diätkuren eine wichtige Stelle ein. Der Seefahrten, der Stimmübungen etc. wird
ebenfalls gedacht. Von der Phthise unterscheidet Caelius Aurelianus die „Atrophie”
der Lunge (ohne Husten) und das Empyem. In dem Abschnitt über die Pleuritis
werden die divergierenden Ansichten der Vorgänger zurückgewiesen, hingegen die
Richtigkeit der Definition verteidigt, welche Soranos von dem Leiden gab (Schmerz
der Seite, welcher mit Fieber und Husten verbunden ist): Est igitur secundum
Soranum pleuritis dolor vehemens interiorum lateris partium, cum febribus acutis et
tussicula, qua variae qualitatis liquor excluditur (De morb. acut. II, 13). Vgl. hierzu

Galenos (Bd. I, S. 387). Die Krankheit tritt vorwiegend im Winter auf und befällt
häufiger Männer und Greise als Frauen und Jünglinge. Hauptsymptome sind das
Fieber, der nach oben ausstrahlende Schmerz, die Dyspnoe, der zuweilen trockene,
in anderen Fällen mit (schaumigem, blutigem, eitrigem) Auswurf verbundene Husten,
die Zunge ist rauh, die Kranken leiden an Schlaflosigkeit und können nur auf der
kranken Seite liegen. Bei Verschlechterung des Leidens steigern sich die erwähnten
Symptome, auch können Gelenksaffektionen, Diarrhöen, Delirien u. a. hinzukommen,
der Puls ist rasch, gespannt, sägend; im einzelnen gibt es große Verschiedenheiten
des Verlaufs. Der auskultatorischen Phänomene gedenkt Caelius Aurelianus, indem
er unter den Symptomen anführt: Gutturis stridor vel sonitus interius resonans
aut sibilans in ea parte, quae patitur (l. c. cap. 14). Prognostisch besonders
ungünstige Zeichen sind: Unregelmäßiger oder aussetzender Puls, außerordentlich
beschleunigte und erschwerte Respiration. In der sehr sorgfältig geregelten Therapie
spielt auch die Venäsektion eine wichtige Rolle, wobei aber ausdrücklich vorgeschrieben
wird, den Aderlaß auf der gesunden Seite vorzunehmen (Ita adhibenda phlebotomia,
sed ex alio brachio, quod fuerit dolenti lateri contrarium, l. c.
cap. 18). Symptome der Pneumonie (Peripneumonia) sind Fieber, beschleunigte
und erschwerte Respiration, Gefühl von Schmerz in der Brust, Husten, wechselnder
Auswurf (sputa sanguinolenta atque fellea vel fumosa et in comparatione pleuriticorum
fulviora vel spumosiora, l. c. cap. 27), Lufthunger, Durst, rauhe, anfangs
weißliche, später rote Zunge, glänzende Augen, frequenter und rascher Puls. Unter
den Zeichen, welche bei Zunahme der Krankheit zur Beobachtung gelangen, werden
Ausdehnung des Thorax, Schweißausbruch, der pulsus latens aut formicabilis und
gewisse auskultatorische Phänomene hervorgehoben (De morb. acut. II, cap. 27):
„sibilatus vehemens atque asper”, in ultimo etiam pectoris resonans stridor.



Ein wichtiges diagnostisches Zeichen des Empyems[14] ist die Succussio Hippocratis,
welche mit folgenden Worten erwähnt wird (De chron. V, cap. 10): saepe
commotu corporis quasi sonus auditur, velut inclusi atque collisi humoris, quem
Graeci ὑδατισμὸν appellant. In der Behandlungsweise wird auf den Aderlaß besonderes
Gewicht gelegt (nicht bloß in den Fällen, wo Schmerz vorhanden ist). Auch
in der Beschreibung des Asthma ist der auskultatorischen Phänomene stridor
atque sibilatio pectoris gedacht (De morb. chron. III, cap. 1).



Krankheiten des Digestionsapparates. Vom „Morbus cardiacus”[15] (vgl.
Bd. I, S. 389) wird die nicht minder rätselhafte „Passio stomachica” unterschieden.

Die Bulimie ist unter dem Namen Phagedaena beschrieben. Die von
Caelius Aurelianus Passio ventriculosa (═ Passio coeliaca) genannte Affektion,
d. h. habitueller Durchfall, gilt als Folge längerer Verdauungsstörungen,
Unterleibsentzündungen, der Ruhr und anderer chronischer Leiden. Die Behandlungsweise
ist mit bewundernswerter Sorgfalt angegeben (De morb. chron. IV, 3); besonders
interessiert uns neben den allgemeinen diätetischen Maßnahmen (Fasten, Dursten etc.)
die Verordnung von Klysmen und die zweckmäßige Ernährungstherapie (Ziegenmilch[16],
in Essig gekochte Eier, adstringierende Weine u. a.). Nicht als selbständiges Krankheitsbild,
sondern als Symptom ist die „Debilitas ventris” aufgefaßt. In dem Kapitel
„De ventris tumore ac duritia et ventositate, inflatione ac saltu”
(l. c. IV, cap. 5) sind einige differentialdiagnostische Angaben enthalten,
welche nicht geringes Interesse verdienen. Von oberflächlich sitzenden Tumoren
(hoc est peritonaei sive cutis) lassen sich die tiefer sitzenden dadurch unterscheiden,
daß die Haut in einer Falte abgehoben werden kann (quod adducta
cutis digitis, conduplicata sequitur). Während bei der gasigen Auftreibung des
Abdomens (Meteorismus) die Teile schwer zu komprimieren sind und nach dem
Aufhören des Druckes sofort wieder in die frühere Lage zurückkehren, bleibt beim
Oedem (Anasarka) der Fingerdruck stehen. Und schlägt man mit der
flachen Hand auf den Bauch (Perkussion!), so hört man im ersteren Falle
einen paukenartigen Schall, im letzteren Falle hingegen nicht: Item ventositatem
sequitur tensio cum rugitu intestinorum ... et si palma fuerint partes
pulsatae, ut tympani resonum fingunt: impressae vero recessum faciunt
tardum et detracta manu facilius fingendo concava replent loca. Inflationem vero,
quam Graeci οἴδημα vocant, sequitur extantia partium, sed facile atque plurimum
impressioni cedens neque tympani resonum fingens.... Der Abschnitt über Dysenterie
ist nur wegen der Zitate wertvoll, bei der Kolik werden unter gewissen Umständen
Aderlaß und lokal Schröpfköpfe empfohlen. Die „Cholera” definiert Caelius
Aurelianus (nach Soranos) als solutio stomachi ac ventris et intestinorum, ihre Vorboten
sind Schwere und Spannung des Magens, Beklemmung, Unruhe, Schlaflosigkeit,
Kollern und Schmerzen im Unterleibe. Sehr reichhaltig ist das Kapitel über die
Würmer, und zwar einerseits durch die sorgfältigen differentialdiagnostischen Angaben
(namentlich gegenüber verschiedenen nervösen Leiden), anderseits durch die
Fülle von Heilmitteln (darunter auch Granatwurzelrinde, Wermut, Auripigmente),
welche teils intern, teils per clysma verabreicht wurden. Trefflich sind die nervösen
Reizerscheinungen bei Kindern beschrieben, so die Unruhe, das Zähneknirschen, das
Aufschreien im Schlafe, Krämpfe etc. (De morb. chron. IV, cap. 8). Trotz summarischer
Zusammenfassung verschiedenartiger Affektionen unter dem Begriff Leber-
und Milzleiden sind die Symptome der Leber- und Milztumoren mit großer
Sorgfalt beschrieben, so wird z. B. das Hervortreten der Venen der Bauchhaut und
die Neigung zu varikösen Geschwüren an den Unterschenkeln, der trübe Harn neben
manchen anderen Folgeerscheinungen erwähnt. Caelius Aurelianus empfiehlt gegen
die Leber- und Milzschwellungen Rubefacientia, den Gebrauch von Heilquellen,
Dampfbädern, Sandbädern, Seefahrten u. a., er erwähnt die mannigfachen Behandlungsweisen
der Vorgänger (z. B. Applikation des Glüheisens), bezweifelt aber, ob

der Vorschlag, Milztumoren zu exstirpieren, wie es manche vorschlugen, jemals tatsächlich
ausgeführt worden sei.



Krankheiten des Urogenitalsystems. Strangurie und Dysurie sind Formen
erschwerter Harnentleerung, wobei die letztere noch mit Schmerzen verbunden ist;
gänzliches Versagen der Harnentleerung wird als Ischurie bezeichnet. Caelius
Aurelianus kennt folgende Affektionen der Harnblase: tumor, collectio, ulcus, durities,
φθειρίασις item φωρίασις, quam scabiem vel scabrum appellant, capillatio (θριχίασις),
debilitas, paralysis, calculatio, quam λιθίασιν vocant, sanguinis fluor sive effusio,
quam αἱμοῤῥαγίαν appellant, mictus tarditas aut difficultas aut in toto guttae aquatiles,
quas ὑδατίδας vocant (De morb. chron. V, cap. 4). Blasensteine sind mit sehr
bedeutenden Schmerzen verbunden, welche zum Schambogen, Nabel, Mittelfleisch und
in die Eichel ausstrahlen; zur Diagnose wird außer den subjektiven Zeichen und dem
Harnbefund (Sediment) eine Steinsonde (μηλωτρίς) benutzt. Bei der Behandlung
der Blasenleiden kommen unter Vermeidung der eigentlichen (reizend wirkenden)
Diuretika äußere Applikationen, Injektionen durch den Katheter,
diätetisches Regime (Metasynkrise), der Gebrauch von Alaun- oder Salzquellen
(zu Trinkkuren) in Betracht. Die „Nephritis” (Passio renalis) verläuft unter Fieber,
Stuhlverstopfung, Leibschmerzen, Erbrechen und geht zuletzt in einen Zustand von
Schwäche und Abzehrung über; der Harn sieht zuweilen fettig oder jauchig aus,
auch verbreitet sich die Entzündung auf die Harnleiter. Ursachen des Leidens können
sein: Erkältungen, Genuß scharfer Speisen, Verdauungsstörungen, Verletzungen (Fall
auf die Hinterbacken), Mißbrauch der Diuretika (Kanthariden) u. a. Der Abschnitt
über den Diabetes ist verloren gegangen. Von der Hämaturie handelt ein eigenes
kurzes Kapitel. Gegen nächtliche Samenergüsse empfiehlt Caelius Aurelianus
Ablenkung der Phantasie von unkeuschen Vorstellungen, hartes, kühles Lager (Unterlegen
einer Bleiplatte), Seitenlage, passende Diät, Kaltwasserkur, Entleerung der
Harnblase vor dem Schlafengehen. Satyriasis (vehemens veneris appetentia) ist
eine akute, auch bei Weibern vorkommende, Priapismus dagegen eine chronische
Affektion. Das Wesen des Leidens liegt in einer Lähmung der Nerven und Gefäße
des Penis. Zuweilen tritt dabei Fieber und Respirationsbeschleunigung auf, die
Kranken werden von unerträglichem Jucken geplagt und treiben auf das schamloseste
Onanie. Gonorrhoea (Spermatorrhöe) besteht in Samenergüssen ohne
Erektion. — Unter den „Molles, sive subacti”, deren Zuständen ein eigenes Kapitel
(De morb. chron. IV, cap. 9) gewidmet ist, sind sexuell Perverse zu verstehen.



Dyskrasien. Gicht kommt mehr bei Männern als Weibern vor, scheint erblich
zu sein und tritt in manchen Gegenden besonders häufig auf. Unter den Symptomen
wird auch der Formikationsgefühle in den Gliedern, der Verdauungs- und Atmungsstörungen,
des Jähzorns gedacht. Der gewohnheitsmäßige Gebrauch von Medikamenten
wird verworfen, hingegen spielt neben sonstigen Verfahren (hygienisch-diätetisch-symptomatischer
Art) das Trinken gewisser Heilquellen die Hauptrolle.
Den Hydrops teilte Caelius Aurelianus in einen allgemeinen (in toto corpore constitutum,
leucophlegmatia) und in einen lokalen, auf die Bauchhöhle beschränkten
(inter peritonaeum et intestina, ascites und tympanites). Das einschlägige Kapitel
(De chron. III, cap. 8) ist höchst bemerkenswert wegen der zahlreichen Literaturangaben
— unter diesen findet sich auch die auf Sektionsbefunde aufgebaute Lehre
des Erasistratos von dem hepatogenen Ursprung der Wassersucht; die Behandlungsweise
der Methodiker bestand in der Anwendung von äußeren Reizmitteln, stärkenden
Pflastern, Brechmitteln, Schwitzmitteln, harntreibenden Mitteln, Bädern in heißem
Sande, Einatmen von Salzdämpfen etc. Hinsichtlich der Punktion des Abdomens
werden die kontroversen Meinungen der Autoren vorgeführt, die Punktion ist für

gewisse Fälle geeignet; die Entleerung der Flüssigkeit erfolgte mittels eines weiblichen
Katheters. — Die Kapitel über „Kachexie”, „Atrophie” und „Polysarcie” sind
hauptsächlich therapeutischen Inhalts, namentlich die Vorschriften über die Behandlung
der Fettsucht (Entziehungskuren, Bewegung, Körperübungen verschiedener
Art, Sport und Spiele) erfreuen durch ihre Ausführlichkeit.



Krankheiten des Nervensystems und Psychosen. „Paralysis” (De morb.
chron. II, cap. 1) bedeutet im engeren Sinne Lähmung der Empfindung (Temperaturempfindung)
und der Bewegung oder bloß der einen von beiden — est
vel fit paralysis nunc sensus, nunc motus, nunc utriusque. Et intelligitur sensus
paralysis, quoties fervens atque frigidum non sentiunt aegrotantes manifesto partium
naturalium motu: motus autem, quoties fervens atque frigidum sentiunt, motu
partium carentes: utriusque vero paralysin factam accipimus, quoties motu atque
sensu caruerint. Es gibt zwei Grundformen der Lähmung, nämlich spastische (conductione)
und schlaffe (extensione). Im weiteren Sinne bedeutet aber „Paralysis”
Funktionsbehinderung überhaupt; bei dieser viel zu weiten Fassung des
Begriffes werden natürlich die mannigfachsten pathologischen Erscheinungen, auch
solche, die im letzten Grunde nicht neurologischer Art sind, subsumiert.
Caelius Aurelianus beschreibt außer den Lähmungen der Extremitäten (bei der
spastischen Form besteht Verkürzung, bei der schlaffen Verlängerung) die „Paralyse”
der Augenlider, der Pupille (Mydriasis und „Phthisis pupillae” ═ Miosis), der Zunge, des
Geruchsinnes, der Lippen, des Kinns, des Gaumens, des Schlundes, des Kehlkopfes,
der Cardia, des Magens, des Darms, der Blase etc. und hält es für sehr wahrscheinlich,
daß auch andere Organe, wie die Lungen, das Herz, das Zwerchfell, die Milz, die
Leber, von Paralyse ergriffen werden können. Als eine paradoxe, von Erasistratos
zuerst beobachtete Lähmungsform erwähnt er jene, welche durch Intermission
charakterisiert ist, quo ambulantes repente sistuntur, ut ambulare non possint et tum
sursum ambulare sinuntur. Weit wertvoller als der diagnostische Teil dieses Abschnittes
ist der therapeutische, da besonderer Nachdruck auf die Mechanotherapie
in verschiedenen Formen, auf die Uebungstherapie gelegt wird, abgesehen von
inneren oder äußeren Reizmitteln, Diät (Metasynkrise) etc. So empfiehlt Aurelianus
zur Behebung des Stammelns und Stotterns (beide werden voneinander gut unterschieden)
zweckmäßige Sprechübungen in methodischem Ansteigen vom Leichteren
zum Schwierigeren. Oportet praeterea singulas partes in passione constitutas, suis
ac naturalibus motibus admonere ... linguam producendo atque conducendo. Haec
sunt aegrotantibus imperanda. Hortandi etiam locutionem tentare, quod si minime
facere potuerint, ex omni parte officio linguae cessante, erunt suadendi, ut animo
concepta volvant quae proferre non possunt. Saepe enim quae loqui volentes mente
perceperint, in alto formans spiritus, accepto motu rumpit in vocem: Vel certe
docendi sunt unius exprimendae literae curam suscipere, ut intra se exercendo
manifestius probent et magis ex vocalibus, ne difficultate sonitus multarum
literarum, vocis organa concludantur potius quam reserentur: ac tum cum recte
pronunciare valuerint, dabimus λἑξεις atque nomina, quae sint ex multis vocalibus
conscripta, ut est Paean et his similia: Sic etiam numeros dabimus et ex his
exclamare provocabimus aegrotantes: ac deinde lectionem offeremus vel disputationem.
In der Behandlung der Extremitätenlähmungen spielt die Heilgymnastik die
Hauptrolle, und zwar kommen bei Armlähmungen der Gebrauch von Halteren,
bei Lähmung der Beine ein mit Binden und Schnüren versehener Apparat
zur Anwendung, welcher sich zur Vornahme aktiver, passiver, Beuge- und
Streckbewegungen eignet. Bessert sich der Zustand, so wird bei den Gehübungen
eine Einschaltung von Widerständen vorgenommen oder eine bedeutendere

Geschwindigkeit angestrebt: conficienda sunt ligna, quae transgredi pedibus nitantur
aegrotantes. Tunc etiam factis in terra lacunis, deambulationem imperabimus ac
deinde calceamentis adjuncto plumbo, prius parvo, ut exempli causa uncia, tum
plurimo atque pro augmentorum gradu usque ad libram deducto: tum etiam
itineris celeritas erit augenda: habet enim majoris laboris officium. Außerdem
werden Schwimmübungen (bei denen die gelähmten Glieder mit Schwimmblasen
versehen wurden), warme Sandbäder am Meeresstrande, Heilquellen, kalte Duschen,
Reisen zu Wasser und zu Lande empfohlen. — Den Hauptunterschied zwischen der
Apoplexie (welche gewöhnlich als eine den ganzen Körper befallende, mit Bewußtseinsstörung
einhergehende Lähmung definiert wurde) und der Paralyse erblickt
Caelius Aurelianus lediglich darin, daß erstere ein akutes, letzteres ein chronisches
Leiden sei. Aus der Besprechung der Krampfleiden geht hervor, daß man tonische
und klonische Formen unterschied, an welche das Zittern angereiht wurde; hauptsächlich
werden der Emprosthotonus, der Episthotonus, der Tetanus und der Spasmus
cynicus (Tic convulsif) beschrieben. Vortrefflich ist die Epilepsie mit vielen feinen
Beobachtungen von Details (z. B. Gesichtsphänomene der Aura) geschildert, ohne daß
aber die Eclampsia infantium und parturientium abgetrennt wird. Von den sehr
ähnlichen hysterischen Zuständen unterscheiden sich die epileptischen durch die tiefe
Bewußtseinsstörung. Caelius Aurelianus gibt zwar eine sehr gut orientierende Uebersicht
über die mannigfaltigen therapeutischen Versuche der einzelnen Schulen, er
selbst will aber die Behandlung von allen abergläubischen und gewaltsamen Eingriffen
(z. B. Trepanation, Kauterisation, Arteriotomie, Kastration) freigehalten wissen.
Den „Incubo” ═ Alp betrachtet er als eine Art von Vorstufe der Epilepsie, unter
Katalepsie (apprehensio, sive oppressio) sind teils hysterische, teils hochgradige
Schwächezustände zusammengefaßt. Ueber verschiedene Arten des Kopfschmerzes,
über „Ischias” und über den Schwindel (passio scotomatica Migraine ophthalmique)
handeln eigene Abschnitte. Die Hydrophobie, welche manche Autoren aus der
Läsion der Hirnhäute erklären wollten, hält Caelius für ein Leiden des ganzen Körpers;
die Symptome sind trefflich beschrieben, doch finden sich in der Darstellung hinsichtlich
der Uebertragbarkeit mit den richtigen, unrichtige Vorstellungen vermengt. Hominum
hydrophoborum quidam in hydrophobicam passionem devenerunt solius aspirationis
odore ex rabido cane adducto, cum deflectione quadam naturalis spiratio
vexata venenosum aerem adducit et principalibus inserit partibus. Alii rabidi animalis
unguibus laesi in rabiem devenerunt. Memoratur denique sic mulierem in
hydrophobicam passionem venisse, cui facies fuerit leviter a parvulo catulo lacessita.
Quidam a gallo gallinaceo pugnante leviter laesus in rabiem venisse dicitur. Sartrix
etiam quaedam quum chlamydem scissam rabidis morsibus, sarciendam sumeret atque
ore stamina componeret et lingua pannorum suturas lamberet assuendo, quo transitum
acus faceret faciliorem, tertia die in rabiem venisse memoratur. Est praeterea
possibile, sine manifesta causa hanc passionem corporibus innasci, cum talis strictio
sponte generata, qualis a veneno (De morb. acut. III, cap. 9).



In den Fällen von Phrenitis (vgl. hierzu Bd. I, S. 391) hat man bei der
Behandlung vor allem darauf Rücksicht zu nehmen, ob „strictura” oder „solutio”
den Grundzustand bilden, erstere erfordert Abhaltung aller erregenden Einflüsse
(daher Aufenthalt des Kranken in einem ruhig gelegenen Zimmer, mit weit vom
Boden entfernten Fenstern, dunklen Wänden ohne Gemälde, Aderlaß etc.), letztere
Zufuhr von Reizen (starke Belichtung etc.); darnach richtet sich auch die vorzuschreibende
Diät. Caelius Aurelianus überliefert in ungemein ausführlicher Weise die
pathologischen und therapeutischen Anschauungen der Vorgänger — handelt doch
das ganze erste Buch von der Phrenitis. Im Gegensatz zu den Theorien, welche die

Basis des Gehirns, das Herz, den Herzbeutel, die Aorta, die Hohlvene oder das
Zwerchfell als Sitz der Krankheit erklärten, vertritt unser Autor die Meinung, daß
die Phrenitis ein Leiden des ganzen Körpers sei, wenn auch der Kopf dabei vorzugsweise
erkrankt wäre. Vom Wahnsinn unterscheide sie sich dadurch, daß bei ihr die
Delirien dem Fieber folgen, während im Verlauf des Wahnsinns die umgekehrte
Folge beobachtet werde. Das Gegenstück zur Phrenitis, der Lethargus, dürfe mit
ähnlichen soporösen Zuständen, wie sie z. B. nach Vergiftung mit Mandragora oder
Hyoscyamus auftreten, nicht verwechselt werden. Die „Manie” (furor sive insania),
zu welcher auch der fixe Wahn gerechnet wurde, ist bei Caelius Aurelianus sehr
ausführlich dargestellt, sowohl was die Aetiologie als die Symptomatologie anlangt;
er hält sie in erster Linie für ein somatisches Leiden, namentlich deshalb, weil krankhafte
körperliche Zustände vorausgehen. Die Behandlungsweise beruht auf der zweckmäßigen
und dem besonderen Falle Rechnung tragenden Kombination von physischen
und psychischen Mitteln. Zu den ersteren zählen geeignete Diät, Sorge
für Schlaf, Fomentationen, Einreibungen, unter Umständen Blutentziehungen (auch
mittels Blutegel), Bewegung, Bäder, die Metasynkrise. Zwangsmaßregeln sollen nur
im Falle dringender Notwendigkeit und dann mit Schonung angewendet werden.
Die psychischen Mittel bestehen in der Isolierung des Kranken unter Aufsicht verständiger
Wärter, wobei auf die Einrichtung des Lagers, Abhaltung jeder Erregung etc.
Rücksicht zu nehmen ist. Für Rekonvaleszenten eignen sich eine dem Bildungsgrade
angemessene Beschäftigung (Festredeübungen), Anhören von Komödien oder Tragödien,
Spiele u. s. w.[17]. Unter dem Begriff „Melancholie” ist auch die Hypochondrie subsumiert;
Verdauungsstörungen, Furcht und Kummer gelten als die wichtigsten der
auslösenden Momente.



Hautleiden. Das Kapitel, welches von der Lepra handelt (De morb. chron.
IV, cap. 1), ist verstümmelt auf uns gekommen und enthält bloß Therapeutisches.
Von Interesse ist namentlich die Notiz, daß von manchen Aerzten die vollständige
Absonderung (Verbannung) der Aussätzigen vorgeschlagen wurde, um der Ansteckungsgefahr[18]
zu begegnen: aegrotum in ea civitate, quae nunquam fuerit
isto morbo vexata, si fuerit peregrinus, excludendum probant, civem vero longius
exulare, aut locis mediterraneis et frigidis consistere, ab hominibus separatum, exinde

revocari, si meliorem receperit valetudinem, quo possint caeteri cives nulla istius
passionis contagione sanciari. Die Kritik des Caelius Aurelianus lautet: Sed hi
aegrotantem destituendum magis imperant, quam curandum, quod a se alienum
humanitas approbat medicinae.



Ohrenleiden wurden teils allgemein (z. B. antiphlogistisch), teils lokal behandelt;
in letzterem Falle kam die Sonde als Arzneimittelträger zur Anwendung
oder man machte Eingießungen „per clysterem oticum”.



Zahnheilkunde. Die Angaben über schmerzstillende Mittel (unter anderem Zahnkitt
aus Galbanum, Pfeffer, Opium; Kauen der Mandragorawurzel; Skarifikationen
des Zahnfleisches mittels eines besonderen Instruments (περιχαράκτηρ) sind überreich,
hingegen ist die Extraktion höchstens bei ganz lockeren Zähnen empfohlen, getreu
dem Grundsatze: detractio amissio partis est, non sanatio [De morb. chron. II, cap. 4]).



Wie oben bemerkt wurde, machte Caelius Aurelianus das gynäkologische Werk
des Soranos zum Gegenstand einer lateinischen Bearbeitung. Im Anschlusse daran
wollen wir gleich hier erwähnen, daß wir einen aus dem 5. oder 6. Jahrhundert
stammenden Hebammenkatechismus in Fragen und Antworten besitzen, welcher im
wesentlichen ebenfalls auf Soranos (und auf dem gynäkologischen Teile der libri
responsionum? des Caelius Aurelianus) beruht. Es ist dies die lateinisch abgefaßte
Schrift des „Moschion” (Muscio) über die Weiberkrankheiten[19].





Ein allerdings weniger wertvolles Gegenstück zum Hauptwerke des
Caelius Aurelianus bildet das Kompendium des Cassius Felix, mit
welchem die medizinische Literatur Westroms endet. Der Autor stammte
(nach dem barbarischen Latein und den im Texte vorkommenden punischen
Ausdrücken zu schließen) aus Nordafrika[20] und beabsichtigte, wie
aus der Vorrede erhellt, eine kurze Zusammenstellung der theoretisch-praktischen
Lehrmeinungen der dogmatischen Schule; die Schrift
wurde 447 verfaßt, ihr voller Titel lautet:
de medicina ex graecis logicae sectae auctoribus liber translatus sub Artabure
et Calepio consulibus (ed. Val. Rose, Lips. 1879).

Im wesentlichen handelt es sich um eine (nach dem beliebten Prinzip a capite ad calcem
angeordnete) spezielle Pathologie und Therapie, wobei die erstere ziemlich
dürftig ausgefallen ist (Erklärung des Krankheitsnamens, Aetiologie,
eventuell Pathogenese), und die letztere zum größten Teile aus Galens
therapeutischen Werken stammt. So finden denn beide, der
princeps methodicorum und der Pergamener, am Ausgang
des Altertums ihre Vertretung in lateinischen Schriften!




Das Werkchen des Cassius Felix (82 Kapitel) wurde von mittelalterlichen Autoren
benützt und bietet in mehrfacher Hinsicht Interessantes. Vor allem schon durch die
an Caelius Aurelianus lebhaft erinnernde und stark zum Romanismus neigende
Sprache, sowie durch die spätlateinische und zugleich griechische Terminologie. Das
Rezeptarium ist ungemein reichhaltig. Unter den zitierten Autoren ragen neben
Hippokrates (Aphorismen, Prognosticum) und Galen (methodus medendi, ad.
Glauconem de medendi methodo, de compos. medicamentor. secundum genera, de
comp. medicament. secundum locos, de locis affectis) Magnos der Iatrosophist,
Philagrios und Vindicianus hervor. Cassius Felix benützte auch die fälschlich
unter dem Namen des Galen gehenden Euporista (die echten waren schon zur Zeit
des Oreibasios verschollen). Was den Inhalt anlangt, so sei darauf hingewiesen, daß
Cassius ähnlich wie Caelius Aurelianus zur Diagnostik des Ascites resp. der Tympanitis
die Perkussion und Palpation verwendete (cap. 76: palma pulsatus,
tympani sonitum facit — inflatio cum digitis fuerit impressa concavitatis
formam ostendit), daß er unter den Ursachen des Hydrops auch
die Verhärtung der Nieren (renum saxietas) anführt, unter den Wurmmitteln
auch der Klysmen mit Wermutdekokt gedenkt u. v. a. Mittel aus
der Dreckapotheke stehen im Hintergrunde, chirurgische Eingriffe werden fast niemals
empfohlen.





Die Scheidung zwischen West und Ost, welche unter dem
Einflusse von Byzanz allmählich zu einer ganz eigenartigen
Kulturentwicklung führte, hat auch in der medizinischen Literatur
des 5. Jahrhunderts ihre Spuren hinterlassen. Im hellenischen
Osten erhielt sich die Tradition ungeschwächt weiter,
während sie, im barbarisch werdenden Westen morsch geworden,
endlich in Trümmer zerfiel. In Byzanz waren treffliche,
edel gesinnte Aerzte tätig — so z. B. Hesychios und dessen berühmter
Sohn Jakobos — und wenn auch oft nur in den Farben
sophistischer Manieriertheit leuchtend, die Gelehrsamkeit blühte noch
immer in dem altehrwürdigen, der Verwitterung noch lange widerstehenden
Alexandria. Dort war noch immer die hervorragendste
Pflanzschule für die Jünger der Heilkunst, dort wirkten gelehrte Iatrosophisten
wie Palladios und Severos, dort wurde der kenntnisreiche,
vielseitige, mit wahrem Forscherblick begabte Asklepiodotos geboren,
welcher unter günstigeren Verhältnissen wohl ein neues Zeitalter echter
Naturforschung und blühender Heilkunst hätte begründen können!





Hesychios aus Damaskus ließ sich um 430 in Byzanz nieder, nachdem er
schon 40 Jahre vorher an verschiedenen Orten (in Hellas, Aegypten, Italien) mit
großem Erfolg als Praktiker tätig gewesen war. In weit höherem Ansehen stand
sein Sohn Jakobos, der unter dem Kaiser Leo (457-474) Comes archiatrorum
wurde und seinen Zeitgenossen als „Zeuxis und Pheidias der Heilkunst” galt. Man
rühmte ihm nicht allein umfassendes ärztliches Wissen und praktische Tüchtigkeit
nach, sondern pries auch seine warme Menschenliebe, seine seltene Uneigennützigkeit;
in dem ehrenden Beinamen Σωτήρ (Erretter), noch mehr in der Errichtung einer
Statue fand die Verehrung, die ihm alle Stände begeistert zollten, Ausdruck. Von
der literarischen Tätigkeit des Jakobos haben sich bei späteren Autoren einige Rezepte
(gegen Podagra, Hemikranie, Neuralgie, Husten) erhalten, außerdem die Angabe, daß
er auf eine kühlende und wässerige Diät den größten Wert legte („weil er sah, daß
die meisten Menschen sehr geschäftig und geldgierig seien und ein Leben voll
Kummer und Sorge führen”), weshalb er auch Psychrestos genannt wurde. „Ein
guter Arzt” — so lautet einer seiner Aussprüche — „muß seinen Kranken
entweder sogleich aufgeben oder ihn nicht eher verlassen, als bis
er ihn um etwas gebessert.” Als würdiger Anhänger des Jakobos erlangte
der vielseitig begabte, scharfsinnige und kenntnisreiche Asklepiodotos hohen
Ruhm, ein Forscher, welcher trotz seiner Zugehörigkeit zur neuplatonischen[21] Schule
— er war ein Jünger des Proklos — der realistischen Methode zuneigte, hierin eine
Ausnahmsgestalt in seinem schwärmerischen und unselbständigen Zeitalter[22]. Neben
den philosophischen Zweigen und der Medizin pflegte er auch zoologische, botanische,
mathematische und physikalische Studien mit hingebungsvollem Eifer, überall eigene
Wege wandelnd. In der Medizin verehrte Asklepiodotos den Hippokrates und Soranos
als Muster; er huldigte einer mehr energischen Therapie als die meisten der damaligen

Aerzte (so führte er den Gebrauch der weißen Nieswurz wieder ein) und
förderte seine praktischen Leistungen nicht wenig durch den Einfluß seines freundlichen
und anmutsvollen Wesens, wie übereinstimmend berichtet wird.



Von dem Iatrosophisten Palladios sind noch Kommentare zu hippokratischen
Schriften (nämlich zum VI. Buche der Epidemien und zur Lehre
über die Knochenbrüche) vorhanden, welche deutlichsten Einblick in die spitzfindige,
aber unfruchtbare Lehrweise der damaligen Alexandriner gewähren. Wahrscheinlich
stammt von ihm außerdem noch eine Abhandlung über die Fieber, περὶ πυρετῶν
σύντομος σύνοψις (in Idelers Physici et medi Graeci minor. I, Berlin 1840), aus
welcher manche Bemerkungen Erwähnung verdienen. Das Fieber wird definiert als
widernatürliche Erhitzung (θερμασία), welche sich vom Herzen aus durch die Arterien
in den ganzen Körper verbreitet und die Körperfunktionen sinnlich wahrnehmbar
stört. Die Krankheitsstoffe vermögen Fieber erst dann zu erregen, wenn sie zum
Herzen gelangt sind. Fieberhitze folgt deshalb auf den Frost, weil das (während
des Froststadiums) von der Peripherie ins Innere des Körpers zurückgedrängte Blut
die natürliche Herzwärme verdopple, und diese sich sodann wieder durch die Arterien
verbreite. Bei den Wechselfiebern ziehe sich der Fieberstoff während des Intervalles
in die Muskeln zurück und errege durch seine Rückkehr ins Blut wieder von neuem
einen Anfall. Septische Fieber beruhen auf Zersetzung, die gutartigen Fieber auf
bloßer Erhitzung des Blutes in den Gefäßen. Hektische Fieber verschlimmern sich
nach der Nahrungsaufnahme — ähnlich wie ungelöschter Kalk durch Zufuhr von
Wasser erhitzt werde. (Dieser Analogie gedenkt auch Galenos.)



Der Iatrosophist Severos verfaßte eine Abhandlung über die Anwendung
von Klistieren in der Therapie der Kolik, der fieberhaften Affektionen etc., περὶ
ἐνετήρων ἥτοι κλυστήρων. (Severi de clysteribus liber, ed. F. Reinhold Dietz, Königsberg
1836.)




 


Medizinisches in den Werken der Kirchenväter.



[←]
         



Medizinische Fragen zu berühren, fanden die Kirchenväter gelegentlich Anlaß, vor
allem bei Erörterung der christlichen Lebensweise. Namentlich Clemens
Alexandrinus († zwischen 211 und 218) und Hieronymus (331-420) bringen die
Diätetik und Hygiene zur Sprache, wobei sie bemerkenswerterweise zwar heftig gegen
Schwelgerei, Trunksucht und Ausschweifung ankämpfen, aber — im Gegensatz zu
manchen Sekten — kein absolutes Verbot des Fleisch- und Weingenusses geben und
in gewissen Grenzen den Gebrauch von Bädern, Arzneien etc., überhaupt eine rationelle
Körperpflege anempfehlen. So sagt Clemens Alexandrinus: „Wer den Wein,
eine Arznei, unmäßig gebraucht, bedarf einer neuen Arznei wider den Wein.” ...
„Ich bewundere jene, die ein strenges Leben gewählt haben und den Trank der
Mäßigkeit begehren, das Wasser, welche weit fliehen vor dem Wein wie vor einer
Feuersgefahr. Es genügt übrigens, daß man Knaben und Mädchen im allgemeinen
von diesem Pharmakon fernhält.” ... „Schon bejahrten Leuten indes kann man einen
mehr erheiternden Trunk nicht wehren ... doch gibt es auch für sie eine Grenze....
Ich erinnere mich, daß ein gewisser Artorius in seiner Makrobiotik die Meinung
aufstellt, man solle nur so viel trinken, als zur Befeuchtung der Speise nötig ist, um
sich eines längeren Lebens zu erfreuen.” ... „Wasser sowohl wie Wein sind Schöpfungen
Gottes, jenes aber ist notwendig, dieser ein Heilmittel bei geschwächter Gesundheit.” ...
„Zum Gebrauch von Bädern gibt es vier Motive: die Reinigung, die Erwärmung, die
Gesundheit, das Vergnügen. Zum Vergnügen aber soll man nicht baden. Die Weiber

müssen ein Bad nehmen im Interesse der Reinlichkeit und Gesundheit, die Männer
im Interesse der Gesundheit allein. Ueberflüssig ist das Motiv der Erwärmung; den
vor Kälte erstarrten Gliedern kann man auch auf andere Weise zu Hilfe kommen.
Der fortgesetzte Gebrauch der Bäder aber setzt die Kräfte herab und erschlafft die
natürliche Spannkraft; oft führen sie auch Entkräftung und Ohnmacht herbei.”



Hieronymus, welcher einen sehr interessanten Abriß über die Nahrung der verschiedenen
Völker hinterließ, warnt vor Uebermaß im Essen und Trinken und hält insbesondere
zu viel Fleischgenuß für gesundheitsschädlich, wobei er sich auch auf
das Gutachten eines Hippokrates und Galen beruft. „Wer krank ist,” sagt er, „empfängt
die Gesundheit nur wieder von schmaler Kost und eingeschränkter Lebensweise,
was man magere Diät nennt. Mit den Speisen, mit denen wir die Gesundheit wieder
erlangen, kann sie demnach auch bewahrt werden. Niemand möge glauben, daß
Gemüse Krankheiten erzeuge. Wenn es aber auch nicht solche Kräfte verleiht, wie
sie jener Milo aus Kroton besaß, die nur eine Folge von Fleischspeisen sind und
durch sie erhalten werden, so ist darauf zu sagen: wozu ist denn auch dem weisen
Manne und dem christlichen Philosophen eine solche Stärke zu besitzen notwendig,
wie dem Fechter und Soldaten, deren Besitz doch nur zu Lastern aufreizt?”



Ganz besonders aber erwuchs den christlichen Apologeten ein sachliches Interesse
für medizinische Fragen bei der Verteidigung gewisser Thesen, z. B. der Existenz
der Seele, der leiblichen Auferstehung, der Zweckmäßigkeit der
Weltordnung. Auf diesem Gebiete kam vorwiegend Physiologisches und Psychologisches
in Betracht, und am meisten ragt hier der gelehrte und scharfsinnige Tertullianus
(um 150-230) hervor, welcher mit Recht von sich rühmen durfte, er
habe auch in die Medizin einen Blick getan; seine Schrift de anima verrät eine
intensive Beschäftigung mit der medizinischen Literatur, und an vielen Stellen verwendet
er medizinische Redewendungen und Gleichnisse. Die Seele betrachtet er als
etwas Körperliches (allerdings nicht Grob-Materielles), was sich schon aus ihrer Empfindungsfähigkeit
ergebe. Das oberste Lebens- und Denkzentrum (ἡγεμονικόν) verlegt
er ins Blut. Bei der Darlegung seiner Psychophysik kommt er mehrmals auf den
„methodicae medicinae instructissimus auctor” Soranos zu sprechen, dem er manches
Argument entlehnt, auch berichtet er von verschiedenen psycho-physischen Theorien,
wonach die Aerzte Andreas und Asklepiades ein oberstes Denkprinzip geleugnet,
während Hippokrates, Diokles, Herophilos, Erasistratos und vor allem Soranos die
Annahme eines ἡγεμονικόν verteidigt hätten. Das oberste Seelenprinzip sei jedoch
nicht im ganzen Körper verbreitet (Moschion), noch sitze es im Kopfe (Plato), noch
im Scheitel (Xenokrates), noch im Gehirn (Hippokrates), noch in der Hirnbasis (Herophilos),
noch in den Hirnhäuten (Erasistratus), noch in der Mitte zwischen den Augenbrauen
(Straton), noch im ganzen Brustkasten (Epikuros), sondern im Herzen, nach
dem Spruch des Orpheus oder Empedokles: αἷμα γὰρ ἀνθρώπὸις περικάρδιόν ἐστι νόημα.
Asklepiades wollte durch Experimente an Tieren, denen er den Kopf abschnitt
(Fliegen, Wespen, Heuschrecken) oder das Herz herausriß (Ziegen, Schildkröte, Aale),
gezeigt haben, daß es kein oberstes seelisches Prinzip gebe; gegen ihn und seine
Anhänger richtet Tertullian die Worte: „Asklepiades mag seine Ziegen suchen, die
ohne Herz blöken, und mag seine Mücken jagen, die ohne Kopf fliegen, und alle
jene, welche aus der Beschaffenheit der Tiere Schlüsse ziehen wollen auf die Einrichtung
der menschlichen Seele, mögen wissen, daß sie selbst ohne Herz und Hirn
leben”[23]. Auch die höchsten seelischen Funktionen seien gleich vom Anbeginn da,

was aus der Beobachtung des Säuglings erkannt werden könne, Erziehung und Umgebung
bedingen die Verschiedenheiten der geistigen Entwicklung, das Wachstum
der Seele gehe der körperlichen Entfaltung parallel (körperliche und geistige Pubertät
— im 14. Jahre — fallen zusammen), die einzige natürliche Begierde sei der Nahrungstrieb.
Mit großem Nachdruck vertritt Tertullian die Ansicht, daß die Seele nicht
erst im Momente der Geburt mit dem Körper vereinigt, vielmehr mit demselben
zusammen erzeugt werde. In derb-realistischer Weise führt er unter anderem folgendes
zum Beweise an: „Ne itaque pudeat necessariae interpretationis. Natura
veneranda est, non erubescenda.... Denique, ut adhuc verecundia magis
pericliter quam probatione, in illo ipso voluptatis ultimae aestu, quo genitale virus
expellitur, nonne aliquid de anima quoque sentimus exire atque adeo marcescimus
et devigescimus cum lucis detrimento? Hoc erit semen animale protinus ex animae
destillatione, sicut et virus illud corporale semen ex animae defaecatione.” Er verweist
auf die Kindesbewegungen, welche die Schwangeren fühlen und kommt auch
auf die „Grausamkeit” der Geburtshelfer zu reden, welche, um das Leben der Mutter
zu retten, die Frucht zerstückeln. Der Geschlechtsunterschied sei schon von der
ersten Anlage an gegeben. — Clemens Alexandrinus sucht in der Widerlegung
einer gnostischen Allegorie nachzuweisen, daß die Milch nur verwandeltes Blut sei,
und auch er ergeht sich ausführlich über sexuelle Dinge. Die Gestaltung des Embryo
erfolge durch den Samen, der sich mit dem reinen Reste des Menstrualblutes vermische,
die dem Samen innewohnende Kraft wirke auf die Natur des Blutes, mache
es gerinnen, wie das Lab die Milch. — Die Möglichkeit der leiblichen Auferstehung
suchten die Apologeten zumeist durch den Hinweis auf die Entstehung des komplizierten
Menschenleibs aus einem winzigen Samentropfen zu begründen. Vom
medizinischen Standpunkt interessanter ist aber der Einwurf, den Methodios
(† um 312) in seinem Dialog über die Auferstehung des Fleisches durch den Arzt
Aglaophon erheben läßt. Dieser fragt nämlich, welcher Leib auferstehen werde, der
des Kindes oder des Jünglings oder des Greises, und verweist auf die stetige Umwandlung
des menschlichen Körpers durch den Stoffwechsel (nach Aristoteles und
dem hippokratischen Buche περὶ χυμῶν). — Ein fruchtbares Gebiet eröffnete sich den
Kirchenvätern bei der teleologischen Betrachtung des menschlichen
Körpers. Sie spielt bereits in der Schrift des Dionysius Alexandrinus (um
die Mitte des 3. Jahrhunderts) „Ueber die Natur” eine Hauptrolle und dient als
kräftiges Argument gegen die Atomistik. „Der Gebrauch der Glieder,” sagt Dionysius
am Schlusse, „ist bei Unwissenden und Wissenden gleich; jene haben nur nicht die
Erkenntnis desselben ... sie schreiben töricht die treffliche, der größten Bewunderung
würdige Erhaltung dem zufälligen Zusammentreffen der Atome zu. Die Aerzte
aber, welche eine genauere Betrachtung dieser Dinge vornahmen und besonders die
inneren Vorgänge genau untersuchten, haben, von Bewunderung erfüllt, der Natur
göttliches Wesen zugeschrieben.” In umfassender Weise hat Lactantius († bald
nach 325) dasselbe Thema in seiner von anatomischen, physiologischen und psychologischen
Betrachtungen erfüllten Schrift de opificio dei behandelt. Er erläutert
besonders im Anschluß an Aristoteles und Varro die Zweckmäßigkeit des Körperbaues
und seiner Funktionen in allen damals bekannten Einzelheiten. Die Erkenntnis
der unzähligen Varietäten der Lebewelt trotz der Einheit des Grundtypus kommt in
den Worten zum Ausdruck: illud commentum dei mirabile, quod una dispositio et

unus habitus innumerabiles imaginis praeferat varietates. nam in omnibus fere, quae
spirant, eadem series et ordo membrorum est ... nec solum membra suum tenorem
ac situm in omnibus servant, sed etiam partes membrorum ... Das Konvergieren
der Augen habe seine Grenze und werde nur durch Absicht erreicht. Die Geschmacksempfindung
sitze nicht im Gaumen, sondern in der Zunge. Bei der Beschreibung der
inneren Fortpflanzungsorgane, resp. ihrer doppelten Anlage verweist Lactantius auf
den Befund in tierischen Kadavern: Sicut enim renes duo sunt, ita testes, ita et venae
seminales duae, in una tamen compage cohaerentes, quod videmus in corporibus animalium,
cum interfecta patefiunt. Die beiden Theorien über den Ursprung des Samens:
ex medullis — ex omni corpore, werden für ungewiß erklärt. Aus der rechten Seite
gehen die männlichen, aus der linken Seite die weiblichen Embryonen hervor: sed
illa dexterior masculinum continet semen, sinisterior femininum, et omnino in toto
corpore pars dextra masculina est, sinistra vero feminina ... item in feminis uterus
in duas se dividit partes ... quae pare in dextram retorquetur, masculina est, quae
in sinistram feminina ... Die Entwicklung beginne nicht mit dem Herzen, sondern
mit dem Kopfe — was aus der Beobachtung von Vogelembryonen hervorgehe. Der
Geschlechtscharakter hänge davon ab, daß der männliche oder „weibliche” Same
überwiege, doch bleibe es nicht ohne Einfluß, ob die Befruchtung in der rechten
(männlichen) oder linken (weiblichen) Uterushälfte stattfinde; daraus erkläre sich
dann die Entstehung von männlichen Individuen mit femininen Eigentümlichkeiten
und umgekehrt. In seiner Psychologie nimmt Lactantius zwar von den verschiedenen
Theorien Notiz, neigt auch zur Annahme, daß die Vernunft im Kopfe throne, doch
verhält er sich auf diesem Gebiete sehr skeptisch: omnia quae ad motus animi animaeque
pertineant, tam obscurae altaeque rationis esse arbitror, ut supra hominem
sit, ea liquido pervidere.



Der Ausspruch des Gregorios von Nazianz (330-390): „Bewundere Mensch,
wie du gebildet und gestaltet bist, und wie groß Gottes Weisheit in deiner Erschaffung
sich bezeugt, und was für ein Naturgeheimnis darin innewohnt” leuchtet auch in
den naturphilosophischen Schriften eines Gregorios von Nyssa (332-395) und
Nemesios von Emesa (geb. um 340) durch und ist bei der Beurteilung ihres
anatomisch-physiologischen Inhalts stets zu beachten, der nur das Piedestal für die
Theologie abgibt[24]. In der Abhandlung des Gregorios von Nyssa „Von der Erschaffung
des Menschen” heißt es bedeutsam: „Ueber die genaue Einrichtung unseres
Körpers belehrt sich ein jeder aus dem, was er sieht, erlebt und empfindet, und hat
dabei seine eigene Natur zur Lehrerin. Indes können wir auch die von tüchtigen
Gelehrten in Büchern ausgearbeitete Darstellung dieser Dinge vornehmen und in
allem genaue Studien machen.

Sollte jedoch jemand sich lieber die Kirche
als Lehrerin über alle diese Dinge wünschen, um für nichts einer von
außerhalb kommenden Belehrung zu bedürfen — so wollen wir in kurzen
Worten auch darüber eine Auseinandersetzung geben.” Drei Kräfte erhalten, nach
Gregorios, das Leben: die erste durchdringt das Ganze mit Wärme, die zweite netzt
das Erwärmte mit Feuchtigkeit, die dritte hält die Glieder zusammen und erteilt allen
die Fähigkeit selbständiger und freiwilliger Bewegung — drei Organe sind unbedingt
notwendig für's Leben: Herz, Leber, Gehirn. Das Fleisch ist empfindungsfähig; Bewegung
erfolgt mittels der die Nerven durchströmenden Kraft, ihr Ursprung liegt in
der Gehirnhaut, deren Zerreißung sofortigen Tod bedingt. Der ganze Körper ist
von Kanälen durchzogen, von denen die einen vom Herzen entspringen und Pneuma
führen (Arterien), während die anderen aus der Leber hervorgehen und Blut enthalten
(Venen). Das Pneuma gelangt durch die Atmung in die Lunge und wird
vom Herzen angezogen (nach Art der Blasebälge in den Schmieden). Der Atmungsprozeß
erfolgt unwillkürlich, indem das an die Lunge angewachsene Herz durch seine
Kontraktion und Expansion die Lunge abwechselnd herabzieht (erweitert) und dann
wieder zusammendrückt (wodurch die Ein- und Ausatmung entsteht). Der durch das
Herz in seiner Wärme erhaltene Magen verlangt umso stärker nach Nahrung (gleichsam
nach Brennstoff), je mehr er in Hitze gerät, die Verdauung ist eine Verkochung
des Stoffes, welcher in die gröberen und edleren Teile zerfällt. Der Bodensatz geht
durch die Därme und gewährt ihnen eine Zeitlang Nahrung, die vielfachen Darmwindungen
haben den Zweck, den Ausfall zu hemmen, damit nicht zu schnell wieder
Verlangen nach dem Essen auftrete. Die Leber, welche Pneuma durch eine Arterie
zugeführt erhält, wodurch das Blut gerötet wird, liegt deshalb vom Herzen entfernt,
weil die beiden Quellen der Lebenskraft nicht auf allzu engem Raume zusammengebracht
werden konnten. Die durch Vermischung der Feuchtigkeit und Wärme entstandenen
Dünste nähren das Gehirn, dessen Haut sich röhrenartig durch den Wirbelkanal
fortsetzt. In wunderbarer Weise gehen aus dem gleichen Nahrungsstoff die
verschiedenartigsten Körpersubstanzen hervor. Die Haare entstehen durch Austritt
der Dünste aus den Poren, und zwar die langen und geraden, wenn die Dünste den
geraden Weg nehmen, die krausen oder geringelten, wenn sie durch krumme Kanäle
getrieben werden.



Ebensowenig wie dem Gregorios von Nyssa, kann dem Nemesios von Emesa in
anatomisch-physiologischen Dingen Originalität zugesprochen werden, verdient es
doch schon vollste Anerkennung, daß die Theologen sich mit Eifer und Gründlichkeit
in die Fachschriften des Aristoteles, Galenos u. a. vertieften, um ihre psychologischen
Ausführungen auf eine solide Basis stellen zu können. Die Abhandlung des Nemesios
περὶ φύσεως ἀνθρώπου (beste Ausgabe von Chr. Fr. Matthaei, Halae Magdeb.
1802, deutsche Uebersetzung von Osterhammer „Von der Natur des Menschen”, Salzburg
1819) war im Mittelalter sehr verbreitet und wurde schon früh und wiederholt
ins Lateinische übersetzt. In seiner Seelenlehre machte der patristische Philosoph
von der Hypothese des πνεῦμα ψυχικόν, welches die Einwirkung des Geistes auf den
Körper, die Sinnesempfindungen etc. erklären muß, Gebrauch und mit Poseidonios
verlegte er die Einbildungskraft in die vordere, den Verstand in
die mittlere, das Erinnerungsvermögen in die hintere Hirnhöhle.
Die geistige und körperliche Beschaffenheit des Menschen betrachtete er nicht als
vereinzelt dastehende Erscheinung, sondern als den Höhepunkt der Schöpfung, in
welcher eine Stufenreihe von den anorganischen Bildungen bis zu
den vollkommensten Wesen ansteigt. Im Anschluß an die herrschenden
Lehren seines Zeitalters trug er die Elementartheorie vor und führte den Unterschied
der Nahrungsmittel von den Arzneistoffen darauf zurück, daß erstere den

Elementarqualitäten verähnlicht werden, die letzteren aber ihnen entgegenstehen.
Der Same werde im Gehirn bereitet, dann durch die Adern hinter den Ohren
abwärts geführt und in den Hoden abgesetzt (diese Lehre hatte sich von Zeiten
der Pythagoräer durch die ganze Literatur fortgepflanzt); die Substanz der Lunge
sei schaumiges Fleisch (Erasistratos, Galenos); die Galle unterstütze die Verdauung
und befördere die Darmentleerung (Galenos); die Nerven unterscheiden sich von den
Sehnen durch ihre Empfindungsfähigkeit. Diese und andere Bemerkungen wurden
eine Zeitlang ganz mit Unrecht für etwas dem Autor Eigentümliches gehalten, und
Neider Harveys gingen sogar so weit, aus Nemesios eine Vorahnung des Blutkreislaufes
herauslesen zu wollen. Wir setzen seine Worte selbst hierher, damit sich
der Unbefangene von der Haltlosigkeit derartiger Deuteleien überzeugen kann:
„Die Pulsbewegung geht vom Herzen aus, besonders von dessen linker Kammer, der
sogenannten pneumatischen, welche die Lebenswärme durch die Arterien nach allen
Teilen des Körpers hin verbreitet, wie die Leber den Nahrungsstoff durch die Blutadern. ...
Wenn die Schlagader sich erweitert, so zieht sie von den nächstgelegenen
Venen das Blut an sich, das dem Lebensgeiste zur Nahrung dient; zieht sie sich
zusammen, so leert sie alles Unreine durch den ganzen Körper und die unsichtbaren
Poren aus.” Von einer Selbständigkeit der Auffassung oder gar von grundlegenden
Entdeckungen auf unserem Gebiete kann demnach keine Rede sein, und man wird
dem Verdienste des Nemesios völlig gerecht, wenn man anerkennt, daß er auch
seinerseits dazu beigetragen hat, physiologische Ideen der Antike zu erhalten. Noch
höher aber ist es ihm anzurechnen, daß er, in derselben Schrift, den astrologischen
Träumereien wuchtig entgegentrat — hierin seiner Zeit wahrhaft voraneilend!



Die Lehre des hl. Augustinus (354-430), daß der Fötus im zweiten Monate
beseelt[25] und im vierten Monate geschlechtlich differenziert werde, spielte späterhin
in der Gesetzgebung eine bedeutende Rolle, seine Anschauung über die Strafbarkeit
des absichtlich hervorgerufenen Abortus wurde maßgebend.
In der Schrift de nuptiis cap. 15 heißt es: Si quis causa explendae libidinis vel odii
meditatione homini aut mulieri aliquid fecerit vel ad potandum dederit, ut non
possit generare aut concipere vel nasci soboles, ut homicida tenetur.




 


Die Medizin im Talmud.



[←]
         


Vereinzelt finden sich bei antiken Autoren Hinweise auf jüdische
Aerzte, wahrscheinlich ist es auch, daß jüdische Aerzte am Geistesleben
Alexandrias regen Anteil genommen haben, von einem medizinischen
Schrifttum derselben ist aber nichts bekannt geworden. Unter diesen
Umständen gewährt bloß der Talmud, dessen Abfassungszeit sich
vom 2. bis zum 6. Jahrhundert erstreckt, Einblick in die Heilkunde
der Juden während der bezeichneten Zeitspanne. Bei Benutzung dieser
Quelle ist aber wohl zu beachten, daß sie zum Teile nur volksmedizinische
Anschauungen wiedergibt, und überdies, daß der Talmud,
gemäß seinem Charakter als Gesetzbuch,

ärztliche Dinge zumeist nur soweit behandelt, insofern
der Ritus (Opfer-, Reinheits-, Speisegesetze u. a.)
oder das Zivil- und Kriminalrecht davon berührt werden.



Die talmudische Medizin ist reichhaltig, aber begreiflicherweise unsystematisch,
auf manchen Gebieten überrascht sie durch erstaunliche
Kenntnisse, während auf anderen kaum Ansätze zu einer höheren Entwicklung
angetroffen werden, bald tritt die Sonderart und Originalität
hervor, bald machen sich die fremdländischen Einflüsse stark geltend;
von diesen sind (neben den älteren ägyptisch-babylonisch-persischen) die
durch Syrien und Alexandria vermittelten hellenischen besonders
wichtig, sie verraten sich schon äußerlich in nicht wenigen hebräisierten
Krankheits- oder Arzneimittelnamen.



Die Frage, ob und welche Beziehungen zwischen der Medizin des
Talmuds und der mittelalterlichen abendländischen Heilkunde bestehen,
bedarf noch der Untersuchung. In Anbetracht der Bedeutung, die den
jüdischen Aerzten im Mittelalter zukommt, ist es wohl denkbar, daß
durch dieselben manches in die Gesamtmedizin hineingetragen worden
ist, was aus der Enzyklopädie des Talmuds herstammte.




Der Arzt des talmudischen Zeitalters (rōphē, auch assia) beherrschte die gesamte
Heilkunde, ihm stand der Aderlasser (ummān) zur Seite, welcher die Venäsektion,
das Schröpfen und auch die Beschneidung ausführte; die Geburtshilfe war
— abgesehen von besonders schweren Fällen — Sache der Hebamme (chakama,
chajja). Die Aerzte bereiteten die Medikamente selbst. Ueber ihren Studiengang
erfahren wir nichts Näheres, die berufsmäßige Ausübung der Praxis scheint eine
behördliche Approbation vorausgesetzt zu haben; in Fällen von erwiesener Fahrlässigkeit
wurde der Arzt zur Verantwortung gezogen. Die Zahl der Aerzte war
nicht gering; sie bildeten eine conditio sine qua non für jedes größere Gemeindewesen,
wurden bei religionsgesetzlichen Zweifeln, als Sachverständige bei Gericht,
bei Bemessung der Strafen, namentlich aber in allen Fragen der öffentlichen
Gesundheitspflege zu Rate gezogen. Mit dem ausdrücklichen Titel, der Arzt, sind
nur wenige Männer im Talmud erwähnt, hingegen heißt es von mehreren Talmudlehrern,
daß sie auch in der Heilkunst tüchtig gewesen seien. Die meisten wissenschaftlich-ärztlichen
Aussprüche rühren von dem Babylonier Mar Samuel (165-257)
her, welcher als Arzt alle übrigen überragte und auch als Astronom berühmt war.
Der ärztliche Beruf war sehr angesehen, dennoch behauptete sich neben der wissenschaftlichen
stets auch die Volksmedizin.



Zur Anatomie, Physiologie und Embryologie. Hie und da wurden
wissenschaftliche Untersuchungen an Tieren und an Föten angestellt[26].



Die osteologischen Daten stützen sich auf die Untersuchung der menschlichen
Leiche[27], der größte Teil der anatomischen Kenntnisse beruhte aber — wie namentlich

die Eingeweidelehre zeigt — nur auf den Beobachtungen, die man beim Schlachten
der Tiere machte[28], weshalb sich ein näheres Eingehen auf die Details hier erübrigt.
Interessant sind vom anatomischen Standpunkte die Angaben über angeborene oder
später erworbene Leibesfehler (welche zum Priesterdienst untauglich machten); in
der langen Liste kommen z. B. abnorme Kopfbildungen (der kegelförmige, birnförmige,
hammerförmige, kahnförmige, der zu lange Schädel), Gibbus, Genu varum
und Genu valgum, Plattfuß, Polydaktylie vor. — Betreffs der Funktion der einzelnen
Organe lehrte eine volkstümliche Tradition folgendes: „Die Nieren raten, das
Herz prüft, die Zunge schneidet zurecht (die Laute), der Mund vollendet (sie), die
Speiseröhre nimmt alle Arten von Speisen auf und gibt sie weiter, die Luftröhre
bringt die Stimme hervor, die Lunge saugt alle Arten von Flüssigkeiten auf, die
Leber erregt Zorn, die Galle wirft in ihn einen Tropfen und beruhigt ihn, die Milz
erregt Lachen, der Magen erregt Schlaf, die Nase bewirkt das Erwachen.” Im
einzelnen dürften in den gelehrten Kreisen ganz andere Ansichten geherrscht haben,
so geht z. B. aus einer Bemerkung hervor, daß man den Sitz des Verstandes im
„Mark des Schädels” annahm. Man wußte, daß die Exstirpation der Milz und des
Uterus bei Tieren nicht tödlich sei[29], daß Lähmung der unteren Extremitäten auf
Verletzung des Rückenmarks schließen lasse u. a. — Nach der talmudischen Zeugungstheorie
stammen die Knochen und Sehnen, die Nägel, das Mark im Kopfe
und das Weiße im Auge vom Vater, „der das Weiße (Sperma) sät”; Haut, Fleisch,
Blut, die Haare und das Schwarze im Auge von der Mutter, „welche das Rote
sät”; Gott gibt Leben und Seele, den Glanz des Gesichts, das Sehen des Auges,
das Hören des Ohres, die Sprache des Mundes, das Erheben der Hände, das Gehen
der Füße, Verstand und Einsicht. Nach der Ansicht mancher beginnt die Entwicklung
mit dem Kopfe, nach Ansicht anderer vom Nabel aus. Das Aussehen der
Frucht wird mit einer Heuschrecke verglichen, die Augen sind wie zwei Fliegenpunkte,
nur weit voneinander entfernt, die beiden Nasenlöcher ebenfalls wie Fliegenpunkte,
nur nahe beieinander, der Mund ausgespannt wie ein haardünner Faden,
das Genitale wie eine Linse, bei der weiblichen Frucht der Länge nach gespalten,
wie ein Gerstenkorn, der Einschnitt an Händen und Füßen ist nicht vorhanden. Die
Bestimmung des Geschlechts der Frucht erfolge im Augenblick der Kohabitation,
wenn die Frau zuerst den Samen säe, so entstehe ein männliches, wenn der Mann,
ein weibliches Kind. Gegenüber der herrschenden Lehre, daß die Entwicklung bei

beiden Geschlechtern gleichmäßig stattfinde (Vollendung am 41. Tage), findet sich
auch die Ansicht vertreten, daß die männliche Frucht mit 41, die weibliche dagegen
mit 81 Tagen vollendet sei. Um männliche Kinder zu zeugen, wird geraten, daß
der Mann sein Sperma zurückhalte (damit die Frau zuerst ejakuliere), oder daß
das Bett zwischen Norden und Süden gestellt werde. Psychischen Einflüssen im Moment
der Kohabitation schrieb man viel Bedeutung für die Gestaltung des Kindes zu. Die
Dauer der Schwangerschaft wird mit 271-274 Tagen angegeben. In den ersten drei
Monaten liege das Kind im unteren Teil seiner „Wohnung”, in den drei folgenden
im mittleren Teile, in den letzten Monaten im oberen Teile; „es hat seine Hände auf
seinen beiden Schläfen, die beiden Ellbogen auf den beiden Hüften, die beiden
Fersen auf den beiden Hinterbacken, sein Kopf ruht zwischen den Knien, der Mund
ist geschlossen, der Nabel geöffnet, es ißt von dem, was die Mutter ißt, und trinkt
von dem, was die Mutter trinkt, entleert aber keinen Kot, weil es sonst seine Mutter
töten würde. Wenn es an das Licht der Welt herausgeht, öffnet sich das Geschlossene
und schließt sich das Geöffnete.” Ein Teil der Früchte werde von vornherein als
Neun-, der andere als Siebenmonatskinder angelegt; werde eines der letzteren erst
mit acht Monaten geboren, so bleibe es am Leben (damit sollte die von der antiken
Tradition bestrittene, aber zuweilen beobachtete Lebensfähigkeit der Achtmonatskinder
erklärt werden). Ein mit 6½ Monaten oder noch früher geborenes Kind ist
nicht lebensfähig. — Von Mißbildungen sind verschiedenartige erwähnt, z. B. Anenkephalus,
Cyklopie, Sirenenbildung, der Foetus papyraceus.



Zur Diätetik, Hygiene und Prophylaxe. Die Pflege des Körpers gilt
als religiöse Pflicht. Was zunächst die Nahrungsweise anlangt, so wird vor
jeder plötzlichen Aenderung derselben und namentlich vor Unmäßigkeit gewarnt,
weil sonst Darmleiden entstünden. „Wenn deine Mahlzeit dir ein Genuß ist, dann
ziehe deine Hand zurück.” Kinder sollen nicht an Fleisch und Wein gewöhnt
werden, wichtig sei ein kräftiger Morgenimbiß und der tägliche Genuß von frischem
Gemüse. Als schädlich galt es, zu essen, ohne zu trinken. „Wer ißt, ohne zu trinken,
ißt Blut (d. h. er zehrt vom eigenen Körper), und das ist der Anfang von Darmleiden.”
Das richtige Maß sei ein Becher auf ein Brot. Nicht wenige diätetische
Regeln waren im Schwange, welche von dem Einfluß bestimmter Nahrungsmittel
handelten. So heißt es z. B.: Mangoldbrühe ist gut für den Magen (Herz) und für die
Augen und noch mehr für die Därme. Lauch ist gut für die Därme, aber schädlich
für die Zähne, Milz umgekehrt, weshalb man Milz kauen und dann ausspeien, Lauch
aber ungekaut verschlucken solle. Nach jedem Essen iß Salz, und nach jedem
Trinken trinke Wasser, so wirst du nie zu Schaden kommen u. s. w. Zur Erhaltung
der Gesundheit sind Bäder (es gab zahlreiche gut eingerichtete Badehäuser),
Massage, Salbungen empfohlen; als prophylaktisches Mittel erfreute sich auch
der Aderlaß großer Beliebtheit, jedoch wird vor dem Uebermaß und vor mißbräuchlicher
Anwendung der Venäsektion bei alten Leuten gewarnt; der Aderlaß soll
höchstens alle 30 Tage, vom 50. Lebensjahr an jedoch seltener vorgenommen werden.
Widerraten war die Ausführung bei schlechtem Wetter und an astrologisch ungünstigen
Tagen (z. B. am Dienstag, weil der Mars in der achten Stunde regierte);
vor dem Aderlaß hatte man sich einem sehr restringierten Regime zu unterwerfen,
nachher wurde eine nahrhafte, aber leicht verdauliche Kost (verboten waren z. B.
Käse, Zwiebeln, Knoblauch, Kresse, Geflügel) verordnet, jede Anstrengung oder Koitus
galt als schädlich, auch sollte man sich vor Erkältung in acht nehmen; wichtig
war das Verbot, die Aderlaßwunde zu betasten. Nicht wenige Vorschriften betreffen
die Regelung der Harn- und Stuhlentleerung (Konzentration der Gedanken
auf das Vorhaben, abwechselndes Aufstehen und Niedersetzen am Aborte,

Warnung vor zu starkem Pressen, laxierende Mittel, Waschung der Hände nach
jedem Stuhlgang, Reinigung des Afters mit Scherben, Verbot, den Penis anzufassen
u. s. w.), die Geschlechtshygiene (z. B. Bestimmung der Häufigkeit des Koitus,
je nach dem Lebensberuf und Stand, Verbot sexueller Exzesse und Perversitäten
etc.). Körperliche Arbeit ist nachdrücklich zur Erhaltung der physischen
und moralischen Gesundheit empfohlen. Einen ganz besonders breiten Raum nehmen
im Talmud die Reinheits- und Desinfektionsgesetze ein, wobei die sozial-hygienischen
Prinzipien zumeist durch religiös-ethische, manchmal auch durch abergläubische
(dämonistische) Motivierung verschleiert sind; in äußerst subtilen Distinktionen
werden verschiedene Grade der Verunreinigungen angenommen und danach
wieder die Maßnahmen des Reinigungsverfahrens bestimmt. Es würde zu weit führen,
auf Einzelheiten einzugehen; es sei nur bemerkt, daß sich in den einschlägigen Vorschriften
Ideen vorfinden, die gerade im Lichte der modernen Wissenschaft berechtigt
erscheinen. Das Händewaschen vor und nach dem Essen, nach jeder Harn- und
Stuhlentleerung, nach dem Aderlaß, nach dem Nägelschneiden, das Reinigungsbad
für Menstruierende und Wöchnerinnen, die Maßregeln zur Verhütung der Krankheitsübertragung
(z. B. durch Exkrete, Gebrauchsgegenstände, Nahrungsmittel) u. v. a.
zählen hierher. Von einschneidender Bedeutung sind endlich die Bestimmungen über
das Schlachten (Schächten), über die obligatorische Fleischbeschau und
über die Zubereitung der Speisen. Zu genießen verboten ist jedes Schlachttier,
bei dessen Untersuchung sich Verletzungen oder sonstige abnorme Zustände
vorfinden, denen das Tier in absehbarer Zeit erlegen wäre. Die Erörterungen über
das Thema, was als koscher oder als trepha anzusehen ist, gewähren einen auch
kasuistisch interessanten Einblick in die erstaunlich entwickelte Veterinärpathologie.
Zu den Befunden, welche den Genuß des Schlachttieres ausschließen, gehören: Perforation
beider Häute des Oesophagus, perforierende Querwunden der Trachea, Perforation
der Hirnhaut, des Herzens, Bruch der Wirbelsäule mit gleichzeitiger Trennung
des Rückenmarks, Defekte der Lunge, Verletzung des Magendarmkanals, in deren
Folge Speise- oder Kotmassen in die Bauchhöhle oder in das umliegende Zellgewebe
austreten können, vollständige Entfernung der Leber, Perforation der Gallenblase,
Eiterung oder fauliger Zerfall einer Niere; was die Lunge anlangt, so kommen namentlich
in Betracht Perforation der Lunge oder Pleura (beim Aufblasen von der Trachea
her, hört man ein zischendes Geräusch), fistulöse Kommunikation zweier Bronchien,
Ulzeration der Bronchien (Unterscheidung von Bronchiektasien), Verwachsungen der
Pleura (eingehend werden die Perlsuchtgebilde auf der Pleura geschildert, aber nicht
für lebensgefährlich erklärt).



Zur allgemeinen Pathologie und Therapie. Abgesehen von der Grundansicht,
daß Krankheit und Heilung Gottes Werk sei, finden im Talmud die verschiedenartigsten
ätiologischen Anschauungen Vertretung, mystische sowohl wie
rationelle. So werden Krankheiten einerseits von dämonischen Einflüssen
oder vom bösen Blick hergeleitet, anderseits auf Erkältung, Erhitzung,
auf die Luft, schlechtes Trinkwasser, fehlerhafte Lebensweise,
auf die Galle, Plethora oder auf ein gestörtes Mischungsverhältnis
(zwischen Blut und Wasser) zurückgeführt; der Einfluß der Erblichkeit und der
Uebertragung (durch Personen und Gegenstände) ist ausdrücklich hervorgehoben.
Als prognostisch günstige Zeichen galten Niesen, Schweiß, Stuhlgang, Pollution, Schlaf
und Traum. Die Medikamente waren überwiegend pflanzlicher Herkunft (Droge im
ganzen, Blätter, Wurzeln, Rinde, pflanzliche Oele — Aufgüsse, Abkochungen, Pulver,
Latwergen, Salben, Pflaster, Breiumschläge etc.), selten tierischen Ursprungs (z. B. Honig,
Ziegenmilch, Galle, Saft einer Ziegenniere gegen Ohrleiden, Leber des tollen Hundes

gegen Lyssa); großer Wertschätzung erfreute sich der Theriak. Außer den Arzneien
verstand man auch die Heilwirkung des Sonnenlichtes, der Bäder (Warmbäder,
Flußbäder, Seebäder, Schlammbäder, Heilquellen), des Luftwechsels zu nutzen. Der
Aderlaß spielte im Heilverfahren bei verschiedenen Krankheiten (Fieber, Kopf- und
Brustschmerzen, Bräune, Podagra etc.) eine Hauptrolle, namentlich im Beginne des
Leidens (z. B. bei einem Fieber nach zweitägiger Dauer); gewarnt wird jedoch vor
dem Mißbrauch des Aderlasses, vor der Anwendung beim stehenden Kranken, in der
Akme des Fiebers u. s. w. Dem diätetischen Regime in der Krankenbehandlung
wandte man größte Aufmerksamkeit zu; es gab diätetische Heilmittel und Heiltränke,
und gewissen Nahrungsmitteln wurde eine spezifische Heilwirkung zugeschrieben.
Von psychologischem Blick zeugt die noch heute sehr beherzigenswerte
Mahnung, auch bei unheilbaren Krankheiten bestimmte Diätvorschriften
zu geben. Verschiedene diätetische Regeln waren im Umlauf,
z. B. folgende: Zehn Dinge bringen den Kranken zu seiner Krankheit zurück,
und seine Krankheit wird schlimmer: Der Genuß von Ochsenfleisch, fettem Fisch,
gebratenem Fleisch, von Geflügel, gebratenen Eiern, Kresse, Milch, Käse, das Scheren
und das Schwitzbad, nach manchen auch der Genuß von Nüssen und großen Gurken.
Sechs Dinge heilen den Kranken von seiner Krankheit, und ihre Heilkraft ist eine
nachhaltige: Kohl und Mangold und Kamillen, der Labmagen, der Uterus, die Leber,
nach manchen auch kleine Fische. — Auffallend wenig umfangreich ist die Dreckapotheke
(erwähnt werden Harn, Hundekot, Kinderkot), sehr reich dagegen die
magische Therapie in Form des Besprechens (z. B. gegen Fieber, Ausschläge,
Verschlucken, Blutfluß, Lyssa), des Handauflegens, der Sympathiekuren,
des Amulettgebrauchs (Amulette bestanden aus beschriebenen Gegenständen
oder aus Kräutern, Knoten, Schellen).



Zur speziellen Pathologie und Therapie. Fieber wurde mancherseits
als eine unter Umständen nützliche Reaktionserscheinung betrachtet. Man unterschied
mehrere Arten von essentiellen Fiebern und führte unter den Ursachen auch Verdauungsstörungen
an. Die Therapie bestand aus diätetischen Maßnahmen (anfangs
Fasten), Aderlaß oder bewegte sich im Geleise des volksmedizinischen Aberglaubens.
Zu den begünstigenden Momenten für das Auftreten von Epidemien
rechnete man Anhäufung von vielen Menschen und Hungersnot,
auch war es bekannt, daß durch Karawanen, Tiere (z. B.
Schweine) etc. Verschleppung stattfinden könne. Von Krankheiten
der Mundhöhle werden Foetor ex ore, Ranula, Stomatitis, Abszesse erwähnt;
die häufig genannte Askara entspricht dem epidemischen Krupp. Unter „Polyp”
der Nase ist wohl dem Zusammenhang nach, die Ozäna zu verstehen; gegen Nasenbluten
wird eine komplizierte Tamponade empfohlen. Bei Ohrleiden wurden, wenn
sie mit Ausfluß verbunden waren, feste Arzneimittel (z. B. Steinsalz), sonst flüssige
verwendet. Um zu erkennen, ob das aus dem Munde kommende Blut der Lunge
entstamme, sollte man es mit einem Weizenstrohhalm prüfen; haftete es an, so galt
dies als positives Zeichen. Wie das griechische καρδία bezeichnet das hebräische
leb, libba so viel wie Magengrube ═ Herzgrube; bei den entsprechenden Krankheitsnamen:
Schmerz, Schwäche, Schwere des leb oder libba handelt es sich wohl zumeist
um Magenaffektionen; als Schutzmittel gegen Kardialgie diente der Genuß von
Schwarzkümmel. Der Morbus cardiacus figuriert unter diesem Namen auch im
Talmud. Von Verdauungsstörungen, Stuhlverstopfung etc., deren Ursache und Prophylaxe
(diätetische Vorschriften) ist viel die Rede. Unter den Darmkrankheiten
spielte die Dysenterie eine Hauptrolle. Bei Leibschmerzen und Darmaffektionen
empfahl man erwärmende Einreibungen, Auflegen erwärmter Tücher, Aufsetzen

einer Schüssel mit warmem Wasser, Aufstülpen eines Bechers auf den Nabel, Trinken
von altem Wein, Pfefferkörner im Wein, Kümmel etc. Hämorrhoiden werden mit
anderen Affektionen des Mastdarms zusammengeworfen. Man kannte mehrere Arten
von Darmparasiten, zu den Wurmmitteln gehörten Knoblauch, Ysop, Lorbeerblätter
mit Wein, Raukensamen. Ein Gallenmittel war aus Gerste, Saflor und Salz zusammengesetzt.
Der von manchen Forschern als Gelbsucht gedeutete Krankheitsname
wird von anderen auf Blutarmut bezogen. Gegen Milzleiden wird außer sympathetischen
Mitteln unter anderem empfohlen: Blutegel in Wein, Trinken von
„Schmiedewasser”. Wassersucht glaubte man auch von Verstopfung herleiten zu
können. Von Affektionen des Urogenitalsystems finden Strangurie (bei Blasenstein [?]
Einspritzungen), Fisteln und Spaltbildungen des Penis, Kastratentum, Kryptorchismus,
Hermaphroditismus, Pollutionen und Gonorrhoe Erwähnung. Ueber die Deutung
der im Talmud vorkommenden Hautleiden herrscht trotz der relativ sorgfältigen
Beschreibung noch ungeklärter Widerstreit. Bemerkenswert ist es, daß zwar die
Zaraath vorwiegend als Gottesstrafe wegen verschiedener Laster gilt, bei anderen
Hautleiden aber schlechte Ernährung, mangelnde Hautpflege u. a. ätiologisch verantwortlich
gemacht werden. Vom „Aussatz” sind zwei Hauptformen unterschieden,
je nachdem die Flecke glänzend weiß oder matt erscheinen. Fälle von Lepra
mutilans werden erwähnt. Die Ausschließung der Aussätzigen wurde zwar beibehalten,
doch zeigt sich gegenüber den biblischen Zeiten eine gewisse Milderung
in der Form, wenigstens durfte der Lepröse im Lehrhause in einem abgesonderten,
durch eine hohe Wand von den übrigen Besuchern getrennten Raum verweilen. In
der Kosmetik spielen die Enthaarungsmittel (Erdarten) eine wichtige Rolle. — Als
Ursache der Epilepsie wird sehr häufig anstößiges Verhalten der Eltern bei der
Kohabitation angeführt, die Erblichkeit des Leidens war bekannt, prophylaktisch
oder therapeutisch standen auch Amulette im Gebrauch. In einem Gleichnis wird
ein Fall erzählt, der lebhaft an hysterische Stummheit erinnert. Kopfschmerz galt
als eines der häufigsten und schmerzhaftesten Leiden, Hemikranie dürfte als besondere
Form unterschieden worden sein; in der Aetiologie tritt der Dämonismus
bisweilen hervor, therapeutisch kamen Einreibungen mit Wein, Essig, Oel oder
sympathetische Mittel zur Anwendung. Vom Irrsinn im engeren Sinne (Melancholie,
Manie, Kynanthropie) wurden Schwachsinn, Verwirrtheit, Bewußtseinsstörungen im
Verlauf akuter Krankheiten getrennt, auch ist der periodische Charakter der Psychosen
hervorgehoben. Interessant ist der Satz: „Kein Mensch begeht eine Uebertretung,
wenn nicht in ihn der Geist des Irrsinns gekommen ist.” Von einer Behandlungsweise
der Irren ist nichts erwähnt. — Gegen Lyssa wird in hergebrachter Weise die
Leber des tollen Hundes empfohlen, doch knüpfte man an dieses Mittel keine allzu
großen Hoffnungen.



Chirurgisches. Zum ärztlichen Instrumentarium gehörten ein größeres und
ein kleineres Messer, der Trepan, die Lanzette und der „Nagel” (für den Aderlaß),
Schröpfköpfe u. a. Bei Ausführung einer Operation hatte der Chirurg ein Schurzfell
um; vor schwereren Eingriffen gab man zuweilen dem Kranken einen „Schlaftrunk”.
Bei der Behandlung von Wunden und Geschwüren kamen Oel und warmes Wasser,
Balsam, Bähungen mit Essig oder Wein, Weizenbrei und gemahlener Kümmel,
Kräuter etc., Watte, Schwämme, neue Lappen, Binden, Pflaster, Kataplasmen zur
Verwendung; in gewissen Fällen wurden die Wunden ausgebrannt, vergiftete ausgesaugt.
Stets mußte vom Verletzten eine bestimmte Diät eingehalten werden.
Wichtig ist die Warnung vor Berührung der Wunden, weil „die Hand Entzündung
mache”. Abszesse wurden inzidiert oder ausgeschält. Spärlich und unklar
sind die Bemerkungen über die Reposition von Luxationen (Unterkiefer) und Frakturen

(Schienenverband). Von Operationen kommen vor Amputation (z. B. von
leprösen und kariösen Gliedern), Trepanation, Operationen an den männlichen Genitalien
(Beschneidung, Operation der Harnfistel, Epispadie), eine Bauchoperation zwecks
Entfernung des übermäßigen Fettes, Anlegung eines künstlichen Afters bei Atresia
ani. An einer Stelle heißt es, daß die Exstirpation der Milz nicht tödlich sei[30]. Die
rituelle Zirkumzision setzte sich aus vier Akten zusammen: Abtragung der Vorhaut,
Entblößung der Eichel bis zur Freilegung der Eichelkrone, Aussaugen, Verband
(Vornahme in der Norm am 8. Lebenstage, bei kranken Kindern Aufschub bis zur
vollen Genesung). Außer der rituellen Zirkumzision wird auch die Beschneidung bei
Erwachsenen (Heiden) wegen einer Geschwürsaffektion am Penis erwähnt. — Interessant
sind die Angaben über Prothesen (Ersatzstück für den Vorderteil des Fußes,
mit einer Höhlung für Fetzenpolsterung versehen; ein zur Fortbewegung dienender
Stelzstuhl für Krüppel), künstliche Zähne (auch aus Gold oder Silber).



Augenärztliches. Unter den im Talmud vorkommenden Namen für Augenleiden
sind unter anderem Augenentzündung, Hornhauttrübung oder Star, Hornhautfell,
Tränenfistel, Nachtblindheit, Tagblindheit zu verstehen. Umschläge von Wasser, Wein,
Augenschminken und Salben bildeten die wichtigsten Heilmittel, doch standen auch
viele abergläubische und absonderliche Prozeduren im Schwange (z. B. Bestreichen
mit Speichel, mit dem Blut der Fledermaus oder des Auerhahns, sympathetische
Mittel, Beschwörungen). Von Mar Samuel wird die Aeußerung angeführt: ein Tropfen
kalten Wassers (ins Auge) und das Waschen von Händen und Füßen sind besser als
alle Kollyrien.



Zur Geburtshilfe und Gynäkologie. Die Bezeichnungen der einzelnen
Abschnitte des weiblichen Genitale sind nicht einwandsfrei zu deuten, jedenfalls unterschied
man die Vagina vom Uterus. Die Untersuchung erfolgte in der Regel durch
die Frauen selbst oder durch andere Frauen, welche dem Arzte resp. in foro Bericht
zu erstatten hatten; gelegentlich der Erörterung über Blutungen wird das Spekulum
erwähnt (Rohr, welches im Inneren einen Stab barg, der auf der Spitze Werg trug;
eine bleierne Röhre, deren Mündung nach innen umgebogen war). Zu Geburten
wurde der Arzt nur dann herangezogen, wenn Kunsthilfe unbedingt erforderlich
schien. Bei beginnender Pubertät steige unter der Brustdrüse eine Falte auf oder
bilde sich wenigstens eine seichte Rinne, die Brüste neigen sich nach vorn, die
Warze färbe sich dunkler, die Mamilla lasse sich eindrücken und richte sich langsam
wieder empor. Herkunft und Lebensweise beeinflussen das frühere oder spätere Eintreten
der Geschlechtsreife (am häufigsten sei sie im 12. Jahre). Die Menstruation
dauere normaliter 7 Tage und wiederhole sich in Zeiträumen von 30 Tagen (der geringste
Intervall betrage 11 Tage), subjektiv markiere sie sich durch Gähnen, Niesen,
Schmerzen in der Nabelgegend, Fieberschauer etc. Streng verboten war die Kohabitation
mit einer Menstruierenden oder sonst aus dem „Blutquell” (Uterus) blutenden Frau;
für die Menstruierende und überhaupt jede blutende Frau ist ein Reinigungsbad vorgeschrieben.
Aus rituellen Gründen war die Diagnose, ob das Blut aus dem Uterus
stammte, wichtig; manche Gelehrte sollen in der Unterscheidung verschiedener Blutarten
(auch durch den Geruch) große Fertigkeit erlangt haben. Zum Nachweise von
Blutflecken überhaupt, dienten 7 Reagentien (Speichel eines nüchternen Menschen,
Bohnenwasser, zersetzter Harn, mineralisches Laugsalz, vegetabilisches Alkali aus

der Asche verbrannter Salzpflanzen, alkalireiche Tonerde, Seifenwurzel); mit jedem
derselben mußte der Fleck dreimal gewaschen, sodann abgespült werden; das Verschwinden
oder Hellerwerden deutete auf das Vorhandensein von Blut. Gegen „Blutfluß”
(Metrorrhagie) wurde eine ganze Reihe von Volksmitteln und sympathetischen
Kuren angewendet. Bekannt war, daß Defloration auch ohne Blutung stattfinden
könne. Ein altes Volksmittel zum Nachweise der Jungfräulichkeit bestand darin,
daß man die Frau auf die Oeffnung eines Weinfasses setzte, bei einer Deflorierten
sollte ihr „Geruch ausströmen”, bei einer Virgo nicht. — Mit dem Beginn der
Schwangerschaft zessieren die Menses, das Blut verwandle sich in Milch, ausnahmslos
aber sei das Zessieren der Menses nicht. Aeußerlich erkennbar sei die Gravidität,
wenn sie 3 Monate bestehe. Kohabitation während der Schwangerschaft galt in den
ersten 3 Monaten als schädlich für Mutter und Kind, in den zweiten 3 Monaten als
schädlich für die Frau, in den Schlußmonaten aber als dienlich für beide. Die
Schwangeren oder die es werden wollten, trugen zum Schutz vor bösen Zufällen den
„Erhaltungsstein” (Aëtit, Klapperstein oder Jaspis). Die Möglichkeit der Ueberschwängerung
wurde zugegeben, über das Problem der Superfötation herrschten divergierende
Ansichten. Unmittelbar vor der Geburt finde das Stürzen (Culbut) des
Kindes statt, der Lage von Mann und Frau beim Koitus entsprechend liegen die
Mädchen bei der Geburt mit dem Gesicht nach oben (facie ad partes obscoenas),
die Knaben nach unten (ad podicem matris conversi). Als normal galt nur die
Kopflage. Die Hebamme benützte wahrscheinlich Oel zum Einschmieren der Geburtswege.
Der Gebärstuhl stand sicher im Gebrauch. Die Nachgeburt (Fälle von
Retention sind erwähnt) wurde aufbewahrt, „damit das Kind warm wird”, verboten
waren eine Reihe von heidnischen Gebräuchen, die sich an die Plazenta knüpfen.
Die Wöchnerin galt als unrein 40 Tage nach Geburt eines Knaben, 60 Tage nach
Geburt eines Mädchens. Die Wiederaufnahme des ehelichen Verkehrs hatte das
rituelle Bad zur Voraussetzung. Bei gegebener Indikation durfte die Embryotomie
auch des lebenden Kindes vorgenommen werden, vorausgesetzt, daß kein großer Teil
— nach anderer Ueberlieferung der Kopf — geboren war. Der Kaiserschnitt
post mortem wurde sogar am Sabbat ausgeführt. Daß unter dem Terminus Jocé
dophen (d. i. ein durch die Wand, die Seite scil. des Bauches der Mutter herausgekommenes)
entweder der Kaiserschnitt an der Lebenden gemeint, oder die Operation
der Bauchschwangerschaft zu verstehen ist, kann als wahrscheinlich angenommen
werden, aber es ist kein zwingender Beweis dafür zu erbringen, daß einer dieser
Eingriffe zur Zeit des Talmuds auch wirklich ausgeführt worden ist; bestimmt ist
nur, daß eine auf einem anderen als dem natürlichen Geburtswege erfolgende Geburt
mit glücklichem Ausgange für Mutter und Kind bekannt war.



Zur Pflege des Neugeborenen. Zeichen der Reife sind die ausgebildeten
Haare und Nägel. Zu den Maßnahmen, welche beim Neugeborenen zur Anwendung
kamen, gehörte das Baden (auch in Wein) und die Abreibung mit Salz. Sofort
nach der Geburt, jedenfalls aber noch vor Ablauf von 24 Stunden, wurde das Kind
an die Brust gelegt, das Säugen galt als Pflicht der Mutter, an deren Stelle nur ausnahmsweise
die Amme treten sollte. In der Regel säugte die Frau das Kind 24 Monate.
Ueber das Säugen unmittelbar an der Tierzitze wird mehrmals gesprochen;
mußte die Frau wegen erneuter Gravidität das Säugen aufgeben, so wurde das Kind
mit Milch und Eiern ernährt.






[1] Die von mancher Seite ins 3. oder 4. Jahrhundert verlegte Anonymi Introductio
anatomica (εἰσαγωγὴ ἀνατομική), welche 1616 angeblich nach einer Handschrift
von Peter Lauremberg veröffentlicht und übersetzt wurde (vgl. Anonymi Intr.
anat. etc. cum not. Wilh. Trilleri et Jo. Steph. Bernard, Lugd. Batav. 1744), dürfte
eine Fälschung sein. Der Inhalt ist größtenteils aus anatomischen Angaben des
Aristoteles zusammengestoppelt.



[2] Vgl. den Index im 20. Bande der Kühnschen Ausgabe, in welchem mehr als
zweihundert von Galen zitierte Autoren vorkommen.



[3] Oreibasios dient als Quelle für: Agathinos, Antyllos, Apollonios
von Pergamon, Archigenes, Asklepiades, Athenaios, Demosthenes,
Dieuches, Diokles, Erasistratos, Heliodoros, Herodotos, Kriton, Lykos,
Meges, Menemachos, Mnesitheos, Philagrios, Philumenos, Philotimos,
Rhuphos, Theophrastos, Xenokrates, Zopyros u. a.



[4] Hierher zählt z. B. Sabinos, von dessen klimatologischer Abhandlung
Oreibasios ein sehr interessantes Fragment bringt. Der Verfasser erinnert in seiner
Auffassung lebhaft an das hippokratische Buch de aëre, aq. et loc. und leitet aus
seinen Wahrnehmungen Regeln ab für die Anlage der Straßen in den Städten. Sie
sollen breit sein, um der Sonne Zutritt zu gestatten, gerade und ununterbrochen
verlaufend, von Nord nach Süd und von Ost nach West sich schneidend, um den
Winden offen zu stehen.



[5] Vgl. hierzu den entsprechenden Abschnitt bei Galenos, Bd. I, S. 391.



[6] Augustinus nennt den Vindicianus Afer „vir sagax, acutus senex, magnus ille
nostrorum temporum medicus”, auch berichtet er, daß Vindicianus im Gegensatz zu
seinen Zeitgenossen der Astrologie keinen Glauben schenkte. Welch großen Ansehens
er sich erfreute, geht auch aus den Worten des Theodorus Priscianus hervor, welcher
von ihm sagen durfte: „nunc toto orbe celebratur”.



[7] Der Herausgeber Hermann Graf von Neuenar nennt den Theodorus Priscianus —
Octavius Horatianus (Octavii Horatiani rer. medicar. libr. quatuor etc. Argent.
1532). Wellmann (Sammlung der Fragmente griechischer Aerzte, herausgegeben von
Wellmann und Fredrich, Bd. I, Berlin 1901) hat gezeigt, daß verschiedene Abschnitte
des Anonymus Parisiensis (teilweise ediert von Rob. Fuchs, Rhein. Mus. 1894/95
— wahrscheinlich von dem Eklektiker Herodotos herrührend) mit dem Traktat des
Vindicianus übereinstimmen.



[8] Vgl. hierzu die Vorgänger in dieser Richtung Xenokrates (Bd. I, S. 323),
Markellos (ibid. S. 336).



[9] Cuius scientiae beneficia vice mutua caritatis humanae cum omnibus infirmis,
amicis, notis ignotisque, imo vero cum advenis magis et pauperculis communicare
debetis, quia et deo acceptior et homini laudabilior misericordia, quae aegro hospiti
ac peregrino egenoque defertur.



[10] Das Latein des Caelius Aurelianus ist ein höchst schwülstiges, zum Romanismus
neigendes, auch seine griechischen Kenntnisse (Etymologie medizinischer Technizismen)
sind voll von Irrtümern, wahrscheinlich waren beide Sprachen nicht seine Muttersprachen.



[11] Er selbst drückt sich darüber z. B. folgendermaßen aus: Soranus vero cujus
haec sunt quae latinizanda suscepimus. ... Soranus autem cujus verissimas apprehensiones
latino sermone describere laboramus. Es ist übrigens hervorzuheben, daß
im Mittelalter immer wieder der Name des Soranos (nicht der des Caelius Aurelianus)
auftaucht und mit Schriften in Verbindung gebracht wurde, die ihm gar nicht
angehörten.



[12] Von der lateinischen Uebersetzung der gynäkologischen Schrift des Soranos
ist noch ein Fragment erhalten, das dem zehnten Kapitel entspricht und zeigt, daß
Caelius Aurelianus wörtlich übersetzt, aber abkürzt.



[13] Im Anschluß an die beiden Fragmente veröffentlichte Val. Rose l. c. die beiden
pseudosoranischen Schriften Quaestiones medicinales (lateinische Bearbeitung der
pseudogalenischen ὅροι ἰατρικοί vgl. Bd. I, S. 367, durch einen Gegner der Methodiker)
und de pulsibus. Die quaestiones medicinales sind nach Art der responsionum libri
des Caelius Aurelianus gearbeitet und enthalten in Fragen und Antworten die Erklärung
zahlreicher medizinischer Termini, allgemeine Pathologie, Fieberlehre, Pulslehre
(sehr kompliziert), Semiotik, allgemeine Chirurgie. Eingeleitet wird das Ganze
(wörtlich übereinstimmend mit dem einschlägigen Texte in der pseudosoranischen
Schrift in artem medicam isagoge) durch eine recht interessante Hodegetik und
Deontologie. Es heißt daselbst bezüglich der Zeit, wann mit dem medizinischen
Unterricht begonnen werden soll: sit ergo aetate quidem illa ex qua maxime a
pueris homines transeunt ad juvenem, qui est in annis XV. haec enim aetas apta
est ad sumendam sanctam artem medicinae. Gewünscht werden vom Jünger zum
ärztlichen Berufe passende körperliche und moralische Eigenschaften und eine Vorbildung,
die sich auf Rhetorik, Geometrie und Astronomie erstrecken solle. Die
Deontologie fängt mit den schönen Worten an: Perspiciamus autem qualem oporteat
esse medicum. Sit ergo moribus clemens et modestus cum debita honestate, nec
desit ei sanctitas, nec sit superbus, sed pauperes et divites, servos et liberos pariter
curet. Una enim est apud eos medicina. Die Schrift de pulsibus wird durch recht
interessante Bemerkungen über das Verhalten am Krankenbette (Fragen an den Patienten
etc.) und über das Pulsfühlen eingeleitet (comprehensa itaque manu quattuor
aut tribus digitis conversis ad arteriam, eorum capitibus in aliquantum premere
debebis immobilem custodiens manum, ut etiam vires ordinemque omnemque motus
differentiam pulsus comprehendere possis). — Die Form von „Fragen und Antworten”
hatte schon Soranos bei der Darstellung gynäkologischer Dinge gewählt.



[14] Hier sei darauf aufmerksam gemacht, daß Empyem in der antiken Pathologie
im weiteren Sinne nicht bloß die Eiteransammlung in der Brust, sondern Eiteransammlung
im Körperinnern überhaupt bedeutete. Die am Beginne des einschlägigen
Kapitels De vomicis sive internis collectionibus, quas Graeci ἐμπυήματα vocant (De
morb. chron. V, cap. 10) stehende Definition lautet: Haec enim sunt quae in occultis
nata collectiones nuncupantur, ut in splanchnis, ac membrana quae latera cingit, vel
in pulmone, aut discrimine thoracis ac ventris, quod Graeci diaphragma vocant,
item stomacho vel ventre, jecore, liene, intestinis, renibus, vesica aut mictuali via,
vel matrice aut peritonaeo.



[15] De acut. Lib. II, cap. 30-40. Dort finden sich die mannigfachen Theorien
der alten Aerzte über den Morb. cardiacus zusammengetragen. Für die Methodiker
hatte die Frage, ob Herz oder „Magenmund” Sitz der Affektion, wenig Bedeutung,
weil die Behandlung des allgemeinen Zustandes den therapeutischen Angriffspunkt
bildete. Hervorhebenswert ist die Empfehlung von Nährklysmen als letztes Mittel.
At si omnis spes fuerit absumpta erit per clysterem cibus injiciendus (l. c. cap. 37).



[16] Unter den Vorschriften für die Zubereitung der Milch (Einkochen zu einer
gallertartigen Masse) ist namentlich jene bemerkenswert, welche den Zusatz von
gebrannten Flußmuscheln während des Einkochens empfiehlt. Um den etwaigen
Widerwillen der Patienten zu bekämpfen, verabreichte man das Präparat (vorher
in Schnee) eingekühlt.



[17] Nam literalis etiam lectio adhibenda est, quae sit aliqua falsitate culpata, quo
interius mentem exerceant aegrotantes. Quapropter interrogationibus quoque erunt
fatigandi ... tum sibi dimittendi, data lectione, quae non sit intellectu difficilis, ne
plurimo labore vexentur. Haec enim si supra vires fuerint, non minus afficiunt quam
corporis immodicae gestationes.... Tunc proficiente curatione erunt pro possibilitate
meditationes adhibendae, vel disputationes.... Tunc post meditationem vel disputationem
deducendus mox est atque perungendus leviter aegrotans et deambulatione
levi movendus. Ei autem qui literas nescit immittendae quaestiones erunt, quae sint
ejus artis propriae, ut rustico rusticationis, gubernatori navigationis: ac si ex omni
parte iners fuerit curandus, erunt vulgaria quaedam quaestionibus tradenda vel
calculorum ludus (De morb. chron. I, cap. 5, vgl. hierzu Bd. I, S. 316).



[18] Vgl. Bd. I, S. 388. Zu dem dort Gesagten sei noch eine Stelle aus dem
römischen Geschichtschreiber Ammianus Marcellinus (um 330-400) angeführt, welche
zeigt, daß man die Weiterverbreitung ansteckender Affektionen durch passende Maßregeln
zu verhindern bemüht war. Es heißt dort nämlich: Hat man einen schwer
erkrankten Freund, nach dessen Befinden sich ein Sklave erkundigt hat, so ist es
gut, den mit Nachrichten zurückkehrenden Boten nicht in das Haus des Herrn einzulassen,
bevor er in einer Badeanstalt ein Bad genommen hat. So verhütet man
wohl am ehesten die eigene Erkrankung.



[19] Die Persönlichkeit des Verfassers ist historisch nicht bestimmt festgestellt,
keinesfalls ist sie mit dem bei Soranos und Galenos erwähnten Arzte Moschion identisch.
Das Werk spielte in der Geburtshilfe lange eine sehr bedeutende Rolle und
hatte in der Literatur ein ganz eigenes Schicksal. Es wurde nämlich ins Griechische
übertragen (in mehreren Handschriften erhalten) und, da man diese Uebersetzung für
das Original hielt, später wieder ins Lateinische zurückübersetzt (ebenfalls in mehreren
Handschriften). Vgl. Sorani gynaeciorum vetus translatio latina, in der Soranosausgabe
von Val. Rose, Lips. 1882. Aeltere Ausgaben: Μοσχίωνος περὶ τῶν γυναικείων
παθῶν, Basil. 1566, und griechisch-lateinisch ed. Dewez, Vienn. 1793. — Einige Handschriften
besitzen Abbildungen des Uterus mit Eileitern und Ovarien, welche von
Autoren der Renaissancezeit als Vorlage benützt worden zu sein scheinen. „Moschion”
benützte auch das der Cleopatra zugeschriebene (wahrscheinlich aus dem 4.-5. Jahrhundert
stammende) gynäkologische Werk γενέσια (abgedruckt in Spach, Harmania
Gynaecior. Argent. 1597).



[20] Bemerkenswert ist es, daß aus Nordafrika eine ganze Reihe von Männern
hervorging, welche sich in der römischen Literatur einen Namen machten, z. B. Fronto,
Apulejus, Gargilius Martialis, die Kirchenväter Tertullian, Cyprian, Augustinus, der
Rhetor Arnobius, Martianus Capella, die medizinischen Autoren „Apulejus”, Vindicianus,
Caelius Aurelianus.



[21] Zu den hervorragenden Anhängern der neuplatonischen Schule zählten auch
Aerzte.



[22] Damaskios, der letzte Lehrer der Philosophenschule von Athen, sprach sich
folgendermaßen über Asklepiodotos aus: „Von Jugend auf galt er für den scharfsinnigsten
und kenntnisreichsten seiner Altersgenossen, indem er unablässig nach
allem forschte, was die Natur oder irgend eine Kunst Bewunderungswürdiges hervorbringt.
So lernte er in kurzer Zeit alle Mischungen der Farbstoffe und alle zur
Verschönerung der Gewänder angewandte Tünchen kennen, ebenso die tausendfachen
Verschiedenheiten der Holzarten mit bald gewundenem, bald geradem Verlauf ihrer
Fasern. Ferner beobachtete und erforschte er die Eigenschaften und Gestalten der
Steine und Pflanzen, nicht nur der gewöhnlichen, sondern auch der seltensten, auf
jede Weise. Den Handwerkern machte er viel zu schaffen, indem er sich fortwährend
bei ihnen aufhielt und nach allem aufs genaueste fragte. Sehr hohen Wert legte
er auch auf die Naturgeschichte der Pflanzen, noch höheren auf die der Tiere, indem
er die einheimischen durch eigene Anschauung unterschied, über die fremden
so viel als möglich Erkundigungen einzog und las, was die Alten darüber geschrieben.”
An dieses Lob knüpfte Damaskios einige Worte, die vom Standpunkt der neuplatonischen
Hyperspekulation einen leisen Tadel einschließen, tatsächlich aber dem
Asklepiodotos zum höchsten Ruhme gereichen. Er soll nämlich trotz seines tiefen
Verständnisses der platonischen Philosophie doch in „der höheren orphischen und
chaldäischen Weisheit, die den gewöhnlichen Verstand übersteige”, zurückgeblieben
sein und habe (auf ethischem Gebiete) die Theorie auf das Niedere und auf die
Phänomene beschränkt, indem er, abweichend von den alten Spekulationen, alles
auf die Natur der irdischen Dinge bezog und zurückführte.



[23] Ein verwerfendes Urteil hat Tertullian auch über die angeblichen Vivisektionen
des Herophilos mit den Worten gefällt: Ille medicus aut lanius, qui sexcentos homines
exsecuit, ut naturam scrutaretur, qui hominem odit, ut nosset, nescio an omnia ejus
liquido explorarit, ipsa morte mutante quae vixerant, et morte non simplici, sed ipsa
inter artificia exsectionis.



[24] Diese Art der naturphilosophischen Schriften der kirchlichen Autoren nahm
ihren Ausgangspunkt von dem Hexaëmeron (Ueber die sechs Tage der Weltschöpfung),
welches Basileios der Große (älterer Bruder des Gregorios von Nyssa) verfaßt
hatte. In dem von glühender Phantasie, echtem Natursinn, aber auch starrem Buchstabenglauben
erfüllten Werke (das später im Abendlande vom hl. Ambrosius lateinisch
überarbeitet wurde) fehlte eine Betrachtung über den Menschen. Die Lücke füllten
Gregorios von Nyssa und später Nemesios aus. Von Basileios wollen wir
hier anführen, daß er in seinen Schriften auffallend viele medizinische Gleichnisse
verwendete und sich über den Wert der Medizin äußerst anerkennend ausgesprochen
hat. Wie hoch er den ärztlichen Beruf schätzte, geht aus den schönen Worten hervor:
ἔστι μὲν καὶ πᾶσιν τοῖς τὴν ἰατρικὴν μετιοῦσι φιλανθρωπία τὸ ἐπιτήδευμα
(Brief an den Arzt Eustathios).



[25] Et ideo attendite, quod prius seminatur homo, postea concipitur in vulva et
ibi caro formatur, deinde post dies quadraginta septem creatur anima et corpori
infunditur (Sermones ad fratres, Sermo 25).



[26] An einzelnen Stellen ist die Rede von Sektionen, welche Gelehrte an Tieren
vornahmen, um den Bau der Organe oder Funktionsstörungen zu erforschen.



[27] Nach den Autoren des Talmuds besteht das Skelett aus 248 Knochen. Diese
Zahl wurde vielleicht bei der Untersuchung einer 16-17jährigen Person gewonnen,
deren Leiche dem Kochungsprozeß unterworfen worden war, wobei die noch nicht
durch feste Verknöcherung verschmolzenen Teile auseinanderfielen. Es wird berichtet,
daß sich die Schüler des R. Ismael (um 100 n. Chr.) die Leiche einer zum
Tode verurteilten Prostituierten ausbaten und dieselbe kochten, um die überlieferten
Angaben über die Zahl der Knochen nachzuprüfen. — Der Arzt Thodos konnte als
Experte mit Sicherheit aussprechen, daß eine ihm vorgelegte Anzahl von Wirbeln
nicht von demselben Menschen stammte. — Die im Talmud vorkommende Legende
von dem Knöchelchen Luz, welches infolge seiner Härte der Verwesung widerstehe,
wurde von leichtgläubigen Anatomen noch im 17. Jahrhundert für bare Münze genommen;
bald schien der 7. Halswirbel oder das Steißbein, bald ein Nahtknochen
des Schädels oder ein Sesambein der großen Zehe dem Wunderknöchelchen zu entsprechen.



[28] Manche der Beschreibungen sind vom Standpunkt der Tieranatomie überraschend
gelungen, das gilt namentlich für die pathologischen Befunde.



[29] Man berief sich darauf, daß die ägyptischen Händler den Kühen und Schweinen
vor dem Verkauf in die Fremde die Gebärmutter ausschnitten, damit die Rasse in
anderen Ländern nicht fortgepflanzt werden konnte.



[30] Interessant ist die Erwähnung der Tracheotomie an einem Schafe. Man
schnitt demselben ein fensterartiges Stück aus der Luftröhre aus und verschloß es
mit einer Rohrhaut. Der Bericht stammt aus dem 2. nachchristlichen Jahrhundert
und bezieht sich vielleicht auf alexandrinische Aerzte.





 


Die Medizin im Mittelalter.



[←]
         

 




Zur Einführung.



[←]
         


Den Jahrhunderten des Verfalls der antiken Medizin folgte ein
Jahrtausend, welches nur bei tieferem Eindringen und höchstens auf
einzelnen Gebieten einen schwachen Fortschritt der Heilwissenschaft
erkennen läßt, im großen und ganzen aber den Anschein zähen Stillstands
erweckt.




Zwar versiegte der Quell der griechischen Heilkunst niemals gänzlich,
aber er wurde getrübt und vorübergehend sogar verschüttet.



Während das Abendland von kümmerlichen Resten der antiken Literatur
zehrte und die Heilkunde inmitten trostloser Barbarei nur bei den
Mönchen Zuflucht fand, trat Ostrom das Erbe des reichen Bildungsschatzes
an, wurde die Medizin der Byzantiner zur kontinuierlichen
Fortsetzung der hellenisch-römischen. Aber diese Fortsetzung war
keine wahre Weiterentwicklung. Mehr darauf bedacht, die Form unversehrt
zu erhalten, als den geistigen Kern aus der Hülle zu lösen,
in stolzem Selbstgefühl des Hellenismus auf den Besitz des Ueberkommenen
pochend, jeder Neuerung abhold, ließen die Byzantiner die Medizin
veröden. Sie waren eifersüchtige Schatzhüter, welche das Kleinod für
bessere Zeiten, für andere Völker hüteten, aber sie verstanden das Ererbte
nicht zu verwerten oder gar zu mehren.



Von diesem im späteren Verlaufe versandenden Hauptarme der hellenischen
Heilkunst zweigte — auf dem Umwege syrisch-persischer und
ägyptischer Vermittlung — die weit lebhafter pulsierende, neue Elemente
heranziehende, aber im Wesen dem Galenismus sklavisch folgende
Medizin der Araber ab. Sie schloß manchen hoffnungsvollen Keim für
die Zukunft in sich, ihre welthistorische Bedeutung liegt aber vornehmlich
darin, daß sie als Kollateralbahn griechisches Wissen und Können,
allerdings in bizarrer, phantastischer Verzerrung, dem Westen zutrug
und im Verein mit der Scholastik die abendländische Heilkunde
auf eine wissenschaftliche Stufe erhob.




In der byzantinischen, in der arabischen, in der scholastischen Medizin
usurpierte ein mit gelehrten Flittern prächtig umhülltes Phantom den
Platz der wahren hippokratischen Heilkunst.



Der Hippokratismus war erloschen oder glomm nur im Verborgenen
weiter. Erst am Schlusse des Zeitraums wurde er von neuem angefacht,
als dem sinkenden, untergehenden Byzanz der echt antike Geist
entströmte, um nunmehr in ungehemmtem Aufflug, hoch erhaben über
die Schranken der Nation und Heimat, die Welt zu durchwehen.



Die Medizin bei den Byzantinern.



[←]
         



        Motto:


Was du ererbt von deinen Vätern hast,


Erwirb es, um es zu besitzen.   Goethe.






Durch die Zertrümmerung des weströmischen Reiches erlitt die abendländische
Kultur unermeßliche Verluste. Herrliche Schöpfungen der
Kunst, reiche Schätze der Literatur fielen der Zerstörung anheim, verfeinerte
Lebensformen schwanden unter dem Tritt der rohen Gewalt;
die urwüchsigen Eroberer knüpfte kein Band an die große Vergangenheit,
unter dem tosenden Kriegslärm verstummten die geistigen Regungen,
und bloß die Kirche verhinderte, in ihrer Weise, den völligen Untergang
der alten Bildung. Nur äußerst langsam wandten sich die Dinge zum
Besseren, aus einzelnen Kristallisationskernen wuchsen allmählich Neugestaltungen
von kultureller Eigenart heran, aber es währte ein Jahrtausend,
bis die abendländische Menschheit wieder jene Stufe erklomm,
von der sie seit dem 2. Jahrhundert herabgesunken war.



Die Flut des geistigen Lebens strömte vom Westen zurück, Byzanz
blieb der einzige Hort der Kultur, bis es von der noch unverbrauchten
Kraft orientalischer Völker abgelöst wurde.



Die politische und kulturelle Präponderanz der Byzantiner
beruhte auf dem ununterbrochenen Zusammenhang
mit der hellenisch-römischen Vorzeit. Mühelos und unmittelbar
übernahmen sie dasjenige als legitimen Besitz, was andere Völker erst
in hartem Ringen und stückweise erwerben mußten. Unter der Flagge
der ruhmvollen Ueberlieferung des Imperium Romanum stützte sich ihr
Staat auf das römische Verwaltungs-, Rechts- und Heerwesen und verfügte
über alle technischen Behelfe der Kaiserzeit; dieses breite historische
Fundament erhielt das Reich der Romäer aufrecht inmitten der germanisch-slawisch-hunnischen
Völkerflut und sicherte ihm die erstaunliche
Widerstandskraft im aufreibenden Kampfe mit den Persern und Muslim,
wiewohl die Bevölkerung nicht durch wahre Vaterlandstreue, sondern
bloß durch straffe Zentralisation, sprachliche und kirchliche Gemeinschaft
zu einer künstlichen Einheit verbunden war. Die wissenschaftlichen Bestrebungen
schlossen sich direkt an die antike Literatur, und die reichlichst

vorhandenen Bildungsmittel bewahrten das geistige Leben trotz
des lähmenden Einflusses fortgesetzter äußerer und innerer Wirren vor
dem oftmals drohenden gänzlichen Erlöschen, denn zündend blitzte auch
aus der Asche griechisches Denken immer wieder empor. Ganz von selbst
bot sich der Kunst die Antike als heimisches Vorbild dar, bereit zur
Verflechtung mit den nach sinnlichem Ausdruck ringenden christlichen
und den in Volksanschauungen, im Hof- und Kirchenzeremoniell, in der
Gewandung vordringenden orientalischen Motiven.



Aber ebenso wie die anfangs kräftig zur Weltmacht aufstrebende
Herrschaft der Romäer verhältnismäßig bald in ihren Expansionsgelüsten
behindert und zu einer immer kläglicher werdenden Defensive
gezwungen wurde, so büßte auch die byzantinische Kultur schon nach
kurzdauernder Blüte ihre fortzeugende Kraft ein, worüber alle Breitenentfaltung
nicht hinwegtäuschen kann, und verfiel einer vorzeitigen
Seneszenz, die sich, wie bei den altorientalischen Völkern, durch
starres Festhalten an versteiften Typen, durch ängstliche Abwehr des
Neuen und Fremden, durch den Mangel der Anpassung an die veränderte
Umgebung kundgab.



Abgesehen davon, daß es an günstigen Bedingungen für eine freie,
aufsteigende Kulturentwicklung in einem Reiche fehlte, welches von außen
von Feinden umlauert, im Inneren durch religiösen Zwist und Unduldsamkeit,
Palastrevolutionen, Thronumwälzungen, Weiberintrigen und
Günstlingswirtschaft zerrüttet war, dessen Untertanen unter dem Drucke
des Cäsaropapismus schmachteten — läßt sich die frühe Ermattung des
geistigen Lebens gerade auf jene Ursache zurückführen, die von vornherein
den gewaltigen Vorsprung der Byzantiner bewirkt hatte, auf ihr
Epigonentum. Angesichts des faszinierenden Reichtums der ererbten
Schätze versiegte der Trieb und die Kraft zu eigenen Leistungen.



Schon in den letzten Jahrhunderten der römischen Kaiserzeit war
unter dem Einflusse der geistigen Depression jede Hoffnung entschwunden,
über die gegebene Kultur durch Erneuerung der wesentlichen
Grundstoffe, durch Zufuhr frischer Triebkräfte jemals hinausdringen zu
können; der Steinbruch der klassischen Antike galt als unerschöpflich,
und die Aufgabe der Gegenwart wie der Zukunft schien lediglich in
der Sammlung, Sichtung, Erklärung, Verarbeitung des aus der Vergangenheit
überlieferten Wissensmaterials zu bestehen; die Kirche, welche
ohnedies die Geister, von Natur und Leben abseits, dem Transzendenten
zuwandte und auf allen Gebieten kanonischen Abschluß herbeiwünschte,
nährte diese Anschauung ganz erheblich.



Die Byzantiner gingen auf der abschüssigen Bahn nur weiter. Uebersättigt
mit Traditionen, welche alle Denkgewohnheiten zu Denknotwendigkeiten
stempelten, erfüllt von dem hochfahrendsten Nationaldünkel, der

sich mit dem Adel der hellenisch-römischen Vergangenheit brüstete,
konnten und wollten sie die historische Brücke nicht abreißen, die
morsche Ruine durch ein neues Gebäude ersetzen; ja es lag außerhalb
ihres Interessenkreises, unter Betonung des merklicher werdenden Gegensatzes
zwischen Gegenwart und Vergangenheit, nach Abscheidung des
Veralteten und Leblosen in jenen bewußten Wettkampf mit der Antike
zu treten, der den wahren Humanismus beseelt. Vergessend, daß eben
der frei entfaltete Volksgeist die Vorzeit so groß gemacht hatte, ging
man so weit, sogar die lebendigste Aeußerung desselben zu unterdrücken,
indem man, steif am Attizismus festhaltend, der Umgangssprache den
Zutritt zur Literatur verschloß; mehr und mehr unfähig, das Wesen zu
erfassen, klammerte man sich krampfhaft an die Formen — ein
Spiegelbild der Zeremonien- und Titelsucht im Staatsleben — und
schleppte den toten Mechanismus, die Mumie der Antike fort
durch ein Jahrtausend, statt aus den Elementen der alten Kultur ein
neues Gebilde organisch zu entwickeln.



Wie im Leben, so war auch im Schrifttum die Form, der glänzende
Schein, das oberste Gesetz, und gerade das Mißverhältnis zwischen dem
schwülstigen Prunk der Rhetorik, dem geistheuchelnden Gaukelspiel der
Dialektik einerseits und dem dürftigen Inhalt anderseits, verlieh der
Literatur jene Züge von Steifheit, von gekünsteltem Wesen, von gleißnerischer
Unwahrheit, welche den Byzantinismus sprichwörtlich gemacht
haben; zu wirklichem Fortschritt konnte es dort nicht kommen, wo stets
mit denselben Elementen gewirtschaftet wurde, wo die maßlose Verehrung
der alten Autoritäten die freie Kritik erstickte, den Gedankenflug
fesselte und den Mut zum originellen Schaffen verkümmern
ließ. Bloß die Kunst gebar unter christlichem Anhauch einen neuen
Stil, der auch orientalischer Prachtliebe Genüge leistete, und die Technik
wurde durch die drängenden Erfordernisse des Tages vorwärts getrieben.



Aber die Wegspur der Antike war breit, und den Kärrnern bot
gerade der Traditionalismus ein weites Arbeitsfeld des Excerpierens, Kommentierens,
der enzyklopädischen Abrundung. Gefördert von wissensfreundlichen
Herrschern, über den reichen Bücherschatz großangelegter
Bibliotheken verfügend, war die literarische Tätigkeit der Byzantiner
eine ungemein mannigfaltige, und was besonders hervorzuheben, unter
den Autoren herrschte, obwohl theologische Fragen stets auf der Tagesordnung
standen, das gebildete Laientum vor — ungleich dem Abendlande,
wo um diese Zeit fast nur Mönche für Mönche schrieben. Am
meisten und darunter höchst Ansehnliches wurde auf den Gebieten der
Theologie, Rechtspflege, Philologie, Archäologie, Geschichte, Kriegswissenschaft
geschaffen, während der letzten Jahrhunderte (als griechisches
Wissen von den Persern und Arabern zurückströmte) auch in der Mathematik

und Astronomie, ohne daß es jedoch zu wirklich originären Neuschöpfungen
gekommen wäre. Dort aber, wo die eherne Kette der Ueberlieferung
im Stiche ließ, wo es auf unbefangene Beobachtung, mutige Kritik,
auf Gefühl und Phantasie ankam, versagte der Pedantismus der Byzantiner
gänzlich, darum haben sie in den Naturwissenschaften nichts hervorgebracht,
darum blieb ihre Philosophie eine bloß formale, und abgesehen von
der kirchlichen oder volkstümlichen, war ihre Poesie ein totgeborenes Kind.
Wie stets in den Zeiten geistigen Druckes, suchte der individuelle Drang
seine Zuflucht im Halbdunkel der Mystik; neben Astrologie und Alchemie
wucherte das Unkraut aller Gattungen des Aberglaubens üppig fort.
Das künstlerische Schaffen mußte gerade deshalb, weil es den Kerngehalt
des neuen Daseins, das Wesen des Byzantinismus zu charakteristischem
Ausdruck brachte, ins Typische, Konventionelle, Schablonenhafte
verfallen, sowie einmal die neue eigenartige Stilgattung entwickelt
war; virtuose Darstellung fertig ausgebildeter Formen und höchste Prachtentfaltung
bezeichnete das Endziel des Strebens, und alles lief auf einen
künstlichen Mechanismus hinaus. Diese Tendenz führte die Architektur,
mit ihrem geistvoll kombinierten stolzen Kuppelsystem, zur technischen
Vollkommenheit (Hagia Sophia), erweckte eine bewunderungswürdige
Kleinkunst, beschränkte hingegen die Plastik auf das Relief und hemmte
den Aufschwung der ans Mosaik gebannten Malerei zur Wirklichkeitsfrische;
die farbenglänzenden würdevollen, aber unendlich steifen, ausdruckslosen,
langgestreckten Gestalten auf Goldgrund, bezeugen dies
genügend.



Eingehende Detailstudien lehren freilich, daß im Verlaufe der byzantinischen
Kultur Phasen des Aufschwungs (im Zeitalter Justinians, unter
den Herrschern aus dem mazedonischen Hause, unter den Komnenen und
Paläologen) und Phasen des Niedergangs und Stillstands (während des
Bilderstreits, unter der Lateinerherrschaft) aufeinander folgen, zeitweilig
wurde auch der starre Zauberbann von einzelnen großen Individualitäten
(z. B. Photios, Psellos) durchbrochen, die dem Humanismus vorarbeiteten
— von einer wahrhaft organischen Entwicklung kann aber nicht
gesprochen werden. Die welthistorische Bedeutung des Byzantinertums
liegt nicht in der Neugestaltung, sondern bloß in der mechanischen Aufbewahrung
des antiken Denkstoffes.



Dem Rahmen der allgemeinen Kulturverhältnisse fügt sich die Medizin
stilgerecht ein, die Beharrung macht ihren Grundzug aus und von origineller
Schaffenstätigkeit finden sich bloß vereinzelte Spuren. Der Hauptsache
nach ist das ärztliche Schrifttum der Byzantiner eine
Blumenlese aus der antiken Literatur und gipfelt in enzyklopädischen
Kompilationen, die sich weniger durch den Inhalt als durch die Ausführlichkeit
und die mehr oder minder selbständige Kritik voneinander

unterscheiden; aus der Reihe der fleißigen Sammler und gelehrten Interpreten
ragt bloß ausnahmsweise einmal ein wirklicher Beobachter hervor,
der überwiegenden Mehrheit galten die Lehrmeinungen der Alten als
geheiligter Kanon, an dem nichts Wesentliches geändert werden dürfe.
Nichtsdestoweniger besitzt die byzantinische Epoche für die Medizin
eine sehr große Bedeutung, weil sie die Errungenschaften der Antike
vor dem Untergang schützte und den Faden der Tradition so lange
getreulich festhielt, bis das edle Reis der hellenischen Heilkunst in
ein neues, für die Weiterentwicklung günstiges Erdreich überpflanzt
werden konnte.



Die Phasen des Aufstiegs oder Niedergangs der byzantinischen Kulturmacht
gingen zwar nicht spurlos an der medizinischen Literatur vorüber,
aber tiefgreifend war die Wirkung kaum, da die ärztliche Kunst vom
spezifisch byzantinischen Geistesleben wenig berührt wurde und ihre
Impulse nicht von der Akademie in Konstantinopel[1], sondern von
jenen Stätten empfing, die noch vom echten Geist der Antike umwoben
waren. Deshalb bildete tatsächlich nur die Eroberung Alexandrias
(642) durch die Araber, welche dem Griechentum die wichtigste
ärztliche Schule raubte, eine wahre Cäsur im Ablauf des Ganzen,
die Grenzscheide zweier wohlcharakterisierter Perioden
der byzantinischen medizinischen Literatur.



Die erste dieser beiden Perioden fällt mit dem frühbyzantinischen,
d. h. mit jenem Zeitalter zusammen, in welchem das antike römisch-hellenische
Wesen erst nach langen Kämpfen dem allmählich erstarkenden
mittelalterlichen christlich-byzantinischen Geiste
unterlag. Da der letztere der wissenschaftlichen Heilkunde keine positive
Förderung zu bringen vermochte, so wurde die Medizin von den allgemeinen
Strömungen der Epoche nur so weit günstig beeinflußt, als die
Antike noch darin prävalierte.




Das frühbyzantinische Zeitalter, mit der Aera des Justinian als Höhepunkt,
reicht bis zur Mitte des 7. Jahrhunderts. Byzanz, das durch glänzende Eroberungen
im Westen und Osten (Belisar, Narses, Kaiser Herakleios) schon auf dem Wege war,
ein zweites Rom zu werden, wurde am Ende des Zeitraums auf enge Grenzen beschränkt
(unglückliche Feldzüge gegen die Perser, Siegeslauf der Araber), nachdem
schon lange vorher der Sektenstreit seine verheerende Wirkung entfaltet und eine
fast 50 Jahre dauernde, von Erdbeben begleitete Seuche („Pest des Justinian” 531 bis
580) schwerstes Leid über das Reich verhängt hatte.



Die literarische Tätigkeit dieser Epoche war, auch abgesehen von der theologischen,
eine reiche; die kirchliche Dichtung war jugendfrisch, die Geschichtschreibung
nahm einen neuen Aufschwung, die Philosophie erlebte eine Nachblüte des

Neuplatonismus und zeitigte wertvolle Kommentare zu Aristoteles (Johannes Philoponos).
Unter Justinian wirkten treffliche Historiker (Agathias, Prokop), fand das
Recht (Tribonianus) seinen Abschluß (Codex Justinianeus, Pandekten, Institutionen,
Novellen), schuf die Baukunst die herrliche Hagia Sophia (Anthemios von Tralles,
Isidoros von Milet), blühte Handel und Industrie (Einführung der Seidenraupenzucht).
Aber die Schattenseite bildet die enorme Erhöhung der Abgabenlast und die Intoleranz
der Orthodoxie, welche letztere sich in der Schließung der Schule von Athen (529)
und Vertreibung der (heidnischen) Philosophen ein herostratisches Denkmal setzte;
wurde doch damit die Vernichtung der antiken Geistesfreiheit offenkundig dokumentiert.





Die Tendenz nach abschließender Zusammenfassung, welche dem
frühbyzantinischen Zeitalter eignet und auf dem Gebiete der Kunst im
Kuppelbau der Hagia Sophia, auf dem Felde der Wissenschaft in der
Kodifizierung des Rechts vollendetsten Ausdruck fand, beherrschte auch
die ärztliche Literatur, ohne aber den Trieb zur eigenen Beobachtung,
den Mut zur unbefangenen Kritik völlig zu unterdrücken. Die Enzyklopädie
des Oreibasios diente als Vorbild, aber man
erstrebte das gleiche Ziel mit größerer Selbständigkeit
und Kürze; Galen galt zwar viel, aber noch nicht alles,
neben ihm blieb auch den übrigen Meistern der Antike die
gebührende Stellung bewahrt, und wiewohl niemand mehr
am theoretischen Lehrgebäude des Pergameners zu rütteln
wagte, in praktischen Fragen wich man oft erheblich von
ihm ab.



Repräsentiert wird die Epoche durch drei Autoren, welche in sehr
ungleichem Maße eigenes Urteil und selbständige Erfahrung mit der
Tradition zu verknüpfen verstanden, durch: Aëtios, Alexandros von
Tralles und Paulos von Aigina. Aëtios erhob sich am wenigsten
über den Stoff; sein „Tetrabiblon”, welches das Gesamtgebiet der
Heilkunde in sehr zweckmäßiger Anordnung behandelt, verrät zwar
stellenweise die reiche Erfahrung und die selbständig erworbene Anschauung
eines geistig hochstehenden Praktikers, haftet aber zum größten
Teile sklavisch an den überaus fleißig benützten Quellen. Den wohltuendsten
Gegensatz zu Aëtios bildet sein jüngerer Zeitgenosse Alexandros
von Tralles, dessen zwölf Bücher über Pathologie und
Therapie der inneren Krankheiten trotz sorgfältigster Berücksichtigung
der vorausgegangenen Literatur nirgends frische Beobachtung, klare
Auffassung und freies Urteil vermissen lassen, ja durch Inhalt und
edle Darstellung geradezu an die Blütezeit der antiken medizinischen
Literatur lebhaft erinnern; es ist der unverfälschte hippokratische Geist,
der aus diesem Werke — für lange zum letzten Male — spricht. Auch
das verhältnismäßig kurz, aber dabei sehr vollständig abgefaßte — aus
sieben Büchern bestehende — Kompendium des Paulos von Aigina

bildet zwar, wie der Verfasser selbst in der Vorrede zugesteht, im
wesentlichen nur einen Auszug aus den alten Schriftstellern, enthält
aber eine Fülle von eigenen Zutaten, die der lebendigen Praxis entnommen
wurden; insbesondere tritt die Selbständigkeit des Autors im
sechsten Buche hervor, welches die Chirurgie in glänzender Weise zur
Darstellung bringt. Diese drei Hauptvertreter der frühbyzantinischen
Heilkunde, auf denen der Nachglanz der Antike ruht, besitzen hohen
literarhistorischen Wert — verdanken wir ihnen doch reichen Einblick
in die hellenisch-römische Medizin, wo der Untergang der Originalschriften
unausfüllbare Lücken hinterließ — sie haben aber auch, namentlich
Alexandros und Paulos, den Werdegang der Wissenschaft außerhalb
der griechischen Heimat in bedeutendem Maße beeinflußt.



Was sonst aus der Literatur dieser Epoche auf uns gekommen, besteht
aus Exegesen zu hippokratisch-galenischen Schriften, Machwerken,
die größtenteils dem Galen entstammen, hygienisch-diätetischen Abhandlungen.
Von Interesse sind höchstens einige Schriften des „Theophilos”,
welche der zunehmenden Vorliebe für subtile Pulsuntersuchung und
Uroskopie Rechnung tragen und vom Standpunkte einer religiös angehauchten
aprioristischen Teleologie die Lehre vom Bau und von den
Funktionen der Körperteile behandeln. Eine zu betrübenden Schlußfolgerungen
anregende Erscheinung bildet es, daß (im Gegensatze zu den
Historikern Euagrios, Prokopios und Agathias) kein einziger ärztlicher
Schriftsteller von den schweren, unzählige Opfer fordernden Seuchen etwas
erwähnt, welche zur Zeit des Justinian im byzantinischen Reiche wüteten.



Durch den Eifer hervorragender Aerzte konnte wohl die spezielle
Pathologie gefördert, die chirurgische Technik auf der Höhe
erhalten werden — der allgemeinen Krankheitslehre aber verwehrte die
völlige Stagnation der anatomisch-physiologischen Forschung[2] jeden
tatsächlichen Fortschritt; die iatrosophistische Spekulation vermochte nicht
einmal einen scheinbaren Ersatz zu bieten, da sie sich infolge ihrer Ideenarmut
stets in jenem Kreise bewegen mußte, den die Antike gezogen hatte.



Die zweite, mit dem Untergang der alexandrinischen Schule einsetzende
Hauptperiode stand unter einer ziemlich ungünstigen Konstellation.
Die Heilkunde litt schwer in den Phasen des kulturellen Verfalls, ohne
wie andere Wissenszweige in den Phasen des Aufschwungs an den
fördernden Einflüssen entsprechend zu partizipieren; wenn man die bekannt
gewordene medizinische Literatur überschaut[3], gewahrt man ein

weites Flachland, aus dem nur einige wenige, nicht gar steile Höhen
hervorragen.




Der reichen literarischen Tätigkeit des frühbyzantinischen Zeitalters folgte fast
unvermittelt eine trostlose geistige Verödung, welche sich von der Mitte des 7. Jahrhunderts
bis in die ersten Dezennien des 9. Jahrhunderts erstreckte und mit Ausnahme
der Theologie alle Gebiete betraf. Besonders verhängnisvoll wirkten die
Wirren des Bilderstreits (726-842), denn das Schwert, welches gegen das Mönchtum
gezückt war, traf unbeabsichtigt gerade die Wissenschaft am empfindlichsten;
mit der durch Leo den Isaurier geschlossenen Akademie in Konstantinopel verlor
sie ihre wichtigste Pflegestätte. Vorboten des kommenden Aufschwungs machten
sich zwar unter der Regierung des Kaisers Theophilos, der die öffentlichen Lehranstalten
wiederherstellte, bemerkbar, der eigentliche Beginn einer kräftig aufstrebenden
Entwicklung fällt aber erst in die Mitte des 9. Jahrhunderts und ist vorwiegend
auf den gelehrten Patriarchen Photios zurückzuführen, welcher, begünstigt vom
bildungsfreundlichen Cäsar Bardas und von Basilios I., den Sinn für höhere Bildung
durch Wiederbelebung des Studiums der Antike erweckte. Unter der Herrschaft
der Mazedonier, von denen manche (wie Leo der Weise und Konstantin Porphyrogennetos)
selbst als Schriftsteller auftraten, unter den Komnenen und Dukas, entfaltete
sich das wissenschaftliche Leben zu ungeahnter Blüte, freilich ohne wirkliche
Schöpferkraft und in innigster Anlehnung an die Antike. Im 10. Jahrhundert
wurden bedeutende Enzyklopädien (z. B. Lexikon des Suidas) geschaffen, das 11. wird
durch die Lichtgestalt des Psellos repräsentiert, welcher den Platonismus erneuerte
und als erstaunlicher Polyhistor auf verschiedenen Gebieten höchst anregend wirkte.
Das 12. Jahrhundert bedeutet geradezu eine Renaissance für alle Arten des literarischen
Schaffens und lockerte auch einigermaßen die konservative Starre durch Berücksichtigung
der Zeitverhältnisse und der fremden Kultureinflüsse. Neuerdings
wurde der Fortschritt gewaltsam unterbrochen, ja scheinbar vernichtet, als die
Kreuzfahrer Konstantinopel einnahmen, die Schätze der Literatur und Kunst barbarisch
zerstörten und die Herrschaft der lateinischen Kaiser aufrichteten. In dieser
Zeit (1204-1261) fand die byzantinische Kultur nur an den Höfen von Nicaea und
Trapezunt Zuflucht. Die Thronbesteigung der Paläologen eröffnete nach einem halben
Jahrhundert der Verfinsterung eine neue — die letzte — Glanzepoche. Während
der staatliche Organismus unaufhaltsam dem Verfall entgegenschritt, herrschte die
regste wissenschaftliche Tätigkeit auf dem Felde der Exegese, Philologie, Geschichtschreibung,
Philosophie, Naturkunde, Mathematik, Astronomie, versuchten sich rhetorisch-philosophisch
gebildete, vom Geiste des Platonismus erfüllte Männer (z. B.
Blemmydes und Georgios Pachymeres im 13., Nikephoros Gregoras im 14., Gemistos
Plethon und Bessarion im 15. Jahrhundert) auf den verschiedensten Gebieten, blühte
die Volkspoesie. Dem neuerwachten Geistesleben vermochte der Tag, da der Halbmond
das Kreuz auf der Hagia Sophia (29. Mai 1453) verdrängte, kein Ende zu bereiten
— die griechische Wissenschaft war durch Emissäre längst nach dem Westen
verbreitet worden und hatte dort eine gesicherte Heimstätte gefunden.





Entsprechend dem allgemeinen kulturellen Tiefstand während der
Epoche des Bilderstreits klafft auch in der medizinischen Literatur von
der Mitte des 7. bis zum 9. Jahrhundert eine gewaltige Lücke, welche
höchstens durch die (nach Art des Theophilos verfaßte) teleologische Abhandlung
des Meletios über den Bau des Menschen und durch (handschriftlich
erhaltene) Rezeptbücher oder populärmedizinische Schriften,

Lehrgedichte u. dgl. ausgefüllt wird. Das 9. und 10. Jahrhundert ist
durch die Kompendien des Iatrosophisten Leon und des Theophanes
Nonnos repräsentiert. Eine reichere literarische Tätigkeit entfaltete
sich erst wieder im 11. Jahrhundert. Hiervon liefert besonders die
enzyklopädische, naturphilosophisch angehauchte Schriftstellerei des Polyhistors
Michaël Psellos und seines Ausschreibers Simeon Seth, das
chirurgische Sammelwerk des Niketas und das Arzneibuch des Stephanos
Magnetes Zeugnis. Die für die Kultur so verhängnisvolle
Herrschaft der lateinischen Kaiser markiert sich in der medizinischen
Literatur durch eine neuerliche Lücke; erst in der zweiten Hälfte des
13. Jahrhunderts stoßen wir auf die umfangreiche Rezeptsammlung des
Nikolaos Myrepsos, welche auch für die Pharmakopöen des Abendlandes
bedeutsam wurde, und auf die einer frischen Beobachtung entsprungene
Spezialschrift des Demetrios Pepagomenos über die Gicht.
Wie auf allen übrigen Gebieten, scheidet das Griechentum auch in der
Medizin mit würdigem Abgang; in wahrhaft glänzender Weise schließt
die byzantinische Medizin mit den Werken des Joannes Aktuarios
über Diagnostik und Therapie, über Uroskopie, über Psychologie und
Psychopathologie. Es ist ein in der antiken Literatur gründlichst bewanderter,
philosophisch gebildeter, feinsinniger Schriftsteller, ein mit
scharfer Beobachtungsgabe und gesunder Urteilskraft begabter Arzt,
der sein Zeitalter und seine Umgebung weit überragend, zur Nachwelt
spricht.



Auch von dieser zweiten Hauptepoche der byzantinischen Medizin
gilt das oben Gesagte, nämlich daß zwar die Kenntnis einzelner
Krankheiten erweitert wurde, aber die antiken Grundlagen der allgemeinen
Pathologie unerschüttert blieben. Der Drang nach Betätigung
führte zur Ausbildung einer subtilen Pulslehre und zu den Verwirrungen
der Uroskopie, welche beide in Spezialschriften Vertretung
fanden. Charakteristisch für die späteren Jahrhunderte ist es besonders,
daß unter dem langsam zur Geltung kommenden Einflusse kultureller
Beziehungen zum asiatischen Osten[4] persische, arabische und indische
Arzneimittel in den Heilapparat Aufnahme fanden (Psellos, Simeon Seth),
ja daß sogar arabische oder persische Werke ins Griechische übertragen
wurden.




Auch in anderen Gebieten der Wissenschaft entwickelte sich namentlich in der
Paläologenzeit eine Uebersetzungsliteratur, wobei den Griechen oft nur die vergessene

Weisheit ihrer Vorfahren in fremdländischem Gewande vermittelt wurde; so
lernten sie beispielsweise die μεγάλη σύνταξις des Ptolemaios in der orientalischen
Form des Almagest wieder kennen.





Was die Byzantiner dem Orient entlehnten, ist gar nicht
in Vergleich zu ziehen mit dem überreichen medizinischen
Wissensschatz, der diesem insbesondere über Syrien und in
erster Linie durch die heterodoxe Sekte der Nestorianer vermittelt
zufloß. Indirekt hat Byzanz hierdurch eine Kulturtat höchsten
Ranges vollbracht. Daß auch auf die abendländische Heilkunde des
Mittelalters einigermaßen eingewirkt wurde, ist wohl als sicher anzunehmen,
jedoch läßt sich die Tatsache bisher nur spurenweise nachweisen,
das Ausmaß dieses Einflusses noch gar nicht bestimmen.



Neben der wissenschaftlichen Heilkunde wucherte in Byzanz auch
die Volksmedizin üppig fort, und mehr als je verbreitete sich in allen
Schichten der medizinische Wunderglaube, stets neuen Nährstoff
heranziehend aus dem ergiebigen Boden der uralten orientalischen Mystik.
Dem Drucke des Zeitgeistes nachgebend, trugen selbst hervorragende
medizinische Autoren kein Bedenken, Sympathiemittel, Beschwörungsformeln,
Amulette etc. mit dem Brustton der vollen Ueberzeugung oder
wenigstens im Sinne ärztlicher Politik warm zu empfehlen.




Aëtios teilt überzeugungsvoll eine Fülle von Wundermitteln und abergläubischen
Rezeptformeln mit, auffallender aber ist die Anerkennung der magischen
Therapie durch den geistvollen, aufgeklärten Alexandros von Tralles (z. B.
bei Singultus, Epilepsie, Kolik, Podagra). Derselbe beruft sich zur Entschuldigung
auf Galen, welcher anfänglich auch skeptisch gewesen sei, aber späterhin seine Ansicht
wesentlich geändert habe, und meint, ein verständiger Arzt dürfe kein Mittel
unbeachtet lassen und müsse ebenso mit den (geheimnisvollen) Naturkräften wie
mit wissenschaftlichen Gründen und der kunstgerechten Methode Bescheid wissen.
Daß dem Alexandros wenigstens teilweise die Suggestion als Zweck vorschwebte,
scheint die Stelle anzudeuten, wo er vor Empfehlung von Wundermitteln gegen
Podagra sagt: „Da es manche Menschen gibt, welche weder eine bestimmte Lebensweise
einzuhalten noch Arzneien zu vertragen im stande sind, und uns daher nötigen,
Wundermittel und Amulette anzuwenden, so will ich dieselben besprechen; denn
ein tüchtiger Arzt soll überall zu Hause sein und dem Kranken auf die mannigfaltigste
Weise zu helfen verstehen.”



Handschriftlich existiert eine Menge von sogenannten Iatrosophieen, d. h. populären,
mit wüstem Aberglauben allerlei Art reichlichst durchsetzten Arzneibüchern,
welche meist in vulgärgriechischer Sprache abgefaßt sind und zum Teil unter dem
Namen berühmter Verfasser, z. B. Johannes von Damaskos, Psellos, Blemmydes
laufen.



Dem Eindringen der Mystik in die Medizin und Naturkunde hat namentlich der
Naturphilosoph Psellos, welcher hermetische Bücher benützt zu haben scheint und
auch die Alchemie lebhaft förderte, Vorschub geleistet; insbesondere wurde seine
Schrift über die Wunderkräfte der Steine von großer Bedeutung. — Wie manche
der römischen, so waren auch einige der byzantinischen Kaiser den Geheimwissenschaften
sehr zugetan, z. B. Leo VI. und Manuel (Astrologie).






Was die Unterrichts-[5] und Standesverhältnisse[6] anlangt, so gewähren
uns die spärlich vorliegenden Nachrichten kaum den dürftigsten
Einblick, doch ist der Analogie nach zu schließen, daß im allgemeinen
die spätrömischen Zustände im wesentlichen persistierten.



Die Fürsorge des Staates richtete sich vornehmlich auf die Verbesserung
des Heeressanitätswesens und auf die Vermehrung der
Krankenhäuser, welche letztere übrigens für die Forschung sterile
Stätten blieben, weil den Aerzten in ihren Mauern nicht der gebührende
Wirkungskreis eingeräumt war und statt des wissenschaftlichen Betriebs
die Bigotterie, der Aberglaube und der Dilettantismus das Szepter
führten.




In byzantinischer Zeit gab es besondere Schiffsärzte. Die Reiterei wurde — wie
aus den kriegswissenschaftlichen Werken der Kaiser Mauritius, Leo VI. und Konstantin
Porphyrogennetos hervorgeht — von Sanitätskolonnen ins Feld begleitet. Die
Sanitätssoldaten (δεσποτάτοι, διποτάτοι, σκρίβωνες) hatten die schwer Verwundeten
aufzunehmen und die erste Hilfeleistung zu bringen; sie führten Wasserflaschen
mit sich.



Von den byzantinischen Historikern werden an einzelnen Stellen die Namen von
Leibärzten angeführt, jedoch keiner derselben hat sich ein Denkmal in der Geschichte
der Wissenschaft zu setzen verstanden.



Zu den berühmtesten Krankenhäusern Konstantinopels gehörten: das in der Nähe
der Sophienkirche gelegene, von Justinian I. bedeutend erweiterte Krankenhaus des
hl. Samson, das von Alexius I. (1081-1118) erbaute „Orphanotropheion”, welches
eine außerordentlich große Ausdehnung besaß, ferner das von Isaak Angelos (1185-1195)
begründete Hospital der vierzig Märtyrer. Außerdem gab es seit dem 5.
und 6. Jahrhundert Leproserieen, Findelhäuser, Magdalenenhäuser (deren erstes von
Justinian und seiner Gemahlin Theodora gestiftet wurde). In den byzantinischen
Krankenhäusern spielten Mönche[7] und fromme Laien die Hauptrolle, manche der
erhaltenen Rezeptsammlungen standen im Gebrauche derselben.



Das Interesse für Medizin reichte sehr hoch hinauf. Die berühmte Anna Komnena
besaß medizinische Kenntnisse und führte sogar bei den Beratungen der Leibärzte
(während der letzten Krankheit des Kaisers Alexius I.) den Vorsitz. Kaiser
Manuel (1143-1180) verordnete Heiltränke und Salben zum Gebrauch in den
Krankenhäusern und behandelte in dringenden Fällen sogar in eigener Person Kranke.





Die medizinische Literatur der Byzantiner.



[←]
         


Schriftsteller des 6. Jahrhunderts.




Aëtios wurde am Anfang des 6. Jahrhunderts zu Amida (in Mesopotamien)
geboren, erlangte seine medizinische Ausbildung in Alexandria
und lebte in der Blüte seiner Jahre am byzantinischen Kaiserhofe (unter
Justinian I.) mit dem Range eines comes obsequii. Er hinterließ eine
aus sechzehn Büchern bestehende Kompilation (βιβλία ἰατρικὰ ἑκκαίδεκα),
welche gewöhnlich als Tetrabiblon zitiert wird, gemäß der (in einigen
Handschriften üblichen) Einteilung in vier τετράβιβλοι zu je vier λόγοι.




Eine Gesamtausgabe des Tetrabiblon steht noch aus, wir besitzen bloß eine
alte Ausgabe der ersten acht Bücher (Aetii Amideni librorum medicinalium tomus
primus, Venet. 1534) und Partialeditionen von einzelnen Büchern oder von Bruchstücken.
Die wichtigsten sind: Fragmente aus Buch 1-3, 5-6, 8, 10-12 ed.
Daremberg-Ruelle (in Oeuvres de Rufus, Paris 1879), Bruchstücke aus Buch IX (in
Συλλογὴ ἑλληνικῶν ἀνεκδότων Ἀνδρέου Μουστοξύδου καὶ Δημητριοῦ Σχινᾶ, Venedig 1816),
Lib. XII Ἀετὶου λόγος δωδέκατος, πρῶτον νῦν ἐκδοθεὶς ὑπὸ Γεωργίου Α. Κοστομοὶρου
(Paris 1892), Lib. XVI ed. Skévos Zervòs (Aetii Sermo sextidecimus et ultimus, Leipzig
1901). Uebersetzungen: Lateinische (des ganzen Werkes) von Cornarius und
Montanus, Basel 1533-35 u. ö.; von Cornarius allein, Basel 1542, und in späteren
Auflagen. Auch in der Sammlung des Henricus Stephanus, Medicae artis principes
post Hippocratem et Galenum, Paris 1567. Deutsche Uebersetzung und Textausgabe
des VII. Buches von J. Hirschberg „Die Augenheilkunde des Aëtius aus Amida”, Leipzig
1899. Deutsche Uebersetzung des XVI. Buches (nicht ganz vollständig) von Max
Wegscheider „Geburtshilfe und Gynäkologie bei Aëtios von Amida”, Berlin 1901. —
Verloren gegangen ist eine im Tetrabiblon erwähnte Abhandlung über Chirurgie.



Inhalt des Tetrabiblon. Buch I: die pflanzlichen Arzneistoffe in alphabetischer
Anordnung; Buch II: die mineralischen und animalischen Arzneistoffe, die erwärmenden,
abkühlenden, austrocknenden, anfeuchtenden etc. Medikamente; Buch III:
allgemeine Therapie und Hygiene, Gymnastik, Geschlechtsleben, Blutentziehung,
Purganzen, Klimatologie, Bäder, Kataplasmen und Derivantien; Buch IV: Diätetik
der Kinder, Kinderkrankheiten, Diätetik des späteren Lebens und des Greisenalters,
Temperamente; Buch V: Prognostik, allgemeine Pathologie und Diagnostik, Pest;
Buch VI: Kopfleiden, Haar-, Nasen-, Ohrkrankheiten; Buch VII: Augenkrankheiten;
Buch VIII: Kosmetik (c. 12 Tätowieren), Mund- und Zahnleiden, Tonsillarhypertrophie,
Fremdkörper in den Luft- und Speisewegen, Erkrankungen des Respirationstrakts;
Buch IX: Krankheiten des Digestionsapparats, Würmer; Buch X: Leber- und
Milzleiden, Wassersucht; Buch XI: Krankheiten des Harnapparats; Buch XII: Ischias,
Rheuma, Gelenksaffektionen; Buch XIII: Bißwunden durch Tiere, Gegengifte, verschiedene Hautleiden;

Buch XIV: Krankheiten des Mastdarms, Afters, der Geschlechtsteile,
Hernien, Wund- und Geschwürsbehandlung, Blutung und Blutstillung, allgemeine
Chirurgie, verschiedene Hautleiden, Luxationen, Nagelkrankheiten, Varices,
Filaria medinensis; Buch XV: Geschwülste, Aneurysmen, Favus, Pharmazie; Buch XVI:
Geburtshilfe und Gynäkologie, Vorschriften für kosmetische Präparate, Salben,
Oele, Küchenrezepte und Räuchermittel, Mittel zur Einbalsamierung eines Toten[8].



Innere Medizin. Die Fieberlehre ist vorzugsweise nach Galenos vorgetragen,
originell ist aber die Behauptung des Aëtios, daß „erysipelatöse” Entzündung
der Eingeweide (Tetrabiblon V, 89) verschiedenartige Fieber erregen
könne; hier wird in der Therapie (kühlende Behandlung, Trinken von kaltem Wasser)
von der Tradition deutlich abgewichen. Befällt die Entzündung den Magen, so entsteht
Lipyria, ein Fieber, wobei die inneren Teile von brennender Hitze verzehrt
werden, während die äußeren frieren. Bildet die Leber den Ausgangspunkt, so erfolgt
„Typhusfieber”, bildet die Lunge den Ausgangspunkt, so erfolgt Frostfieber
κρυμώδης). Ebenso gehört dem Aëtios unter anderem die Aufstellung einiger Formen
von zerebralen Leiden an, z. B. die „erysipelatöse” Hirnentzündung, eine Hirnentzündung
der Kinder (IV, 13); gut ist auch die Apoplexie beschrieben (VI, 27); eigene Erfahrungen
leuchten hervor in der Schilderung des Aussatzes, der gastrischen Affektionen
(IX, 24, 25), in der Behandlung der Pleuritis (Abführmittel, IV, 68) etc. Sehr bemerkenswert
ist die Beschreibung einer epidemischen Halsaffektion, in deren Verlauf auch
Lähmung des Gaumensegels vorkommen kann, und die wohl nur als Diphtherie
zu deuten ist, es handelt sich um die ἕλκη ἐν παρισθμίοις λοιμώδη καὶ ἐσχαρώδη (IV, 46).
„Bei Kindern entwickelt sich das Leiden fast stets aus vorhergehenden Aphthen. Die
Geschwüre aber sind bald weiß und fleckenartig, bald von aschgrauer Farbe, oder
sie gleichen den durch Kauterien erzeugten Schorfen. Es stellt sich sodann bei den
Kranken Trockenheit des Schlundes ein, und heftige Atemnot tritt hinzu, hauptsächlich,
wenn eine Rötung unter dem Kinn entsteht, oder wenn, nachdem diese Schärfe
vorübergegangen ist, Noma und Fäulnis die Stellen ergreift.... Aber auch das
Fieber bedarf der Fürsorge, denn gewöhnlich tritt es in heftigem Grade hinzu. Und
während der Ausscheidungen muß man am meisten auf die Geschwüre achten. Denn
die Mehrzahl der Kinder wird in der Periode der Ausscheidung von Krämpfen ergriffen,
andere ersticken durch Austrocknung des Halses. Bei manchen wird auch
das Zäpfchen zerfressen, und wenn dann nach langer Zeit die Geschwüre zum Stillstand
kommen und sich vertiefen, indem Vernarbung sich einstellt, so reden sie undeutlich,
und das Getränk dringt beim Schlucken in die Nase. So habe ich gesehen,
daß noch nach dem 40. Tage ein Mädchen starb, welches sich bereits in der
Genesung befand. Die meisten aber sind bis zum 7. Tage in Gefahr ...” (Vgl.
hierzu Bd. I, S. 340, Aretaios und S. 335 Archigenes; die von dem letzteren herrührende
Beschreibung der Diphtherie ist bei Oreibasios erhalten.) — Von großer
literarhistorischer Bedeutung sind die Fragmente aus den Werken früherer Autoren,
so des Archigenes über Fieber (V, 74), Lethargus (VI, 3), Schwindel (VI, 7),

Manie (VI, 8), Starrkrampf (VI, 39), Lähmung (VI, 28), Ruhr (IX, 43), Kachexie
(X, 19), Lepra (XIII, 120), Pruritus (XIII, 123, 126), des Rhuphos über Pest (V, 95),
über Bluthusten (III, 8 ff.), des Herodotos über Helminthen und Anwendung der
Granatwurzelrinde (IX, 39, 40), Therapie der Erkältung (IV, 45) etc., des Philumenos
über Durchfall (IX, 35), des Philagrios über gastrische Fieber (V, 90),
Leber-Milzkrankheiten (X, 7, 15), Spermatorrhöe (XI, 33), des Poseidonios über
Hirnlokalisation und Nervenleiden (VI, 2, 7, 8, 12, 24, 30). — Von der Anhängerschaft
des Aëtios an die magische Therapie bildet z. B. folgende Beschwörungsformel,
welche eine im Halse stecken gebliebene Gräte lösen soll, ein Beispiel:
Ὡς Ἰησοῦς Χριστὸς Λάζαρον ἀπὸ τάφου ἀνήγαγε, καὶ Ιωνᾶν ἐκ τοῦ κήτους· λέγε,
κατέχων τὸν λάρυγγα τοῦ πάσχοντος· Βλάσιος ὁ μάρτυς ὁ δοῦλος τοῦ Θεοῦ λέγει,
ἀνάβηθι ὀστοῦν ἢ κατάβηθι (VIII, 50). Hier kommt der Name des Heilands und eines christlichen
Märtyrers vor, an anderen Stellen dagegen altheidnische Beschwörungsformeln oder
Amulette (z. B. das Jaspisamulett des Königs Nechepso [II, 35]). Der Magnetstein
soll Gichtschmerzen beseitigen, wenn man ihn in Händen halte.



Chirurgie. Aëtios schließt sich zum größten Teile den besten Vorgängern an
und bringt aus den Werken derselben wichtige Bruchstücke. Die Lehre von den
Wunden und der Geschwürsbehandlung stammt aus Galenos. Lib. XIV, cap. 51
enthält einen Auszug aus Rhuphos über Blutung und Blutstillung (Fingerdruck,
Kompressivverband, Kälte, Adstringentien, Aetzmittel, Torsion, Ligatur, vollständige
Durchtrennung angeschnittener Gefäße), sowie über die Entstehung
traumatischer Aneurysmen aus Arterienverletzung. Von Archigenes entnommen
sind die Kapitel über den Ileus (wobei auch der Brucheinklemmung gedacht wird,
Lib. IX, 28), Leberabszeß (X, 4, 5), über die Behandlung der Ischias und Coxalgie mit dem
Glüheisen oder mit Moxen (XII, 3). Nach Leonides sind folgende Abschnitte dargestellt:
Eröffnung von Mandelabszessen (VIII, 5), Pathologie und Therapie (Exstirpation) der
Drüsengeschwülste am Halse (XV, 5), der Balggeschwülste (XV, 7), der Lipome
(XV, 8), Anwendung des Glüheisens in der Therapie des Mastdarmvorfalles (XIV, 8),
Operation der Mastdarmfistel (XIV, 11), Behandlung der Fissuren am Präputium
(XIV, 14), Behandlung der Hydrokele (XIV, 22, Kauterisation durch wiederholte Applikation
von Pflasterstreifen auf das Scrotum und nach Freilegung der Tunica vaginalis
Eröffnung derselben), Hernien (XIV, 23, 24. Entstehung der Hernien teils
durch Ausdehnung, teils durch Zerreißung des Bauchfelles; Repositionsmanöver, Bandage,
Bruchpflaster), Filaria medinensis (XIV, 85). Von Philagrios überliefert
sind Bruchstücke über die Entfernung von eingeklemmten Steinen aus der Harnröhre
durch Urethrotomie (XI, 5) und über das Ganglion (XV, 9), von Rhuphos
und Poseidonios Fragmente über die Lyssa (VI, 24). Von dem sonstigen Inhalt
wäre folgendes hervorzuheben. Gute Beschreibung der Tonsillotomie. Entfernung
von Fremdkörpern aus der Speiseröhre: man läßt den Patienten ein an einem starken
Faden befestigtes, mit Terpentinharz befeuchtetes Stück Schwamm verschlucken, um
damit den Fremdkörper zu fangen und herauszuziehen. Ausführliche Mitteilungen
über die Behandlung der Verletzungen durch Tierbiß oder Insektenstiche. Therapie
der Feigwarzen und spitzen Kondylome. Operation der Hämorrhoidalknoten durch
Unterbindung und Abschneiden derselben. Behandlung der fressenden Mastdarmgeschwüre,
Entzündungen und Geschwüre an den männlichen Genitalien, der
Varices. Aëtios widerrät im allgemeinen die Operation der Aneurysmen, mit Ausnahme
der durch Arterienverletzung in der Ellenbogenbeuge entstandenen und
gibt folgende Methode an: man nimmt zunächst oberhalb des Aneurysma, 3-4 Zoll
unterhalb der Achselhöhle eine doppelte Unterbindung der freigelegten Arterie
vor, durchschneidet letztere zwischen den Ligaturen, sodann wird das Aneurysma

eröffnet, ausgeräumt, endlich die verletzte Stelle zwischen Doppelligaturen gelegt
und exstirpiert.



Geburtshilfe und Gynäkologie[9]. Die Schilderung der anatomischen Verhältnisse
lehnt sich zumeist, aber nicht überall an Soranos an. Beim Coitus ziehe der
Uterus den Samen durch die Eileiter von den Testes muliebres an; die Kotyledonen
seien im menschlichen Uterus kleiner als im tierischen; die Geburt werde dadurch
veranlaßt, daß der Eihautsack zu klein und die Blutversorgung unzureichend geworden
sei, weshalb das Kind die Eihäute zerreiße und in aktiver Weise zu
Tage trete. Die Lehre von der Schwangerschaft (auch von Anschwellungen der Füße
ist die Rede), die Diätetik der Schwangeren (Empfehlung häufiger Bäder) ist sorgfältig
dargestellt, als Zeichen der kommenden Geburt gelten Abnahme der Ausdehnung
des Oberbauches, häufiger Urindrang, stärkere Schleimsekretion, leichtere Zugängigkeit
der Gebärmutter für den untersuchenden Finger; wenn bei den Wehen
das Drängen nach den unteren Teilen nicht stattfinde, so entstehe eine Anschwellung
des Halses. In den Fällen, wo eine Geburt am normalen Endtermin der Mutter
Gefahr bringen würde, wird der künstliche Abortus eingeleitet (Aderlaß oder die
verschiedenen ἀτόκια und φθόρια); der geeignetste Zeitpunkt für die Einleitung ist
der 3. Monat; Zeichen des bevorstehenden Abortus sind wässerige, fleischwasserähnliche
und blutige Abgänge. Zu den Mitteln, um eine abgestorbene Frucht
herauszubefördern, gehört auch das Einlegen von trockenen Schwämmen oder Papyri
(zuerst dünnere, dann dickere).



Im 22. Kapitel wird bemerkenswerterweise unter den Ursachen der Dystokie
folgendes angeführt: „Ferner entstehen Schwierigkeiten bei der Entbindung, wenn
die Knochen der Schamgegend miteinander verwachsen sind (die Symphyse verknöchert
ist), so daß sie nicht im stande sind, während der Geburt auseinander zu
weichen; denn bei den Frauen sind nicht wie bei den Männern diese Schambeine
durch eine Fuge (fest) verbunden, sondern ein kräftiges Band hält sie aneinander.
Ein Geburtshindernis entsteht auch, wenn die Kreuzbeingegend zu stark ausgehöhlt
ist und daher der Uterus beiseite geschoben wird.” Hier sind demnach Skelettanomalien
als Geburtshindernis angeführt. Zuerst geschah dies von Herophilos
und im Anschluß an ihn von Soranos, gleichzeitig wird aber auch an der
von Soranos inaugurierten Irrlehre von dem Auseinanderweichen der
Beckenknochen intra partum festgehalten.



Die Kapitel 23 und 24 sind nach Angabe des Aëtios dem Philumenos (vgl.
S. 46) entnommen und beziehen sich auf Extraktion der Frucht, Embryotomie,
Embryulkie und Entfernung der Nachgeburt; sie erinnern in den wichtigsten Stellen
an Soranos. Untersuchung der Gebärenden mit dem Mutterspiegel (διόπτρα), um die
Ursache des Geburtshindernisses festzustellen; Abtragung etwaiger Auswüchse, Inzision
resistenter Eihäute u. s. w. „Sollte sich der Kopf des Kindes eingekeilt
haben, so muß man auch die Füße wenden und es so ans
Licht ziehen” (Wendung auf die Füße bei Kopflage). Im folgenden
werden die Indikationen und die Technik der Perforation, Kephalotripsie, Dekapitation,

Zerstückelung angegeben. Zur Herausbeförderung der Nachgeburt führt man
bei geöffnetem Muttermund die linke Hand ein und nimmt die etwa gelöste Placenta
leicht heraus; sitzt sie fest, so ist bei der Extraktion der direkte Zug nach abwärts
zu vermeiden, damit kein Gebärmuttervorfall entstehe. Um den geschlossenen
Muttermund zu erweitern, sind ölige Eingießungen, allmähliche Dilatation mit den
Fingern der linken Hand, Breiumschläge, Niesmittel, Emmenagoga, Einlagen, Sitzbäder,
aromatische Dämpfe etc. anzuwenden. — Die mannigfachen Frauenleiden
werden in fast derselben Anordnung wie bei Soranos besprochen. Die Anzahl der
mitgeteilten Heilmittel ist sehr groß, von Interesse sind vorzugsweise die chirurgischen
Eingriffe. Bemerkenswert sind unter anderem die Ausführungen über die
Differentialdiagnose der fressenden Geschwüre, Operation des Mammakarzinoms
(nach Archigenes, Leonides), der Uterus- und Scheidenatresie, des Blasensteins (Vestibularschnitt),
der Hydrocele muliebris (Ausschneidung eines Stückes der Cystenwand),
der Inguinalhernien (wenn Bandagen versagen, Radikalheilung durch Unterbindung
und Vernähung des Bruchsackes), der Varices vulvae (Unterbindung und Exstirpation),
die Amputation der Clitoris, Blasenmole (erste Beschreibung). Im 90. Kapitel
gelegentlich der Besprechung der operativen Behandlung der Abszesse am Muttermunde
wird die Anwendungsweise des Spekulums (ganz ähnlich wie bei Soranos
vgl. das Kapitel bei Moschion Qua doctrina organo aperiendae sunt mulieres) geschildert.
Diese Beschreibung stammt ursprünglich wohl aus einer Schrift des
Archigenes und findet sich wörtlich auch bei Paulos von Aegina.



Augenheilkunde[10]. Die einschlägige Abhandlung (Lib. VII) ist nach fachmännischem
Urteile die beste, geistreichste und, abgesehen von der mangelnden Beschreibung
der Staroperation, die vollständigste des Altertums. Zwar stützt sich
Aëtios auf die ganze vorausgegangene ihm bekannte Literatur, doch fehlt es nicht
an zahlreichen eigenen Bemerkungen, namentlich hinsichtlich der Therapie. Er
kennt 61 Augenaffektionen und befolgt schon einigermaßen eine anatomische Einteilung:
„Die sogenannte eigentliche Augenentzündung, die Chemosis, die Bindehautreizung,
die Schwellung, der Bluterguß und das Flügelfell sind Erkrankungen der
Bindehaut. Allein sie schwärt auch, erkrankt an Karbunkel und Krebs: der
trockene Bindehaut- und Lidrandkatarrh sind ein den Lidern und dem Auge selbst
gemeinsames Leiden. An der äußeren Fläche der Lider entstehen Wasserblasen,
Honigsackgeschwülste und Talggeschwülste; an der inneren Lidfläche treten Rauhigkeiten
auf, mit ihren weiteren Folgen (Körner- und Feigenkrankheit), Hagelkörner,
Verkalkungen, Verwachsung und Verschluß, und Hasenaugen heißen diejenigen,
bei denen das obere Lid emporgezogen ist, so daß es den Augapfel nicht bedecken
kann. Ausstülpungen heißen diejenigen Leiden, bei denen das untere Lid nach
außen gedreht ist. Aber auch Spaltbildungen, Substanzverluste und Geschwürsbildung
treten an den Lidern auf. An den Lidfugen kommt die sogenannte Haarkrankheit
vor und der Schwund der Wimpern; sodann Läusesucht, Kleiengrind,
Gerstenkörner, endlich Milphosis, bei der die Lidränder rot sind, wie Mennige. Die
Augenwinkel sind die leidenden Teile bei den Tränensackgeschwülsten, aber
nicht sie allein. Vergrößerung der Karunkel und Tränenfluß sind Leiden der
Augenwinkel allein. An der Hornhaut treten auf neblige und wolkige Flecke,
Randgeschwürchen, oberflächliches Geschwür, Abszeß, breites, flaches Geschwür,
grubiges Geschwür, Durchbruch, Vorfall, Ringabszeß, Hypopyon, Pusteln, Karbunkel,
Krebs. An der Beerenhaut kommen folgende Leiden vor: Vorfall,
Fliegenköpfchen, Traubengeschwulst, Nagel; Pupillenerweiterung, Pupillenverengerung,

Synchysis, Verzerrung der Pupille. Star tritt auf gerade an der Oeffnung der
Beerenhaut, das heißt an der sogenannten Pupille. Aber auch der wässerigen
Flüssigkeit Vermehrung und Verdickung hindert das Scharfsehen, und ihre Verminderung
dörrt die Linse aus. Dies nennt man Glaukosis; sie ist nichts anderes
als starke Austrocknung der Linse. Die Amaurose ist eine Verstopfung des
Sehnerven, so daß die an derselben Leidenden durchaus nichts sehen können,
obgleich die Pupille klar erscheint. Geschädigt an ihrem Sehwerkzeug, ohne äußerlich
sichtbare Veränderung an den Augen, sind auch die Nachtblinden. Eine deutliche
Schädigung des ganzen Augapfels ist auch das Herausdrängen des Augapfels.”
(Kap. 2.) Aëtios überliefert uns in seiner ophthalmologischen Abhandlung
wichtige Fragmente des Demosthenes (z. B. über krebsige Geschwüre in den
Augen, Abszesse, Augenschwäche, Amaurose, Star, Ektropium, Hasenauge), des
Severos (über Augengeschwüre, Fremdkörper, Lidkarbunkel, Behandlung der eitrigen
Bindehautentzündung der Neugeborenen[11], Trachom, Trichiasis, Entropium),
des Leonides (über das Empor- und Herabnähen zur Behebung der Trichiasis),
des Antyllos (Operation des Ektropiums). Vortrefflich ist die Beschreibung der
Staphylomoperation: „Bei denjenigen Staphylomen, welche eine enge Basis
und gutartige Natur besitzen, schafft eine Operation Ordnung, und zwar die mit
Umschnürung. Ihre Ausführung geschieht folgendermaßen: Zwei Nadeln muß man
nehmen, jede mit einer Zwirnsfadenschlinge, deren Enden gleich lang sind. Dann
setze den Kranken und gib ihm eine richtige Lage, indem du gegen deine Unterschenkel
seinen Kopf zurücklehnst; das Hinterhaupt desselben muß auf deine Kniee
sich stützen. Während dann die Lider auseinandergehalten werden, muß man
mitten durch die Basis des Staphyloms von oben nach unten die eine Nadel durchstoßen.
Dieselbe sei nicht sehr dick und auch nicht zu lang. Während dann der
Augapfel durch die eingestochene Nadel immobilisiert ist, führe man die zweite
Nadel mit dem Zwirnsfaden gleichfalls durch, vom kleinen Augenwinkel zum großen,
gleichfalls durch die Mitte der Basis des Staphyloms, so daß die beiden durchgestochenen
Nadeln die Figur eines Kreuzes bilden oder annähernd die eines Chi (Χ).
Denn wenn der Einstich ein wenig schief wird, ist hernach das Ausziehen der
Nadeln leichter. Darauf schneiden wir den Kopf der Fadenschlinge durch, legen
die beiden oberen Fadenenden unter das obere Ende der (senkrechten) Nadel, die
beiden unteren unter das untere und schnüren (jedes Paar für sich) kräftig zusammen.
Ebenso verschnüren wir auch die Fadenenden der wagrechten Nadel. Aber
die eleganteste Abschnürung besteht darin, daß immer ein senkrechter Faden mit
einem wagrechten verschnürt und so zusammengebunden wird. Darauf schneiden
wir den Gipfel des Staphyloms ab und lassen nur die Basis stehen, wegen der
Fäden.” (Kap. 37.)



Ohrenleiden. Zur Entfernung von Fremdkörpern dienen Niesmittel, Erschütterung
des Kopfes, der Ohrlöffel, die mit einem Klebemittel versehene Sonde; Würmer
werden durch Eingießen von bitteren oder scharfen Mitteln herausbefördert.



Nasen-Mundkrankheiten. Bei den zahlreichen in dieses Gebiet fallenden
Affektionen wird eine reichhaltige medikamentöse Behandlung empfohlen, die
Chirurgie dagegen ganz übergangen. Selbst von der Extraktion der Zähne macht
Aëtios keine Erwähnung.






Alexandros von Tralles (Lydien), der Sprößling einer hochbegabten
Familie[12], wurde um 525 geboren und empfing den ersten medizinischen
Unterricht von seinem Vater, dem vielbeschäftigten Arzte Stephanos.
Nachdem er in seinem weiteren Studiengange, insbesondere durch den
Vater des Kosmas (Indikopleustes?) gefördert worden war, reiste er
nach Italien, Gallien, Spanien, Nordafrika, überall praktische Erfahrungen
sammelnd, um sich schließlich dauernd in Rom niederzulassen;
dort wirkte er, vielleicht auch als Amtsarzt und Lehrer, bis ins hohe
Greisenalter. Das wissenschaftliche Ergebnis seiner langen und gewissenhaften
ärztlichen Tätigkeit legte Alexandros in seinem Hauptwerke
nieder, welches zum Teil in Form akademischer Vorträge, in schlichter,
klarer und dabei anspruchsloser Darstellungsweise die Pathologie und
Therapie der inneren Krankheiten behandelt (Originaltext und deutsche
Uebersetzung von Theodor Puschmann, zwei Bände, Wien 1878-79).
Dieses Werk bildet wahrhaft eine erfrischende Oase in der Wüste der
byzantinischen Literatur, ja es erinnert stellenweise an die unbefangene
Beobachtungskunst eines Hippokrates, an die lebendige, anschauliche
Schilderung eines Aretaios; trotzdem der Verfasser die Literatur sorgfältig
benützt[13], verschwindet seine eigene Persönlichkeit nirgends,
und wiewohl er in der Theorie vorwiegend dem anerkannten Meister
Galenos Gefolgschaft leistet, weiß er sich doch in allen praktischen
Fragen unerschütterliche Selbständigkeit zu bewahren; erhaben über dem
blinden Autoritätsglauben des Zeitalters, wagt Alexandros, wieder eigene,
auf wirklicher Erfahrung beruhende Meinungen zu äußern[14]. Nur darin

verleugnet er seine Epoche nicht, daß er, geleitet von einer Humanität,
welche kein Mittel im Interesse des Kranken unversucht lassen will,
auch abergläubische Heilverfahren empfiehlt, wenn die rationellen versagen
— vorausgesetzt, daß die Patienten nach Wunderkuren Verlangen
tragen.



Die Schriften des Alexandros übten sehr bedeutenden Einfluß auf die
Entwicklung der Medizin; sie wurden nicht bloß von allen späteren
Byzantinern stark benützt, sondern im Gewande von Uebersetzungen
nach Ost und West verbreitet[15]; durch sie blieb wenigstens ein nachahmungswürdiges
Vorbild der echten ärztlichen Beobachtung und Kritik
selbst in den dunkelsten Zeiten erhalten.




Die in Puschmanns Ausgabe vorangestellte Abhandlung über die Fieber,
welche früher zum Hauptwerke als 12. Buch gerechnet wurde, bildet neben demselben
eine eigene Schrift, dasselbe gilt von dem „Brief” über die Eingeweidewürmer
(Puschmann II, 586-599). Alexandros gedenkt auch einer von ihm verfaßten
Schrift über die Augenkrankheiten, von der Puschmann zwei Bücher
aufgefunden zu haben glaubte (Ausgabe und Uebersetzung in Berliner Studien f.
klass. Philologie 1886, Bd. V, Heft 2, „Nachträge zu Alexander Trallianus”); neuerdings
wurde aber die Ansicht ausgesprochen, daß dieses Fragment aus späterer Zeit
stamme. Eine Abhandlung über Kopfwunden und Knochenbrüche, welche
Alexandros erwähnt, ist nicht auf uns gekommen. Mit Unrecht wurde Alexandros
von Tralles früher auch zum Verfasser der Ἰατρικὰ ἀπορήματα καὶ φυσικὰ προβλήματα
═ ärztliche Fragen und naturwissenschaftliche Probleme (ed. in
Idelers Phys. et med. gr. minor.) gemacht, einer Schrift, welche jetzt gewöhnlich
auf Alexandros von Aphrodisias (vgl. Bd. I, S. 386) zurückgeführt wird. In
dieser Schrift kommen Fragen und Antworten (228) über alle möglichen Gegenstände
der Natur- und Heilkunde vor; von Interesse ist es unter anderem, daß die Kontagiosität
der Krätze, Schwindsucht und epidemischen Augenentzündung angeführt
wird (Probl. lib. II, 42, vgl. hierzu Bd. I, S. 388).



Da Alexandros von Tralles ausschließlich praktische Zwecke verfolgt, so
berührt er nur gelegentlich die Anatomie und Physiologie, wobei er vorzugsweise
die Angaben Galens wiederholt.



Allgemeine Pathologie. Von den eigentlichen Krankheitsursachen, die sich
in der pathologischen Veränderung äußern, werden die Gelegenheitsmomente, wie
z. B. Temperatureinflüsse, Diätfehler, Gemütsbewegungen etc., scharf gesondert. Bei
der Entstehung der Krankheiten kommt der Krankheitsstoff (Lehre von den Dyskrasien),
aber auch die Funktionsstörung der Lebenskräfte in Betracht. Die Beschaffenheit
des Krankheitsstoffes beeinflußt den Charakter des Leidens. Es gibt lokale
und allgemeine, primäre und sympathische Affektionen; die Symptome zerfallen in
wesentliche und akzidentelle; in akuten Krankheiten sind drei Stadien ἀκμὴ,
παρακμὴ, πέψις zu unterscheiden, die Kochung zeigt sich hauptsächlich durch die
dunkle Färbung des Urins. Entzündung ist durch Temperaturerhöhung bedingt,
welche der vermehrte Zufluß von Blut resp. Schleim, gelber oder schwarzer Galle

hervorruft; der Eiter, den man an der Farbe, an dem Geruch (beim Verbrennen),
sowie daran erkennt, daß er sich im Wasser auflöst und nicht zu Boden fällt (im
Gegensatz zum Schleim), entsteht ebenfalls durch Fluxion von Krankheitsstoffen.
Fieber beruht auf abnormer Steigerung der eingepflanzten Wärme, wobei entweder
das Pneuma oder die flüssigen oder die festen Teile betroffen werden. Blutungen
kommen durch Ruptur, Erosionen oder „Anastomosen” der Gefäße zu stande. Manche
Krankheiten führen bei längerer Dauer zur Entartung der Gewebe.



Diagnostik. Inspektion (Farbe der Haut, der Haare, des Auswurfs, der
Exkrete), Palpation (Temperatur der Haut), Pulsuntersuchung (harter,
schwacher, großer, kurzer, schmaler, kleiner, seltener, undeutlicher Puls), Beobachtung
der Atmung und Atmungsgeräusche, Harnuntersuchung (Sedimente
etc.); ferner kommen in Betracht die Geschmacksempfindung des
Kranken (bittere weist auf die Galle, salzige auf den Schleim, essigartige auf die
schwarze Galle als Krankheitsstoff), die Wirkung der therapeutischen Verordnungen,
die individuellen und allgemeinen Verhältnisse (Alter, Geschlecht, Konstitution,
Jahreszeit, Gegend).



Allgemeine Therapie. Die Behandlung ergibt sich aus der Diagnose und hat
in erster Linie die Beseitigung der Krankheitsursache anzustreben. Beobachtung der
natürlichen Heilbestrebungen, Beförderung der kritischen Ausleerungen;
leitendes Prinzip der Therapie das Contraria contrariis.  „Die Aufgabe des
Arztes ist es, das Warme zu kühlen, das Kalte zu erwärmen, das Feuchte zu
trocknen und das Trockene zu befeuchten.” Vermeidung der drastischen Kuren
(z. B. reichliche und plötzliche Blutentziehung, starke Abführmittel, Arteriotomie,
Kauterisation) und der Polypragmasie, Vorsicht beim Gebrauch der Narkotika, Rücksichtnahme
auf die individuellen und ätiologischen Verhältnisse, Bevorzugung der
hygienisch-diätetischen Behandlung, Prophylaxe. „Leider gibt es viele Leute,
welche diejenigen Aerzte, die ihre Lust am Brennen und Schneiden
haben, für tüchtiger halten als jene, die durch eine vernunftgemäße
Diät die Heilung versuchen.” Die Wirkung der Heilmittel beruht auf den
elementaren Eigenschaften, physikalischen Kräften, auf der spezifischen Organwirkung
oder auf geheimen Kräften; sie zerfallen in kühlende, erhitzende, anfeuchtende,
trocknende, verdünnende, verdickende, zusammenziehende, erschlaffende,
ätzende, anziehende, zurückhaltende, ablenkende, metasynkritische, spezifische und
Geheimmittel. Ratio und (noch mehr) Experimentum bedingen die Wahl der Arzneimittel;
die zusammengesetzten bezwecken, gleichzeitig verschiedenen Indikationen
zu entsprechen. Neben den Arzneien spielen diätetische Maßnahmen und Bäder
(Mineralquellen, Thermen, Seebäder) eine sehr bedeutende Rolle. Der Aderlaß wird
herkömmlich an den bekannten Prädilektionsstellen vorgenommen, doch ist die
Stelle gleichgültig, da sich die Blutentziehung auf die ganze Blutmasse verteile.



Spezielle Pathologie und Therapie: Fieberlehre. Im wesentlichen vertritt
Alexandros hinsichtlich der Pathologie der Fieberkrankheiten die gleichen Anschauungen
wie die Vorgänger; bei jeder Fieberform wird die Genese und Symptomatologie
(darunter Puls- und Harnbeschaffenheit) angegeben. Der Unterschied
der kontinuierlichen Fieber von den intermittierenden ist darin begründet, daß die
Krankheitsstoffe sich bei den ersteren innerhalb, bei letzteren aber außerhalb der
Gefäße anhäufen und durch das Aufsteigen zur Haut Frost erregen. Die Quotidiana
wird entweder durch die gelbe Galle oder aber durch den schwarzgalligen Saft
(hefenartige Blutbeschaffenheit) hervorgerufen, der Milztumor schwillt nach starken
Entleerungen rasch ab. In der Therapie der Fieber kommen Bäder, Einreibungen,

diätetische Maßnahmen, außerdem aber je nach dem Falle Abführmittel, Schwitzmittel,
Diuretika, bei Schlaflosigkeit Opiate, bei Schwäche Wein zur Verwendung.



Nervenleiden. Kopfschmerz kann die Folge von Säfteanomalien an Ort und
Stelle sein oder im Verlauf von Magen-, Leber-, Milzkrankheiten, Fiebern vorkommen,
oder durch übermäßigen Weingenuß, mechanische Gewalteinwirkung auf den Schädel
veranlaßt werden. Chronischer Kopfschmerz entwickelt sich aus allgemeiner Plethora,
Säfteanomalien des Kopfes, Erhitzung der Galle, Verdauungsstörungen, Schlaflosigkeit
und Kummer. Als Symptom der Hirnhautentzündung ist der Kopfschmerz
oft der Vorläufer von Krämpfen und Delirien, ja zuweilen eines plötzlichen Todes.
Die Behandlung richtet sich nach der Ursache. Hemikranie entsteht primär im
Kopfe, wenn sich unreine Stoffe festsetzen, verdicken und in Gase umwandeln, oder
sekundär durch Affektionen des Unterleibs. Die Behandlung hängt von den zu Grunde
liegenden Dyskrasien ab, die bekämpft werden müssen, Venäsektion ist nur bei allgemeiner
Plethora indiziert. Ohnmacht wird bei den verschiedensten Zuständen beobachtet,
bei Fiebern, allgemeiner Schwäche, Diarrhöe, starker Schweißsekretion, Inanition,
heftigen Gemütsbewegungen, Magen-, Darm-, Gebärmutterleiden etc. Namentlich
scheinen Ohnmachten leicht vom „Magenmund” hervorgerufen zu werden, wenn derselbe
nämlich durch schleimige und gallige Säfte affiziert ist. Therapie: Frottieren, Baden,
Besprengen mit kaltem Wasser, Reizmittel, Luftzufuhr, Binden der Extremitäten, Wein,
kräftigende Speisen, erwärmende Umschläge, Einreibungen, Diuretika. Apoplexie
besteht in der Aufhebung des Bewegungs- und Empfindungsvermögens. Paralysen
beruhen darauf, daß entweder im Zentralorgan des Nervensystems oder in einzelnen
peripheren Nerven Stockungen und Verstopfungen (durch die Säfte) auftreten. Ist
das Gehirn beteiligt, so sind Hemiplegien oder Lähmungen der Nerven des Gesichtes
zu erwarten. Therapie: Behebung der Säftestauung durch zyklische Stoffwechselkuren,
durch Abführmittel, Venäsektion, Frottierungen, Bäder, Thermen; lokale Reizung der
gelähmten Teile durch Applikation von Blutegeln, Skarifikation, Senfpflaster, Pechpflaster,
aromatische Umschläge, Räucherungen etc. Epilepsie wird durch Verstopfung
des Gehirns mit Schleim und schwarzer Galle hervorgerufen; es gibt drei
Formen der Krankheit, je nachdem sie im Kopfe entsteht oder vom Magen oder
einem anderen Körperteil ausgeht. Die Therapie richtet sich nach der Form der
Epilepsie und nach dem Lebensalter des Kranken. Bei Kindern kommt vorzugsweise
die erste Form vor. Handelt es sich um einen Säugling, so ist für gesunde und
nahrhafte Milch Sorge zu tragen (Alexandros gibt vortreffliche Anleitungen für die
Auswahl der Amme und für die Prüfung und Verbesserung der Milch), außerdem sind
Bäder und Frottierungen anzuwenden. Bei älteren Kindern empfehlen sich Purgiermittel,
Brechmittel. Bildet der Magen den Ausgangspunkt der Epilepsie, so ist für
die Herstellung einer normalen Verdauung durch Abführmittel oder schleimlösende
Mittel nebst entsprechender Diät zu sorgen. Macht sich eine Aura epileptica an
der Peripherie des Körpers deutlich fühlbar — diese charakterisiert die dritte Form
der Epilepsie — so verordnet Alexandros neben einer systematischen Purgierkur, die
in seiner Therapie der Epilepsie die Hauptrolle spielt, örtliche Reize verschiedener
Art an der Ausgangsstelle der Aura. Alle drastischen Maßnahmen, wie z. B. Blutentziehungen,
Inzisionen der Kopfhaut, Kauterisation, Arteriotomie, Trepanationen etc.
werden verworfen, hingegen wird der Diät, den Leibesbewegungen, dem Bädergebrauch
und gewissen Vorbeugungsmitteln (z. B. Vermeidung scharfer Gerüche)
große Bedeutung zuerkannt. Anhangsweise gibt Alexandros eine Uebersicht über
die gebräuchlichsten Wundermittel gegen Epilepsie, „damit der Arzt in der Lage
sei, in jeder Weise seinen Kranken zu helfen”. Dieser Absatz ist aus den Schriften
des Archigenes und anderer Autoren, sowie auch direkt aus der Volksmedizin geschöpft.




Psychosen. „Phrenitis” gilt als eine durch die Galle erzeugte Entzündung
des Gehirns und seiner Häute. Die Behandlung wird mit einer Venäsektion eingeleitet,
darauf folgen beruhigende Applikationen (z. B. Mischung von Essig mit
Rosenöl) auf den Kopf, Schlafmittel („denn der Schlaf ist das einzige und
beste Heilmittel des Wahnsinns”), eventuell lauwarme Bäder, Frottierungen;
Weingenuß kann denen, welche daran gewöhnt sind, gestattet werden; zur Nahrung
empfehlen sich hauptsächlich schleimige Getränke und Suppen; Sorge für gesunde
Wohnungsverhältnisse (Licht, Luft) und Ruhe (Besuche nur in beschränktem Maße
und nur von vertrauten Freunden). „Lethargos”, eine durch Schleimanhäufung
im Gehirn verursachte Geisteskrankheit, die mit Schwäche und Somnolenz einhergeht,
erfordert kühlende und reizende Mittel, ganz besonders angemessen ist aber
der interne und externe Gebrauch von Bibergeil. Bei Karos ist eine ähnliche Behandlungsweise
am Platze; der Sitz dieser Krankheit ist im vorderen Teile des Gehirns
zu suchen. Melancholie ist nach Alexandros ein Krankheitsbegriff, der
nicht bloß die gewöhnlich darunter verstandene Geistesaffektion, sondern auch Tobsucht,
Wahnsinn, Verrücktheit und manche Fälle von Stumpfsinn in sich schließt.
Die Krankheitsursache ist in einer schlechten Beschaffenheit des Blutes (zu große
Menge oder schädliche Beimengungen von galligen, scharfen, schwarzgalligen Stoffen)
zu suchen; die zum Gehirn aufsteigenden Dämpfe trüben das πνεῦμα ψυχικόν und
erregen Wahnvorstellungen. Die (sehr eingehend besprochene) Therapie besteht in
angemessener Diät, Bädern, Abführmitteln (der weißen Nieswurz wird der „armenische
Stein” vorgezogen), Sorge für Ruhe, Schlaf; zuweilen bringt die psychische
Heilmethode Erfolge (Eingehen auf die Wahnideen)[16], desgleichen Ortsveränderung,
Reisen, Theaterbesuch, gesellige Unterhaltungen und leichte Beschäftigung. Manie
ist eine zur Tobsucht gesteigerte Melancholie.



Krankheiten des Respirationssystems. Angina wird mit Gurgelwässern
(schwach adstringierende Pflanzensäfte, später alkalinische Substanzen), Umschlägen,
bei Vollblütigen auch mit Aderlaß (an den Venae sublinguales oder Venae jugulares),
Abführmitteln behandelt. Husten kann als Symptom verschiedenartige
Krankheiten begleiten, und bald von diesem, bald von jenem Organ ausgehen. Die
Therapie hat sich nach der zu Grunde liegenden Dyskrasie zu richten, die besten Erfolge
bringen die (nur mit Vorsicht anzuwendenden) Opiumpräparate, Räucherungen
(mit Weihrauch, Bibergeil, verschiedenen ätherischen Harzen etc.), ölige Einreibungen
auf der Brust. In den zahlreichen Rezepten, die Alexandros anführt, nehmen Storax,
Myrrhe, Anis, Terpentin, Bibergeil, Süßholz, Schwefel die wichtigste Stelle ein. Je
nachdem die Hämoptoë von einer Ruptur oder aber von einer Erosion der Gefäße
herrührt, ist die Therapie des Bluthustens mit einem Aderlaß (an der Ellenbogenvene
und am Fußknöchel) einzuleiten (3 Stunden nachher) oder aber davon abzusehen,
außerdem kommen kühle (adstringierende) Getränke, kalte Brustumschläge, blande
Diät, Ruhe, Milchkur, von Arzneimitteln der Blutstein in Betracht. Ueber die Behandlung

der Pneumonie findet sich bei Alexandros wenig. Zu den diagnostischen
Methoden, die Existenz eines Empyems nachzuweisen, gehört in erster Linie das
Sukkussionsgeräusch. „Wenn der Eiter in der Brust sitzt, so läßt sich dies
sowohl aus manchen anderen Erscheinungen, als auch besonders aus dem Gefühl der
Schwere in dem betreffenden Teile der Brust, sowie daraus schließen, daß man
bei plötzlichen Wendungen des Kranken ein Rauschen hört.”
Therapie: Regelung der Diät, Hebung des Kräftezustandes, ätherische Harze. In
der Behandlung der Phthise ist die zweckmäßige Ernährung (verdauliche, kräftige
Nahrung), der fortgesetzte Milchgenuß (Eselstutenmilch), der Gebrauch der Heilquellen
das wichtigste, außerdem wirken Luftveränderung und Seereisen sehr
günstig. Pleuritis (Entzündung der die Rippen bekleidenden Haut, zum
Unterschiede vom Seitenschmerz) ist mit heftigem Fieber, stechenden Schmerzen,
Atembeschwerden und Husten verbunden. Die Intensität des Fiebers bei diesem
Leiden ist von der Nähe des Herzens herzuleiten. Die Farbe des Sputums läßt den
Krankheitsstoff erkennen, rotes deutet auf das Blut, goldgelbes auf die gelbe Galle,
weißes und klebriges auf den Schleim, schwarzes auf die schwarze Galle. In den
ersten Stadien und bei manchen Formen der Pleuritis fehlt der Auswurf. Bei der
Differentialdiagnose gegenüber manchen Leberleiden mit ähnlichen Symptomen ist
zu beachten, daß letzteren der stechende Charakter der Schmerzen, die Härte des
Pulses, der mit reichlichem Auswurf verbundene heftige Husten mangelt. Die Gesichtsfarbe
des Leberkranken ist bleicher als diejenige, die man bei Pleuritikern beobachtet.
Verschaffen Bähungen den Kranken Erleichterung, so genügen diese allein
zur Zerteilung des Krankheitsstoffes; wo dies nicht der Fall, greife man zu Abführmitteln
oder zum Aderlaß (jedoch nicht ohne dringende Notwendigkeit!). Statt der
Venäsektion empfiehlt es sich oft nur blutige Schröpfköpfe anzuwenden. Außerdem
sind äußerlich warme Bähungen, Auflegen von Schwämmen (die in laues Wasser
getaucht sind), Kataplasmen, erweichende Pflaster und Salben, innerlich schleimige
Dekokte, Honiglimonade angezeigt. Leichtverdauliche Nahrung, Opiate nur bei gefahrdrohender
Schlaflosigkeit.



Krankheiten des Digestionsapparates. Alexandros erörtert eingehend die
Ursachen, welche den „Magenmund” (Stomachos, Kardia) so häufig zum Ausgangspunkt
von Krankheiten machen (vgl. hierzu Galenos) und schildert die Symptomatik
der Magenaffektionen. Appetitlosigkeit beruht auf der zu großen
Menge oder auf der abnormen Mischung der Säfte, die sich im Magen ansammeln,
Heißhunger ist auf die kalte Dyskrasie des Magens, die Erhitzung des Magenmundes
und die Schwäche der hemmenden Kraft des Magens zurückzuführen, übermäßiger
Durst ist eine Folge der Dyskrasien oder verdorbener Magensäfte, Erbrechen wird
durch Ansammlung schädlicher Stoffe verursacht, die sich entweder nur im Magen
oder im ganzen Körper bilden, Singultus[17] entsteht durch die Schärfe, seltener durch
die Trockenheit des Mageninhalts, Auftreibung des Magens tritt dann auf, wenn
Gase (aus unverdauten Speisen) keinen Ausweg finden. Die Therapie, welche
empfohlen wird, ist im Sinne der Krasenlehre eine kausale; so kommen je nach der
Indikation bald erwärmende und trocknende, bald kühlende und adstringierende, bald
reizende oder stärkende Arzneien in Betracht, abgesehen von den ausleerenden
Mitteln. Die angeführten Krankheitserscheinungen zeigen sich bei der

Entzündung des Magens. Alexandros ist der letzte Autor, welcher eine Schilderung
des viel umstrittenen „Morbus cardiacus” (καρδιακὴ διάθεσις) entwirft; nach seiner
Ansicht wäre die bisweilen tödlich verlaufende Affektion eine Folge der Anhäufung
ätzender und giftiger Säfte im Magenmunde. Kolik wird durch kalte, dicke,
schleimige oder durch heiße und gallige Säfte, die sich im Dickdarm ansammeln,
hervorgebracht, kann sich aber auch sekundär aus Affektionen benachbarter Organe
(Entzündungen der Nieren, Leber, Milz, Blase etc.) entwickeln. Auch die differentialdiagnostischen
Charakteristika der Kolik gegenüber anderen, namentlich
Nierenleiden, werden ausführlich entwickelt. Zu den wichtigsten Heilmitteln gehören:
warme Bähungen des Unterleibes, Kataplasmen, ölige Einreibungen, Frottierungen,
warme Sitzbäder, Trinken von schwefelhaltigen Mineralwässern, warme
Klistiere, Einblasungen von Luft in den After („Schlauchkur”) mit nachfolgendem
Klistier, Purgier-, Brechmittel und Carminativa, Opiate nur bei unerträglichen
Schmerzen und sehr geschwächten Kranken[18]. Als eine im Verlaufe einer Kolik
auftretende Erscheinung betrachtet Alexandros den Ileus. Von der „Cholera”,
welche sich in Erbrechen und Diarrhöen äußere und auf vollständiger Umwälzung
des Magens beruhe, unterscheidet er vier Formen, wobei nicht bloß Fälle der Cholera
nostras, sondern schon leichtere Magendarmaffektionen mitgezählt werden; unter
den Schädlichkeiten, die krankheitserregend wirken können, ist auch der Genuß von
Wassermelonen erwähnt. Gegen das Erbrechen wird ein Dekokt von Gartenminze
verordnet, bei Kälte der Extremitäten sollen Reibungen mit erwärmten Händen, Umwickelungen,
heiße Bäder u. dgl. vorgenommen werden, äußerlich kommen in der
Magengegend aromatische, erwärmende Applikationen, auf den Leib trockene Schröpfköpfe
zur Anwendung. Die Ruhr, deren Krankheitsbild mit Naturtreue entworfen
wird, kann primär oder sekundär im Darm entstehen, im letzteren Falle gehen Affektionen
der Leber („Leberruhr”), der Milz, der Mesenterialgefäße etc. voraus. Vom
Sitz der Geschwüre hängt der klinische Verlauf ab. Wenn die oberen Partien des
Dünndarms ergriffen sind, so treten erst einige Stunden nach heftigen Leibschmerzen
dünne, hautartige, bluthaltige Entleerungen auf; tiefer gelegene Geschwüre bewirken
früher mit einer geringen Beimischung von Eiter versehene Stuhlgänge; Geschwüre
im Dickdarm machen Schmerzen in der unteren Bauchgegend, Tenesmus und fleischartige
Entleerungen; solche im Mastdarm nur Tenesmus und blutige Ausscheidungen.
Die sogenannte Leberruhr ist darauf zurückzuführen, daß infolge der
geschwächten Leberfunktion Diarrhöen hervorgerufen werden, welche schließlich zur
Bildung von Darmgeschwüren Anlaß geben. Bei der Behandlung ist auf den Sitz
der Geschwüre und auf den Grad der Diarrhöe Rücksicht zu nehmen, eventuell auf
den Ausgangspunkt des Leidens. Sitzen die Geschwüre im oberen Darmabschnitt,
so werden die Heilmittel durch den Mund, sonst durch den After eingeführt. Starke
Diarrhöen indizieren den Gebrauch von schleimigen und stopfenden Dekokten, adstringierenden
Pflanzensäften, Opiaten, Pillen aus Arsenik, Sandarach, Opium u. dgl.,
Galläpfelpulver. Stuhlzäpfchen, Klistiere aus schleimigen, adstringierenden und
narkotischen Substanzen, erwärmende Umschläge, Salben, Pflaster und Einreibungen
ergänzen den Heilapparat, abgesehen von zweckentsprechender Diät.




Von Eingeweidewürmern zählt Alexandros drei Arten auf, in denen die
Oxyuris vermicularis, der Ascaris lumbricoides und die Taenia zu erkennen sind. Die
Symptomatologie wird treffend geschildert, auch der Wanderung der Askariden in
den Magen gedacht. In einem Falle beobachtete man eine Taenia von 16 Fuß Länge.
Die Entstehung der Würmer erkläre sich aus der Zersetzung der genossenen Speisen
oder aus der Fäulnis der unverdauten Säfte des Magens. Zur Abtreibung der Bandwürmer
und runden Würmer dienen die Blüten und Samen des Granatbaumes,
Farnkrautwurzel, Wurmkraut, die Samen von Heliotropium europaeum, Scammonium,
schwarze Nieswurz, Ysop, Rizinusöl, Myrtenblätter u. a. m. Gegen die runden
Würmer noch speziell Dekokt aus Artemisia maritima, Koriandersamen, Thymian;
gegen die dünnen kleinen Würmer Klistiere (Kamillentee, ätherische Oele), abführende
Mittel (Wermut, Knoblauch, Kümmel, Aloë u. a.). Die Leberleiden zerfallen in
die Entzündung, Verstopfung und Schwäche der Leber. Alexandros bemüht
sich die diagnostischen Merkmale der verschiedenen Leberentzündungen (der
Häute, der konvexen, der konkaven Seite) festzustellen, schildert die Symptomatologie
(darunter Schmerzqualität, Hautverfärbung, Magen-Darmsymptome, Hustenanfälle)
und kennt den Ausgang in Verhärtung oder Eiterung. Die Behandlung wird mit
dem Aderlaß eingeleitet, sodann folgen, abgesehen von äußerlichen Applikationen,
Diuretika, Sudorifera, Emetika und Laxantia. Die Verstopfung der Leber zeigt
ähnliche Symptome, aber milderen Grades und verläuft ohne Fieber. Die Leberschwäche
ist die Folge einer Dyskrasie. Bei der heißen Dyskrasie beobachtet man
großen Durst, rauhe Zunge, Trockenheit der Haut, gallige, grünspanartige Massen
im Erbrochenen, psychische Verstimmung; bei der kalten wenig Durst, schwarzen
Stuhl, keinen galligen Auswurf, sauren Geschmack im Munde; bei der trockenen
Dyskrasie Steigerung des Durstgefühles, Trockenheit des Körpers, spärlichen und
dicken Stuhl; bei der feuchten keinen Durst, feuchte Zunge, Diarrhöen. Die Ursache
der Wassersucht sucht Alexandros in einer Funktionsstörung der Leber,
wodurch die Nahrung nicht in Blut, sondern in Wasser (Askites), Schleim (Anasarka)
oder Gase (Tympania) umgewandelt wird. Beim Askites bewegt sich die in
der Bauchhöhle befindliche Flüssigkeit wie in einem Schlauch umher, wenn der
Kranke die Lage verändert (Fluktuation!). Bei der Tympania hört man,
wenn man auf den Unterleib des Kranken klopft, einen Ton, welcher
dem der Trommel gleicht (Perkussion!). Beim Anasarka bleibt
der Fingerdruck in der Haut längere Zeit bestehen. Die Kranken leiden
gewöhnlich an Verdauungsstörungen, Husten mit unbedeutendem Auswurf, Oligurie,
manchmal an Stuhlverstopfung oder Diarrhöe, stechenden Schmerzen im Unterleib,
Fieber. Ueber die Punktion des Abdomens erwähnt Alexandros nichts, in seiner
Therapie spielen Abführmittel, Diuretika, Sudorifera, Eisenpräparate und Carminativa
neben äußeren Applikationen die Hauptrolle. Uebrigens warnt er vor Polypragmasie
und läßt Blutentziehungen (bei Anasarka) nur mit Vorsicht vornehmen. Seereisen,
mäßige Bewegung; in den späteren Stadien Bäder und Heilquellengebrauch, Luftveränderung,
Zerstreuung.



Krankheiten des Urogenitalsystems. Strangurie kann mit oder ohne
Schmerzen verlaufen. Beschwerliche und schmerzhafte Harnentleerung deutet auf
den Krankheitssitz in der Blase; enthält der Harn dabei Eiter, so sind Geschwüre
der Blase vorhanden; sind die Schmerzen zwar mit Spannung, nicht aber mit dem
Gefühl der Schwere verbunden, so befinden sich in der Blase aufblähende Gase.
Wenn sich in der Gegend der Blase weder Schmerz, noch Geschwulst, noch Spannung
zeigt, so hat das Leiden seinen Sitz in den Ureteren oder in der Niere.
Therapie: urintreibende Arzneien, schweißerregende Dekokte, reichlicher Genuß

lauwarmen Wassers und Wein, warme Vollbäder, Thermen. Bei der Nierenentzündung
besteht vermehrter Zufluß von abnorm zusammengesetztem Blute;
wenn es zur Eiterung kommt, so nehmen Fieber und Schmerzen zu, und ohne
jede äußere Veranlassung stellen sich Frostschauer und Fieberanfälle ein; beim
Liegen auf der gesunden Seite empfindet der Kranke eine größere Schwere als
früher, und jede Bewegung steigert den Schmerz. Der Urin enthält Blut und Eiter
und verbreitet zuweilen einen üblen Geruch. Aus der Untersuchung des Harns versucht
Alexandros den Sitz der Geschwüre festzustellen. Therapie: Aderlaß, Abführmittel,
Diaphoretika, urintreibende Getränke, alkalische und säuretilgende Arzneien,
Trinken von lauwarmem Wasser. Nierensteine entstehen am häufigsten nach
fieberhafter Erhitzung (Entzündung) der Nieren. Zum Unterschied von der Kolik
ist der Schmerz bei Nierensteinen heftiger, mehr umschrieben (hauptsächlich in der
Lendengegend), im Urin zeigen sich grießähnliche, sandige Abgänge (aus deren
Menge sich ein Schluß ziehen läßt, ob die Steine gänzlich oder nur zum Teile entfernt
worden sind). Therapie: warme Bäder (protrahiert), erwärmende Einreibungen,
Bähungen, Kataplasmen, ölige Klistiere, Diuretika, innerlicher Gebrauch von geronnenem
Bocksblut, Opiate. Prophylaxe: Vermeidung von gepfefferten, stark gewürzten,
dicken und breiartigen Speisen, Kuchen, harten Eiern, Milch, Käse, fettem
Fleisch, vielem Stehen u. a. Blasensteine erfordern dieselbe Behandlung, auf
die operative Behandlung geht Alexandros nicht ein[19]. Unter „Blasenkrätze”,
gegen welche insbesondere Milchtrinken und Abführmittel verordnet werden, ist
wohl die Cystitis chronica zu verstehen (Urin zeigt dicke Beschaffenheit und
enthält kleienartige Schüppchen). „Gonorrhoe” ═ unwillkürliche Samenergießungen
ist vorzugsweise durch Regelung der Lebensweise zu bekämpfen; gegen nächtliche
Pollutionen wird empfohlen, Bleiplatten auf die Lenden zu legen, damit infolge
des Druckes rechtzeitig das Erwachen erfolge. Priapismus entsteht, wenn sich
das an Hohlräumen reiche Zeugungsglied des Mannes mit aufblähenden Gasen anfüllt.
Therapie: Vermeidung von erhitzenden Speisen, kühlende Salben, Turnübungen,
körperliche Anstrengungen.



Dem Podagra ist das letzte Buch der Pathologie des Alexandros ausschließlich
gewidmet. Es werden vier Formen unterschieden, je nach dem zu Grunde liegenden
Krankheitsstoff; verdankt das Podagra z. B. der Galle seine Entstehung, so erscheint
das Gelenk zwar gerötet, aber nicht geschwollen; bildet der Schleim die Ursache,
so fehlt die Hitze und Röte, dagegen ist die Spannung und der Schmerz sehr bedeutend
u. s. w. Wenn die Menge des Blutes die Schuld trägt, so sind Aderlässe
angezeigt, welche auch schon aus prophylaktischen Gründen vorgenommen werden
können. Zu den sonstigen Mitteln zählen starke Purgantien, schweißerregende Dekokte,
urintreibende Arzneien, Narkotika, äußerlich, je nach Bedürfnis, kühlende
Salben und Umschläge, ölige und vinöse Einreibungen, erwärmende Pflaster, Hautreize
und Vesikantien (Senfpflaster, Kanthariden), Bähungen mit Salz, warme
Bäder u. dgl. Von großem Wert ist die Regelung der Lebensweise (nicht zu kräftige
Nahrung, Vermeiden sexueller Exzesse und Abstinenz vom Weingenuß),
namentlich in Form der „zyklischen Kuren”, die mit dem Gebrauch von milden
Abführmitteln an bestimmten Tagen verbunden waren[20].




Dermatosen. Alopecie, Pityriasis, Achor und Favus werden beschrieben und im
Sinne der Krasenlehre aufgefaßt. In der örtlichen Behandlung des Haarausfalles
behaupten das Abrasieren der Haare an der erkrankten Stelle, Abwaschen der Kopfhaut,
schwefelhaltige Präparate den Platz, unter den Bestandteilen von Haarfärbemitteln
werden Galläpfel, Akazienextrakt, Rinde unreifer Nüsse und Eicheln, Rotwein,
Myrrhen, Eisenhammerschlag, Kupfervitriol, Alaun, Bleifeile u. a. genannt.
Gegen Pityriasis dienen fette Tonerde, Einreibungen mit Wein, Oel, gepulvertem
Weihrauch, Waschungen mit Salzwasser.



Augenkrankheiten. Der in dem Hauptwerk des Alexandros enthaltene Abschnitt
über Augenleiden stellt eine Rezeptsammlung dar, mit spärlichem verbindendem
Text; eine genauere Erörterung ist nur dem Karbunkel der Lider gewidmet.
Die Therapie findet ihren Stützpunkt in der Krasenlehre. Mittel zur Stärkung des
Sehvermögens enthalten Kupfer, Galmei, Pfeffer u. a. Die ebenfalls dem Alexandros
zugeschriebene Augenheilkunde (herausgegeben und übersetzt in Puschmanns „Nachträge
zu Alexander Trallianus”, Berlin 1886) ist bemerkenswert wegen der Unterscheidung
der entzündlichen von der einfachen Chemosis und wegen der Beschreibung
zweier Lidgeschwülste, des „Emphysems” und des Oedems. Am Schlusse
des 1. Buches dieser Abhandlung finden sich interessante Bemerkungen über die
Prädisposition zu Augenaffektionen. Es heißt unter anderem: „Trübungen des Sehvermögens
und Glaukosis treffen ältere Personen und Blauäugige mehr, als Leute
mit schwarzen Augen. ... Die Mydriasis befällt mit Vorliebe diejenigen, welche
ziemlich große und schwarze Augen haben.... Wenn man kleine Dinge sehen will
und sich Mühe gibt, starr darauf zu blicken, so entwickeln sich Entzündungen der
Augen; ebenso werden Personen, welche sich beständig im Meere baden, in räucheriger
Luft oder hauptsächlich in der Sonnenglut arbeiten und eine salzreiche Kost
genießen, häufig von Augenleiden ergriffen.... Ferner erkranken solche, welche gern
Bäder nehmen, reichlichem Geschlechtsgenuß frönen und in sehr heißen Orten, besonders
in der Gegend des ägyptischen Theben, wohnen. Das angestrengte Lesen
verursacht eine Disposition zu Augenleiden. Auch die Eisenarbeiter und Zimmerleute
leiden sehr leicht an den Augen Schaden, die Läufer dagegen nicht....”



Ohrenleiden. Ohrenschmerz, Ohrentzündung, Blutungen, Fremdkörper des
Ohres, Ohrensausen, Schwerhörigkeit und Taubheit sind die bekannten Krankheitstypen.
Die Therapie gründet sich im Wesen auf die Lehre von den Dyskrasien
und zeichnet sich durch Sorgfalt und Vorsicht aus. Gegen Otalgie aus entzündlicher
Ursache kommen Einspritzungen (mit Rosenöl, Opium, Bibergeil etc.), warme Bähungen,
Räucherungen (Dämpfe, Wermutabsud), Kataplasmen, Narkotika und Aderlaß zur
Anwendung. Bei Ohrkatarrh warnt Alexandros davor, sofort örtliche Mittel zu gebrauchen
und empfiehlt statt dessen Bäder und Schröpfköpfe auf das Hinterhaupt.
Blutungen werden, wenn sie anhalten, durch Einführung styptischer Medikamente
(z. B. Galläpfelpulver) gestillt. Zur Entfernung von Fremdkörpern waren folgende
Methoden gebräuchlich: die Ausspritzung, das Saugen mittels eines Rohres, das
Herausziehen mit einem Ohrlöffel, der mit Wolle umwickelt und mit einem leimartigen
Stoff bestrichen ist (bei der letztgenannten Methode wird Niesen erregt und

dabei Mund und Nase geschlossen, damit die Luft den fremden Körper nach außen
treibe). Ohrensausen soll durch blähende, dicke Luft und zähe, dicke Säfte im
Innern des Ohres entstehen. Da die Schwerhörigkeit und Taubheit auf gallige
oder zähe Säfte zurückgeführt wurde, so werden dagegen abführende, schleimentziehende
und Niesemittel, Bädergebrauch etc. neben lokalen Einspritzungen empfohlen.
Manche Aerzte, so erzählt Alexandros, haben auch die Arteriotomie vorgenommen,
dem Kranken mit Hörnern ins Ohr geblasen und durch starke Geräusche
das verlorene Gehör wiederherzustellen versucht. — Die
Parotitis entstehen durch den Ueberfluß an unverdauten, dünnen und hitzigen oder
dicken und kalten Säften. Therapie: Aderlaß, Kataplasmen von Leinsamen, erweichende
Salben und Pflaster, kühle Umschläge etc.





Schriftsteller des 7. Jahrhunderts.




Theophilos (Protospatharios). Früher hat man sämtliche unter dem Namen
Theophilos gehende Schriften dem zur Zeit des Heraklios (610-641) lebenden, mit dem
Titel Protospatharios (═ Oberst der kaiserlichen Leibwache) ausgezeichneten, Archiater
Theophilos zugeschrieben. Da aber in den Handschriften bald ein Theophilos
kurzwegs, bald ein Theophilos monachos, bald ein Theophilos Protospatharios
als Autor genannt wird, so besitzt die Annahme ganz verschiedener Verfasser größere
Wahrscheinlichkeit. Schriften: περὶ τῆς τοῦ ἀνθρώπου παρασκευῆς ═ über
die Einrichtung des menschlichen Körpers, περὶ οὔρων ═ über den
Harn, περὶ διαχωρημάτων ═ über die Kotausscheidung, περὶ σφυγμῶν
═ über den Puls. Außerdem gehen unter dem Namen Theophilos noch Scholien
zu den Aphorismen des Hippokrates und eine noch ungedruckte Abhandlung περὶ
φλεβοτομίας. Von mancher Seite wurde ihm jene Abhandlung über die Fieber zugeschrieben,
welche wir unter Paladios (vgl. S. 75) angeführt haben.



Die Abhandlung περὶ τῆς τοῦ ἀνθρώπου παρασκευῆς βιβλία έ (Ausgabe
von W. A. Greenhill, Theophili Protospatharii de corporis humani fabrica,
Oxford 1842) ist im wesentlichen ein jeder Originalität entbehrender Auszug aus
Galens de usu partium und mehr eine physiologische als eine anatomische Schrift.
Eine fromm begeisterte Teleologie bildet ihr Grundprinzip. Ausführlich ist nur
die Lehre von den Eingeweiden und Sinnesorganen, minder genau die Knochenlehre
dargestellt, bezüglich des Muskel-, Nerven- und Gefäßsystems verweist der Verfasser
auf die einschlägigen Schriften Galens. Eine unbefangene Ueberprüfung des Inhalts
(durch v. Töply) hat ergeben, daß man dem Theophilos nur auf Grund unrichtiger
Deutungen ganz mit Unrecht die erste Beschreibung des Olfactorius zugeschrieben
hat. Immerhin bleibt es anerkennenswert, daß er manches, was sich zerstreut oder
in unklarer Darstellung in Werken der Vorgänger fand, in deutlicherem Zusammenhang
und in größerer Klarheit wiedergab, dies gilt z. B. für die Lehre von der
Blutbewegung und Ernährung; interessant ist die im 2. Kapitel des IV. Buches mitgeteilte
Bemerkung, es hänge die Gestaltung der Schädelknochen und
der Wirbelsäule von der Entwicklung des Gehirns und Rückenmarks
ab.



Die jahrhundertelang als maßgebend geltende Schrift περὶ οὔρων (ed. in Idelers
Phys. et medici gr. minor I) stützt sich auf die galenische Grundanschauung, daß
der Harn aus der unteren Hohlvene abgesondert werde, fügt jedoch noch die
Hypothese hinzu, daß die wässerigen Harnbestandteile schon in der Pfortader vorhanden
seien und von dort durch äußerst feine, haarförmige Kanäle in die Hohlvene
gelangen. Aus der Beschaffenheit des Urins kann man den Zustand des gesamten

Blutes, aber auch die Leiden einzelner Körperteile erkennen. Farbe[21], Konsistenz,
Trübungen, Bodensatz etc. des Harns werden ausführlich besprochen und zu diagnostisch-prognostischen
Schlüssen verwertet. Die Uroskopie des Theophilos basiert
zum großen Teile auf den Angaben Galens (de crisibus liber I) und anderer älterer
Aerzte. In der Vorrede wird auch der Spezialarbeit eines Magnos über den Harn
gedacht. Es ist dies wahrscheinlich nicht Magnos von Antiochia (vgl. S. 46), sondern
Magnos von Emesa (6. Jahrhundert?); es sprechen manche Gründe dafür, daß die
meisten Abschnitte der pseudogalenischen Schrift über den Harn von diesem herrühren.



Die Schrift περὶ διαχωρημάτων (über die Kotausscheidung, ed. in Idelers
Phys. et medici gr. minor, I) lehnt sich an Hippokrates und Galenos an und stammt
jedenfalls von dem Autor der Schrift über den Harn; sie ist deshalb von Interesse,
weil sie zeigt, wie sehr die griechischen Aerzte bestrebt waren, alle Hilfsmittel für
die Diagnostik auszunützen. Aus dem Inhalt wäre unter anderem folgendes zu erwähnen:
Durchfälle entstehen durch Erschlaffung oder durch Reiz; Hämorrhoidalfluß
ist oft heilsam, weshalb er Ασκληπιασμός genannt werde; bisweilen gehe Fett
im Stuhl ab. Im Anschluß an die Vorgänger glaubt der Verfasser an die schädliche
Einwirkung des Darminhaltes auf das Gehirn.



Die Schrift περὶ σφυγμῶν (ed. in Ermerins, Anecdota medica graeca, Leyden
1840) ist nur ein mangelhafter Auszug aus der galenischen Pulslehre. Mit der Pulslehre
des Theophilos ist trotz großer Aehnlichkeit eine andere, nur in lateinischer
Uebersetzung vorhandene Schrift „Liber Philareti de pulsibus” nicht zu verwechseln.



Stephanos von Athen, Schüler des Theophilos, verfaßte Scholien zum Prognostikon
des Hippokrates, eine Exegese zu Galens methodus medendi ad Glauconem (ed. Dietz,
Scholia in Hipp. et. Galen, Königsberg 1834) und schrieb über den Puls; die Identität
mit dem Astrologen und Alchemisten Stephanos von Alexandria ist wohl zu bezweifeln.





Paulos von Aigina (daher Aiginetes) praktizierte in der ersten Hälfte
des 7. Jahrhunderts in Alexandria und zeichnete sich ganz besonders als
Chirurg und Geburtshelfer aus. Von seinen Werken kennen wir nur
das aus sieben Büchern bestehende, ὑπόμνημα betitelte, Kompendium der
Medizin, welches noch einmal das medizinische Wissen der Antike klar
und prägnant zusammenfaßt. Nach arabischen Angaben soll er auch
über Frauenkrankheiten und Toxikologie geschrieben haben. Für die
große Wertschätzung, der sich Paulos erfreute, spricht es, daß sein Werk
schon zwei Jahrhunderte nach seinem Tode ins Arabische und verhältnismäßig
früh ins Lateinische übertragen wurde.




Die vorhandenen Ausgaben des ganzen Werkes (Venedig 1528 und Basel 1538)
genügen den modernen Ansprüchen keineswegs, von den lateinischen Uebersetzungen
— auch einzelne Bücher wurden übertragen — ist jene des Guintherus Andernacus
(Paris 1532 u. ö.) und des J. Cornarius (Basel 1556) erwähnenswert. Wegen ihres
ausführlichen Kommentares empfiehlt sich (die ohne Benutzung von Handschriften
verfaßte) englische Uebersetzung von Fr. Adams, The seven books of Paulus
Aegineta, (London 1845-1847). Das VI. Buch wurde (auf Grund von 19 Handschriften)
herausgegeben und ins Französische übersetzt von René Briau unter

dem Titel Chirurgie de Paul d'Egine, Paris 1855. Nach den Angaben arabischer
Autoren schrieb Paulos noch eine Abhandlung über Frauenkrankheiten, welche
aber verloren gegangen ist.



Inhalt der sieben Bücher. Buch I: Diätetik der Schwangeren und Kinder,
Kinderkrankheiten, Massage, Gymnastik, Sexualhygiene, über das Erbrechen, Laxieren,
Baden, Verhalten auf Reisen und Seefahrten, Ernährung und Ernährungstherapie,
Schlaf. Buch II: allgemeine Pathologie, Fieberlehre, Semiotik. Buch III: Haarleiden,
Kosmetik, Krankheiten des Gehirns und der Nerven, der Augen, der Ohren, der
Nase, des Gesichts, des Mundes, der Zähne. Buch IV: Lepra, Hautleiden, Verbrennungen,
Entzündungen, Schwellungen, Geschwülste, Wunden, Geschwüre, Fisteln,
Blutungen, Ankylose, Erschlaffung der Gelenke, Würmer. Buch V: Toxikologie.
Buch VI: Chirurgie. Buch VII: Arzneimittellehre.



Wie Oreibasios widmet auch Paulos der Kinderheilkunde einige Aufmerksamkeit,
wobei die einschlägigen Schriften des Mnesitheos, Rhuphos, Soranos, Athenaios
u. a. den Ausgangspunkt bildeten. Eine Reihe von Mitteln soll zur Beförderung
der Dentition dienen (z. B. häufiges Reiben des Zahnfleisches und Bestreichen
mit verschiedenen Fettarten), nach dem Durchbruch der Zähne soll das Kind an geschälter
Iriswurzel kauen, Eklampsie wird mit Bädern behandelt, Verstopfung mit
Suppositorien, Honig etc., Durchfälle mit erwärmenden Umschlägen, Einreibungen
(von Minze), Hirsebrei etc. Die Aphthen zerfallen in weißliche, rötliche und
schwarze, von denen die letzteren die gefährlichsten sind. Was die Lungenleiden
anlangt, so berichtet Paulos, mehrmals das Aushusten von Lungensteinen
beobachtet zu haben; er kennt die Eiterversetzung nach der Blase im Verlauf
der Phthise ═ tuberkulöse Blasengeschwüre, die vikariierende Hämoptöe bei
Amenorrhöe und erwähnt differentialdiagnostische Kennzeichen des Rheumatismus
der Brustmuskeln gegenüber der Pleuritis, die er mit Aderlaß, Purganzen oder
scharfen Klistieren behandelt. Von der „Angina” unterscheidet er vier Formen der
Entzündung, nämlich συνάγχη und παρασυνάγχη ═ Entzündung innerhalb und
außerhalb des Pharynx, παρασυνάγχη und παρακυνάγχ ═ Entzündung innerhalb und
außerhalb des Larynx. Weit mehr als alle übrigen griechischen Aerzte richtete
Paulos seine Aufmerksamkeit auf die Herzaffektionen wenn er auch auf
diesem Gebiete wegen mangelnder pathologisch-anatomischer Kenntnisse nicht weit
vordringen konnte; er spricht von erysipelatösen Entzündungen des Herzens, die so
tödlich seien wie Herzwunden, von sympathischen Herzaffektionen bei Gehirn- und
Magenleiden und führte manche Fälle von Herzklopfen auf Plethora zurück. Von
Erkrankungen des Magen-Darmtrakts werden erwähnt: Magengeschwüre, eine
gastrische und eine dysenterische Form der Lienterie, Eingeweidewürmer, Ileus, der
durch Indigestion, Obstruktion oder durch das Hinuntertreten der Därme in
das Skrotum (Brucheinklemmung) entstehe. Im letzteren Falle wird Reposition
und Anlegung einer Bandage empfohlen, von einer Operation des eingeklemmten
Bruches ist keine Rede. Für die historische Pathologie von Wert ist die Schilderung
einer Kolikepidemie des 7. Jahrhunderts, die sich seuchenartig über große Teile des
römischen Reiches verbreitete und entweder mit Lähmungen (ohne Empfindungsstörung)
oder mit epileptiformen Krämpfen endigte. Ueber die Gicht entwickelt
Paulos eine sehr beachtenswerte Theorie. Nach seiner Ansicht entsteht nämlich
infolge einer ungenügenden Assimilationsfähigkeit (θρεπτικὴ δύναμις) der Körperteile
aus dem Ueberfluß von Nahrung, bei träger Lebensweise und häufigen Verdauungsstörungen
ein Krankheitsstoff, den in erster Linie die geschwächten Gelenke, aber
auch Leber, Milz, Hals, Ohren, Zähne anziehen. Die Theorie zieht also als Faktoren
einerseits die Entstehung eines Krankheitsstoffes infolge von Stoffwechselstörungen,

anderseits die Ablagerung desselben in „geschwächten” Teilen in Betracht. Von
der Ischias, die anschaulich geschildert wird, kennt er die beiden Formen der
I. postica und antica; zur Beseitigung des Leidens sollten Aderlässe dienen. Bei
Apoplexie bildete die Venäsektion das Hauptmittel, bei Epilepsie soll die Ausgangsstelle
der Aura mit Kanthariden geätzt werden, Tetanus wurde mit Opium
behandelt. Von der „Phrenitis”, die als Entzündung des Gehirns und der Gehirnhäute
galt, trennte Paulos schärfer die Fieberdelirien, den Sitz der Anosmie
suchte er in den vorderen Gehirnhöhlen. Unter den Psychosen, zu denen auch
übermäßige Liebe gehöre, wird eine Form geschildert, bei der die Kranken mit
höheren Mächten in Verbindung zu stehen glaubten und die Zukunft vorhersagten,
ferner der Blödsinn. Hautleiden und Genitalaffektionen finden eine ausführliche,
aber unklare Darstellung, immerhin behauptet Paulos die Kontagiosität der Lepra
und gedenkt der Filaria medinensis, welche namentlich in Oberägypten und
Indien vorkomme. Ein ganzes Buch (V.) handelt über die Behandlung der Intoxikationen
durch Tierbisse oder Tierstiche, ferner durch den Genuß giftiger vegetabilischer
oder mineralischer Substanzen. Bei der Behandlung vergifteter Wunden
kamen innerliche und äußerliche Mittel (Aussaugen, Skarifizieren, Kauterisation)
zur Anwendung. Die Hydrophobie entstehe durch den Biß eines an Lyssa leidenden
Hundes und breche gewöhnlich um den 40. Tag, bisweilen aber später aus ...
Paulos berichtet, er kenne keinen, der gerettet worden sei, wenn die Wutkrankheit
schon ausgebrochen war, dagegen seien viele Gebissene vor Ausbruch der Krankheit
gerettet worden. Die Behandlung derselben bestand in der Kauterisation der Wunde
und scharfen Umschlägen, neben gewissen inneren Mitteln. — Die Heilmittellehre
des Paulos ist aus Dioskurides, Galenos und Oreibasios entlehnt, doch sind noch
manche früher nicht erwähnte Arzneipflanzen hinzugefügt.



Das VI. Buch gibt ein anschauliches Bild von der antiken Chirurgie (vgl.
E. Gurlt, Geschichte der Chirurgie, Bd. I). Wie wohl aufgebaut auf die Schriften
des Hippokrates und Galenos, des Leonides, Soranos und Antyllos, verrät die Darstellung
doch überall das selbständige Urteil und die geschickte Hand des tüchtigen
Fachmannes. Wir können hier nur auf einige der wichtigsten Abschnitte hindeuten.



Ueber die Venäsektion (vorwiegend an den drei Venen der Ellenbogenbeuge,
aber auch an anderen Venen), das Schröpfen (am besten weitbauchige bronzene
Schröpfköpfe), die Skarifikation (mit dem Bistouri), die Kauterisation (des
Kopfes, z. B. bei Augenentzündungen, der Achselhöhle bei habitueller Schultergelenksluxation,
der Bauchdecken bei Erkrankungen der Leber, der Milz, des Magens etc.)
werden genaue Vorschriften erteilt; als Blutstillungsmittel ist, abgesehen vom Glüheisen,
zwar die Ligatur, keineswegs aber die Torsion erwähnt. Unter den Abschnitten
über die Wundbehandlung besitzt das (88.) Kapitel über die Entfernung
von Pfeilspitzen den interessantesten Inhalt, da es einen tiefen Einblick in die
damalige Kriegschirurgie gewährt und durch die Fülle detaillierter Vorschriften überrascht
(vgl. die deutsche Uebersetzung dieses Kapitels von Fröhlich, Wien. med. Wochenschrift
1880). Wertvoll sind die Angaben über die diagnostischen Kennzeichen der Verletzung
lebenswichtiger Organe: „Wenn die Hirnhäute verwundet sind, ist ein heftiger
Kopfschmerz vorhanden, mit Glänzen und Rötung der Augen, mit Verwirrung der Sprache
und des Bewußtseins. Wenn das Gehirn mitverletzt ist, findet sich Kollaps, Aphonie,
Verzerrung der Gesichtszüge, galliges Erbrechen, Blutausfluß aus der Nase und dem
Gehörgange, Entleerung einer weißen, breiartigen Flüssigkeit durch die Wunde,
wenn die Jauche daselbst einen Ausweg findet. Wenn ein Eindringen in die Brusthöhle
stattgefunden hat, tritt Luft bei vorhandener Weite der Wunde aus. Bei
Verwundung des Herzens findet sich der Pfeil nahe der linken Brustwarze, nicht

wie in einem Hohlraum liegend, sondern wie in einem festen Körper steckend und
bisweilen auch eine pulsierende Bewegung zeigend; dabei ist ein Ausfluß dunklen
Blutes, wenn dasselbe einen Ausweg findet, vorhanden, mit Kälte, Schweiß und Ohnmacht,
und ohne Verzug erfolgt der Tod. Ist die Lunge verwundet und die Oeffnung
der Wunde weit, so wird schaumiges Blut entleert, ist sie es aber nicht, so
wird das Blut vielmehr erbrochen; dabei sind die Gefäße am Halse ausgedehnt, die
Züge in ihrer Farbe verändert, die Kranken atmen mühsam ein und trachten nach
Kühlung. Bei Verwundung des Zwerchfells erscheint der Pfeil in der Gegend der
falschen Rippen eingedrungen, die Inspiration ist mühsam und geschieht mit
Schmerzen und Seufzen in allen zwischen den Schultern gelegenen Teilen. Hat
am Bauche eine Verwundung stattgefunden, so erkennt man dies aus dem Entleerten,
wenn die Wunde weit ist, oder wenn der Pfeil ausgezogen worden, oder der Schaft
abgebrochen ist; denn aus dem Magen fließt Chylus, aus den Därmen Kot ab.
Bisweilen fällt auch Netz oder Darm vor; bei Verwundung der Blase entleert
sich Urin.” — Die Lehre von den Frakturen und Luxationen ist mit außerordentlicher
Gründlichkeit, im Anschluß an Hippokrates, Soranos und Galenos dargestellt,
doch weicht Paulos von seinen großen Vorgängern in manchen wesentlichen
Punkten ab. Soranos hatte acht Varietäten der Schädelverletzungen unterschieden,
darunter auch die Fraktur durch Contrecoup, die letztere wurde aber von Paulos
geleugnet. Auch gibt er für die Ausführung der Trepanation einige vom Herkommen
abweichende Vorschriften. Eingehend schildert er die Frakturen der Nase, des
Unterkiefers, des Schlüsselbeins, der Skapula, des Sternums, der Rippen, der Extremitätenknochen
u. s. w. und überall werden detaillierte Angaben über die Lagerung,
Verbände, Schienen etc. gemacht. Dabei zeigt sich, daß der Standpunkt der
Hippokratiker von den Neueren in mancher Hinsicht verlassen oder modifiziert worden
war. So z. B. wurden Schienen gleich beim ersten Verbande angelegt, nicht,
„wie es die Alten taten,” erst nach einer Woche. In der Besprechung der komplizierten
Frakturen wird erwähnt, daß Hippokrates die Reposition hervorstehender
Fragmente für gefährlich hielt, „doch,” setzt Paulos hinzu, „die Zeit hat inzwischen
dargetan, daß das Verfahren bisweilen von Erfolg ist.” Nach seiner Ansicht sind
Schienen auch bei mit Wunden komplizierten Brüchen nicht zu entbehren, während
„andere” z. B. bei der komplizierten Unterschenkelfraktur eine hölzerne oder tönerne
Hohlschiene gebrauchten. Die Luxation definiert er als das Herausfallen eines
Gliedes aus seiner Gelenkhöhle nach einer ungewohnten Stelle, wodurch die willkürliche
Bewegung gehindert wird. Im Gegensatz zu Hippokrates, dem er in der
Lehre von den Verrenkungen vorzugsweise folgt, rät er auch dann, wenn die
Luxation mit Wunden kompliziert ist, zur baldigen Vornahme der Reposition, allerdings
mit Auswahl der Fälle.



Operationen am Kopfe und Halse. Vortreffliche Beschreibung der Trepanation
(mittels des Perforativtrepans), Indikation geben namentlich Schädelverletzungen;
bei Hydrencephalocele verwirft Paulos ihre Anwendung. Die plastischen
Operationen zur Deckung der Defekte sind nach Galenos und Antyllos
dargestellt, ebenso die zur Behebung des „Ankyloglosson” vorzunehmende Durchtrennung
des Zungenbändchens. Die Tonsillotomie soll erst nach dem Aufhören
der Mandelentzündung ausgeführt werden (als Instrument diente das mit einer
schneidenden Krümmung versehene Ankylotom). Fremdkörper (z. B. Fischgräten)
entfernte man mit einer Art Schlundzange oder durch einen, an einem Faden befestigten
Schwamm, den der Patient verschlucken mußte. Bei der Exstirpation
von Drüsenanschwellungen am Halse, die recht sorgfältig geschildert ist,
wird besonders vor Verletzung der Karotiden und der Nervi recurrentes gewarnt.

Paulos überliefert uns die Vorschrift des Antyllos über die Ausführung des Luftröhrenschnittes
(vgl. Bd. I, S. 404), die Stelle lautet: „Wenn wir dazu schreiten,
werden wir unterhalb des Kehlkopfes, etwa am zweiten oder dritten Ringe, einen
Teil der Luftröhre durchschneiden, denn sie ganz zu durchschneiden, würde gefährlich
sein. Diese Stelle ist nämlich zweckmäßig, weil sie ohne Weichteile ist und
weil die Gefäße entfernt von der Durchschneidungsstelle gelegen sind. Indem wir
also den Kopf des Patienten nach hinten beugen, damit die Luftröhre deutlicher
sichtbar werde, machen wir einen queren Einschnitt zwischen zwei Ringen derart,
daß nicht der Knorpel getrennt wird, sondern die die Knorpel verbindende Membran.
Wenn jemand bei der Operation etwas zaghaft ist, mag er die Haut trennen,
nachdem er sie mit einem Haken angespannt hat, und mag darauf, wenn er auf die
Luftröhre gekommen ist, indem er die Gefäße zur Seite schiebt, den Schnitt
machen” (Paulos VI, 33). Unser Autor fügt zu dieser Beschreibung noch folgendes
hinzu: „So verfuhr Antyllos, indem er die Luftröhre für eröffnet hielt, wenn die
Luft aus derselben mit einiger Gewalt ausströmte und die Stimme verloren war.
Sobald die Erstickungsgefahr vorüber ist, wendet man, nach Anfrischung der Wundränder,
die Naht an, indem man jedoch bloß die Haut ohne den Knorpel näht und
vereinigende Mittel anwendet.” (l. c.)



Operationen am Thorax. Exstirpation der hypertrophierten männlichen
Brustdrüse, Kauterisation des Carcinoma mammae oder Exstirpation desselben
(mit nachfolgender Kauterisation). In der chirurgischen Therapie des Empyems
scheut Paulos vor der Rippenresektion, ja sogar schon vor der einfachen Eröffnung
zurück, statt dessen empfiehlt er die Kauterisation mit der in Oel getauchten und
im Feuer erhitzten Wurzel der Osterluzei an bestimmt angegebenen Stellen des
Thorax.



Operationen am Unterleibe. Applikation des Glüheisens bei Leberabszeß,
bei Milzleiden, bei chronischen Magenkatarrhen auf der Haut über den betreffenden
Organen. Die Parazentese bei Ascites geschieht in der Weise, daß
man mit der Spitze eines sehr spitzigen Messers einen Einschnitt in die Bauchwand
macht, etwas oberhalb desselben das Instrument durch das Peritoneum einstößt, sodann
wird durch die beiden Wunden hindurch eine bronzene Röhre, welche ähnlich
den Schreibrohren zugeschnitten ist, eingeführt; das Wasser wird durch die Röhre
aber nicht vollständig abgelassen. Hämorrhoiden können durch Kauterisation des
ligierten Knotens oder (nach der Methode des Leonides) dadurch beseitigt werden,
daß man sie zuerst mit einem quetschenden Instrument anhaltend komprimiert und
dann abschneidet; in der Beschreibung des Operationsverfahrens bei Mastdarmfisteln
(geknöpftes Fistelmesser des Leonides) erwähnt Paulos das Spekulum (ὁ ἑδροδιαστολεὺς,
τὸ μικρὸν διόπτριον). Im Anschluß an die Vorgänger entwickelt Paulos die
Lehre von den Hernien, als deren Ursache allen alten Aerzten Zerreißung oder
Verlängerung des Bauchfells galten; es ist stets nur von Nabel-, Skrotal- und Inguinalbrüchen
die Rede. Zur Behebung dienen dreieckige Pelotten und lokale Applikation
von adstringierenden Substanzen oder die Radikaloperation (bei
Skrotalhernien entfernt er jederzeit auch die Hoden!); Verschluß der Bauchfellwunde
durch eine X-förmige Naht; nach der Operation mußten die Kranken sieben Tage
lang, täglich fünf warme Bäder zur Verhütung der Entzündung gebrauchen. Operation
der Hydrokele (Exzision der Tunica vaginalis mit nachfolgender Naht nach
Antyllos), der Varicokele, des Scrotum pendulum etc., des Hermaphroditismus, der
Hypospadie, der Phimose u. a. Kastration (mittels Zerquetschung oder Exstirpation).
Von größtem Interesse sind die eingehenden Beschreibungen, welche sich
bei Paulos über den Katheterismus und den Steinschnitt finden (Kap. 59

und 60). „Indem wir einen dem Alter und Geschlecht angepaßten Katheter auswählen,
treffen wir die zu dessen Gebrauche erforderlichen Vorbereitungen. Dieselben
bestehen im folgenden: Wir binden um ein Stückchen Wolle in der Mitte
einen leinenen Faden und führen mittels einer Binse den Faden durch die Höhlung
des Katheters bis zu dem an seinem Ende angebrachten Fenster, schneiden darauf
das Ueberschüssige von der Wolle ab und tauchen den Katheter in Oel. Nachdem
wir den Patienten auf einen kleinen Stuhl sich haben setzen lassen, ergreifen wir
den Katheter, führen ihn zuerst gerade bis zur Wurzel des Penis und ziehen darauf
den letzteren aufwärts nach dem Nabel hin, denn an dieser Stelle ist der Blasenkanal
gekrümmt, und schieben sodann den Katheter in dieser Weise vor. Wenn er
am Perineum in die Nähe des Afters kommt, müssen wir wieder das Glied, mit
dem darin liegenden Instrument, abwärts in seine natürliche Stellung bringen, denn
vom Perineum an erstreckt sich der Blasenkanal aufwärts; wir schieben darauf den
Katheter vor, bis er in die Höhle der Blase gelangt. Wir ziehen sodann den im
Katheter liegenden Faden an, damit der von der Wolle angezogene Urin nachfolge,
wie dies bei den Hebern der Fall ist. Dies ist die Art der Einführung des Katheters.
Da wir jedoch häufig, wenn die Blase geschwürig ist, dieselbe ausspülen müssen,
machen wir, wenn Ohrenspritzen im stande sind, die Injektion zu bewirken, von
denselben auf die angegebene Weise Gebrauch. Wenn dies aber nicht möglich ist,
so befestigen wir an dem Katheter eine Rindsblase und machen durch jenen die
Einspritzung.” Die Lithiasis ist bei Paulos unter den Krankheiten der Harnwerkzeuge
(Lib. III, Kap. 45) beschrieben. Kleine Steine wurden durch Urethrotomie
entfernt. Die Ausführung des Steinschnittes geschah folgendermaßen: „Wenn wir
zur Operation schreiten, wenden wir zuerst das Schütteln an, sei es durch Mitwirkung
von Gehilfen, sei es, daß der Patient selbst von einer Höhe herabspringt, damit der
Stein in den Blasenhals hinabfalle. Wir bringen darauf den Patienten in eine Stellung,
wie ein aufrecht Sitzender, in dem er seine Hände unter seine eigenen Oberschenkel
legt, damit die Blase auf einen kleinen Raum zusammengedrängt werde. Wenn wir
nun bei dem äußeren Zufühlen finden, daß der Stein infolge des Schüttelns bis zum
Perineum herabgetreten ist, schreiten wir sofort zur Operation; wenn er aber nicht
herabgetreten ist, führen wir den Zeigefinger der linken Hand, sobald der Patient ein
Kind ist, oder auch den Mittelfinger bei einer älteren Person, mit Oel bestrichen, in
den After ein, suchen mit den rückwärts gebogenen Fingern nach dem Steine und
bringen ihn, wenn wir ihn gefunden haben, nach und nach in den Blasenhals, wo
wir ihn festhalten, und drängen mit dem Finger oder den Fingern den so fixierten
Stein nach außen, indem wir einem Gehilfen anbefehlen, die Blase mit den Händen
hinabzudrängen, und einen anderen Gehilfen anweisen, mit seiner rechten Hand die
Hoden hochzuhalten und mit seiner linken das Perineum nach der entgegengesetzten
Seite von derjenigen zu spannen, wo der Schnitt gemacht werden soll. Wir selbst
ergreifen das sogenannte Lithotom und machen zwischen dem After und den Hoden,
jedoch nicht in der Mitte des Perineums, sondern auf der Seite, nach der linken
Hinterbacke zu, einen schrägen Schnitt, indem wir auf den darunter gelegenen
Stein einschneiden, derart, daß der äußere Schnitt weiter ist, der innere aber nicht
größer, als daß der Stein durch denselben hindurchfallen kann, denn in der Tat
wird manchmal durch den Druck der Finger oder des Fingers im Mastdarm zugleich
mit dem Schnitt und ohne Extraktion der Stein leicht herausgedrängt; kommt er
jedoch nicht von selbst heraus, ziehen wir ihn mit Hilfe des Steinausziehers aus.”



Geburtshilfe und Gynäkologie. Embryulcie und Embryotomie, Extraktion
des toten Fötus, Lösung der Placenta.

Die Wendung auf den Kopf wird
nicht ausdrücklich, die Wendung auf die Füße nicht mit klaren
Worten erwähnt — ein Umstand, der in der Folgezeit, bei der unbestrittenen
Autorität des Paulos, das Verschwinden dieser wichtigen
Operationen aus der Geburtshilfe verschuldete. Die Indikationen
für die Zerstückelungsoperationen sind viel oberflächlicher als von Soranos und
selbst von Aëtios angegeben. Bei Menstruationsanomalien auch Allgemeinbehandlung.
Gegen Hysterie Binden der Glieder, gegen Nymphomanie Abtragung der
Klitoris. Differentialdiagnostische Unterscheidung der Carcinoma uteri von der
chronischen Metritis. Kondylome der weiblichen Genitalien etc. Im Absatz über
die Abszesse am Muttermunde wird die Lagerung der Patientin bei gynäkologischen
Operationen und die Anwendungsweise des Schraubenspekulums beschrieben:
„Um zu operieren, wird die Frau auf einem Stuhle hintenüber gelagert, mit nach
dem Bauche zurückgeschlagenen Beinen, die Oberschenkel voneinander entfernt.
Ihre Vorderarme werden in die Kniekehlen gebracht und aneinander mit Schlingen
befestigt, die am Nacken aufgehängt sind. Der auf der rechten Seite sitzende
Operateur untersucht mit einem dem Lebensalter der Patientin entsprechenden
Spekulum. Der Untersuchende muß mit einer Sonde die Tiefe der Scheide der Frau
messen, damit nicht, wenn der Körper des Spekulums zu groß ist, die Gebärmutter
gedrückt werde, und wenn man ihn größer findet als die Scheide, sind Kompressen
auf die Schamlippen zu legen, damit sich das Spekulum auf sie stützen kann. Man
führt den Körper des Spekulums mit nach oben gerichteter Schraube ein, und während
das Spekulum selbst von dem Operateur gehalten wird, wird von dem Gehilfen
die Schraube umgedreht, um durch Entfernung der Blätter derselben die
Scheide zu erweitern” (Lib. VI, 73).



Augenheilkunde. Die Darstellung des Paulos gewährt einen erschöpfenden
Einblick in das Wissen und Können der Alten auf diesem Gebiete. Vgl. die Zusammenstellung
der wichtigsten Abschnitte und deren deutsche Uebersetzung in
J. Hirschbergs Geschichte der Augenheilkunde (Leipzig 1899) S. 370 ff. Weit mehr
als die Angaben über die Kauterisation des Kopfes, Arteriotomie hinter den Ohren
oder an den Schläfen, Hypospathismus (Unterminierung der Stirnhaut mit einer
besonderen Spatel), Periskyphismus (Hautschnitt von einer Schläfe zur anderen)[22]
— Verfahren, welche von der Humoralpathologie diktiert wurden — interessieren
die Beschreibungen der Operationsmethoden bei Trichiasis, Ektropium,
der Balggeschwülste, der Lidverwachsung, des Flügelfells, des Staphyloms und
die Staroperation[23]. Was die letztere anlangt, so handelt es sich nur um
die Depression (nicht um die Extraktion). „Wir setzen den Kranken ins helle
Licht, aber aus der Sonne, verbinden sorgfältig das gesunde Auge, ziehen die
Lider des kranken auseinander und nehmen von dem Hornhautrand nach dem
Schläfenwinkel einen Abstand, so groß wie die Breite eines Sondenknopfes und
markieren hier mit dem Knopf der Starnadel den Einstichspunkt. Dann drehen wir
das Instrument wiederum und stoßen die Spitze der an ihrem Endstück abgerundeten
Nadel kräftig an der markierten Stelle hinein, bis wir in den Hohlraum des Auges
gelangen. Das Maß des Eindringens in die Tiefe ist der Zwischenraum zwischen
dem Rande der Pupille und dem der Hornhaut. Nun führen wir die Starnadel nach
oben zum Scheitel des Stars (man sieht aber das Metall ganz deutlich wegen der

Durchsichtigkeit der Hornhaut) und versenken mittels derselben den Star in die
Tiefe des Augengrundes. Ist derselbe sofort niedergedrückt, so warten wir ruhig
einen Augenblick. Steigt er aber wieder auf, so drücken wir ihn noch einmal nieder.
Nach der Versenkung des Stars ziehen wir behutsam die Nadel unter Drehbewegungen
heraus” (Lib. VI, 21).



Otiatrie. Beseitigung der Atresie des äußeren Gehörganges mittels Durchtrennung
und Exstirpation der verschließenden Membran oder Fortnahme der Wucherung.
Entfernung von Fremdkörpern mit Ohrlöffel, Haken, Pinzette, durch Schütteln
des Kopfes, durch Ansaugen mit einer Röhre, durch Erregen des Niesens mit nachfolgender
Verschließung der Nase und des Mundes, eventuell durch Inzision hinter
dem Ohrläppchen.



Rhinologie. Kauterisation bösartiger Nasengeschwülste, Abtragung der Nasenpolypen
(Erweiterung des Nasenloches mit der linken Hand; der Polyp wird an der
Ursprungsstelle in der Nase umschnitten und nach Umkehrung des Instrumentes mit
dessen löffelähnlichem Teile ausgezogen. Wenn die in die Nase eingespritzte Flüssigkeit
nicht am Gaumen in den Pharynx gelangt und es klar ist, daß in der Gegend
des Siebbeins im obersten Teile der Nase sarkomatöse Massen sich befinden, fädelt
man einen ziemlich starken schnurähnlichen Faden, der auf 2-3 Fingerbreite mit
Knoten versehen ist, in das Oehr einer mit zwei Knöpfen versehenen Sonde ein und
führt das andere Ende der Sonde in die Nase und durch die Choanen in den Mund,
ergreift die Schnur mit beiden Händen und durchsägt mittels der Knoten sozusagen
die fleischigen Massen. Während der ganzen Nachbehandlung werden bleierne
Röhren in die Nase eingeführt).



Eine der letzten Leistungen der alexandrinischen Schule (im Beginne des 7. Jahrhunderts)
war die Aufstellung eines Kanon der galenischen Schriften, der
„sechzehn Bücher” des Galenos[24] — das Gegenstück zu einem ähnlichen Kanon von
zwölf Schriften des Hippokrates. In der Gelehrtenkommission, welche die kanonische
Auswahl vornahm, ragte insbesondere Joannes von Alexandria (Joannes Alexandrinus
grammaticus s. medicus) hervor; derselbe verfaßte zu den „sechzehn Büchern” des
Galenos, sowie zu einzelnen hippokratischen Schriften (de natura pueri, Epidem.
VI) Kommentare (vgl. Dietz, Apollonii Citiensis etc. scholia in Hipp., Königsberg 1834),
die sehr lange in hohem Ansehen standen[25]. In dieselbe Zeit (nach anderer Meinung
aber schon ins 5. Jahrhundert) verlegt man gewöhnlich auch die „Medizinischen
Pandekten” des Arztes und Presbyters Ahron von Alexandria, in welchen die
Blattern beschrieben wurden; von den Pandekten (sie bestanden aus 30 Abteilungen
und wurden ins Syrische und Arabische übersetzt) ist nur das Fragment
einer arabischen Uebersetzung übrig geblieben.




Meletios, ein phrygischer Mönch, Verfasser der Schrift περὶ τῆς τοῦ ἀνθρώπου
κατασκευῆς (ed. in J. A. Cramers Anecdota graeca, Oxford 1836, Bd. III,
lat. Uebersetzung von Nicol. Petreïus Corcyraeus, Meletii philosophi de natura structuraque
hominis opus, Venet. 1552) dürfte im 7. oder 8. Jahrhundert gelebt haben.
Die Schrift über den Bau des Menschen verrät den naturphilosophischen Theologen
und reiht sich den Abhandlungen des Gregorios von Nyssa (deutsche Uebersetzung
von F. Oehler, Leipzig 1859) und Nemesios (vgl. S. 78-79) an. Abgesehen davon,
daß Meletios eigener Erfahrung gänzlich entbehrte und bei seiner literarischen
Sammelarbeit vorwiegend sekundäre Quellen benützte, lieferte er keine systematische
Anatomie, sondern wählte nur solche anatomische Kapitel aus, die sich für physiologisch-psychologische
Auseinandersetzungen im Sinne des religiös gefärbten Zweckmäßigkeitsgedankens
verwerten ließen.



Dem 8. Jahrhundert gehört ein dem Archiater Joannes zugeschriebenes Rezeptbuch
an, welches handschriftlich vorhanden ist und den Titel θεραπευτικαὶ καὶ ἰατρεῖαι συντεθεῖσαι
παρὰ διαφόρων ἀνδρῶν ἰατρῶν κατὰ τὴν ἐκτεθεῖσαν ἀκολουθίαν τοῦ ξενῶνος führt.
Es enthält Rezepte für alle Krankheiten und ist sprachlich wegen
der vulgären pathologischen Benennungen von Interesse (vgl. Daremberg, Notices et
extraits, Paris 1853).





Schriftsteller des 9.-12. Jahrhunderts.




Der unter dem Kaiser Theophilos (829-842) lebende Iatrosophist Leon schrieb
ein medizinisches Kompendium Σύνοψις ἰατρική und nach Art des Meletios eine
(handschriftlich erhaltene) Abhandlung σύνοψις εἰς τὴν φύσιν τοῦ ἀνθρώπου.



Die σύνοψις ἰατρική (ed. in Ermerins Anecdota graeca, Leyden 1840), ein
kurzgefaßtes Handbuch der Medizin in sieben Büchern, enthält manches Bemerkenswerte.
Insbesondere verdient der Umstand Erwähnung, daß in der Darstellung der
Therapie auch der Chirurgie in bedeutendem Ausmaß Rechnung getragen wird (z. B.
Operation der Nasenpolypen, Resektion der Tonsillen, operative Beseitigung der
Mastdarmfisteln und Kondylome, Punctio abdominis). Leon bespricht die Sehnen-
und Muskelzerreißung, zeigt in der Augenheilkunde einige Selbständigkeit (Empfehlung
von Bädern und Diät bei Phthisis bulbi statt der Kollyrien, der ἁπλοτομία-Schnitt
an der Bindehautseite des Lidrandes bei Trichiasis, Paracentese beim
Star u. a. Erwähnung des Trachoms, des Blutergusses in die Bindehaut, der „Anschoppung”
des Sehnerven, wobei die Kranken nicht sehen, obwohl sie am Auge
selbst nichts haben, Differentialdiagnose des Stars gegenüber dem Mückensehen),
auch gedenkt er der Perkussion des Abdomens (bei Tympanitis und Askites) und
des beim Oedem stehen bleibenden Fingerdruckes.



Der gelehrte Patriarch von Konstantinopel Photios (ca. 820-891) berücksichtigte
in seinem berühmten literarhistorischen Werke „Bibliothek” oder Myrobiblion
(ed. J. Bekker, Berlin 1824) auch die medizinischen Autoren (mit kritischen Rezensionen
versehene Exzerpte); besonders wichtig sind die Auszüge aus Dioskurides,
Oreibasios, Aëtios.



Angeregt durch den Kaiser Konstantin Porphyrogennetos (912-959), welcher auf
verschiedenen Wissensgebieten enzyklopädische Exzerptensammlungen herstellen ließ,
(z. B. die Geoponika), verfaßte Theophanes Nonnos ein medizinisches Kompendium
Ἐπιτομὴ τῆς ἰατρικῆς ἁπάσης τέχνης, auch kurz ἰατρικὸν genannt
(Theophanis Nonni epitome de curatione morborum graece et latine recens. J. Steph.
Bernard, Gotha u. Amsterdam 1794-95). Dieses Opus stellt ein Gemenge von
kritiklos aneinandergereihten Auszügen aus den älteren Sammelwerken (Oreibasios,

von dem sogar die Vorrede entlehnt ist, Aëtios, Alexandros, Paulos) dar. Die Krankheitsbeschreibung
und Pathologie steht im Hintergrunde, die Chirurgie ist beinahe
gänzlich übergangen; die medikamentöse Therapie, ziemlich den ganzen Arzneischatz
umfassend, ohne ernstere Indikationsstellung zusammengewürfelt, macht die
Hauptsache aus. Immerhin finden sich in dem Werke manche interessante Einzelheiten.
Angenehm fällt es auf, daß Theophanes Nonnos die dämonistische Aetiologie
der Epilepsie in Abrede stellt und auch sonst einigermaßen vom Aberglauben des
Zeitalters frei bleibt. Er verfaßte außer seinem Hauptwerke noch eine kurze Abhandlung
über Fieber, ferner eine Diätetik und ein Arzneibuch εὐπόριστα (handschriftlich
erhalten).



Keinesfalls vor das 10. Jahrhundert ist die merkwürdige Pulslehre des
Mönches Merkurios (Μερκουρίου μοναχου ἀναγκαιοτάτη διδασκαλία περὶ σφυγμῶν
bei Ideler II) zu setzen, welche sich durch äußerste Spitzfindigkeit auszeichnet.
Der Puls soll an der rechten Handwurzel des Kranken mit vier Fingern der rechten
Hand palpiert werden; der Pulsschlag unter den einzelnen Fingern wird nach seiner
Völle, Härte, Gleichförmigkeit und Frequenz beurteilt und deutet auf bestimmte Organe,
so daß man mit dem Zeigefinger Leiden des Kopfes, mit dem Mittelfinger Leiden
der Brust, des Magens und der Milz, mit dem Ringfinger Leiden des Darms, der
Milz und der Blase, mit dem Kleinfinger Leiden der unteren Extremitäten nachweisen
kann. Es braucht wohl nicht gezeigt zu werden, wie sehr dieses System an
die chinesische Pulsuntersuchungsweise erinnert[26].



In das 10. oder 11. Jahrhundert gehört die Schrift des Damnastes
περὶ κυουσῶν καὶ βρεφῶν θεραπείας (Handschrift in der Laurentiana zu Florenz).



(Konstantin, oder nach dem Mönchsnamen Michael) Psellos, der bedeutendste
Mann des 11. Jahrhunderts (2. Hälfte), wirkte als ὕπατος τῶν φιλοσόφων an der
Akademie in Konstantinopel und schrieb in der Weise der Polyhistoren zahlreiche
Werke über Theologie, Jurisprudenz, Philologie, Archäologie, Geschichte, Naturwissenschaft,
Alchemie, Mathematik, Astronomie u. a. Seine stärkste Seite liegt
in der Form (Rhetorik) und in der Erneuerung des Platonismus, wodurch er seine
Zeitgenossen aus dem Banne der Scholastik zu lösen suchte. Auch das Interesse
für Naturforschung wußte er zu beleben, freilich im Sinne einer phantastischen
an die Mystik anknüpfenden Naturphilosophie. Von den zahlreichen, unter seinem
Namen (zum Teil wohl fälschlich) gehenden Schriften kommen nicht wenige auch
für die Medizin in Betracht. Gedruckt sind folgende: Διδασκαλία παντοδαπή ═ allerlei
Lehre, eine allgemeine Enzyklopädie, auch Physiologisches enthaltend (ed. in Fabricius
Biblioth. graeca V), περὶ διαίτης (lat. Uebersetzung Basel 1529 und 1557), περὶ
λίθων δυνάμεων ═ über die Kräfte der Edelsteine (mit lat. Uebersetzung, ed.
Bernard, Leyden 1795), πόνημα ἰατρικὸν ἄριστον δι' ἰάμβων (med. Lehrgedicht,
von welchem 1373 Verse vorhanden sind), περὶ λοῦτρου ═ über das Bad (sämtlich
in Idelers Phys. et med. graeci minor.), περὶ τοῦ πῶς αἱ συλλήψεις γίνονται
═ über die Konzeptionen (Kap. 1 u. 5 in Fabricius Bibl. gr. V, die übrigen vier
Kapitel ed. von Ruelle in Ann. de l'Assoc. pour l'encouragement des Etudes grecques
en France 1879), περὶ καινῶν ὀνομάτων τῶν ἐν νοσήμασιν (med. Lexikon ed.
F. Boissonade in Anecdot. graec. I, Paris 1829), περὶ ἐνεργείας δαιμόνων
═ über die Wirkung der Dämonen (ed. Boissonade, Nürnberg 1838). Handschriftlich
sind vorhanden: die alphabetische Sammlung über die Kräfte der Nahrungsmittel
═ σύνταγμα ἐκλεγὲν ἀπὸ ἰατρικῶν βιβλίων καὶ ἐκτεθὲν κατὰ στοιχεῖον περὶ δυνάμεως

τροφῶν καὶ τῆς ἐξ αὐτῶν ὠφελείας καὶ, ferner „Fragen und Antworten über
medizinische Gegenstände”, eine Sammlung „medizinischer Grundsätze”, ein Hausarzneibuch.
Die Frage, ob alle der erwähnten Schriften oder welche von ihnen mit
Sicherheit dem Psellos zuzusprechen sind, harrt noch der Lösung.



In der Διδασκαλία παντοδαπή wird nach dem Muster der pseudoaristotelischen
προβλήματα eine Reihe von physiologischen Fragen abgehandelt, z. B. die Lehre von
den Temperamenten, die Theorie des Sehens (Vermischung des inneren und äußeren
Lichtes), die Möglichkeit, nach Belieben männliche oder weibliche Kinder zu erzeugen,
die Ursache des Heißhungers etc.



In περὶ λίθων δυνάμεων ist die Heilkraft der Steine besprochen. Der Achat heilt
das Fließen der Augen, den Kopfschmerz, die Wassersucht und unterdrückt die
Menstruation; Amethyst die Trunksucht und den Kopfschmerz; Bernstein Urinbeschwerden,
Fieber und „Magenflüsse”, auch stärkt er die Sehkraft; Beryll beseitigt
Krämpfe, Augenentzündungen und Gelbsucht; Diamant das Fieber; Jaspis die Epilepsie;
Magneteisenstein die Melancholie; Sardonyx (Karneolart) heilt das Fließen
der Augen, verhindert (im Gürtel um den Leib getragen) die Frühgeburt; Smaragd
wirkt zerrieben gegen Augenleiden, innerlich gegen Aussatz und Blutflüsse u. s. w.



Simeon Seth[27], Zeitgenosse des Psellos, benützte die Schriften desselben als
Vorlage für die eigene enzyklopädische Vielschreiberei. Dies zeigt namentlich die
Vergleichung seines medizinischen Hauptwerkes Σύνταγμα κατὰ στοιχεῖον περὶ
τροφῶν δυνάμεων ═ Alphabetische Sammlung über die Heilkräfte
der Nahrungsmittel (ed. Langkavel, Leipzig 1868) mit der ähnlich betitelten
Schrift des Psellos. Außerdem verfaßte er Abhandlungen über physiologische Fragen
φιλοσοφικὰ καὶ ἰατρικά (über Geruch, Geschmack und Gefühl, bei Ideler), über
den Harn, über Diätetik, eine Schrift gegen die philosophischen Theorien
Galens (alles bloß handschriftlich erhalten), ferner ein lateinisches Lexikon,
eine Geschichte der Tiere, eine Erd- und Himmelskunde, auch übersetzte er ein
arabisches Traumbuch ins Griechische. — Sowohl bei Psellos als bei Simeon zeigt
sich schon deutlich arabischer Einfluß.



Die Schrift des Simeon über die Heilkräfte der Nahrungsmittel (inklusive der
Gewürze und Brechmittel nach den Mahlzeiten) stützt sich nicht bloß auf griechische
Vorarbeiten (Hippokrates, Theophrastos, Dioskurides, Rhuphos, Galen, Oreibasios,
Aëtios, Paulos u. a.), sondern zieht auch die persische, arabische und indische
Materia medica heran, weshalb sie für das Studium der Beziehungen zwischen
morgen- und abendländischer Medizin von größtem Werte ist. So werden hier erwähnt:
Kampfer (καφουρά, bei entzündlichen Affektionen und zur Herabstimmung
der Geschlechtslust verwendet), Moschus (bei Schwächezuständen), Ambra (als
stärkendes Mittel), Gewürznelke, Muskatnuß, Haschisch, Sirupe (z. B.
Veilchenwurz gegen Brustleiden), mehrere Bereitungen von Julep. Auch sonst trifft
man in der Schrift manche interessante Bemerkungen über die Wirkung gewisser
Nahrungsmittel, wobei wirkliche Erfahrungen zu Grunde liegen, wiewohl die Theorie
auf der galenischen Elementarqualitätenlehre mit ihren graduellen Abstufungen
basiert.



Aus dem Ende des 11. Jahrhunderts stammt die Sammlung chirurgischer
Schriften (Hippokrates, Apollonios von Kittion, Soranos, Ruphos, Galenos, Oreibasios,
Paulos, Palladios), welche Niketas veranstaltete und große Bedeutung für die Geschichte

der antiken Chirurgie besitzt; eine Florentiner Handschrift enthält kolorierte
Abbildungen. Gedruckt sind bisher daraus die Abhandlungen des Soranos und des
Oreibasios über Knochenbrüche (griechisch-lateinische Ausgabe von A. Cocchi, Graecor.
chirurgici libri, Florenz 1754) und der Kommentar des Apollonios von Kittion über
Luxationen und deren Reposition (Schöne, Apollonius von Kittium, Leipzig 1896).



Wahrscheinlich von Stephanos Magnetes rührt das alphabetische Arzneibuch
her, welches in der Wiener Handschrift fälschlich die Namen des Dioskurides
und Stephanos von Athen trägt (lat. Uebersetzung Alphabetum conpiricum ed. Casp.
Wolph, Zürich 1581). Die Krankheiten sind darin alphabetisch geordnet, und auf
die Namen einer jeden folgen die entsprechenden Mittel. Unter diesen finden sich
manche, welche erst unter dem Einfluß der Araber in die griechische Medizin aufgenommen
wurden.





Schriftsteller des 13.-15. Jahrhunderts.




Demetrios Pepagomenes, Leibarzt des Kaisers Michael VIII. Palaiologos
(1261-1281), verfaßte mehrere Spezialschriften, von denen nur zwei auf uns gekommen
sind, eine tierärztliche (über die Ernährung und die Krankheiten der
Jagdfalken) und eine andere über die Gicht (σύνταγμα περὶ τῆς ποδάγρας, ed.
J. St. Bernard, Leyden 1743; lateinisch in der Sammlung des Stephanus) in 46 Kapiteln.
Der Verfasser zeigt sich hierin als rationeller Beobachter und vorsichtiger
Therapeut, getreu dem in der Vorrede ausgesprochenen Grundsatze: „ὁ γὰρ ἄριστα
διαγνοὺς, ἄριστα καὶ θεραπεύει.” Seine Vorbilder sind Hippokrates, Galenos,
Alexandros von Tralles und Paulos. Im Bestreben, die Krankheitslehre auf die
Kenntnis der Lebensvorgänge zu stützen, wählt Demetrios die Lehre von der Ernährung
zum Ausgangspunkt und findet den Hauptfaktor der Gicht in einer Retention
von krankhaften Auswurfstoffen (περιττώματα). Die Gicht ist also eine Diathese,
welche den ganzen Körper ergreift, die Symptome erklären sich aus der Bewegung
(dem Fluß, ῥευματισμός) der Auswurfstoffe nach den geschwächten Teilen
(vorzugsweise Gelenken) und aus der Ablagerung (vgl. hierzu Paulos S. 122); auch
innere Organe, Herz, Leber und Gehirn, können von dem Leiden befallen werden.
Ohne von den hergebrachten Theorien (Ausartung der schädlichen Säfte in Galle etc.,
vgl. Alexandros von Tralles S. 118) abzuweichen, unterläßt es Demetrios doch, über
die Beschaffenheit der zu Grunde liegenden Dyskrasie spitzfindige Spekulationen anzustellen,
hingegen legt er den Nachdruck auf die Aetiologie und Therapie. Da
die Gicht ursprünglich durch Fehler der Lebensweise hervorgerufen werde — das
Leiden pflanze sich hereditär in ganzen Familien fort — so kann der Krankheit
nur durch ein diätetisches Regime, welches allerdings, wie er sagt, leicht anzuempfehlen,
aber schwer zu befolgen ist — vorgebeugt werden, unterstützend wirke
auch die prophylaktische Anwendung von Brechmitteln oder gelinden Abführmitteln
(allmonatlich); bei Anfällen verordnete er Emetika, stärkere Laxantia (darunter die
erst von den Arabern eingeführte Senna), sowie darauffolgend Molkenkur, Klysmen,
bei Vollblütigen aber nur beim ersten Anfalle vorsichtige Venäsektion an der leidenden
Seite (wenn der ganze Körper schon von Säfteverderbnis ergriffen sei, schade der
Aderlaß, weil durch denselben die schädlichen Säfte zu den leidenden Stellen hingetrieben
würden). Wie die meisten Vorgänger verbot er den Weingenuß, vom
Fasten dagegen versprach er sich keinen Nutzen, weil es die Säfteverderbnis begünstige,
und zu den vielerlei äußeren Linderungsmitteln (z. B. Mohnsaft mit
Safran) nahm er nicht früher Zuflucht, als bis schon eine genügende Entleerung
erfolgt war.




Ueber die prophylaktische Diät bei Gicht schrieb in der zweiten Hälfte des
13. Jahrhunderts Joannes Chumnos (Δίαιτα προφυλακτικὴ εἰς ποδάγραν, ed. Fr. Boissonade
in Anecdota Nova, Paris 1844).



Nikolaos Myrepsos (μυρεψός ═ unguentarius), welcher am Hofe des Kaisers
Joannes Dukas Vatatzes (1222-1255) zu Nicäa als ἀκτουάριος lebte, verfaßte eine
berühmt gewordene Rezeptsammlung, das Δυναμερόν. Nach dem Berichte eines Zeitgenossen
zeichnete er sich zwar als Praktiker aus, entbehrte aber höherer Bildung.
Er sammelte eine Unmasse von Arzneiformeln — die meisten scheint er während
seines Aufenthalts in Alexandrien, woher er stammte, und in Italien kennen gelernt
zu haben — und veröffentlichte dieselben als Greis (etwa 1270-1290) in seinem Antidotarium
(der Originaltext ist bis jetzt ungedruckt, lateinische Uebersetzung mit Kommentar
von Leonhard Fuchs, Basel 1549 u. ö., auch in Stephanus, Medicae artis principes,
Paris 1567). Es enthält 2656 Vorschriften, welche in 48 Abschnitten angeordnet
sind. Die Titel derselben lauten in der lateinischen Uebersetzung folgendermaßen:
Antidota; Sales; Unguenta; Apomeli et Apophlegmatismi (Hydromel, Masticatoria);
Bechica; Glandes et Epomphalia (äußere Abführmittel in Form von Nabelpflastern);
Muliebria et linguae mala; Drosata (Sirupe); Stomachica et Dysenterica; Emplastra;
Epithemata (Bähungen); Hedrica (Suppositorien); Eligmata (Linctus); Anthelmintica;
Errhina (Niesemittel); Olea; Enemata; Smegmata; Zulapia et Decocta; Hepatica et
Hemicranica; Suffimenta; Theriaca; Hierae; Collyria; Pasmata sive Inspersilia
(Streupulver); Unctiones purgantes; Purgatoria et Condita; Purgantia eligmata;
Cerata; Cataplasmata colica et cephalica; Pilulae; Lexopyreta (allgemeine Fiebermittel)
et Lichenica; Malagmata et Unguenta; Nardina, Nephritica, Nomas sanantia,
Abstersoria; Pulveres; Oxymelita, Oxyporia, Confectiones vini; Pessa; Propomata
ad alopecias; Zulapia etc.; Satyriaca, Sapones, Sinapismi; Pastilli, Hypoglottides,
Aquae etc.; Somnifera; Aquae, Diuretica, Uterina; Pediculos, lentigines etc. amolientia;
Fissuras labiorum et strumas sanantia; Scabiem sanantia et Psilothra (Enthaarungsmittel);
Auricularia. Das Arzneibuch des Nikolaos bildet für
sich eine Pharmakopöe, welche aus griechischen, lateinischen und
arabischen Autoren geschöpft ist. Von mineralischen Mitteln kommen
Salmiak und Kochsalz in verschiedenartigen Verbindungen mit Pflanzenmitteln vor,
das Quecksilber in Form von Salben gegen Hautaffektionen (Krätze). Der arabische
Einfluß macht sich stark fühlbar — Moschus, Kampfer, Senna, Ambra u. a.
bilden den Bestandteil vieler Arzneikompositionen, doch wird der Destillation
nirgends gedacht. Sehr zahlreich sind die Antidota mit hochtrabenden Namen
(z. B. Athanasia, A. isotheos, miranda, aphrastos, isochrysos, Mysterium etc.),
die Besprechungsformeln und abergläubischen Gebräuche; Abortivmittel sind weggelassen.





Der letzte hervorragende byzantinische Arzt, Joannes Aktuarios[28],
Sohn des Zacharias (Ende des 13. und Anfang des 14. Jahrhunderts),
ein Schüler des Philosophen Rakendytes, verfaßte mehrere verdienstvolle
Werke, welche in ihrer Diktion edle klassische Bildung, in ihrem Inhalt
eine, mit selbständiger Kritik und Eigenerfahrung gepaarte, erschöpfende
Literaturkenntnis verraten. Das Hauptwerk, Θεραπευτικὴ μέθοδος,
zeigt, daß Joannes, geleitet von hippokratischem Geiste, in der Behandlungsweise

nach Individualisierung strebte, die einfachen, milden
Heilstoffe soweit als möglich den üblichen Arzneimischungen oder drastischen
Mitteln vorzog[29] und daß er auf dem Wege unbefangener Beobachtung
manche wertvolle klinische Erfahrung zu machen verstand.
Die Theorie ist zwar im wesentlichen galenisch, doch suchte
Joannes — wie dies namentlich aus der Darstellung der Pulslehre
hervorgeht — die allzugroße Weitschweifigkeit und damit verknüpfte
Unklarheit des Pergameners zu überwinden. Ueber die immer mehr
beliebt gewordene Uroskopie schrieb er eine, später als grundlegend
und klassisch angesehene, Monographie in sieben Büchern περὶ οὔρων,
worin aber — im Gegensatz zur herrschenden Strömung — der Harnschau
keineswegs der Wert eines diagnostischen Universalmittels beigelegt ist,
sondern immer auch auf die Bedeutung der übrigen Untersuchungsmethoden
verwiesen wird[30]. Seiner ganzen Richtung nach, wie schon aus dem
Hauptwerke hervorgeht, schloß sich Joannes am meisten der Schule der
Pneumatiker an[31]; von ihren Grundsätzen konnte er namentlich in
der Psychologie und Psychopathologie (von welcher sich der
philosophisch geschulte Arzt wohl ganz besonders angezogen fühlte) Gebrauch
machen; die Frucht seiner einschlägigen Forschungen bildet die,
auch praktisch bemerkenswerte, aus zwei Büchern bestehende Schrift
περὶ ἐνεργειῶν καὶ παθῶν τοῦ ψυχικοῦ πνεύματος καὶ τῆς κατ' αὐτὸ διαίτης ═

über die Funktionen und krankhaften
Störungen des Seelengeistes und die darauf bezügliche
Diät.



Joannes war ein Vorbote jener Renaissance, welche der Medizin nach
einigen Jahrhunderten beschieden sein sollte.




Joannes Aktuarios schrieb außer den oben genannten Werken noch über
den Aderlaß, über Dysurie und Lebensordnung, über Gewichte, ferner Kommentare
zu den hippokratischen Aphorismen und zu aristotelischen Büchern. In Idelers Phys.
et med. gr. minor. sind die Originaltexte der sieben Bücher περὶ οὔρων, der beiden
ersten Bücher der Θεραπευτικὴ μέθοδος, Methodus medendi, περὶ διαγνώσεως παθῶν
und der Schrift περὶ ἐνεργειῶν περὶ ἐνεργειῶν καὶ παθῶν τοῦ ψυχικοῦ πνεύματος καὶ
τῆς κατ' αὐτὸ διαίτης enthalten. Im 16. Jahrhundert wurden lateinische
Uebersetzungen (zuerst der beiden letzten, dann aller sechs
Bücher) des Methodus medendi, der Monographien über
den Harn und über den Seelengeist veranstaltet, vgl. Opera
omnia, Paris 1556 (Lugd. 1556) und die Sammlung des
H. Stephanus, Medicae artis principes etc.



[image: Harngefäß]



Die Schrift über den Harn verwertet mit besonnener Kritik
die Beobachtungen des Hippokrates und Galenos, die
Vorarbeiten des Magnos und Theophilos (vgl. S. 120, 121),
enthält aber außerdem viele eigene Erfahrungen des Verfassers;
die Theorie, auf welcher seine Uroskopie fußt, ist die galenische.
Der Harn ist die Kolatur des Blutes und wird aus
der unteren Hohlvene ausgeschieden[32], aus seiner Beschaffenheit
lasse sich daher ein Rückschluß auf die Veränderungen
des ganzen Blutes bei Krankheiten machen. Die Veränderungen,
welche der Harn durch die besonderen Affektionen
einzelner Organe erleidet, erklären sich aus der Sympathie.
Joannes unterscheidet wie Theophilos (vgl. S. 121) zahlreiche
Farben des Harns, er beobachtet den Bodensatz, das
Enäorem[33], die Wolke und zieht aus den oft sehr subtilen Wahrnehmungen seine
Schlüsse im Sinne der Humoralpathologie. Das Harngefäß soll aus weißem Glase
verfertigt und zur genaueren Bestimmung in elf Grade eingeteilt sein. Der Bodensatz
nimmt die vier untersten Grade ein, das Enäorem den sechsten, siebenten und

achten, die Wolke den zehnten und elften; der fünfte und neunte bilden die Zwischenräume
zwischen Bodensatz und Enäorem, bezw. zwischen diesem und der Wolke.
Vgl. die vorhergehende Zeichnung S. 135.



Aus byzantinischer Zeit sind noch andere Abhandlungen über den Harn auf
uns gekommen, so die Schriften des Joannes Tzetzes, des Syrers Isaak
Taxeotes (handschriftlich) und mehrere anonyme oder pseudonyme (vgl. Ideler,
Phys. et med. gr. minor. II).



Das Hauptwerk „μέθοδος θεραπευτική” schrieb Joannes zunächst zum Gebrauche
seines ehemaligen Mitschülers Apokauchos, als dieser als Gesandter zu den hyperboräischen
Skythen (Russen) ging. Das erste und zweite Buch enthält eine allgemeine
Diagnostik, verbunden mit einer kurzen Uebersicht über die Erkrankungen
der einzelnen Organe und Systeme. Das dritte Buch handelt von der Venäsektion
und Arteriotomie, den Klysmen, Suppositorien, Einspritzungen, Gurgelungen, Purganzen,
Bädern, von der Diät und der Fieberbehandlung. Das vierte Buch stellt ein
Kompendium der speziellen Pathologie und Therapie dar. Die beiden letzten sind
der Arzneimittellehre gewidmet, die sich vorteilhaft von der des Myrepsos unterscheidet.
Die Chirurgie ist nur ganz spärlich vertreten; die Augenheilkunde zeichnet
sich durch Genauigkeit aus (Text und deutsche Uebersetzung des einschlägigen Abschnittes
in J. Hirschberg, „Die Augenheilkunde bei den Griechen”, Arch. f. Ophth.
1887); so kennt Joannes das früh durch Angewöhnung, das durch Kontraktur entstandene,
endlich das angeborene Schielen.



Hervorzuheben wäre es, daß Joannes die Lokalisationslehre des Poseidonios
in dem psychiatrischen Abschnitte seines Werkes benützt, den Tetanus
auf Säfteandrang zum Rückenmark zurückführt, die bei Vergiftung mit
Bleiglätte auftretende Kolik kennt und zuerst den Peitschenwurm (Trichocephalus
dispar) erwähnt. Die Pulslehre bearbeitete Joannes im Sinne Galens,
doch weit übersichtlicher. Was seine Therapie anlangt, so wendete er sich gegen
den Gebrauch der drastischen Abführmittel (ausgenommen Aloë), an deren Stelle die
zwei Arten der Myrobalane, Senna, Manna u. a. traten (äußerlich ließ er mit
Euphorbiumsalbe Einreibungen der Fußsohle zum Zwecke des Purgierens machen, als
Brechmittel verordnete er auch Zäpfchen aus Nieswurz); wie die Vorgänger verordnete
er Pfeffer in Wechselfiebern, Schwefel bei Brustleiden, Mohnsaft bei Dysenterie und
bei chronischer Bronchitis, Moschus gegen Herzklopfen. Von der Venäsektion glaubte
er, daß sie nicht bloß Plethora, sondern auch die Verderbnis der Säfte beseitigen
könne, auch nahm er den Aderlaß bei den einzelnen Affektionen an bestimmten
Stellen vor, z. B. bei Kopfleiden am Oberarm, bei Brustleiden an der Ellenbogenbeuge,
bei Milz- und Leberleiden am Unterarm oder an der Hand. Gewöhnlich
bevorzugte er derivatorische Aderlässe, die revulsorischen nur in bestimmten
Fällen (z. B. am Fuße bei Kopfleiden, am Arm bei Entzündungen der Geschlechtsteile);
bei Pleuritis empfahl er die Venäsektion auf der leidenden Seite.



Die Hauptsätze der Psychophysik des Joannes Aktuarios sind folgende: Das
Göttliche im Menschen, die Seele, ist einfach und mit vielen Kräften begabt, körper-
und gestaltlos. Das Organ der Seele ist das Pneuma, und dieses macht den wesentlichsten
Teil des in der sinnlichen Welt lebenden Menschen aus. Das πνεῦμα φυσικόν
wird aus der Nahrung in der Leber bereitet und vermittelt das Begehrungsvermögen;
dasjenige Pneuma, welches durch die untere Hohlvene ins Herz gelangt, wird dort
zum Lebensgeist, πνεῦμα ζωτικόν, umgewandelt und verbreitet sich auf dem Wege
der Arterien im ganzen Körper. Die höchste Umwandlung erfolgt im Gehirn, wo
der Seelengeist, das πνεῦμα ψυχικόν, entsteht. So wie sich der Saft der Pflanzen
in allen Teilen verändere, so erleide auch das Pneuma in den einzelnen Teilen

des Körpers Umwandlungen, und seine verschiedenen Verrichtungen
werden durch den verschiedenen Bau der Organe bedingt, ähnlich
wie das Licht die Farbe des von ihm durchschienenen Glases
annehme. Die Sinnestätigkeit, welche durch das Pneuma vermittelt wird, erklärt
Joannes nach der Emanationstheorie des Empedokles (vgl. Bd. I, S. 158),
zum Beweise, daß beim Sehen aus dem Auge Pneuma ausströmt, wird das Glänzen
der Augen bei vielen Tieren, die Erweiterung der Pupille beim Schließen des anderen
Auges, das Funkensehen bei mechanischer Reizung angeführt. Als Geistestätigkeiten
unterscheidet er die Wahrnehmung (αἴσθησις), die Einbildungskraft
φαντασία), das Urteilsvermögen (μέρος δοξαστικόν), den Verstand (διάνοια) und die
Vernunft (νοῦς). Die Vernunft nimmt die höchste Stelle ein und ist am wenigsten
mit dem Pneuma verbunden, die Einbildungskraft ist den höheren Seelenkräften
untergeordnet. (In der Seele der Tiere dagegen, welche sich hauptsächlich durch
den Mangel einer Vervollkommnungsfähigkeit von der menschlichen unterscheide,
bilde die Einbildungskraft den vornehmsten Teil.) Wiewohl Joannes das Verhältnis
der Einbildungskraft zum Gedächtnis treffend erläutert, lokalisiert er doch mit Poseidonios
die erstere in die vordere, das letztere in die hintere Hirnhöhle, und
während er der Vernunft die mittlere zum Sitze anwies, blieb er in Ungewißheit,
welche Hirnteile vom Urteilsvermögen und vom Verstande eingenommen werden. —
Im zweiten Buche der Schrift werden die Einflüsse der Lebensweise (Nahrung, Getränke,
Schlaf, Leibesbewegung, Bäder u. s. w.) besprochen.



Aus dem 15. Jahrhundert stammt eine ganz kurze griechische Aufzählung der
Körperteile Ἑρμενεία τω̄ν τοῡ σώματος μερω̄ν von Georgius Sanguinaticius
(mit dem Beinamen Hypatus), welcher um 1450 lebte, römischer Konsul und lateranensischer
Graf war. Ausgabe und lateinische Uebersetzung in Anonymi Introductio
anatomica graece et latine, cum notis Dn. W. Trilleri et J. St. Bernardi, Lugd. Batav. 1744.



Hygienisch-diätetische Schriften. Ὑγιεινὰ παραγγέλματα ═ Gesundheitsvorschriften
(früher dem Asklepiades oder dem Oreibasios zugeschrieben),
ed. Bussemaker in Poetae bucolici et didactici, Paris 1851; griech. Text in 83 jambischen
Versen mit lat. und deutscher metr. Uebersetzung von v. Welz unter dem
Titel „Des Asklepiades von Bithynien Gesundheitsvorschriften”. Ein aus 21 Versen
bestehendes Fragment Ἀσκληπιαδῶν ὑγιεινὰ παραγγέλματα bei Ideler (Phys. et
med. gr. minor. I). — περὶ τροφῶν ═ über die Nahrungsmittel, dem Kaiser
Konstantinos Pogonatos (668-685) gewidmet, Fragment, ed. Ermerins in Anecdota
med. gr., Leyden 1840. — Dem Wiener Kodex des Dioskurides und der zweiten
Aldine des Dioskurides, Venet. 1518, beigefügt ist ein griechisches Lehrgedicht über
die Heilkräfte der Pflanzen (ed. M. Haupt im Index lectionum Berolinens, a.
1873/74). — περὶ τὰ ἐν πυθίοις θερμά ═ über die Pythischen Heilquellen,
Gedicht des Paulus Silentiarius (ed. in Boissonade's Ausgabe des Anakreon,
Paris 1831). — Aristotelis Epistola ad Alexandrum Magnum de conservatione
sanitatis (alte ital. Uebersetzung in F. Puccinoti, Storia della medicina,
Florenz 1870, Bd. II) geht auf ein byzantinisches Original zurück. —
περὶ τῶν δώδεκα μηνῶν τοῦ ἐνιαυτοῦ ὁποίαις δεῖ χρῆσθαι τροφαῖς
ἑνὶ ἑκάστῳ αυτῶν καὶ ἀπὸ ποίων ἀπέχεσθαι, ed. Fr. Boissonade in Anecdota graeca,
Paris 1831, Bd. III und bei Ideler l. c. I. Aehnliche diätetisch-hygienische Vorschriften
für die einzelnen Monate existieren in zahlreichen Codices. — Mehrere
medizinische Kalender bei Ideler l. c. II. — περὶ καταρχῶν ═ de actionum
auspiciis, Gedicht des Maximus, ed. Bussemaker (in Poet. bucolici et didactici,
Paris 1851), enthält einen Abschnitt über den Einfluß der Konstellationen und die
Wahl der Aderlaßtage.




Populäre Arzneibücher ═ ἰατροσόφια (zumeist in vulgärgriechischer Sprache),
welche oft die Namen berühmter Verfasser (z. B. Blemmydes, Johannes von Damaskos,
Psellos) tragen, ebenso Schriften magisch-medizinischen Inhalts (Astrologie,
Beschwörungsformeln, Gebete gegen bestimmte Krankheiten etc.) sind handschriftlich
in großer Menge vorhanden; vgl. hierzu K. Krumbacher, Geschichte der byzantinischen
Literatur, München 1897.



Uebersetzungen. Synesios übersetzte von dem Reisehandbuch „Zad al Mosafer”
des arabischen Arztes Dschafer Ahmed ben Ibrahim el Dschezzar unter dem Titel
Ἐφόδια τοῦ ἀποδημοῦντος zwei Bücher ins Griechische; das erste handelt über Fieber
(ed. St. Bernard, Amsterdam und Leyden 1749). Eine vollständige griechische Uebersetzung
wird dem Constantinus Rheginus oder Memphites zugeschrieben.
Georgios Choniates übersetzte ein persisches Werk über Gegengifte ins Griechische
(handschriftlich erhalten).






[1] Die Akademie in Konstantinopel wurde (als Gegengewicht gegen das heidnische
Athen) von Theodosius II. gegründet, während des Bilderstreits geschlossen,
sodann seit der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts allmählich wiederhergestellt.



[2] Schon die Beschäftigung mit Tiersektionen konnte bei dem damals im Volke
herrschenden Aberglauben in den Verdacht der „Zauberei” bringen.



[3] Ein sehr ansehnliches Material liegt nur handschriftlich vor und entzieht sich
der allgemeinen Kenntnis, erst von der kommenden Forschung dürfen wir wirklichen
Aufschluß erwarten.



[4] Gerade Aerzte haben zur Anbahnung dieser kulturellen Beziehungen viel beigetragen,
sei es, daß sie aus Liebe zur Forschung Reisen unternahmen, sei es, daß
sie als Gesandte in fremden Ländern verwendet wurden und ihren Aufenthalt für
die Wissenschaft ausnützten, z. B. Stephanos von Edessa, Uranios.



[5] Der Unterricht war wahrscheinlich mit der Demonstration anatomischer
Tafeln (vgl. Rob. Fuchs, Deutsche med. Wochenschr. 1898) verbunden.



[6] Als Titel von Hofärzten kommen je nach der Zeitperiode verschiedene Rangbezeichnungen
vor, z. B. κόμης τοῦ ὀψικίου (comes obsequii) ═ Chef des kaiserlichen
Gefolges, πρωτοσπαθάριος ═ Oberst der kaiserlichen Leibwache, ἀκτουάριος u. a.



[7] Es war überhaupt keine Seltenheit, daß Priester auch als Aerzte fungierten,
von einem solchen ließ sich z. B. Justinian behandeln.



[8] Hauptquellen des Werkes sind Archigenes, Soranos, Galenos und
Oreibasios. Soranos ist wohl indirekt durch die Kompilation des Philumenos
benützt; Archigenes namentlich auch für die Lehre von den giftigen Tieren, Giften
und Gegenmitteln. Außerdem kommen in Betracht: Adamantios (Zahnheilkunde),
Antyllos, Asklepiades, Demosthenes, Didymos, Dioskurides, Heras,
Herodotos (Wurmleiden), Hippokrates, Justos, Kriton, Leonides (Genital-
und Afteraffektionen), Markellos von Side (Lykanthropie), Markianos, Philagrios
(Milzleiden), Poseidonios (Gehirnleiden), Rhuphos, Severos.



[9]
Vgl. die deutsche Uebersetzung des XVI. Buches von M. Wegscheider.


Aëtios bringt in diesem Buche Bruchstücke aus den einschlägigen Schriften
des Archigenes, Galenos, Leonides, Philagrios, Philumenos, Rhuphos, Soranos. Bei
nicht wenigen Kapiteln, die in ihrem Inhalt an Soranos erinnern, findet sich die
Bezeichnung „nach Aspasia”. Es ist die Vermutung ausgesprochen worden, daß
es sich bei „Aspasia” um ein so betiteltes, aus der methodischen Schule hervorgegangenes
Buch, nicht um eine ärztliche Persönlichkeit handle.



[10] Vgl. die deutsche Uebersetzung von J. Hirschberg.



[11] Schon Soranos empfahl, unmittelbar nach der Geburt Oel in die Augen der
Neugeborenen zu träufeln, um den Augenleiden vorzubeugen (vgl. Bd. I, S. 346).
Auch Aëtios empfiehlt dies (Lib. IV. cap. 3).



[12] Von den vier älteren Brüdern des Alexandros erlangte der Erbauer der Hagia
Sophia, Anthemios, der bedeutendste Mathematiker und Mechaniker seiner Zeit,
unvergänglichen Ruhm, Metrodoros zeichnete sich als Grammatiker, Olympios
als Jurist, Dioskoros als Arzt aus.



[13] Zitiert werden unter anderen Aëtios, Apollonios, Archigenes, Asklepiades,
Dioskurides, Erasistratos, Galenos, Hippokrates, Jakobos Psychrestos, Magnos, Mnaseas,
Philagrios, Philotimos, Rhuphos, Severos, Xenokrates.



[14] Bemerkenswert ist namentlich eine Stelle (ed. Puschmann II, 154), wo Alexandros
den Galen wegen seiner Therapie tadelt und sich folgendermaßen entschuldigt:
Hier gilt in Wahrheit jenes Wort, welches Galen über Archigenes sprach:
„Er war ein Mensch, und es ist deshalb schwer anzunehmen, daß er sich nicht in
manchen Dingen geirrt haben sollte, da er manches überhaupt gar nicht gekannt,
anderes unrichtig gedeutet oder nur oberflächlich beschrieben hat.” Zwar hätte ich
nicht gewagt, dies von einem Manne zu sagen, der in wissenschaftlicher Hinsicht
so hoch dasteht, wenn nicht die Wahrheit mir Mut eingeflößt, und ich das Schweigen
für eine Sünde gehalten hätte. Denn wenn der Arzt sich eine Ansicht bildet und
sie nicht ausspricht, so tut er großes Unrecht, handelt frevelhaft und bringt sich
durch sein Stillschweigen freiwillig in großen Schaden. Man muß dabei den Grundsatz
befolgen, welchen, wie er sagt, Aristoteles ausgesprochen hat: „Lieb ist mir
Plato, lieb ist mir aber auch die Wahrheit, und wenn es sich um die beiden handelt,
so muß man der Wahrheit den Vorzug geben.”



[15] Ins Lateinische wurde Alexandros schon früh, jedenfalls lang vor dem 9. Jahrhundert
übersetzt. Späterhin wurden Schriften des Alexandros ins Syrische, Arabische
und Hebräische übertragen.



[16] Sehr interessant sind mehrere Fälle von Psychotherapie: „So heilte der
Arzt Philotimos (vgl. Bd. I, S. 244) einen Kranken, welcher an der Idee litt, daß
man ihn, weil er ein König gewesen wäre, enthauptet habe, dadurch, daß er ihm
plötzlich eine bleierne Mütze auf den Kopf setzte, so daß er die Schwere fühlte
und die Ueberzeugung bekam, er habe seinen Kopf wieder erhalten.” ... „Eine Frau,
die eine Schlange verschluckt zu haben glaubte, wurde dadurch geheilt, daß man
in ihren Auswurf ein kleines Tierchen setzte, welches vollständig dem Gebilde ihrer
Phantasie glich und dem Tiere entsprach, wie es ihr leerer Wahn ihr vorgemalt
hatte.”



[17] Gegen Singultus werden, wie noch heute in der Volksmedizin, auch verschiedene
Wundermittel empfohlen mit der Motivierung: „Man darf gewisse Dinge nicht
gering achten, sondern man muß alles anwenden, aber bei der Behandlung zugleich
die übrigen Vorschriften beobachten, welche die Wissenschaft gibt.”



[18] Auch eine ganze Reihe von Wundermitteln wird aufgezählt, z. B.: „Man
nehme einen eisernen Ring, mache den Reif desselben achteckig und schreibe auf
das Achteck: Fliehe, fliehe o Galle! Die Lerche hat dich gesucht. Darunter mache
man auf den Kopf des Ringes das Zeichen ϗ.” „Ich rate euch,” sagt Alexandros,
„diese Mittel nicht dem ersten besten, sondern nur den Gläubigen und solchen,
welche sie wohl zu bewahren verstehen, mitzuteilen.”



[19] Hingegen werden Wundermittel mitgeteilt.



[20] Am Schlusse teilt Alexandros eine ganze Reihe von Sympathiemitteln gegen
Podagra mit, z. B. folgendes: Man nehme ein goldenes Blatt und schreibe bei abnehmendem
Monde die untenstehenden Worte darauf; dann binde man die Sehnen
eines Kranichs darum und schließe es in eine dem Blatte entsprechende Kapsel ein,
welche der Kranke an den Fersen tragen muß. „μεί, θρεύ, μόρ, φόρ, τεύξ, ζά, ζών,
θέ, λού, χρί, γέ, ζέ, ών.. Wie die Sonne in diesen Namen fest wird und sich täglich
erneuert, so macht auch dieses Gebilde fest, wie es früher war, schnell, schnell,
rasch, rasch. Denn siehe! Ich nenne den großen Namen, in welchem das wieder
fest wird, was dem Tode geweiht war: ἰάζ, ἀζύφ, ζύων, θρέγξ, βαίν, χωώκ. Macht
dieses Gebilde fest, wie es dereinst war, schnell, schnell, rasch, rasch.”



[21] Folgende sind die wichtigsten Farben, welche der Harn zeigen kann: λευκόν,
γαλακτῶδης, γλαυκόν, χαροπόν, ὑπωχρον, ὡχρόν, ὑπόῤῥυον, πυρρόν, ὑπόξανθον, ξανθόν,
ὑπέρυθρον, ἐρυθρόν, οἰνωπόν, κυανοὑν, χλωρόν, πελιδνόν, μέλαν.



[22] Vgl. Bd. I, S. 235 u. 318. Severos und ihm folgend Aëtios hatten diese Methoden
als barbarisch bezeichnet.



[23] Der Star wurde als Gerinnung einer ausgeschwitzten Flüssigkeit
betrachtet, und als sein Sitz galt der Raum zwischen Regenbogenhaut
und Kristall.



[24] Die Zusammenstellung war folgende: I. de sectis; II. ars medica; III. de pulsibus
ad tirones; IV. ad Glauconem de medendi methodo; V. de elementis secundum
Hipp.; VI. de temperamentis; VII. de facultatibus naturalibus; VIII. fünf Bücher
über Anatomie: a) de ossibus, b) de musculor. dissectione, c) de nervor. dissectione,
d) de venar., e) de arteriar. anatome; IX. sechs Bücher über die Ursachen und
Zeichen der Krankheiten: a) de differentiis morborum, b) de morbor. causis, c) de
symptomat. differentiis, d) de symptomat. causis libri tres; X. de loc. affectis; XI.
a) de differentiis puls., b) de dignoscendis pulsib., c) de causis puls., d) de prognosi
ex pulsu; XII. de differentiis febrium; XIII. de crisibus; XIV. de diebus criticis;
XV. Methodi medendi libri; XVI. de sanitate tuenda.



[25] Von den Kommentaren des Joannes Alexandrinus zu den galenischen Schriften
sind jene zu unterscheiden, welche Joannes Philoponos im 6. Jahrh. verfaßt hatte.



[26] Es handelt sich wahrscheinlich um kein Originalwerk, sondern um eine Uebersetzung
aus dem Arabischen (Avicenna?).



[27] Er wird in manchen Handschr. als πρωτοβεστιάριος ═ Obergarderobenmeister und
als μαγιστὴρ Ἀντιοχείας ═ Oberaufseher des von Antiochos erbauten Palastes in Konstantinopel
bezeichnet.



[28] Dieser Beiname rührt davon her, daß Joannes mit dem Titel eines ὰκτουάριος
am Hofe der Paläologen lebte.



[29] Hier macht sich der Einfluß der inzwischen erstarkten arabischen Medizin
geltend, welche insbesondere in der Fiebertherapie an Stelle der drastischen Purganzen
anfeuchtende, kühlende Mittel einführte.



[30] Wenn auch Hippokrates, Galen, Oreibasios, Aëtios, Alexandros und Paulos
bald mehr, bald weniger ausführlich über die Harnschau schrieben, so betrachtete
doch keiner von ihnen die Uroskopie als diagnostisches Universalmittel, dem gegenüber
die übrigen Methoden vernachlässigt werden dürften. Noch Aëtios legte auf
die Pulsuntersuchung den Nachdruck, wenn er auch namentlich bei fieberhaften
Affektionen die Harnschau für sehr nützlich hielt. Joannes Aktuarios suchte der
durch Magnos, Theophilos u. a. begründeten einseitigen Vorliebe für die Uroskopie
entgegenzutreten, indem er sogar in der Spezialschrift über den Harn die Notwendigkeit
der Untersuchung des Pulses, der Atmung, des Sputums, der Fäces u. s. w.
betonte. Im allgemeinen, sagt er, genügt keine einzige Methode für sich allein,
um eine richtige Diagnose und Prognose zu stellen, namentlich bedürfe die (an
sich leichtere) Uroskopie der Ergänzung durch die (schwierigere und weniger zuverlässige)
Pulsuntersuchung, nur die Vereinigung beider gebe die nötige diagnostische
Sicherheit. Der Puls lasse auf die Beschaffenheit der inneren Wärme
und Lebenskräfte schließen, der Harn zeige die Quantität und Qualität der Säfte
an, die Exkrete endlich weisen auf die Art der Kochung (Verdauung etc.) hin.
Welche Methode im einzelnen Falle am wichtigsten ist, hänge somit von der Natur
der Krankheit ab.



[31] Die Prinzipien der Pneumatiker ließen sich am leichtesten mit der christlichen
Weltanschauung vereinigen.



[32] Der Harn ist nach der Lehre des Joannes Aktuarios nichts anderes als ein
Ausscheidungsprodukt, welches bei der Pepsis in der Leber entstehe. In der Aneignung
und Umwandlung des Nahrungsstoffes unterschied er nämlich mehrere Stufen,
nämlich 1. die Verdauung im Magen, 2. die Verarbeitung des Nahrungsstoffes in
den Gekrösvenen, der Pfortader und im unteren Teile der Leber, 3. die weitere
Umwandlung in den Gefäßen des oberen Teiles der Leber, 4. die
Assimilation in den Organen; diesen vier Stufen entsprechen die verschiedenartigen
Ausscheidungen: 1. Erbrechen und Stuhlgang, 2. Gallenabsonderung, 3. Harnabsonderung,
4. Ausdünstung, Schweiß und Ausschläge.



[33] Enaiorema ═ das Aufgehängte, d. h. die im Harn schweben bleibende Wolke.
Galenos sagt im Kommentar zu Hipp. Progn.: „Ich nenne Enaiorema das Dichte
und Weißliche im Harne, das weder oben in der Flüssigkeit, noch am Boden des
Gefäßes, sondern ungefähr in der Mitte der flüssigen Masse oder doch etwas unter
derselben sich sammelt.... Oft sammelt sich nun etwas ähnliches an der Oberfläche
des Harns, und das nenne ich dann eigentlich Wolke (νεφέλη).”





Verpflanzung griechischer Medizin nach dem Orient durch
syrische Vermittlung.



[←]
         


Syrien mit seiner buntgemischten, leichtbeweglichen, wegen mangelnder
Eigenkultur zur Assimilation stark hinneigenden Bevölkerung
war unter der Herrschaft der Seleukiden akut und intensiv hellenisiert
worden und galt in römischen Zeiten als eine der am meisten kultivierten
Provinzen;

es besaß in seinen reichen Städten blühende Bildungsanstalten
(namentlich in Antiochia und Berytos) und gab Männern den
Ursprung, welche auf den verschiedensten Wissensgebieten Ruhm erlangten[1].
Die hellenischen Einflüsse erstreckten sich über die wechselnden
Grenzen hinaus und kreuzten sich bisweilen wundersam mit
semitischem Geiste, wie dies namentlich die merkwürdige Kultur Palmyras
oder der mesopotamischen Stadt Harran[2] beweist.



Die Kirche, welche seit dem Ende des 2. Jahrhunderts in Syrien
festen Fuß gefaßt hatte, beförderte auf den Wegen ihrer Missionstätigkeit
noch mehr die Expansion der griechischen Bildung nach dem Osten[3],
indem sie in Mesopotamien Schulen errichtete — die bedeutendsten
waren in Nisibis und Edessa — in welchen neben der Theologie
auch dem Studium der profanen Wissenschaften (Grammatik, Rhetorik,
Poetik, Dialektik, Arithmetik, Geometrie, Musik, Astronomie, Medizin u.a.),
teils zu den Zwecken der Exegese, teils um Vertreter verschiedener
praktischer Berufe (darunter insbesondere Aerzte) heranzubilden, gebührende
Sorgfalt zugewendet wurde. Von größter Tragweite aber war es,
daß sich in den christlichen Lehranstalten — ausgehend von der Uebertragung
der Bibel und der Kirchenväter — eine reiche, vielseitige
Uebersetzertätigkeit entfaltete, welche seit dem 5. Jahrhundert eine
wachsende Zahl von moraltheologischen, philosophischen (z. B. Schriften
des Aristoteles in neuplatonischer Ueberarbeitung), mathematischen,

naturwissenschaftlichen und medizinischen Schriften der Griechen den
Einheimischen im Gewande der syrischen Sprache zugänglich machte[4].
Im Wetteifer der Lehr- und Uebersetzertätigkeit zeichneten sich die
heterodoxen Sekten der Jakobiten (Schulen von Kinnesrin und Rasain)
und Nestorianer (Edessa) am meisten aus. Der hervorragendste,
namentlich für die Medizin in Betracht kommende, Uebersetzer war
Sergios von Rasain (Presbyter und Arzt in der ersten Hälfte des
6. Jahrhunderts), welcher Werke des Hippokrates und Galenos
ins Syrische übertrug.



Religiöser Fanatismus vertrieb die nestorianischen Gelehrten im
Jahre 432 vorübergehend, 489 aber dauernd, aus ihrem Hauptsitz Edessa
und zwang sie zur Flucht über die Grenzen des Byzantinerreiches nach
Persien, wo sie sich unter dem Schutz der toleranten Sassaniden als
Forscher und Lehrer frei betätigen konnten. Ihrem ersprießlichen
Wirken dankte die alte Schule von Nisibis neuen Aufschwung, und bald
entstanden auch andere Lehranstalten, unter denen die Akademie
von Dschondisabur höchsten Ruf gewann. Daselbst wurden außer
den theologischen auch philosophisch-naturwissenschaftliche Studien betrieben
und Uebersetzungen griechischer Werke ins Syrische und Persische
veranstaltet.



Griechische Kultureinflüsse machten sich in Persien[5] zwar schon
zur Zeit der Partherherrschaft geltend, ganz besonders aber waren es
die Sassaniden (seit 224 n. Chr.), welche trotz ihres strammen Nationalsinnes
die Verpflanzung hellenischer Kunst und Bildung förderten.
Wahrscheinlich kamen auch griechische Aerzte ins Land; eine eigentliche
medizinische Lehranstalt scheint jedoch erst am Ende des 5. Jahrhunderts
von den Nestorianern in Dschondisabur, im Anschluß an
ihre kirchliche Schule, begründet worden zu sein. Unter der Regierung
des weisen Chosrau Nuschirwan (532-579), welcher der Förderung
medizinischer und philosophischer Studien ganz besonderes Interesse zuwendete[6],
blühte die medizinische Schule von Dschondisabur empor

und wurde späterhin sogar für Jahrhunderte die bedeutendste Hochschule
des Orients; sie bildete den Kreuzungspunkt griechischer und
indischer Heilkunst[7]. Die Verbindung der Anstalt mit dem
Hospital erwies sich sehr vorteilhaft für die praktische Ausbildung der
Zöglinge.



Als Persien unter die Herrschaft des Islam kam, verblieben die
Nestorianer trotzdem im Besitze der Schule von Dschondisabur. Welch
emsiges Streben dort geherrscht haben muß, beweist die rasche Entwicklung
der arabischen Medizin, welche gerade dieser Schule so vieles
verdankte.




[1] Unter ihnen waren viele Aerzte.



[2] Bei den Harraniern (Sabiern) verknüpften sich die Reste altbabylonischer
Weltanschauung mit neuplatonischen Vorstellungen.



[3] Vorher hatten auch die jüdischen Schulen von Tiberias, Sepphoris und
Nisibis die Verbreitung einer mit griechischen Elementen durchsetzten Kultur nach
dem Osten begünstigt.



[4] Als älteste Uebersetzer werden Ihiba, Pruba (Probas), Kumi (Mitte des 5. Jahrhunderts)
genannt, Lehrer von Edessa.



[5] Auch in Persien haben jüdische Gelehrte (Schulen von Sura, Pumbeditha,
Nehardea) nicht wenig den späteren Missionären der westlichen Bildung vorgearbeitet.



[6] Zu Chosrau Nuschirwan flüchteten die sieben Philosophen, welche Justinian
von ihren Lehrstühlen in Athen vertrieb. Als Beweis seiner Aerztefreundlichkeit
wird folgendes erzählt: Einer der berühmtesten Praktiker seiner Zeit, Tribunos
aus Palästina, hatte den König einst mit Erfolg behandelt und war reichlich beschenkt
wieder entlassen worden.  Als Chosrau aufs neue nach dem Arzt Verlangen
trug, war er gerade mit Justinian in Krieg verwickelt. Er schloß mit dem
Kaiser einen Waffenstillstand unter der Bedingung, daß Tribunos ein ganzes Jahr
bei ihm bleiben solle. Nach Jahresfrist bat Tribunos zum Lohne für seine Leistungen
um die Freilassung einer Anzahl vornehmer griechischer Kriegsgefangener, und der
König gewährte nicht allein diese Bitte, sondern setzte noch außerdem 3000 andere
Gefangene in Freiheit.



[7] Chosrau schickte seinen Leibarzt Burzweih (Barsudje) nach Indien, um von
dort Arzneien zu holen und medizinische Werke zu studieren. (Burzweih brachte
außerdem das Schachspiel und die Fabeln der Bidpai mit.) — Es scheint, daß neben
den Nestorianern zeitweilig auch Inder an der Akademie von Dschondisabur als
Lehrer tätig gewesen sind.





Die Medizin bei den Arabern.



[←]
         



        Motto:


Gottes ist der Orient!


Gottes ist der Occident!


Nord- und südliches Gelände


Ruht im Frieden seiner Hände.


                Westöstl. Diwan.






Das Erlöschen eines jeden Wettstreits und der Mangel an frischen
Triebkräften hatte die Medizin in Byzanz zur Erstarrung gebracht; seit
dem 8. Jahrhundert führte sie dort trotz zeitweiligen Aufflackerns nur
mehr ein Scheinleben. Glücklicherweise war das Schicksal der Heilkunde
im Mittelalter nicht an Byzanz allein gebunden! Wie ein spezieller
Fall des Gesetzes von der Erhaltung der Kraft nimmt es sich
aus, daß mit dem Sinken der geistigen Energie im Heimatlande eine
zwar an Verirrungen reiche, aber doch lebendige Entwicklung der
griechischen Heilkunst in der Fremde parallel läuft, daß die Medizin in
der inzwischen entstandenen Welt des Islam eine Stufe erreichte, welche
jedenfalls im Mittelalter unüberschritten blieb.



Der Aufschwung der Heilkunde in arabischen Landen knüpfte sich
an die Machtstellung, an die erstaunlich rasch aufschießende, üppig
blühende Kultur des Kalifenreiches, er beruhte auf der Neubelebung
des griechischen Bildungsmaterials durch den fermentartig wirkenden
Geist orientalischer Völker, die unter der siegesfrohen Fahne des Propheten
zu einem Dasein voll Regsamkeit erwacht waren. Umgeackert
durch die Pflugschar arabischer Tatkraft, ließ der alte Kulturboden
Syriens, Mesopotamiens und Persiens, Aegyptens und Indiens aus seinen
frisch gezogenen Furchen wieder eine reiche Saat emporkeimen, die wohl
zumeist dem, in verschwenderischer Fülle verstreuten, Samen griechischer
Gedanken entstammte, aber auch durch manche beigemischte Eigenart
das spezifische Erdreich nicht verleugnete.



Es entstand ein neues, griechische mit orientalischen Elementen verschmelzendes
Gebilde — die arabische Medizin, deren rasches Aufblühen
nur durch die lange vorher in den alten Kulturländern Aegypten,
Syrien, Mesopotamien und Persien geleistete Vorarbeit erklärlich wird.
Aber nicht bloß die Grundlegung, sondern auch der Aufbau
war nicht ausschließlich, ja nicht einmal überwiegend das Werk
der Nationalaraber. Zwar stellt die reiche und vielseitige medizinische
Literatur sprachlich und auch der Geistesrichtung nach, ein einheitliches

Ganzes dar, aber an ihrer Schöpfung beteiligten sich außer den
Arabern Angehörige der verschiedenen Nationen des islamischen Weltreiches,
das sich in seiner Blüteepoche vom Himalaja bis zu den Pyrenäen,
vom Schwarzen Meere bis zum Golf von Aden erstreckte.




Arabien selbst, das einer durch die gemeinsame Arbeit der Semiten, Arier und
Hamiten geschaffenen Kultur den Namen gab, blieb für die wissenschaftliche Heilkunde
ohne Einfluß; die Zentren der „arabischen” Medizin befanden sich in den
Ländern mit reicher Mischbevölkerung.



Immerhin bedeutete die Kulturmedizin den arabischen Eroberern keineswegs
etwas vollkommen Neues, denn sie hatten die Superiorität derselben bereits früher
im Heimatlande, schon in der vorislamischen Zeit durch jüdische und christliche
Aerzte kennen gelernt, welche unter ihnen lebten und neben den eingeborenen Volksärzten,
den Vertretern einheimischer abergläubisch-empirischer Traditionen, tätig waren.
Manche Spuren weisen darauf hin, daß schon in alter Zeit hie und da Verbindungen
mit der syrischen, persischen oder indischen Medizin angeknüpft worden sind.



Der in der Epoche Muhammeds sehr angesehene (christliche) Arzt el Harits
ben Kalada, aus el Taïf bei Mekka, studierte an der Hochschule von Dschondisabur
und bereiste Indien, um seine Kenntnisse zu erweitern. Bemerkenswert ist es, daß
er den Propheten in seinen hygienisch-medizinischen Anschauungen beeinflußte, wozu
er umsomehr berufen schien, da er selbst auf Mäßigkeit und Reinlichkeit abzielende
Gesundheitsregeln verfaßte, die der arabischen Lebensweise angepaßt waren.



Wie in den älteren Religionsurkunden, so spielen auch in den muhammedanischen
hygienisch-medizinische Dinge eine wichtige Rolle. Der Koran besitzt einen,
im Vergleich zum Alten Testament weit geringeren, doch immer noch ansehnlichen
hygienischen Inhalt[1] — Vorschriften über Reinlichkeit (Waschungen), Nahrungsweise
(Verbot des Schweinefleisches, des Weingenusses), Geschlechtsleben u. s. w. —,
hingegen enthält er nur wenig, was zur Beurteilung der medizinischen Anschauungen[2]
des Zeitalters benützt werden könnte. In dieser Hinsicht bilden die dem Propheten
durch die Tradition zugeschriebenen Aussprüche, welche als Medizin des Propheten
in später Redaktion vorliegen (vgl. Perron, Médecine du prophète, Alger et
Paris 1860), eine interessante Ergänzung; neben der einheimischen volkstümlichen Tradition
tritt darin bereits der fremdländische Einfluß zu Tage, welcher durch jüdische
und christliche Aerzte vermittelt worden war. Der Prophet, welcher sich selbst in
leichteren Fällen mit der Behandlung Kranker abgab, legte den Gläubigen die Pflege
der Gesundheit sehr ans Herz, empfahl ihnen bei gewissen Krankheiten Arzneien
oder rationelle Heilverfahren (z. B. gegen anhaltenden Kopfschmerz und Fieber
kalte Uebergießungen und Skarifikationen[3]), ließ unter Umständen auch abergläubische

Gebräuche zu, wenn sie dem Monotheismus nicht allzusehr widersprachen,
und gewährte in dringenden Fällen die Erlaubnis, bei Kranken von den rituellen
Gesetzen abzuweichen[4]. Das Glüheisen dient als ultimum refugium in Krankheiten
und als Blutstillungsmittel, die Behandlung der Knochenbrüche durch Reposition
und Verband ist kurz erwähnt, gegen Biß der Schlangen oder des tollen Hundes
wird Einschneiden der Wunde, Aussaugen, Schröpfen (mit dem Horn eines Tieres)
empfohlen. Männern und Frauen ist es ausdrücklich gestattet, auch Kranke des
anderen Geschlechts zu pflegen, selbst wenn es sich um die Genitalien handelt. Bei
Ausbruch ansteckender Krankheiten wird Vorsicht empfohlen, doch verboten, das
Land zu verlassen.





Als die tapfern und begabten, aber noch urwüchsigen Araber, entflammt
durch religiöse Begeisterung, im Sturmeslaufe von den reichsten
Kulturländern Besitz ergriffen, lag ihnen das Interesse für Bildung noch
gänzlich fern; in ihrem barbarischen Stolze achteten sie die Gelehrsamkeit,
das künstlerische Schaffen, den Gewerbfleiß der Unterworfenen
höchstens in dem Sinne von Dienstleistungen, die dem waffenführenden
Herrenvolke nützlich werden können. Ihr geistiges Streben wandte sich,
abgesehen von der glutvollen und empfindungsreichen, nationalen Dichtkunst,
ausschließlich dem religiösen Schrifttum zu, woran dann allmählich
das Studium der arabischen Grammatik angeschlossen wurde, zwecks
genauer Feststellung des heiligen Textes und mit Rücksicht auf die
Neubekehrten, welchen der Koran nur im Original, nicht aber übersetzt,
übermittelt werden durfte — ein Umstand, welcher die Erhebung
des Arabischen zur Literatursprache bewirkte.



Genährt durch den Gegensatz der Sprache und der Religion,
herrschte die Indolenz der Araber gegenüber der fremden Kultur während
des 1. Jahrhunderts der Hidschra und noch darüber hinaus, umsomehr
als ohnedies die besten Kräfte teils durch die Feldzüge, teils
durch innere Wirren in Anspruch genommen waren. Wenn auch die
Kalifen aus dem Hause der Omajjaden (661-750) ihre Residenz
nach Damaskus, dem Hochsitze gräko-syrischer Bildung verlegten, die
frühere Einfachheit der Sitten mit verfeinerten Lebensformen nach dem
Muster der byzantinischen vertauschten, fremde Künstler, Gelehrte,
Aerzte[5] beriefen und ihnen Einfluß gewährten — einer wirklich intensiven
Förderung der nichtmuhammedanischen Wissenschaft stand der
religiös inspirierte Nationalismus noch allzusehr entgegen. Zum größten

Teile blieb die Pflege der Kunst und Wissenschaft den Ungläubigen
überlassen. Nur wo praktische Interessen in Frage kamen oder der
Mystizismus anlockte — auf dem Gebiete der Alchemie und Medizin
— machen sich schon in dieser Epoche Spuren der Wißbegierde
oder selbst ernsterer Aneignungsversuche bemerkbar, wobei vorerst die
alexandrinische Gelehrsamkeit als Hauptquell diente. Namentlich als
Förderer der Alchemie wird der omajjadische Prinz Khaled ben Jezid
genannt; um die Verbreitung griechischer Heilkunst sollen sich Theodokos
und Abd el Malik ben Abhar Alkinâni Verdienste erworben
haben. Ein jüdischer Arzt, Masardjaweih (um 683) aus Basra, übertrug
die schon in syrischer Sprache vorliegenden Pandekten des Presbyters
Ahron (vgl. S. 128) ins Arabische. Schon im Jahre 707 stiftete
der kunst- und wissensfreundliche Kalif el Welid das erste Krankenhaus
und stellte Aerzte an demselben an.




Der Muawide Khaled ben Jezid († 704) beschäftigte sich unter Anleitung des
Mönches Marianos mit Alchemie, Medizin u. a. angeblich, um in seiner wissenschaftlichen
Tätigkeit Trost für die Nichtwahl zum Kalifen zu finden; er galt als Autor
mehrerer einschlägiger Abhandlungen.



Theodokos († 708) soll treffliche Schüler, darunter den jüdischen Arzt Forat
ben Schânâsa, herangebildet haben und verfaßte ein noch lange angesehenes, häufig
zitiertes Werk, das besonders von den Heilmitteln und ihrer Zubereitung handelte,
Kannasch (Pandekten), wahrscheinlich das älteste medizinische Buch der arabischen
Literatur. Abdalmalik ben Abhar Alkinani (ein zum Islam übergetretener Christ
arabischer Abstammung) bemühte sich um die Verpflanzung der alexandrinischen
Medizin nach Syrien und Mesopotamien. Masardjaweih (Masardjoje, Masardjis) schrieb
auch selbständige Abhandlungen über die Kräfte der Medizinalpflanzen und Nahrungsmittel.





Zwar entwickelten sich schon im Zeitalter der Omajjaden Basra
und Kufa, wo Muslimen, Christen und Juden zusammenströmten, zu
Pflegestätten wissenschaftlichen Lebens, der eigentliche Aufschwung der
arabischen Kultur erfolgte aber erst von der Zeit an, da die Abbassiden
zur Herrschaft gelangten (750), und die ebenso so rasch ansteigende
wie vielseitige Entwicklung, welche ihr unter den Kalifen aus diesem
Hause beschieden war, hängt wenigstens im Beginne damit zusammen,
daß das Nationalarabertum seinen Vorrang im Staate zu Gunsten der
allmählich entstandenen Mischrasse verloren hatte, und namentlich die
Perser, bezw. deren arabisierten Abkömmlinge, eine einflußreiche Stellung
gewannen. Der Uebergang zu großzügigen, kosmopolitischen Tendenzen,
mit dem Gefolge von höheren Formen des wirtschaftlichen und geistigen
Lebens fand seinen Ausdruck alsbald in der Verlegung der Residenz
nach Bagdad, welches, auf dem Boden des Zweistromlandes erbaut,
die Traditionen altorientalischer Weltreiche verkörperte und als Knotenpunkt
aller großen Handelsstraßen Vorderasiens zum Tummelplatz des

Völkerverkehres wie geschaffen war. Von höfischem Prunk umstrahlt,
byzantinischem Kunstsinn nacheifernd und persischen Luxus überbietend,
magnetisch die Volksmassen und die Schätze aus zwei Weltteilen an
sich ziehend, wuchs Bagdad zur größten und prächtigsten unter allen
Städten empor[6]. Hier entsprangen jene mächtigen Impulse, welche zur
Gewinnung und Verwertung der Naturschätze lockten, dem Gewerbfleiß
stets neue Aufgaben stellten, den Umsatz der Produkte durch Ausbahnung
und Vermehrung der Verkehrswege beschleunigten. Aber der Sitz einer
weltgebietenden Macht, der Brennpunkt der Industrie und des Handels,
die Stätte des maßlosen Luxus und des wahnsinnigen Genußlebens wurde
auch eine Hochschule der Gelehrsamkeit[7], und nicht minder, wie für
die materielle Kultur, war auch auf dem Felde des Geistes der Wille
und Ehrgeiz der Kalifen anfangs die einzige, die stärkste Triebfeder für
die erstaunlich fruchtbare Arbeit, mittels der man sich das kulturelle
Fremdgut anzueignen wußte.



Am Ausgang des 8. und im Beginne des 9. Jahrhunderts, zu einer
Zeit, da das Kalifat die höchste Macht besaß und die Wohlfahrt des
muslimischen Reiches durch blühende Landwirtschaft, durch rege gewerbliche
Betriebsamkeit und weit ausgedehnten Handel gesichert war, entstand
jene bewundernswerte, welthistorisch bedeutungsvolle geistige Bewegung,
welche dem Arabertum in kurzer Frist eine erstaunliche Fülle
von abend- wie morgenländischer Bildung zutrug. Was in Syrien und
Mesopotamien durch die Verpflanzung hellenischen Wissens begonnen,
was in Persien unter den Sassaniden vorbereitet worden war, kam bei
den Muslimen zu ungeahnter Vollendung, indem sie von einem unvergleichlich
größeren Import des fremden Kulturgutes zu wirklicher
Assimilation und auf manchen Gebieten auch zu originalen
Leistungen fortschritten.



Im Anschlusse an die früheren Vermittlungsversuche der Syrer und
Perser, bildete eine überaus reichhaltige Uebersetzungsliteratur die
Basis der arabischen Wissenschaft.



Mögen auch schon vorher einzelne Schriften in die Sprache des
Koran übertragen worden sein — eine systematische, allmählich alle
Wissenszweige umfassende, Uebersetzertätigkeit großen Stiles entfaltete
sich erst, als kulturfreundliche Abbassiden, hauptsächlich von ihren Leibärzten
inspiriert, das Unternehmen mit reichen Mitteln förderten, für

die kostspielige oder nur auf diplomatischem Wege mögliche Erwerbung
der Originalhandschriften Sorge trugen und zur Ausführung eigene Gelehrtenkommissionen
bestellten; begreiflicherweise erweckte das, von den
Fürsten gegebene, Beispiel sehr bald unter den Großen des Reiches ein
den gleichen Zwecken dienendes Mäcenatentum. Dauernd bewahrt die
Geschichte in diesem Sinne die Erinnerung an die Abbassiden al-Mansur
(754-775) und Harun ar-Raschid (786-809), an die hochgestellte
Familie der Barmekiden; das herrlichste Denkmal setzte sich aber als
Gönner der Wissenschaft der Kalif al-Mamun (813-833), welcher die
größte Menge von Schriften zusammenbringen ließ und ein förmliches,
unter Leitung der angesehensten Gelehrten stehendes Uebersetzungsinstitut
errichtete, dessen imponierende Leistungen einen gewaltigen
Wissensstoff weithin verbreiteten. Auch von den Nachfolgern dieses
Fürsten — besonders den Kalifen al-Mutassim, al-Mutawakkil und
al-Mutadhid — begünstigt, zog sich die Uebersetzertätigkeit fort, um
vom Beginne des 10. Jahrhunderts an der Kommentierung und freieren
Bearbeitung des zugänglich gewordenen Bildungsmaterials Platz zu
machen.



Neben griechischen Schriften, welche die Hauptmasse ausmachten
und in der ersten Zeit auf dem Umweg über das Syrische, später direkt
aus dem Original übertragen wurden[8], fand auch die persische und
indische Literatur Berücksichtigung; was den Inhalt betrifft, so kamen
— entsprechend den praktischen Zwecken — anfangs namentlich medizinische,
mathematische, astronomische und geographische Werke in Betracht,
im weiteren Verlaufe aber auch philosophische und naturwissenschaftliche[9].



Aus der langen Reihe der Uebersetzer — arabische Quellen zählen
etwa hundert auf — ragen in Bezug auf das medizinisch-naturwissenschaftliche
Schrifttum Jahja ben Māsawaih („Mesue”), Hunain
ben Ischak („Johannitius”), dessen Neffe Hubaisch ben el Hasan,
der Sabier Thâbit ben Kurra aus Harran und Kosta ben Luka
besonders hervor.



Von medizinischen Autoren wurden alle bedeutenderen ins Arabische
übertragen, namentlich aber Hippokrates, Dioskurides, Archigenes,

Rhuphos, Galenos, Oreibasios, Philagrios, Alexandros von Tralleis, Paulos
von Aigina. Die arabischen Uebersetzungen sind noch gegenwärtig
von großer Bedeutung, teils aus textkritischen Gründen,
teils deshalb, weil sie manche der großen Lücken in der antiken
Literatur ausfüllen.
[10]




Die ersten Abbassiden — namentlich al-Mamun[11] — erwarben eine Menge von
Handschriften wissenschaftlicher Werke durch Ankauf oder erbaten sich wertvolle
Manuskripte vom byzantinischen Kaiserhofe; von Harun ar-Raschid wird erzählt, daß
er eine Anzahl in griechischen Städten erbeutete, von al-Mamun, daß er die Auslieferung
solcher literarischer Schätze zur Friedensbedingung machte. Am frühesten
(unter al-Mansur und Harun ar-Raschid) wurden die Elemente des Euklid, der „Almagest”
des Ptolemaios, die Physik des Aristoteles und medizinische Schriften übersetzt,
bei welch letzteren die syrische Vorarbeit (Nestorianer) gute Dienste leistete.
Außer griechischen Werken übertrug man auch persische und indische Schriften ins
Arabische; von den indischen[12] waren (abgesehen von der Sammlung indischer Tierfabeln)
die mathematisch-astronomischen und medizinischen (Charaka, Susruta) am
wichtigsten; manche der angeblich aus dem Indischen oder Chaldäischen übersetzten
Werke, z. B. die Schrift Schanaks über die Gifte und die beiden von Ibn Waschija
veröffentlichten chaldäischen Schriften über (die nabatäische) Landwirtschaft resp.
über Gifte, scheinen nach neueren Forschungen zusammengestoppelte Falsifikate zu
sein, denen freilich zum Teil alte indische resp. babylonische Quellen zu Grunde
lagen.



Außer den Kalifen förderten auch die Wesire und hochstehende, reichbegüterte
Männer durch Geldmittel die Uebersetzertätigkeit, so z. B. einzelne der
Barmekiden, der Bachtischua, die drei Söhne des Musa ben Schakir, Muhammed,
Ahmed und el-Hasan u. a.



Als Uebersetzer fungierten zumeist Syrer (darunter besonders Nestorianer und
Sabier), Perser, Griechen, Juden, die meisten derselben übten den ärztlichen Beruf
nebenbei oder ausschließlich aus. Nicht zum mindesten war es gerade die
Heilkunde, wegen welcher die Kalifen der Sache so lebhaftes Interesse
zuwandten.



Eine Hauptanregung für die Uebertragung medizinischer Texte ins Arabische ging
zuerst von dem Nestorianer Dschordschis (Georg) ben Dschabril (Gabriel)
ben Bachtischua aus, welcher dem Kalifen al-Mansur als Arzt diente und selbst

einige Schriften übersetzt haben soll; als Förderer von Uebersetzungen machte sich
auch sein Enkel Dschabril ben Bachtischua, Leibarzt des Harun ar-Raschid, verdient.
In der Epoche von Harun bis al-Mutawakkil war der berühmte „Mesuë” ═ Jahjah
ben Māsawaih mit der Sammlung und Uebersetzung griechischer Werke beauftragt.
Die großartigste und vielseitigste Tätigkeit als Uebersetzer
entfaltete Hunain ben Ischak, der Leibarzt des Kalifen al-Mutawakkil. Ueber
gründlichste Kenntnis des Syrischen, Arabischen und Griechischen verfügend, lieferte
Hunain einerseits selbst eine erstaunliche Zahl korrekter Uebersetzungen (hippokratischer,
galenischer Schriften, Anatomie der Eingeweide aus
Oreibasios, 7 Bücher des Paulos), anderseits revidierte und verbesserte er
die von anderen gemachten Uebersetzungen (z. B. Uebertragung galenischer Schriften
des Isa ben Jahja, die Dioskuridesübersetzung des Stephanos, Sohn des Basilios).
Er ermunterte auch jüngere Leute, besonders seine Söhne und seinen Neffen Hubaisch
ben al-Hasan zu gleicher nützlicher Arbeit. Der letztgenannte wirkte
neben ihm als Hauptübersetzer galenischer Schriften. Die Zahl der medizinischen
Uebersetzer, welche außer diesen wichtigsten erwähnt werden, ist sehr beträchtlich.



Hunain und sein Sohn Ischak widmeten sich auch der Uebersetzung philosophischer
und mathematischer, astronomischer, physikalischer etc. Werke; auf diesem
Gebiete zeichneten sich ganz besonders aus: al-Hadschadsch ben Jusuf ben
Matar, Jahja ibn el Batrik, der Sabier Thabit ben Kurra (Arzt und
Astronom des Kalifen el-Mutadhid), Kosta ben Luka (Arzt aus
Baalbek) u. a.



Daß die Araber bei ihrem Uebersetzungseifer die dichterischen und historischen
Werke der Antike außer acht ließen, erklärt sich einfach daraus, daß Poesie und
Geschichtschreibung bei ihnen zur selbständigen Entwicklung gekommen waren und
daher keine Sehnsucht nach fremden Quellen erwachen ließen. Religion einerseits,
starkes Nationalgefühl anderseits beraubte sie der Empfänglichkeit für die erhabensten
Emanationen des antiken Geistes, machte sie verständnislos für die griechische
Kunst und die griechische Dichtung. Wer in diesen Elementen die unersetzliche
Grundlage wahrer Kultur erblickt, mag dies beklagen, aber daraus, wie es von
manchen Autoren geschieht, einen gehässigen Vorwurf der Minderwertigkeit zu
schmieden, sollte einer objektiven Geschichtsauffassung ferne liegen.





Durch die mit beispielloser Hingebung geförderte, zielbewußt und
systematisch durchgeführte Uebersetzertätigkeit wurde den Arabern
schon im Laufe des 9. Jahrhunderts eine erstaunlich große, in der Folgezeit
stetig wachsende Summe von Wissen zugeführt, und während sonst
überall die Studien noch schlummerten oder gänzlich verkümmerten, erlebte
die antike Bildung im Irak eine glänzende Wiedergeburt. Mit
jugendfrischer Wißbegierde las man in Bagdad aristotelische und platonische
Schriften, gestützt auf Euklid und Ptolemaios trieb man dort
Mathematik und Astronomie, mit Hippokrates und Galen als Führern
trat man ans Krankenbett!



Doch verfehlt wäre die Annahme, daß sich diese Frühepoche arabischer
Kultur lediglich mit sklavischen Uebertragungen begnügt hätte und
ohne freiere Gestaltungen ganz in blinder Gefolgschaft, in widerspruchsloser
Verehrung der fremden Meister aufgegangen wäre. Wohl verbreitete
die gleichsam neu entdeckte Geisteswelt ihren blendenden Glanz,

dem sich keiner zu entziehen vermochte, doch gerade der Kontakt mit
dem überlegenen griechischen Denken entzündete die eigene Intelligenz,
und die außerordentliche Mannigfaltigkeit der aus West und Ost zuströmenden,
oft gegensätzlichen Bildungselemente schärfte die Kritik.
Bald richtete der eroberungslustige, hochgemutete, zur Assimilation eminent
befähigte Volkscharakter sein Streben dahin, das von außen Empfangene
durch Verarbeitung und zweckentsprechende innere Weiterbildung
in nationalen Eigenbesitz zu verwandeln. Freilich konnten sich selbständige
Leistungen anfangs nur sehr vereinzelt und bloß auf wenigen Gebieten
hervorwagen, doch schon im 2. und 3. Jahrhundert der Hidschra fehlte
es der islamischen Welt nicht gänzlich an Männern, welche durch ihr
reges Schaffen die frohe Botschaft verkündeten, daß Bagdad die Rolle
Alexandrias nicht ohne berechtigte Hoffnung übernommen hatte.



Der Uebergang vom bloßen Uebersetzen zur paraphrastischen popularisierenden
Darstellung vollzog sich rasch, und schon das Kommentieren
der Texte erweckte eine mehr selbständige, den Zeitverhältnissen
und dem Volksgeist Rechnung tragende Gedankenarbeit. Nicht nur eine,
mit wahrem Bildungsfanatismus aus den Quellen schöpfende, Polyhistorie[13]
kennzeichnet die Glanzepoche der Abbassiden, sondern selbst
humanistisch gefärbte Strömungen machten sich geltend, und bei
den Versuchen zur Versöhnung von Wissenschaft und Glauben durfte
die philosophische Spekulation wenigstens vorübergehend einen
Aufflug nehmen, der sogar vor sehr kühnen Folgerungen nicht zurückzubeben
brauchte[14] — freilich die nach al-Mamuns Tode leise beginnende,
am Ausgang des 9. Jahrhunderts bereits mächtig erstarkte
und vom Kalifenhofe fortan begünstigte, orthodoxe Reaktion wußte der
Gedankenfreiheit nur allzu bald wieder Zügel anzulegen. Von größter
Tragweite aber wurde es, daß in den gelehrten Kreisen Bagdads neben
den theologisch-philosophischen, neben den philologisch-literarisch-historischen
Studien, die mathematisch-naturwissenschaftlichen
Fächer eine sehr intensive und dauernde Pflege fanden, und
daß man gerade auf diesen Gebieten, trotz steter Anlehnung an die Errungenschaften
der Alten, daran ging, das Ueberkommene durch neue
Ideen, Beobachtungen und Erfahrungen weiterzuführen. Freilich hatte
bereits im 8. Jahrhundert der große Geber[15] den Weg gewiesen, auf

dem der arabische Genius seine größten Triumphe feiern sollte —
aber erst in Bagdad, wo sich hervorragende Meister zu gemeinsamer
Arbeit verbanden, wo die Mittel zu wissenschaftlichen Untersuchungen[16]
freigebig flossen (z. B. Gründung von Sternwarten), konnte
der nüchternen, mit Zahl, Maß und Gewicht hantierenden, auf Beobachtung
gestützten, vom Bekannten stufenweise zum Unbekannten
aufsteigenden Forschung eine genügende Menge von Jüngern gewonnen
werden.



Für die Verbreitung der Bildung sorgten Schulen und reichhaltige
öffentliche Bibliotheken[17]. Den Austausch der Ideen vermittelten
gelehrte Vereinigungen. Der äußerst rege Verkehr[18], welcher zahlreiche
Lernbegierige nach der Metropole führte, erleichterte das rasche
Bekanntwerden neuer Schriften und geistiger Errungenschaften.




Bagdad bewahrte jahrhundertelang seinen Ruhm als Brennpunkt des
geistigen Lebens, aber wie ein breiter Strom, in viele Arme geteilt,
ergoß sich die Bildung von dort allmählich auch in die Provinzen bis
in den äußersten Osten (Samarkand); selbst in Gegenden, wo heute wieder
tiefste Unkultur herrscht, entstanden vorübergehend Pflegestätten der
Wissenschaft — als Abglanz der Kalifenstadt.



Ursprünglich aus dem Mäcenatentum der Abbassiden hervorgegangen,
war doch glücklicherweise der Fortbestand und die Weiterentwicklung
der arabischen Kultur nicht ausschließlich von der Machtstellung der in
Bagdad thronenden Kalifen abhängig. Während diese durch den Abfall
ehrgeiziger Statthalter auf einen immer enger begrenzten Besitz beschränkt
wurden und, die faktische Herrschergewalt an Söldnerführer (Bujiden,
Seldschuken) verlierend, schließlich zu Schattenfürsten mit geistlichem
Nimbus herabsanken, erhielt sich das Geistesleben noch jahrhundertelang
in voller Frische, ja gerade die Zersplitterung des Reiches in zahlreiche
selbständige Sonderherrschaften wirkte fördernd, indem manche
der neuen Dynastien, mit den Abbassiden und untereinander wetteifernd,
allerdings in sehr verschiedenem Ausmaße, künstlerische und wissenschaftliche
Bestrebungen unterstützten, Gelehrte heranzogen[19], Unterrichtsanstalten
und Bibliotheken gründeten, so die Samaniden in Bochara,
die Ghasnawiden in Ghasna, die Bujiden in Persien, die Hamadaniden
in Aleppo und Mosul, die Aglabiden in Kairowan, die Idrisiden in
Maghrib u. a.



Mit der in Bagdad erklommenen Höhe kann sich aber nur jene
messen, welche in Andalus in dem völkerdurchmischten Spanien erreicht
wurde, wo die Araber seit 711 festen Fuß gefaßt hatten; ein
Jahrhundert später als im Oriente aufstrebend, lief die Entwicklung der
arabischen Kultur an den Ufern des Guadalquivir parallel mit der am
Euphrat und Tigris, um schließlich sogar die Errungenschaften des
Mutterlandes in mancher Hinsicht zu überbieten.



Den Keim zu einer solchen Entfaltung legte der Zeitgenosse al-Mansurs,
der Omajjade Abdarrahman, welcher allein dem von den Abbassiden
angerichteten Blutbade entronnen war und in Cordoba das Banner der
Unabhängigkeit aufgepflanzt hatte; Weisheit und Milde mit siegesstolzer
Tapferkeit vereinend, schmückte dieser Fürst die Residenz mit herrlichen
Bauwerken und suchte den Glanz abbassidischer Kultur über seinem
Reiche zu verbreiten[20]. Dem vom Ahnherrn gegebenen Beispiele folgend,

förderten die tatkräftigen Herrscher aus dem Hause der spanischen
Omajjaden (755-1031) mit höchst anerkennenswertem Eifer und lang
nachwirkendem Erfolge sowohl die materielle Wohlfahrt des Landes, als
auch die geistigen Bestrebungen und künstlerischen Leistungen; namentlich
unter Abdarrahman III. (912-961) und Hakam II. (961-976)
brach ein wahrhaft goldenes Zeitalter an, wurde die Kalifenstadt Cordoba
das Bagdad des Westens, der Sitz höchster Bildung und erlesenster
Kunstpflege, eine Sammelstätte reicher Bücherschätze, ein
Mittelpunkt wissenschaftlichen Strebens, eine Hochschule für Tausende
von Lerneifrigen. Auch in anderen großen Städten entwickelte sich, seit
dem 10. Jahrhundert, getragen von Arabern, Berbern, Juden und
Mozarabern, ein blühendes Kulturleben, welches fortan dank seiner inneren
Kraft die Zerrüttung, die Machteinbuße, ja sogar die Zertrümmerung
des Reiches überdauerte und bis ins 13. Jahrhundert immer wieder
aufs neue fürstliche Förderung empfing.




Die arabische Kultur Spaniens wird auch als maurische bezeichnet, weil die
überwiegende Masse ihrer Träger aus Berbern zusammengesetzt war. Indessen ist
daran festzuhalten, daß das Arabertum geistig den größten Anteil daran hatte.
Cordoba blieb mit Bagdad durch ein geistiges Band verknüpft, wenn die Kultur in
Andalus auch infolge der Einflüsse der Landesverhältnisse oder der Rasse, namentlich
aber infolge der Beziehungen zu den christlichen Spaniern einen mehr abendländischen
Charakter erhielt.



Unter dem Zepter der fast ausnahmslos trefflichen Herrscher aus dem Hause der
Omajjaden erlebte Spanien eine noch nicht wieder erreichte Blüte durch die Hebung
der Landwirtschaft (Einführung von Nutz- und Zierpflanzen aus Asien und Afrika),
der Viehzucht, des Bergbaues, der Gartenkunst, der Bewässerung u. s. w., durch die
Förderung des Handels (Anlage von Landstraßen) und der Industrie (Weberei,
Stickerei, Färberei, Glasarbeit, Töpferei, weltberühmte Lederindustrie, Schmiedekunst
u. a.). In regster wirtschaftlicher und geistiger Verbindung mit der hochentwickelten
Kultur des Ostens (über das Maghrib und Aegypten) genoß das maurische
Spanien alle Vorzüge, ohne dabei unter dem despotischen Druck des Orients leiden
zu müssen — eine günstige Lage, die mit derjenigen Griechenlands in der alten
Welt einige Analogien besitzt; die Nähe stets kampfbereiter Feinde stählte die Tatkraft,
die größere Milde des Klimas ließ neben kaltem orientalischen Ernst auch
heitere Anmut aufkommen — Geisteseigenschaften, die in der spanisch-arabischen
Kultur nicht ohne Ausdruck blieben. Der wirtschaftliche Aufschwung begünstigte
Kunst und Wissenschaft. Noch heute bezeugt die von späten Epigonen errichtete
Alhambra die einstige Pracht der Baukunst, die Reste der feinsinnigen Poesie
erregen das Entzücken der Kenner. Die Wissenschaft stand wohl an Frühreife der
morgenländischen nach, übertraf sie aber durch Stetigkeit. Schon die ersten der
spanischen Omajjaden wirkten als Gönner der Kunst und Wissenschaft. Spanien war
übrigens im 8. und 9. Jahrhundert noch gänzlich auf den Zuzug orientalischer Gelehrter,
auf die Vermittlung der Errungenschaften aus dem östlichen Kalifat angewiesen
und brachte es erst im 10. Jahrhundert zu selbständigen Leistungen einheimischer
Forscher.



Abdarrahman III., welcher den spanischen Kalifat auf den Gipfel der Macht
erhob (glückliche Kriege, Gesandtschaften des byzantinischen Kaisers Romanos, Mitregenten

des Konstantinos Porphyrogennetos[21] und des deutschen Kaisers Otto I.),
förderte während seiner langen Regierung den Wohlstand des Reiches außerordentlich,
zog noch weit mehr als seine Vorgänger Gelehrte, Aerzte, Dichter und Künstler an sein
glänzendes Hoflager; schon zu seiner Zeit hielten Gelehrte, nach Fachwissenschaften
gesondert, Versammlungen ab. Hakam II., durch eigenst zu diesem Zwecke aus
Bagdad berufene Gelehrte erzogen, suchte seinen Ruhm hauptsächlich in der Förderung
von künstlerisch-wissenschaftlichen Bestrebungen und widmete sich selbst mit seltenem
Eifer den Studien. Er zog Gelehrte aus dem Orient durch große Belohnungen heran,
nahm persönlichen Anteil an wissenschaftlichen Streitfragen, versah die zahlreichen
Schriften, die er las, mit gelehrten Anmerkungen, ließ für riesige Summen überall
Bücher ankaufen, bereicherte die Bibliothek in Cordoba angeblich auf mehrere
Hunderttausende von Büchern und soll eine Art von Akademie (deren Mitglieder mit
Spezialforschungen über Geschichte, Literaturgeschichte und Naturwissenschaft beauftragt
wurden), sowie eine Menge von Volksschulen (in der Hauptstadt allein 27)
errichtet haben. Nie wurde die Wissenschaft höher geschätzt!



Auch nach dem Untergang der Omajjaden, in der kalifenlosen Zeit, blühte die
Kultur und fand an den Höfen der Teilfürsten reiche Pflege, lähmend wirkte nur
die fanatische Orthodoxie der Almoraviden und Almohaden. Im 12. Jahrhundert
soll das maurische Spanien 70 öffentliche Bibliotheken und 17 höhere Lehranstalten
besessen haben, und nicht nur aus Cordoba, sondern auch aus Almeira, Murcia,
Malaga, Granada, Valencia gingen viele Schriftsteller hervor.



Eine sehr wichtige Rolle im Geistesleben der damaligen Zeit
spielten — analog den Syrern und Persern im Orient — die spanischen Juden,
welche bis zur maurischen Eroberung unter dem Drucke der Westgoten geschmachtet
hatten und sich später durch Einwanderung sehr vermehrten. Unter der arabischen
Herrschaft genossen sie wahre Toleranz und durften ihre Fähigkeiten frei entfalten;
manche von ihnen gelangten sogar zu hohen Staatsämtern (Veziere, Gesandte). Vermöge
ihrer linguistischen Kenntnisse eigneten sie sich vorzüglich zu Vermittlungsdiensten
in der Wissenschaft (Uebersetzern)[22] und dank ihrer ererbten alten Kultur
zeichneten sie sich in hervorragendster Weise als Forscher auf verschiedenen Wissensgebieten,
als Aerzte, Philosophen und Dichter (Ibn Gabirol, Jehuda Ha-Levi, Maimonides)
aus. — In schroffem Gegensatz zu den bedeutenden Einflüssen, welche im
Orient von den Nestorianern und Syrern ausgingen, erlangten die spanischen Christen
nur geringe Bedeutung für die arabische Wissenschaft, weil der Klerus geistig tiefer
als im Osten stand.





Geringere Pflege fand die Wissenschaft in Aegypten, dem jüngsten
Kalifate. Immerhin ist es bemerkenswert, daß der Fatimide Hakim
Biamrillah im Jahre 1005 zu Kairo das sogen. „Haus der Weisheit”
errichtete, d. h. eine Art von Akademie und Hochschule, die mit einer
18 Säle füllenden Bibliothek verbunden war. Hier hielten reich besoldete
Gelehrte (Theologen, Rechtskundige, Philosophen, Philologen,

Mathematiker, Astronomen[23], Aerzte) für Studienbeflissene aller Bekenntnisse
Vorträge ab.




Das „Haus der Weisheit” zu Kairo scheint nur etwa ein halbes Jahrhundert bestanden
zu haben.



Was die Unterrichtsverhältnisse anlangt, so übertraf die islamische
Epoche gerade darin alle vorhergegangenen. Ganz besondere Aufmerksamkeit wurde
schon früh dem Volksunterrichte gewidmet — durch Errichtung von zahlreichen
Elementarschulen im ganzen Reiche. Der Besuch begann mit dem 6. Lebensjahre
(für unbemittelte Kinder unentgeltlich); die Kenntnis des Lesens und Schreibens —
im Anschluß an den Koran gelehrt — war allgemein verbreitet. So wie die Volksschulen
gewöhnlich mit den Moscheen in Verbindung standen, so wurde ursprünglich
auch in den Nischen, Gängen oder in eigenen Sälen derselben der höhere Unterricht
erteilt, indem Gelehrte vor einem Kreise von Wißbegierigen der verschiedensten Altersklassen
freie Vorträge oder Vorlesungen aus Heften über die verschiedensten Wissensgebiete
hielten; die Lehrer lebten gewöhnlich von einem Nebenberuf (als Koranleser,
Prediger, Richter, Aerzte, Kaufleute, Handwerker u. s. w.). Erst zur Zeit des beginnenden
Verfalls der arabischen Kultur wurden durch Stiftungen oder Vermächtnisse
eigene, dem höheren Unterrichte (vornehmlich der Theologie, Rechtspflege,
Philosophie, Grammatik) dienende Anstalten, die „Medresen” (zumeist an den
Moscheen), errichtet, welche große Bibliotheken, Lesesäle und Wohnräume für
die Lehrer sowie einen Teil der Schüler besaßen; sehr berühmte Schulen dieser
Art befanden sich in Bagdad, Damaskus, Nisabur, Basra, Bochara, Samarkand,
Kairo, Fez und in Spanien (in der Blütezeit gab es dort 17). Belebt wurde der
Unterricht dadurch, daß es den Zuhörern gestattet war, Fragen an den Lehrer zu
richten resp. durch Disputatorien, welche sich dem Vortrag anschlossen; doch
scheinen gerade die Medresen, im Geiste des wissenschaftlichen Dogmatismus und
der religiösen Orthodoxie, vieles zur Stagnation des geistigen Lebens beigetragen
zu haben — was die Gelehrten Transoxaniens voraussahen, denn bei Errichtung der
ersten dieser Anstalten (in Bagdad) veranstalteten sie zu Ehren der Wissenschaft
eine Trauerfeier. Die Studierenden ließen sich oft von ihren Lehrern Zeugnisse über
den Besuch ihrer Vorlesungen ausstellen und schriftlich Lizenzen für eigene Lehrtätigkeit
erteilen. Neben dem öffentlichen Unterricht verlor die private Unterweisung
nie an Bedeutung, ja gerade letztere führte gewöhnlich zur höchsten Stufe des
Wissens und der praktischen Beherrschung derselben.





Die Blüte der arabischen Kultur, welche an Lebhaftigkeit
und Vielseitigkeit diejenige des kaiserlichen Rom (im 2. Jahrhundert),
an Umfang alle früheren übertraf, erhielt sich bis ins 11. Jahrhundert.
Späterhin wirkten die desolaten politischen Verhältnisse und der wirtschaftliche
Niedergang zersetzend[24]. Nicht wenig trugen dazu auch die
religiösen Parteiungen bei und namentlich die schließlich triumphierende
Orthodoxie[25]. Das 13. Jahrhundert entschied den Verfall:

im Westen besiegelte der Fall Cordobas (1236) das weitere Schicksal,
im Osten setzte der Mongolensturm der Abbassidenherrschaft in Bagdad
ein Ende (1258) und brachte die Kultur zu einer Versandung, aus der
es kein Auferstehen gab. Doch noch jahrhundertelang nach der Blütezeit[26]
wurde Bedeutendes namentlich im maurischen Spanien, Manches
auch in Aegypten, wohin die Mongolen nicht vorgedrungen waren, geleistet,
ja selbst unter dem Zepter der Seldschuken und Mameluken
erlosch das geistige Streben nicht gänzlich[27], und unverweht haben
sich bis heute die zahlreichen Spuren erhalten, welche
die arabische Epoche dem Werdegang der Menschheit aufdrückte[28].



Die Arbeitssumme der arabischen Epoche ist eine enorme. Kein
Hauptgebiet der Kultur ging dabei leer aus. Nach einem überraschend
kurzen Vorstadium, in welchem alles verwertet und assimiliert wurde,
was Natur und Geisteswelt entgegenbrachten, gelangten Künste[29] und
Wissenschaften, Technik und Gewerbe zu einer herrlichen Entwicklung,
von deren Intensität und Ausdehnung wir uns ohne Zuhilfenahme der
Phantasie kaum ein volles Bild machen können. Es gab nach langer
Unterbrechung wieder ein Fortschreiten nach verschiedenen
Richtungen, ein äußerst reges wirtschaftliches, künstlerisches, wissenschaftliches
Leben, und trotz aller Anknüpfung an die Vorbilder der
großen fremden Vergangenheit machte sich in den Schöpfungen der
Pulsschlag der Zeit, die Eigenart der Oertlichkeit, das Denken und
Empfinden der Volksseele geltend.





Die Erhaltung der alten und die Anlage vieler neuer Städte gab den geeigneten
Boden für die Pflege der Künste des Friedens, der bewundernswerte Aufschwung der
Kultur war in hohem Maße durch das Verschwinden der aristokratischen
Kriegerkaste begünstigt; das Fehlen eines eigentlichen Klerus bewahrte
die Bildung davor, das Vorrecht eines Standes zu werden, und im befruchtenden
Wechselverkehr der Völker, im Wettstreit der zahlreichen Kulturzentren
konnte der Konventionalismus niemals so sehr erstarken, um jegliche
Individualität zu ertöten. Eine reiche Literatur[30], welche sich vielverzweigt auf
jedes Fach erstreckte, ein verhältnismäßig hochentwickeltes Unterrichtswesen
sicherte die Kontinuität der Forschung, die Verbreitung des Wissens;
das Zusammentreffen fördernder äußerer Umstände begünstigte den wissenschaftlichen
Betrieb, ermöglichte die Ausführung kühngefaßter Projekte, die Verbesserung
der Methodik.





Unter den Wissenschaften blühten — abgesehen von Theologie,
Jurisprudenz, Philologie und Geschichte[31] — namentlich die mathematischen
und empirischen Zweige, vornehmlich auf sie richtete sich
schon die Tätigkeit der Uebersetzer und nachher der Fleiß der selbständigen
Forscher. Es war nicht bloß der reine Erkenntnistrieb, sondern
auch das Utilitätsprinzip, das den Ausschlag gab, ähnlich wie sich in der
Geistesart der Wüstensöhne mit dem Eroberungsdrang kluger kaufmännischer
Sinn mischte.



Namentlich in der Mathematik, Astronomie und Geographie,
in der Mechanik und Optik, in der Chemie, Botanik und Mineralogie
haben die Araber Bedeutendes geleistet und die Vorgänger
durch neue wertvolle Forschungsergebnisse überholt. Hier folgten sie
den Spuren der Alexandriner, nicht sklavisch, sondern selbständig. Reichliche
Beobachtungen und Experimente führten zu einer überraschend
großen Bereicherung des überkommenen Wissensmaterials, scharfsinnige
Analyse und Klassifikation sicherten die Herrschaft über die Fülle
der mit erstaunlichem Sammeleifer aufgestapelten Tatsachen. Und wie
sehr man für die Praxis aus der Theorie Nutzen zu ziehen verstand,
davon zeugt besonders die hochentwickelte Technik.





Was die Mathematik anlangt, so wäre hervorzuheben, daß die Araber das
indische Ziffernsystem einführten, die arithmetischen Grundoperationen verbesserten,
die Algebra und die Trigonometrie erweiterten (Auflösung von Gleichungen höheren
Grades mit Hilfe der Kegelschnitteigenschaften; Sinusrechnung, Tangente, Sekante).
Allgemein bekannt sind die großen Verdienste um die Astronomie, die wissenschaftliche
Terminologie erinnert noch heute daran. Die Araber vervollkommneten die
Beobachtungsinstrumente (Astrolabien), berechneten genauer die Bahn der Sonne,
des Mondes, der Planeten, die Schiefe der Ekliptik, die Jahreslänge etc., verfertigten
musterhafte astronomische Tafeln, Himmelsgloben u. a. Die arabischen Geographen
(Forschungsreisen) erweiterten in sehr bedeutendem Maße die Länderkenntnis (Innerasien,
Afrika) und gaben ihrem Wissenszweige durch die Verbindung mit Mathematik
und Astronomie größere Exaktheit[32]. Die Mechanik der festen und flüssigen
Körper (Lehre vom Schwerpunkt, vom Schwimmen u. s. w.) wurde sehr sorgfältig
bearbeitet; die arabischen Naturforscher verwendeten äußerst empfindliche Wagen,
bedienten sich des Pendels zur Zeitmessung, ersannen neue Methoden zur Bestimmung
des spezifischen Gewichts (Pyknometer)[33]. Man verfertigte Bewegungsmaschinen,
automatische Apparate, Wasseruhren, Wasserräder, Springbrunnen etc.
Auf mathematischen, respektive physikalischen Kenntnissen beruhend, erreichte die
Baukunst, Feldmessung, Zimmermannskunst, der Schiffbau, die Pneumatik, die Geschützkunst[34]
eine hohe Stufe. Was die Optik anlangt, so führten die Araber
(durch Verwertung geometrischer Prinzipien und auf dem Wege des Experiments) die
Lehre von der Reflexion (an sphärischen, zylindrischen, konischen Konkav- und Konvexspiegeln)
und von der Brechung der Lichtstrahlen bedeutend weiter und benutzten
die gefundenen Gesetze auch zur Beantwortung astronomischer Fragen (Dämmerung,
Höhe der Atmosphäre u. a.)[35]. Ganz besonders glänzend war der Aufschwung, welchen
die Chemie — freilich unter alchemistischen Gesichtspunkten — nahm, teils durch
die Verbesserung und Bereicherung der Methoden, teils durch die Darstellung neuer
Stoffe[36]. Die Botanik erfuhr in ihrem speziellen Teile einen enormen Zuwachs

(Ibn Beitar), nebstdem wurde aber auch die Physiologie der Pflanzen (z. B. geschlechtliche
Verschiedenheit, Saftbewegung), sowie die Geographie derselben zu
bearbeiten begonnen. Durch Heranziehung der Methoden zur Bestimmung des spezifischen
Gewichts gewann die Mineralogie (namentlich Kenntnis der Edelsteine)
an Exaktheit (al-Biruni). Die Zoologie (Damiri) schritt über den Standpunkt
des Aristoteles kaum hinaus.



Durch neuere Forschungen ist es sicher gestellt, daß die Araber
aus dem Osten (von den Chinesen) den Kompaß und die Papierbereitung
entlehnten, wahrscheinlich verwendeten sie auch schießpulverähnliche
Mischungen.





Verschiedener Ansicht kann man darüber sein, welche Bahnen eine
solche Kultur wohl schließlich eingeschlagen hätte, wenn ihrer Fortentwicklung
durch den politischen Verfall und die Orthodoxie[37] kein
vorzeitiges Ende gesetzt worden wäre. Das tatsächlich Erreichte
läßt aber, trotzdem so viele Leistungen ihren mittelalterlichen
Ursprung fast vergessen machen, doch nur den
Gesamteindruck aufkommen, daß der immensen Arbeit
zwar eine sehr beträchtliche Mehrung des Erfahrungsmaterials,
aber keine neue grundlegende allgemeine Erkenntnis
als Ertrag entsprach, daß die Araber im Banne der
späthellenischen Forschungsmethodik verharrten und niemals die Denkstufe
ihrer Vorgänger wesentlich überschritten. Es handelte sich nicht
um eine Wiedererweckung des echten, freien Griechengeistes, sondern
bloß um eine kongeniale Fortführung des, durch den Neuplatonismus
angekränkelten, Alexandrinertums.



Mit der alexandrinischen teilt die islamische Blüteepoche Vorzüge
und Mängel, letztere noch verstärkt durch die Einflüsse des Epigonentums
und der orientalischen Geistesanlage. Daher einerseits der erstaunliche
Sammeleifer und die erfolgreiche Bearbeitung der Philologie,

der Mathematik und einzelner Zweige der exakten oder beschreibenden
Naturwissenschaft, anderseits der Hang zur enzyklopädischen
Vielschreiberei, die Befangenheit in aprioristischen und
superstitiösen Vorurteilen und jener verhängnisvolle Begriffsfetischismus,
welcher mit einem durch das Sprachstudium
gezüchteten Pedantismus sehr oft die bloß logischen an Stelle der realen
Zusammenhänge rückte, überhaupt in der Dressur des formalen Denkens
das Wichtigste sah.



Gleich dem Koran galt die griechische Wissenschaft als etwas Feststehendes
von zeitlosem Wert, das wohl der Erläuterung, der Erweiterung,
keineswegs aber der grundsätzlichen kritischen Ueberprüfung bedürfe,
und so fiel denn der Forschung hauptsächlich die Aufgabe zu,
das ererbte und neu erworbene Erfahrungsmaterial in ein abgeleitetes
Wissen umzuwandeln, die überkommenen Denkgewohnheiten als Denknotwendigkeiten
zu formulieren, die überlieferten Systeme durch lückenlose
Beweisführung zu stützen. Unbeschadet, daß einzelne sich ihre Selbständigkeit
wahrten, daß auch innerhalb der enggezogenen Schranken
sehr Bedeutendes geleistet wurde, ging doch eine gewaltige Geistesenergie
im Dienste der Syllogismentechnik verloren, und mancher hoffnungsvolle
Ansatz zu einer Neubegründung der Naturanschauung blieb
ungenützt, weil scharfsinnige Scheinbeweise, verwegene Hilfsannahmen
den Gegensatz zwischen den wissenschaftlichen Traditionen und den unbefangenen
neuen Beobachtungen immer wieder verwischten[38].



Den Widerstreit zwischen Theorie und Wirklichkeit einzugestehen,
dazu gebrach es an Mut, und der platte Rationalismus fand einen umso
größeren Spielraum, weil jene produktive Phantasie fehlte, welche, hinwegsetzend
über das Herkömmliche, auch in der Naturforschung zu dem
wahrhaft Großen hinleitet. Wie die arabische Poesie kein Drama hervorbrachte,
wie die arabische Kunst am Dekorativen haften blieb, so
schwang sich auch die arabische Wissenschaft, trotz aller vorbereitenden
Kleinarbeit, zu neuen umwälzenden Erkenntnissen nicht auf, sie stellt
einen geistigen Verdauungsprozeß dar — keinen Zeugungsprozeß.



Den besten Beweis dafür, daß der Autoritätsglaube die freie Gestaltung
fesselte und daß zwischen dem Scharfsinn und dem Tiefsinn zu
Ungunsten des letzteren ein Mißverhältnis bestand, bietet die arabische
Philosophie, welche zwar Jahrhunderte zuvor dieselben Probleme behandelte,
die später das Abendland beschäftigten[39], aber niemals zur

Selbständigkeit heranreifte. Auch die Größten im Reiche des abstrakten
Denkens — im Osten Avicenna, im Westen Averroës — durchwanderten
nur ein Land, das andere vor ihnen entdeckt hatten.




Die arabische Philosophie geht von den aristotelisch-neuplatonischen Vorstellungen
der späteren Alexandriner aus und nähert sich zusehends einer mehr nüchternen
Spekulation im Sinne der Peripatetik. Im Osten wird dieser Weg durch die Systeme
des al-Kindi, al-Farabi und des Avicenna bezeichnet; nach diesem verflüchtigt
sich die Philosophie in Mystik — Ghazzali — oder verdorrt in formaler
Logik. Die Philosophie des Westens zeigt schon im Beginn ein rationalistisches
Gepräge — Avempace, ibn Tofaïl (Abubacer)[40] — um im Intellektualismus
des Averroës[41] zu enden. Sehr bedeutenden, ja weit tieferen Einfluß als auf die
muhammedanische Welt übten diese philosophischen Strömungen zunächst auf das
Judentum (ibn Gabirol, Maimonides u. a.), wo geradezu eine Verquickung der
Religionslehre mit aristotelischen Philosophemen stattfand.



Mehr als die großen Aristoteliker wirkte auf die breite Masse die Popularphilosophie
der „lauteren Brüder” (eines im 10. Jahrhundert in Basra entstandenen
Geheimbundes), welche im Widerstreit der Orthodoxen, der Rationalisten
(Mutaziliten) und Mystiker (Sufis) eine Versöhnung von Glauben und Wissenschaft
herbeizuführen trachteten, wobei sie von allegorischen Erklärungen reichlichst Gebrauch
machten. Die Philosophie der lauteren Brüder ist in einer, alle Wissenszweige
umfassenden, nach Stoffen geordneten Enzyklopädie niedergelegt, die (in vier Hauptteilen)
aus 51 Abhandlungen besteht. Aristoteles bildet die Grundlage in formaler
Hinsicht, während zur eigentlichen Lösung der spekulativen Fragen der Neupythagoräismus
(Zahlenlehre) und Neuplatonismus (Weltseele) dienten[42].






In der Gesamtentwicklung der Wissenschaft bildete es anscheinend
die Hauptaufgabe der Araber, die antiken Lehrsysteme
durch konsequente logische Durchführung, durch

Heranziehung eines reichen, angeblich beweiskräftigen, Erfahrungsmaterials
bis in alle Feinheiten fortzubilden, ihre
heuristische Leistungsfähigkeit bis zur Neige zu erschöpfen.



Die Unzulänglichkeit der Grundlagen, der Widerspruch zwischen
Theorie und Wirklichkeit mußte sich gerade bei diesem Verfahren allmählich
ergeben — für eine wahrhaft unbefangene, von Autoritätsglauben
freie Betrachtungsweise. Zu einer solchen vermochte sich aber das
muslimische Zeitalter nicht aufzuschwingen, es verbrauchte allzuviel von
seiner Kraft für rettende Hilfsannahmen, advokatorische Scheinbeweise,
versöhnende Kompromißversuche. Erst weit späteren Epochen, denen
die arabische durch ihre lehrreichen Irrtümer, durch ihren empirischen
Wissensinhalt als Vorstufe diente, fiel die Sprengung der erstarrten Begriffshülle,
die Begründung einer neuen Naturanschauung zu.



Ein Paradigma von konsequenter, streng einheitlicher
theoretisch-praktischer Durchführung eines antiken Lehrsystems,
nämlich des Galenismus, bietet die Medizin der Araber.




Dieser Eindruck dürfte sich wohl auch dann kaum abschwächen, wenn einmal
genügende Grundlagen für eine wirkliche Geschichte der arabischen Medizin herbeigeschafft
sein werden; eine solche zu geben, ist heute noch unmöglich, da bisher
das literarische Material nur zum geringsten Teile verarbeitet worden ist.




Eine ungeheure Menge von medizinischen Handschriften (vgl. die Spezialwerke
von Wüstenfeld und Leclerc) ruht noch unverwertet in den Bibliotheken; arabisch
gedruckt liegen bloß 18 medizinische Werke vor; in neuere Sprachen ist noch sehr
Weniges — hauptsächlich anatomische, pharmakologische, augenärztliche Schriften —
übersetzt worden. Ueber die mittelalterlichen lateinischen Uebertragungen
der Hauptautoren herrscht einhellig ein sehr ungünstiges Urteil, aus ihnen allein
läßt sich gewiß kein zutreffendes Bild von der arabischen Medizin gewinnen, doch
möge anderseits nicht vergessen werden, daß die arabische Heilkunde gerade
durch diese „Perversiones” (wie man sie verächtlich bezeichnet) auf die
abendländische eingewirkt hat!





Die Heilkunde spielte bei den Arabern eine eminent wichtige Rolle,
und demgemäß zeigt ihr geschichtlicher Verlauf eine scharf ausgeprägte
Abhängigkeit von all jenen Momenten, welche den Gang der arabischen
Kultur im allgemeinen bestimmten. Sie hat eine außergewöhnlich reiche
und vielseitige Literatur hinterlassen, deren beste Leistungen in der Zeit
vom 10. bis zum 13. Jahrhundert zu stande gekommen sind.




Die hohe Wertschätzung, welche die Heilkunde bei den Arabern genoß, drückt
sich in der Literatur unter anderem auch darin aus, daß medizinische Fragen nicht
nur in ärztlichen, sondern auch in Schriften anderer Wissenszweige (z. B. in philosophischen,
naturwissenschaftlichen und namentlich in Reisewerken) hie und da Erörterung
finden[43].





Abgesehen von den weit zurückreichenden syrisch-alexandrinischen
Einflüssen, welche vorbereitend wirkten (vgl. S. 145), ist die Nestorianerschule
von Dschondisabur (vgl. S. 140) als eigentliche Wiege der
arabischen Medizin anzusehen; denn von dort kamen jene Aerzte,
welche ihrer Kunst am Abbassidenhofe das größte Ansehen erwarben,
die so fruchtbare Uebersetzertätigkeit anregten (vgl. S. 147 ff.), und am
meisten zur Verpflanzung der wissenschaftlichen Forschungs- und Lehrweise,
des Medizinalwesens nach Bagdad beitrugen. Mit diesem Ursprung
steht, wie gleich vorweg bemerkt sein möge, auch die Tatsache in einigem
Zusammenhang, daß die Persoaraber dauernd eine dominierende
Stellung in der arabischen Medizin eingenommen haben.




Die große Bedeutung der Schule von Dschondisabur, welche während der
ersten Jahrhunderte des Islam dem ganzen Osten voranleuchtete, liegt nicht nur
darin, daß sie den Kreuzungspunkt der gräko-syrischen und indischen Heilkunst und
die Zentralstätte einer syro-persischen Uebersetzungsliteratur darstellte, sondern auch
in dem Umstande, daß sie für eine praktische Ausbildung der Studierenden
sorgte — in einem Krankenhaus, das auch mit einer gut eingerichteten
Apotheke versehen war.




Der Ahnherr der berühmten Nestorianerfamilie Bachtischua, welche drei
Jahrhunderte lang (von der Mitte des 8. bis zur Mitte des 11.) in der Geschichte der
arabischen Aerzte glänzt, Dschordschis ben Dschabril ben Bachtischua
(vgl. S. 148, 149), war, als er 765 an den Hof al-Mansurs berufen wurde, Direktor
des Hospitals von Dschondisabur. Der Vater des Jahjah ben Masawaih (Mesuë)
war Apothekergehilfe in Dschondisabur und studierte dabei Medizin, die er später
mit Erfolg in Bagdad ausübte. Im Jahre 864 starb Sabur ben Sahl, Vorstand
des Krankenhauses in Dschondisabur, der Verfasser eines Dispensatoriums (Grabaddin),
das lange Zeit allgemein maßgebend blieb.





Dank der Anregung nestorianischer Leibärzte (der Bachtischua,
des Mesuë) und namentlich infolge der bewunderungswürdigen Tatkraft
des unermüdlichen Hunain (vgl. S. 149), um den sich eine erstaunlich
große Zahl von eifrigen Uebersetzern scharte, wurden die Araber noch
vor Ablauf des 9. Jahrhunderts mit der griechischen (und
einigermaßen auch mit der indischen) Medizin vertraut gemacht,
und zwar in einem Grade, daß der Uebergang zu einer paraphrastischen
und immer mehr selbständiger werdenden Bearbeitungsweise des
gegebenen Stoffes ungewöhnlich früh erfolgen konnte. Freilich darf
hierbei nicht außer acht gelassen werden, daß diese Erstlingsfrüchte der
arabischen Literatur zumeist von den christlichen Uebersetzern und am
wenigsten von den Nationalarabern selbst herrührten.



Von der ziemlich ansehnlichen Literatur dieser Frühepoche haben sich
einige Schriften in mittelalterlichen lateinischen Uebersetzungen erhalten,
ein Beweis für die langanhaltende Nachwirkung. Es sind dies die
Aphorismen des Mesuë[44] (d. Aelteren), ein einleitender Kommentar
des Hunain, Johannitius, zu Galens ars parva — Isagoge[45] die Abhandlung
des al-Kindi, Alkindus, de medicinarum compositarum
gradibus und ein aus dem Syrischen übertragenes Sammelwerk über
die spezielle Pathologie und Therapie, der Aggregator des (älteren)
Serapion.



So spärlich das Material ist, im Verein mit Zitaten späterer Autoren,
gewährt es doch genügenden Einblick in das Wesen, in die Bestrebungen
und Leistungen der erwachenden arabischen Medizin. Syro-Perser und
Araber, die einen als Erben alter Traditionen und Forschungsmethoden,
die anderen als gelehrige Schüler, betrachteten die ärztlichen Meisterwerke
der Griechen, insbesondere aber Galen[46], als untrügliches Orakel

und richteten ihr eifriges Bemühen nur darauf, das in den Grundlagen
und im Aufbau scheinbar vollkommene Lehrgebäude einerseits durch
neue praktische (namentlich therapeutische) Erfahrungen auszuschmücken,
anderseits durch logische Methoden und mathematisch-naturwissenschaftliche
Entlehnungen zu stützen.




In der philosophischen Atmosphäre des Abbassidenhofes galt es als ein dringendes
Erfordernis, alle Wissenszweige und daher auch die Medizin rationalistisch zu begründen,
vom Standpunkte der aristotelischen Logik zu bearbeiten. Wie über die
Grundlagen der Glaubens- und Pflichtenlehre, so wurde auch, anknüpfend an Galen,
in gelehrten Sitzungen darüber disputiert, ob die Medizin auf Ueberlieferung, Erfahrung
oder Vernunfterkenntnis beruhe, ob sie aus mathematisch-naturwissenschaftlichen
Prinzipien logisch deduziert werden könne. Der Arzt sollte die „Naturen” der
Nahrungs-, Genuß- und Heilmittel, die Mischungen des Körpers, die Einwirkungen
der Gestirne kennen, er sollte beim Alchemisten in die Schule gehen, nach logisch-mathematisch-naturwissenschaftlichen
Grundsätzen seine Kunst ausüben.





Neben tatsächlichen empirischen Fortschritten — auf dem Gebiete
der Arzneimittellehre und Diätetik — macht sich daher schon
von Anbeginn eine äußerst spitzfindige dialektische Bearbeitungsweise
des gegebenen Stoffes in aristotelischer Manier, eine Sucht nach
Distinktionen und Klassifikationen, aber auch eine Art von exaktem
Streben bemerkbar, welches sich freilich nur in Subtilitäten der Puls-
und Harndiagnostik, in präzisen Aderlaßvorschriften[47], in
Zahlenspielereien und astrologischen Deuteleien äußern konnte.




Die Isagoge des Hunain (Johannitius), welche während des ganzen Mittelalters
als einführendes medizinisches Lehrbuch diente, gewährt eine knappe, mit logischer
Konsequenz aufgebaute Uebersicht des galenischen Systems, ausgehend von den
sieben res naturales [Elemente, Temperamente (Krasen, Komplexionen), Säfte,
Glieder, Kräfte, Funktionen, Pneuma], den sechs res nonnaturales [Atmosphäre,
Bewegung und Ruhe, Speise und Trank, Schlafen und Wachen, Verdauungsverhältnisse
(Excreta et retenta), Affekte] und den drei res praeternaturales [Krankheit,
Gelegenheitsursachen, Symptome]. Die Schrift bildet in gewisser Hinsicht ein
Analogon zur Isagoge des Porphyrios, dessen fünf logischen Fundamentalbestimmungen
(vgl. S. 161) für die medizinische Logik maßgebend
wurden.



Eine Frucht der Distinktionssucht war die überaus komplizierte Lehre von den
organischen Kräften (vgl. S. 162), welche sich schon in der Isagoge des
Johannitius ausgebildet vorfindet. Diese Lehre beruhte übrigens auf der scharfsinnigen

Analyse der physiologischen Funktionen und fand auch auf die Pathologie Anwendung,
so wurden z. B. Atrophie oder Hypertrophie, gewisse Hautaffektionen auf
Störungen in der Funktion der ernährenden Kraft u. s. w. zurückgeführt.



Ein klassisches Beispiel für die voreilige Anwendung der Mathematik
auf die medizinische Theorie bietet die Abhandlung des „arabischen
Philosophen” al-Kindi, welcher die galenische Lehre von den Qualitäten
und Graden auch auf die zusammengesetzten Arzneimittel übertrug und mittels
des Gesetzes der geometrischen Progression eine exakte Rezeptverschreibung
begründet zu haben glaubte. Grad ist eine Steigerung der ersten Qualität über das
Gleichgewicht (die gleiche Mischung, temperamentum) hinaus um eine volle Distanz.
Es können auch Bruchteile von Graden angenommen werden. Im temperierten Medikament
haben wir 1 Teil Wärme und 1 Teil Kälte; im 1. Grade 2 Teile der überwiegenden
und 1 Teil der gebundenen Qualität; im 2. Grade 4 Teile, im 3. Grade
8 Teile, im 4. Grade 16 Teile der überwiegenden Qualität. Die Grade der Arzneimittel
bewegen sich also in geometrischer Progression. Das Maß des ersten
Grades ist das Doppelte, das Maß des zweiten Grades das Vierfache der gleichmäßigen
Mischung, das Maß des dritten Grades ist das Achtfache und das Maß des vierten
Grades das Sechzehnfache der gleichmäßigen Mischung oder das Achtfache des ersten
Grades u. s. w. Dasselbe gilt auch von den zusammengesetzten Mitteln.
Macht die Quantität der kalten Mittel die Hälfte der warmen aus, so muß das daraus
zusammengesetzte Mittel warm im 1. Grade sein; macht die Quantität der kalten Mittel
den vierten Teil der warmen aus, so ist die zusammengesetzte Arznei im 2. Grade warm;
beträgt die Quantität der kalten Mittel nur den achten Teil der warmen, so ist die
Zusammensetzung im 3. Grade warm. Folgendes Beispiel stellt eine Mischung dar,
welche im 1. Grade trocken (die Summe der trockenen Teile ist doppelt so groß wie
die der feuchten), hingegen in Rücksicht auf Kälte und Wärme völlig gleichmäßig
ist.





	Arznei
	Gewicht
	Warm
	Kalt
	Feucht
	Trocken



	Cardamom
	ʒj
	1°
	½°
	½°
	1°



	Zucker
	ʒij
	2°
	1°
	1°
	2°



	Indigo
	ʒj
	½°
	1°
	½°
	1°



	Emblica
	ʒij
	1°
	2°
	1°
	2°



	
	ʒvj
	4½°
	4½°
	3°
	6°







al-Kindi ahnte bei dieser mathematischen Spielerei die Proportionalität der
Sinnesempfindung voraus und erregte durch dieselbe nicht nur die Bewunderung der
Zeitgenossen, sondern beeinflußte auch die meisten späteren Autoren bis in die
Renaissancezeit. — Es sei hier bemerkt, daß al-Kindi, der die Mathematik (worunter
besonders neupythagoräische Zahlenspielereien zu verstehen sind) als Grundlage der
Philosophie bezeichnete, selbstverständlich ein Vorkämpfer der Astrologie war, hingegen
erklärte er die Alchemie für Schwindel, weil es dem Menschen unmöglich
sei, dasjenige hervorzubringen, was nur die Natur allein vermöge.





Die theoretisierende Richtung mit ihren vorgefaßten Anschauungen ließ
nur schwer eine wahrhaft unbefangene, nüchterne Beobachtungsweise aufkommen.
Durch die emsigen Uebersetzer war zwar das Wissen und
die Lehrmeinung der griechischen Aerzte sehr rasch in das arabische
Gewand gekleidet worden, aber der Geist, welcher das Größte in
der antiken Medizin geschaffen hatte, blieb zumeist unerschlossen; in
der Schule alexandrinisch-syrischer Interpretationskunst gedieh wohl Gelehrsamkeit,

kaum aber das Verständnis für den unschätzbaren Wert
selbständiger sinnlicher Erfahrung, und den freien Ausblick auf die echt
hellenische Heilkunst in ihrer edelsten Form, den Hippokratismus,
hemmte der, neben Aristoteles vergötterte Galen. Nur ganz Wenige
wußten durch das Gestrüpp der Kommentare den Weg zum Meister von
Kos zu finden, keiner aber in dem Maße, wie jener Arzt, mit dem die
Epoche der mündig gewordenen arabischen Medizin überhaupt anhebt —
Rhazes.




Rhazes wurde um 850 in Raj (einer Stadt in Chorasan, daher der Beiname
ar-Razi) geboren, betrieb daselbst philologische, mathematische, philosophische
Studien und widmete sich zunächst mit großem Erfolge der Musik (Gesang und
Zitherspiel). Erst im 30. Jahre erwachte in ihm die Begeisterung für das Studium
der Heilkunde. Er begab sich nach Bagdad, wo er namentlich unter der Leitung
des Ali ben Sahl ibn Zein at-Tabari[48] eine ausgezeichnete medizinische Ausbildung
erwarb. In der Folgezeit war er zuerst in Raj, sodann in Bagdad als Direktor des
Krankenhauses, als Leibarzt und berühmter Lehrer tätig, machte weite Reisen zu
Studienzwecken, stand mit den hervorragendsten Forschern in Verbindung und verfaßte
mehr als 200 Schriften, welche sich nicht allein auf die Medizin, sondern
auch auf Philosophie[49], Mathematik, Astronomie, Physik und namentlich Chemie
bezogen. Wegen seiner erstaunlichen Gelehrsamkeit, Erfahrung, diagnostischer Geschicklichkeit
und therapeutischer Sicherheit, stand er bei den Fürsten und beim
Volke, das den humanen Arzt liebte, in sehr hohem Ansehen. Dem Glanz der Mannesjahre
folgte aber ein verdüstertes und verbittertes Greisenalter. Rhazes starb erblindet[50]
und (infolge allzugroßer Freigebigkeit) verarmt 923 oder 932.





Rhazes war ein Mann von seltenen Kenntnissen, der das Wissen
seines Zeitalters mit den Errungenschaften der Vergangenheit verknüpfte,
ein rastloser Schriftsteller von ungeheurer Produktivität und Vielseitigkeit,
ein gefeierter Lehrer — aber er besaß noch ein köstlicheres Gut als Gelehrsamkeit,
die Fähigkeit, im Buche der Natur selbst lesen zu können,
er verfügte über den klinischen Blick, der am Krankenbett immer
noch Neues erspäht, der den Einzelfall nach seiner Individualität zu erfassen
und zu behandeln ermöglicht. Und hierdurch — nicht wegen
seiner Bücherweisheit, worin ihn manche Nachfahren erreichten oder

übertrafen — als Kliniker, erhebt er sich über die übrigen
arabischen, vielleicht sogar über alle mittelalterlichen
Aerzte, freilich ohne, daß es ihm gelingt, den galenischen Dunstkreis
jemals ganz zu verlassen.



In der Krankheitstheorie war Rhazes Galenist[51], in der Praxis ließ
er sich aber mehr von den Grundsätzen des Hippokratismus leiten, indem
er eine, auf die Beobachtung des Krankheitsverlaufs gestützte individualisierende
Behandlung anstrebte und auf hygienisch-diätetische
Maßnahmen neben einfachen Arzneien besonderes
Gewicht legte. „Im Anfang der Krankheit,” sagte er, „wähle
Mittel, durch welche die Kräfte nicht vermindert werden.”
„Wo du durch Nahrungsmittel heilen kannst, da verordne keine
Arzneien, und wo einfache Mittel hinreichen, da nimm keine
zusammengesetzten.”




Er berücksichtigte den Einfluß des Klimas, der Jahreszeit, der Witterung, achtete
darauf, daß in den Krankenzimmern gesunde Luft und angemessene Temperatur
herrsche und erkannte den Wert rationeller Gesundheitspflege in vollstem Maße
(zweckmäßige Anlage und Einrichtung der Wohnhäuser, Beseitigung schlechter Gerüche
durch Räucherungen, Sorge für gutes Trinkwasser, Waschungen, Bäder, Diät).





Charakteristisch für Rhazes ist es auch, daß er die Krankheitsbeschreibung
höher bewertete als die theoretische Spekulation; in
seinen Werken finden sich darum zahlreiche Krankengeschichten,
welche seine ausgezeichnete Beobachtungsgabe bezeugen[52].



Große Sorgfalt verwendete er auf die Diagnostik und Prognostik,
ohne dabei aber, wie die meisten seiner Zeitgenossen, die Harnschau zu
überschätzen, insbesondere bekämpfte er energisch die scharlatanmäßige
Ausartung derselben[53].



Den Weg selbständiger Erfahrung betrat Rhazes nicht nur
auf dem Gebiete der Krankheitsbeschreibung, sondern auch
in der Therapie, indem er Versuche mit chemischen Präparaten[54]
anstellte.





Das medizinische Schrifttum des Rhazes besteht aus größeren Werken, kurzen
Abhandlungen, Monographien etc. in sehr verschiedener Ausführung. Leider ist seine
Autobiographie verloren gegangen.





In die Werkstätte seiner wissenschaftlichen Tätigkeit gewährt insbesondere
das wahrhaft gigantische Hauptwerk al-Hawi ═ Continens
(Behältnis der Medizin) Einblick, welches die Frucht eines langen, von
unermüdlicher Arbeit erfüllten Lebens darstellt. Er enthält eine überraschende
Fülle von (meist wörtlichen) Auszügen aus der griechisch-arabischen
(von Hippokrates bis Hunain) und indischen Literatur sowie eine
Menge von Aufzeichnungen aus der eigenen Praxis, welche das Gesamtgebiet
der Medizin betreffen. Leider hat der Verfasser die letzte Hand an
das Werk nicht gelegt, es wurde erst nach seinem Tode veröffentlicht, und
die mangelhafte Anordnung des Stoffes, die ungleichmäßige Ausarbeitung
der einzelnen Kapitel spricht dafür, daß es sich um eine riesige Sammlung
von Exzerpten und eigenen Notizen handelt, die möglicherweise einmal
einer planmäßig ausgeführten medizinischen Enzyklopädie zur Grundlage
hätten dienen sollen.



Die erwähnten äußeren Mängel, insbesondere aber der kolossale Umfang
des Hawi, der abschreckend auf den Leser wirken mußte, bewirkten
es, daß ein zweites Werk des Rhazes, der Kitab al tib
Almansuri ═ Liber medicinalis ad Almansorem, eine (dem
Statthalter von Chorasan al-Mansur ibn Ischak gewidmete) kompendiöse
Gesamtdarstellung der Medizin, in der Folgezeit mehr praktische
Bedeutung gewann. Diese Schrift zeichnet sich durch Uebersichtlichkeit,
gute Schreibart und reichen (allerdings vorwiegend kompilatorischen)
Inhalt aus.




Der aus 10 Büchern bestehende Liber medicinalis ad Almansorem stützt sich
hauptsächlich auf Hippokrates, Galen, Oreibasios, Aëtios und Paulos. Außerdem verfaßte
Rhazes noch zwei andere Kompendien, den liber divisionum und den liber
pretiosus (Fakhir).





Dauernden Nachruhm verdankt Rhazes aber namentlich seiner Schrift
über die Blattern und Masern ═ de variolis et morbillis (früher de
pestilentia genannt), welche allgemein und mit Recht als eine Zierde der
medizinischen Literatur der Araber betrachtet wird; sie ist äußerst
wertvoll in historisch-epidemiologischer Beziehung als älteste Monographie
über Variola — und zeigt uns Rhazes so ganz als gewissenhaften,
von dogmatischen Vorurteilen fast freien Praktiker, im Sinne
des Hippokratismus.




Die ältesten arabischen und abendländischen Nachrichten vom Vorkommen der
Blattern beziehen sich auf das 6. Jahrhundert[55]. Die früheste ärztliche Erwähnung

findet sich in den Bruchstücken, welche von den Pandekten des Ahron (vgl. S. 128)
bei Rhazes erhalten sind. Ahron beschrieb die Blattern als eine Weltseuche, die infolge
miasmatischer Einflüsse entstehe und besonders jene Leute befalle, welche die
Venäsektion lange verabsäumt haben.



Rhazes zitiert in seiner Monographie einige arabische Vorgänger und meint, daß
die Krankheit dem Galen bereits bekannt gewesen sei. Von den Pocken (Dschedrij)
trennt er die Masern (Hasbah) nicht scharf, sondern beschreibt sie nur als eine,
klinisch aber nicht nosologisch getrennte, Unterart derselben[56]. Die Krankheitstheorie
ist humoralpathologisch und gipfelt in der Annahme, daß die Krankheit einen (der
Gärung des Weins vergleichbaren) notwendigen Reinigungsvorgang des Blutes
darstelle, welches im Fötalleben durch das (während der Schwangerschaft nicht ausgeschiedene)
mütterliche Menstrualblut verunreinigt worden sei.



Sorgfältig schildert Rhazes die Initialsymptome und den klinischen Verlauf der
Blattern (bezw. der Masern) — seit langem wieder einmal in der Literatur
eine frische, wahrhaft naturgetreue Krankheitsbeschreibung —, und die
therapeutischen Maßnahmen sind durchwegs aus der Krankheitsbeobachtung abgeleitet.
Hierbei werden, je nach dem Falle und dem Krankheitsstadium, zwei
verschiedene Wege eingeschlagen: der eine besteht in der beabsichtigten
Kupierung und Entgiftung durch Refrigerantia und Exstinguentia
(Genuß kalten Wassers, verschiedene Acetosa, kampferhaltige Mischungen, kalte
Abwaschungen, Begießungen, Bäder, Aderlaß, Abführmittel), der andere in der Beförderung
des Exanthemausbruches (Anwendung äußerer Wärme, namentlich
warmer Wasserdämpfe, Vermeidung der Exstinguentia und jeder anderen Arznei).
Die Indikation für das eine oder andere Verfahren gibt die Höhe des Fiebers, die
Beschaffenheit des Exanthems, das Verhalten des Pulses, der Atmung, der Entleerungen
u. s. w. Um den Komplikationen und Folgezuständen in Betreff des
Auges, Ohres, der Nase, des Schlundes entgegenzuwirken, um Verschwärungen und
tiefere Narbenbildungen zu verhindern, werden ausführliche Vorschriften gegeben
(Adstringentia, Eröffnung großer Blattern, fettmachende Mittel, Bäder etc.). Sehr
genau ist auch die Prognose angegeben; als besonders ungünstig gelten fettfarbige,
konfluierende, grüne und violette, harte, warzenähnliche Blattern.





Rhazes bildet eine herrliche Einleitung zur arabischen
Medizin, er hat viele Schüler herangezogen, denen er bezeichnenderweise
als ein zweiter Galen erschien, seine
Werke blieben dauernd eine reiche und vielbenützte Quelle
für die ärztliche Forschung, aber er fand nur wenige wahre
Jünger und Nachfolger, soweit dasjenige in Betracht kommt,
was seine Größe eigentlich ausmacht, — die nüchterne klinische
Richtung.





Zu diesen wahren Nachfolgern gehört wohl der, in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts
lebende Abul Hasan Ahmed ben Muhammed at-Tabari, dessen handschriftlich
erhaltenes „Buch der hippokratischen Beobachtungen” Zeugnis von seiner klinischen
Meisterschaft gibt.



Rhazes, der wirklich durch innere Vokation Arzt geworden war, die vorausgegangene
griechische und arabische Literatur, wie selten jemand, beherrschte und
unermüdlich seine Kenntnisse am Krankenbette, durch Lektüre und Studienreisen,
im Verkehr mit den Gelehrten und dem Volke bereicherte, hatte eine sehr hohe
Auffassung vom ärztlichen Berufe und erkannte mit offenem Blick die Grenzen und
zeitlichen Mängel der Kunst. Dies beweisen, abgesehen vom sachlichen Inhalt seiner
Werke, manche seiner Aussprüche, die noch heute, richtig verstanden, beherzigenswert
sind, z. B.: „Die Wahrheit in der Medizin ist ein Ziel, das nicht erreicht
wird, und die Heilart, wie sie in den Büchern beschrieben wird,
steht weit unter der praktischen Erfahrung eines geschickten denkenden
Arztes.” — „Die Medizin ist eine zu erlernende Kunst, deren Ziel
die Niedrigen im Volk erreichen; wie schwierig ist sie aber dem guten
Arzte.” Die Anforderungen, die er an die ärztliche Ausbildung stellt, sind sehr bedeutende.
Insbesondere verlangt er gründlichste Kenntnis dessen, was die
Vorgänger geleistet haben, da der Umfang der Wissenschaft die Kräfte eines
Einzelnen weitaus übersteigt. Fieri enim nequit (heißt es in der lat. Uebersetzung
des Liber medicinalis ad Almansorem IV, 32), ut vir unus, quantamcunque is aetatem
attigerit, rem ita diffusam atque amplam animo comprehendat, nisi antiquorum
vestigiis institerit, cum scientiae hujus ambitus longe extra angustos humanae vitae
limites excurrat, quod utique non in hac solum sed in aliis plerisque artibus verum
est. Haud pauci sunt ii auctores, quorum laboribus increvit medicina; atque horum
monumenta intra paucorum annorum breve curriculum frustra percipere speres. Est
ut per mille annos mille scriptores professionem hanc auxerint. Is
autem qui in eorum libris intelligendis diligenter operam posuerit,
intra exiguos vitae terminos aeque animum suum cognitione rerum
instruet ac si millenos ipse annos medicinae studio impendisset. Die
literarische Kenntnis bildet aber im Sinne des Rhazes nur die Voraussetzung, und
erst die eigene Erfahrung, welche den bloßen Folgerungen der „Logiker” vorzuziehen
sei, macht den wahren Arzt aus.



Rhazes soll eine Reihe von kleinen Schriften verfaßt haben, welche die
Apologetik der wahren Heilkunst und des ehrlichen Arztes zum Gegenstand
hatten (z. B. „Warum einige leichte Krankheiten schwerer zu erkennen und zu heilen
sind als schwerere”; „Ueber die Ursachen, weshalb der große Haufe den gescheiten
Arzt tadelt”. „Ueber zweifelhafte Krankheiten und Verteidigung des Arztes”, „Daß
auch der gescheite Arzt nicht alle Krankheiten heilen könne, daß jedoch dem Arzte
Dank und Lob gebühre, wenn er dies auch nicht vermöge”, „Daß der Mangel an
Erkenntnis in dem Wesen der Künste überhaupt liege, nicht gerade in der Medizin”
und „Ueber die Ursache, weshalb unwissenden Aerzten und gemeinen Weibern die
Heilung einiger Krankheiten öfter gelingt als den Gelehrten” u. s. w.). Möglicherweise
handelt es sich hierbei nur um verschiedene Titel derselben Abhandlung. Die
Charlatanerie des Zeitalters schildert Rhazes mit großer Anschaulichkeit (im 27. Kap.
des VII. B. ad Almansorem), in einigen Schriften hält er auch mit Vorwürfen gegen
manche Standesauswüchse nicht zurück, überall echter Humanität das Wort führend[57].




Ein grelles Streiflicht auf die ärztlichen Standesverhältnisse und auf die stets
gleichbleibende Psychologie des Publikums wirft die Abhandlung „Ueber die Umstände,
welche die Herzen der meisten Menschen von den achtbaren
Aerzten abwenden”. Wir entnehmen daraus folgendes.



„Zu den Dingen, welche das Volk den verständigen Aerzten abwendig machen
und den Betrügern in der medizinischen Praxis Vertrauen erwerben, gehört der
Wahn, daß der Arzt alles wissen müsse, nichts zu fragen brauche. Wenn er den
Urin ansieht oder den Puls befühlt, so soll er auch wissen, was der Kranke gegessen
und sonst getan hat. Das ist Lug und Trug und wird nur durch Kunstgriffe, durch
allerlei künstliche Reden und Fragen bewirkt, durch welche man den Sinn des Volkes
betört. Mancher mietet Männer und Frauen, daß sie ihm alle Verhältnisse des
Kranken mitteilen, alles, was dessen Diener, Freunde, Nachbarn betrifft, erzählen.
Die Gemieteten, namentlich Frauen, begeben sich an das Tor des Arztes unter dem
Vorwande, daß ihnen, ihrem Manne oder Bruder, etwas fehle; dort fragen sie die
Wartenden aus und lassen den Arzt durch seinen Diener alles, mit den Wahrzeichen,
wissen. Oder sie begeben sich zugleich mit dem Ausgefragten vor den Arzt und
bedeuten ihm das Nötige durch Zeichen, Bewegungen der Glieder oder Worte, die
sie in ihrer eigenen Angelegenheit vorbringen. Solche feine Kunstgriffe herauszufinden,
ist oft den Kundigen schwer, geschweige den anderen. ... Es darf daher
die Seele der Verständigen sich nicht dahin neigen, den Betrügern Glauben zu
schenken, wenn er auch ihre Sachen nicht versteht und nicht dahinter kommt. ...
Ich selbst, als ich die Heilkunst auszuüben begann, hatte mir vorgenommen, nichts
zu fragen, nachdem man mir den Urin gegeben, und ich war sehr geehrt. Später,
als man sah, daß ich umständlich nachfrug, sank mein Ansehen merklich, und man
gab mir dies unumwunden zu erkennen: ‚Wir glaubten, wenn du den Urin siehst,
werdest du alles verkündigen, was uns treffen wird, wir bemerkten aber das Gegenteilʻ.
Umsonst bedeutete ich ihnen, daß dies außerhalb des Bereiches der Arzneikunst
sei, indem sie bereits von dem Geschwätz der Charlatane eingenommenen waren.
Wenn auch der Arzt aus den Symptomen vieles erkennen kann, was ihm der Kranke
nicht mitteilt, so wird er doch niemals es so weit treiben, wie jene, welche z. B.
sagen: ‚Wer diesen Urin gelassen, schlief gestern bei einer alten Frau oder hat auf
der rechten Seite gelegen und zwar so viele Stunden der Nachtʻ u. dergl. Blödsinn.
... Ein anderer Grund zur Geringschätzung des Arztes, auch des scharfsinnigsten
und erfahrensten, ist der Umstand, daß viele Krankheiten zu wenig von der Grenze
der Gesundheit sich entfernen, also schwer zu erkennen und zu heilen sind; andere,
an sich böse, erscheinen äußerlich unbedeutend. Wenn der Laie nun bemerkt, daß
der Arzt an ihrer Heilung zweifelt, so zieht er eine sichere Folgerung, daß der Arzt
noch weniger von den schweren umfangreichen Krankheiten verstehen und heilen
werde. Dieser, auf Analogie gegründete Schluß ist aber falsch. Die Symptome
solcher Krankheiten liegen weniger offen, weil diese sich weniger vom Normalzustande
der Gesundheit entfernen, und ihre Heilung ist schwieriger, weil man keine drastischen
Mittel anwenden darf, sondern nur solche, deren Wirkung erst allmählich sichtbar
ist, wie Diät u. dergl. ... Einer der Angestellten des Krankenhauses klagte einst über

Beschwerden bei der Bewegung einiger Fingergelenke wegen eines geringen, aber
sehr harten Geschwüres am Mittelfinger, welches den an ihm versuchten Mitteln
eine Zeitlang widerstand. Er fluchte und beschimpfte die Aerzte öffentlich, indem
er rief: ‚Wenn sich ihre Praxis an einem kleinen Fingergeschwür als unzulänglich
herausstellt, wie erst bei zerbrochenen Rippen und Armen?ʻ Er suchte also Heilung
bei Frauen und beim Pöbel. Dies ist also wieder eine Ursache, warum die Menge sich
von den ehrbaren Aerzten abkehrt und die gemeinen vorzieht. Aber auch der kundige
Arzt gerät oft in Zweifel und braucht längere Zeit, um das rechte Mittel zu finden.
So erging es selbst Galen. ... Sollte jemand einwenden: Wem so etwas zukommen
kann, ist weder ein Weiser noch ein Scharfsinniger, so erwidern wir: Diese Bezeichnungen
sind nicht absolute, sondern relative, sie beziehen sich auf den Vorzug des
Individuums vor seinen Zeitgenossen. Wenn uns ferner entgegnet wird, man solle
aber eine Sache nicht demjenigen anvertrauen, von dem man nicht annehmen kann,
daß er nicht in Irrtum verfalle, so erwidern wir: Man muß die Dinge demjenigen
anvertrauen, der am weitesten vom Irrtum entfernt ist, am seltensten irrt ... wer
also den Arzt nicht zuziehen wollte, gliche demjenigen, der nicht auf Pferden reiten
oder auf bedeckten Betten schlafen wollte, weil die Pferde straucheln, die Decken
einstürzen könnten, was ja zu den sehr seltenen Dingen gehört. ... Mitunter setzt
man den Arzt herab, der sich um eine unheilbare Krankheit abmüht; man bedenke
aber die Unvollkommenheit der Kunst, die in dieser Beziehung entgegengesetzt ist
anderen Künsten, von denen die Menschen mehr wissen, als nötig ist ... während in
der Heilkunst die Menschen noch nicht das Notwendigste erreicht, nicht für alle Uebel
ein Mittel haben. Es liegt also an der Kunst und nicht am Arzte. ... Das Publikum
verlangt, daß der Arzt im Augenblick, wie ein Zauberer, heile oder daß er wenigstens
angenehme Mittel anwende u. dergl., was nicht zu allen Zeiten und bei jedem Kranken
möglich; den Arzt für die Natur büßen zu lassen, ist ein großes Unrecht. Darum aber
machen die Besprecher etc. ihr Glück, wenn sie auch schändlich handeln, und ihr niedriges
Handwerk genügt für ihr Auskommen, während der Arzt bei großer Anstrengung
kaum das Notwendigste erzielen kann. Manche halten einen
geschickten Arzt für minder fähig, wenn es vorkommt, daß er den Kranken nur ein-
oder zweimal besucht hat, während die Krankheit fortgesetzter Behandlung bedarf,
damit er sich eine richtige Anschauung bilde aus dem regimen oder aus hinzutretenden
Zufällen oder weil der Kranke sich ungenügend ausgesprochen hat. Der
Kranke glaubt dann, daß der Arzt nichts mehr wisse, als was er zu Anfang vorgebracht
oder daß er aus Unkenntnis in der betreffenden Krankheit nichts verordnet,
während es doch oft am Kranken selbst liegt. ... Manche Krankheiten vermag der
Kranke selbst nicht recht zu schildern, so daß der Arzt der Ausdauer bedarf. ...
Es kommt aber auch bei den achtbarsten und hervorragendsten Aerzten vor, daß
man ihnen die Heilung einer Krankheit nicht anvertraut, so lange dieselbe noch
möglich ist, sondern erst, wenn dieselbe unheilbar geworden. Dann dringt man in
den Arzt, bis er sich nicht entziehen kann; er soll aber den Kranken nur einmal
ansehen und dann die Kur vollziehen, und wenn sie nicht gelingt, so heißt es: Er versteht
nichts, während die Schuld ihre ist, nicht seine. ... Ferner wird das Herz der
Menschen von den geschickten Aerzten ab- und den Toren zugewendet dadurch, daß
es Unwissenden und Weibern manchmal gelingt, Krankheiten zu heilen, wo es die
berühmtesten Aerzte nicht vermögen. Die Ursachen sind mannigfache: Glück, Opportunität
u. s. w. Manchmal bewirkt der geschickte Arzt eine Besserung, die aber
noch nicht sichtbar ist, der Kranke wird einem anderen Arzt übergeben, der nach
kurzer Zeit die Heilung vollbringt, und sie wird diesem zugeschrieben. Manchmal
wird der zweite Arzt gerade zur Zeit der Krisis gerufen, wo die Zufälle hervortreten,

er gibt ein Mittel, und es tritt bald darauf Erbrechen, Abführen, Schweiß, Nasenbluten
ein; die Krankheit endet, und der Unkundige schreibt die Heilung dem
zweiten Arzt zu. In dieser Weise sind mir oft wunderliche Dinge zugekommen. ...
Wenn man ohne Kenntnis starke Mittel anwendet, und sie helfen, so tritt die Wirkung
deutlich hervor und wird als Geschicklichkeit angesehen. Wenn sie aber zufällig
nicht zutreffen, so töten sie plötzlich oder führen den Kranken dem Tode zu.
Die Menschen aber rühmen die plötzliche und sichtbare Wirkung und vernachlässigen
diejenigen, welche diesen Weg nicht einschlagen. Sie machen viel Redens
von den wunderbaren Kuren und vergessen oder verheimlichen das Gegenteil.
Mancher Pfuscher ist sehr erfahren in der Behandlung einer Krankheit oder zweier
oder mehrerer, je nach seiner Praxis oder weil er einen scharfsinnigen Arzt dieselben
behandeln sah u. dergl. Der Unkundige glaubt aber, daß jener in allen
Krankheiten eine gleiche Stufe einnehme, und vertraut sich ihm an. Es ist jedoch
ein großer Irrtum zu glauben, daß wer ein wirksames Mittel gegen eine Krankheit
hat, auch solche gegen alle habe. Ich selbst habe Heilmittel von Frauen
und Kräutersammlern etc. gelernt, welche nichts von der Heilkunst verstanden.
... Es vermindert auch den Nutzen der Medizin die Furcht selbst erfahrener
Aerzte vor drastischen Mitteln, so daß sie das gewöhnliche Heilverfahren verlassen,
und zwar wenn der Heilende ein König oder ein angesehener, bekannter
Mann ist, der an einer schweren oder verborgenen, zweifelhaften Krankheit leidet,
worüber die Ansichten der Aerzte differieren; dann wendet sich der Arzt von starken
Heilmitteln und überhaupt Medizinen ab und gebraucht Nahrungsmittel oder was
ihnen ähnlich ist, um dem Zorn des Königs und dem Haß der Menschen zu entgehen.
Am meisten geschieht dies dann, wenn der Arzt Feinde und Gegner unter
seinen Kunstgenossen hat; dann wird jeder Nutzen von seiner Seite schwinden. ...
Dieser Umstand verursacht den Königen und Fürsten großen Schaden, indem sie von
der Kenntnis des erfahrenen Arztes nicht den nötigen Gebrauch machen können,
weniger als der große Haufe und die geringsten Menschen. Es trägt auch hierzu
bei, wenn der zu behandelnde Fürst voreilig, zornig, in der Kunst vollständig unwissend
ist und, was am schlimmsten ist, keine Raison annimmt. ... Ich bemerke
daher, daß es für einen verständigen Fürsten sehr nützlich ist, seinen Arzt nicht zu
beunruhigen, ihn zu erfreuen, mit ihm viel zu verkehren, auch auszudrücken, daß
er für die Heilung unheilbarer Krankheiten nicht verantwortlich sei, für Irrtum und
Mißgriff nicht in die Klemme kommen solle.”





Das 10. Jahrhundert, in welchem die bereits zur Blüte gebrachte
arabische Kultur über die weite muslimische Welt vordrang, ein Zeitalter,
dem ein Philosoph, wie al-Farabi, zahlreiche Mathematiker, Astronomen,
Naturforscher und Geographen von glänzendem Namen angehörten, konnte
auch für die Medizin nicht bedeutungslos sein, umsomehr als viele Gelehrte
sich neben ihrem eigentlichen Fache auch der Heilkunde widmeten und
im Umkreis der fürstlichen Gunst, abgesehen von den Bibliotheken, neue
wissenschaftliche Pflegestätten in Form von Spitälern entstanden
waren. In den volkreichen Städten entfaltete sich ein reiches ärztliches
Leben, mächtig schwoll die medizinische Literatur an, längst
von Uebersetzungen und Kommentaren zu selbständiger Bearbeitung
(sogar einzelner Zweige)[58] übergehend, es fehlte auch nicht an neuen

Errungenschaften in der speziellen Krankheitslehre, in der Diätetik und
namentlich in der Arzneimittellehre, aber im ganzen überwog zu sehr
die Tradition gegenüber der unbefangenen Beobachtung, die aus den Alten
schöpfende Gelehrsamkeit gegenüber der nach neuer Erkenntnis verlangenden
Wissenschaft, und nicht selten ertötete das, in Doktrinen
schwelgende, Lehrertum den fragelustigen — Forscher!



In der medizinischen Literatur sind jetzt nicht mehr bloß Irak und
Persien, sondern auch Aegypten, Maghrib und Spanien vertreten.



Weitaus die größte Bedeutung für das Gesamtgebiet der Heilkunde
erlangte das umfassende Lehrbuch, welches der Perser Ali Abbas, der
Leibarzt des Bujiden-Emirs Adhad ad-Daula schrieb und diesem Fürsten
unter dem Titel al-Maliki (das königliche Buch) widmete. Wie der Verfasser
selbst bemerkt, sollte das Werk die Mitte halten zwischen dem zu
umfangreichen Continens und dem zu knappen Mansurischen Buche des
Rhazes. Es zeichnet sich durch klare, übersichtliche, systematische Darstellung
aus und repräsentiert das zeitgenössische Wissen in vollendeter
Weise. Ali Abbas räumt zwar den Theoremen einen viel größeren Spielraum
ein[59] als Rhazes, doch deuten nicht wenige Stellen seines Handbuchs
darauf hin, daß er sich nicht nur auf die Literatur, sondern auch auf
eigene Erfahrungen am Krankenbette stützte und im Rahmen des Herkömmlichen
hier und da zu selbständigen Urteilen den Mut besaß; den
jungen Aerzten riet er ausdrücklich, sich in den Spitälern Belehrung
zu holen. Das Beste leistete er in der Diätetik und in der Arzneimittellehre.




Entsprechend der, in Persien erwachten nationalen Bewegung, welche in Firdusis
Schâhnâmeh ihren herrlichsten Ausdruck fand, entwickelte sich auch eine medizinische
Literatur in neupersischer Sprache, natürlich im engen Anschlusse
an die arabische. Das älteste Denkmal derselben ist die Arzneimittellehre des Abu
Mansur Muwaffak (in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts verfaßt), welche
durch die Verbindung gräko-arabischer mit indischer Wissenschaft
höchst bemerkenswert ist.





Um die Verpflanzung der wissenschaftlichen Heilkunde nach Nordafrika
erwarb sich insbesondere Ischak ben Amran Verdienste. Der
anfangs in Aegypten, später in Kairowan tätige jüdische Arzt, Isaac
Judaeus, hinterließ unter anderem Schriften über Diät, über Fieber,
über den Harn, welche sehr hoch bewertet wurden und später auf die
Gestaltung der mittelalterlichen Medizin des Abendlandes nicht geringen
Einfluß ausübten. Sein Schüler Ibn al-Dschezzar ist der Verfasser eines
oft erwähnten „Reisehandbuchs für Arme” (vgl. S. 138).





Dem Isaac Judaeus wird eine deontologische Abhandlung „Führung der
Aerzte” zugeschrieben, welche manch interessantes Streiflicht auf die ärztlichen
Verhältnisse wirft und noch heute beherzigenswerte Ansichten vertritt. Es heißt
darin: „Wer sich mit dem Durchbohren von Perlen beschäftigt, muß bedächtig
dabei verfahren, um nicht durch seine Eile die Schönheit dieser Arbeit zu schädigen.
Ebenso ziemt es demjenigen, der mit der Heilung menschlicher Leiber, welche
die edelste aller Schöpfungen der irdischen Welt ausmachen, sich befaßt, daß er
die ihm vorkommenden Krankheiten genau bedenke und seine Anordnungen nach
reiflicher Ueberlegung achtsam treffe, damit er keinen unverbesserlichen Fehler begehe.
Daher sagt der Weise: So du einen Arzt über jede Krankheit, über die du
ihn befragst, sofort Auskunft erteilen und seiner Heilmethode sich noch rühmen
siehst, so halte ihn für einen Toren. Ebensowenig wie der Arzt in seinem Vorgehen
sich übereilen soll, darf er lässig und saumselig sein, da die meisten Krankheiten
ihm dazu keine Zeit lassen. — Die wichtigste Aufgabe des Arztes ist, Krankheiten
zu verhüten. — Die meisten Kranken genesen durch die Hilfe der Natur. — Hast
du die Wahl, durch Nahrungsmittel oder Arzneien zu heilen, so wähle stets die
ersteren. — Gebrauche stets nur eine einzige Arznei auf einmal. — Achte wohl auf
einfache, bis dahin dir nicht bekannte Heilmittel. — Ebenso wie das Studium aller,
über praktische Medizin verfaßten, Werke ist auch die Kenntnis des Einschlägigen
aus den Prinzipien der Naturwissenschaft notwendig, von der die Medizin nur ein
Zweig ist. Auch gilt es in den Methoden der Logik bewandert zu sein, um die als
Aerzte geltenden Ignoranten zu widerlegen. — Es gehört zum Charakter des Arztes,
daß er in seiner Lebensweise mit einem beschränkten Maße gut bereiteter Speisen
sich begnüge und kein Schlemmer und Prasser werde. Auch ist es beschämend für
ihn, an einer langwierigen Krankheit zu laborieren, da sonst der Pöbel sagt: Wer
sich selbst nicht heilt, wie wollte der andere heilen? — Prophezeiungen und apodiktischen
Aussprüchen verschließe deinen Mund; was du sprichst, soll meist hypothetisch
gefaßt sein. — Gib deinen Mund nicht dazu her, zu verdammen, wenn etwas
einem Arzte zugestoßen, denn über jeden kommt seine Stunde. Dich sollen deine
Taten preisen, nicht sollst du in anderer Schande deine Ehre finden. — Laß dir den
Besuch und die Heilung armer und dürftiger Kranker besonders angelegen sein, da
du ein verdienstvolleres Werk nicht stiften kannst. — Den Kranken sollst du beruhigen,
wenn du auch selbst nicht davon überzeugt bist, da du damit die
Natur unterstützest. — Wenn der Kranke deinen Weisungen nicht Folge leistet oder
seine Diener und Hausleute nicht rasch deinen Anordnungen nachkommen oder dir nicht
gebührende Ehre erweisen, so gib die Behandlung auf. — Dein Honorar von dem
Kranken bestimme, wenn seine Krankheit im Zunehmen begriffen und am heftigsten
ist; denn sobald er geheilt ist, vergißt er, was du an ihm geleistet hast. — Je mehr
du für deine Behandlung fordern, je teurer du deine Kuren ansetzen wirst, desto
höher werden sie in den Augen der Leute steigen. Gering wird deine Kunst nur
solchen erscheinen, mit denen du dich umsonst abgibst. — Besuche den Kranken
nicht zu oft und verweile bei ihm nicht zu lange, wenn nicht etwa die Behandlung
es erfordert, denn immer nur der neue Anblick erfreut. — Allzugroße Beschäftigung
und Anstrengung schwächt die Kraft des Arztes und beeinträchtigt seinen Geist, da
er stets für jeden Kranken nachdenklich und besorgt ist, seine Genesung erhofft
und für ihn betet, wie wenn er sein Blutsverwandter wäre!”





Im Verhältnis zur Kulturhöhe, welche das maurische Spanien im
10. Jahrhundert erreichte (vgl. S. 153) ist die Zahl seiner wirklich
bedeutenden medizinischen Autoren in dieser Zeitperiode noch gering.

Auffallend — und vielleicht nicht ohne Zusammenhang mit der nüchternen
philosophischen Richtung — ist es, daß man in einem gewissen Gegensatz
zum Orient die ins Große und Ganze abschweifende medizinische
Spekulation weniger pflegte, hingegen manche Spezialgebiete fleißig bearbeitete,
so z. B. die medizinische Botanik und Arzneimittellehre, welche
in dem Dioskurideserklärer Ibn Dscholdschol einen glänzenden Vertreter
besaß[60]. Aus Spanien ging auch der größte chirurgische Schriftsteller
der Araber hervor — Abulkasim.




Ueber die äußeren Lebensumstände dieses Autors sind wir nur sehr dürftig unterrichtet.
Er stammte aus Zahra (einer Sommerresidenz der Kalifen) bei Cordoba und
soll Leibarzt des Hakam II. (vgl. S. 154) gewesen sein. Die Richtigkeit dieser Angabe
vorausgesetzt, lebte er in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts. Als Todesjahr
wird 1013 angegeben. Nach anderen wäre er aber ins 11. Jahrhundert zu verweisen.





Die Chirurgie des Abulkasim bildet nur einen Teil seines großen
allgemein ärztlichen Werkes al-Tasrif[61] und lehnt sich stark an die Alten,
namentlich Paulos an; eine Menge von eigenen Beobachtungen und kritischen
Exkursen läßt aber erkennen, daß der Verfasser mitten in der
chirurgischen Praxis stand und sichtlich bemüht war, die sehr tief gesunkene
Wundarzneikunst wieder zu heben, die fast verschollenen Errungenschaften
der griechischen Meister in Erinnerung zu bringen und
fruchtbar zu machen. Dem didaktischen Zwecke sollten die, dem Werke
beigegebenen, Abbildungen von chirurgischen Instrumenten dienen.
Abulkasim hatte bei seinen Stammesgenossen nicht den erwarteten Erfolg,
ihren geringen Bedürfnissen genügten die vorhandenen Handbücher
der Medizin, wiewohl dieselben die Chirurgie in unvergleichlich geringerem
Maße berücksichtigten — die verdiente, verständnisvolle Würdigung fand
sein Streben erst später im christlichen Abendlande, das den Ruhm des
Cordobaners durch die Jahrhunderte trug und ihn dem Celsus und Paulos
an die Seite stellte. Das Werk des Abulkasim wurde frühzeitig ins
Lateinische[62] übersetzt und erweckte durch seine Ordnung und Klarheit
ein günstiges Vorurteil für die arabische Literatur überhaupt. Es bildet
die Hauptquelle für unsere Kenntnisse über die arabische Chirurgie und
mancher ihrer Nebenzweige.




Der Siegeskranz war einem anderen beschieden, der mehr als alle
übrigen in seinem Schaffen den Wesenszug der arabischen Medizin —
die Assimilation des Fremdgutes und die Systematisierung
des Erfahrungsmaterials — zum höchsten Ausdruck zu bringen
verstand — Avicenna. Seine Monumentalgestalt erhebt sich am Ausgang
des 10. Jahrhunderts ziel- und richtunggebend nicht nur für die
anbrechende Epoche und den arabischen Kulturkreis, sondern für die
Heilkunde überhaupt, alle Vorgänger (selbst Galen) verdunkelnd — ein
halbes Jahrtausend hindurch.




Avicenna wurde im August des Jahres 980 zu Afschena (einem Flecken in
Chorasan) geboren, kam aber noch in zarter Kindheit nach Bochara, wo sein Vater
ein hohes Staatsamt bekleidete. Dort, am Hochsitze der persoarabischen Kultur
empfing er eine sehr sorgfältige Erziehung. Seine enorme Begabung verriet Avicenna
schon sehr früh. Bereits im 10. Jahre wußte er den Koran auswendig, und die verschiedenen
Lehrer, welche ihn in die Grammatik, Dialektik, Rechtswissenschaft, Mathematik,
Physik und Philosophie einführten, vermochten kaum den Ansprüchen seines nach
Wissen dürstenden Geistes zu entsprechen. Mehr als unter fremder Leitung suchte er
selbständig durch unermüdliche Lektüre mit durchdringendem Scharfblick in die Tiefen
der Wissenschaft einzudringen, wobei er seltene Fähigkeiten und erstaunlichen Eifer entwickelte;
er gönnte sich nur wenig Schlaf, bekämpfte die Müdigkeit durch Waschen und
geistige Getränke, und selbst in den Träumen beschäftigte sich das rege Gehirn mit
schwierigen Problemen, deren Lösung suchend. In die Medizin, welche ihm verhältnismäßig
leicht vorkam, wurde er besonders durch Abu Sahl el Messihi eingeführt,
auch erwarb er sich auf diesem Gebiete einige Erfahrung durch Krankenbeobachtung.
Als siebzehnjähriger Jüngling wurde er — ein Beweis für den großen Ruf,
den er sich früh erwarb — bei einer Krankheit des Emirs Nuch ben Mansur zu
einer Konsultation herangezogen, und der glückliche Erfolg der angeratenen Kur verhalf
ihm zur unbeschränkten Benutzung der fürstlichen Bibliothek, was den weiteren
intensiven Studien sehr zugute kam. Schon damals veröffentlichte er eine Reihe
nichtmedizinischer Schriften[63]. Nach dem Tode seines Vaters, der ihm ein bedeutendes
Vermögen hinterließ, begann für Avicenna ein sehr unstetes Wanderleben,
indem er viele Jahre an den Höfen verschiedener persischer Dynasten zubrachte, als
Staatsmann, als Arzt, Astronom, Lehrer und Schriftsteller, bis er endlich in Hamadan
von Schems ed-Daula, dessen Gunst er durch eine erfolgreiche Behandlung
gewann, zum Vezier ernannt wurde. Trotz der Staatsgeschäfte wußte er hier stets
auch die Zeit für seine äußerst rege wissenschaftliche Tätigkeit zu finden, doch
wurde er in politische Intrigen verwickelt, die ihn vorübergehend um seine Stellung
und in Lebensgefahr brachten. Nach dem Tode des Schems ed-Daula geriet er nicht
mit Unrecht in den Verdacht des Hochverrats und mußte mehrere Monate in Haft,
auf einer Festung zubringen. Es gelang ihm jedoch in Verkleidung nach Ispahan zu
entfliehen, wo er ehrenvolle Aufnahme am Hofe des (Ala ad-Daula) Ibn Kakujahs
fand. Dort war es ihm gegönnt, sich vierzehn Jahre hindurch seiner Forscher- und
Schriftstellertätigkeit, namentlich aber der Fertigstellung seiner medizinischen und
philosophischen Hauptwerke (des Kanon und der philosophischen Enzyklopädie)
widmen zu dürfen.




Uebermäßige geistige Anstrengung und Ausschweifungen in Baccho et Venere
untergruben ein Leben, das voll von Arbeit und Genuß, reich an Exzentrizität in
beiden, war. Den Entnervten raffte im 58. Jahre vorschnell eine Kolik hinweg
(Juni 1037), als er seinen Fürsten auf einem Feldzuge nach Hamadan begleitete[64].
Daselbst ist noch heute Avicennas Grab zu sehen.



Avicenna soll 105 Schriften verschiedensten Inhalts, in arabischer und persischer
Sprache, in Prosa und metrischer Gebundenheit, verfaßt haben, von den juristischen,
mathematischen und astronomischen sind nur die Titel bekannt, von den philosophischen
hat sich nur wenig, aber sehr Bedeutungsvolles in lateinischen Uebersetzungen
erhalten, von den medizinischen ist leider seine Sammlung von eigenen Beobachtungen,
welche als Anhang zu den theoretischen Werken bestimmt war, noch
vor der Veröffentlichung verloren gegangen. Sein reiches Schaffen erfolgte nicht
in stiller Einsamkeit, sondern mitten im Lärm eines bewegten Lebens, von dem
jeder Augenblick, der nicht dem Genuß diente, ausgenützt wurde. Am Tage besorgte
Avicenna die Staatsgeschäfte oder übte seine Lehrtätigkeit aus, der Abend
war den geselligen Genüssen der Freundschaft und der Liebe geweiht, und manche
Nacht fand den Unermüdlichen schriftstellerisch tätig, das Schreibrohr zur Hand, den
Becher zur Seite. Auf Reisen verfaßte er Auszüge und kleinere Schriften, auf der
Festung schrieb er Gedichte und mystische Betrachtungen; hatte er die nötige Muße,
so arbeitete er am Kanon der Medizin oder an der philosophischen Enzyklopädie.
Avicennas Philosophie ist vorwiegend aristotelisch und beabsichtigt auf dem
Wege des Rationalismus eine Versöhnung von Wissen und Glauben herbeizuführen.
Charakteristisch für sie ist der Verzicht auf die Emanationslehre und die
Herleitung der sinnlichen Welt aus der Gestaltung des ursprünglichen Stoffes. Dem
Orient galt und gilt Avicenna noch heute als der Fürst der Philosophie,
obwohl sich anfangs gegen seinen Rationalismus von theologischer und mystisch-philosophischer
Seite (Ghazzali) eine starke Reaktion geltend machte. Im Gedächtnis
der Menschheit lebt er fort als Hauptrepräsentant der arabischen
Medizin (neben Rhazes).





Der ungewöhnlich hohe, ja übermäßige Ruhm, welcher dem Avicenna
von seinen Zeitgenossen und Nachfahren gespendet wurde[65], beruht
weder auf bahnbrechenden neuen Erkenntnissen, noch auf praktischen
Errungenschaften von besonderer Tragweite, sondern darauf, daß
er mit kongenialem Assimilationsvermögen, mit bewundernswertem
Organisationstalent die Quintessenz der gräko-arabischen Heilkunde in
einem weitumfassenden, abgerundeten System zur Darstellung brachte,
und hierdurch dem ärztlichen Denken und Handeln eine scheinbar für
immer unverrückbare Grundlage gab.



Dieses System, welches im engeren Anschluß an aristotelische Prinzipien
und mittels kluger Benützung des, inzwischen bedeutend angewachsenen,

Erfahrungsstoffes der Hauptsache nach den Galenismus allseitig
bis in die geringsten Einzelheiten mit größter Klarheit durchführt, füllt
das medizinische Hauptwerk Avicennas, den aus fünf Teilen bestehenden
Kanûn (Kanon), dessen stolze Bestimmung — das Gesetzbuch der
Heilkunde zu werden — schon im Titel ausgesprochen ist.



Der ungeheure Erfolg und die nachhaltige Wirkung des Kanon,
welcher den Hawi des Rhazes, das königliche Buch des Ali Abbas, ja
beinahe die galenischen Schriften fortan in den Schatten stellte, gründete
sich vorzugsweise auf formale Momente, die glänzende, lichtvolle Schreibart,
die musterhafte, weit- und tiefgreifende, doch immer leicht überblickbare
Anordnung, die logische Konsequenz. Was bei Rhazes bloß
als ein enormes, doch ungesichtetes Inventar vorliegt, bei Ali Abbas zwar
nicht der Reichhaltigkeit und systematischen Ordnung, aber noch der
vollkommenen theoretischen Ausgestaltung entbehrt, ist bei Avicenna zu
einem großen einheitlichen, wie aus einem Guß entstandenen Ganzen
geworden, das dem Leser in einem einzigen Werke entgegentritt, nicht
wie bei Galen erst aus zahlreichen weitschweifigen Schriften mühsam
zusammengelesen werden muß. Der Kanon bedeutet den Abschluß
der gesamten vorausgegangenen Entwicklung, die endgültige
Kodifizierung der gräko-arabischen Medizin. Es ist eine Hierarchie
von Gesetzen, die durch Fakten reich illustriert werden, die so
sinnreich einander über- und untergeordnet sind, einander stützen und
tragen, daß man den Scharfsinn des großen Systematikers bewundern
muß, der mit einem unerreichten Gruppierungsvermögen aus dem, von
allen Seiten herbeigeschafften, Baumaterial ein imponierendes Truggebäude
errichtete. In der Beleuchtung, die ihr Avicenna zu Teil werden läßt, gewinnt
die medizinische Wissenschaft seiner Zeit den Anschein fast mathematischer
Exaktheit, wird die Therapie, wiewohl auch die Empirie noch
einigermaßen Würdigung findet, geradezu als logische Konsequenz aus
theoretischen (galenisch-aristotelischen) Vordersätzen abgeleitet — kann
es da überraschen, daß die Mehrzahl der Forscher und Praktiker alsbald
dem Zauber des vollendeten Formalismus anheimfiel und den Kanon
wie ein untrügliches Orakel betrachtete, umsomehr als der logische
Aufbau einwandsfrei war und die Prämissen im Rahmen der damaligen
Naturanschauung als unwiderlegliche Axiome galten. Das Wunderwerk
medizinischer Syllogistik, der Kanon, welcher in einer Zeit regeren
Schaffens wenig beachtet worden wäre, wurde ein Markstein in der Geschichte
der Heilkunde.




Avicenna verfügt meisterhaft über die Geste jener Pseudowissenschaftlichkeit, die
sich über die schlichte Beschreibung des klinischen Tatsachenbefundes erhaben dünkt.
Abgesehen von dem 1. Buche des Kanon, welches die allgemeinen Grundanschauungen
enthält (wobei die galenischen Elementarqualitäten, Säfte, Komplexionen

etc. und die aristotelischen Entelechieen, Zweckursachen etc.
die Hauptrolle spielen), wird jedes einzelne Kapitel der speziellen Pathologie und
Therapie anatomisch-physiologisch eingeleitet. Die Anatomie ist aus Aristoteles
und Galen geschöpft, in der Physiologie dominieren die Teleologie und die
bis zur äußersten Subtilität ausgesponnene Kräftelehre[66], doch geht Avicenna
insofern über seine Vorgänger hinaus, als er häufig physiologische Vorgänge durch
physikalische zu erklären sucht, die Pathologie wird von der Elementarqualitätentheorie
und Pneumalehre beherrscht, die Diagnostik (Pulslehre, Uroskopie)
ist nach gleichen Grundsätzen sehr spitzfindig dargestellt, die umfangreiche
Arzneimittellehre beruht auf der Anwendung der Elementarqualitätenlehre und verrät
keine besonderen naturgeschichtlichen Kenntnisse, die Chirurgie ist verhältnismäßig
dürftig. Eine kurze, sehr übersichtliche Darstellung der Hauptlehren des Avicenna
enthält seine Schrift „Canticum”.





Um sich dem Banne, der von Avicenna ausging, entziehen zu können,
dazu hätte die unbefangene klinische Beobachtung, wie sie durch Rhazes
in so großzügiger Weise inauguriert worden war, einen Ausweg bieten
können, aber das Gift, das benebelnd vom Kanon ausströmte, erweckte
eine heute kaum mehr begreifliche Zuversicht zum Falschen und gewöhnte
die überwiegende Mehrzahl der Aerzte, die Erscheinungen am
Krankenbette nur durch die Brille vorgefaßter Theorien zu betrachten,
nicht die Natur zu befragen, sondern Willkürkonstruktionen in sie hineinzutragen.



Voreilig aber wäre es, Avicenna kurzwegs mit seinen Nachbetern zusammenzuwerfen,
denn der Kanon ergibt, auf seinen tatsächlichen Inhalt
geprüft, manche Beweise von guter Beobachtung, er enthält treffliche
Krankheitsbeschreibungen (namentlich der Haut-, Nerven-, Geistes- und
Geschlechtsleiden), ausgezeichnete diätetische und bei allem Uebermaß
sorgsam abwägende therapeutische Maßnahmen. Rühmenswert ist auch
die Abneigung gegen die Astrologie. Und wenn auch dies alles kaum
an die Leistungen des Ali Abbas, geschweige an die klinische Meisterschaft
des Rhazes hinanreicht, so dürfen wir doch nicht außer acht
lassen, daß diejenige Schrift, welche den wahren Maßstab für Avicenna
als Praktiker geben würde, nicht auf die Nachwelt gekommen ist —
seine als Anhang zum System bestimmten eigenen Beobachtungen.



Der gewaltige Einfluß, den Avicenna auf die Weiterentwicklung der

Medizin ausgeübt hat, bestand aber unleugbar darin, daß fortan in den
arabischen Schulen, wenigstens des Ostens, jene Richtung triumphierte,
welche dem Einzelgeschehen nur so weit Interesse zuwandte,
insofern es aus den herkömmlichen allgemeinen Prinzipien
ableitbar erschien, hingegen die Beobachtung der konkreten
Erscheinungen an sich, vernachlässigte.




Ganz dasselbe macht sich in der arabischen Philosophie des Ostens nach Farabi
und Avicenna bemerkbar; die in Rhazes und den „lauteren Brüdern” gipfelnde
Naturphilosophie mußte allmählich der streng logischen Richtung weichen, welche
in abstrakten Distinktionen und Wortspielereien das Um und Auf erblickte. Nach
Avicenna wagte niemand mehr mit selbständigen philosophischen Anschauungen hervorzutreten,
es kam die Zeit der Kommentare und Kompendien, der Glossen und
Superglossen.





Aber noch mehr, der Kanon zog nicht nur von der unbefangenen
klinischen Beobachtung und eigenen Untersuchung
ab, sondern auch vom Studium der antiken Literatur,
schien er doch, als höchste wissenschaftliche Konzentration, dasselbe nunmehr
völlig überflüssig gemacht zu haben. Und so wurde es denn für
die Besten in der Folgezeit zur Losung, Avicenna zu kommentieren,
zu kompilieren, ihn, der selbst im Grunde seines Wesens, trotz allen
täuschenden Schimmers, nichts anderes gewesen, als ein geistvoller
Kommentator, ein vielgewandter Kompilator!



Im Orient kam es über Avicenna hinaus zu keinem Fortschritt im
großen, wohl aber traten noch im 11. Jahrhundert und später manche
treffliche Bearbeiter einzelner Spezialgebiete auf.




Diese Erscheinung entspricht in gewisser Hinsicht der glänzenden Vertretung,
welche gerade um diese Zeit die mathematisch-physikalischen Spezialzweige (Ibn
al-Haitam, vgl. S. 158) und die beschreibende Naturwissenschaft (al-Biruni,
jüngerer Zeitgenosse Avicennas, vgl. S. 159) fanden[67].





Von größerer Bedeutung wurden namentlich die augenärztlichen
Schriften des Ali ben Isa (Jesu Haly) und 'Ammar ben Ali al-Mausili,
die synoptischen Tabellenwerke des Ibn Botlan (über Diätetik)
und des Ibn Dschezla (über Nosologie und Therapie),
der Kommentar des Ali ben Ridhwan (Ali Rodoam) zu Galens ars
parva, die Arzneimittellehre (Liber de medicamentis simplicibus) des
Serapion (d. Jüngern). Zweifelhaft ist es, ob die pharmakologisch-pharmazeutischen
Werke des „Mesue” (d. Jüngeren) der arabischen
Literatur zugerechnet werden dürfen; sie sind bloß lateinisch erhalten,

und man vermutet, daß sich unter dem Namen „Mesue” ein lateinisch
schreibender Autor des 11. oder 12. Jahrhunderts verbirgt, welcher
seinen Schriften leichter Eingang verschaffen wollte. Immerhin tragen
sie das Gepräge der arabischen Epoche und vermittelten — insbesondere
das Antidotarium s. Grabadin — arabische Arzneimittelkenntnis
und Apothekerkunst dem Abendlande.



Den Ausgaben der Opera Mesuës ist gewöhnlich als Anhang (in lat.
Uebersetzung) ein Abschnitt aus dem Werke des Ibn Wafid (Abenguefit)
über die einfachen Arzneimittel beigefügt; dieser hervorragende
Toledaner Arzt repräsentiert die mehr dem Tatsächlichen zustrebende
medizinische Richtung des islamischen Westens in mustergültiger
Weise.



Im 12. Jahrhundert — im Zeitalter der Kreuzzüge und der Seldschukenherrschaft
— beginnt die arabische Medizin im Osten von ihrer
Höhe herabzusinken, wenn auch die literarische Produktion fortdauernd
eine reiche und vielseitige bleibt. Zwar bestanden die alten Zentren
(Bagdad, Damaskus, Kairo, Bochara, Samarkand u. a.) noch fort, zwar
wurden der ärztlichen Wissenschaft noch immer durch Gründung von
Spitälern, Bibliotheken und Schulen kräftige Impulse gegeben, aber abgesehen
von manchen gut gepflegten Spezialzweigen, war tote Gelehrsamkeit
an die Stelle ursprünglicher Schaffenskraft, Routine an die Stelle
klinischer Erfahrung getreten. Bemerkenswert ist es, daß unter dem
Einfluß fürstlicher Gunst (des Nureddin und des Saladin) die medizinischen
Schulen von Damaskus und Kairo immer mehr den Vorrang
gewannen, ferner, daß so wie in der Frühepoche der arabischen Kultur,
auch jetzt wieder vorwiegend Christen und Juden den Ruf hervorragender
ärztlicher Schriftsteller und Praktiker erlangten.



Weit regsamer und mit einer unverkennbar, vom Orient abstechenden,
Eigenart entfaltete sich während des 12. Jahrhunderts die arabische
Heilkunde im maurischen Spanien, wo trotz der Ungunst politischer
Verhältnisse (Almorawiden- und Almohadenherrschaft) viele Keime,
welche die Vergangenheit ausgestreut hatte, zur Entwicklung kamen.
Wie die Meditationen der muslimischen Philosophen des Westens bereits
das erste Wehen jenes freien Geistes ankündigen, der späterhin auf
Sturmesfittichen das Abendland durchbrausen sollte[68], so verrät auch

die spanisch-arabische Medizin, wenigstens wie sie sich unter den Händen
ihrer besten Vertreter gestaltete, eine gewisse Annäherung an die naturwissenschaftliche
Forschung, eine merkwürdige Hinneigung zur nüchternen
Beobachtung am Krankenbette, mit gleichzeitig skeptischer Ablehnung
unbewiesener Traditionen.



Den Spuren Dscholdschols und Ibn Wafids folgte in diesem Zeitraum
mit besonderem Erfolge al-Gafiki, welcher die Heilmittellehre durch vorzügliche,
über die Kenntnisse der Alten hinausgehende, botanische Beschreibungen
wesentlich förderte, die klinische Meisterschaft verkörperte
sich in der Familie Ibn Zohr, welche vom 11. bis zum 13. Jahrhundert
bedeutende Aerzte hervorbrachte, unter ihnen den glänzendsten
Vertreter spanisch-arabischer Heilkunst, Abu Merwan Ibn Zohr
(Avenzoar).




Avenzoar wurde in der Nähe von Sevilla geboren und stammte aus einer sehr
angesehenen, im Beginn des 10. Jahrhunderts nach Spanien eingewanderten Familie,
welche Staatsmänner, Juristen und Mediziner zu ihren Mitgliedern zählte. Bedeutenden
Ruf als Aerzte erlangten schon Avenzoars Großvater und Vater; von letzterem
wird unter anderem berichtet, daß er Avicennas Kanon mißachtete und von seinem
Exemplar dieses Werkes den unbeschriebenen Rand zum Rezeptschreiben benützte.
Ausgezeichnet veranlagt und sorgfältig herangebildet, entwickelte sich Avenzoar
bald zu einem vortrefflichen Praktiker und kam zu großem Ansehen. Er stand in
fürstlichen Diensten[69] und wurde mit Ehren (Vezierat) und Geschenken überhäuft.
Avenzoar starb hochbetagt im Jahre 1162 und wurde vor dem Siegestor von Sevilla
begraben. Ein Umstand nimmt schon von vornherein günstig für Avenzoar ein. Er,
der unter dem Einflusse alter Familientraditionen mit medizinischem Geiste durchsättigt
und erst nach vieljähriger gründlichster Ausbildung die Praxis aufnahm,
widmete alle seine reichen Fähigkeiten ausschließlich der Heilkunde, wollte mit
Verzichtleistung auf enzyklopädische Vielwisserei und Vielschreiberei einzig allein
— Arzt sein, indem er dabei die höchsten Anforderungen an sich stellte.





Avenzoar, der mit den drei großen Persoarabern in einem Atemzuge
genannt wird, steht dem Bedeutendsten unter ihnen, dem Kliniker
Rhazes, am nächsten. Wie dieser erblickt er nicht in der dialektischen
Bearbeitungsweise und in Theoremen, sondern in der sorgfältigen Krankheitsbeobachtung
die Quelle des Fortschritts ärztlicher Wissenschaft,
ja er bildet unter den medizinischen Autoren der arabischen

Epoche geradezu eine Ausnahmserscheinung durch die überraschende
Freimütigkeit und Entschiedenheit, mit welcher er sich gegen die ärztliche
Sophistik, den Doktrinarismus und Autoritätsglauben wendet. Aus
seinen Schriften, namentlich dem an interessanten Krankheitsgeschichten
so reichen Hauptwerke, al-Teïsir (Erleichterung betreffs
der Heilmittel), tritt der Arzt κατ' ἐξοχὴν hervor, der, erfüllt von
gesundem Realismus, die gleißenden Flitter der Philosophasterei verschmähend[70],
in der rationellen Praxis Genügen findet, der trotz aller
Verehrung für die Vorgänger keinen höheren Meister anerkennt als die
eigene Beobachtung und das aus selbständiger Erfahrung
geschöpfte Urteil. Der Inhalt des Teïsir bedeutet eine ganz
erhebliche Vermehrung der nosologischen Kenntnisse (z. B.
über Mediastinitis, Perikarditis, Pharynxlähmung, intestinale Phthisis,
Krätze u. a.), wobei die nüchterne Schilderung des tatsächlichen Befundes,
die getreue Beschreibung der Symptomenkomplexe, die Vermeidung
jedweden Schematismus sympathisch berührt; aus manchen Angaben
Avenzoars leuchtet sogar anatomisches Denken hervor, welches
freilich hinsichtlich interner Affektionen vorwiegend auf hypothetischer
Konstruktion, hingegen in der chirurgischen Kasuistik auf Anschauung
(Studien an Knochenpräparaten[71] etc.) beruhte. Bemerkenswerterweise
spricht er über die Indikationsstellung und Technik mancher chirurgischer
Eingriffe mit einer Gründlichkeit und Sicherheit, welche nur
durch praktische Erfahrung erworben werden kann, ebenso lassen seine
therapeutischen Vorschriften auf gute Kenntnisse in der Arzneibereitung
schließen[72]. Aus den Zeitumständen erklärlich ist es, daß Avenzoar
im ganzen Galen anhing — aber nicht ohne gelegentlichen Widerspruch
in praktischen und selbst theoretischen Dingen[73] — ebenso, daß
er nicht selten trotz aller Bevorzugung rationeller Behandlungsmethoden
in das Fahrwasser roher Empirie[74] geriet. Der Astrologie war er abhold.
Alles in allem hinterläßt er das leuchtende Bild eines wahrhaft

großen Praktikers, dessen Stimme zwar bei den Zeitgenossen und Nachfahren
verhallte, dessen Wirken aber eine neue, vom Observantismus
freie, Aera der Medizin ankündigte.



Weniger Günstiges läßt sich vom medizinischen Standpunkte über
den großen Zeitgenossen, Anhänger und Freund des Avenzoar sagen,
über den für die geistige Entwicklung des Abendlandes so bedeutungsvollen
Philosophen Averroës[75], dessen medizinisches Hauptwerk (Kitab
al-kullidschat ═ Buch der allgemeinen Prinzipien der Medizin) Colliget
im Mittelalter fast die Autorität des Kanon besaß[76].




Averroës (Ibn Roschd) wurde 1126 zu Cordoba geboren, wo sein Vater und
Großvater als Oberrichter wirkten. Gemäß den Traditionen seiner Familie widmete
er sich zunächst der Rechtswissenschaft, trieb aber außerdem auch mathematische,
philosophische und medizinische Studien. Er wurde zuerst in Sevilla, später in seiner
Vaterstadt Kadi und erlangte außerordentliche Berühmtheit. Der Beherrscher von
Marokko und Andalus al-Mansur Jakub schätzte ihn wegen seiner erstaunlichen Gelehrsamkeit
und damit vereinten seltenen Charakterfestigkeit so sehr, daß er ihn
1196 sogar zum Statthalter von Andalus ernannte. Diese Würde bekleidete er aber
nicht lange, denn seine Feinde verdächtigten ihn beim Fürsten der Ketzerei und
wußten seine Verurteilung, Ausstoßung aus der Gemeinschaft der Rechtgläubigen, Verbannung
(nach an-Nisaba, einem nur von Juden bewohnten Orte bei Cordoba) durchzusetzen.
Im Jahre 1198 wurde Averroës auf Verwendung angesehener Männer,
welche die Haltlosigkeit der Anklagen nachwiesen, freigelassen und vom Nachfolger
des al-Mansur nach Marokko berufen, wo er bald darauf starb. Das ganze Leben
dieses außerordentlichen Mannes war von regster Tätigkeit erfüllt — nur zwei Nächte
verbrachte er, ohne zu arbeiten, nämlich diejenige, welche seiner Hochzeit und diejenige,
welche dem Todestage seines Vaters folgte. Seine zahlreichen hochbedeutenden
Schriften bezogen sich auf Philosophie, Philologie, Jurisprudenz, Astronomie und
Medizin. Auf seine Stammesgenossen hat der Philosoph weit weniger eingewirkt als
auf das Abendland, und zwar hauptsächlich durch seine berühmten Kommentare zu
dem von ihm grenzenlos bewunderten und als einzige Wahrheitsquelle betrachteten
Aristoteles (vgl. S. 161). Diese Kommentare, welche dem Averroës im Mittelalter
den Ehrennamen „der Kommentator” eintrugen, bezweckten die Wiederherstellung
des reinen ursprünglichen Sinnes der aristotelischen Schriften, erreichten das Ziel
aber nicht vollkommen, und aus der Mischung von peripatetischen, neuplatonischen
und orientalischen Vorstellungen entstand diejenige Schattierung des Pantheismus,
welche man noch jetzt als Averroismus bezeichnet.





Der außerordentlich umfangreiche, aus sieben Hauptabschnitten bestehende[77]
Colliget enthält ein mit eiserner Konsequenz aufgebautes,
vollkommen geschlossenes System der Heilkunde, er zeugt von
enormer Belesenheit, scharfsinniger Kombinationsgabe und dialektischer

Meisterschaft, aber er ist weit weniger das Werk eines Arztes
als die virtuose Kunstleistung eines Philosophen,
der es sich zum Ziele setzte, die Medizin gänzlich in die
Fesseln der Peripatetik zu schlagen. Diese Absicht ist schon im
Titel und in den ersten Sätzen des Colliget ausgesprochen; ja Averroës
beansprucht, wie er selbst sagt, nur Leser, welche in die Geheimnisse
der Dialektik und Naturphilosophie eingeweiht sind, für andere sei das
Werk überhaupt unverständlich. Avicenna noch überbietend[78], den
Rationalismus auf die Spitze treibend, erscheint in seiner Darstellung
die Medizin als mechanische Anwendung feststehender allgemeiner
Prinzipien, und wenn auch notgedrungen in der therapeutischen Beeinflussung
des einzelnen Falles in letzter Linie doch noch an die Erfahrung
appelliert werden muß — die fremden und gelegentlich angeführten
eigenen Beobachtungen dienen hauptsächlich als Mittel, um dem
Gespinst abstrakter Ideen Halt und Farbe zu geben.




Neue Tatsachen bietet der Colliget kaum[79]; der praktische Inhalt stellt die
üppige Lesefrucht des Verfassers dar, dessen Lebensstellung schon an und für sich
zur Erwerbung eigener ärztlicher Erfahrung wenig geeignet war. Bei seiner fanatischen
Hinneigung zum Aristotelismus unterlaufen ihm übrigens sogar in der Beurteilung
von Fakten resp. angeblichen Tatsachen hie und da lächerliche Ungereimtheiten.
In der Theorie stellt Averroës durch noch konsequentere Anwendung
der aristotelischen Prinzipien (Eutelechien etc.) sogar Avicenna in den Schatten.





Averroës hat nur verrostete Theorien gestützt und die praktische
Heilkunde gewiß nicht weiter gebracht, aber abgesehen von dem aufklärenden
Einfluß seiner Philosophie, in seinem medizinischen System
lag etwas unscheinbar verborgen, was einstens zu einem für die Umgestaltung
der Medizin höchst bedeutungsvollen Faktor werden sollte.
Als Aristoteliker nämlich, der den Lehren seines vergötterten
Meisters auf allen Gebieten ausschließliche Geltung zu verschaffen
suchte, trat er dort, wo zwischen dem Stagiriten und
dem Pergamener keine Uebereinstimmung herrschte, stets zu
Gunsten des ersteren ein und hierdurch rüttelte er zuweilen
nicht unerheblich an den Grundfesten des galenischen Lehrgebäudes[80].
Daran anknüpfend oder dem gegebenen Beispiele folgend,
haben Spätere einen fruchtbaren Weg beschritten, den Weg, der scheinbar
zurück zu Aristoteles und tatsächlich vorwärts zur Natur lief!




Nach Herkunft und Bildung ist auch der berühmte jüdische Religionsphilosoph
und Arzt Maimonides („Rabbi Moyse”) dem Kulturkreise des
maurischen Spaniens zuzurechnen, wiewohl derselbe seine Wirksamkeit
in Aegypten entfaltet hat.




Moses ben Maimon wurde 1135 in Cordoba geboren und empfing eine sehr sorgfältige
Ausbildung, welche sich nicht bloß auf die Wissenschaft des Judentums,
sondern auch auf Mathematik, Astronomie, Philosophie und Heilkunde erstreckte.
Durch die Religionsverfolgungen der Almohaden aus Andalusien vertrieben, fand er
mit seinem Vater zunächst in Fez (1159) für einige Jahre Zuflucht, sodann, nach
einer Reise über Akko und Jerusalem (1165), in Fostat (Altkairo) eine dauernde
Heimstätte[81]. In Aegypten erwarb er sich wegen seiner eminenten Gelehrsamkeit
und wegen seiner viel in Anspruch genommenen ärztlichen Geschicklichkeit ein ganz
besonderes Ansehen, was unter anderem in seiner Stellung als Leibarzt des Veziers
al-Fahdil und der Söhne Saladins Ausdruck fand. Hochbegabt und mit unermüdlicher
Arbeitskraft ausgestattet, hatte sich Maimonides eine ungewöhnliche Kenntnis
der wissenschaftlichen Literatur aller Zweige, namentlich auch der griechischen
(aristotelischen) Philosophie erworben, wovon seine reiche und vielseitige schriftstellerische
Tätigkeit glänzende Beweise lieferte. Als Religionsphilosoph verfolgte
er unablässig das Ziel, die Grundsätze des Glaubens mit der Vernunft in Einklang
zu bringen, wie dies insbesondere in der berühmten (auch von christlichen Theologen
geschätzten) Schrift „Führer der Verirrten” zu Tage tritt. Anfangs heftig angefeindet,
erlangte später seine rationalistische, an Aristoteles stark anklingende Richtung
die größte Bedeutung für die Entwicklung des Judentums. Maimonides starb
im Jahre 1204.





In seinen medizinischen Werken, von denen im Abendlande besonders
die Aphorismen, die Schrift über die Gifte und das diätetische
Sendschreiben sehr geschätzt wurden, erweist sich Maimonides als
ein höchst gelehrter und erfahrener, vom Mystizismus völlig freier,
nüchtern beobachtender Arzt, welcher in der Therapie das diätetisch-exspektative
Verfahren entschieden bevorzugt. Die Methode der Beschneidung
hat er wesentlich verbessert. In der Theorie blieb er dem
Galenismus zwar treu, doch führte ihn gerade seine durchdringende
Kenntnis desselben dazu, gelegentlich an dem Pergamener Kritik zu üben.



Die Reihe der arabischen Aerzte von allgemeiner Bedeutung schließt
im 13. Jahrhundert mit dem Hauptrepräsentanten der Arzneimittellehre
— Ibn al-Baitar.




Ibn al-Baitar[82] stammte aus Malaga, widmete sich unter Leitung hervorragender
Lehrer[83] besonders der Botanik und bereicherte seine einschlägigen Kenntnisse auf
Reisen, die ihn von Nordafrika über Aegypten nach Syrien und Kleinasien führten.
In Aegypten, wo er als Leibarzt am Hofe und später auch als „Vorgesetzter der

Aerzte und Botaniker” tätig war, schrieb er eine große Heilmittellehre, welche nicht
nur das Wissen der Vorgänger (des Dioskurides und Galenos, sowie zahlreicher
arabischer Autoren), zusammenfaßt, sondern auch auf vielen eigenen Untersuchungen
beruht und viele den Alten unbekannte Pflanzenbeschreibungen enthält. Er starb
in Damaskus im Jahre 1248.





Das fernere Schicksal der arabischen Medizin, welche noch im
13. Jahrhundert manche anerkennenswerte Leistung in einzelnen Zweigen
(Arzneimittellehre, Augenheilkunde) zeitigte und erst seit dem 14. Säkulum
in totale Stagnation verfiel, entbehrt des universalhistorischen
Interesses. Daran ändert auch der Umstand nichts, daß sie die große
Vergangenheit noch Jahrhunderte hindurch überdauerte, ja selbst in
unseren Tagen über weite Länderstrecken[84] verbreitet ist — gleich der
indischen und chinesischen Medizin bloß vom einstigen Ruhme zehrend,
erstarrt, versteinert, eine sieche Greisin.



Da das bisher bearbeitete handschriftliche Material im Verhältnis
zum Umfang der Originalliteratur noch ein sehr dürftiges ist, und die
Forschung — wie es mehrmals geschehen — manchen höchst überraschenden
Fund ans Licht bringen kann, so sind wir derzeit außer
stande, über die Leistungen der arabischen Medizin im einzelnen ein
abschließendes Urteil abzugeben. Wir kennen nur ihre Hauptrichtung
und strenggenommen auch diese bloß insoweit, als sich dieselbe
in den Einwirkungen auf die abendländische Heilkunde — auf dem Wege
der mittelalterlichen lateinischen Uebersetzungen — offenbarte. Immerhin
wird damit das Fazit gezogen, welches der Gesamtentwicklung
der Heilkunde tatsächlich zu gute gekommen ist.



Mit diesem Vorbehalt dürfen wir sagen, daß die Araber die Hinterlassenschaft
der antiken Medizin durch die Verbindung des Galenismus
mit orientalischen Elementen, durch den scharfsinnigen Ausbau der
Theorie, durch eine auf manchen Gebieten ganz erhebliche Zufuhr des
Erfahrungsmaterials eigenartig ausgestaltet, den Zeitverhältnissen und
Volkssitten angepaßt haben, daß es ihnen aber an Selbständigkeit fehlte,
an den überkommenen Leitprinzipien fruchtbringende Kritik zu üben
und etwas grundsätzlich Neues von umwälzender Bedeutung zu schaffen.
Im ganzen handelte es sich nur um eine äußerst regsame Kleinarbeit
nach gegebenen Mustern, um ein teilweise recht intensives Fortschreiten
in den längst bestehenden Bahnen, nicht um ein wahrhaftes Aufstreben
zu einer höheren Entwicklungsstufe.



Als ursächliche Momente ließen sich im allgemeinen alle jene Umstände
anführen, welche auch auf andere Gebiete der geistigen Kultur
schädlich einwirkten, die übermäßige Verehrung der griechischen Ueberlieferung
im Sinne des Buchstabenglaubens, die Vorherrschaft der dialektischen

Methode, der konservative, autoritätsfrohe, nach dogmatischer
Synthese drängende Geisteszug des Orientalen u. a. — speziell für die
Medizin ist aber die Wurzel des Uebels in dem Mangel der anatomischen
Untersuchung zu suchen. Damit war die wichtigste
Quelle der Erkenntnis verstopft, die Hauptader rationeller Kritik unterbunden,
schon von vornherein jeder Ausweg versperrt, der galenischen
Physiologie und Pathologie jemals entrinnen zu können, und gerade,
je intensiver der Kausaltrieb sich entfaltete, desto tiefer mußte er
in den Irrgarten der Spekulation geraten, in das Gehege der Teleologie,
des Dynamismus, der Elementarqualitätenlehre, der
Humoralpathologie.




Die Anatomie der Araber folgt nahezu sklavisch den Lehrmeinungen des
Aristoteles und Galen. Abgesehen von der Autorität der griechischen Meister, war
hier die selbständige Nachprüfung fast gänzlich gehemmt, weil die Glaubenslehre
die Vornahme von Leichenzergliederungen verpönte — vereinzelt unternommene
Tiersektionen (z. B. von Rhazes) oder gelegentliche Untersuchungen von menschlichen
Knochen (Avenzoar, Abd el Letif)[85], boten nur einen sehr schwachen Ersatz,
vermochten höchstens einige der galenischen Doktrinen zu erschüttern oder zu berichtigen.
Damit soll aber keineswegs gesagt werden, daß die arabischen Aerzte
den Wert der Anatomie verkannten, im Gegenteil, alle hervorragenden Autoren
machten mehr oder minder ausführliche anatomische Erörterungen, verknüpft mit
teleologischen Spekulationen, zur Grundlage der Krankheitslehre. So sind z. B. in
dem Handbuch der Medizin des Rhazes 26, in dem des Ali Abbas 37, in dem des
Averroës 37, in dem Kanon des Avicenna 95 Kapitel der Anatomie gewidmet. Ueberdies
gibt es in der arabischen Literatur zahlreiche Spezialschriften anatomischen
Inhalts (z. B. über die Anatomie einzelner Organe)[86]. Sehr bemerkenswert ist es,
daß manche Handschriften mit anatomischen Abbildungen (z. B. Kreuzung
der Sehnerven) geschmückt sind[87].



Unter solchen Umständen verharrte auch die Physiologie in den alten ausgefahrenen
Bahnen. Höchstens auf einzelnen Gebieten (z. B. in der Sinnesphysiologie)
wurden Fortschritte gemacht, im großen ganzen herrschte die bis ad absurdum getriebene
teleologische Spekulation vor. Die Methode des Experiments, welches in
der Physik und Chemie schöne Resultate zu Tage förderte, kam in der Physiologie
nicht zur Anwendung. Daß die allgemeine Pathologie keine Fortschritte, über den
Galenismus hinaus, machen konnte, bedarf keiner näheren Begründung, sie wurde wie
ein Zweig der Philosophie spekulativ mit allen Finessen der Dialektik bearbeitet.






In Anlehnung an den Galenismus und nach dem Vorbilde der alexandrinisch-syrischen
Schulen wurden aber nicht allein die theoretischen,
sondern auch die praktischen Fächer unter die Vormundschaft der Spekulation
gebracht, wobei man allen Scharfsinn darauf verwandte, die
Vorgänger durch minutiöse Pedanterie und dialektisches Raffinement zu
übertreffen. So wuchs die, hauptsächlich auf eine äußerst spitzfindige
Pulslehre und komplizierte Harnschau gegründete, Semiotik zu
einem ganzen Systeme aus, welches anscheinend eine exakte Diagnostik und
Prognostik[88] verbürgte; ebenso erhielt die Therapie durch anatomisch-physiologische
Fiktionen[89] und durch die, bis in feine Details ausgesponnene,
Elementarqualitätenlehre[90] scheinbar die Gewähr, die
Behandlung jedes Einzelfalles nach unverrückbaren Grundsätzen, mit fast
mathematischer Sicherheit formulieren zu können. Bei dem großen Ansehen,
in welchem die Astrologie bei den Arabern stand, kann es nicht wundernehmen,
daß auch diese Pseudowissenschaft in die Medizin hineinspielte[91].



Die hie und da erwachende Skepsis war viel zu schwach, das übernommene
und weitausgebaute medizinische Lehrsystem zu erschüttern
oder gar etwas Besseres an seine Stelle zu setzen[92]; glücklicherweise
wirkten aber mehrere Umstände zusammen, die es gestatteten, daß auch
innerhalb der starren theoretischen Schranken doch auf einigen Gebieten
die wahre Beobachtung und der, auf reale Erfahrung gerichtete, Sammelfleiß
zur Geltung kommen konnten, daß auch jenen Forschern, welche
in der Medizin etwas anderes als ein bloßes Anhängsel der formalen
Philosophie, etwas anderes als einen Spielball geistreicher Begriffskonstruktionen
erblickten, noch eine Wirkungsstätte übrig blieb. In dieser
Hinsicht ist in erster Linie auf die großartige Institution der Spitäler
zu verweisen, welche von den Arabern, neben ihrem humanen Zwecke,
auch in ganz hervorragender Weise für die ärztliche Forschung und
den Unterricht ausgenützt worden sind[93].





Das Spitalwesen (vgl. S. 145) bildet wahrhaft einen Glanzpunkt in der arabischen
Kultur und zeugt von dem humanen Sinn der Fürsten und Großen des islamischen
Reiches. Stiftungen und Vermächtnisse ermöglichten im Laufe der Zeit die Gründung
und (oft luxuriöse) Einrichtung von Krankenhäusern in zahlreichen Städten,
worüber namentlich Reisebeschreibungen und geschichtliche Werke mehr oder minder
eingehende Kunde bringen. So hören wir von Krankenhäusern, welche in Bagdad,
Damaskus, Antiochia, Jerusalem, Mekka, Medina, Mosul, Hama, Harran, Aleppo, in
Merw, Raj, Ispahan, Schiras, in Alexandria, Kairo, Fez, Algesiras, Cordoba und an
anderen Orten bestanden. Als Vorbild diente den ältesten arabischen Spitälern das
Krankenhaus in Dschondisabur (vgl. S. 141), worauf schon die aus dem Persischen
entnommene Bezeichnung el Mâristân hindeutet.



In Bagdad existierte schon im 9. Jahrhundert ein Krankenhaus, woran sich
nach und nach mehrere andere, mit größeren Mitteln ausgestattete Spitäler reihten,
so z. B. das im Jahre 914 von dem menschenfreundlichen Vezier Ali ben Issa errichtete.
Das größte war jenes, welches der Bujide Adhad Addaula 977 stiftete.
Hier überwachten 24 Aerzte (darunter Spezialisten) die Kranken, welche je nach
dem Leiden in besonderen Abteilungen (für innere, chirurgische und Augenleiden)
untergebracht waren; für die Zubereitung der Speisen sorgte das Pflegepersonal, die
Verwaltung leitete ein Oekonom, der unter einem hohen Beamten (z. B. ein Kadi)
stand. Ueber merkwürdige Fälle wurden (wie auch sonst in den arabischen Spitälern)
Krankengeschichten geführt. Dieses Krankenhaus existierte jedenfalls noch im
13. Jahrhundert.



In Damaskus gab es ebenfalls mehrere Spitäler, das größte von diesen (angeblich
erst von Nurredin errichtet) besaß Spezialabteilungen und zeichnete sich
durch eine so gute Verpflegung aus, daß mancher sich krank stellte, um nur dort
bleiben zu dürfen; es diente auch als Lehranstalt und enthielt eine reichhaltige
medizinische Bibliothek.



Am besten sind wir über die Spitäler Aegyptens unterrichtet. Das erste wurde
schon 875 von Ibn Tulun mit reichen Mitteln gestiftet und erfreute sich einer vortrefflichen
Einrichtung (Bäder, gute Verpflegung, eigene Irrenabteilung), weiterhin
hören wir von Krankenhäusern in Misr (957 errichtet), in Fostat (eines existierte
schon im 10. Jahrhundert, ein anderes entstand unter Saladin) u. a. Das größte und
am besten eingerichtete war später, wie gleich hier bemerkt sein soll, das Mansurische
Hospital zu Kairo, welches durch den Machtspruch des al-Mansur Gilâvûn
1283 mit einem ungeheuren Kostenaufwand zu stande kam und aus den zugewiesenen
Landgütern die reichsten Einnahmen bezog; mit der Krankenanstalt wurde eine
Moschee, eine Hochschule, eine Bibliothek und ein Waisenhaus verbunden. In der
Beschreibung Makrizis (vgl. Wüstenfeld in Janus I, 1846) heißt es unter anderem:
„Als der Bau vollendet war ... ließ al-Mansur einen Becher mit Wein aus dem
Hospitale bringen, trank daraus und sprach: ‚Dieses habe ich gestiftet für meines
Gleichen und Geringere, ich habe es bestimmt für den Herrscher und den Diener,
den Soldaten und den Emir, den Großen und den Kleinen, den Freien und den
Sklaven, Männer und Frauen.ʻ Er bestimmte die Medikamente, die Aerzte und alles
übrige, was jemand darin in irgend einer Krankheit nötig haben konnte; stellte
männliche und weibliche Bettmacher an zur Bedienung der Kranken und bestimmte
ihre Gehalte, er richtete die Betten für die Kranken ein und versah sie mit allen
Arten von Decken, die in irgend einer Krankheit nötig waren. Jede Klasse von
Kranken bekam einen besonderen Raum: Die vier Säle des Hospitals bestimmte er

für die an Fiebern und dergleichen Leidenden, einen Hof sonderte er für die Augenkranken,
einen für die Verwundeten, einen für die, welche an Durchfall litten und
einen für die Frauen ab; ein Zimmer für die Rekonvaleszenten teilte er in zwei
Teile, den einen für Männer und den anderen für Frauen. In alle diese Stellen ist
das Wasser geleitet. Ein besonderes Zimmer war für das Kochen der Speisen, Medikamente
und Sirupe, ein anderes für das Mischen der Konfekte, Balsame, Augensalben
u. dgl.; an verschiedenen Orten wurden die Vorräte aufbewahrt, in einem
Zimmer waren die Sirupe und Medikamente, allein in einem Zimmer hatte der
Oberarzt seinen Sitz, um medizinische Vorlesungen zu halten. Die Zahl der Kranken
war nicht begrenzt, sondern jeder Bedürftige und Arme, welcher dahin kam, fand
darin Aufnahme; ebensowenig war die Zeit des Aufenthalts eines Kranken darin
bestimmt, und es wurde daraus sogar denjenigen, welche zu Hause krank lagen,
alles, was sie nötig hatten, verabreicht.” In der Folgezeit erfuhr dieses Hospital
noch manche bauliche Verbesserung und Erweiterung. Die Verpflegung war eine
vortreffliche, mit den Mitteln für die Kuren wurde nicht gespart, und beim Verlassen
der Anstalt erhielt jeder Pflegling eine Unterstützung, damit er nicht sofort schwere
Arbeit zu verrichten brauchte. — Das im Jahr 1420 eröffnete Muajjidische Spital in
Kairo diente nur kurze Zeit als Heilanstalt.



Es gab bei den Arabern in Bagdad, Damaskus, Kairo eigene Augenkliniken
und Irrenanstalten. Bezüglich letzterer sei rühmend hervorgehoben, daß die
Geisteskranken in den Ländern des Islam sorgfältige, liebevolle Pflege fanden
und nicht, wie solange in der abendländischen Welt, nach Art der Verbrecher behandelt
wurden.





In den gut eingerichteten und unter rein ärztlicher Leitung stehenden
Spitälern ergab sich am ehesten die Gelegenheit, die nosologischen und
therapeutischen Kenntnisse zu mehren. Daß man diese Gelegenheit
nicht ungenützt ließ, beweist der wiederholte Hinweis auf die Register,
welche in den Krankenanstalten über interessante Beobachtungen
geführt wurden. Wenn auch die neuen klinischen
Ergebnisse zur Zahl der ärztlichen Schriftsteller und Spitäler in einem
Mißverhältnis zu stehen scheinen, so dürften doch die Fortschritte,
welche die Araber in einigen Zweigen der speziellen Pathologie
und Therapie über die griechische Ueberlieferung hinaus unleugbar
gemacht haben, zu nicht geringem Teile den Erfahrungen in
den Krankenhäusern zu danken sein. Am meisten gewann die Symptomatologie
der Haut-, Nerven- und männlichen Geschlechtsleiden,
die Epidemiologie und namentlich die Augenheilkunde.
Uebel stand es dagegen um die Chirurgie, welche einerseits infolge
der mangelhaften anatomischen Grundlagen, anderseits durch ethische
Bedenken des höheren Aerztestandes und durch das Volksempfinden am
Aufschwung gehemmt war; die aus zwiefacher Ursache entspringende
Scheu vor blutigen Eingriffen erzeugte eine verhängnisvolle Bevorzugung
des Glüheisens oder medikamentöser Aetzmittel gegenüber
dem Messer. Noch trauriger war es um die Geburtshilfe
bestellt.





Bezüglich der Leistungen im einzelnen vgl. die unten in der literarhistorischen
Uebersicht bei den Hauptautoren gemachten Angaben, über die Chirurgie, Zahn-
und Ohrenheilkunde besonders Abulkasim.



Die intensive Pflege der Augenheilkunde[94] äußert sich in einer erstaunlich
umfangreichen Literatur. Abgesehen von den sehr eingehenden Darstellungen in
den Werken allgemein ärztlichen Inhalts[95] wurden (etwa 30) eigene Lehr- oder
Handbücher der Augenheilkunde und zahlreiche Sonderschriften verfaßt. Die wertvollsten
Lehrbücher — es haben sich 13 erhalten — rühren von Ali ben Isa,
'Ammar ben Ali al-Mausili (beide aus dem 11. Jahrhundert), Chalifa und
Salah ad-din (beide aus dem 13. Jahrhundert) her; vgl. „Die arabischen Augenärzte”,
nach den Quellen bearbeitet von J. Hirschberg, J. Lippert und E. Mittwoch,
Leipzig 1904 u. 1905, 2 Bände. Wiewohl im wesentlichen auf griechischen Vorlagen
und manchen indischen Zusätzen beruhend, zeichnen sich die arabischen Schriften
über Augenheilkunde doch durch größere Vollständigkeit und weit bessere Anordnung
des Stoffes, namentlich durch eine bedeutend genauere Schilderungsweise der Operationsmethoden
aus. Die arabische Operationsmethode geht in vielen namentlich praktischen
Einzelheiten weit über die griechischen Ueberlieferungen hinaus. Die Bereicherungen
betreffen die Kenntnis von vorher nicht beschriebenen Affektionen[96], die Untersuchungsweise
und namentlich die Therapie. Besonders wäre hervorzuheben: Die Beschreibung
und Behandlung des Pannus (Abtragung eines breiten Streifens der Augapfelbindehaut
rings um die Hornhaut), die Therapie des Trachoms (Abschaben),
die Vervollständigung der Theorie über die Leiden der tieferen Teile des
Auges (Affektionen des Glaskörpers, der Netzhaut, der Aderhaut, des Sehnerven),
die Beschreibung der tierischen Schmarotzer des Auges (Lidläuse
[Therapie: Quecksilbersalbe], Fadenwurm, Fliegenlarvenkrankheit),
der Augenkrankheiten der Kinder; die Verwertung der Pupillenreaktion
auf Lichteinfall für die Prognostik des Stars, die Vermehrung des
augenärztlichen Heilschatzes[97] (z. B. Kampfer, Moschus, Ambra, Muskatnuß),
und Verbesserung der Verschreibungsweise, die minutiöse Sorgfalt, welche
der Vorbereitung und Ausführung der Staroperation[98] (Depressionsmethode), sowie
der Nachbehandlung zugewendet wurde, endlich die (allerdings später wieder vergessene)
Radikaloperation des Stars durch Aussaugen (Hornhautschnitt
oder -stich und Einführung einer gläsernen Röhre; Lederhautstich, Einführung einer
metallischen Hohlnadel)[99] bei weichem oder halbweichem Star. Möglicherweise
wurde hie und da auch wundärztliche Betäubung (Mandragora) vorgenommen.
Das augenärztliche Instrumentarium war ein reiches, wie aus den 36 (in der Handschrift
erhaltenen) Abbildungen der Augenheilkunde des Chalifa hervorgeht (vgl.

hierzu S. 198 ff. der vorzüglichen „Geschichte der Augenheilkunde bei den Arabern”
von J. Hirschberg, Leipzig 1905, in Graefe-Saemisch Handbuch der gesamten Augenheilkunde).



Die Chirurgie fand bei den Arabern keineswegs die gebührende Pflege, da
sich die Mehrzahl der höher gebildeten Aerzte von ihr fernhielt und im Volke aus
fatalistischen Gründen eine tiefe Abneigung gegen blutige Eingriffe wurzelte; die
Ausführung mancher Operationen scheiterte übrigens schon an der übertriebenen
Schamhaftigkeit der Orientalen (vgl. S. 186). Abulkasim, der bedeutendste chirurgische
Autor, beklagt in der Einleitung zu seinem Spezialwerke die mangelhaften
anatomischen Kenntnisse seiner Zeitgenossen und illustriert den Tiefstand der Chirurgie
durch die Mitteilung einer Reihe schwerster Kunstfehler, die von unwissenden Wundärzten
begangen wurden[100]. Von selbständigen Beobachtungen in der chirurgischen
Pathologie oder Neuerungen in der Technik zeigen sich nur ganz wenig Spuren; das
meiste, was die Literatur bietet, ist den Griechen, namentlich Paulos von Aigina,
entlehnt. Die operative Tätigkeit beschränkte sich auf eine geringe Zahl von Operationen
und namentlich solche, bei denen der Blutverlust gering und die Blutstillung
leicht war. Die Pyrotechnik spielte die Hauptrolle.



Die Geburtshilfe fiel gänzlich den Hebammen zu, diese vollzogen auch in
pathologischen Fällen die operativen Eingriffe; die Aerzte standen zu dem Fache fast
nur in einem theoretischen Verhältnisse. Bemerkenswerterweise bezogen aber nicht
nur die Werke allgemein ärztlichen Inhalts (Rhazes, Ali Abbas, Abulkasim, Avicenna)
den Gegenstand in ihre Darstellung ein, sondern es erschienen auch Spezialschriften
über Geburtshilfe (so verfaßte z. B. Arib ben Said aus Cordoba im 10. Jahrhundert
eine solche). Die Kenntnisse der Araber in der Geburtshilfe stützten sich zum größten
Teile auf Paulos Aiginetes[101] und ließen manches Wichtige unberücksichtigt, was ältere
griechische Autoren enthielten. Der Dammschutz ist vergessen, die Wendung auf die
Füße ist unbekannt. Die Lehre von der Dystokie steht unverrückt auf dem alten
Standpunkt, nur daß auch der schmalen Hüften, aber ohne Bezugnahme auf die
Räumlichkeit des Beckens, gedacht wird. Als normal gilt nur die Kopflage; alle
geburtshilflichen Maßnahmen wurden von dem Bestreben geleitet, alle anderen Lagen
— selbst die vollkommene Fußlage — in Kopflagen zu verwandeln; die hierzu nötigen
Eingriffe sind nur mangelhaft beschrieben. Neu ist die Anwendung von Schlingen
zur Extraktion des toten Kindes. Zerstückelungsoperationen wurden sehr häufig
(auch bei lebendem Kinde) vorgenommen. Unter den geburtshilflichen Instrumenten
— wovon Abbildungen bei Abulkasim erhalten sind — finden sich
neben Dilatatorien (auch mit Schraubenwirkung), Haken etc. auch Zangen mit
gekreuzten Armen (darunter solche mit Kopfkrümmung). Daß die Araber
Zangen zur Extraktion des lebenden Kindes gebrauchten, läßt sich nicht bestimmt
erweisen.





Wahrhaft selbständig zeigte sich die arabische Medizin auf dem Gebiete
der Diätetik und Arzneimittellehre; hier erntete die Schaffenskraft
reiche Erfolge und brachte Leistungen hervor, welche die Nachwelt
anerkennen muß.




Der Diätetik kam, abgesehen von griechisch-indischen Vorbildern,
namentlich der Umstand zu statten, daß der Koran die hygienische Regelung
des Lebens jedem Gläubigen zur religiösen Pflicht machte und somit
in den weitesten Volksschichten die stabile Gewohnheit erzeugte,
jederzeit auf diätetische Maßnahmen sorgfältig Bedacht zu nehmen; was
schon für die Tage der Gesundheit, für die Prophylaxe Geltung
hatte, wurde natürlich mit noch größerer Rigorosität auf die Behandlungsweise
der Krankheiten übertragen und bis in minutiöse Details für
therapeutische Zwecke präzisiert[102]. Die diätetische Therapie ist
in den medizinischen Lehrbüchern an die Spitze gestellt und bildete auch
einen beliebten Vorwurf für Spezialabhandlungen.



Der Arzneischatz nahm beträchtlich zu; zur Vermehrung trug
hauptsächlich der rege Handelsverkehr bei, welcher Drogen aus Vorder-
und Hinterindien und China nach dem Westen brachte[103], nebstdem kam
aber noch, wenn auch in untergeordneter Weise, die emporstrebende
Chemie durch ihre Präparate in Betracht. Die Araber haben nicht
wenig neue Arzneimittel — besonders Aromatika und Lenitiva
— und zuerst eigentliche chemische Präparate eingeführt.
Sie suchten die Drastika der Griechen durch milde, eröffnende
Mittel (z. B. Cassia, Senna, Tamarinden) zu ersetzen oder stark wirkende
Substanzen (z. B. Scammonium) durch indifferente Zusätze (Veilchenwurz,
Zitronensaft etc.) abzuschwächen. Die Arzneimittellehre fand
intensivste Pflege, und schon seit dem 8. Jahrhundert entwickelte sich
eine umfangreiche Fachliteratur über medizinische Botanik[104], welche
an die Alten, insbesondere Dioskurides, anknüpfte, aber auf dem Wege
emsigster Eigenforschung über die Ueberlieferung hinausschritt. Im Anschluß
an die Arzneimittellehre und unter dem Einfluß gewisser kultureller
Verhältnisse wurde auch die Toxikologie eifrig und erfolgreich
bearbeitet.



Der Umfang des Arzneischatzes und die Erfindung neuer Arzneiformen

(z. B. Sirup, Julep[105], Roob, Sief[106] u. a.), die Vorliebe für künstlich
zubereitete, kompliziert zusammengesetzte Medikamente und die höhere
Entwicklung der pharmazeutischen Technik (systematische Anwendung
des Destillationsverfahrens etc.) machten eine Arbeitsteilung nötig, welche
in der Existenz eines eigenen Apothekerstandes, in der Gründung
von öffentlichen Apotheken zum Ausdruck kam[107]! Es ist sehr wahrscheinlich,
daß die Apotheken unter staatliche Beaufsichtigung gestellt
wurden und daß nach den, von der Obrigkeit autorisierten, Antidotarien
(Grabadinen ═ Dispensatorien) gearbeitet werden mußte.




Das Apothekergewerbe ging aus dem Stande der Spezereiwarenhändler hervor,
worauf die ursprüngliche Bezeichnung Szandalani (Verkäufer von Sandelholz) hindeutet.
Die Apotheker erfreuten sich bei den Arabern nicht geringen Ansehens
— im Gegensatz zu den Pharmakopolen etc. der Griechen und Römer — und verdankten
dies dem Aufschwung der pharmazeutischen Technik, die sie über das Niveau
des bloßen Arzneihandels erhob. Auch große Aerzte hielten hie und da Apotheken.
Die erste öffentliche Apotheke in Bagdad wurde zur Zeit des al-Mansur gegründet.
Es scheint, daß Visitationen üblich waren, auch gab es Feldapotheken für die erkrankten
Soldaten. Die Krankenanstalten waren mit Apotheken verbunden.



Die berühmtesten Dispensatorien rührten von Sabur ben Sahl (vgl. S. 165),
al-Antari und Ibn at-Talmid her.





Ob die Medizin der Araber in ihren Fortschritten anderen Wissenszweigen
gleichkam oder nachstand, darüber wird das Endurteil beim
Rückblick auf das Ganze schwanken — einhellige Anerkennung
verdient aber jedenfalls vom didaktischen Standpunkt
die Art, wie das überkommene und neu erworbene
Wissensmaterial in einen allgemein zugänglichen, leicht
übersehbaren Lehrstoff verwandelt wurde. Die Araber waren
es, welche Licht und Ordnung in die oft unklar gefaßte, nur in Bruchstücken
vorliegende Ueberlieferung der Antike brachten, sie haben an
Stelle der mechanischen Auszüge, der geistlosen Kompilationen, der verwirrenden
Sammelschriften der Byzantiner wirkliche umfassende
Handbücher mit einheitlichem, alle Spezialfächer organisch verbindendem
Grundzug geschaffen, sie haben den Lehrzweck in mannigfachen
Formen (Kompendien, Tabellenwerke, Lehrgedichte etc.) zu erreichen
verstanden und der lebendigen Muttersprache — nicht einem längst erstorbenen
Idiom — eine mustergültige wissenschaftliche Terminologie
abgerungen.



Entsprechend der Höhe des Unterrichtswesens (vgl. S. 155) im allgemeinen

— im Orient war das Autodidaktentum stets verpönt — erfreute
sich auch der medizinische Unterricht sorgfältiger Pflege.
Während an den Hochschulen der Schwerpunkt auf die Theorie gelegt
wurde, sorgten die als Lehranstalten dienenden Krankenhäuser (mit
ihren Spezialabteilungen und Ambulatorien) vorzugsweise für die praktische
Unterweisung. Von großer Bedeutung war es, daß sich bei den
Arabern ein Prüfungswesen entwickelte, welches die Ausübung der
ärztlichen Praxis von dem erbrachten Befähigungsnachweise abhängig
zu machen strebte — eine Institution, die gewiß eine Verbesserung
der ärztlichen Standesverhältnisse hätte herbeiführen können. Leider
scheint es aber an einer strengen Durchführung, wenigstens auf die
Dauer und an verschiedenen Orten, gefehlt zu haben[108].





Neben der fortdauernd üblichen privaten Unterweisung einzelner Jünger durch
ältere erfahrene Aerzte, besaßen jene medizinischen Lehranstalten, welche mit Hospitälern
verbunden waren, die höchste Bedeutung für die ärztliche Ausbildung; die
Medresen, deren Entstehung überhaupt erst der späteren Zeit angehört, berücksichtigten
in ihrem Studienplan nicht immer auch die Heilkunde und, wenn dies
geschah, vorzugsweise nur die Literatur und die theoretischen Zweige derselben.
Dem ärztlichen Unterricht diente die Lektüre und Interpretation der Uebersetzungen
ausgewählter griechischer und byzantinischer Autoren zur Grundlage[109], daran schlossen
sich Disputationen, welche eine große Rolle spielten; die praktische Fertigkeit in der
Diagnostik, Prognostik (besonders Pulsuntersuchung und Harnschau), in der Arzneimittelbereitung
und Therapie konnte in den Krankenanstalten unter Leitung der,
auch als Lehrer tätigen, Spitalsärzte gewonnen werden. Nach dem Beispiel der
nestorianischen und jüdischen Schulen kam allmählich der Gebrauch auf, daß sich
die Studierenden Zeugnisse über den Besuch der Vorlesungen ausstellen und die
Erlaubnis zur eigenen Lehrtätigkeit schriftlich erteilen ließen (i-gaze)[110]. Die medizinischen
Schulen der Araber waren auch den Christen und Juden zugänglich, ebenso
bildete für die Lehrtätigkeit, selbst unter den weniger toleranten Verhältnissen der
späteren Zeit, der Glaubensunterschied kein unübersteigliches Hindernis.



Von einem Befähigungsnachweise für die ärztliche Praxis in Form einer
von der Obrigkeit angeordneten Prüfung hören wir einige Male, ob aber diese
Institution, welche dem Unfug der Scharlatanerie steuern sollte, eine ständige oder
bloß vorübergehende war, läßt sich nicht entscheiden; die überlieferten Berichte
zeigen jedenfalls, daß man es unter Umständen mit der Sache nicht sehr genau
nahm. Als Examinatoren fungierten die „Vorsteher” der Aerzte ═ Protomedici,
denen überhaupt die Beaufsichtigung des ärztlichen Standes zufiel[111]. Ohne daß die
Berufsfreiheit für die Dauer gänzlich aufgehoben wurde, regulierten sich die Verhältnisse
wahrscheinlich von selbst in der Weise, daß allmählich nur jene Aerzte
Ansehen und Klientel erlangten, welche auf ihren Studiengang unter Leitung anerkannter
Lehrer hinweisen konnten.



Am Hofe wie im Volke galt der Arzt als Hauptrepräsentant der Gelehrsamkeit,
weil der Nutzen seines Wissens von vornherein jedermann einleuchtete. Im allgemeinen
nahmen deshalb die Aerzte im sozialen Leben eine hohe Position ein. Ganz
besonders gilt dies natürlich von den einflußreichen Leibärzten, welche nicht nur
verschwenderisch besoldet[112], sondern außerdem noch mit Geschenken und Auszeichnungen
(nicht wenige waren Veziere) überhäuft wurden, freilich oft auch den Wechsel
despotischer Laune hart zu spüren bekamen. Gelungene Kuren wurden von den
Reichen freigebig honoriert, und es scheint, daß die Bezahlung auf freiwilliger Vereinbarung
vor oder nach der Behandlung beruhte.




Daß übrigens nicht selten die Aerzte auch über Undank zu klagen hatten, und
daß das glänzende Los einzelner Auserwählter keinen Maßstab für die materielle
Lage der großen Masse der Praktiker abgibt, beweisen z. B. die Aeußerungen des
Rhazes und des Isaac Judaeus (vgl. S. 174 u. 177). Bei der sehr beträchtlichen Zahl
der Aerzte in den großen Städten war der Konkurrenzkampf ein schwerer, umsomehr
als rohe Empiriker und Scharlatane in den mannigfachsten Spielarten, trotz
aller Bekämpfung, ihr Unwesen trieben; unter diesen Umständen ist es nur zu begreiflich,
wenn die kollegialen Verhältnisse und die ärztliche Ethik manches zu
wünschen übrig ließen[113].



Es ist sehr wahrscheinlich, daß die Aerzte in Kollegien oder Gilden vereinigt
waren, das Spezialistentum gedieh üppig, ohne daß es aber, wie in der Augenheilkunde,
stets durch wirklich wissenschaftlich gebildete Praktiker vertreten war[114];
befördernd wirkte hier der Umstand, daß sich die gelehrten Aerzte von den chirurgischen
Fächern zumeist fernhielten und dieselben den Empirikern überließen[115].



Bemerkenswert ist es, daß einzelne Familien (wie die Bachtischuah, Kurra,
Hunain, Zohr) durch mehrere Generationen angesehene Aerzte lieferten, was einerseits
die Ausbildung sehr beförderte, anderseits aber die Erstarrung der Tradition
begünstigte.






Das auf Tradition pochende Selbstgefühl der arabischen Aerzte und
die Begeisterung für die ärztliche Wissenschaft fand den erhebendsten
Ausdruck in der Pflege der Geschichte der Medizin, deren Höhepunkt
ein Arzt des 13. Jahrhunderts, Ibn Abu Useibia, bezeichnet.
Seine „Quellen der Belehrung über die verschiedenen Klassen
der Aerzte”, von den Anfängen der Heilkunde bis zum Zeitalter des
Verfassers reichend, bilden die wichtigste Grundlage für die neueren
Darstellungen der arabischen Medizin.




Die medizinische Geschichtsforschung der Araber besitzt einen vorwiegend chronistischen,
bio- und bibliographischen Charakter, sie umfaßte auch Autobiographien
(z. B. des Rhazes, Avicenna), Darstellungen einzelner Epochen (z. B. Dscholdschol
über das Leben einiger Aerzte und Philosophen zur Zeit des Mowajjidbillah), die
Geschichte einzelner Spitäler u. a. Die medizinische Biographik, Bibliographie resp.
Geschichte wurde auch in solchen Werken oft sehr eingehend berücksichtigt, welche
die wissenschaftliche Literatur im allgemeinen (namentlich die philosophische) oder
die kulturelle und politische Universalgeschichte behandeln. In dieser Hinsicht
kommen besonders in Betracht der Kitab-al-Fihrist des Muhammed ben Ischak
an-Nadim (10. Jahrhundert) und das Gelehrtenlexikon des Dschamal ad-Din ibn
al-Kifti (13. Jahrhundert), die Geschichte Aegyptens des Abd el-Letif und des
Makrizi, die Geschichte der Dynastien des Abul Faradsch Dschordschis (Bar
Hebraeus, 13. Jahrhundert)[116].



Der literarhistorische Sinn der arabischen Aerzte wurde durch ihre Bibliomanie
angefacht und unterhalten. Beispielsweise wird berichtet, daß al-Dschezzar bei seinem
Tode eine Bibliothek hinterließ, welche 25 Zentner wog.





An die arabische Medizin ist nicht derselbe Maßstab zu legen, wie
an die griechische, denn ihr Leben nährte sich meist nur vom Lichte,
das die Sonne untergegangener Geschlechter im Scheiden warf. Die
fruchtbaren Keime zu einer Neugestaltung, welche in ihr lagen, vermochte
sie selbst nicht zur Entfaltung zu bringen. Sie war der Hauptsache
nach ein Bau, der die Trümmer der Vorzeit in architektonischer
Schönheit zusammenschloß. Aber dieser Bau gewährte noch Jahrhunderte
lang der ärztlichen Wissenschaft ein schützendes Heim.



In den arabischen Aerzten ward der Orient noch einmal der Lehrer
des Westens. Dankbar für das, was sie den Nestorianern schuldeten,
eröffneten die Muslimen den Christen des Abendlandes willig die Pforten
der wissenschaftlichen Heilkunde und erschlossen ihnen die Schätze
antiker Geistesarbeit, freilich oft in bizarrer Umhüllung. Und darin lag
eine hohe Mission!



Neuen Rassen fiel es zu, das Ueberlieferte von den Schlacken zu
befreien, in reiner ursprünglicher Form wieder darzustellen und durch
selbsttätiges Schaffen zu ungeahnter Höhe fortzuführen. Als bloß vorbereitende

Uebergangserscheinung konnte die arabische Medizin dem
Ansturm der Zeiten nicht widerstehen, das Gerüst mußte fallen, entsprechend
dem ehernen Gesetze des Fortschritts — an der Geschichte
aber ist es, auch den vermittelnden Bindegliedern der Geistesentwicklung
ein ehrendes Gedenken zu bewahren.



Die Geschichte des arabischen Einflusses auf die abendländische Heilkunde
und der allmählich erstarkenden Reaktion gegen den Arabismus
macht den Hauptinhalt der Geschichte der Medizin im späteren Mittelalter
und im Beginne der Neuzeit aus.




[1] Seine Vorschriften fußen zum großen Teile auf den mosaischen, unterscheiden
sich aber dadurch, daß manches vereinfacht oder den örtlichen Verhältnissen angepaßt
ist, wodurch oft vernünftige Erleichterungen, manchmal aber auch hygienische
Rückschritte erzielt wurden. Eine große Tat war das, sonst in keinem Religionssystem
mit solcher Strenge ausgesprochene Verbot, berauschende Getränke
zu genießen. — Merkwürdigerweise ist eine der wichtigsten Zeremonien des Islam,
die Beschneidung, im Koran (im buchstäblichen Sinne) gar nicht erwähnt.



[2] In der Krankheitsätiologie des Koran spielen jedenfalls neben rationellen
Momenten auch Satan und Dämonen eine wichtige Rolle.



[3] Widerraten ist das Schröpfen in der Nackengegend, weil es den Verlust des
Gedächtnisses, das im hinteren Teile des Gehirns seinen Sitz habe, nach sich ziehe.



[4] Als ein Kranker dem Propheten gegenüber den Wunsch äußerte, Schweinefleisch
zu essen, gestattete es dieser und sagte: „Wenn ein Kranker irgend etwas
begehrt, muß man es ihm verschaffen.”



[5] Der Umstand, daß Muhammed selbst einen Ungläubigen zum
Arzte genommen und denselben empfohlen hatte (vgl. S. 143), erleichterte
der wissenschaftlichen Medizin außerordentlich das
frühzeitige Eindringen in die Länder des Islam.



[6] In der Glanzzeit soll Bagdad 2 Millionen Einwohner gehabt haben. Die Stadt
war mit prächtigen, im Innern luxuriös eingerichteten, Palästen geschmückt; in der
Umgebung gab es Villen, Tiergärten etc.



[7] So wie Bagdad in politischer Hinsicht Damaskus in den Hintergrund drängte,
so überstrahlte es bald auch in Bezug auf das wissenschaftliche Leben die bisherigen
Pflegestätten Basra und Kufa.



[8] Die Uebersetzungen wurden oftmals erneuert; in dem Maße, als man auf das
Original zurückging, und die arabische Sprache durch wissenschaftliche Technizismen
bereichert wurde, schwand die anfängliche Fehlerhaftigkeit.



[9] Die wichtigsten der übersetzten philosophischen Autoren waren: Aristoteles,
Platon, Theophrastos, Nikolaos von Damaskos, Alexandros von Aphrodisias, Plotinos,
Porphyrios, Themistios, Jamblichos, Proklos. Die Mathematiker und Physiker sind
besonders repräsentiert durch Euklid, Archimedes, Apollonios von Pergae, Diophantos,
Pappos, die Astronomen durch Hipparchos und Ptolemaios.



[10] Beispielsweise befand sich von den anatomischen Schriften Galens weit mehr
im Besitze der Araber, als auf uns gekommen ist. Die kolossale Lücke im Original
der ἀνατομικαὶ ἐγχειρήσεις Bücher IX-XV wird nur durch die arabische Uebersetzung
ausgefüllt. Seit kurzem liegt uns dieselbe in deutscher Uebertragung vor: Sieben
Bücher Anatomie des Galen, zum ersten Male veröffentlicht nach den Handschriften
einer arabischen Uebersetzung des 9. Jahrh. n. Chr., ins Deutsche übertragen und
kommentiert von Dr. med. Max Simon, 2 Bde., Leipzig 1906. Es bedarf keines
besonderen Hinweises, wie sehr diese verdienstvolle Publikation unsere bisherigen
Kenntnisse über die galenische Anatomie erweitert.



[11] Der hervorragende Bildungssinn dieses Kalifen, dem im Gegensatze zu seinen
Vorgängern al-Mansur und Harun neronische Anlagen fremd waren, steht vielleicht
damit im Zusammenhang, daß er als Sohn einer Perserin geboren wurde.



[12] Als Uebersetzer wird z. B. der indische Arzt Manka genannt, der den Kalifen
Harun ar-Raschid erfolgreich behandelte.



[13] Der glänzendste Repräsentant der Polyhistorie war im 9. Jahrhundert der
„arabische Philosoph” al-Kindi.



[14] Unter dem Kalifen al-Mamun wurde das rationalistische (auch die Atomenlehre
vertretende) System der Mutaziliten sogar staatlich anerkannt.



[15] Der im Abendlande unter diesem Namen bekannte Großmeister der Alchemie
hieß Dschabir ben Hajjan es-Sufi und lebte um die Mitte des 8. Jahrhunderts
in Kufa; er stammte vielleicht aus dem Kreise der Sabier (Harran) und war Schüler
des sechsten Imam der Aliden Dschafer es-Sadik, welcher sich wegen seiner Kenntnisse
in der Astrologie, Alchemie etc. großen Ruf erworben hatte.



[16] Es sei hier nur erwähnt, daß unter al-Mamun die Messung eines Breitengrades
zur Bestimmung des Erdumfangs ausgeführt worden ist.



[17] Bücherliebhaberei gehörte zu den noblen Passionen, es gab eigene Büchermärkte,
und nicht wenige, welche Neigung und den nötigen Fonds besaßen, legten
sich Privatbibliotheken an, die zuweilen hinter den öffentlichen nicht gar weit zurückgeblieben
sein sollen.



[18] Gute Straßen, Brücken, Karawanen, Herbergen, Brunnen etc., begünstigten das
Verkehrsleben im ganzen Reiche; die Aufhebung der Binnenzölle gewährleistete Freizügigkeit.
Für die Schiffahrt wurde durch Hafenanlagen gesorgt.


Der Reisedrang, durch die gewaltige Ausdehnung der arabischen Herrschaft angeregt,
war sehr verbreitet, er entsprang nicht bloß religiösen Momenten (Pilgerzüge)
oder Handelsinteressen, sondern auch reiner Wißbegierde. Soll doch schon ein Ausspruch
Muhammeds gelautet haben: „Wer sein Haus verläßt, um der Wissenschaft
nachzuforschen, der wandelt auf dem Pfade Gottes bis zu seiner Heimkunft.” Das
Bewußtsein, überall im weiten Reiche auf Kenntnis der arabischen Sprache, auf Gesinnungsgenossen,
auf gastfreundliche Aufnahme rechnen zu können, ließ auch die
weitesten Entfernungen überwinden, wenn es galt, neue Kenntnisse zu erwerben,
berühmte Lehrer zu hören. „Durchwanderer aller Zonen” war ein Ehrentitel. Ganz
besonders kam dieser wissenschaftliche Reisetrieb der Erdkunde zu gute — einem
Gebiete, auf welchem die Araber wahrhaft Großes geleistet haben. Der vollendetste
Typus eines solchen Forschungsreisenden, der durch Beobachten und Nachfragen,
nicht durch Traditionsglauben und reine Vernunftschlüsse das Leben seiner Zeit
kennen lernen wollte, war der Geograph Makdisi (10. Jahrhundert), welcher nur
Selbstgeschautes beschrieb und sein Wanderleben folgendermaßen schildert: Ich habe
allgemeine Bildung und Pflichtenlehre unterrichtet, bin als Prediger aufgetreten und
habe von dem Minarette der Moscheen den Gebetsruf erschallen lassen. Gelehrten
Sitzungen und frommen Uebungen habe ich beigewohnt. Ich habe Suppe mit den
Sufis, Brei mit den Mönchen und Schiffskost mit den Matrosen gegessen. Ich ging
mit den Einsiedlern des Libanon um und dann wieder lebte ich am fürstlichen Hofe.
Kriege habe ich mitgemacht, auch saß ich gefangen und wurde als Spion in den
Kerker geworfen. Mächtige Fürsten und Minister gaben mir Gehör, dann schloß ich
mich wieder einer Räuberbande an und saß als Kleinhändler auf dem Markte.



[19] Ein Fürst beneidete den anderen um besonders hervorragende Gelehrte; manche
von diesen zogen bald flüchtig, bald unter sicherem Geleit von Hof zu Hof.



[20] Wie ein Symbol nimmt es sich aus, daß er auf spanischem Boden die erste
Palme pflanzte — ein Ereignis, das in einer, von ergreifender Sehnsucht nach Bagdad
erfüllten, Elegie verherrlicht wurde.



[21] Unter den Geschenken, welche diese Gesandtschaft überbrachte, befand sich
auch ein Exemplar des Dioskurides. Auf Wunsch des Kalifen kam der gelehrte
Mönch Nikolaos nach Cordoba und besorgte eine Uebersetzung dieses Autors.



[22] Beispielsweise leistete Abu Jusuf Chisdai ibn Schaprut, welcher unter Abdarrahman
III. und seinem Nachfolger als Finanzminister fungierte, sehr wichtige
Dienste bei der unter Leitung des Mönches Nikolaos angefertigten Dioskuridesübersetzung.



[23] Im Auftrage Hakims stellte Ibn Junis berühmt gewordene Sterntafeln her.



[24] Das Arabertum, dessen Wehrkraft gesunken war, wurde im Staatsleben im
Westen von den Berbern, im Osten von Söldnern (Seldschuken, Mameluken) zurückgedrängt.
Steuerdruck, unaufhörliche Kriege, Seuchen etc. vernichteten den Wohlstand.



[25] Die Angriffe von seiten der abendländischen Welt (Kreuzzüge) erregten begreiflicherweise
allmählich religiöse Intoleranz und nährten die Orthodoxie.



[26] Als längst die Blüte vorbei war, besaß Bagdad noch 36 Bibliotheken, in
Merw bestanden um 1200 zehn, von denen eine 12000 Bände zählte.



[27] In Persien bestanden Wissenschaft und Literatur sogar während der Mongolenherrschaft
fort. Sogar der blutige Hulagu gründete eine großartige Sternwarte
in Meraga.



[28] Der Sprachschatz der europäischen Völker und der europäischen Wissenschaft
enthält eine Fülle von Worten, welche auf die arabische Kultur und ihre weitreichenden,
nachhaltigen Einflüsse hindeuten. Hierher gehören nicht nur zahlreiche
Bezeichnungen der Astronomie, Mathematik, Chemie, Pharmazie, des Seewesens, des
Handelsrechts u. s. w., sondern auch viele Namen von Genußmitteln, Stoffen, Kleidungsstücken,
Gebrauchsgegenständen des täglichen Lebens etc.



[29] Unter den Künsten blühte — da die Bildhauerei und Malerei durch religiöse
Grundsätze behindert war — am meisten die Baukunst (Spitzbogen, Hufeisenbogen,
starke Verwendung von Stuck, Vorliebe für Farbe und Ornament: Arabesken). Zu
großartiger Entwicklung gelangte auch die Tonkunst (Streichinstrumente), wobei die
Perser als Lehrer dienten. Die seit alten Zeiten gepflegte Dichtkunst bereicherte in
der Glanzperiode der Kalifen ihren Stoff außerordentlich und spiegelte einerseits
Lebensfreude (Liebeslieder, Weinlieder), anderseits den philosophischen Pessimismus
wieder; später entartete sie durch Sprachkünstelei und Ueberladenheit.



[30] Die fast unübersehbare Literatur erstreckte sich auf alle Wissenszweige und Künste
(z. B. Musiktheorie), auf die verschiedensten Gewerbe, auf die Landwirtschaft, die
Kriegskunst etc., aber auch auf Wahrsagerei, Zauberei, Taschenspielerkunst u. s. w.
Sehr wichtig waren die zahlreichen Sammelwerke, Enzyklopädien, Lexika.



[31] Die Sprachwissenschaft entwickelte sich auf nationaler Grundlage zu vollendeter
Meisterschaft. — Die anfangs bloß annalistische und lokale Geschichtsschreibung
reifte allmählich zum Universalismus und zur philosophischen Betrachtungsweise
heran. Ein später Vertreter der letzteren — Ibn Khaldun (1332-1406) — stellte
gründliche Forschungen über den kausalen Zusammenhang der geschichtlichen Geschehnisse
an und rückte bereits das soziale Leben, die gesamte geistige und materielle
Kultur in den Mittelpunkt der Betrachtung. — Sehr sorgfältig wurde auch die Geschichte
einzelner wissenschaftlicher Zweige, einzelner Stände, der Parteien etc. und
die Biographik bearbeitet.



[32] Die Werke mancher arabischer Geographen, welche jahrzehntelang durch die
Welt zogen, sind von höchstem Interesse wegen ihrer lebendigen Schilderungen der
Länder und Städte, der Volkssitten, der Landesprodukte u. s. w.



[33] Das Aräometer benutzten bereits die Alexandriner. Durch Bestimmung der
Dichte glaubte man auch in das Wesen alchemistischer Prozesse eindringen zu
können.



[34] Es gab ein eigenes Bombardierkorps.



[35] Diese großen Errungenschaften sind dem, im Abendlande unter dem Namen
Alhazen bekannten, Ibn al-Haitam zu danken, welcher auch als Mathematiker
(Monographie über den Asymptotenbegriff u. v. a.) und Astronom Hervorragendes
leistete und sich mit philosophischen Fragen eifrig beschäftigte. Ibn al-Haitam
stammte aus Basra und wurde von al-Hakim nach Aegypten gerufen, um daselbst,
wie er sich dessen berühmt hatte, das Steigen des Nils (durch eine Stauwehranlage?)
gleichförmig zu gestalten. Da ihm dies aber nicht gelang, so zog er sich den Zorn
des Fürsten zu, simulierte Wahnsinn und mußte sich bis nach dessen Tode verborgen
halten. Er verdiente sich sein Brot als Abschreiber mathematischer Texte und starb
1038. Besonders wichtig ist seine Sehtheorie, welche die griechische Irrlehre,
daß vom Auge ausgehende Strahlen das Sehen bewirken, bekämpfte.



[36] Repräsentiert wird die arabische Chemie (Alchemie) durch Geber (vgl.
S. 150). Er kannte sehr genau das Wesen der Amalgamation und Legierung, verstand
die Metalle zu oxydieren, zu sulfurieren. Der wesentlichste Fortschritt bestand
darin, daß sich, neben der bisher vorzugsweise betriebenen Chemie der Schmelzprozesse,
das Verfahren auf nassem Wege entwickelte, mittels Anwendung der
Salpetersäure (gewonnen durch Erhitzen von Salpeter und Vitriol), der Schwefelsäure
(gewonnen durch Glühen von Alaun), des Königswassers (Zusatz von
Salmiak zur Salpetersäure, Lösungsmittel des Goldes) — das Altertum kannte nur
die Essigsäure. Durch das Auflösen der Metalle kam man zur allerdings unreinen
Darstellung von bisher unbekannten Verbindungen, namentlich
von Salzen, wobei außer dem Destillieren auch das Umkristallisieren, die
Sublimation, das Filtrieren als geeignete Verfahren dienten (auch Wasserbäder
und Oefen zum chemischen Gebrauch waren bekannt). Dargestellt wurden
Höllenstein, Quecksilberoxyd, Pottasche, Kalilauge, Natronlauge, Schwefelmilch u. v. a.
— An die großen Leistungen der Araber erinnern viele Bezeichnungen in der Chemie,
z. B. Elixier, Alkohol, Alkali, Salmiak, Soda, Alaun etc.



[37] Diese wurde ganz besonders dadurch gestärkt, daß Berbern und
Türken anstatt der mehr indifferenten oder skeptischen Araber
die Hegemonie erlangten.



[38] So erhielt sich z. B. die Lehre von den vier Elementen trotz der chemischen
Fortschritte.



[39] Eines der Hauptprobleme war der sogenannte Universalienstreit, d. h. die
Frage, ob die allgemeinen Begriffe, Gattungen und Arten etwas Wirkliches oder
bloße Gedanken seien. Angeregt wurde dieses Problem durch die Isagoge des (neuplatonischen
und als Vorkämpfer des Vegetarianismus interessanten Philosophen)
Porphyrios (vgl. S. 31), in welcher die fünf Begriffe (Universalia) γένος, διαφορά,
εἶδος, ἴδιον und συμβεβηκός ═ Gattung, Wesensverschiedenheit, Art, Proprium, Accidens
abgehandelt werden. Die Isagoge (Εἰσαγωγὴ περὶ τῶν πέντε φονῶν), eine Einleitung
zum aristotelischen Organon, diente jahrhundertelang als Lehrbuch der Logik.



[40] Er suchte im Gewande eines Romans „Hai ibn Jakzan” zu zeigen, daß der
Mensch, ganz abgesehen von aller Offenbarung, im stande sei, zur Erkenntnis der
Natur und Gottes zu gelangen. Ibn Tofaïl war Vezier und Leibarzt.



[41] Averroës betrachtete den Aristoteles als die höchste Inkarnation des, einem
Sterblichen überhaupt erreichbaren, Wissens und setzte es sich daher zur Aufgabe,
die vielfachen Mißverständnisse der früheren Erklärer zu beseitigen, die Lehre des
Stagiriten, richtig erfaßt, darzustellen. Averroës sah die Welt als einen streng an den
Kausalnexus gebundenen, ewigen Werdeprozeß an, durchdrungen von der Gemeinvernunft,
welche Erkenntnis schaffend in die Seele des Menschen hineinleuchtet; er
lehrte die Vergänglichkeit alles Individuellen.



[42] Die Abhandlungen der lauteren Brüder (vgl. die Schriften von Fr. Dieterici)
gewähren ein abgerundetes Bild von der Naturanschauung und dem Wissen der
Araber im 10. Jahrhundert. Für uns sind besonders die Abhandlungen 22-30, welche
über die leibliche und geistige Beschaffenheit des Menschen handeln, von großem
Interesse. Es heißt dort (vgl. Dieterici, Die Anthropologie der Araber etc., Leipzig
1871): „Als Gott den Körper des Menschen schuf ... glich die Gründung dieses
Körperbaues und die Fügung seiner Teile der Gründung und dem Bau einer Stadt. ...
Also verfuhr Gott. Zuerst begann er mit der Schöpfung und Herstellung der vier
für sich bestehenden Naturen (Hitze, Kälte, Feuchte, Trockenheit), die mit einander
sich befehdenden Kräften versehen sind. Darauf verband er je zwei derselben, so
daß vier Elemente, mit sich entsprechenden Kräften, entstanden. Das sind die
Elemente (Feuer, Luft, Wasser und Erde). Darauf begründete Gott den Bau
dieses Körpers aus den vier Elementen und rief die vier Mischungen mit zwar
einander widerstreitenden Naturen, doch sich entsprechenden Kräften hervor (Blut,
Schleim, Gelbgalle, Schwarzgalle). Darauf tat Gott diese vier Mischungen zusammen
und schuf daraus neun verschieden gestaltete Substanzen (Knochen,
Mark, Nerven, Adern, Blut, Fleisch, Haut, Nägel, Haar). Diese sind die Stütze
des Körperbaues; dann fügte und setzte er eines über das andere als zehn geometrisch
genau verbundene Stufen zusammen (Kopf, Hals, Brust, Bauch, die zwei
Weichen, Unterleib, die zwei Schenkelpfannen, zwei Ober-, zwei Unterschenkel, die
zwei Sohlen). Diese verband er und stellte sie als 248 Säulen (Knochen) von gleichem
Schnitt her. Er zog die Bänder derselben und band ihre Gelenke zusammen mit
720 dehnbaren darüber gewundenen Bändern (Ligamente). Darauf bestimmte er die
Depots und verteilte die Schatzkammern, er setzte deren elf, die mit verschieden gearteten
Substanzen angefüllt wurden (Gehirn, Lunge, Herz, Leber, Milz, Galle, Magen,
Eingeweide, zwei Nieren, zwei Hoden, zwei Röhren [Luft- und Speiseröhre]). Er zog
die Gänge, öffnete Weg und Tor und bestimmte 360 Laufgänge (Schlagadern)
für die Bewohner der Stadt. Er ließ Quellen aus den Depots hervorgehen und zerteilte
von ihnen aus 360 verschiedene Bäche (Venen), die nach allen Seiten hinliefen.
In die Mauer brach er zwölf rundliche Tore (zwei Ohren, zwei Augen, zwei
Nasenlöcher, zwei Gänge [Geschlechtsteile], zwei Brüste, Mund und After) als Ausgänge
für die Depots. Er übergab dann die so angelegte Stadt den Händen von
acht sich einander helfenden Werkleuten (die anziehende, anhaltende, reifmachende,
scheidende, mehrende, zeugende, nährende, formbildende Kraft). Dies sind die
Meister jener Stadt, auch betraute er mit ihrer Bewachung fünf Wächter (die fünf
Sinne), um ihre Grundelemente zu überwachen.” ... „Die natürlichen Kräfte und
angeborenen Anlagen zerfallen in drei Gattungen: a) Die Kraft der Pflanzenseele hat
ihre Stätte in der Leber, ihre Wirkung reicht durch die Venen bis zu allen Enden
des Leibes. b) Die Kraft der Tierseele hat ihren Sitz im Herzen und übt durch
die Pulsadern ihre Wirkung bis zu allen Enden des Leibes aus. c) Die Kraft der
Vernunftseele hat als Stätte das Gehirn, durch die Nerven reicht ihre Wirkung bis
zu allen Enden des Leibes. Diese drei Seelen sind aber nicht als einzelne, voneinander
getrennte, zu betrachten ... die Seele ist dem Wesen nach eine und hat
je nach ihren Wirkungen verschiedene Namen. Schafft sie im Körper Ernährung und
Wachstum, heißt sie Pflanzenseele, bewirkt sie im Körper sinnliche Wahrnehmung,
Bewegung, heißt sie Tierseele, und schafft sie Ueberlegung und Unterscheidung, so
heißt sie Verstandesseele.” — Nach der Darstellung der lauteren Brüder werden
die Funktionen durch 23 Kräfte hervorgebracht, die in mannigfacher
Wechselbeziehung (Diener-Herrscher) zueinander stehen. „Vier
davon” — der Vergleich des Körpers mit dem städtischen Leben wird bis ins einzelne
durchgeführt — „sind den Häuptlingen vergleichbar (Wärme, Kälte, Feuchtigkeit,
Trockenheit), acht, die einander entgegengesetzt wirken, gleichen den
Handwerkern (die anziehende, festhaltende, reifmachende, scheidende,
nährende, formende, zeugende und Wachstum verleihende Kraft), fünf, die
einander gleichgeartet sind, entsprechen den Händlern (die fünf Sinne), drei andere
reichen sich einander zu, wie die Diener (Vorstellungskraft, Denkkraft, Gedächtniskraft),
drei aber endlich befehlen wie Herren” (Begehr-, Zornes- und
Verstandeskraft). — Bemerkenswert ist der Satz: „Jedes Glied des Körpers
hat eine ihm speziell zukommende Kraft. Die Seele schafft durch diese
Kraft und dieses Glied eine Wirkung, welche sie nimmer mit einem anderen Glied
und einer anderen Kraft schaffen kann. Man nennt nun diese Kraft die Spezialseele
jenes Gliedes.” — Aus den Störungen im Kräftespiel werden Krankheiten erklärt.
— Es sei hier noch die Ansicht über die Lokalisation der Geisteskräfte und
über die Apperzeption angeführt. „Die Seele denkt mit dem Mittelhirn über die
Dinge nach, stellt sich das sinnlich Wahrgenommene mit dem Vorderhirn vor
und bewahrt die Wissensobjekte mit dem Hinterhirn.” ... „Vom Vorderhirn
breiten sich feine Nerven aus, diese verbinden sich mit den Sinnen, d. h. den Organen,
sie zerteilen sich dort und bilden hinter denselben ein Gewebe wie das Gespinst
der Spinne. Gelangt nun die Qualität des Wahrgenommenen zu den im (normalen)
Mischungszustand befindlichen Sinnen und ändert es dieselben in ihrer
Qualität, so gelangt diese Aenderung von diesen Nerven aus zum Vorderhirn. Weil
nun alle Sinne ihre Empfindung hieher senden, sammeln sich alle Bilder des sinnlich
Wahrgenommenen bei der Vorstellungskraft. ... Haben sich bei ihr die Bilder
gesammelt, so übergibt sie dieselben der Denkkraft, deren Sitz im Mittelhirn ist, um
dieselben zu betrachten, ihren Sinn zu erfassen, ihre Eigentümlichkeiten, eigentliche
Eigenschaft, ihren Nutzen und Schaden zu erkennen, dieselben der bewahrenden
Kraft (im Hinterhirn) zuzustellen und sie dann bis zur Zeit der Erinnerung aufzubewahren.”
— Unverändert oder bloß modifiziert finden sich die physio- und psychologischen
Anschauungen der lauteren Brüder auch bei den späteren arabischen Philosophen
und bei den Aerzten.



[43] In Betracht kommen z. B. die Werke des al-Masudi, al-Biruni, al-Idrisi
Abd-al-Latif, al-Kazwini. Auch Dichter behandelten gelegentlich medizinische
Stoffe, z. B. einer der bedeutendsten, Mutanabbi beschrieb in einem Lehrgedicht das
Fieber, welches er selbst infolge mangelnder Bewegung bekommen haben will (lat.
Uebers. bei Reiske opusc. med. ex monum. Arab. ed Gruner 1776).



[44] Wir gebrauchen hier, wie im folgenden, vorzugsweise die im abendländischen
Mittelalter aufgekommenen Autorennamen und Büchertitel und erwähnen fast nur
jene ärztlichen Schriftsteller, welche eine über den arabischen Kulturkreis hinausgehende
Bedeutung erlangt haben.



[45] Die Isagoge des Johannitius, nach dem Muster der galenischen verfaßt, gehört
zu den, am frühesten ins Lateinische übersetzten Schriften.



[46] resp. den Kanon der galenischen Schriften vgl. S. 128.



[47] Bei Serapion d. Ae. finden sich subtile Vorschriften über den Ort der Aderlässe.
Im Anschluß an die galenische Gefäßlehre entwickelte sich bei den Arabern eine
praktisch eminent wichtige Lehre von der Wahl der Vene, je nach dem Krankheitssitz.
Meistens wurde die Revulsio e contrario bevorzugt, d. h. es wurde der
Aderlaß (z. B. bei Pleuritis) nicht auf der leidenden, sondern auf der gesunden Seite
vorgenommen. Während Hippokrates und Galen in der Regel auf der kranken Seite
den Aderlaß ausführten, machten im Altertum die Methodiker aus der Revulsio
e contrario ein Gesetz, und auch Archigenes sowie Aretaios venäsezierten gewöhnlich
auf der gesunden Seite.



[48] Sohn des jüdischen Arztes und Astronomen Zein at-Tabari (═ aus Tabaristan).



[49] Als Naturphilosoph wendete er sich einerseits gegen die Leugnung eines Weltschöpfers,
anderseits verteidigt er die Ewigkeit der Urmaterie und lehrte, daß der
Körper das Prinzip der Bewegung in sich selbst habe. Bemerkenswerterweise
war er der Dialektik sehr abhold.



[50] Die Erblindung wird zumeist auf eine Mißhandlung von seiten des Fürsten
al-Mansur von Chorasan zurückgeführt; dieser habe ihm nämlich aus Zorn darüber,
daß die in der Confirmatio artis chemiae beschriebenen Experimente nicht glücken
wollten, einen Peitschenschlag über den Kopf versetzt. Anfangs wollte er sich operieren
lassen, doch stand er davon ab, da der Augenarzt seine Frage, „wie viel Häute
das Auge habe”, nicht zu beantworten wußte. Als man ihm dennoch zur Operation
weiter zuredete, sagte er: Ich habe von der Welt so viel gesehen, daß ich ihrer
überdrüssig bin.



[51] Im Widerstreit der pathologischen Theorien der alten Autoren mußte nach
einem festen Anhaltspunkt gegriffen werden. Galen war anscheinend am meisten
berufen, die oberste Autorität zu bilden.



[52] Unter den verloren gegangenen Schriften befand sich eine Sammlung von Beobachtungen
aus dem Krankenhaus in Bagdad.



[53] Die betrügerische Harnschau hatte manchen zu Reichtum und Würden verholfen.
Es sei beispielsweise nur erwähnt, daß im Jahre 766 der Apotheker Abu
Koreisch Isa deshalb zum Leibarzt des Kalifen al-Mahdi erhoben wurde, weil er der
Gemahlin desselben die Geburt eines Sohnes mittels Uroskopie vorausgesagt hatte.



[54] Dies war eine Konsequenz seiner eifrigen Beschäftigung mit der Alchemie,
welche er in einer eigenen Schrift gegen al-Kindi (vgl. S. 167) verteidigte. Rhazes
war sichtlich bemüht, die Chemie in den Dienst der Medizin
zu stellen.



[55] Im Koran, Sure 105 und bei den arabischen Geschichtschreibern (al Wagidi und
Abd el Malik ben Hischam) ist die Rede vom sogenannten Elefantenkrieg, in welchem
das Heer der Abyssinier während der Belagerung von Mekka durch eine Seuche aufgerieben
wurde.



[56] Er hält die Masern im allgemeinen für gefährlicher als die Blattern, mit Ausnahme
der durch letztere häufig bewirkten Erblindung. Der Begriff Hasbah war
übrigens gewiß weiter als der heutige Begriff Morbilli und schloß wahrscheinlich
Scharlach u. a. in sich. — Außer der Spezialschrift handeln auch Stellen im Continens
(Lib. XVIII, cap. 8), im liber ad Almansorem und im liber divisionum (cap. 149)
von demselben Gegenstand.



[57] In den „Aphorismen” heißt es: Qui quamplures medicorum interrogaverit, in
errorem incidit plurimum. — Eine Schrift bezog sich auf das Thema „quod medicus
non solum prudens esse debeat, sed aegrotorum desideriis indulgens.” Von edelster
humaner Gesinnung zeugt die, in den „Aphorismen” ausgesprochene, Mahnung,
daß der Arzt auch dann den Patienten noch trösten solle, wenn bereits die Zeichen
des bevorstehenden Todes sichtbar werden. Man beachtet hier gegenüber der Antike
den, unter dem Einfluß der monotheistischen Religionen eingetretenen Fortschritt im
humanen Auftreten der Aerzte, vgl. hierzu S. 40 und 85.



[58] Z. B. der Geburtshilfe und der Kinderkrankheiten.



[59] Abgesehen von anderen Spitzfindigkeiten achtete er sogar auf die Temperatur
des Pulses. In der Einleitung macht er es dem Rhazes zum Vorwurf, daß er auf
die allgemeinen Prinzipien zu wenig eingegangen sei.



[60] Eine kulturhistorisch interessante Hinterlassenschaft dieser Epoche ist der sogenannte
Kalender von Cordoba (arabisch mit hebräischen Lettern und lateinisch
erhalten), welcher neben Astronomischem, Meteorologischem, Landwirtschaftlichem
auch hygienisch-therapeutische Vorschriften für die einzelnen Monate enthält.



[61] Das Medizinische ist zum Teil aus dem Hawi des Rhazes geschöpft. Besonders
bemerkenswert sind die Abschnitte über die Zubereitung der Arzneipräparate (der
mineralischen hauptsächlich durch Sublimation). Bei der Destillation kam ein besonders
konstruierter Ofen zur Verwendung, dessen Feuerungsmaterial sich automatisch
ersetzte.



[62] Auch ins Hebräische und sogar ins Provenzalische.



[63] Man vgl. hierin und in anderen Zügen der Frühreife die Aehnlichkeit mit
Galen.



[64] Der Tod soll durch eine unzweckmäßige Selbstbehandlung beschleunigt worden
sein. Deshalb sagt ein arabischer Dichter boshaft von Avicenna, seine Philosophie
habe ihn nicht gute Sitten, und seine Heilwissenschaft habe ihn nicht die Kunst gelehrt,
sich Gesundheit und Leben zu erhalten.



[65] Es wurden ihm die Beinamen el Scheich, Arrajis, d. i. der Ehrwürdige, der
Erhabene, der Fürst gegeben.



[66] Vgl. hierzu S. 162. Die Kräftelehre macht sich z. B. in der Ernährungstheorie
stark geltend, wobei das temporale Verhältnis, d. h. die einzelnen Phasen des
Ernährungsprozesses, kausal ausgedrückt wurde. Zunächst sollte in den feinsten
Gefäßenden aus dem Blute eine Feuchtigkeit abgesondert werden, die zu den feinsten
gleichartigen Teilen gelange, aus dieser entstehe dann eine tauähnliche, endlich
eine konsistentere Flüssigkeit, welche (von den Geweben) assimiliert werde. Für
diese komplizierten Veränderungen setzte man eine eigene „umwandelnde” Kraft
voraus. Bemerkenswert ist es, daß man eine aktive Attraktion des Nahrungsstoffes,
eine spezifische Wahlanziehung und ein spezifisches Assimilationsvermögen in jedem
Körperteile annahm (vgl. Canon Lib. I, Fen. I, Doctr. VI, cap. 2).



[67] Biruni (973-1048), ein eminenter Polyhistor und positivistischer Philosoph,
beschäftigte sich mit Mathematik, Astronomie, Länder- und Völkerkunde, Geschichte
und Medizin. Er soll lange Zeit in Indien gelebt und daselbst wissenschaftliche
Studien gemacht haben. In einem allgemein naturgeschichtlichen und in einem
(noch erhaltenen) Werke über die Steine, besprach er auch Medizinisches.



[68] Im maurischen Spanien entfaltete sich die Philosophie verhältnismäßig recht
spät, lange nachdem schon Mathematik, Naturwissenschaften, Medizin, Geographie
und Geschichte eifrig betrieben worden waren. Da im Westen die mannigfachen
alten Kulturschichten und Parteiungen mit ihren Divergenzen fehlten, so bedurfte
es, nicht wie im Oriente, der vielfach abgestuften philosophischen Vermittlungsversuche
zwischen Glauben und Wissen, und ungestört von der Dialektik konnte die
Orthodoxie das Zepter führen. Gerade aber unter diesen einfacheren Verhältnissen
mußte sich bei einzelnen überlegenen Denkern der Gegensatz zur gläubigen Masse
viel schroffer entwickeln als anderswo. So wird es auch verständlich, daß eben in
der Zeit des höchsten Geistesdruckes, im Zeitalter der Almorawiden und Almohaden,
wenn auch im Verborgenen und von wenigen kühnen Anhängern getragen, jene
Strömung aufkam, welche schließlich in den, im Sinne der Theologie, irreligiösen
Averroismus einmündete.



[69] Ein Beispiel seiner aristokratischen Behandlungsweise ist folgendes. Als der
Emir Abd-al-Mumin Purgiermittel nehmen wollte, ließ Avenzoar einen Weinstock
mit Purgierwässern begießen; von der reif gewordenen Rebe genoß der Fürst, wonach
die erwünschte Wirkung eintrat.



[70] Beispielsweise verwirft er den Streit über die größere Wichtigkeit des Gehirns,
der Leber, des Herzens, da auf dem Zusammenwirken der Organe das Leben beruhe,
die spekulative Dosologie des Kindi (vgl. S. 167) u. a.



[71] Daß er solche Studien betrieben, betont er ausdrücklich.



[72] Vom Vorurteil befangen, hielten es vornehme Aerzte unter ihrer Würde, sich
mit manuellen Verrichtungen, chirurgischen und pharmazeutischen zu befassen,
Avenzoar hatte aber, wie er selbst sagt, in beiden während seiner Ausbildungszeit
gediegene Kenntnisse erworben. Nur die Ausführung des Steinschnitts von seiten
des Arztes verwarf er aus Gründen der Dezenz (Entblößung der Genitalien).



[73] Gelegentlich rüttelt er in speziellen Fragen an der galenischen Qualitätenlehre,
behauptet gegen Galen die Empfindungsfähigkeit der Knochen und Zähne etc.



[74] Z. B. Empfehlung der Konkremente von Hirschaugen gegen Ikterus, des Smaragds
gegen Dysenterie, des Magnetsteins gegen Exostosen — verschiedener Sympathiemittel.



[75] Averroës spricht in Ausdrücken größter Verehrung von Avenzoar und erklärt
ihn für den Größten nach Galen. Avenzoar widmete dem Averroës seinen Teïsir.



[76] Um die Erhaltung, Verbreitung und Verdolmetschung der Werke des Avenzoar
und Averroës haben sich die Juden die größten Verdienste erworben.



[77] Anatomie, Physiologie, allgemeine Pathologie, Semiotik, Arzneimittellehre,
Hygiene, allgemeine Therapie.



[78] Der Colliget ist gleichsam der kolossale Kommentar zum 1. Buch des Kanon,
Averroës kommentierte übrigens Avicennas Canticum, welches er für die beste Einleitung
zur Medizin erklärte.



[79] Interessant sind hingegen manche theoretische Erörterungen, z. B. die sehr
rationelle Widerlegung von Kindis Lehre über die Grade der Arzneimittel.



[80] Einen Kompromißversuch stellt seine Schrift concordia inter Aristotelem et
Galenum dar.



[81] Durch den Fanatismus der Almohaden vertrieben, waren auch andere jüdische
Aerzte Andalusiens nach Aegypten gezogen, wo sie zur Zeit Saladins eine ganz hervorragende
Rolle spielten.



[82] D. h. Sohn des Tierarztes.



[83] Darunter der berühmte Botaniker Abul Abbas Annabati aus Sevilla († 1239).



[84] Persien, Indien, Türkei, Aegypten, Nordafrika.



[85] Abd el Letif (1162-1231) berichtigte auf Grund zahlreicher Untersuchungen
an menschlichen Schädeln den Irrtum Galens, daß der Unterkiefer aus zwei getrennten
Teilen zusammengesetzt sei, auch lehrte er, daß das Kreuzbein in der Regel nicht
aus sechs, sondern in der Regel nur aus einem Knochen bestehe.



[86] Als Verfasser von Schriften anatomischen Inhalts wären z. B. Jahja ben Masawaih,
Thabit ben Kurra, Rhazes hervorzuheben.



[87] Z. B. die Handschrift des Morched ═ Direktor des Muhammed el-Gafiki enthält
nicht nur Abbildungen von Instrumenten, sondern auch Darstellungen des Faserverlaufs
der Arterienhäute, der Schädelnähte und des Chiasma opticum, ebenso finden
sich in augenärztlichen Schriften schematische anatomische Abbildungen.



[88] Die Araber standen auch bei den Byzantinern als Prognostiker in hohem Ansehen.



[89] Vgl. das S. 166 über den Aderlaß Gesagte.



[90] Gemäß der Elementarqualitätenlehre erfolgte (nach dem Grundsatze Contraria
contrariis) die Wahl der Mittel und in zusammengesetzten Arzneien die Bestimmung
der Dosis jedes einzelnen Bestandteils.



[91] Ein im abendländischen Mittelalter geschätztes Werk, welches diesen Gegenstand
betrifft, rührt von dem berühmten jüdischen Gelehrten Abraham ben Meïr ibn
Esra (Avenares, Avenerzel) aus Toledo (um 1150) her und zeigt, wie kompliziert sich
allmählich das astrologische System in seiner Einwirkung auf die Medizin gestaltete
(lat. unter dem Titel de diebus criticis, Lugd. 1496 u. ö.). — Von einzelnen überlegenen
Denkern wurde freilich die Berechtigung der Astrologie energisch bestritten
(z. B. Avicenna, Avenzoar, Averroës).



[92] Die gleiche Erscheinung läßt sich, trotz mancher Anläufe zur scharfen Kritik,
im Verhalten zum Ptolemäischen Systeme beobachten.



[93] Vgl. hierzu die byzantinischen Zustände S. 103.



[94] Die Augenheilkunde wurde zum großen Teile von wissenschaftlich gebildeten
Spezialisten betrieben. In Bagdad, Damaskus, Kairo gab es eigene Augenabteilungen
in den Krankenhäusern, ja sogar eigene Augenkliniken.



[95] So bei Rhazes, Ali Abbas, Abulkasim, Avicenna, Avenzoar, Averroës u. a.



[96] Bei Ali ben Isa sind 130 Augenkrankheiten beschrieben, bei einem Autor des
14. Jahrhunderts sogar 153.



[97] Ali ben Isa nennt 143 einfache Arzneimittel.



[98] Operiert wurde (nach dem Vorbild der Griechen) in der Regel mit dem Lederhautstich
schläfenwärts (etwa 4 mm vom Hornhautrande entfernt); als Vorakt diente
(um ein sanfteres Eindringen der Starnadel zu bewirken) eventuell ein Einschnitt in
die Bindehaut (indisches Verfahren).



[99] Das Verfahren des Aussaugens mittels der Röhre stammte aus dem Irak, die
Anwendung einer Hohlnadel wurde wahrscheinlich zuerst von 'Ammar ersonnen.



[100] Die Operationskunst, sagt er, ist bei uns verschwunden, fast ohne irgendwelche
Spuren zu hinterlassen. Nur in den Schriften der Alten findet man noch einige
Hinweise darauf, aber auch sie sind durch schlechte Uebersetzungen, durch Irrtümer
und Verwechslungen nahezu unverständlich und unbrauchbar geworden.



[101] Von den Arabern „Alkawabeli” genannt, d. h. der Geburtshelfer (κατ' ἐξοχὴν).



[102] Hier sei übrigens bemerkt, daß sich die Aerzte bei ihren diätetischen Vorschriften
nicht immer streng an rituelle Gebote hielten, dies gilt namentlich hinsichtlich
des Weingenusses. So haben z. B. Abulkasim und Avicenna den Wein als
wichtiges Mittel verordnet. Der strenggläubige Muslim, der den in Oxford befindlichen
Kodex des Abulkasim abschrieb, setzte allerdings die Worte hinzu: „Wein
hat uns Allah verboten. Wenn es dem Kranken beschieden ist, gesund zu werden,
wird er auch ohne Wein gesund werden.” Interessant ist es auch, daß Isaac Judaeus
das Schweinefleisch als eine sehr gesunde Speise empfiehlt. Vgl. S. 144 Anm. 1.



[103] In arabischen Reisewerken finden sich Berichte über die Herkunft und Gewinnungsart
vieler Drogen (z. B. Kampfer, Moschus, Ambra, Santalum, Kubeben,
Aloe, Rheum, Crocus, Asa foetida etc.).



[104] Viele Aerzte waren eifrige Botaniker und machten botanische Exkursionen;
in später Zeit wurden auch botanische Gärten angelegt.



[105] Julep unterscheidet sich vom Sirup dadurch, daß er nicht so lange gekocht
wird, daher weit dünner ist.



[106] Augenkollyr.



[107] Auch hier war das Vorbild der Nestorianer in Dschondisabur (vgl. S. 165)
maßgebend.



[108] Zum Beweise diene folgende köstliche Prüfungsgeschichte. „Im Jahre 319 d. H.
erfuhr al-Muktadir (der Kalife), daß einer von den Aerzten einen Kunstfehler bei
einem Manne gemacht hatte, woran dieser gestorben war. Da befahl er dem
Polizeimeister, allen Aerzten die Ausübung der Praxis zu verbieten, falls sie nicht
Sinan ben Tabit ben Kurra geprüft und ihnen einen Praktizierschein ausgestellt
hätte, und er befahl dem Sinan sie zu prüfen und jedem einzelnen die Erlaubnis
zur Ausübung des Teiles der Heilkunde zu erteilen, den er verstand. Und es
erreichte ihre Zahl auf beiden Seiten Bagdads 800 und einige 60 Mann, abgesehen
von denen, die ihre Berühmtheit von der Prüfung entband ob ihrer hervorragenden
Bedeutung in der Kunst und von denen, die im Dienste des Kalifen standen. Und
zu dem drolligen, was bei der Prüfung der Aerzte passierte, gehörte, daß zu Sinan
ein Mann hineingeführt wurde, vornehm an Kleidung und Aussehen, ehrfurchtgebietend
und würdevoll. Da ehrte ihn Sinan nach Maßgabe seiner Erscheinung und gab ihm
einen Ehrenplatz und pflegte, wenn etwas passierte, sich an ihn zu wenden und
hörte nicht auf, so zu tun, bis er seine Aufgabe an diesem Tage beendet hatte;
da erst wandte sich Sinan an ihn und sagte: Ich würde mich freuen, etwas vom
Scheiche zu hören, was ich mir von ihm merken könnte und wenn er mir seinen
Lehrer in der Heilkunde nennen würde. Da zog der Scheich aus seinem Aermel
eine Rolle heraus, darin blanke Denare waren, legte sie vor Sinan hin und sagte:
Ich verstehe nicht zu schreiben und zu lesen und habe nie etwas gelesen, aber ich
habe eine Familie und mein Lebensunterhalt ist ein immer volles (?) Haus und ich
bitte dich, daß du mir das nicht abschneidest. Da lachte Sinan und sagte: Unter
der Bedingung, daß du nicht auf einen Kranken losgehst mit dem, was du nicht
kennst und nicht zu einem Aderlaß oder zu einem Abführmittel rätst, außer zu dem,
was von den Krankheiten naheliegt. Da sagte der Scheich: Das ist meine Methode;
mein Lebenlang bin ich nicht über Zuckerkand und Rosenwasser hinausgegangen.
Und er ging davon. Und anderen Tags wurde ein Jüngling zu ihm hineingeführt,
prächtig im Anzug, schön von Antlitz und klug. Da blickte Sinan auf ihn hin und
sagte: Bei wem hast du gelesen? Er sagte: Bei meinem Vater. Wer ist denn dein
Vater? Er antwortete: Der Scheich, welcher gestern bei dir war. Sinan sagte: Ein
wackerer Scheich und du befolgst seine Methode? Er sagte ja. Da sagte Sinan:
Ueberschreite sie nicht, und ging in Begleitung ab.” — Eine ganz ähnliche Anekdote
wird aus dem 12. Jahrhundert von Ibn at-Talmid als Prüfer erzählt. — In Cordoba
setzte der Emir Dschedur ben Muhammed (im 11. Jahrhundert) eine ärztliche Prüfungsbehörde
ein und verfolgte die Scharlatanerie.



[109] Das Studium des Dioskurides wurde durch botanische Exkursionen
ergänzt.



[110] Ursprünglich konnte jeder als Arzt und medizinischer Lehrer auftreten, ohne
über die erworbene Ausbildung Rechenschaft geben zu müssen.



[111] Das Amt des Protomedikus versah gewöhnlich der Leibarzt des Fürsten.



[112] Ein Beispiel bildet Dschabril ben Bachtischua, dessen jährliches Einkommen
sich auf ungefähr 280000 Franken belaufen haben soll. Solche Aerzte verstanden
es auch, ihrem Reichtum entsprechend, zu leben. Von der luxuriösen Lebensweise
des Sohnes des Dschabril berichtet ein Augenzeuge folgendes: Ich besuchte ihn an
einem außerordentlich heißen Tage und fand ihn in einem tapezierten Sommergemache,
dessen kuppelförmiges Dach mit Rohrmatten bedeckt und von außen mit
feinster Leinwand überzogen war. Er trug einen schweren Kaftan aus südarabischem
Seidenstoff und hüllte sich noch überdies in einen Mantel ein. Ich staunte über
diesen Anzug bei solcher Hitze, aber kaum hatte ich Platz genommen, so empfand
ich eine auffallende Kälte. Da lachte er, ließ mir einen Kaftan und Mantel bringen
und befahl einem Diener, den Tapetenstoff von der Wand zu entfernen. Nun erst
sah ich, daß sich in der Wand Oeffnungen befanden, die in einen Raum gingen,
der ganz mit Schnee gefüllt war; Diener aber waren unablässig beschäftigt, mit
großen Fächern die kühle Luft, die sich dort ansammelte, in das Gemach zu fächeln.
Es wurde nun das Essen aufgetragen und der Tisch mit den köstlichsten Speisen
bedeckt. ... Ein anderes Mal besuchte ihn derselbe an einem kalten Wintertage,
wo er ihn in einem Gewächshause, wie in einem Garten sitzend, antraf. Vor ihm
stand ein silbernes Kohlenbecken, in welchem mit wohlriechenden Hölzern die Glut
unterhalten wurde. Als der Besucher sich über die angenehme Wärme wunderte,
ließ der Hausherr den Tapetenstoff der Wände entfernen, und da sah er, daß hinter
dem Gemache Sklaven beschäftigt waren, stets Feuer zu unterhalten, dessen Wärme
das Gemach füllte.



[113] Vgl. die Titel der standesärztlichen Abhandlungen des Rhazes und namentlich
seine Schrift „über die Umstände, welche die Herzen der meisten Menschen von den
achtbaren Aerzten abwenden”, S. 172 u. ff.  Die Schriften über ärztliche Ethik
knüpften an die hippokratischen an.


Es ist auch nicht zu übersehen, daß bei der großen Menge beständig die rohempirischen
und abergläubischen Praktiken der Volksärzte (Tabib), ebenso die Zaubermedizin
(Amulette, Talismane) und die Theurgie (Händeauflegen, Koranstechen etc.)
auf starken Anhang rechnen konnten. Von den Arten des medizinischen Aberglaubens
ist der (unter indischem Einflusse) erstarkte Glaube an die Heilkraft
der Steine (in Form von Amuletten) der interessanteste. Ueber dieses Gebiet
handelte die mineralogische Literatur (Steinbücher) mit größtem wissenschaftlichen
Ernst. Den Ausgangspunkt bildete eine fälschlich dem Aristoteles zugeschriebene
Schrift arabischer Herkunft über die Steine (lat. ed. von Val. Rose, Zeitschr. f. d.
Altertum N. F. VI, 1875).



[114] Die Augenärzte bildeten eine besondere Korporation.



[115] Es gab Wundärzte, Schröpfer, Zahnärzte, Steinschneider etc.



[116] Wichtige Quellen aus späterer Zeit sind die Werke des Hasan Ibn Muhammed
Alwazzan, als Christ Leo Africanus, und das Lexicon bibliographicum des Hadschi
Khalfa (beide im 16. Jahrhundert).





Literarhistorische Uebersicht.



[←]
         


Vorbemerkung.




Im folgenden sind nur die allerwichtigsten Autoren und vorzugsweise solche
Werke berücksichtigt, welche in gedruckten Uebersetzungen (ins Lateinische oder in
moderne Sprachen) vorliegen.



Schriftsteller des 9. Jahrhunderts.




Jahja (Juhanna) ben Masawaih, christlicher Arzt (777-857) — Mesuë
(der Aeltere) war Schüler des Dschabril ben Bachtischua und wurde von ihm zum
Direktor des Krankenhauses in Bagdad ernannt; er genoß das Vertrauen der Kalifen
von Harun bis Mutawakkil. Abgesehen von seiner Uebersetzertätigkeit (vgl. S. 149)
verfaßte er eine Reihe von medizinischen Schriften, die sich auf Anatomie, Diätetik,
Arzneimittel, Behandlung verschiedener Krankheiten, Augenleiden u. a. bezogen. Aus
den bei Rhases vorkommenden Zitaten geht hervor, daß er die scharfen Abführmittel
durch gelinde (z. B. Cassia, Tamarinden, Senna) zu ersetzen trachtete, die Blattern
auf eine (notwendige) Gärung des Blutes zurückführte etc. Die Aphorismi
Johannis Damasceni (Bonon. 1489) werden ihm gewöhnlich zugesprochen. (In
lateinischen Uebersetzungen wird nämlich Mesuë häufig zu einem „Janus Damascenus”
infolge Verwechslung mit einem anderen Arzte dieses Namens.)



Hunain ben Ischak, christlicher Arzt aus Hira (809-873) — Johannitius —
der bedeutendste der medizinischen Uebersetzer (vgl. S. 149), war Schüler des Jahja
ben Masawaih, mit dem er jedoch später zerfiel. Erfüllt von großer Wißbegierde,
begab er sich zur Vervollkommnung seiner sprachlichen und medizinischen Kenntnisse
auf Reisen (Mesopotamien, Persien, Griechenland), um sodann in Bagdad als
Arzt aufzutreten und Vorlesungen zu halten (letztere hatten solchen Erfolg, daß
selbst der alte Dschabril ben Bachtischua dieselben besuchte). Der Kalif al-Mutawakkil
ernannte Hunain, nachdem er seine Ehrenhaftigkeit in einer harten Gewissensprobe
erwiesen hatte, zum Leibarzt und betraute ihn mit der Herstellung von Uebersetzungen,
auf welchem Gebiete er sich die größten Verdienste erwarb. Er starb
— verdächtigt von religiösen Gegnern, deren Haß er sich wegen seines Abscheus
vor dem eingerissenen Bilderdienst zugezogen hatte — wahrscheinlich durch Selbstvergiftung.
Hunain schrieb eine Menge von Abhandlungen über Diätetik, Bäder, Puls,
Harn, Arzneimittel, Fieber, Dysurie, Steinkrankheit, Magenleiden, Epilepsie, Augenleiden,
Chirurgie, Anatomie u. a. Am meisten Verbreitung fand seine Einführung in Galens
Mikrotechne (vgl. Bd. I, S. 368), welche schon früh ins Lateinische übersetzt wurde
und an den mittelalterlichen Universitäten des Abendlandes als eines der wichtigsten
Lehrbücher diente: Isagoge Johannitii ad Tegni Galeni (Venet. 1483, 1487,
Lips. 1490), Johannitii isagoge in artem parvam Galeni (Argentor. 1534). Die Schrift
ist nach dem Muster der pseudogalenischen εἰσαγωγή verfaßt und enthält eine ungemein
spitzfindige Ausführung galenischer Grundgedanken (so ist z. B. die Kräftelehre

bedeutend erweitert und spezifiziert). Hunains Werk über Augenheilkunde soll
nach den neuesten Forschungen in zwei mittelalterlichen lateinischen Uebertragungen
als liber de oculis translatus a Demetrio und als liber de oculis Constantini Africani
überliefert worden sein. — Auch der Sohn Ischak ben Hunain und der Neffe Hubeisch
haben neben den Uebersetzungen einzelne Originalarbeiten verfaßt.



Jakub ben Ischak al Kindi (813-873?) — Alkindus — Sohn eines Statthalters
von Kufa, lebte in Basra, sodann in Bagdad, wo er bei den Kalifen al-Mamun
und al-Mutasim wegen seiner eminenten Gelehrsamkeit in höchstem Ansehen stand.
Er schrieb mindestens 200 Abhandlungen über Philosophie, Mathematik, Astronomie,
Astrologie, Physik, Musik u. a. Unter seinen (etwa 22) medizinischen Schriften erlangte
das Buch über die Grade der Arzneimittel die größte Bedeutung (vgl. S. 167):
De medicinarum compositarum gradibus, investigandis libellus (Argent.
1531 und öfter mit den Oper. Mesues; auch in den opuscul. illustr. medicorum de
dosibus, Patav. 1556 u. ö.).



Thabit ben Kurra (826 oder 836-901) aus Harran (Sabier), hervorragend durch
seine linguistischen, philosophischen, mathematischen und astronomischen Kenntnisse,
erfreute sich der Gunst des Kalifen Mutadhid, der ihn unter seine Astronomen aufnahm.
Er soll außer seinen Uebersetzungen gegen 150 wissenschaftliche Schriften
verfaßt haben, darunter auch medizinische, z. B. über anatomische Fragen, über den
Puls u. a.



Jahja ben Serabi (ben Serafiun), christlicher Arzt aus Damaskus (zweite Hälfte
des 9. Jahrhunderts) — Serapion (d. Aeltere) — kompilierte in syrischer Sprache[1]
ein größeres aus 12 und ein kleineres aus 7 Büchern bestehendes Werk über spezielle
Pathologie und Therapie. Letzteres ist in lateinischen Uebersetzungen unter verschiedenen
Titeln, Practica, Breviarium, Therapeutice methodus, Aggregator,
öfters herausgegeben (Venet. 1479 u. ö., Ferrariae 1488, Basil. 1499 u. ö.,
Lugdun. 1510). Die Anordnung in der Pathologie ist sehr mangelhaft, auf Rezeptformeln
wird das Hauptgewicht gelegt. Serapion empfahl bei den meisten entzündlichen
Affektionen den Aderlaß und gab subtile Vorschriften über die Wahl der
Venen bei Ausführung der Venäsektion. Die unter Mesuë angeführten Aphorismi
Johannis Damasceni wurden von manchen dem (älteren) Serapion zugeschrieben[2].





Rhazes (um 850-923 oder 932),



Abu Bekr Muhammed ben Zakarijja ar-Razi (d. h. aus Raj in Chorasan) — Rhases,
Rasis, Abubater, Albubeter, Bubikir u. a.




Rhazes verfaßte mehr als 200 Schriften, teils medizinischen, teils philosophischen,
mathematisch-astronomischen oder chemisch-physikalischen Inhalts, wovon aber das
Meiste verloren gegangen ist. Die wichtigsten unter den medizinischen sind nachfolgende:



Al-Hawi ═ Continens (Behältnis der Medizin), ein wenig geordnetes, hauptsächlich
auf den Leistungen der Griechen und der vorhergegangenen arabischen
Aerzte beruhendes Riesenwerk über alle Zweige der Heilkunde. Lateinische Uebersetzungen
Brescia 1486, Venet. 1500 u. ö. Die Anzahl der Bücher in den verschiedenen

Ausgaben ist 25 oder 37. In einer vollständigen arabischen Handschrift des Escurial
besteht das Werk aus 70 Büchern. Inhalt: Erkrankungen des Kopfes; Augenleiden;
Ohrenleiden; Nasenleiden; Sprachkrankheiten; Mundleiden; Krankheiten der Atmungsorgane;
Blutungen aus dem Munde; Brustkrankheiten; Magenkrankheiten; Purgiermittel;
Bauchfluß; Hypertrophie, Atrophie; Krankheiten der Mamma; Herzleiden;
Leberleiden; Ikterus; Hydrops; Milzleiden; verschiedene Arten von Kolik; Gebärmutterleiden;
Krankheiten der Harnorgane; Krankheiten des Anus, der Vulva, der Hoden,
der Harnröhre, Hernien; Würmer; Erkrankungen der Extremitäten, Gibbus, Varices,
Elephantiasis, Filaria medinensis; Abszesse, Krebs, Phlegmone, Karbunkel, Erysipel,
Verbrennungen, Hydrocephalus; Wunden, Geschwüre, Aderlaß, Schröpfköpfe, Blutegel,
Kontusionen, Stich- und Bißwunden etc.; Frakturen und Luxationen; Fieber;
Symptomatologie; Verdauung, Zeiten der Krankheit, Krisen, Krankheitsursachen;
Heilung, Rezidive; Biß von giftigen Tieren, Toxikologie; Haar-, Hautkrankheiten;
Arzneimittellehre. Die Fülle von Zitaten, welche sich in diesem Werke vorfinden
— meist wörtliche Auszüge — macht dasselbe zu einer Fundgrube für die literarhistorische
Forschung. Das größte Interesse bieten die von Rhazes selbst beobachteten
Krankheitsfälle.



Kitab al tib Almansuri — Liber medicinalis Almansoris — liber
medicinae Mansuricus. Lat. Ad Almansorem libri, Mediolani 1481, Venet.
1494 u. ö., Lugd. Batav. 1511, Argent. 1531, Basil. 1544. Kompendium der Medizin,
welches durch knappe und übersichtliche Darstellung ausgezeichnet ist; zerfällt
in 10 Traktate: 1. Anatomie (die erste systematische Darstellung, welche aus
der arabischen Literatur auf uns gekommen ist), 2. Physiologie, allgemeine Pathologie
und Diagnostik, 3. Lehre von den Nahrungsstoffen und einfachen Arzneimitteln,
4. Gesundheitslehre, 5. Kosmetik, 6. Gesundheitsregeln auf Reisen, 7. Allgemeine
Chirurgie, 8. Toxikologie, 9. Spezielle Therapie, 10. Fieberlehre. Das neunte
Buch (nonus Almansoris) diente im Abendlande lange Zeit als Grundlage der
akademischen Vorlesungen; deshalb wurde es auch selbständig oder gemeinschaftlich
mit anderen Werken lateinisch herausgegeben (Venet. 1483 u. ö., Patav. 1480). —
Textausgabe und französische Uebersetzung des 1. Buches von P. de Koning in Trois
traités d'Anatomie arabe, Leyden 1903. — Deutsche Uebersetzung des augenärztlichen
Teiles von W. Bronner, Die Augenheilkunde des Rhases, Berlin 1900, Dissert.



De variolis et morbillis — früher liber de pestilentia genannt — über
die Blattern. Neuere Ausgaben: Arab.-lateinisch. Ed. Channing, London 1766. Lateinische
Uebersetzung von Channing, Göttingen 1781; englische Uebersetzung von
Greenhill, Lond. 1847; französische Uebersetzung von Leclerc und Lennoir, Paris 1866.



Unter dem Titel Opera parva (z. B. Venet. 1500, Lugd. 1510 u. ö.) sind folgende
Schriften zusammengefaßt: Antidotarium (Vorschriften zur Bereitung von Arzneien,
darunter auch heilkräftigen Oelen), Divisiones (liber divisionum) ═ Kompendium der
Medizin in 159 Kapiteln, Introductio in medicinam, Aphorismi (Director) aus
sechs Abschnitten bestehend (Prognostik, Heilmittel gegen einzelne Krankheiten, Krankengeschichten,
Diätetik, Paraphrasen zu hippokratischen Lehrsätzen, Aphoristische
Sätze), außerdem noch eine Reihe kleinerer Schriften, z. B. de juncturarum aegritudinibus
(über Gliederkrankheiten), de praeservatione ab aegritudine lapidis
(prophylaktische Diät gegen Steinkrankheit), de aegritudinibus puerorum et
earum cura (zusammenfassende Darstellung der wichtigsten Kinderkrankheiten und
der entsprechenden Arzneien), de sectionibus, cauteriis et ventosis, de facultatibus
partium animalium. Die Schrift über die Prophylaxe der Steinkrankheit gab
P. de Koning in Traité sur le calcul dans les reines et dans la vessie
par Abu Bekr Muhammed Ibn Zakariya al Razi (Leyden 1896) arabisch-französisch

zugleich mit einer anderen Abhandlung des Rhazes heraus, welche auch das
Chirurgische berücksichtigt. Letztere Abhandlung stammt aus einem bisher nicht
veröffentlichten Kompendium des Rhazes, Fakhir ═ liber pretiosus de morbis
particularibus membrorum a vertice ad pedes.



Nach einem hebräischen Texte veröffentlichte Steinschneider (Virchows Archiv
Bd. 36 und 37) die deutsche Uebersetzung der Schrift „über die Umstände, welche
die Menschen von den achtbaren Aerzten abwenden”. Eine französische
Uebersetzung (mit arabischem Text) der kleinen Abhandlung „über rasche Kuren
mancher Leiden” (fundamentum medicinae, de morbis, qui intra horam sanari
possunt) gab J. Guigues unter dem Titel „La guérison en une heure de Razès”,
Paris 1904, heraus; hier findet sich die Widerlegung der These, daß Krankheiten
ebenso viel Zeit zu ihrer Heilung wie zu ihrer Entstehung bedürfen.



Aus dem reichen Inhalt der medizinischen Werke des Rhazes wäre unter vielem
anderen folgendes hervorzuheben.



Aus der inneren Medizin: Unterscheidung der bloß symptomatischen von den
essentiellen Fiebern. Schweißausbruch bedeute keine wahre Krisis, sondern zeige
nur an, daß die Natur eine anderweitige Entscheidung bewirken werde; manche
unregelmäßige Fieber entstehen durch Vereiterung der Nieren; die Behandlungsweise
der Fieber soll sich nach den Ursachen richten. Bei hitzigem Brennfieber empfahl
Rhazes die Anwendung von kaltem Wasser (Continens Lib. XVI, cap. 2), bei putrider
Brustentzündung stärkende Mittel und Wein (l. c. Lib. IV, cap. 3), bei Phthise Milch
und Zucker, bei schlechter Verdauung Buttermilch und kaltes Wasser. Wassersucht
könne auch durch Nierensteine hervorgerufen werden, Gelbsucht entstehe durch Verstopfung
der Gallengänge. Bemerkenswert ist die Empfehlung des Schachspieles zur
Behandlung der Melancholie und die Schilderung der Hypochondrie, des Gesichtsschmerzes
etc. (Lib. XVIII, cap. 5, Lib. Division. Tr. VII, cap. 14). Die schädlichen
Folgen der Sumpfluft waren ihm bekannt. Den übermäßigen Gebrauch der Purganzen
schränkte Rhazes wesentlich ein, bei Ileus zieht er Oele dem Quecksilber vor.
Den Aderlaß verwendete Rhazes bei den verschiedensten Affektionen (namentlich
Phrenitis, Pleuritis, Hämoptoe), doch ließ er es insofern nicht an Vorsicht fehlen,
als er Jahreszeit, Klima, Alter und Konstitution berücksichtigte, bei Kindern und
Greisen sollte nur in den allerdringendsten Fällen die Venäsektion vorgenommen
werden, unter den zahlreichen Gegenanzeigen kommt auch die Fettleibigkeit vor. Die
Auswahl der Venen gründet sich auf Galens Gefäßtheorie; so wurde z. B. bei Leiden
oberhalb des Schlüsselbeins die Cephalica, bei Affektionen des Thorax und Unterleibs
die Basilica geöffnet, bei Hämoptoe nahm Rhazes den Aderlaß am Fuße, bei Leber-
und Milzentzündung an der leidenden Seite vor, bei vollblütigen Pleuritischen zuerst
auf der gesunden und dann auf der kranken Seite etc.



Aus der Diätetik und Arzneimittellehre. Auf diätetische Mittel legte Rhazes
größten Wert; zu diesen zählten verschiedene leichtverdauliche Gerichte aus der
Krankenküche (Ptisane, Linsenabkochung, Zubereitungen aus Schaf- oder Hühnerfleisch,
gehacktem Fleisch), Gemüse, Obst, die bei der sauren Milch ausgeschiedene
käsige Masse, Wein, reines Brunnenwasser, Granatäpfelsaft, Rosenwasser mit Zucker,
Zitronen-, Trauben-, Quittensaft, einige Syrupe etc.; Bäder und Waschungen empfiehlt
Rhazes selbstverständlich ganz besonders; hingegen war er kein Freund vom diätetischen
Erbrechen. — Der Arzneischatz ist ein bedeutender, da neben der griechischen auch
die indische Materia medica herangezogen ist, außer pflanzlichen werden auch tierische
(Milch, Blut, Hirn, Auswurfstoffe etc.) und mineralische Stoffe benützt. Besonders
wären hervorzuheben: Kampfer, Moschus, Ambra, Cardamomum, Muskatnüsse, Kubeben,
Anakardien, Cassia fistula, Manna, Nux vomica, Senna, Caryophilli, Salmiak, verschiedene

Oele (z. B. Eieröl, Rosenöl, Mandelöl, Zitronenöl), verschiedene alkoholische
Getränke, Arrak. Was die Formen der Arzneien anlangt, so kennt Rhazes
für den internen Gebrauch Dekokte, Infuse, Pulver, Pillen, Linctus, Syrupe, Pastillen,
Mus, Roob (dickflüssiges Extrakt); für die äußere Anwendung Salben (darunter
Quecksilbersalbe gegen verschiedene Hautleiden), Linimente, Pflaster, Cerate,
Suppositorien, Gurgelwässer, Niesemittel, Umschläge, Räucherungen, Klistiere, Augenkollyrien.



Chirurgie. Bei penetrierenden Bauchwunden wird empfohlen: Fomentieren
der aufgeblähten vorgefallenen Därme mit warmem Wein, Reposition der
Därme im warmen Bade, Wegschneiden des mit beginnendem Brande behafteten
Netzes nach Unterbindung seiner Gefäße mit feinen Fäden (Lib. medic. VII, cap. 3).
Unter den Hautaffektionen ist auch Erysipel, „Ignis sacer oder persicus”, erwähnt
(l. c. cap. 18, Continens lib. 27, 7. u. 8. Tr.); um die Filaria medinensis zu
entfernen, band man ein kleines Bleigewicht an den Wurm (Lib. medic. VII, cap. 24,
Contin. 26, 2 Tr. cap. 2). Beim Ausziehen der Pfeile etc. kam eine Zange
zur Verwendung, deren Maul rauh wie eine Feile war (l. c. cap. 25, vgl. die deutsche
Uebersetzung dieses Abschnittes bei H. Fröhlich, „Aus der Kriegschirurgie vor
1000 Jahren”, v. Langenbecks Arch. f. klin. Chir. 1883, S. 862 ff.). Im VIII. Buch
des Lib. medic. ist die Lehre von den Bissen und Stichen giftiger Tiere abgehandelt.
Nach einem Viperbiß soll man das Glied fest oberhalb der Wunde umschnüren,
und wenn es sich um eine sehr schlimme Art jener Tiere handelt, das
Glied sogleich abschneiden (l. c. cap. 2). Zur Entfernung von Fremdkörpern
aus der Speiseröhre ist ein eigens konstruiertes Instrument beschrieben (Lib. medic.
L. IX, cap. 49). Harnverhaltung kann durch einen Stein oder durch Lähmung
bewirkt sein (Divisiones, lib. I, cap. 71); haben Arzneimittel keinen Erfolg, so ist der
Katheter zu applizieren (Lib. medic. IX, cap. 73). Sehr ausführlich sind Ursprung,
Symptome und Behandlung der Blasensteine (Steinschnitt) im 23. Buche des Continens
geschildert. Bei Behandlung der Hernien werden auch Bandagen empfohlen
(Lib. medic. IX, cap. 89), bei Behandlung der Hüftgelenksentzündung das Glüheisen
(l. c. cap. 90). Die Tracheotomie nach der Methode des Antyllos ist im VII. Buche
des Continens (2 Tr. cap. 2) beschrieben. Wichtig ist die Schilderung der Spina
ventosa im 28. Buche des Continens. — In der Schrift de morb. infant. erwähnt
Rhazes einen Fall von monströsem Hydrocephalus und empfiehlt beim Nabelbruch
Pflaster mit Adstringentien oder mit Leim; eventuell Kauterisation ringsherum.



Geburtshilfe (Continens Lib. IX und in Liber medic. ad Almansorem). Zur
Erweiterung der Geschlechtsteile bei schwierigen Fällen dienen Instrumente mit
Schraubenwirkung (Paulos von Aigina). Als einzig normale Lage gilt die Kopflage,
die Wendung auf den Kopf hat man daher mit allen möglichen Verfahren (auch
Schüttelungen) selbst bei vollkommener Fußlage zu versuchen. Ist weder diese, noch
die Extraktion an den Füßen ausführbar, so schreite man zur Zerstückelung des
Kindes. Bei starkem Kinde wird die Herausbeförderung durch Zug an umgelegten
Schlingen angeraten.



Augenheilkunde. Im Continens (Lib. II) finden sich zahlreiche eigene Beobachtungen
des Rhazes. Gegen Lidläuse ist Quecksilbersalbe empfohlen. Sehstörungen,
welche vom Gehirn herrühren, werden von Kopfschmerz und Ohrsausen begleitet;
liegt die Ursache im Sehnerven, so beobachtet man dabei Erweiterung der Pupille,
wenn das andere Auge geschlossen wird; wenn nichts von beiden vorliegt, so sitzt
die Krankheit im Auge. Man muß die Pupille betrachten. Unter den Operationen
werden die Abtragung des Pannus, des Flügelfells, die Operation der Lidverwachsung

beschrieben, ferner der Starstich nach Antyllos[3], die Aussaugung des Stars
mittels einer gläsernen Röhre[4], das Ausbrennen der Tränenfistel, die Trepanation
derselben, die Operation der Haarkrankheit und des Entropium. Im IX. Buche des
Liber medicinalis Almansoris befindet sich eine sehr knapp gefaßte Augenheilkunde;
wichtig ist besonders die Bemerkung, daß sich die Pupille auf Lichteinfall
verengert. Auch im Liber divisionum wird die Augenheilkunde kurz abgehandelt.
Außerdem verfaßte Rhazes noch eine Reihe von (nicht mehr erhaltenen) augenärztlichen
Sonderschriften über die Beschaffenheit des Sehens, über die Gestalt des Auges,
über die Bedingungen des Sehens, über die Verengerung der Pupille bei Lichteinfall
und über ihre Erweiterung in der Dunkelheit, über die Chirurgie des Auges, über
die Arzneien des Auges. — Hinsichtlich der Ohrenheilkunde wäre hervorzuheben,
daß Rhazes das Ohr im einfallenden Sonnenlichte untersuchte; was die Zahnheilkunde
anlangt, so kannte er die Ausfüllung kariöser Zähne mit einer Mischung
von Mastix und Alaun.



Schriftsteller des 10. Jahrhunderts.



Persien und Irak.



Abul Hasan Ahmed ben Muhammed at-Tabari (aus Tabaristan, zweite Hälfte
des 10. Jahrhunderts). Sein nur in arabischen Handschriften erhaltenes „Buch der
hippokratischen Behandlungen” besteht aus 10 Büchern: 1. Von den für den

Arzt, der nicht Philosoph ist, unentbehrlichen Vorbegriffen; 2. Krankheiten der Haut
des Kopfes und Gesichtes; 3. Krankheiten der inneren Teile des Kopfes; 4. Augenkrankheiten;
5. Krankheiten der Nase und des Ohres; 6. Krankheiten des Mundes,
der Zähne, des Gaumens, des Rachens, der Kehle; 7. Hautkrankheiten; 8. Krankheiten
der Brust, der Lungen, des Zwerchfells, des Herzens und seines Beutels;
9. Krankheiten des Magens und der Speiseröhre; 10. Krankheiten der Leber, der
Milz und der Baucheingeweide. Bisher wurde nur der augenärztliche Teil von
Hirschberg (in seiner Geschichte der Augenheilkunde) verdientermaßen gewürdigt;
nach dem Urteil dieses Forschers ist Tabari ein hervorragender Kliniker von reicher
Erfahrung und selbständiger Denkweise.



Ali ibn al-Abbas al-Madschusi (d. h. der Magier ═ Feueranbeter), Leibarzt
des Emirs Adhad ed-Daula († 994) — Ali Abbas (Haly Abbas) — widmete
diesem sein Hauptwerk al-Malaki ═ Liber regius (regalis dispositio),
lat. Uebersetzung Venet. 1492, Lugdun. 1523[5]. Das königliche Buch zerfällt in
zwei Teile, in einen „theoretischen” und in einen praktischen, zu je 10 Büchern.
Der erstere handelt über Anatomie, Physiologie, Diätetik, allgemeine Pathologie,
Semiotik, über spezielle Affektionen (z. B. Abszesse, Hautkrankheiten, Wunden und
Geschwüre), über innere Krankheiten und Prognostik. Der praktische Teil enthält:
Hygiene, Diätetik, Lehre von den Arzneimitteln und deren Anwendung, spezielle
Pathologie und Therapie, Chirurgie, Materia medica. P. de Koning hat (in Trois
traités d'anatomie arabes, Leyde 1903 und in Traité sur le calcul dans les reines et
dans la vessie etc., Leyde 1886) die einschlägigen anatomischen und urologischen
Abschnitte arabisch mit französischer Uebersetzung veröffentlicht. Das Augenärztliche
liegt in der Berliner Dissertation (1900) von Gretschischeff „Die Augenheilkunde des
Ali Abbas” vor. Ueber die geburtshilflichen Abschnitte vgl. v. Siebold (Gesch. d.
Geburtshilfe I, 269).



Aus dem Inhalt wäre unter anderem hervorzuheben, daß die Diätetik vortrefflich
bearbeitet ist, wobei auf die verschiedenen Lebensalter, Jahreszeiten, Klimate, namentlich
auf die Lebensgewohnheiten Rücksicht genommen wird; auch die Wirkung des
Wassers (Mineralwässer), der Kleidung etc. auf die Gesundheit findet Erörterung.
Den Aderlaß verwendete Ali Abbas bei sehr vielen Affektionen (jedoch bei Kindern
und Greisen nur in den dringendsten Fällen); dabei kamen, je nach dem betroffenen
Organ, verschiedene Venen in Betracht. Bei der Pleuritis wurde, wenn Schmerz in
der Claviculargegend bestand, auf der gesunden Seite zur Ader gelassen, hingegen, wenn
es sich um protrahierte Fälle handelte, an der Basilica der kranken Seite venäseziert.
Wie andere arabische Aerzte rühmt Ali Abbas den Nutzen des Zuckers als Nahrungsmittel
für Neugeborene; Schwindsüchtigen empfiehlt er Milch und Zucker. Manche
Krankheitsbeobachtungen (z. B. Kolik mit Lähmungen) entbehren nicht des Interesses.
Die Pulslehre ist sehr spitzfindig entwickelt. Ueber die Wirkung neu eingeführter
Arzneimittel solle man sich durch Versuche (eventuell an Tieren) Erfahrung erwerben.
Was die Geburtshilfe anlangt, so wird die Tatsache von der Geburtstätigkeit des
Uterus (im Gegensatz zu der hippokratischen Annahme von dem aktiven Austreten
des Kindes) gebührend betont; von Operationen am toten Kinde sind Abtragung von
Extremitäten, Oeffnen und Zusammendrücken des Schädels, Hakenextraktion geschildert.




Aegypten und Maghrib.



Abu Jakub Ischak ben Soleiman al-Israeli († in hohem Alter gegen
die Mitte des 10. Jahrhunderts) — Isaac Judaeus — jüdischer Arzt, welcher zuerst
in Aegypten augenärztliche Praxis betrieb, später nach Mauretanien auswanderte und
zuletzt in Kairowan als Leibarzt wirkte. Von seinem reichen Wissen verdankte er
vieles dem Ischak ben Amran, einem sehr gelehrten Arzte aus Bagdad, welcher
sich um die Verbreitung der wissenschaftlichen Medizin in Nordafrika große Verdienste
erworben hatte, aber infolge von Verdächtigungen auf Befehl eines Aglabitenfürsten
hingerichtet wurde[6]. Die Schriften des Isaac Judaeus (namentlich über Diät, über
Fieber, über den Harn) waren im christlichen Abendlande sehr angesehen und
verbreitet, wofür die lat. Gesamtausgabe (Lugd. 1515) und die Spezialausgaben de
diaetis universalibus et particularibus (Patav. 1487) und de febribus (in
Collectio de febribus, Venet. 1576) zeugen. In der Gesamtausgabe sind außer den genannten
noch enthalten de elementis, de urinis, liber definitionum, Viaticum[7]
u. a. (ferner das in einen theoretischen und praktischen Teil zerfallende
„Pantechnum” [Pantegni], welches sich mit dem Liber regalis des Ali Abbas deckt).
Dem Isaac Judaeus wird zumeist auch die sehr interessante Schrift „Führer der
Aerzte” (richtiger Führung oder Sitte der Aerzte) zugesprochen, welche nach dem
hebräischen Urtexte Musar harophim zuerst von Soave italienisch (Giornale Veneto
delle scienze mediche 1861), sodann von D. Kaufmann in deutscher Sprache (Magaz.
f. d. Wissensch. d. Judentums, Berl. 1884) herausgegeben worden ist.



Abu Dschafar Ahmed ben Ibrahim al-Dschezzar (Algizar, Algazirah)
aus Kairowan († 1004), Schüler des Isaac Judaeus. Das ihm zugeschriebene „Reisebuch
für Arme”, Zad el Mosafer, die Urquelle einer im Mittelalter verbreiteten
populären Schrift „Viaticum” wurde ins Griechische (Synesios und Konstantinos
Rheginos), Lateinische und Hebräische (Dzedat el-derachim) übersetzt. Ausgabe eines
Buches der Uebersetzung des Synesios (über Fieber; enthält eine Schilderung der
Pocken und Masern) von St. Bernard, Synesios, de febribus gr. et latine, Amstelod.
et Lugd. Batav. 1779, mit dem Anhang einer alten lateinischen Uebersetzung Viaticum
peregrinantium. M. G. Dugat, Etudes sur le traité de médecine d'Abou Djàfar Ah'mad
(Extrait du Journal asiatique), Paris 1853. (Uebersetzung von 2 Kapiteln: über die
Liebe und über die Wasserscheu.) Er war ein fruchtbarer Schriftsteller und schrieb
unter anderem über die Ursachen der Pest in Aegypten u. a.



Abu Abdallah Muhammed at-Tamimi aus Jerusalem, später in Aegypten
lebend (um 980), schrieb hauptsächlich über Arzneikompositionen (dabei Pflanzenbeschreibungen)
und Diätetik.



Spanien.



Abu Daud Soleiman ben Hassan Ibn Dscholdschol, Leibarzt des spanischen
Kalifen Hischam II (976-1013), machte sich besonders um die Arzneimittellehre
verdient und verfaßte unter anderem die beiden Schriften:
„Auslegung der Namen der Heilmittel des Dioskurides”

und „Ueber die in dem
Werke des Dioskurides fehlenden Arzneimittel”. Auch schrieb er über
Geschichte der Medizin und Philosophie.



Abul Hasan Garib ben Said ist bemerkenswert als Verfasser eines (handschriftlich
erhaltenen) Werkes über Geburtshilfe und Kinderheilkunde (vgl. Siebold,
Gesch. d. Geburtshilfe).



Abul Kasîm Chalaf ben Abbas al-Zahrawi (wahrscheinlich zweite Hälfte
des 10. Jahrhunderts) — Abulkasim (Abulcasis, Albucasis, Bucasis, Alzaharavius etc.).
— Sein umfassendes Werk über Medizin Altasrif (aus 30 Abschnitten bestehend) erlangte
mehr als bei den Arabern, im christlichen Abendlande langdauerndes Ansehen,
namentlich durch den chirurgischen Teil. Derselbe besitzt wegen der beigegebenen
Abbildungen von Instrumenten noch heute große historische Bedeutung. Unvollständige
lateinische Uebersetzung des medizinischen Teils: Liber theoricae nec
non practicae Alsaharavii (Aug. Vindel. 1519). Wahrscheinlich stellt die Schrift Liber
Servitoris sive liber XXVIII. Bulchasim Benaberaçerin, Venet. 1471, die Uebersetzung
des Abschnittes von der Zubereitung der Heilmittel dar. Die Chirurgie liegt uns
vor: in der arabisch-lateinischen Ausgabe von J. Channing, Albucasis de
chirurgia, Oxon. 1778, und in der französischen Uebersetzung von L. Leclerc,
Abulcasis Chirurgie, Paris 1861. Die auf Weiberkrankheiten bezüglichen
Kapitel sind enthalten in den Gynaeciis von Casp. Wolf, Basil. 1566 und von J. Spach,
Argentor. 1597. Die Kapitel über den Steinschnitt veröffentlichte P. de Koning
(arabisch-französisch) in seiner Schrift Traité sur le calcul dans les reines et dans
la vessie etc., Paris 1886.



Die Chirurgie zerfällt, abgesehen von der Einleitung, in 3 Bücher. Sie beruht
hauptsächlich auf Paulos. Das erste Buch handelt von der Anwendungsweise, Indikation
und Kontraindikation der Kauterisation. Dieselbe wurde vorwiegend mit passend
geformten, aus Eisen verfertigten Instrumenten (vgl. die Abbildungen in der Ausgabe
von Leclerc), seltener mit Aetzmitteln an bestimmten Stellen vorgenommen. Eine
Unzahl von Leiden gibt die Indikation zur Ausführung der Kauterisation (z. B. Drüsengeschwülste,
Abszesse, Anasarka, Hernien, Hämorrhoiden, Mastdarmfisteln, Gelenkleiden,
rezidivierende Luxationen, Krebs, Gangrän, Lepra etc.). Bei den verschiedensten
inneren Leiden (z. B. Lähmung, Kopfschmerz, Migräne, Gesichtsschmerz,
Magen-, Leber-, Milzleiden) dient die Kauterisation als Ableitungsmittel. Die
Ausführung der Thorakocentese wird als lebensgefährlich verurteilt. Das letzte
Kapitel ist der Blutstillung gewidmet. Auch hier spielt die Kauterisation gegen
arterielle Blutungen eine große Rolle, nebstdem werden aber auch die anderen
Methoden, nämlich völlige Durchtrennung der verletzten Arterie, Ligatur
(doppelte Unterbindung der mittels Haken emporgehobenen Arterie mit doppeltem
Faden), styptische Mittel, im Notfalle Digitalkompression, erläutert.



Im zweiten Buche, welches den größten Teil der Chirurgie erschöpfend behandelt,
tritt die Anlehnung an Paulos, selbst in der Anordnung, hervor — immerhin finden
sich auch nicht wenige eigene Beobachtungen oder abweichende Methoden beschrieben,
was, abgesehen von den erläuternden Abbildungen, dem Werke Bedeutung verleiht.
Aus dem gewaltigen Inhalt heben wir nur folgendes hervor. Abulkasim beschreibt
unter den verschiedenen Arten der Nähte die umschlungene Naht (z. B. gelegentlich
der Kolobomoperation), die Kürschner- und Doppelnaht (gelegentlich
der Behandlung penetrierender Bauchwunden), er schildert eingehend den Steinschnitt
(bei Frauen Vaginalschnitt), die Lithotrypsie (im medizinischen Teile
des Altasrif Tr. XXI), die Circumcision; hinsichtlich der Tracheotomie bemerkt
er, daß er niemanden kenne, welcher diese Operation ausgeführt habe. Bei den

Resektionen (interessanter Fall von Nekrose der Tibia) kamen verschiedenartige
Sägen zur Anwendung, für die Amputationen bilde Gangrän, welche durch
innere oder äußere Ursachen entstehen könne, die Indikation; zulässig ist die Vornahme
der Amputation bis hinauf zum Ellenbogen- und Kniegelenk, gehe der Brand
höher hinauf, so sei der Tod unvermeidlich. „Und die Weise, das Glied abzuschneiden
oder es abzusägen, ist, daß du zusammenziehest ein Band unterhalb der Stelle, welche
du abschneiden willst, und ein anderes Band befestigest über der Stelle; und es
zieht ein anderer Diener das obere Band aufwärts, du aber schneidest das Fleisch
zwischen den beiden Binden mit einem breiten Messer, bis daß abgeschält ist das
ganze Fleisch, alsdann schneidest du oder sägest” (II, cap. 89). Blutungen während
der Operation werden durch das Glüheisen und Styptika gestillt, von der
Ligatur ist hier nicht die Rede. In den letzten Kapiteln wird ausführlich beschrieben:
Die Venäsektion (bisturiartiges Phlebotom), das Schröpfen (Schröpfköpfe von
verschiedener Größe, aus Horn, Holz, Kupfer und Glas; für das blutige Schröpfen
werden 14 Applikationsstellen angegeben) und die Applikation von Blutegeln.



Das dritte Buch enthält die Lehre von den Frakturen und Luxationen. Der Verband
besteht (nach Ausführung der Koaptation und der Applikation eines, auf weiches
Werg gestrichenen Linimentes) aus auf- und wieder abwärts steigenden Bindentouren,
die an den Bruchstellen am festesten angezogen sind, Ausfüllung der Unebenheiten mit
Werg oder Leinwandlappen) und Schienen (aus gespaltenem Rohr, Holz, Ruten u. s. w.
mit Binden und darüber mit Bändern befestigt). Die Schienen dürfen wegen der
Entzündung nicht vor dem 5. oder 7. Tage angelegt werden. Das Wiederzerbrechen
eines fehlerhaft geheilten Knochens verwirft Abulkasim energisch. In dem Kapitel (9)
über die Wirbelbrüche werden die Lähmungserscheinungen (verschiedenartig je nach
der Höhe des Sitzes) erörtert. Bei einer Fraktur des Schambogens soll man, im
Falle es sich um eine Frau handelt, die Reposition dadurch zu erreichen suchen,
daß man in die Scheide eine Schafblase einführt und diese durch ein Rohr aufbläst
(erste Spur des Kolpeurynters). In der Behandlung der mit einer Wunde komplizierten
Frakturen spielt das Einschneiden eines Fensters in dem Verbande
eine bedeutende Rolle — zum Zwecke der Freilegung der Wunde.



Geburtshilfe (im zweiten Buche der Chirurgie cap. 75-78). Die einschlägigen
Abschnitte sind sehr bemerkenswert wegen Erörterung der Behandlungsmethoden bei
Vorfall einer Hand, bei Fußlage, beim Vorliegen der Kniee und der Hände, bei Querlage
mit Vorfall einer Hand, beim Vorliegen mit der Weiche. Neu ist die Empfehlung,
bei vollkommener Fußlage nach dem Zurückdrängen der Füße die Geburt in Steißlage
zu erstreben, die Vornahme eines geburtshilflichen Eingriffes bei Hängelage, die
Anwendung von Schlingen zur Extraktion des Kindes. Abulkasim weist auch bereits
auf die Gesichtslage hin. Kapitel 77 enthält die Beschreibung mehrerer
geburtshilflicher Instrumente, deren Abbildung beigefügt ist. Darunter
findet sich eine Zange mit gekreuzten Armen, die eine ziemlich kreisförmige Kopfkrümmung
bilden.



Augenheilkunde. Im zweiten Buche der Chirurgie sind folgende Augenoperationen
beschrieben: Abtragung von Lidwarzen, Behandlung des Hagelkorns, Operation
der Hydatis, der Haarkrankheit, des Hasenauges, des Ectropium, der Lidverwachsung,
des Flügelfells, der Karunkelgeschwulst, des Ectrop. sarcomat., der
Chemosis, des Pannus, der Tränenfistel, Zurückbringung des vorgefallenen Augapfels,
Ausschneidung des Irisvorfalls, Behandlung des Hypopyon, Staroperation (Depression).
Das Aussaugen des Stares wird als eine im Irak übliche Operation erwähnt[8].




Ohrenheilkunde. Die Entfernung von Fremdkörpern soll stets bei einfallendem
hellem (Sonnen-) Lichte vorgenommen werden, und zwar durch Verfahren,
welche der jeweiligen Beschaffenheit der eingedrungenen Substanzen entsprechen. Es
gibt vier Arten von Fremdkörpern, harte Körper (z. B. Stücke Eisen und Glas), Samen
von Vegetabilien (z. B. Bohnen), Flüssigkeiten und endlich lebende Tiere. Bei festen
Körpern hat man die Entfernung zu versuchen durch Oeleingießen, Anwendung von
Niesemitteln (bei gleichzeitigem Verschließen der Nasenlöcher und Emporziehen der
Ohrmuschel), Ansaugen (durch eine in den Gehörgang eingesetzte Kanüle), Ausziehen
mit einer Pinzette oder einer Sonde, welche mit einem Klebmittel bestrichen ist.
Bleiben diese Versuche erfolglos, so wird die Ohrmuschel zur Hälfte abgelöst und die
Extraktion vorgenommen. Ein aufgequollener vegetabilischer Fremdkörper ist zuerst
mit einem kleinen leichten Messer zu zerkleinern. Um lebende Tiere zu entfernen,
soll man warme Oelinjektionen (durch eine Spritze) machen oder die Fremdkörper
durch eine Kanüle ansaugen. — Zur Behebung von Gehörgangsatresien sind zweckmäßige
Operationsverfahren angegeben.



Zahnheilkunde. Entfernung des Zahnsteines mittels verschieden gestalteter
Schabeisen. Die Zahnextraktion soll erst dann zur Anwendung gelangen, wenn das
ganze Arsenal medikamentöser Mittel im Stiche gelassen hat. Der Extraktion ging
das Ablösen des Zahnfleisches, die allmähliche Lockerung mit den Fingern voran.
Das Ausziehen erfolgte in der Längsrichtung, mittels einer kräftigen, aus gehärtetem
Stahl verfertigten Zange, deren Zähne ineinander griffen. Die Höhle des Zahnes soll
vorher mit Leinwand ausgefüllt werden. Zur Extraktion der Wurzeln dienten verschiedenartige
Instrumente, darunter storchschnabelförmige Zangen. Unregelmäßig
entwickelte Zähne wurden ausgezogen oder abgefeilt, lose gewordene Vorderzähne
durch Umwinden mit Gold- oder Silberdraht an den festgebliebenen Zähnen befestigt,
verlorene Zähne durch künstliche aus Rindsknochen ersetzt.





Avicenna (980-1037),



Abu Ali al-Husain ben Abdallah Ibn Sina. Von dem medizinischen Hauptwerke
des Avicenna, dem Kanon (El kanun fi't-tib), Canon medicinae, gibt es ungefähr
30 lateinische Ausgaben, von denen die Juntinen am geschätztesten sind; die
sehr gute lateinische Uebersetzung des Vopiscus Fortunatus Plempius (ed. Lovan. 1658)
enthält nur die beiden ersten Bücher und einen Teil des vierten Buches. Arabische
Ausgaben: Rom 1593 und Bulak 1877. Lateinische Uebersetzung der Abschnitte über
Geisteskrankheiten von P. Vattier (Abugalii filii Sinae sive, ut vulgo dicitur, Avicennae
de morbis mentis tractatus ... interprete Petro Vatterio), Paris 1659, vgl.
Bumm, Münch. med. Wochenschr. 1898. Uebersetzungen einzelner Partien in moderne
Sprachen. Kurt Sprengel, Ebn Sina: Von den Primitivnerven, arabisch und deutsch,
in Beitr. z. Gesch. d. Med., 3. Stück, Halle 1796; Jos. v. Sontheimer, Die zusammengesetzten
Heilmittel der Araber, nach dem fünften Buch des Canons von Ebn Sina
übersetzt, Freiburg 1844; P. de Koning: in Traité sur le calcul dans les reines et dans
la vessie etc., Leyde 1886 — die Abschnitte über Nieren- und Blasensteine, und in Trois
Traités d'Anatomie Arabes, Leyde 1903 — die anatomischen Abschnitte französisch
übersetzt; Hirschberg und Lippert, Die Augenheilkunde des Ibn Sina, Leipzig 1902.





Der Kanon besteht aus fünf Büchern. Jedes derselben zerfällt in folgende
Unterabteilungen: fen ═ Abschnitt; taalim ═ tractatus, doctrina; dsch'omlat
═ summa, fasl ═ capitulum. Inhaltsangabe Buch I: 1. Definition und Aufgabe
der Medizin, Lehre von den Elementen, Temperamenten und Säften, vom Bau und
den Verrichtungen der Organe; 2. von den Ursachen und Symptomen der Krankheiten
im allgemeinen, Pulslehre und Uroskopie; 3. Diätetik des kindlichen Alters
(mit Einschluß der Kinderkrankheiten), Diätetik und Gymnastik in den verschiedenen
Lebensaltern, für Gesunde und Kranke, Prophylaxe (Vorbeugungsregeln gegen Hitze,
Kälte, schlechtes Wasser etc. und auf Reisen); 4. allgemeine Therapie (Abführmittel,
Klistiere, Umschläge, Aderlaß, Schröpfen, Blutegel, Onkotomie, Kauterisation etc.).
Buch II: Lehre von den einfachen Arzneimitteln; berücksichtigt werden Name und
Beschaffenheit, Kennzeichen der Güte, Elementarzusammensetzung und Grad, Wirkung
und Eigenschaft im allgemeinen, medizinische Verwendung, Surrogate. Buch III: Spezielle
Pathologie und Therapie a capite ad calcem (den Schilderungen der Erkrankungen
der einzelnen Körperteile gehen stets anatomisch-physiologische Erörterungen voran);
Krankheiten des Gehirns, der Augen, Ohren, der Nase, des Mundes, der Zunge, der
Zähne, der Lippen; Erkrankungen des Pharynx und Larynx; Krankheiten der Lungen,
des Herzens, der Brustdrüsen; des Magens, der Leber, der Milz, der Gedärme, der
Harnorgane und der männlichen und weiblichen Geschlechtsorgane, Hernien, Krankheiten
der Extremitäten (besonders der Gelenke). Buch IV: Ueber die Fieber
(darunter auch Dschedrij, Hasbah, Humak ═ Blattern, Masern, Röteln u. a.),
Semiotik, Prognostik und Krisenlehre, Chirurgie (Phlegmone, Erysipel, Brand,
Drüsenabszesse, Geschwülste, Lepra, Wunden, Verbrennungen, Geschwüre, Knochenleiden,
Luxationen, Frakturen), Toxikologie, Behandlung der Verletzung durch Biß
oder Stich giftiger Tiere, Kosmetik, Haar-, Hautkrankheiten, Bekämpfung zu großer
Magerkeit und Fettleibigkeit, Erkrankung der Finger und Nägel. Buch V: Antidotarium,
Lehre von den zusammengesetzten Arzneimitteln.



In der Krankheitslehre des Kanon stößt man auf manche dem Verfasser
eigentümliche Ideen und Beobachtungen. Unter anderem wäre hervorzuheben,
daß Avicenna auf die Schmerzqualitäten (deren er 15 unterscheidet) viel Gewicht
legt, die Verbreitung der Krankheitsprodukte durch den Boden und das
Trinkwasser kennt, die Pleuritis von der Mediastinitis sondert, die Phthise für
kontagiös hält etc. Besonders sorgfältig sind z. B. die Hautleiden, die männlichen
Geschlechtsleiden (sexuelle Perversitäten), die nervösen Affektionen (verschiedene
Arten des Kopfschmerzes, Gesichtsschmerz etc.) bearbeitet. Vortrefflich ist die Diätetik
dargestellt.



Am meisten hat man in neuerer Zeit der Psychiatrie Avicennas Aufmerksamkeit
geschenkt, weshalb wir hier die Hauptsätze seiner in dieses Gebiet fallenden Anschauungen
wiedergeben wollen. Psychische Alterationen beruhen auf krankhaften
Veränderungen in den Mischungsverhältnissen des Gehirns. Sie zerfallen in bloß
elementare geistige Störungen (des Vorstellens, des Gedächtnisses etc.) und in eigentliche
Psychosen (Melancholie, Manie, Schwachsinn, Blödsinn). Lokalisation und
Intensität der Mischungsverhältnisse bedingen die Verschiedenheit der psychischen
Affektionen. Geistesstörungen, aus schwarzer Galle entstanden, verraten sich durch
Aengstlichkeit und Traurigkeit; liegt gelbe Galle zu Grunde, so treten Verwirrtheit,
Reizbarkeit und Gewalttätigkeit hervor, übermäßig angehäufter, faulender Schleim
erzeugt eine ernste, düstere Stimmung. Anomalien des Vorderhirns bekunden
sich durch Störungen des Wahrnehmungsvermögens (sei es, daß der Kranke halluziniert,
sei es, daß er sich die Objekte nur ungenau vorzustellen vermag), Schwachsinn
und Blödsinn beruhen auf Anomalien des mittleren, Gedächtnisstörung auf Anomalien

des hinteren Hirnventrikels[9]. Phrenitis — verursacht durch Anhäufung von
gelber Galle in den Gehirnhäuten oder im Gehirn — ist eine bei akuten fieberhaften
Leiden vorkommende Geistesstörung, welche sich mit Vergeßlichkeit für die jüngste
Vergangenheit einleitet und sich in Verwirrtheit mit Bewegungsunruhe äußert.
Lethargus — verursacht durch intrakranielle Schleimanhäufung — manifestiert sich
in Vergeßlichkeit mit großer Erschöpfung, mäßigem Fieber und profusen Schweißen.
Coma vigil ═ Schlafsucht mit Unbesinnlichkeit und Vigilia veternosa ═ leiser,
schreckhafter Schlaf sind durch Anhäufungen des Schleims und der Galle bedingt,
im ersteren Falle überwiegt der Schleim, im letzteren die Galle. Manie hat als
Symptome: Schlaflosigkeit, Irrereden, große Unruhe und Gewalttätigkeit. Die kausale
Behandlung besteht in der Anwendung von Purgiermitteln oder Aderlässen, je nachdem
die Galle allein oder aber Ueberfüllung mit Blut, Schleim, gelber und schwarzer
Galle die Krankheit bedingen. Bei der symptomatischen Behandlung kommen Narkotika
(decoctum papaveris, Einreibung mit narkotischem Oel), ableitende Mittel
(feuchtkalte Umschläge auf den Kopf und die Extremitäten), diätetisches Regime
(leichtverdauliche Speisen, verdünnter Wein, Vermeidung heißer Getränke und harntreibender
Substanzen); wenn Selbstbeschädigungsgefahr vorhanden, soll der Kranke
festgebunden werden etc. Eine besondere Art der Manie ist jene, bei der sich der
Kranke nach Art der Hunde aggressiv und zugleich kriechend, unterwürfig zeigt.
Melancholie bietet die Symptome: krankhaftes Vorstellen, Furcht und Angst, Hang
zur Einsamkeit, Lebensüberdruß, Herzklopfen, Schwindel, Beschwerden in den Hypochondrien
etc. Ursache: unverbrannte schwarze Galle. Die kausale Behandlung
besteht in der Anwendung der Purgantia und Vomitiva (bei Amenorrhoe Emenagoga).
Die symptomatische Therapie zerfällt in eine hygienisch-diätetische (Aufenthalt an
Orten mit gemäßigtem Klima und feuchter Luft, leichtverdauliche Speisen, Genuß
von verdünntem Weißwein, Bäder, Massage), medikamentöse (Narkotika, Roborantia,
Stomachika, Vomitiva), chirurgische (Aderlaß, Schröpfen) und psychische; letztere
bezweckt die Aufheiterung der Kranken durch Lektüre und Musik, in hartnäckigen
Fällen die Erregung von Furcht und Angst. Eine Unterart der Melancholie ist die
Lykanthropie (Entstehungszeit am häufigsten im Februar). Eine gewisse Aehnlichkeit
mit Melancholie besitzt der amor insanus, dessen Diagnose aus dem Pulse (heftige
Schwankungen bei Erwähnung des Namens der geliebten Person) gemacht werden
könne[10]. — Alpdrücken kommt auch als Prodromalstadium der Epilepsie, Apoplexie
und Manie vor. — Die mittlere Inkubationszeit der Hydrophobie betrage 40 Tage. —
Schließlich finden auch die Folgezustände der passiven Päderastie Erörterung.



Die Arzneimittellehre beruht auf einer spitzfindigen Anwendung der Theorie
von den Elementarqualitäten. Bei Beurteilung der Wirkung ist zu berücksichtigen,
1. daß das Mittel in seinem natürlichen Zustand angewandt wird, 2. daß die Krankheit,
gegen die es gebraucht wird, eine einfache ist, 3. daß die Probe des Mittels
in zwei entgegengesetzten Fällen gemacht wird, 4. daß die Kraft des Arzneimittels
der Heftigkeit der Krankheit ex contrario entspricht, 5. daß die Zeit genau beobachtet
wird, wenn das Mittel zu wirken beginnt, 6. daß sorgfältig beobachtet
wird, ob das Mittel immer oder wenigstens meistens denselben Effekt hat, 7. daß

der Versuch am menschlichen Körper gemacht werde. Geschmack, Farbe, Geruch etc.
lassen schon von vornherein Schlüsse auf die Wirkungsweise zu. Der Arzneischatz
beruht auf Mitteln des Galen und Dioskurides, sowie auf der arabisch-indischen
Materia medica; er umfaßt etwa 760 Arzneistoffe. Die Beschreibungen, welche
Avicenna gibt, sind in Bezug auf das Botanische dürftig; bemerkenswert ist die
Rücksichtnahme auf klimatische Momente bei der Auswahl der Mittel. Die zahlreichste
Klasse bilden die harzigen Substanzen, die metallischen finden zwar zumeist
nur äußere Anwendung, doch gelten z. B. Gold und Silber als herzstärkende Arzneien
(daher der Gebrauch des Vergoldens und Versilberns der Pillen!), die
Dreckapotheke (Fäces oder Urin verschiedener Tiere, Menstrualblut etc.) ist sehr
reichhaltig.



Was die allgemeine Therapie anlangt, so verdienen Avicennas Anschauungen
über den Aderlaß einige Aufmerksamkeit. Bei seiner Anwendung beabsichtigte er
hauptsächlich zweierlei: die Entfernung der überschüssigen Materie (wenn dieselbe
aus Blut oder schwarzgalligen Säften besteht) und die Entleerung der (gekochten)
Krankheitsstoffe. Außerdem bilden Hämorrhagien eine Indikation (um dem Blute
eine andere Richtung zu geben). Avicenna gibt Vorschriften über die Wahl der
Vene (z. B. Cephalica bei Affektionen der oberen, Saphena bei Affektionen der
unteren Körperhälfte, Jugularvenen bei Aussatz), Form der Venenöffnung, Maß der
Blutentziehung (nach der Beschaffenheit des Pulses, der Konstitution), Lagerung des
Patienten (Horizontallage), über das Verhalten nach dem Aderlasse und entwickelt
eingehend die Lehre von den Indikationen und Kontraindikationen (z. B. in kalter
Gegend, bei Personen unter 14 Jahren, bei Greisen, bei Blutarmen, Fettleibigen).
Im allgemeinen empfiehlt er, den Aderlaß auf der gesunden Seite auszuführen, wenn
man den Erfolg erst nach einiger Zeit wünscht und zugleich auf längere Zeit hinaus
ableiten will. Vorsichtige Zurückhaltung wird namentlich bei fieberhaften Krankheiten
angeraten, damit die Widerstandsfähigkeit in der Krisis erhalten bleibe, erst
wenn die Zeichen der Kochung vorhanden, darf venäseziert werden.



Zur Chirurgie und Geburtshilfe: Andeutung der Intubation des Larynx, Beschreibung
der Tracheotomie (Lib. III, Fen. 9, cap. 11), Operation des Empyems mit
dem Glüheisen oder Messer (allmähliche Entfernung, Fen. 10, Tract. 5, cap. 5), Operation
des Ascites (nur im äußersten Notfall, Schnitt an verschiedenen Stellen je nach
dem Ausgangspunkt, Fen. 14), Behandlung der Hämorrhoiden und Mastdarmfisteln
mittels Unterbindung (Fen. 17, cap. 4 u. 19), Steinschnitt, Behandlung der Hernien
mit Adstringentien und dem Glüheisen (Fen. 22, Tract. 1, cap. 11). Unter den Verfahren
zur Blutstillung (Lib. 4, Fen. 4, Tract. 2, cap. 16-18) kommen auch die
Ligatur, Tamponade und Aetzung (mit Aetzmitteln) vor. Unter den Knochenkrankheiten
(l. c. Tract. 4, cap. 9) ist die ventositas spinae erwähnt. In der Behandlung
der Knochenleiden vorkommende Manipulationen: Ausschaben, Kauterisieren,
Aushöhlen, Exstirpation, Resektion; in der Schilderung der Luxationen ist die Erwähnung
der Luxation des Steißbeins (Fen. 5, Tract. 1, cap. 23) und die Repositionsmethode
des Oberarmkopfes durch direkten Druck (l. c. cap. 9-11) bemerkenswert.
Unter den Ursachen der Dystokie wird auch der „schmalen Hüften”
gedacht. Zur Beförderung der Geburt in schwierigen Fällen dienen Arzneimittel,
Dämpfe, Bäder, Druck auf den Leib, Knieellbogenlage, eine den Verhältnissen entsprechende
Lagerung, um den Kopf über den Muttermund zu bringen (Lib. III,
Fen. 21, Tract. 2, cap. 24). Als einzig normale Lage gilt die Kopflage; dieser am
nächsten steht die vollkommene Fußlage, bei welch letzterer aber schon Kunsthilfe
nötig ist (l. c. cap. 20, 25). Zur Unterstützung der Extraktion dienen umgelegte
Schlingen, so z. B. wenn die Geburt wegen der Größe des Kindes Schwierigkeiten

macht (l. c. cap. 28). Bevor man zur Zerstückelung schreitet, ist noch der Versuch
zu machen, die Extraktion mit (nicht näher bezeichneten) Zangen zu machen.
Die Art, wie diese Vorschrift bei Avicenna stilisiert ist, läßt im Zweifel, ob es sich
nur um die Extraktien toter oder lebender Kinder handelte.



Was die Augenheilkunde des Avicenna anlangt, so läßt seine Darstellung bei
aller Vollständigkeit die Anschaulichkeit und Originalität vermissen, dasselbe gilt
von der Ohrenheilkunde.



Den meisten Ausgaben des Kanon sind auch einige kleinere Schriften des Avicenna
beigegeben; so besonders seine Cantica und die Schrift de viribus cordis (de medicamentis
cordialibus).



Cantica (Venet. 1484, Groning. 1649), aus vier Büchern bestehend, enthält in
aphoristischer Fassung theoretische und praktische Grundsätze der Medizin; Medicamenta
cordialia (in einigen Ausgaben des Kanon). Diese Schrift handelt nach
einer allgemein theoretischen Begründung über 57 Herzmittel aus dem Pflanzen-
und Mineralreiche. Auf Grundlage der Pneumalehre wurde nämlich von den Arabern
gewissen durch Glanz oder Wohlgeruch ausgezeichneten Substanzen eine unmittelbar
aufheiternde Wirkung auf Depressionszustände des im Herzen sitzenden Lebensgeistes
zugesprochen. Liber liberationis, Kompendium in drei Abteilungen öfters lateinisch
gedruckt unter dem Titel de removendis nocumentis; Tractatus de syrupo acetoso
(lat. mehrmals).



Schriftsteller des 11. Jahrhunderts.



Irak.



Abul Hasan al-Muchtar Ibn Botlan († 1063), christlicher Arzt zu Bagdad
— Elluchasem Elimithar — bereiste Syrien, Aegypten, hielt sich eine Zeitlang
in Konstantinopel auf und trat zuletzt in Antiochia in ein Kloster ein. Von seinen
Werken erlangte eine kompendiöse diätetisch-therapeutische Schrift — Takwim
es-sihha ═ Tabula sanitatis — nicht so sehr wegen ihres Inhalts als wegen ihrer
Form besondere Bedeutung. Sie besteht nämlich aus synoptischen Tabellen,
worin die nützliche oder schädliche Einwirkung der Luft, Nahrung, Bewegung und
Ruhe, des Schlafens und Wachens, der Säfte, der Affekte vorgeführt wird und die
Mittel zur Beseitigung der schädlichen Einflüsse angegeben werden. Lateinisch unter
dem Titel Tacuini sanitatis Elluchasem Elimithar etc., Argent. 1531, davon eine
deutsche Uebersetzung, das. 1533. Die Ausgabe ist bemerkenswert durch eine Reihe
von Holzschnitten, welche Naturkörper, Kunstprodukte, Leiden und Handlungen, ja
sogar Jahreszeiten und Winde darstellen.



Abu Ali Jahja ben Isa Ibn Dschezla († 1100) aus Bagdad, ein zum Islam
übergetretener Christ — Buhahylyha, Byngezla, Bengesla etc. — verfaßte unter
anderem ein Werk über Pathologie und Therapie in Form synoptischer Tabellen —
Takwim al abdan. Lateinisch Tacuini aegritudinum et morborum fere omnium
corporis humani cum curis eorundem Buhahylyha Byngezla autore, Argent. 1532
(1532 das. mit den synoptischen Tabellen des Ibn Botlan als Canones tacuinorum
gedruckt). Deutsch von M. Herum mit den Botlanschen Tafeln, Straßburg 1533:
Schachtafeln der Gesundheit. In 44 Tabellen wird die Pathologie und
Therapie von 352 Krankheiten (Name, Temperament, Alter, Jahreszeit, örtliches Vorkommen,
Gefährlichkeit, Ursachen, Zeichen, Indikation, Behandlungsweise) vorgeführt,
in der Reihenfolge: Fieber, Hautleiden, Wunden, Vergiftungen, Organleiden a capite
ad calcem. Der Aderlaß spielt eine Hauptrolle. Ausführlich sind die Frauenleiden
behandelt, doch wird die Therapie der Hysterie den Hebammen zugewiesen. Unter

den therapeutischen Maßnahmen sind solche, welche für reiche Leute bestimmt sind,
und solche, welche auch von den Armen befolgt werden können, angegeben.



Ali ben Isa ═ Jesus Haly (bis zur ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts), der
hervorragendste arabische Augenarzt[11]. Sein aus drei Abteilungen bestehendes
„Erinnerungsbuch für Augenärzte” ist das älteste vollständig
erhaltene Spezialwerk über Augenheilkunde. Alte lateinische Uebersetzung „De
cognitione infirmitatum oculorum et curatione eorum” (Venet. 1497, 1499, 1500).
Neue lateinische Uebersetzung der ersten Abteilung von C. A. Hille, Ali ben
Isa monitorii oculariorum s. compendii ophthalmiatrici latine redditi specimen
(Dresd. u. Lips. 1845). Neue verbesserte Ausgabe der mittelalterlichen lateinischen
Uebersetzung des ganzen Werkes von P. Pansier in Collectio ophthalmologica
veterum auctorum Fasc. III Epistola Jhesu filii Haly de cogn. infirmitat. oculor.
(mit biographisch-literarischer Einleitung), Paris 1903. Deutsche Uebersetzung von
J. Hirschberg und J. Lippert, Ali ben Isa Erinnerungsbuch für Augenärzte aus arabischen
Handschriften übersetzt und erläutert, Leipzig 1904. Nach einer kurzen
Einleitung handelt das Buch I über die Anatomie und Physiologie des
Auges (nach Galen). Buch II enthält die sinnfälligen Krankheiten des
Auges und ihre Behandlung, wobei Krankheiten der Lider, des Tränenwinkels,
der Bindehaut, der Hornhaut, der Regenbogenhaut beschrieben werden. Der Star
gilt als eine Ausschwitzung, welche an der Vorderfläche der Pupille gerinnt. Buch III
betrifft die nicht-sinnfälligen Augenleiden: Differentialdiagnose solcher Gesichtserscheinungen,
welche von Magen- und Hirnleiden, und solcher, welche vom Star
ausgehen, Krankheiten der Eiweißfeuchtigkeit, der Kristallfeuchtigkeit, Schädigungen
des Sehgeistes, Nachtblindheit, Tagblindheit, Krankheiten des Glaskörpers, der Netzhaut,
des Sehnerven (Verstopfung, Pressung, entzündliche Schwellung, Zerreißung),
Vorfall, Schrumpfung des Auges, Krankheiten der Aderhaut, der harten Haut,
Krampf oder Lähmung der Bewegungsmuskeln, Schwäche der Sehkraft; hierauf
folgen diätetische Vorschriften, Behandlungsweise des Kopfschmerzes und der Migräne,
welche dem Augenschmerz folgen, endlich eine Aufzählung der einfachen (143) Augenheilmittel
mit der Angabe ihrer Wirkungsweise. Von mineralischen Substanzen
finden sich Blei, Bleiweiß, Antimon, Salpeter, Zinkblume, Eisenhammerschlag, Kupfer,
Grünspan, Zinnober, Vitriol, Alaun, Bluteisenstein, Tonerde, Galmei, Lasurstein, Salz,
Natron u. a. Abergläubische Mittel fehlen. Im ganzen sind 130 Augenaffektionen
sorgfältig beschrieben.



'Ammar ben Ali al-Mausili (aus Mosul), Zeitgenosse des Vorigen, verfaßte
ein vorzügliches Werk über Augenheilkunde, „Buch der Auswahl von den Augenkrankheiten”,
ausgestattet mit instrumentellen und anderen Abbildungen. Deutsche
Uebersetzung von Hirschberg, Lippert u. Mittwoch, in „Die arabischen Augenärzte”,
nach den Quellen bearbeitet, Bd. II, Leipzig 1905.



Aegypten.



Ali ben Rodhwan (Ridhwan) oder Rodoam († 1068?), unter dem Kalifen
al-Hakim Protomedikus von Aegypten, erlangte als Lehrer Berühmtheit, war aber
wegen seiner Streitsucht gefürchtet. Unter seinen Schriften hatten namentlich die
Kommentare zu hippokratischen und galenischen Werken sowie zum Centiloquium
des Ptolemaios Bedeutung. Der Kommentar zu Galens Mikrotechne wurde ins
Lateinische übersetzt (Venet. 1496).




Spanien.



Ibn Wafid el-Lachmi ═ Abenguefit (997-1070) wirkte als Hospitalsarzt in
Toledo und war eine Zeitlang Vezier. Er zeichnete sich durch eine sehr rationelle
Behandlungsweise aus. Sein Prinzip bestand darin, so weit es möglich war, mit
diätetischen Maßnahmen auszukommen; waren Arzneien nötig, so bevorzugte er die
einfachen gegenüber den zusammengesetzten. Von seinen Werken wurden am bekanntesten
de medicamentis simplicibus (ein Teil in lateinischer Uebersetzung
mit anderen Schriften gedruckt)[12] und de balneis sermo, Venet. 1553 (in De
balneis quae exstant apud Gr., Lat. et Arabes). Ueber die wahre Wirkung der Arzneien
erlange man Aufschluß, wenn man folgende acht Prinzipien berücksichtige. Man muß
1. wissen, daß die Arznei frei von jeder fremden Zutat ist, 2. muß die Krankheit,
bei der ein Mittel erprobt wird, einfach sein, 3. muß die Behandlung ex contrario
geschehen, 4. muß die Kraft des Mittels dem Krankheitsgrad entsprechen, 5. muß
beobachtet werden, ob die Medizin kalt oder warm macht, 6. ob die Wirkung bei
jedem Körper und zu jeder Stunde eintritt, 7. muß sich die Beobachtung auf den
menschlichen Körper beziehen, 8. muß man zwischen Arzneien und Nahrungsmitteln
unterscheiden.



Schriftsteller des 12. Jahrhunderts.



Spanien.



Abu Bekr Muhammed Ibn Baddscheh († 1138) — Avempace — einer der
bedeutendsten Philosophen und Dichter der Araber, war auch als Arzt und medizinischer
Schriftsteller tätig. Er lebte in Saragossa, Sevilla, Granada, zuletzt am
Almoravidenhofe in Fez (als Vezier); angeblich wurde er auf Veranlassung neidischer
Aerzte vergiftet. Unter seinen medizinischen Schriften erlangten die pharmakologischen
das meiste Ansehen.



Muhammed al-Gâfiki (oder ar-Rafiki), Arzt in Cordoba, Verfasser des Morched
═ Director. Dieses Werk besteht aus 6 Teilen: 1. Eid des Hippokrates. Von den
Elementen; 2. Anatomie des Kopfes und des Auges; 3. Hygiene; 4. Krankheiten im
allgemeinen; 5. Medikamente und Hygiene des Auges; 6. Augenkrankheiten und
deren Behandlung.



Abu Dschafer al-Gâfiki (oder ar-Rafiki), vermutlich Sohn des Vorigen († 1164),
in Cordoba, zeichnete sich namentlich durch seine reichen und gründlichen Kenntnisse
in der Heilmittellehre aus, worüber er später ein viel zitiertes Werk schrieb;
er lieferte die meisten und genauesten Pflanzenbeschreibungen.



Abu Merwan ibn Zohr († 1162) — Avenzoar (Avenzohar, Abumeron,
Abhomeron etc.).



Hauptwerk: El-Teisir filmodawat wel-tedbir ═ Adjumentum de medela et regimine.
Lat. Ausg. Venet. 1490 u. ö., Lugd. 1531; dazu als Anhänge in lat. Ausgaben
Colligens und Antidotarium. Von den übrigen Schriften sind in lat. Ausgaben vorhanden:
Excerpta de balneis (in De balneis quae exstant apud Graec., Lat. et Arab.),
Venet. 1553, de curatione lapidis (unter dem Titel Alguazir Albuleizor Liber de cur.
lap.), Venet. 1497, de regimine sanitat, Basil. 1631, de febribus (in Collect. Venet. de
febribus, Venet. 1594). In der nur handschriftlich vorhandenen Jugendschrift Iktisad

kommt eine Bemerkung vor, aus der hervorgeht, daß man die Anatomie an Knochenpräparaten
studiert hat. Tatsächlich stützen sich manche chirurgische Bemerkungen
des A. auf gründliches anatomisches Wissen.



Im Teisir finden sich nicht wenige höchst interessante Krankengeschichten, welche
von selbständiger Beobachtung zeugen. Avenzoar kennt den schädlichen Einfluß
der Sumpfluft auf die Gesundheit, unterscheidet primäre und sekundäre Herzleiden,
bespricht die seröse Perikarditis, die Mediastinitis, die Pharynxlähmung,
Mittelohrentzündung u. v. a. Ob er mit vollem Recht als Entdecker der Krätzmilbe
anzusehen ist, bleibt zweifelhaft. Was die Therapie anlangt, so zeigt er
sich dem Gebrauch der Purgiermittel sehr abgeneigt, hingegen befürwortet er in
zu weit gehendem Maße den Aderlaß (er machte ihn einmal sogar bei seinem
eigenen 3jährigen Knaben!) und verteidigte die Venäsektion auf der entgegengesetzten
Seite. Bei Schwindsucht verwendete er Ziegenmilch. Bei Lähmung des
Schlundes und Oesophagus empfiehlt er künstliche Ernährung (Eingießen
von Milch durch eine in den Schlund eingeführte Röhre, Lib. I, Tract. 10, cap. 18)
oder Nährklystiere (Apparat bestand aus einer Tierblase, an derem Halse
eine silberne Röhre befestigt war), letztere nach vorausgegangener Reinigung des
Darms. Die Tracheotomie findet er angezeigt in Fällen von drohender Erstickung,
auch erzählt er, daß er diese Operation einmal experimentell an einer Ziege ausgeführt
habe.



Alcoati (Alcoatim, Alcoatin), christlicher Arzt aus Toledo (um 1159). Ausgaben
seiner Augenheilkunde (von deren 5. Buche der arabische Urtext handschriftlich
allein erhalten ist) von J. L. Pagel in Neue literarische Beiträge zur mittelalterlichen
Medizin, Berlin 1896, II, „Die Augenheilkunde des Alcoatim” und von
P. Pansier in Collectio ophthalmologica veterum auctorum, Paris 1903, Fasc. II,
„Congregatio sive liver de oculis quem compilavit Alcoatin, Christianus Toletanus
anno MCLIX”. Deutsche Uebersetzung einzelner Abschnitte in den von Pagel inspirierten
Berliner Dissertationen von K. Felsch, Die Augenheilkunde des Alcoatim
ins Deutsche übersetzt etc. (1898), Allard, Schlepckow, Schorß, Schwarzweiß, Wilm,
Windmüller (sämtliche 1899).



Abul Welid Muhammed ben Ahmed ibn Roschd al Maliki (1126-1198) —
Averroës. Das Hauptwerk, der Kitab al-Kullidschat (Colliget), wozu Avenzoar
einen speziellen Teil schreiben wollte) zerfällt in 7 Bücher, welche die Anatomie,
Physiologie, allgemeine Pathologie, Semiotik, Materia medica, Hygiene und allgemeine
Therapie behandeln. Lat. Ausgab. Venet. 1482; mehrmals mit Avenzoar oder
Rhazes und Serapion zusammen gedruckt, z. B. Venet. 1490 u. ö., Argent. 1530.
Der praktische Wert des Werkes ist gering. Erwähnenswert ist die Bemerkung,
daß man nur einmal von den Blattern befallen werde. Von anderen Schriften
sind lateinisch gedruckt: Commentarius in Canticum Ibn Sinae, Venet. 1484, und
in Aristot. opp. cum comment. Averrois; Tractatus de Theriaca in Opp. Aristot.
cum comm. Averrois, auch zusammen mit mehreren anderen Abhandlungen in dem
Sammelwerk Averrois liber de venenis, de concordia inter Aristotelem et Galenum
de generatione sanguinis, secreta Ypocratis s. l. e. a.; Tractatus de febribus in
Collect. Veneta. de febribus 1594.



Orient.



Amin ed-Daula Ibn et-Talmid († 1164), christlicher Arzt von großem Ruf
in Bagdad, schrieb einen Traktat über Aderlaß und ein Antidotarium (Grabadin).



Hibat Allah ibn Dschami, hervorragender jüdischer Arzt aus Fostat, Leibarzt
des Saladin († 1193). Außer Schriften über Diätetik und Arzneimittel, einem Kommentar

zum 5. Buche des Kanon, soll er auch eine medizinische Topographie Alexandriens
verfaßt haben.





Abu Imran Musa ben Majmun (1135-1204) — Maimonides (Rabbi
Moses ben Maimon). Von seinen medizinischen Schriften liegen folgende in gedruckten
Uebersetzungen (ins Lateinische oder in moderne Sprachen) vor: Ueber Vergiftungen
und ihre Behandlung, franz. von J. M. Rabbinowicz (Traité de
poisons de Maimonide), Paris 1867; deutsch von M. Steinschneider in Virch. Arch.
Bd. 52, 1873. Inhalt: Biß giftiger Tiere, allgemeine und spezielle Behandlung,
Prophylaxis in Betreff innerlicher Gifte, Verhalten vermeintlich oder wirklich Vergifteter,
Gegenmittel. Von giftigen Tieren finden Erwähnung: Skorpione, Spinnen,
Bienen, Wespen, Schlangen, tolle Hunde („der gefährlichste Biß von allen aber ist
der Biß des nüchternen Menschen!”). Von Giften sind genannt: Hyoscyamus, Mandragora,
Solanum nigrum, giftige Schwämme, Kanthariden etc. Bei der Behandlung
vergifteter Wunden spielt die Einschnürung der Bißstelle, das Aussaugen des Giftes
(vermittels der mit Oel bestrichenen Lippen oder Schröpfköpfe), das Offenhalten der
Wunde die wichtigste Rolle, nebstdem kommen äußere (Kochsalz, Zwiebel, Asa foetida,
Kot verschiedener Tiere) und innere Mittel (Brechmittel, Mithridat) zur Anwendung.
Als wichtigste innerliche Gegengifte gelten Mandragora, Edelsteine, z. B. Smaragd,
Bezoar, verschiedene Arten des Theriaks, verschiedene Aromatika. Aphorismen.
Der Inhalt stammt zum großen Teil aus Galens Werken und anderen Autoren, verknüpft
mit selbständiger Erfahrung. Besonders wichtig sind die zahlreichen Stellen,
wo dem Galen Irrtümer und Widersprüche nachgewiesen werden. Lateinisch Bonon. 1489;
Venet. 1497, 1500 mit Rhazes ad Almansorem, Basil. 1570, 1589. Abhandlung über
Hygiene (diätetisches Sendschreiben an den Sohn Saladins al-Malik al-Afdahl). Lateinisch
Tractatus de regimine sanitatis Flor. s. a. Venet. 1514, 1521, Aug. Vind. 1518,
Lugd. 1535; deutsch von D. Winternitz, Diätetisches Sendschreiben an den Sultan
Saladin (!), Wien 1843 (nach einer hebräischen Uebertragung). Diese Schrift besteht
aus vier Büchern, in denen die Lebensweise in gesunden und kranken Tagen besprochen
wird, woran sich dann allgemeine Gesundheitsregeln anreihen. Fälschlich
ist in manchen lat. Ausgaben ein 5. Traktat beigegeben, welcher der selbständigen
Abhandlung über die Ursachen der Zufälle entspricht, de causis accidentium
apparentium. Von H. Kroner, Oberdorf-Bopfingen wurden 1907 zwei Traktate, welche
über den Koitus handeln, hebräisch und in deutscher Uebersetzung herausgegeben.
Die (vielleicht unechte) Schrift Sepher Rephuoth ed. mit englischem Kommentar
von Großberg, London 1900, ist diätetischen Inhalts. Außerdem sind in hebräischen
oder arabischen Handschriften noch andere medizinische Werke resp. Abhandlungen
vorhanden, ein Kommentar zu den Aphorismen des Hippokrates[13], ein Auszug aus
Galen, Schriften über Hämorrhoiden, Asthma, Beischlaf u. a.[14].



Fachr ed-Din er-Razi († 1210) aus Tabaristan, einer der gefeiertsten Lehrer
seiner Zeit (in Herat). Unter seinen zahlreichen (vorwiegend philosophischen) Schriften
erlangte der Kommentar zu Avicennas Kanon großes Ansehen.




Ali ben Ahmed ibn Hobal Muhaddih ed Din (1117-1213) aus Bagdad,
lebte in Mosul und Achlat. Aus seinem umfassenden medizinischen Werke (Electus
de arte medica) ist der Abschnitt über die Steinkrankheit mit französischer Uebersetzung
publiziert in P. de Koning, Traité sur le calcul dans les reins et dans la
vessie etc. (Leyde 1886). Eine Stelle darin bezieht sich auf den eingesackten Blasenstein.



Schriftsteller des 13. Jahrhunderts.



Abu Muhammed Abd-el-Letif (1162-1231), ein vielseitiger Gelehrter,
welcher als Philolog und Philosoph, aber auch als Arzt bedeutenden Ruf erlangte
und eine fruchtbare Tätigkeit als Schriftsteller (auch anatomische Kompilationen),
wie als Lehrer (zu Bagdad, Mosul, Damaskus, Kairo) entfaltete. Die seltene
Selbständigkeit des Urteils, welche ihm eigen war, kam in seiner Abneigung gegen
die Alchemie, gegen die Werke Avicennas und namentlich in der Aufdeckung anatomischer
Irrtümer Galens zum Ausdruck. Die anatomischen Bemerkungen finden
sich neben anderen medizinischen Angaben (z. B. über die Pest) in seinem Werke
über Aegypten (Compendium memorabilium Aegypti ed. J. White, Oxonii 1800, franz.
Uebersetzung von Silv. de Sacy[15], Paris 1810).



Nedschib ed-Din es-Samarkandi († 1227 bei der Einnahme von Herat durch
die Tartaren) schrieb unter anderem ein im Orient sehr geschätztes Werk über die
Ursachen und Kennzeichen der Krankheiten.



Abu Muhammed Abdallah ben Ahmed Ibn Baitar. Seine Heilmittellehre
Dschami el Mufradat ═ Corpus simplicia medicamentorum et ciborum continens ist
das umfassendste botanisch-pharmakologische Werk der arabischen Literatur; handschriftlich
war es schon früh in Europa bekannt. Deutsche Uebersetzung von Sontheimer
(Große Zusammenstellung über die Kräfte der bekannten Heil- und Nahrungsmittel von
Ebn Beithar), Stuttgart 1840-42; franz. Uebersetzung von Leclerc (Traité des simples
par Ibn Beithar), Paris 1877. Die gesamte Materia medica wird von Ibn Beithar in
2330 Absätzen, in alphabetischer Reihenfolge abgehandelt, wobei nicht nur die Berichte
des Dioskurides, des Galen und der arabischen Vorgänger benützt, ergänzt
und berichtigt werden, sondern auch eigene Beobachtungen zu Grunde liegen. Die
Zahl der Simplicia beträgt ungefähr 1400, darunter befinden sich etwa 300 neue,
zum ersten Male erwähnte Arzneisubstanzen. Das Werk ist nicht nur wegen seines
wahrhaft erstaunlichen naturwissenschaftlichen Inhalts (Pflanzenbeschreibungen), sondern
auch vom literarhistorischen (zahlreiche Zitate) und sprachwissenschaftlichen
Standpunkte (altspanische, berberische, persische und andere Synonyma) von großem
Wert. Von Ibn Beitar rühren außerdem noch her: ein Handbuch über einfache
Arzneien mit Berücksichtigung ihrer therapeutischen Wirkung, Schriften über die
medizinischen Maße und Gewichte, über die Apothekerpraxis, über Fehler in dem
Werke Ibn Dschezlas u. a.




Ibn Abu Useibia Muwaffik ed-Din (1203-1273), Sprößling einer Aerztefamilie,
welche sich ganz besonders der Augenheilkunde widmete, war anfangs in
seiner Geburtsstadt Damaskus, sodann in Kairo als Hospitalsarzt tätig und lebte
später am Hofe eines Emirs in Syrien. Er machte sich hauptsächlich durch sein
medikohistorisches Werk, „Quellen der Belehrung über die verschiedenen
Klassen der Aerzte” verdient, welches über 399 Aerzte und Naturforscher bio- und
bibliographische Nachrichten bringt. Arabische Ausgabe von Aug. Müller, Königsberg
1884. Die lateinische Uebersetzung, welche Reiske (Ende des 18. Jahrhunderts) verfertigte,
ist bisher nicht aufgefunden worden. Uebersetzungen einzelner Bruchstücke
enthalten Dietz, Analecta medica, Lips. 1833 (über die indischen Aerzte, über Ibn
Beitar; lateinisch), Sanguinetti, Cinq extraits de l'ouvrage arabe d'Ibn Aby Osaïbi etc.,
Paris 1854-56 (Anfänge und Zeitperiode Muhammeds; französisch). Die Spezialwerke
von Ferd. Wüstenfeld, Geschichte der arabischen Aerzte und Naturforscher
(Göttingen 1840) und Luc. Leclerc, Histoire de la médicine arabe (Paris 1876) sind
hauptsächlich auf Grund der bio-bibliographischen Angaben Usaibias verfaßt. Das
Werk zerfällt in folgende 15 Abschnitte: Ursprung der Medizin. Die ersten Aerzte
und Erfinder von Heilmitteln. Die griechischen Aerzte seit Aeskulap. Hippokrates
und seine Schüler etc. Galen und seine Zeitgenossen. Die alexandrinischen Aerzte.
Aerzte zur Zeit Muhammeds. Syrische Aerzte unter den ersten Abbassiden. Uebersetzer
und deren Gönner. Aerzte in Irak und Mesopotamien. Aerzte in Persien. Indische
Aerzte. Aerzte im Maghrib und in Andalus. Aerzte in Aegypten. Aerzte in Syrien.



Abul Faradsch Dsordschis, auch Bar Hebraeus genannt (1226-1286), beschäftigte
sich vorwiegend mit Geschichte, Philosophie, Theologie, Grammatik, eignete sich
aber auch medizinische Kenntnisse an (namentlich im großen Hospital zu Damaskus);
später wurde er Bischof, schließlich Metropolit der Jakobiten. Er verfaßte mehrere
medizinische Kompilationen und Kommentare zu einigen griechischen und arabischen
Aerzten und begann eine Uebersetzung des Avicenna ins Syrische. Sein Hauptwerk
ist die „Geschichte der Dynastien” (lat. Ausgabe Historia orientalis autore Gregorio
Abul Pharajio ed. Pocock, Oxon. 1672; deutsch von Bauer, Leipzig 1783-85).



Abul Abbas Ahmed ben Jusuf Ettifaschi (Tifaschi), Arzt in Aegypten,
verfaßte 1248 ein Werk über wertvolle Steine, in welchem auch deren Heilkraft
besprochen wird. Dieses berühmte arabische Steinbuch wurde von Raineri ins Ital.
übersetzt, Florenz 1818.



Abul Muna ibn Chaffats al Kuhin (═ Kohen) al-Attar (der Apotheker),
jüdischer Arzt in Kairo, schrieb um 1259 ein Werk über Pharmazie, welches wohl das
beste dieser Art in der arabischen Literatur ist und dementsprechend jahrhundertelang
großes Ansehen in der morgenländischen Welt genoß. Es zerfällt in 25 Kapitel, von
denen das erste der Deontologie gewidmet ist, die folgenden zwanzig die einzelnen
Formen der Medikamente besprechen, während die letzten von den Gewichten, dem
Sammeln, Aufbewahren und Prüfen der Arzneien handeln. Der Verfasser hat nicht nur
die Vorgänger umsichtig benützt, sondern stützt sich auch auf viele eigene Erfahrungen.



Izz ad-din es Suwaidi el-Ansari aus Damaskus (1203-1291) schrieb ein
Notizbuch über einfache Arzneien für Krankheiten der einzelnen Körperteile.



Ibn an Nafis el-Karschi († 1288 oder 1296), einer der gefeiertesten Lehrer in
Damaskus, machte sich im Orient namentlich durch seine Kommentare zum Kanon
des Avicenna berühmt; Ausgabe Moojiz-ool-Quanoon, Calcutta 1828.



Abul Faradsch Jakub ben Ischak Ibn el Koff (1226-1286), christlicher
Arzt armenischer Abkunft, verfaßte eine Reihe von Schriften, darunter den „Pfeiler
der Chirurgie”.




Kotb ed-din es-Schirazi (1236-1311), berühmter Lehrer, verfaßte unter anderem
einen Kommentar zu Avicenna und eine Augenheilkunde.



Najim ad-din Mahmud, wahrscheinlich ein Perser, schrieb ein Buch von der
Behandlung der Krankheiten, dessen 5. Abteilung (zusammengesetzte Arzneimittel)
von Guigues mit französischer Uebersetzung herausgegeben wurde: Le livre de
l'art du traitement etc., Beyrouth 1902.



Hervorragende Augenärzte: Chalifa ben Abil Mahasin aus Aleppo (Buch
vom Genügenden in der Augenheilkunde, um 1256) und Salah ad-Din ben Jusuf
aus Hama (Licht der Augen, um 1296). Deutsche Uebersetzung von Hirschberg,
Lippert und Mittwoch, „Die arabischen Augenärzte”, Leipzig 1904 u. 1905, 2. Band.



Schriftsteller des 14. und 15. Jahrhunderts.



Ibn el Kotbi esch-Schafi el Bagdadi (angeblich armenischer Abkunft)
schrieb (in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts) eine Arzneimittellehre, welche
nach den Anfangsworten Malajesa (═ quod nefas est medico ignorare) bekannt
wurde und im wesentlichen eine berichtigte Ausgabe des pharmakologischen Hauptwerkes
von Ibn Beitar darstellt.



Muhammed ben Abdallah Ibn el Katib (geb. 1313, enthauptet 1374) spielte
in Granada eine bedeutende politische Rolle und zeichnete sich durch umfassende
Gelehrsamkeit aus. Seine schriftstellerische Tätigkeit bezog sich nicht nur auf Medizin,
sondern auch auf Geschichte, Philosophie, schöne Künste. Er verfaßte ein Handbuch
der Medizin und eine Reihe von Spezialschriften über verschiedene Themen, z. B.
über Pest, Bereitungsweise des Theriak, über die Erhaltung der Gesundheit in den
einzelnen Jahreszeiten, über die Entstehungsweise des Fötus.



Sams ad-din al Afkani († Kairo 1348), Verfasser von enzyklopädischen Werken
und einer augenärztlichen Schrift.



Sadaka as-Schadili (zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts) verfaßte eine Augenheilkunde
(Augenärztliche Stütze), vgl. über diesen und den vorigen Autor Hirschberg.



Dschelal ed-Din es-Sojuti (1445-1505) zu Kairo, berühmt wegen seiner
umfassenden Gelehrsamkeit und Schreibseligkeit (560 Nummern). Seine medizinischen
Schriften standen bis in die neueste Zeit namentlich in Algier in hohem Ansehen
und bezeugen durch die starke Hinneigung zu allerlei Aberglauben (insbesondere
Amuletttragen) den tiefen Verfall. — Lat. Uebersetzung seiner Schrift über den medizinischen
Nutzen der Tiere in De proprietatibus et virtutibus medicis
animalium etc. ed. Abr. Ecchellensis, Paris 1647[16].





Unter den arabischen Aerzten der späteren Zeit wären zu nennen:



Abu Muhammed Dāud (Dawud) ben Omar el Antaki ed Eddhari ═ der
Blinde (in Kairo, † 1597 oder 1599 zu Mekka) verfaßte ein großes Handbuch der
gesamten Medizin (Tadkira ═ Erinnerungsbuch), welches sich durch seinen Reichtum
an Arzneimitteln (1712) auszeichnet.



Abd-er-Rezzak ben Muhammed Eddschezzairi (erste Hälfte des 18. Jahrhunderts).
Seine Arzneimittellehre wurde von L. Leclerc (Traité de matière médicale
de Abd-er-Rezzaq, Paris 1874) ins Französische übertragen.




Zweifelhafte Autoren.



Mesue (der Jüngere) — Joannes filius Mesuae filius Hamech filii Haly Abdala
regis Damasci — Joannes Mesue Damascenus — Joannes Mesuae — Joannes Nazarenus
filius Mesuae. Nach einer wenig zuverlässigen Angabe soll der Autor der unter
den angeführten Namen bloß lateinisch (übersetzt?) vorliegenden Werke ein jakobitischer
Christ des 10. Jahrhunderts gewesen sein, welcher seine Ausbildung
in Bagdad empfing und am Fatimidenhofe in Aegypten als Leibarzt tätig war.
Arabische Originale fehlen. Es liegt die Vermutung sehr nahe, daß sich unter dem
Namen Mesue ein lateinisch schreibender Autor des 11. oder 12. Jahrhunderts
verbirgt, der seinen Schriften unter dieser Flagge leichter Eingang verschaffen wollte.
Mit welchem Erfolg — das beweist die Tatsache, daß „Mesues” Werke fast so häufig
wie diejenigen Avicennas gedruckt worden sind und noch im 16. Jahrhundert kommentiert
wurden. Schriften: De medicinis laxativis (solutivis, purgatoriis),
auch de simplicibus oder Consolatio (═ Correctio simplicium) genannt, besteht
aus einem allgemeinen und einem speziellen Teile, die zuweilen als zwei getrennte
Schriften angeführt werden. Antidotarium sive Grabadin medicamentorum
compositorum. Practica medicinarum particularium s. liber de
appropiatis — auch als 2. Buch des Grabadin angesehen (daher Grabadin morborum
particularium) — ist ein unvollständiges Handbuch der speziellen Therapie, welches
mit der Behandlung der Herzleiden aufhört. Es gibt nicht weniger als 26 Ausgaben
der Opera Mesuae, z. B. Venet. 1471, 1540, 1549, 1561. Italienische Uebersetzungen
Modena 1475, Venezia 1487 u. ö., Firenze (um 1490). Außerdem mehrere Teilausgaben.



Die Schrift de consolatione medicinarum handelt von der Auswahl der
Purgiermittel nach ihren Eigenschaften und Wirkungen, von der Korrektion derselben,
d. h. Beseitigung ihrer schädlichen Bestandteile (oder Paralysierung derselben), von
der Eventualität, daß das Mittel seinen Dienst versagt und von der Ausgleichung
der durch das Mittel im Organismus etwa hervorgerufenen Störungen. Die medicamenta
solutiva umfassen sowohl Brech- als Purgiermittel. Die Brechmittel zerfallen
in gelinde wirkende (z. B. Semen Anethi), mittelstarke (z. B. Nux vomica) und heftig
wirkende (z. B. Helleborus albus). Die Abführmittel zerfallen in die gelinde und in
die drastisch wirkenden; zu den ersteren gehören z. B. Wermut, Tamarinden, Rhabarber,
zu den letzteren z. B. Helleborus, Scammonium, Koloquinthen. Die Abführmittel
wirken in der Weise, daß sie die Säfte anziehen und zwar jedes Mittel den
ihm verwandten und passenden Stoff; einige dehnen ihre Wirkung auf besondere
Körperteile aus, so auf die Säfte des Kopfes (z. B. die Koloquinthen), auf die Säfte
der Brust (z. B. Manna), auf die Milz, die Leber, den Magen (z. B. Rhabarber,
Wermut, Tamarinden) u. s. w. Die Korrektion der Purgiermittel erfolgt durch
Kochen oder Waschen, durch Infusion (mit Wasser, Essig, Milch u. a.) oder durch
das Zerreiben der Arzneistoffe.



Das Antidotarium s. Grabadin enthält in 12 Abschnitten (de electuariis[17],

de medicinis opiatis, de medicinis solutivis, de conditis, de speciebus Loch, de
syrupis et robubus, de decoctionibus, de trochiscis, de pillulis, de sussuf et pulveribus,
de unguentis et emplastris, de oleis)[18] die Vorschriften über die Zubereitung der
Arzneien. Dieses Werk stand als Kanon der Apothekerkunst im Abendlande
während des ganzen Mittelalters in hohem Ansehen. Mesue wurde geradezu
als „pharmacopoeorum Evangelista” angesehen.



Vollkommen verschieden von diesem Autor ist ein dritter „Mesue”, welcher als
Verfasser einer aus dem 13. Jahrhundert stammenden (lateinisch geschriebenen)
kompilatorischen Chirurgie auftritt. Diese führt den Titel Cyrurgia Johannis Mesuë,
quam magister Ferrarius Judaeus cyrurgicus transtulit in Neapoli de Arabico in
Latinum. Ausgabe der drei ersten Bücher von J. L. Pagel, „Die angebliche Chirurgie
des Johannes Mesuë junior etc.”, Berlin 1893; des vierten und fünften Buches in den
von Pagel inspirierten Berliner Dissertationen von F. A. Sternberg (1893), Walther
Schnelle (1895), Hans Brockelmann (1895).



Serapion (der Jüngere). Unter diesem Namen läuft ein Werk über die
einfachen Arzneimittel (Liber de simplici medicina, Mediol. 1473,
Venet. 1497, 1552, Argentor. 1531 und mit den Schriften des älteren Serapion),
welches im Abendlande während des Mittelalters und darüber hinaus sehr geschätzt
wurde. Ueber den Verfasser herrschen nur Vermutungen; jedenfalls wäre er
frühestens ins 11. Jahrhundert zu versetzen. Im wesentlichen handelt es sich um
eine Kompilation aus griechischen und arabischen Vorgängern. Vgl. Guigues, Les
noms arabes dans Sérapion, Journal asiatique 1905.



Canamusali (Alcanamusali de Baldach). Unter diesem Namen geht ein von
abendländischen mittelalterlichen Autoren zitiertes Werk über Augenheilkunde (de
oculorum curationibus). Neudruck in Pansier, Collectio ophthalmologica veterum
auctorum, Paris 1903-1904, Fasc. IV. Während früher angenommen wurde, daß es
sich um die Uebersetzung der Augenheilkunde des 'Amar ben Ali al-Mausili handle,
wurde die Schrift von Hirschberg für eine plumpe Fälschung erklärt.



Werke in persischer Sprache.



Abu Mansur Muwaffak ben Ali Harawi, Verfasser einer Arzneimittellehre
(zwischen 968-975), deren Bedeutung besonders darin liegt, daß darin nicht
bloß indische Heilmittel, sondern auch indische Grundanschauungen über
Medizin auffallend bevorzugt werden. Ausgabe von R. Seligmann, Liber fundamentorum
pharmacologiae, Wien 1830-1833, deutsche Uebersetzung von Abul Chalig
Achundow in R. Koberts historischen Studien des pharmakologischen Instituts der

Universität Dorpat, Bd. 3, Halle 1893. Das Werk bespricht 585 Arzneimittel, wovon
466 pflanzlichen, 75 mineralischen und 44 tierischen Ursprungs sind. Die Substanzen
teilt Abu Mansur nach ihrer Wirkung auf den menschlichen Körper in vier Gruppen.
Zur ersten gehören diejenigen, welche äußerlich und innerlich mit Nutzen gebraucht
werden können (z. B. Weizen, innerlich als Speise und äußerlich als Streupulver bei
Hautleiden), zur zweiten Gruppe gehören diejenigen, welche innerlich als Speise
dienen können, äußerlich aber reizend wirken (z. B. Knoblauch), zur dritten Gruppe
zählen diejenigen, welche äußerlich in gewissen Fällen heilsam, innerlich aber in
größeren Dosen giftig wirken (z. B. Kupfersalze), die vierte Gruppe umfaßt jene
Stoffe, welche äußerlich und innerlich giftig wirken (z. B. Akonitpräparate). Die
vier Qualitäten des menschlichen Körpers erfahren durch eingenommene Arznei- und
Nahrungsmittel eine gewisse Veränderung. Die Beeinflussung besteht gewöhnlich in
einer Steigerung einer der vier Qualitäten, wobei vier Grade der Wirkung
unterschieden werden. Die zur ersten der oben genannten Gruppen gehörenden Stoffe
wirken im 1. Grade, weshalb sie meist als Nahrungsmittel dienen können; die zur
vierten Gruppe gehörenden wirken im 4. Grade, d. h. sie erzeugen die höchste Steigerung,
sie sind die spezifischen Gifte. Die im 2. und 3. Grade wirkenden Substanzen
sind teils zu Heilzwecken dienende Nahrungsmittel, teils eigentliche Arzneistoffe.
Um die kleinen Unterschiede, welche die verschiedenen Substanzen in der Wirkung
zeigen, genau beurteilen zu können, werden bei jedem der vier Grade drei Unterabteilungen
unterschieden, so daß die Kälte oder Wärme, Feuchtigkeit oder Trockenheit
erzeugende Wirkung eines Mittels im Anfang oder in der Mitte oder am Ende
eines Grades sein kann. Die Gifte werden in drei Klassen geschieden. Zur ersten
gehören die Tiergifte, welche nur durch Beißen oder Stechen dem Körper beigebracht
werden, zur zweiten gehören diejenigen pflanzlichen oder mineralischen Gifte, welche
schon in kleineren Dosen wirken (z. B. Akonit, Secale cornutum), die dritte Klasse
umfaßt die „langsam tötenden” Gifte, welche hauptsächlich auf ein bestimmtes Organ
spezifischen Einfluß ausüben (z. B. Kanthariden — Nieren, Akonit — Herz, Mandragora
— Gehirn, Arsenikpräparate — Darm). Aufschlüsse für die Diagnose der Vergiftung
geben gewisse Symptome; so deuten Hitze, Brennen und Schmerz im Darmtrakt
mit gleichzeitigem Schwitzen auf eine akute Vergiftung (z. B. durch Arsenik
oder Quecksilberpräparate), Besinnungslosigkeit, Schwäche und Kälte des Körpers
auf Narkotika; besonders wichtig ist der Geruch, Geschmack und die Farbe des Erbrochenen
(die Therapie wird daher meist mit einem Brechmittel eingeleitet); ein
allgemeines Antidot gibt Abu Mansur nicht an.



Zarrin-Dast verfaßte (um 1088) eine Augenheilkunde, vgl. Hirschbergs Geschichte
der Augenheilkunde bei den Arabern.



Aus späterer Zeit wären die Werke über Arzneimittel von Hadschi Sein
eddi Ali ben Husain el Ansari (betitelt Bismillah, verfaßt 1386), Nurredin
Muhammed Abdullah (betitelt Elfas el Edijeh, verfaßt 1553, auszugsweise ins
Englische übersetzt von Gadwin)[19], Mir Muhammed-Zeman-Tunkabuni (betitelt
Tohfat-ul Mowmin, verfaßt 1669, von dem Karmelitermönch P. Angelus
[Jos. de Labrosse] ins Lateinische übersetzt, „Pharmacopoea Persica ex idiomata
Persico in Latinum conversa”, Paris 1681), Mir Muhammed Husain (betitelt
Mukhzun al-Udwieh, verfaßt 1771; macht bereits von europäischer Arzneikunde
Gebrauch) zu erwähnen.




Armenisch.



Mechithar aus Her, „der Doyen der ärztlichen Schriftsteller Armeniens”, verfaßte
1148 die Schrift „Trost bei Fiebern”. Deutsche Uebersetzung von E. Seidel,
Leipzig 1908. Dieselbe beruht auf arabischen, persischen und (hinsichtlich der
Therapie auch auf) armenischen[20] Quellen und besteht aus 46 Kapiteln. Fieber wird
definiert als Vermischung fremder mit der angestammten Wärme, welcher Vorgang
im Herzen stattfindet und sich von hier in den ganzen Körper unter Herabsetzung
seiner natürlichen Funktionen fortpflanzt. Die Ursachen zerfallen in äußere (z. B.
heiße Luft, Kälte, adstringierende Wässer) und innere (z. B. heiße Speisen und Getränke,
Gemütserregungen), abgesehen davon, daß manche besonders komplizierte
Fieber als Gottesstrafe aufzufassen sind. Die prädisponierenden Momente sind teils
in den sieben „natürlichen Dingen”, teils in den sechs „nichtnatürlichen Dingen”,
teils in den außernatürlichen Dingen zu suchen[21]. Fieber entstehen im Pneuma (Eintagsfieber),
in den trockenen oder festen Teilen (Zehrfieber), oder in den Säften
(Schimmel- oder Faulfieber); letztere sind kontinuierlich oder intermittierend (Wechselfieber),
je nachdem die Fäulnis innerhalb oder außerhalb der Adern vor sich geht. Die
Anzahl der Fieberarten und Unterarten ist sehr bedeutend, die Diagnose stützt sich auf
die Anamnese (Schweregefühl, Hitze- und Frostempfindungen etc.), auf die Beobachtung
des Pulses, Urins, der Zunge, der Haut (Farbe, Spannung; Temperatur mit der aufgelegten
Hand bestimmt), der Exkrete; an einer Stelle wird auch der Trommelton
des meteoristisch aufgetriebenen Bauches und die Prallheit der Milz erwähnt. Therapeutisch
kommen außer zahlreichen Arzneimitteln, sorgfältigen diätetischen Maßnahmen
und Blutentziehungen auch Hydrotherapie (warme und laue Bäder, Dampfbäder,
Dunstumschläge; bei Doppeltertiana Kaltwasserkur) und Frottieren in Betracht,
in Fällen von psychischer Depression Musik und erheiternder Zuspruch, gelegentlich
auch Amulette und Sympathiemittel (namentlich bei der Quartana).






[1] Infolge frühzeitiger Uebersetzung bürgerten sich die Schriften Serapions in
der arabischen Literatur ein.



[2] Da Serapion von seinem späteren Herausgeber Albanus Torinus (Basil. 1543)
„Janus Damascenus” genannt wird, so wurde er öfter mit dem älteren Mesuë verwechselt.



[3] Aus der verloren gegangenen Chirurgie des Antyllos wird folgende
Beschreibung mitgeteilt: Beim Starstich sitze der Kranke im Schatten, entgegengesetzt
dem Sonnenball. Sein Kopf werde festgehalten. Er blicke gegen den
größeren Augenwinkel hin, ohne von dieser Richtung abzuweichen. Nun entferne
der Arzt das Instrument vom Hornhautrande (schläfenwärts) ebenso weit, wie
von demselben die Pupille absteht. Der Arzt ergreife das stumpfe Ende des Stieles
der Nadel und drücke dasselbe hier ein, so daß eine Marke davon entsteht und
somit die Nadel nicht gleite bei der Durchbohrung. Das Maß des Eindringens der
Nadel sei der Abstand zwischen dem Rand der Pupille und dem der Hornhaut, so
daß es den Rand der Pupille nicht überschreitet oder doch höchstens um das Maß
eines Gerstenkorns. ... Nun wird die Spitze der Nadel aufgesetzt an dem Ort der
Marke und die Bindehaut und die harte Haut durchbohrt. ... Ist nun die Nadel im
Auge, so bringe deinen Mund an das Auge und blase auf dasselbe, damit die
Pupille ordentlich bleibt. Das Instrument verharre an seinem Orte. Du betrachte
seine Spitze. Ist sie noch nicht genügend nahe (dem Star), so drücke sie ein wenig
vor. Hat sie den Ort des Stares überschritten, so ziehe sie zurück, daß sie in gleicher
Höhe mit dem Stare sei. Ist dies geschehen, so hebe die Handhabe der Nadel ein
wenig nach oben, daß die im Innern des Auges befindliche Spitze nach unten gedrückt
wird und durch dieses Manöver der Star nach dem unteren Teil des Auges
niedergedrückt werde. Ist der Star schwierig, weil er beim Niederdrücken nach
oben hin zurückkehrt, so zerstückle ihn nach den Seiten hin, wo es dir leichter
erscheint, ihn zu beseitigen, bis der Kranke dann sofort sieht. Ist dies gelungen,
so ziehe die Nadel aus und leg auf das Auge Eiweiß mit Rosenöl auf 3 Tage.
(Im weitern folgen Vorschriften über die Rückenlage, Verbinden des zweiten Auges,
Aufenthalt im dunklen Zimmer, Inachtnahme vor Niesen, Reden, Husten; Abnahme
des Verbandes nach 3 Tagen.)



[4] Ebenfalls aus Antyllos: Einige spalteten den unteren Teil der Pupille und
zogen den Star heraus; das geht nur beim dünnen Star, beim dicken nicht,
weil die Eiweißfeuchtigkeit mit herausfließt. Einige führten an Stelle der Nadel
eine gläserne Röhre ein und saugten die Eiweißfeuchtigkeit mit aus.



[5] Diese Ausgaben enthalten die Uebersetzung des Stephanus von Antiochien.
Eine frühere von Constantinus Africanus herstammende lateinische Uebertragung ist
in dessen opera (Basil. 1536) und in der Gesamtausgabe der Werke des Isaac Judaeus
als „Pantegni” veröffentlicht.



[6] Unter seinen Werken behandelte eines die Lehre von Arzneimitteln. Die von
Ibn Beitar überlieferten Stellen verraten ausgezeichnete botanische Kenntnisse. Eine
Schrift über Melancholie wurde von A. Bumm ins Deutsche übertragen (Die Identität
der Abhandlungen des Ischak ibn Amran und des Constantinus Africanus über
Melancholie), München 1903.



[7] Von maßgebender Seite wird übrigens für das Viaticum Ahmed ben Ibrahim
al Dschezzar in Anspruch genommen.



[8] Im Liber servitoris ist eine eingehende Beschreibung des Verfahrens enthalten,
um aus Ebenholz, Buchsbaum oder Elfenbein Augenstempel (vgl. S. 10) herzustellen.
Die in Handschriften enthaltenen Abbildungen von Kollyrienstempeln sind von
P. Pansier (Collectio ophthalmologica veterum auctorum II) veröffentlicht worden.
Der Name des Arztes fehlt auf den Stempeln der spanischen Araber. Der Gebrauch
stammte aus der römischen Zeit und war im Irak und in Aegypten unbekannt.



[9] Entsprechend der bekannten Lokalisationslehre.



[10] Avicenna machte angeblich selbst eine solche Diagnose bei dem liebeskranken
Neffen des Kalifen Kabus in Dschordschan, indem er während der Untersuchung alle
Namen der im Palaste wohnenden Personen nennen ließ und dabei bemerkte, wie
der Puls bei der Nennung eines bestimmten weiblichen Namens in starke Erregung
geriet. Vgl. hierzu die recht ähnlichen Erzählungen in der Biographie des Hippokrates
und Erasistratos.



[11] Nicht zu verwechseln mit Isa ben Ali (um 885), einem Schüler Hunains, welcher
ein Buch über die Gifte verfaßte.



[12] Mit den opera Mesuës (Venet. 1549 u. ö.), mit Ibn Dschezlas Tacuin sanitatis
und Alkindus, Argentor. 1531.



[13] Die Vorrede des Maimonides zu diesem Kommentar im Original und mit
deutscher Uebersetzung von Steinschneider veröffentlicht in der Zeitschr. d. deutschen
Morgenländ. Gesellsch. 1894.



[14] Welche Bewandtnis es mit dem bereits mehrere Male in deutscher Sprache
veröffentlichten „Gebet des Maimonides” hat (vgl. Israelit. Familienblatt, Hamburg
1902), muß weiteren Forschungen vorbehalten bleiben.



[15] Es heißt darin: car les preuves qui tombent sous les sens, sont bien
supérieurs à celles qui ne sont fondées que sur l'autorité. En effet,
quoique Galien ait apporté la plus scrupuleuse exactitude et le soin
le plus attentif à tout ce qu'il a fait et à tout ce qu'il a rapporté,
cependant le témoinage des sens mérite d'être cru préférablement au
sien, ce qui n'empêche pas qu'on ne puisse ensuite chercher, s'il est possible, un
moyen d'expliquer ses paroles de manière à y trouver un sens que le justifie.



[16] Diese Schrift ist ein Auszug aus der sehr reichhaltigen, aber auch phantastischen
Naturgeschichte der Tiere, welche Kemal ed-Din el Demiri (Domairi), † 1405,
hinterlassen hat.



[17] Unter diesen befindet sich auch die (später jahrhundertelang in den abendländischen
Pharmakopöen als hervorragendes Cardiacum und Pestmittel gerühmte)
Edelsteinlatwerge Electuarium de gemmis, bestehend aus weißen Perlen, Fragmenten
des Saphirs, Hyazinths, der Granaten, Smaragde, aus roten Korallen, Ebenholz,
Gold- und Silberfolie, aromatischen Wurzeln und Substanzen, Moschus und
Ambra, die mit Rosenhonig o. a. zur Konsistenz gemischt werden. Dem Mittel wurde
große Wirksamkeit nachgerühmt gegen Krankheiten des Herzens, Gehirns, der Leber,
des Magens, des Uterus, auch sollte es Melancholische aufheitern. „Wegen solcher
Vorzüge,” heißt es, „ist dieses Mittel bei Königen und Fürsten sehr beliebt.”



[18] Bemerkenswert ist insbesondere die Destillation der empyreumatischen Oele,
z. B. Ol. Juniperi, Ol. fraxinum. Sie geschah aus dem Destillationsfaß, einem großen,
inwendig glasierten Tongefäß mit engem Hals. In einer mit Töpferton ausgemauerten
Grube befand sich als Vorlage ein aufrecht stehender, inwendig glasierter Krug mit
weiter Mündung, die durch eine siebartig durchlöcherte, fest anliegende Eisenplatte
geschlossen war. Hiermit wurde der Hals des Fasses bogenförmig mittels Töpferton
verkittet, so daß von den Dämpfen aus beiden Oeffnungen nichts entweichen konnte
(Berendes).



[19] Vgl. R. Seligmann, „Ueber drei höchst seltene persische Handschriften”,
Wien 1833.



[20] Ein (aus dem Persischen übertragenes) Medizinbuch des Armeniers Kakga
(Ende des 10. bis Anfang des 11. Jahrhunderts) und eine anonym aus arabischen
Vorlagen zusammengestoppelte Pharmakopöe.



[21] Vgl. S. 166.





 


Die Medizin im christlichen Abendlande.



[←]
         

 




Zur Vorgeschichte.



[←]
         



Wie im Osten, so dehnte sich auch im Westen das Verbreitungsgebiet der Kulturmedizin
immer mehr in die Weite.




Schon im späteren Altertum drang die griechisch-römische Heilkunst mit dem
Legionsadler von Italien nach Hispanien, Gallien und Britannien vor, an den Rhein
und an die Donau, bis in die fernsten westlichen Provinzen des Römerreiches[1].
Dabei blieb die Ausübung der ärztlichen Kunst keineswegs bloß auf römische Feldlazarette
und Standlager beschränkt, sondern faßte auch außerhalb Italiens im
Lande selbst festen Fuß, wie dies der Ruf gallo-römischer Medizinschulen und das
Ansehen gallo-römischer Aerzte beweist[2]. Ja sogar über das Imperium Romanum
hinaus, auf das angrenzende freie Germanien erstreckte sich wenigstens in gewissem
Grade der Einfluß der antiken Heilkunst[3]. Während der Völkerwanderung und in
den folgenden Jahrhunderten wurde zwar sehr vieles verschüttet, doch schon in dem
Maße, als die Romanisierung germanischer Stämme fortschritt, gewann die Kulturmedizin
wieder an Terrain; den ausschlaggebenden Faktor aber für die Rückgewinnung
ihres Gebietes und noch mehr für die spätere Ausdehnung desselben über die ganze
Westhälfte Europas bildete die christliche Missionstätigkeit, welche im Verlaufe
des Mittelalters nicht nur das gesamte Abendland dem Kreuz unterwarf, sondern
mit dem Evangelium auch Keime der antiken Bildung weithin selbst in jene
Gegenden trug, die von römischen Kriegern nie betreten worden waren.



Der noch im Altertum begonnene, im Verlaufe des Mittelalters zu Ende geführte
Siegeszug der Kulturmedizin durch Mittel- und Nordeuropa bedeutete zugleich ein
Zurückdrängen und allmähliches Verdrängen der primitiven Heilkunde, welche sich
bei den keltischen und germanischen Stämmen entwickelt hatte.



Unsere Kenntnisse über die Heilkunde der Kelten stützen sich auf gelegentliche
Bemerkungen antiker Autoren, besonders des Plinius. Diese dürftigen Angaben
betreffen die Verhältnisse in Gallien und Britannien, wo das Druidentum in Blüte

stand und nicht nur Kult und Rechtspflege versah, sondern lehrend und forschend
das gesamte Wissen repräsentierte[4].



Von den drei Klassen des Druidenordens[5] waren es besonders die Vates (vaids),
welche sich mit Naturkunde und Heilkunst, mit Prophezeiung und Zeichendeutung
(mittels der Opferschau), mit Magie abgaben. Diese Verbindung wirft schon ein
klärendes Streiflicht auf die Eigenart der Druidenmedizin, d. h. dieselbe charakterisierte
sich durch ein inniges Ineinandergreifen von Empirie, Kult und Zauberwesen.
Entsprechend den ziemlich umfangreichen Kenntnissen in der Kräuterkunde[6] spielten
pflanzliche Mittel die Hauptrolle, wobei aber mit dem Einsammeln und Aufbewahren
kultisch-magische Handlungen und astrologische Vorstellungen (Einfluß des Mondes)
verknüpft waren. Als Panacee galt ein, aus der Mistel[7] bereiteter, Trank; neben

der Mistel wurden die sechs Kultpflanzen[8] Selago, Samolus[9], Trifolium, Primula,
Hyosciamus, Verbena[10] besonders hoch geschätzt. Außerdem kamen noch Artemisia,
Betonica, Bryonia, Centaurea, Fumaria, Lycopodium clav., Rumex, Serpentaria, Belladonna,
Helleborus, Mandragora u. a. in Betracht. Mit dem Gebrauch von Arzneikräutern
(in Form von Tränken und Pflastern) wurden auch diätetische Maßnahmen,
Bäder, Trinken von Heilquellen verbunden[11].



Eine große Wirksamkeit schrieb man der magischen Therapie, dem Besprechen,
Beschwören, den Amuletten und Talismanen zu. Mehrere gallische Zauberformeln
— leider meist ins Lateinische übersetzt — und Vorschriften für die Verfertigung
von Amuletten haben sich bei Marcellus Empiricus erhalten[12]. Was die Amulette
anlangt, so bestanden dieselben aus Pflanzenteilen, Tierzähnen oder Steinen[13].



Neben den Druiden zeichneten sich auch Druidinnen (welche beim Kult der

gallischen Gottheiten eine große Rolle spielten) in der Heilkunst, namentlich in der
magischen, aus; besonderen Ruf als Zauberinnen, Wahrsagerinnen und Aerztinnen
erlangten jene von der Insel Sein (quas Galli Senas vocant).



Die Heilkunde der Germanen, in welche der Sprachschatz, die mittelalterlichen
Volksepen und zum Teil auch die, weithin in die Vergangenheit zurückreichende,
Volksmedizin unserer Tage einigen Einblick gewähren, setzte sich aus eng miteinander
verbundenen Kultgebräuchen, Zauberhandlungen und empirischen Kenntnissen zusammen.
Das Heilwesen verteilte sich auf verschiedenartige, isolierte Vertreter, es
verkörperte sich nicht in einem eigentlichen Aerztestand, da die auf primitiver
Kulturstufe hierzu nötige Voraussetzung, eine organisierte Priesterschaft, bei den, in
zahllose Sippen zersplitterten, der einigenden Zentren (Städte) entbehrenden, germanischen
Stämmen fehlte.



Seit Urzeiten und niemals aus seiner führenden Stellung verdrängt, wirkte vor
allem das germanische Weib als Spenderin ärztlicher Hilfe. Gestützt auf uralte,
von Geschlecht zu Geschlecht fortgepflanzte Traditionen (Kenntnis von Heilpflanzen,
Handgriffen, magischen Gebräuchen) bewährten sich die Frauen in der Pflege und
Behandlung von Wunden[14], Verletzungen, inneren Schäden und selbstverständlich auch
als Helferinnen in Geburtsnöten[15]. In höchstem Ansehen bezw. auch in unheimlichem
Ruf als Heilkundige standen aber die aus dem Opferblut weissagenden Kultpriesterinnen,
die „Sagas”, d. i. die „weisen Frauen”[16], und das an abgelegenen Waldorten hausende
wilde Weib[17], die Alpzauberin, welche nach dem Volksglauben über geheimnisvolle
Kräfte, dämonische Zauberlist geboten und besonders wirksame, im Verborgenen
wachsende Heilkräuter kannten. Weit später läßt sich die ärztliche Tätigkeit des
Mannes nachweisen. Wenn es galt, die Seuchendämonen von Haus, Sippe oder
Land abzuwehren, kam der opferleitende „Gode” in Betracht, während der, dem
Opferpriester zur Seite stehende eigentliche Medizinmann, der „Lachener”, der „Galler”
(Galsterer), der giftkundige „Lüppner”[18] mit allen Mitteln seiner Zauberkunst — worunter
sich freilich auch tatsächliche Empirie verbarg — das einzelne Individuum

von dem unholden Krankheitsdämon zu befreien suchte. Eine mehr beschränkte
Rolle spielten der Einrenker oder Streicher, und im engen Raum der isolierten
Sippensiedelung erlangten wohl auch der Hirt, der Schäfer, der Schmied den Ruf
als Heilkünstler, weil ihnen ihr Beruf häufig Gelegenheit zur Krankenbeobachtung
(bei Tieren) gab.



Die Krankheiten wurden nur zum geringsten Teile auf natürliche Ursachen
zurückgeführt, zumeist betrachtete man dieselben als Werk unholder Dämonen (Alp,
Mar, Troll u. a.) oder auch als Strafe der erzürnten Gottheiten, welche die Krankheitsgeister
entsenden; diese metaphysische Aetiologie machte sich insbesondere in
der Auffassung der Seuchen, der Fieberkrankheiten, der Nerven- und Geistesleiden,
der chronischen, mit Abzehrung verbundenen Affektionen, der Hautleiden, der Mißbildungen
geltend. Man stellte sich vor, daß der Dämon den Kranken im Schlafe
überfällt oder durch Hieb, Stich, Schuß ihn verletzt — darauf deuten z. B. die
Krankheitsbezeichnungen[19] Trudendruck, Schlag, Alpstich (Pneumonie), Elben-, Maren-Hexenschuß
— oder als geisterhaftes Tier in ihn fährt, als elbischer Wurm an ihm
zehrt[20]. Bei der Besichtigung der Kranken, der sog. Zeichenschau, wurde daher
besonders auf die „Malzeichen” oder „Lintzeichen” geachtet, welche als sicherer Beweis
der Wirkung elbischer Dämonen galten[21].



Entsprechend den Krankheitsvorstellungen hing die Therapie, selbst soweit sie
in der Anwendung wirklicher, empirischer Mittel bestand, mehr oder minder mit
Kult und Zauberwesen zusammen.



Die Grundbedingung des Krankheitsschutzes und Heilerfolges lag darin, die
Gunst der Götter zu erlangen, bezw. ihren Zorn durch Opfergaben (blutige Opfer)[22]
oder deren Stellvertretung, Kultspeisen und gewisse Kulthandlungen zu beschwichtigen.
Der Opferpriester hatte durch seine feierlichen Bannsprüche die Krankheitsdämonen
abzuwehren, ihm war auch die Gabe verliehen, durch bloßes Berühren der leidenden
Stelle mit seinen Heilhänden, durch Berühren mit dem, in das Opferblut getauchten,
„Kedfinger” (Wodansfinger)[23], durch Anhauchen, Anblasen oder mit Salz

und Wasser u. s. w. den Krankheitsgeist zu vertreiben. Besonders vor dem Auftreten,
während der Herrschaft und nach dem Aufhören der Seuchen wurden kultische
Mittel[24] in Anspruch genommen.



Indirekten Zusammenhang mit dem Kult hatten unter anderem: die Bevorzugung
gewisser Heilkräuter und die Ausgrabung derselben zu bestimmten Zeiten
(z. B. in der Donnerstagfrühsonne), die Sitte, durch den Maitau auf den Wiesen in
den Morgenstunden zu streifen (zur Stärkung der Glieder), der Besuch von, auf
sonnigen Höhen gelegenen, Genesungsstätten, „Heilbergen” (Sonnenkultorten, Votivgaben,
Sonnenwärme als Heilmittel gegen Fieber), der mit der Spendung von Opfergaben
verbundene Gebrauch von heißen (einer einheimischen Sonnengottheit geweihten)
Heilquellen (meist an Donnerstagen)[25].



Abwehr und Vertreibung der vermeintlichen Krankheitsdämonen beherrschte als
Leitmotiv das therapeutische, ganz vom Begriff des „Zaubers”[26] durchdrungene Gebaren
des germanischen Medizinmannes, wenn er mit magischen Zeichen, Besprechungs-
und Beschwörungsformeln, mit Zaubergesängen und Runen[27], mit Lärm und
Tanz, mittels massierender Streichbewegungen[28] oder mechanischer Gewalt (z. B.
Prügeln des Patienten) oder mittels Transplantation (in das Zaubergerät, in Fetischtiere,
in Bäume etc.) die Krankheit zu beseitigen trachtete. Aber der gleiche Gedanke
schwebte der Hauptsache nach auch dann vor, wenn Heilpflanzen[29] in Form
von Räucherungen, Bähungen oder Tränken zur Anwendung kamen. In solchem
Gesichtskreise finden Amulette und Talismane, welche zum Teile auch aus Rudimenten

wirklich erprobter Mittel bestanden, als prophylaktische Schutzmittel ihre
Berechtigung. Dieselben waren pflanzlicher oder tierischer Herkunft (Zähne, Krallen,
Knochenteile von Ebern und Wölfen; Belemniten, Echiniten) oder bestanden aus
runenbeschriebenen Metallgegenständen (Hammer, Ringe, eiserne Pfeile etc.) und
Steinen (Feuersteine, „Lebenssteine”). So bildeten denn der Wort(Runen-)zauber,
der Krautzauber und der Steinzauber das Um und Auf der germanischen
Therapie, wie es noch im deutschen Mittelalter durch Freidanks Spruch bezeugt wird:






Kraut, Steine und Wort


Haben an Kräften großen Hort.







Ganz besonders machte sich der Mystizismus natürlich auf dem Gebiete der
Geburtshilfe, bei der Behandlung kranker Kinder und bei der Behandlung Irrsinniger
geltend. Die Geburtshilfe und Wochenbettspflege, bei welcher mancherlei Kultzeremonien
eine Rolle spielten, und bei der die zauber- und runenkundigen Mitweiber in
Aktion traten, erforderte den Beistand der notlösenden Dämonen (Perchta, Nornen,
Saligen, Idisen) und die Abwehr der Schrecken erregenden unholden elbischen Geister
(durch glänzende Amulette, Absingen von Zaubersprüchen, gellendes Schreien, Räucherungen
mit Wacholder u. a.); die Geburtsstellung dürfte die mit kauernden Knieen
gewesen sein; um das „Mutterschloß” (Beckengürtel ═ Bannschloß, welches sich in der
Gebärnot verschließe) zu eröffnen, wandte man (entsprechende Bähungen, Tränke oder
Räucherungen) verschiedene Kompressionsmethoden, Stürzen der Kreißenden, massierendes
Streichen, äußere Wendung an. Die durch äußere Wendung oder den Kaiserschnitt
lebend entbundenen Kinder galten als elbische Glückskinder; mißgestaltete oder
sonst kranke Neugeborene wurden ausgesetzt. Die künstliche Ernährung bestand darin,
daß man Kuhmilch aus dem spitzen Ende eines Bockshorns gab. Die Kinderkrankheiten,
namentlich die, mit Krämpfen verbundenen, führte man auf den schreckhaft
wirkenden Einfluß elbischer Nachtgeister zurück, zur Abwehr gebrauchte man Amulette
aller Art, zur Beseitigung der Leiden schlaferregende Zauberrunen und narkotisch
wirkende Heilmittel (Solanum, Papaver). Was die Geisteskranken anlangt, so galten
dieselben von Dämonen Besessene, ihre Behandlung war wesentlich ein Kultakt (z. B.
Tänze im Allah zur Zeit der Sonnenwende, Fesselung mit Kultpflanzen) oder eine
antidämonische (Hervorlocken des parasitären Dämons aus dem Gehirn durch ableitende
Brandwunden).



Selbst die Hilfeleistung bei chirurgischen Fällen — so sehr empirische Handgriffe
die Hauptsache ausmachten — war nicht ganz losgelöst von antidämonistischen
Gebräuchen. Die traditionelle Behandlungsweise der Wunden[30] strebte Heilung
unterm Schorf an. Nach dem „Besehen” der Wunden, der „Heil-Schauet” (eventuell
Untersuchung mit der Drahtsonde), Entfernung der Blutgerinnsel, Abschneiden der
Hautfetzen, Aussaugen des Giftes, Beseitigung von Knochensplittern oder Fremdkörpern
mit der Zange[31], reinigte man mit lauem Wasser oder Wein die Umgebung,
legte einen Verband mit Schorfkrautabsud oder ausgepreßtem Pflanzensaft darüber,
rieb mit Alaun ═ ahd. Peizstein (zur Abwehr der Wundfieber erzeugenden Dämonen)
ein und gab einen Wundtrank. Um den normalen Verlauf der Wundheilung zu
sichern, strich der Lachner oder die Lachnerin mit dem Finger im Kreise um die

Wunde und sprach den Wundsegen[32]. Trat dennoch Rotlauf, Brand etc. auf, so
mußte zu den entsprechenden Zauberkräutern, kultischen und magischen Behandlungsmethoden
gegriffen werden. Auch bei der Blutstillung (bei größeren Blutungen
Tamponade und Kompression mit Moos, Erdrasen, Steinen, Anwendung von siedheißem
Pech, bei kleinen Blutungen mit Spinngewebe) spielten althergebrachte Zauberformeln
eine Rolle, desgleichen bei der Behandlung von Verrenkungen (mittels Streichung,
Dehnung und Reibung)[33]. Zum Verband bei Knochenbrüchen — Gräberfunde
beweisen die gute Ausheilung z. B. von Unterschenkelfrakturen — benützte man biegsame
aber doch feste Zweige (Weidenrute), Baummoos und Ulmenbast (zur Polsterung),
bei langwierigen Gelenkkrankheiten sorgte man für Ruhestellung der Gelenke.
Was operative Eingriffe anlangt, so kannten die Germanen eine Art von Aderlaß
(Ritzung mittels eines Dornes, später Anwendung eines feineren Messerchens — Adersax),
das Schröpfen (Ausziehen des Blutes mit einer Bockhornspitze), die Eröffnung
von Abszessen (durch Aufkerben); zur Beseitigung von Geschwülsten scheint das
Brenneisen verwendet worden zu sein.



Auf die Heilkunst der Germanen hat die keltische anscheinend nicht unbedeutenden
Einfluß ausgeübt.






[1] Dies bezeugen Inschriften und Funde von chirurgischen Instrumenten, Okulisten
═ Siegelsteinen, Arzneikästchen. Römische chirurgische Instrumente wurden
an verschiedenen Orten Spaniens, Frankreichs, Belgiens, Englands, der Schweiz,
Deutschlands (besonders im Rheinland), Oesterreich-Ungarns und Serbiens aufgefunden.
— In Windisch, dem alten Vindonissa, in der Schweiz, sind die umfangreichen
Ruinen eines, mit ärztlichen und pharmazeutischen Gerätschaften ausgerüsteten,
römischen Militärlazarettes aufgedeckt worden (vgl. die Schrift „Ein
römisches Militärspital”, Zürich, Polygraph. Institut [ohne Verfasser und Jahr]).



[2] Besonders als Augenärzte taten sich die Gallorömer hervor. — Gallier waren
Jul. Ausonius (387-377), Leibarzt Valentinians und Marcellus Empiricus.



[3] Dies geht aus dem Inhalt mancher germanischer Volksgesetze hervor, welche
in ihren Krankheitsschilderungen den fremden Einfluß erkennen lassen, ferner aus
dem frühzeitigen Eindringen ärztlicher Fachausdrücke in germanische Sprachen.



[4] Das Druidentum — ursprünglich vielleicht keine indogermanische Institution —
wurde von Britannien nach dem Kontinent gebracht, blieb aber in Gallia cisalpina,
in den östlich vom Rhein gelegenen keltischen Gegenden, im Donaubecken, ebenso
wie bei den Galatern in Kleinasien unbekannt. Die Druiden bildeten eine überaus
mächtige, wegen ihres Wissens hoch angesehene, wegen ihrer Zauberkunst gefürchtete
Korporation, deren Mitglieder als Priester und Seher, als Lehrer und Erzieher, als
Richter und Aerzte tätig waren. Der Unterricht, den sie ihren zahlreichen Zöglingen
erteilten, erstreckte sich auf Theologie, Moralphilosophie, Psychologie, Rhetorik,
Naturkunde, Mathematik, Astronomie, Rechtskunde, Arzneiwissenschaft, Musik, Dichtkunst
und Magie; den in Verse gebrachten Lehrstoff mußten sich die Schüler durch
Auswendiglernen (von 20000 Versen) aneignen; die Niederschrift war streng verboten,
wodurch die Geheimhaltung der Lehre bezweckt wurde. Berühmte Druidenschulen
gab es zu Chartres, Bordeaux, Autun, Besançon. Die britannischen Druiden
sollen die gallischen in mathematischen, astronomischen und praktischen mechanischen
Kenntnissen übertroffen haben. Neben den Druiden gab es auch Druidinnen, welche
sich besonders mit Wahrsagerei und Zauberei abgaben. Die Macht des Druidentums
in Gallien wurde nach der Eroberung des Landes durch die Römer gebrochen, an
Stelle der Druidenschulen traten gallo-römische Bildungsanstalten (oft durch Umwandlung
aus den ersteren entstanden), aber trotz der Verfolgungen unter Tiberius
und Claudius (aus politischen Gründen) erhielt sich der Druidismus im geheimen mit
Zähigkeit noch jahrhundertelang, wobei die magische, scharlatanhafte Seite seines
Wesens immer mehr ausschließlich zur Geltung kam. Noch im 5. Jahrhundert und
später mußte die Kirche alles daran setzen, um gewisse, aus der Druidenzeit erhaltene,
Volksgebräuche zu beseitigen.



[5] Barden, Vates (Ovates, Euhages), Druiden im engeren Sinne.



[6] Keltische Pflanzennamen finden sich unter den Synonymen des Dioskurides,
bei Apulejus und Marcellus Empiricus.  Vgl. Grimm, Ueber Marcellus Empiricus,
Berlin 1849 (Akad. d. W.).



[7] Die Mistel erschien den Druiden als das heiligste Produkt des Pflanzenreiches,
als Quelle alles Guten, der Gesundheit und des Lebens. Am Neujahrstage wurde die
Mistel unter feierlichen Zeremonien von einem Druidenpriester mit einer goldenen
Sichel geschnitten und in einem weißen Tuche, damit die Erde nicht berührt werde,
aufgefangen. Plinius (Hist. nat. XVI, 95) berichtet darüber: Nihil habent Druidae
visco et arbore in qua gignatur, si modo sit robur, sacratius ... est autem id rarum
admodum inventu et repertum magna religione petitur et ante omnia sexta lunae,
quae principia mensium annorumque his facit et saeculi post tricesinum annum quia
jam virium abunde habeat nec sit sui dimidia, omnia sanantem appellantes suo
vocabulo. Sacrificio epulisque rite sub arbore comparatis duos admovent candidi
coloris tauros quorum cornua tum primum vinciantur. Sacerdos candida veste
cultus arborem scandit, falce aurea demittit; candido id excipitur sago. Tum deinde
victimas immolant precantes, suum donum deus prosperum faciat his quibus dederit.
Fecunditatem eo poto dari cuicumque animali sterili arbitrantur, contra venena esse
omnia remedio. An anderer Stelle (XXIV, 6) wird der Mistel Heilwirkung bei
Kröpfen, Epilepsie, Sterilität nachgerühmt. Noch heute wird sie in Wales Allheal
genannt.



[8] In Beziehung zur Mondgöttin Koridwen. — Heilgott (dem Apoll entsprechend)
war Belen, der Sonnengott. — In irischen Sagen erscheint Diancecht als Heros
der Heilkunde, auf ihn wurden noch lange Zeit Rezepte zurückgeführt.



[9] Selago (Plinius XXIV, 62) (wahrscheinlich Kampferkraut, Camphoreta hirsuta
Monspeliensium), nach anderen Lycopodium clavatum oder L. Selago galt ebenfalls
als Mittel gegen alle Uebel; namentlich sollte der Rauch gegen Augenleiden wirken.
Wie die Mistel mußte auch Selago — sollte die Pflanze ihre Wunderkraft entfalten —
mit großer Sorgfalt nach dargebrachtem Opfer von einem weißgekleideten Druiden
gesammelt werden und zwar mit der rechten, vom Mantel bedeckten Hand, während
die linke aus dem Aermel gesteckt wurde, als wollte man etwas stehlen. — Samolus
(Plinius XXIV, 63), wahrscheinlich Anemone Pulsatilla, mußte mit der Linken und
zwar nüchtern gepflückt werden.



[10] Verbena officinalis wurde für eine zauberkräftige, besonders Fieber abwehrende
Pflanze gehalten; sie mußte unter gewissen Zeremonien beim Aufgehen des
Hundesterns ausgegraben werden; Blätter, Stiele und Wurzel trocknete man getrennt
im Schatten (Plinius XXV, 59).



[11] Arataios erwähnt keltische Heilmittel gegen Lepra.



[12] Scharfsinnig hat Jacob Grimm l. c. p. 26 die von Marcellus Empiricus (ed.
Helmreich cap. VIII, p. 87, zur Beseitigung der ins Auge geratenen sordicula) empfohlenen
unverständlichen Sprüche





tetunc resonco bregan gresso,


in mon dercomarcos axatison







auf das Keltische





tet un cre son co bregan gresso


immon derc omar cos ax atison







zurückgeführt und die Uebersetzung gegeben:





Fleuch von uns Staub hinnen zu der Lüge Genossen!


Lieblich (sei das) Augenbett, Weh und Schwulst (sei) fort!









[13] Gallische Amulette sind in Gräbern gefunden worden.



[14] Tacitus berichtet in der Germania (cap. 7): ad matres, ad conjuges vulnera
ferunt, nec illae numerare et exigere plagas pavent.



[15] Hebamme ahd. hebh-anna ═ hebende Ahnfrau, Großmutter, d. h. das mithelfende
ältere Weib.



[16] Tacitus l. c. cap. 8 nennt als Beispiele solcher Frauen die Velaeda und Albruna.



[17] Noch im Mittelalter erzählte man von wilden Weibern, die im Besitze von
Heilmitteln seien und Kunde davon an bevorzugte Menschen geben; so heißt es in
der Gudrun 529 si heten in langer zîte dâ vor wol vernomen, daz Wate arzât waere
von einem wilden wîbe.



[18] Der eigentliche Name für den germanischen Medizinmann wäre Lachner
(Zauberer, Besprecher) gewesen, got. lêkeis, ahd. lâhhi, angels. laeca, engl. leech,
nordgerman. laeknari; keltisches Lehnwort oder aus einer Wurzel stammend mit
der keltischen Arztbezeichnung, irisch liaig, entsprechend einem gallischen lêg; der
Name kommt von Lach, d. h. dem, mit roter (Mennig-) Farbe aufgetragenen, Mal,
mit welchem der Medizinmann unter Besegnungs- und Besprechungsformeln die Stelle
bezeichnete, wo der Krankheitsdämon im Körper sitzen sollte. — Die Bezeichnung
Galler oder Galsterer kommt von dem „gellen” Laut, womit er die Dämonen verscheuchen
sollte (beschreien, berufen ═ bezaubern, Vergalsterung ═ Verzauberung)
oder von dem laut geschrieenen Zaubergesang („galster”). — „Lüppner” kommt von
den Giftkräutern ═ Lüppe, mit denen der germanische Zauberer vorzugsweise
tätig war.



[19] Abgesehen von der dämonistischen Krankheitsauffassung sind die germanischen
Krankheitsnamen hauptsächlich von den sinnfälligen Hautveränderungen, subjektiven
Schmerzempfindungen und augenscheinlichen Gebrechen und Funktionsstörungen
hergenommen (z. B. Brand, Gicht, Sucht, Lähme).



[20] Z. B. Fingerwurm ═ Panaritium, Ohrwurm ═ Parotitis. Chronische, mit Abzehrung
(Schwinden, Darre) verbundene Krankheiten oder Hautaffektionen wurden
nach germanischem Glauben von mitessenden, elbischen Würmern, Maden, verursacht.



[21] Hierzu gehörte auch die Farbe der entleerten Würmer (elbischen Dämonen).
Wie der germanische Wortschatz andeutet, scheint beim Kranken auf den allgemeinen
Zustand, die Schmerzart, die Hautveränderungen, die etwaigen Formveränderungen
kranker Glieder, Ausdruck der Augen, Farbe, Glanz und Stellung der Haare,
Schleimhautfarbe, Blutgeruch und Blutgeschmack u. a. geachtet worden zu sein;
vielleicht wurden auch gelegentlich Tastuntersuchungen vorgenommen.



[22] Dem Opfer und der Opferschau entsprangen die anatomischen bezw. pathologisch-anatomischen
Kenntnisse, über welche der germanische Wortschatz genügende
Aufschlüsse erteilt. — Das germanische Opferwesen war auch die Quelle der therapeutischen
Verwendung von Tierorganen, denen Zauber- und Heilwirkung zugeschrieben
wurde.



[23] Genannt nach dem Heilgott, dem Allvater Wodan-Odin, der als „Alpverdruß”
die lichtscheuen Krankheitsdämonen und nächtlichen Fiebergeister vertrieb und der
im Besitze der mächtigsten Bannsprüche war. Bei den Deutschen hieß der Zauberfinger
auch Metzgerfinger. Bei den Nordgermanen waren es die Priesterkönige,
welche durch Auflegen ihrer Heilhand (Königshand) heilten.



[24] Hierher gehörten das Opfer (dem Gotte Thor dargebracht), der Opferrauch,
das Anzünden von Notfeuer, das Fasten, die bis zur ekstatischen Verzückung getriebenen
Kulttänze (Reigentänze) und andere dämonenvertreibende Mittel.



[25] Was den Bädergebrauch überhaupt anlangt, so wissen wir nach dem Zeugnis
römischer Autoren (z. B. Caesar, Tacitus), daß derselbe bei den Germanen ungemein
beliebt war, und zwar kamen schon in urgermanischer Zeit nicht nur Flußbäder,
sondern auch häusliche Warmbäder und Schwitzbäder in Betracht (ahd. stuba, stupa,
von stieben — die Dampfentwicklung erfolgte durch Aufgießen von heißem Wasser
auf die vorher erhitzten Steine der Badstube).



[26] Bezeichnet ursprünglich die rote Mennigfarbe (taufra), mit welcher der
Heil-, Arzt- oder Lachnerfinger des Medizinmannes den Dämonensitz bestrich, vgl.
S. 236, Anm. 5.



[27] „Astrunen sollst du kennen, eh' du willst Lachner werden,” lehrte Sigtraut
den Sigfried. — Die Runen waren mit roter Mennigfarbe in Stäbchen geritzt, der
Zauberer mußte dieselben zu lesen verstehen, darum hieß er auch „Ableser”.



[28] Das Bestreichen des Abdomen war verbunden mit der Mitwalgerung eines
Gegenstandes (z. B. eines Käfers), wohl in der Absicht, die Krankheit dabei zu transplantieren.



[29] Es gab Wundkräuter, Brandkräuter, Schußkräuter, Giftkräuter, Unholdenkräuter,
Wut- und Tollkräuter (gegen Erregungszustände), Qualmkräuter, Ruhrkräuter
(z. B. Alantwurz, Eichenrinde), Zitterach- oder Sprungkräuter (gegen Hautkrankheiten),
Schloßkräuter (zur Erleichterung der Geburt, z. B. Chamomilla, Alchemilla, Arnica,
Artemisia als Bähung oder Trank, Hanf als Räucherung), Wehenkräuter u. s. w. Zu
den betäubenden oder schmerzstillenden Mitteln zählten Hyosciamus, Lactuca, Mohn,
Solanum, Mandragora, Atropa, Belladonna, Conium, Cannabis.



[30] Aus den germanischen Volksgesetzen, dem Niederschlag langer Zeiträume,
läßt sich ersehen, daß auf Grund der wundärztlichen Erfahrung eine Anzahl von
Wundarten (gemäß der Dignität der Wunde) unterschieden wurde.



[31] Bei aufgeschlitztem Abdomen wurden die heraushängenden Eingeweide zurückgestopft
und die Wundränder zusammengeheftet.



[32] Die auffallende Uebereinstimmung der Wundbesegnungsformeln bei den germanischen
Stämmen weist auf einheitlichen Ursprung. Ihr Inhalt verrät, daß man
eine ganze Reihe von Abnormitäten des Wundheilungsprozesses kannte.



[33] Allbekannt ist der Merseburger Zaubersegen





bên zi bêna


bluot zi bluodo


lid zi geliden


sôse gelîmida sîn.











Die Medizin im frühen Mittelalter.



[←]
         


Vom Standpunkt der Gesamtentwicklung betrachtet, bildete die Sammlung
und Verarbeitung antiker Ueberlieferungen das Ziel, welches der
mittelalterlichen Medizin vorgesteckt war.

Zur Erreichung desselben bedurfte
der Westen infolge besonders ungünstiger Einflüsse weit längerer
Zeit als Byzanz und der islamische Kulturkreis.



Schon in den letzten Jahrhunderten des römischen Kaisertums entartet
und verkümmert, dämmerte die Heilkunde des Abendlandes im
Mittelalter mehr als ein halbes Jahrtausend dahin, bevor sich auch nur
Ansätze zum Aufschwung aus geistiger Oede zeigten; zur Höhe der
Wissenschaftlichkeit gelangte sie eigentlich erst in jenen späten Tagen,
da den Arabern die Fäden bereits wieder zu entgleiten begannen.



Die Heilkunde des Abendlandes im frühen Mittelalter ist streng genommen
überhaupt kaum ein Objekt für die Geschichte der Wissenschaft,
falls man unter einer solchen eine zusammenhängende Darstellung
fortschreitender Geschehnisse versteht — es können höchstens, soweit
es die spärlichen Quellen ermöglichen, Streiflichter auf die medizinischen
Verhältnisse und auf die medizinische Literatur geworfen werden. Denn
Unzulänglichkeit der wissenschaftlichen Grundlagen, totale Stagnation der
Forschung, eine jeder höherer Gesichtspunkte entbehrende, schablonenhafte,
rudimentäre Praxis machen den Grundzug der Heilkunde dieses
Zeitraums aus, der schon durch die Art, wie das Arzttum hauptsächlich
vertreten wurde, beinahe an primitive Entwicklungsstufen erinnert. So
düster aber die Eindrücke sind, auch hier tritt der Zusammenhang mit
der gesamten Kultur und somit die geschichtliche Notwendigkeit unverkennbar
hervor, ja noch enger als sonst ist in dieser traurigen Periode
das Schicksal der Medizin an den Zeitgeist gekettet.



Um den Tiefstand der Heilkunde aus dem Charakter der Epoche
abzuleiten, bedarf es keiner weitläufigen Schilderung des historischen
Hintergrunds, es genügt in wenigen Strichen die markantesten Erscheinungen
von allgemeiner Bedeutung festzuhalten.



Die für die Völkerverjüngung Europas so bedeutungsvolle Aufrichtung
der germanischen Herrschaften auf den Trümmern des orbis romanus
war mit dem Opfer zahlloser Menschenleben, mit dem Verluste
reicher Schätze der Kunst und Literatur, mit der Verheerung weiter

Landstrecken und der Verödung vieler Städte, mit der Vernichtung des
Wohlstands, mit dem Verfall der höheren Lebens- und Wirtschaftsformen
verbunden. Wenn auch nicht unmittelbar, so doch jedenfalls in seinen
Folgen bedeutete der durch jahrhundertelange Zersetzung vorbereitete
Untergang des weströmischen Reiches den Zusammenbruch einer zwar
längst morsch gewordenen, aber immer noch sehr ansehnlichen Kultur;
ihrer Aufnahme durch das Volkstum der germanischen Eroberer standen
vorerst noch die andersartigen Triebe, Neigungen und Traditionen
derselben, der sprachliche Gegensatz und der Mangel jener feineren
Empfänglichkeit entgegen, welche nur der Arbeit vieler Generationen
entspringen kann. Auch vermochten sich in der romanisch-germanischen
Welt erst nach einer langen, von wildem Kampfeslärm, vom Wirrsal der
Rassenmischungen, der politischen Zerfahrenheit, der sozialen Verschiebungen
erfüllten Uebergangszeit wieder derart gefestigte Zustände herauszubilden,
welche eine Neugestaltung der Kultur als unerläßliche Vorbedingung
erheischt. In den öden Jahrhunderten, da das Alte gänzlich
zu zerbröckeln drohte, ohne daß das Werdende schon sichtbar wurde,
hielt bloß die Kirche, unerschüttert durch alle Veränderungen, ein
Bollwerk in der wogenden Völkerflut, die Verbindung mit der Vergangenheit
aufrecht. Sie pflanzte ihr Banner auf den Schutt des Altertums
und wehrte von den Künsten des Friedens die Gefahr des gänzlichen
Untergangs ab. Insbesondere das Mönchtum erwarb sich dadurch ein
unvergängliches Verdienst, daß es der Bildung in seinen Klöstern eine
Freistätte inmitten der Barbarei eröffnete und weithin vermittelnd selbst
dort die Keime der Kultur zugleich mit der Heilslehre ausstreute, wohin
die römischen Legionen niemals vorgedrungen waren. Das Ite et docete
omnes gentes wurde zur Tat. Aber der zumeist aus spätrömischer Zeit
übernommene Grundstoff der Bildung war dürftig und seine Verarbeitung
verfolgte lediglich formale Zwecke oder solche Tendenzen, welche die
Gebundenheit des Glaubens diktierte[1]. Das wissenschaftliche Leben
des frühen Mittelalters, dem der Kerzenschimmer der Kirche und die
Studierlampe des grübelnden Mönchs fast allein zur Leuchte ward, blieb
im großen und ganzen ein mattes, es erhob sich nicht über die Stufe
einer noch dazu meist seichten Reproduktion, es brachte keine vollsaftigen
Früchte hervor, denn nur dort, wo reich die Quellen sprudeln
und wo sie um ihrer selbst willen gepflegt wird, kann echte Wissenschaft
gedeihen.




Betrachtet man die Dinge von dem Standpunkte, daß es sich um einen neuen
Anfang, um die kulturelle Entwicklung von neuen Volksstämmen handelt, die erst

nach einer jahrhundertelangen Erziehung zur Aufnahme der Errungenschaften des
griechisch-orientalischen Geistes heranzureifen vermochten, so erscheint manches in
helleren Farben, nicht bloß die poetischen und künstlerischen Regungen, sondern
selbst die wissenschaftlichen Tastversuche. Verfolgt man dagegen — wie wir es tun —
den Verlauf der Kultur als Ganzes, so drängt sich stets der Vergleich, wenn schon
nicht mit der Antike, so doch mit den synchronen Verhältnissen des Ostens auf,
wobei der Eindruck einer regressiven Metamorphose erweckt wird.



Bei dem Vergleich der Verhältnisse des Abendlandes im frühen Mittelalter
mit den Zuständen des Orients nach dem Siegeszug der Araber sind zahlreiche
Momente zu berücksichtigen, welche für den krassen Unterschied der kulturellen
Entwicklung des Westens und des Ostens ausschlaggebend gewesen sind, unter
anderen folgende. Die weströmischen Länder, welche den erborgten Schimmer des
Hellenismus seit dem 3. Jahrhundert immer mehr einbüßten, standen schon vor
ihrer Unterwerfung unter die Herrschaft der Germanen nicht auf jener Höhe, welche
Syrien, Persien und Aegypten zur Zeit der arabischen Eroberung einnahmen; ihre
Verheerung durch völkermordende Kriege und Seuchen war weit furchtbarer als
späterhin die Verwüstung des Ostens; während dort zu den bestehenden nicht wenige
neue großartige Städte und damit Zentren der Bildung, des Handels, der Gewerbstätigkeit
hinzukamen, deren Produkte in einem drei Erdteile umspannenden Verkehr
verbreitet wurden, fielen im Abendlande zahlreiche Städte der Zerstörung anheim
oder sanken doch zur Bedeutungslosigkeit herab. An Stelle der im Osten stets fortdauernden
und noch gesteigerten Geldwirtschaft mit ihren kulturellen Konsequenzen
trat im Westen nach der germanischen Eroberung eine niedrige Wirtschaftsform,
die naturalwirtschaftliche, es erhielt das ganze Leben einen mehr bäuerlichen Zuschnitt,
da es bei der einseitigen Bevorzugung des Landbaues, bei dem stockenden
Handel, dem Verfall des Gewerbes, dem verödeten Verkehr, der zunehmenden Verarmung
an den Mitteln zur verfeinerten Lebensführung fehlte. In demselben Maße,
als die anfängliche politische Einheit des Kalifats und seine byzantinische Nachbarschaft
die Kultur förderte, bildete die Zersplitterung der germanischen Herrschaft
in zahlreiche Sonderexistenzen mit konsekutiver Isolierung lange ein Hemmnis des
Fortschritts, wenngleich gerade dadurch der spätere fruchtbringende Wettstreit der
europäischen Nationen vorbereitet wurde. Der rasche Anstieg und die erstaunliche
Verbreitung der wissenschaftlichen Betätigung unter den „Arabern” ist, abgesehen
von den erwähnten Vorbedingungen, hauptsächlich darauf zurückzuführen, daß die
griechische Literatur sehr bald in weitem Umfange in die, der Regierung und dem
allgemeinen Verkehr dienende, lebendige Sprache des Koran übertragen und
durch Bibliotheken und Schulen breiten Schichten des regsamen Mittelstandes zur
reichhaltigen und mannigfachen Benützung zugänglich gemacht wurde. In der
islamischen Welt waren es die Sieger, welche durch ihre eigene Religion und
Sprache dem Kulturleben der Unterworfenen das Siegel arabischer Nationalität aufdrückten
und über das assimilierte Gut wie über Selbsterworbenes in Freiheit geboten.
Im christlichen Abendlande hingegen mußten sich die, ursprünglich nicht
durch die Bande des Nationalgefühls und der Religion geeinten, germanischen Eroberer
einer fremden, der christlich-lateinischen Kultur unterordnen, deren Träger
fast allein der Klerus war. Derselbe nahm im staatlichen Organismus eine Sonderstellung
ein, ging noch lange Zeit aus der römischen Bevölkerung hervor und
sicherte der lateinischen Sprache wegen ihrer altehrwürdigen Beziehung zum kirchlichen
Schrifttum, sowie um die völkerverbindende Einheitlichkeit des Kultus zu
wahren, den Vorrang als Ausdrucksmittel für jede höhere geistige Tätigkeit
gegenüber den Idiomen des Landes. Die lateinische Sprache konnte den Germanen

— das Bildungsbedürfnis und die Bildungsfähigkeit derselben vorausgesetzt —
in ihr niedergelegten, übrigens nur einen sehr beschränkten Teil der antiken
Bildung umfassenden Wissensschätze[2] nicht direkt vermitteln[3]. Während die bürgerlichen
Triebe fehlten, wurde alle, der alten Kultur noch verbliebene, Lebenskraft
in die Kirche geleitet. Ein schon von vornherein ungenügendes, mit dem der Araber
nicht entfernt vergleichbares, Grundmaterial, das in die spröde Form einer erstarrten
Sprache eingeschlossen war, an freier Ausgestaltung durch ein unverrückbar vorgesetztes
Bestimmungsziel gehindert wurde, von außen keinen Zuwachs und kein
anregendes Ferment zugeführt erhielt, — wie konnten daraus lebenskräftige Schaffensprodukte
entstehen?





Unter der Ungunst der äußeren Verhältnisse ihrer Bildungsanstalten
mehr und mehr beraubt, ja durch die verhängnisvolle Umwandlung der
wirtschaftlichen Zustände und Lebensformen beinahe in ihrer beruflichen
Existenz gefährdet, gelangte auch die Heilkunde — ohnedies längst eine
Wirkungssphäre des religiösen Eifers und der werktätigen christlichen
Nächstenliebe — immer mehr unter die Leitung der Kirche. An die
Stelle der Philosophen, der Weltkinder, traten Priester und
Asketen als Aerzte. Man spricht geradezu von einer Epoche der
Mönchsmedizin — was übrigens, wie gezeigt werden soll, mancher
Einschränkung bedarf. Die ärztliche Wissenschaft als solche spielte
unter dieser Führung begreiflicherweise nicht nur gegenüber den kirchlichen,
sondern selbst gegenüber den anderen profanen Wissenszweigen
bloß eine untergeordnete Rolle, sie zehrte kümmerlich von den schalen
Ueberbleibseln der spätrömischen Zeit und geriet in die Dunstatmosphäre
der Mystik, in die bedenkliche Gesellschaft der naiv gläubigen, volksmedizinischen
Empirie. Ein seichtes Wasser wird eben leicht zur Pfütze.



Der Grundton der Medizin des frühen Mittelalters war entschieden
ein kirchlicher, dennoch ist es ein Irrtum, zu glauben, daß die Präponderanz
des Klerus und des Mönchtums, welche in der Literatur
so grell hervortritt, überall die Laienpraktiker gänzlich zum
Verschwinden gebracht hätte. Ebenso widerspricht die Vorstellung
den Tatsachen, daß sich das traurige Schicksal der Medizin

wie der gesamten antiken Bildung mit ähnlicher Schnelligkeit vollzogen
hätte, wie der Untergang der römischen Weltmacht[4] — die Epochen
der Kultur lösen einander nicht katastrophenartig ab, sie beruhen auf
allmählicher Evolution, ihre Grenzen sind fließende — auch unter germanischer
Herrschaft dauerte römisches Wesen anfangs noch weiter,
führten manche Schulen der Gelehrsamkeit, welche in der römischen
Kaiserzeit gestiftet worden waren, wenigstens eine Zeitlang ein schattenhaftes
Dasein fort[5].



Es ist nicht das gleiche Bild, welches die einzelnen Länder der
abendländischen Welt im Beginne des Mittelalters darbieten — erst
später wirkte die Barbarei einigermaßen nivellierend — und die anfängliche
Verschiedenheit hängt wesentlich davon ab, ob die römische Kultur
tiefe Furchen gezogen hatte oder nur wie Flugsand flüchtig verstreut
worden war oder ob gar noch jungfräulicher Boden vorlag.



Wie sich diese Verschiedenheit in den medizinischen Verhältnissen
wiederspiegelte, darüber können, bei der Dürftigkeit der Nachrichten,
nur wenige Andeutungen gegeben werden.



Um den Aerztestand und das ärztliche Unterrichtswesen im Beginne
des Mittelalters war es jedenfalls am besten in Italien bestellt, nämlich
solange dort die Ostgoten herrschten, welche mit der Wahrung
ihrer nationalen Eigenart hohe Achtung vor der römischen Kultur zu
verbinden wußten und daher, statt mit roher Hand einzugreifen, die
Einrichtungen des öffentlichen Lebens unangetastet ließen.




Unter Theoderich d. Gr. durchlebte Italien, welches im 5. Jahrhundert so schwer
heimgesucht worden war, eine Dezennien lange Epoche des Friedens und erfreute
sich nicht nur materieller Wohlfahrt und der zartfühlendsten Rücksichtnahme auf
das römische Herkommen in der Verwaltung, sondern auch der Förderung von Kunst
und Wissenschaft. In letzterer Hinsicht genügt es, bloß auf die Namen eines Cassiodorius,
Boëthius und Ennodius zu verweisen. Theoderich, der edelste Fremdling, der
je über Italien geboten hat, wollte den Römern mehr ein Schirmherr als ein Eroberer
sein, darum beließ er sie im Besitz ihrer Rechte und Institutionen, wenn er auch
seine Macht auf die Goten stützte, die allein den Kriegerstand repräsentierten und
nach dem alten Einquartierungssystem ein Drittel des Bodens zugewiesen erhielten.
Beide Völker, die Römer und die arianischen Goten, lebten nach heimischer Sitte
nebeneinander, ohne daß eine überstürzte Verschmelzung, sondern höchstens eine
allmähliche Versöhnung der Gegensätze beabsichtigt wurde; leider trübte sich das,
besonders infolge der Religionsverschiedenheit stets kühle, Verhältnis schon in den
letzten Regierungsjahren Theoderichs — die Hinrichtung des Boëthius auf Grund
von Verdächtigungen liefert davon Zeugnis — und noch mehr unter seinen Nachfolgern

durch gegenseitigen, vom byzantinischen Hofe genährten, Argwohn. Schließlich
war es gerade der nationale Dualismus des Reiches, der den Untergang der
Gotenherrschaft und damit den Anbruch der traurigsten Zeit für Italien herbeiführte.



Die Goten, zuerst von den germanischen Stämmen, zur Zeit der Blüte des Arianismus,
christianisiert (zweite Hälfte des 4. Jahrhunderts) und durch die lange Berührung
mit Ostrom kulturell beeinflußt, waren bei ihrer Ankunft in Italien kaum
noch Barbaren zu nennen, sie besaßen eine verhältnismäßig hochentwickelte Sprache
(Urkunden im 6. Jahrhundert!), und manche von ihnen gewannen auch Neigung für
die von den Römern wieder lebhafter betriebenen wissenschaftlichen Studien[6], wenn
auch die Volksmeinung im allgemeinen in einer gelehrten Erziehung eine Gefahr
für die kriegerische Tüchtigkeit erblickte[7]. Es ist bekannt, daß Theoderichs geniale
Tochter, Amalaswintha, mit Griechen griechisch, mit Lateinern lateinisch redete und
ihren Sohn Athalarich in den Künsten Roms erziehen ließ[8], ebenso daß ihr Vetter,
der treulose Theodahad, ein Kenner der antiken Literatur war und sich mit Platonischen
Studien beschäftigte.





Bei solcher Schonung des Bestehenden ist es schon von vornherein
selbstverständlich, daß auch die römische Medizinalverfassung, wie sie
sich in der späteren Kaiserzeit entwickelt hatte, erhalten blieb; glücklicherweise
sind wir aber nicht auf bloße Vermutungen angewiesen, da
noch eine, wahrscheinlich von Theoderich herrührende, pomphaft stilisierte
Verordnung über die Rechte und Pflichten des Comes archiatrorum
(vgl. S. 14) auf uns gekommen ist, durch welche die Existenz eines
gebildeten und organisierten Aerztestandes bewiesen wird.



Formula comitis archiatrorum.




Inter utillimas artes, quas ad sustentamdam humanae fragilitatis indigentiam
divina tribuerunt, nulla praestare videtur aliquid simile quam potest auxiliatrix
medicina conferre. ipsa enim morbo periclitantibus materna gratia semper assistit,
ipsa contra dolores pro nostra inbecillitate confligit et ibi nos nititur sublevare,
ubi nullae divitiae, nulla potest dignitas subvenire. Causarum periti palmares habentur,
cum negotia defenderint singulorum: sed quanto gloriosius expellere quod
mortem videbatur inferre et salutem periclitanti reddere, de qua coactus fuerat
desperare! ars quae in homine plus invenit quam in se ipse cognoscit, periclitantia
confirmat, quassata corroborat et futurorum praescia valetudini non cedit, cum se
aeger praesenti debilitate turbaverit, amplius intellegens quam videtur, plus credens
lectioni quam oculis, ut ab ignorantibus paene praesagium putetur quod ratione
colligitur. Huic peritiae deesse judicem nonne humanarum rerum probatur oblivio?
et cum lascivae voluptates recipiant tribunum, haec non meretur habere primarium?
habeant itaque praesulem, quibus nostram committimus sospitatem: sciant se huic
reddere rationem, qui operandam suscipiunt humanam salutem. non quod ad casum
fecerit, sed quod legerit, ars dicatur: alioquin periculis potius exponimur, si vagis
voluntatibus subjacemus. unde si haesitatum fuerit, mox quaeratur. Obscura nimis

est hominum salus, temperies ex contrariis umoribus constans: ubi quicquid horum
excreverit, ad infirmitatem protinus corpus adducit. hinc est quod sicut aptis cibis
valitudo fessa recreatur, sic venenum est, quod incompetenter accipitur. habeant
itaque medici pro incolumitate omnium et post scholas magistrum, vacent libris,
delectentur antiquis: nullus justius assidue legit quam qui de humana salute tractaverit.
Deponite, medendi artifices, noxias aegrotantium contentiones, ut cum vobis
non vultis cedere, inventa vestra invicem videamini dissipare, habetis quem sine
invidia interrogare possitis, omnis prudens consilium quaerit. dum ille magis studiosior
agnoscitur, qui cautior frequenti interrogatione monstratur. in ipsis quippe
artis hujus initiis quaedam sacerdotii genere sacramenta vos consecrant: doctoribus
enim vestris promittitis odisse nequitiam et amare puritatem[9]. Sic vobis liberum
non est sponte delinquere, quibus ante momenta scientiae animas imponitur obligare.
et ideo diligentius exquirite quae curent saucios, corroborent imbecillos: nam videro,
quod delictum lapsus excuset, homicidii crimen est in hominis salute peccare. sed
credimus jam ista sufficere, quando facimus qui vos debeat admonere. quapropter
a praesenti tempore comitivae archiatrorum honore te decoramus, ut inter salutis
magistros solus habearis eximius, et omnes judicio tuo cedant, qui se ambitu mutuae
contentionis excruciant. esto arbiter artis egregiae, eorumque distingue conflictus,
quos judicare solus solebat effectus. in ipsis aegros curas, si contentiones noxias
prudenter abscidas. magnum munus est, subditos habere prudentes, et inter illos
honorabilem fieri, quos reverentur ceteri. Visitatio tua sospitas sit aegrotantium,
refectio debilium, spes certa fessorum. requirant rudes, quos visitant, aegrotantes,
si dolor cessavit, si somnus affuerit. de suo vero languore te aegrotus interroget,
audiatque a te verius, quod ipse patitur. habetis et vos certe verissimos testes, quos
interrogare possitis. perito quidem archiatro venarum pulsus enuntiat, quid intus
natura patiatur; offeruntur etiam oculis urinae; ut facilius sit, vocem clamantis non
advertere, quam hujusmodi minime signa sentire. Indulge te quoque palatio nostro:
habeto fiduciam ingrediendi, quae magnis solet pretiis comparari. nam licet alii
subjecto jure serviant, tu rerum dominos studio praestantis observa. fas est tibi,
nos fatigare jejuniis fas est, contra nostrum sentire desiderium, et in locum beneficii
dictare, quod nos ad gaudia salutis excruciet. talem tibi denique licentiam nostri
esse cognoscis, qualem nos habere non probamur in ceteris. Cassiodorius, Variar.
lib. VI, c. 19.





Ebenso wie die schulmäßige Pflege der literarischen Studien, der
Grammatik, Rhetorik, Jurisprudenz u. s. w. fortdauerte[10], dürfen wir
auch den Weiterbestand der ärztlichen Bildung nach Art der abwelkenden
spätrömischen Zeit mit Sicherheit voraussetzen.



Ein Antrieb zur schriftstellerischen Tätigkeit der Aerzte war freilich
fast nur durch das Verlangen nach lateinischen (wörtlichen oder auszugsweisen)

Uebersetzungen bezw. mehr oder minder freien Bearbeitungen
und Kompilationen einzelner praktisch wertvoller Schriften
der alten Literatur gegeben. Dieser Weg, welcher schon in der letzten
Phase der römischen Medizin (Caelius Aurelianus, Cassius Felix) infolge
abnehmender griechischer Sprachkenntnis und infolge der Neigung
zu kompendiöser Zusammenfassung eingeschlagen worden war, mußte
jetzt noch mehr im Interesse der germanischen Elemente unter den
Aerzten beschritten werden. Das solcherart zu stande gebrachte literarische
Material — späterhin natürlich ergänzt — erlangte für die
abendländische Medizin des frühen Mittelalters eine ähnliche konstituierende
Bedeutung, wie die Uebertragungen aristotelischer und anderer
antiker Schriften durch Boëthius[11].



Immerhin ist aus der Ostgotenzeit wenigstens eine Schrift auf uns
gekommen, welche einen Schimmer von Originalität besitzt, nämlich die
in barbarischem Latein verfaßte Diätetik des Anthimus — ein Werkchen,
das ein merkwürdiges Denkmal der von Italien ausgehenden Kultureinflüsse
bildet.




Anthimus, ein aus Byzanz verbannter griechischer Arzt, der mit Theoderich d. Gr.
nach Italien zog und eine Zeitlang am Hofe des Frankenkönigs Theuderich (511-534)
als Gesandter der Ostgoten lebte, verfaßte in barbarischem Latein (Uebergang ins
Romanische) eine diätetische Schrift in Form eines Sendschreibens: Epistula
Anthimi viri inlustris comitis et legatarii ad gloriosissimum Theudericum
regem Francorum de observatione ciborum (ed Val. Rose in
Anecd. gr. et graecolat., Berlin 1870 und nochmals Lips. 1877). Das Werkchen
stützt sich größtenteils auf die Vorarbeiten (secundum praecepta auctorum medicinalium),
nebstdem sind aber auch Erfahrungen verwertet, welche Anthimus selbständig
bei den Goten und Franken gemacht hatte — die einschlägigen Bemerkungen
sind von großem kulturhistorischem Interesse. Für die langanhaltende Beliebtheit
der Schrift sprechen spätere Einschiebsel, die aus der Dynamidia und dem
Liber de virtutibus herbarum stammen. In der Einleitung wird hervorgehoben,
daß eine rationelle Ernährung die Grundlage der Gesundheit bilde und Krankheiten
verhüte; die Kost soll leicht verdaulich sein, man möge auf Mäßigkeit
im Essen und Trinken bedacht sein, und selbst auf der Reise dürfe man die geeignete

Zubereitung der Nahrungsmittel nicht außer acht lassen. Dem Einwurf, daß
es Völker gebe, die sich trotz des Genusses von rohem Fleisch die Gesundheit bewahren,
wird mit dem Hinweis begegnet, daß hier die Schädlichkeit teils durch die
geringe Quantität, teils durch die Einförmigkeit der Nahrungsmittel kompensiert
werde. Im folgenden bespricht Anthimus etwa 100 Nahrungsmittel und Getränke
(Brot, Fleischsorten, Speck, Met, Bier, Honigwein, Geflügel, Eier, Fische, Austern,
Gemüsearten, Hülsenfrüchte, Getreidemehle, Milch, Butter, Käse, Obst), an verschiedenen
Stellen auch die Genußmittel (Salz, Pfeffer, Ingwer, Fenchel, Dill,
Koriander u. s. w.). In manchen Abschnitten geht der Verfasser sehr genau in die
Details ein, so z. B. wenn er die einzelnen Teile vom Schwein, Rind etc. hinsichtlich
ihrer Verdaulichkeit und ihres Nährwertes würdigt, sorgfältig beschreibt er auch
die zuträgliche Bereitungsweise. Er warnt unter anderem vor dem Genusse des eingepökelten
Fleisches, der Speckschwarten, der Schweinsnieren, der Turteltauben
(weil diese öfter Helleborus gefressen haben), der harten Eier und des alten Käses,
der meisten Pilze, alter Fische und Austern (austrea, si olent et quis manducaverit,
altero veneno opus non habet). Neben dem diätetischen ist auch der therapeutische
Nutzen gewisser Nahrungsmittel und Getränke angeführt, so wird z. B. Speck (ein
Universalmittel der Franken) gegen Eingeweidewürmer empfohlen, Rebhühnerfleisch
gegen Durchfall, Gerstenmehlbrei mit lauem Wasser verdünnt (alfita s. fenea s. polenta)
gegen Fieber, Reis in Ziegenmilch gegen Dysenterie, frisch gemolkene Kuhmilch[12],
Ziegen- oder Schafmilch, frische aber ungesalzene Butter bei beginnender Phthise,
Mandelmilch oder Feigen bei Katarrh und Angina, Quittenschleim gegen Durchfall
u. s. w.





Anthimus ist für lange Zeit der letzte abendländische Autor weltlichen
Standes, den wir kennen, und fortan bleibt Jahrhunderte hindurch
die literarische Führung in den Händen des Klerus bezw. des
Mönchtums.



Der allmähliche Uebergang des Wissenschaftsbetriebes auf die kirchlichen
Kreise — denn das von der Heilkunde Gesagte gilt gleicherweise
für die übrigen Zweige — hatte das Absterben der antiken Einrichtungen,
das Erlöschen der noch aus dem Altertum hereinragenden Bildungsanstalten
zur Voraussetzung. Dieser Auflösungsprozeß vollzog sich
im Verlaufe des 6. Jahrhunderts, in jener schrecklichen Zeit, da der
langwierige Kampf zwischen Ostgoten und Byzantinern, sodann der Einfall
und die Festsetzung der Longobarden und am meisten die den
völkermordenden Kriegen folgenden, von furchtbaren Elementarereignissen
eingeleiteten, Seuchen[13] von den Alpen bis zur Südspitze Italiens

Verheerung und Verwüstung, Hungersnot[14] und Elend, Rohheit und
Barbarei verbreiteten. Es ist nur zu verständlich, daß die furchtbaren
Drangsale der, an entsetzlichen Ereignissen so reichen, Zeit den Sinn für
Wissenschaft lähmten, das Vertrauen zu derselben untergruben, die
Schulen der weltlichen Gelehrsamkeit bis auf kümmerliche Reste zum
Verschwinden brachten, hingegen den religiösen Eifer und die schwärmerische
Askese entzündeten. Ebenso begreift man, daß die lateinische
Bevölkerung, von den damals noch ungezügelten, fremdes Recht schonungslos
niedertretenden Longobarden bedrängt, von den Byzantinern
im Stich gelassen oder ungenügend beschützt, bei der römischen Kirche
bald allein ihre Zuflucht suchte. Zur Territorialmacht werdend, konnte
diese gerade infolge der Zerklüftung Italiens eine kräftige Realpolitik
treiben, mit dem Nimbus der ewigen Roma umstrahlt, die Selbständigkeit
und Zivilisation des Westens gegen feindliche Eingriffe wirksam verteidigen
und eine ungemein segensreiche Tätigkeit als Retterin der Verfolgten
entfalten. Beinahe aller sonstigen Hilfe entbehrend, mußte sich
auch die Wissenschaft, wollte sie fortbestehen, in den Schutz der Kirche
begeben und aus der trostlosen Welt in die Verborgenheit des Mönchtums
flüchten — ein Weg, den kein Geringerer als „der letzte Römer”
Cassiodor gewiesen hatte. Ihres Zusammenhangs mit der Vergangenheit
bewußt, immer mehr in den Beruf einer Erzieherin der abendländischen
Menschheit hineinwachsend, die anfängliche Abneigung gegen den heidnischen
Geist der antiken Bildung überwindend[15], ergriff die Kirche,
während draußen die Zeitenstürme blind wüteten, die hohe Aufgabe,
die Erhaltung der überkommenen Literatur durch mönchischen

Fleiß zu fördern — freilich ohne dem, in der heillosen Epoche üppig
emporwuchernden, Wunderglauben entgegenzutreten.



Beides spiegelt sich in der Heilkunst, wo das Christentum schon früh
eine schwankende Stellung eingenommen hatte (vgl. S. 39), deutlich
wieder. Der von Kirche und Mönchtum begünstigte Wunderglaube ging
friedlich einher neben dem höchst anerkennenswerten Eifer, die Reste
der antiken ärztlichen Literatur und die Traditionen der rationellen
Praxis zu erhalten.




Die Sitte, hilfsbedürftige Kranke in die Kirche zu bringen, damit die Priester
sie mit Weihwasser besprengen und Gebete verrichten, erlangte in den ersten Jahrhunderten
des Mittelalters allgemeine Verbreitung. Namentlich übten jene Kirchen
eine starke Anziehungskraft aus, wo Gebeine von Heiligen ruhten (Reliquienkult).



Der Glaube an die medizinische Wundertätigkeit der Heiligen, der Reliquien u. s. w.
mußte ganz besonders in der Zeit der Seuchen, an denen das 6. Jahrhundert so
reich war, übermäßig anschwellen, da die entsetzliche Furcht Schreckbilder der
Phantasie vorgaukelte und das verstandesgemäße Urteil trübte. Man erhoffte alles
Heil nur mehr von überirdischer Hilfe, umsomehr als sich die ärztliche Kunst tatsächlich
als ohnmächtig erwies.



Beachtenswert ist folgende geschichtliche Tatsache. Papst Felix IV. (526-530)
ließ nicht weit vom Forum Pacis, gerade an jener Stelle, wo Aerzte schon in alter
Zeit ihren Versammlungsort gehabt hatten und wo auch Galen gewohnt haben
soll, die Basilika der Heiligen Kosmas und Damian errichten, wobei zum Baue zum
erstenmal unzerstörte antike Gebäude verwendet wurden. Eine Inschrift bezeichnet
die heiligen Zwillingsbrüder ausdrücklich als Aerzte, welche dem Volke die Hoffnung
des Heiles sichern, vgl. S. 39. Die kirchliche Literatur strotzt geradezu von medizinischen
Wundern, welche die Heiligen vollzogen.





Das Studium medizinischer Autoren und die Rettung des ärztlichen
Schrifttums vor völligem Untergang nahm der, noch in ostgotischer Zeit
gestiftete, Orden des hl. Benedikt auf sich, seitdem Cassiodor
dem Fleiß der Mönche auch die berufsmäßige Pflege der Wissenschaft
eingefügt und auf den hohen Wert der alten Literatur für die Kleriker
hingewiesen hatte. Veranlassung lag umsomehr hierzu vor, als der
Orden schon von Anbeginn her durch das Gebot der Krankenpflege
mit der Heilkunst in Beziehung getreten war — allerdings nicht ohne
einen starken theurgischen Einschlag (Gebetsheilung, Exorzismus)
in der Praxis.




In demselben Jahre, da Justinian die Philosophenschule zu Athen für immer
schloß (529), gründete Benedictus von Nursia an der Stätte eines alten Apollotempels
auf einem einsamen, steilen Berge in Campanien das berühmte Stammkloster
seines Ordens, Monte Cassino. Die wahrscheinlich noch in ihrer ursprünglichen
Gestalt erhaltene Regula St. Benedicti, durch welche das Mönchsleben der
orientalischen Beschaulichkeit und Ueberspannung entzogen wurde, um es im praktisch
sittlichen Geiste den Verhältnissen des Abendlandes anzupassen — auch die
Diätetik spielt darin keine geringe Rolle —, enthält zwar die Vorschrift der täglichen
Handarbeit und geistlichen Lektüre, aber von einem eigentlich wissenschaftlichen

Studium wird nirgends gesprochen. Die wissenschaftliche Arbeit ist von den
Benediktinern in ihre Regel oder richtiger in ihre Praxis erst später aufgenommen
worden, als es zu einer Vereinigung der von Cassiodorius gegründeten Klöster mit
denen des hl. Benedikt kam. Erst dann wurden die Benediktiner die Nestorianer
des Westens! Cassiodor (480-575), der nach langjähriger staatsmännischer Tätigkeit
unter Theoderich und seinen Nachfolgern Mönch ward, um den Rest seines
Lebens Gott und der Wissenschaft zu weihen, zog sich 538 in ein von ihm selbst
unfern von Squillacium an der bruttischen Küste gegründetes Kloster, Vivarium, zurück,
welches mit einer ansehnlichen Bibliothek und mit allem für nächtliche Studien
erforderlichen Hausrat ausgestattet wurde. Cassiodor war es zuerst, der beispielgebend
für die Folgezeit das Kloster nicht bloß zu einer Stätte der Askese, sondern
auch zu einem Asyl der Wissenschaft machte und das Abschreiben der Codices
(natürlich in erster Linie die handschriftliche Vervielfältigung biblischer, kirchlicher
Schriften) als würdigste Handarbeit erklärte.



Der hl. Benedikt legte die Pflege der Kranken seinen Ordensgenossen ganz besonders
ans Herz. Infirmorum cura ante omnia adhibenda est, ut sicut
re vera Christo, ita eis serviatur — und vertraute sie hauptsächlich der Fürsorge
des „Cellerarius” an (Cellerarius omni congregationi sit sicut pater. Infirmorum,
infantium, hospitum pauperumque cum omni sollicitudine curam gerat); er verrichtete
auch, wie berichtet wird, zahlreiche Wunderkuren. — Cassiodor aber ging viel weiter,
indem er den Mönchen das Studium der Heilkunde empfahl und ihnen ausführliche
Ratschläge darüber gab, welche medizinischen Schriftsteller des Altertums hierzu als
Grundlage benützt werden sollten.





In seiner summarischen Enzyklopädie Institutiones divinarum et saecularium
lectionum (litterarum), welche den Klosterbrüdern eine Uebersicht
der für sie empfehlenswertesten Literatur und Kenntnisse in den weltlichen
Wissenschaften überliefern sollte und tatsächlich großen Einfluß
auf das Studium im Mittelalter ausübte[16], ruft Cassiodor den Mönchen
zu: Lernet die Eigenschaften der Kräuter und die Mischungen der
Arzneien kennen, aber setzet alle eure Hoffnungen auf den Herrn, der
Leben ohne Ende gewährt. Wenn[17] euch die Sprache der Griechen
nicht bekannt ist, so habt ihr das Kräuterbuch des Dioskorides, welcher
die Pflanzen des Feldes mit überraschender Richtigkeit beschrieben und
abgebildet hat. Nachher leset den Hippokrates und Galen in lateinischer
Uebersetzung, d. h. die Therapeutik des letzteren, welche er an den
Philosophen Glaukon gerichtet hat, und das Werk eines ungenannten
Verfassers, welches, wie die Untersuchung ergibt, aus verschiedenen

Autoren zusammengetragen ist. Ferner studiert die Medizin des Aurelius
Caelius, das Buch des Hippokrates über die Kräuter und Heilmethoden
und verschiedene andere Schriften über die Heilkunst, welche ich in
meiner Bibliothek aufgestellt und euch hinterlassen habe.



Die Mahnung Cassiodors fiel auf einen höchst fruchtbaren Boden —
noch jetzt sind die von ihm empfohlenen Werke bezw. Uebersetzungen
zum Teil in zahlreichen Handschriften vorhanden. Insbesondere im
Stammkloster der Benediktiner, in dem in gesündester Gegend gelegenen
Monte Cassino, wo gewiß schon frühe auch Kranke verpflegt
wurden[18], nahm man im Zusammenhang mit der sonstigen Bildungspflege,
das Abschreiben, Uebersetzen und Kompilieren, die lexikalische
Exegese alter medizinischer Autoren in Angriff; die weitere Verbreitung
erfolgte allmählich durch das Netz der Tochterklöster. Die erworbenen
Kenntnisse drängten alsbald auch zur praktischen Verwertung und bewirkten
es, daß die Mönche — in der Folge auch der Weltklerus —
immer mehr neben den psychischen Mitteln heilsame Kräuter und Medikamente,
deren Wirksamkeit aus der Literatur bekannt geworden war,
bei den Kranken anwandten. Ein frühes Denkmal dieses bedeutungsvollen
Umschwungs kann in dem winzigen therapeutischen Kompendium,
Commentarium medicinale, einem Lehrgedicht des Mailänder Erzbischofs
Benedictus Crispus, erblickt werden, welcher zur Zeit des Longobardenkönigs
Aribert II. lebte und zum Benediktinerorden in naher Beziehung
stand[19].




Benedictus Crispus (Benedetto Crespo) war seit 681 Erzbischof von Mailand
(† 725 oder 735). Das ihm zugeschriebene, seinem ehemaligen Zöglinge, dem
Klosterpräpositus Maurus, gewidmete, aus 241 schlechten Hexametern bestehende
medizinische Lehrgedicht Commentarium medicinale (mit einer in Prosa
verfaßten Vorrede), welches er noch in seiner Diakonatszeit verfaßt haben soll (ed. in
Ang. Mai Auctor. class. ex codic. vatican. edit. T. V, in Renzi's Collect. Salern. I.,
ferner von J. V. Ullrich, Kizingae 1835), handelt über die Heilkräfte verschiedener
Pflanzen bei 26 Krankheiten (in der Anordnung a capite ad calcem); der Inhalt ist
hauptsächlich dem Pseudoplinius und dem Dioskurides entlehnt, für die Form bildete
Serenus Samonicus das Muster.





Mönche und Klerikerärzte füllten aber bloß die klaffenden Lücken
aus, welche sich seit dem Verfall und Untergang der weltlichen Bildungsanstalten
in der ärztlichen Gelehrsamkeit und im ärztlichen Stande
geltend machten, sie ersetzten den Teil der staatlichen Armenpflege, der
einstens den archiatri populares zufiel, abgesehen aber von rohen Empirikern,

hat es in Italien, im Gegensatz zu allen anderen Ländern,
zu keiner Zeit gänzlich an angesehenen Laienpraktikern
und damit an privater Unterweisung gefehlt[20]. Es hängt dies
gewiß damit zusammen, daß dort inmitten der Ruinen einer großen Vergangenheit
die alten Traditionen nie gänzlich erloschen, sondern noch
unter der Asche glommen und zeitweilig angefacht wieder aufflackerten,
daß überhaupt ein Rest heidnisch-antiker Bildung als Nachhall der alten
Rhetorenschulen unabhängig und selbst im Gegensatz zur Kirche über
die Stürme hinaus bis in bessere Tage gehütet wurde.



Dem Zauber der überlegenen Kultur vermochten sich übrigens auf
die Dauer auch die Longobarden nicht zu entziehen, und in dem
Maße, als zwischen ihnen und der römischen Bevölkerung der Ausgleich
bis zur bürgerlichen Gleichstellung, religiösen und völkischen Verschmelzung
zu stande kam (Katholisierung, Romanisierung seit der zweiten
Hälfte des 7. Jahrhunderts), begann nicht nur Landwirtschaft, Handel
und Gewerbe zu blühen, sondern auch die Kunst und die Wissenschaft
fingen wieder an neue Triebe zu entfalten. Während in Rom selbst, mit
Ausnahme der geistlichen Musik, ein Verfall der Bildung eingetreten
war, welcher sich schon in der Barbarei der zertrümmerten lateinischen
Sprache ausdrückte, erlebten in Lucca, Mailand, Pavia, Benevent und
Salerno Grammatik, Dialektik, Rhetorik, Geschichtschreibung und Jurisprudenz
einen Aufschwung, wurden mitten im Tumult der politischen
Umwälzungen Italiens Künstler und Gelehrte an den Höfen gefeiert,
wandten bildungsfreundliche longobardische Fürsten den literarischen
Studien ihre Gunst zu. Und zwar waren es gerade Nachkommen der
furchtbaren Begleiter des Alboin, Longobarden, welche sich besonders
hervortaten[21], wie dies namentlich das leuchtende Beispiel des Paulus
Diaconus beweist, des hochbegabten Geschichtschreibers seines Volkes,
der, am Hofe des Ratchis erzogen, die reichbegabte Tochter des Desiderius,
Adelberga, zur Schülerin hatte und den Gatten derselben, Arichis,
den Herzog von Salerno, den gebildetsten Fürsten der damaligen Zeit
nennen durfte. Daß im Umkreis der wieder erstarkenden Laienbildung,
welche nicht zum mindesten auch durch die byzantinischen Einflüsse im
Exarchat und in Unteritalien genährt wurde, die Medizin nicht ganz in
mönchischen Händen blieb, beweisen z. B. schon Urkunden aus Lucca
und Pistoja aus dem 8. Jahrhundert, welche longobardische Aerzte aus

dem Laienstande erwähnen[22], bezeugt ein Mailänder Manuskript, wonach
am Ende des 8. Jahrhunderts zu Ravenna öffentliche Vorträge über
Hippokrates und Galen gehalten worden sind. Wie die erwachende
Bildung überhaupt, so ergoß sich in Italien eben auch die Heilkunde
fürderhin aus zwei Quellbächen, einem kirchlichen und einem nichtkirchlichen,
welche in ihrem späteren Laufe einander immer näher kommen
sollten. Sind auch bis zum 10. Jahrhundert bloß Handschriften klösterlichen
Ursprungs auf uns gekommen — so z. B. die medizinischen
Werke des gelehrten Abtes von Monte Cassino Bertharius (857-884),
de innumeris remediorum utilitatibus und de innumeris
morbis —, welche von dem literarischen und praktischen Eifer der
arzneikundigen Mönche Nachricht bringen, so läßt doch die ganze spätere,
erst auf ihrem Höhepunkte ans volle Licht der Geschichte tretende Entwicklung
mit größter Wahrscheinlichkeit vermuten, daß schon damals
in Laienkreisen eine Zusammenfassung des medizinischen Wissens (Summa
medicinae) unternommen wurde, eine schulmäßige Verpflanzung der ärztlichen
Lehre erfolgte und eine gildenartige Vereinigung der Vertreter
des ärztlichen Berufes wenigstens in den Anfängen bestand[23].



Die Hauptquelle der medizinischen Kenntnisse bildeten die spätrömischen
Autoren und mehr oder minder freie lateinische
Uebersetzungen[24] von Werken der griechischen und frühbyzantinischen
Literatur. Was die ersteren anlangt, so wäre
hervorzuheben, daß weniger Caelius Aurelianus selbst, als auszugsweise
Bearbeitungen seiner Schriften, namentlich der im 6.-7. Jahrhundert
entstandene „Aurelius” und „Esculapius”, verbreitet waren.




Zu den beliebtesten Autoren gehörten wegen ihres bequem benutzbaren therapeutischen
Inhalts Serenus Sammonicus, Gargilius Martialis, Pseudo-Apulejus
und Pseudo-Plinius, dessen Machwerk Breviarium oder Medicina
(vgl. S. 59) im 6. Jahrhundert willkürlich zerstückt zur Grundlage einer neuen,
größeren, auch aus Cael. Aurelianus, Apulejus, Vindicianus u. a. schöpfenden Kompilation
gemacht wurde (gedruckt als Buch 1-3 in der Ausgabe Plinii Secundi de
medicina opus von Th. Pighinucci, Rom 1509, sowie in Sammlung de re medica von
A. Torinus, Basel 1528)[25].




Ueber Caelius Aurelianus und die pseudosoranischen (lateinischen) Schriften vgl.
S. 62. Wahrscheinlich wurde auch das lateinische, unter dem Namen des Muscio
gehende Hebammenbuch im 6. Jahrhundert geschrieben (vgl. S. 72).



Der „Aurelius” (ed. Daremberg in Henschels Janus II, besond. Abdr. Vratisl.
et Paris 1857) handelt von den akuten, der „Esculapius” (ed. Argent. 1533, ferner
im Experimentarius medicinae, Argent. 1544) von den chronischen Affektionen, beide
stehen in nächster Beziehung zu den medicinal. respons. libri des Cael. Aurel., sind
aber nicht bloß aus methodischen, sondern auch aus dogmatischen Quellen kompiliert.



Ins Lateinische wurden im Zeitraum vom Ausgang des 5. bis zum 8. Jahrhundert
übersetzt: einzelne Schriften des Hippokrates (z. B. Aphorismen, Prognosticum, de
diaeta in acut., de diaeta Lib. I und II, de hebdomadibus), des Rhuphos, des Galen
(z. B. Therap. ad. Glauconem ═ de curatione febr., Ars parva), des Oreibasios
(Synopsis und Euporista ═ 'Apla, herausgegeben in Oeuvres d'Oribase ed. Bussemaker
et Daremberg, Bd. V und VI), die Hauptwerke des Alexander von Tralles (gedruckt
unter dem Titel Alexandri Iatros practica, Lugd. 1504, Pavia 1520, Venet. 1522)
und des Dioskurides (nach dem mit 500 Abbildungen versehenen Münchner Kodex
in sog. longobardischer Schrift herausgegeben von Auracher, fortgesetzt von Stadler
in Vollmöllers Roman. Forschungen I, X, XI)[26]. — Wie aus späteren Angaben erhellt,
besaß man auch eine lateinische Uebersetzung der Augenheilkunde des Demosthenes,
diese ist aber verloren gegangen. — Es haben sich sogar Kommentare zu hippokratischen
und galenischen Schriften aus dieser Zeit erhalten.





Das Grundmaterial wurde weiter verarbeitet, mannigfach kompiliert
und zu Sammelschriften kombiniert — darauf lief jahrhundertelang, abgesehen
von der bloßen Kopistentätigkeit, alle literarische Betriebsamkeit
hinaus, wobei die Tendenz zur Entwicklung einer Summa medicinalis
immer deutlicher hervortritt.




Zu den literarischen Produktionen des frühen Mittelalters gehören mehrere, in
Briefform gehaltene, pseudonyme Abhandlungen, für welche wohl die griechische
Epistola ad Ptolemaeum regem de hominis fabrica (ed. Ermerius in Anecdot. med.
gr. 1840) ein Muster gab, z. B. die Epistola Hippocratis (bekannt unter dem Namen
Capsula eburnea), die Schriften Dynamidia (Hippocrates de virtutibus
herbarum) und Hippocrates de cibis (ed. Val. Rose in Anecdot. gr. et graecolat.
II, 131 ff.), beide enthalten Bruchstücke einer lateinischen Uebersetzung des
zweiten Buches der hippokratischen Schrift περὶ διαίτης, wozu in der Dynamidia
noch Auszüge aus Gargilius Martialis hinzukommen), der aus Auszügen aus dem
galenischen de locis affectis bestehende Passionarius, das pseudogalenische Buch
de simplicibus ad Paternianum (gedruckt unter den Spuriis in den Galenausgaben)
etc.



Ein Beispiel wüster Zusammenstellung verschiedener Schriften findet sich in der,
mit einem Codex Vaticanus aus dem 10. Jahrhundert so ziemlich übereinstimmenden,

Druckausgabe Oribasii de simplicibus libri V von Schott (Argent. 1553);
dort enthält das 1. Buch einen Auszug aus Pseudoapulejus, das 2. entspricht der
Dynamidia Hippocratis, das 3. ist aus Galen und Apulejus entnommen, das 4. ist
eine erweiterte Uebersetzung von Lib. II der Euporista des Oreibasios, das 5. enthält
nicht vollständig die pseudogalenische Schrift de simplicibus ═ de pigmentis;
besser geordnet findet sich die gleiche Zusammenstellung in einem Kodex des 9. Jahrhunderts
von St. Gallen.



Eine, aus einem pathologischen und therapeutischen Teile bestehende, „Summa
medicalis” kann man in dem Kod. 97 von Montecassino (Ende des 9. Jahrhunderts)
erblicken, derselbe enthält den Brief des Vindicianus an Pentadius (über Humoralpathologie),
verschiedene pseudonyme Briefe des „Hippokrates”, eine Abhandlung
Galens über Harn und Puls, den Aurelius ═ Escolapius, einen Teil des Pseudoapulejus,
eine Abhandlung über pflanzliche und tierische Mittel u. a. Von großem
Interesse ist ein, in diesem Sammelwerke vorkommendes, deontologisches Fragment:



Quomodo visitare debes infirmum.



Non omnem infirmum uniter visites, sed si integre audire vis disce. Mox qui
ingredieris ad infirmum interroga eum si quid forsitan dolet: et si tibi dixerit eo
quod aliquid dolet, item require ab eo si fortis est dolor an non: est assiduus
an non; postea tenes ei pulsum et vides si febrit an non. Si enim aliquid ei
dolet, invenies ei pulsum ad tactum qui dicitur fluidus atque citatus: et
require ab eo si cum frigore ei ipse dolor veniet, et si sint ei vigiliae: et interroga
si ex ipsa infirmitate sint ei vigiliae, aut faciendo aliquam rem: et si legitime
ventrem facit aut urinam: et inspicis utrasque partes et vide si periculum
forsitan sit illi, si tamen acuta fuerit infirmitas. Nam si temporalis
fuerit nihil agnoscis, sed inquire initium infirmitatis, et quid dixerunt priores
medici, qui eum visitaverunt, si omnes uniter dixerunt an alter aliud. Et require
qualis esse corpus potuit sive frigidus, sive aliud simile, aut si solutum ventrem
habuit, aut si somniculosus est, et si assidua est illi infirmitas, an non,
et si ita tales erant illi infirmates aliquando. Quoniam cum haec omnia requisieris
facile ejus causas agnoscis et cura tibi difficiles non videtur (publiziert in
Renzi, Collectio Salernitana, Napoli 1852 seq., II, p. 73).





Bevor wir den Spuren der Heilkunde in Italien weiter nachgehen,
wollen wir einen Blick auf die medizinischen Zustände der übrigen
Länder des frühmittelalterlichen Kulturkreises werfen. Stehen uns auch
nur dürftige Angaben zu Gebote, so tritt doch die fundamentale Tatsache
deutlich hervor, daß der Klerus und das Mönchtum jenseits der
Alpen in der Medizin, wie im gesamten Bildungswesen, eine weit mehr
dominierende Stellung einnahmen als in Italien, ja sogar die längste Zeit
unbestritten die Alleinherrschaft besaßen.



In Spanien, das seit den letzten Dezennien des 5. Jahrhunderts unter
der drückenden Herrschaft der Westgoten schmachtete, verfielen früher
als in anderen einst römischen Provinzen die Schulen der Kaiserzeit
(z. B. Corduba) und damit auch der Aerztestand, dessen Beruf zu einem
Gewerbe herabsank. Welch geringes Ansehen derselbe genoß, ersieht
man aus den, von äußerstem Mißtrauen erfüllten, Bestimmungen des
westgotischen Rechts, das nicht nur die Honorarverhältnisse beleuchtet,

sondern auch die Art des Unterrichts (persönliche Unterweisung durch
einen erfahrenen Meister) andeutet[27].




Der Arzt hatte vor der Uebernahme der Behandlung mit dem Kranken oder
dessen Verwandten einen Honorarvertrag zu schließen und Kaution zu stellen. Für
verschiedene Kuren gab es bestimmte Taxen, z. B. für die Staroperation 5 Solidi.
(Si quis medicus hipocisim de oculis abstulerit et ad pristinam sanitatem infirmum
revocaverit V solidos pro suo beneficio consequatur.) Starb der Kranke, so hatte
der Arzt keinen Anspruch auf ein Honorar, durfte aber die Kaution ohne weitere
Behelligung zurückziehen. Für begangene Kunstfehler hatte der Arzt eine Geldbuße
zu leisten, z. B. für eine durch ungeschickten Aderlaß verursachte Schädigung
150 Solidi. Wurde durch die Behandlung der Tod des Kranken herbeigeführt, so
hatte der Arzt, falls es sich um einen Knecht handelte, einen anderen dafür zu
stellen, hingegen wurde er, falls es sich um einen Freigeborenen handelte, der Sippe
desselben zur willkürlichen Bestrafung (Blutrache) ausgeliefert. Bei weiblichen Personen
aus dem Stande der Freien durfte der Arzt nur in Gegenwart ihrer Verwandten
einen Aderlaß vornehmen, selbst im Falle dringender Gefahr sollten bei
einer Strafe von 10 Solidi Nachbarn, Mägde oder Sklaven zugegen sein, weil sonst
derartige Gelegenheiten leicht zu unsittlichen Scherzen mißbraucht werden könnten
(quia difficillimum non est, ut interdum in tali occasione ludibrium adhaerescat). —
Für den Unterricht in der Heilkunde, den ein Arzt seinem Schüler erteilte, war ein
Lehrgeld von 12 Solidi festgesetzt (Si quis medicus famulum in doctrinam susceperit,
pro beneficio suo duodicim solidos consequatur). (Leg. Wisigoth. lib. XI, tit. 1, de
medic. et aegrot.) — Eine solche drakonische Gesetzgebung lähmte natürlich die
ärztliche Tätigkeit, denn höchstens herumziehende Pfuscher konnten sich über die,
bei der Behandlung drohenden, kriminellen Gefahren hinwegsetzen.





Von der Anteilnahme des Klerus an der Heilkunde bildet die angebliche
Vornahme des Kaiserschnitts an einer Schwangeren durch den

Bischof Paulus von Merida[28] die früheste Spur, weiterhin hören wir,
daß Bischof Masona von Merida daselbst um 580 ein großes Hospital
erbauen ließ[29]. Es ist sehr wahrscheinlich, daß sich hierbei Einflüsse
der um die Heilkunde so verdienten Nestorianer geltend machten[30].
Seit dem Uebertritt der arianischen Westgoten zum Katholizismus (586)
nahm begreiflicherweise das Mönchtum und das geistliche Unterrichtswesen
einigen Aufschwung. Wir dürfen bestimmt annehmen, daß Stifte
und Klöster mit eigenen Aerzten versehen waren[31]. Aus einer der geistlichen
Schulen[32] ging der berühmte Bischof Isidorus von Sevilla
(Isidorus Hispalensis), einer der großen Bildner des Mittelalters, hervor,
welcher wohl in Gefolgschaft des Cassiodor, aber bedeutend über denselben
hinausdringend, aus der alten Literatur alles Wissenswerte zusammentrug
und durch seine zwanzig Bücher „Etymologiae”, eine
Enzyklopädie umfassendster Art, auch für die Heilkunde — soweit
Kleriker sich mit ihr beschäftigten — von lang nachwirkender Bedeutung
geworden ist.




Isidorus Hispalensis, Bischof von Sevilla (um 570-636), der gelehrteste Mann
seines Zeitalters, machte sich um die Erhaltung der Wissenschaft sehr verdient und
wurde durch seine zahlreichen Schriften (theologischen, philosophischen, philologischen,
naturwissenschaftlichen Inhalts) einer der einflußreichsten Lehrer des Mittelalters.

Für die Medizin kommt das Hauptwerk in Betracht — Originum s. Etymologiarum
libri XX — eine alle Wissenszweige umfassende, lateinische Enzyklopädie
(ed. Friedr. Wilh. Otto, Lips. 1833 in Lindemanns Corp. grammaticor. latin. veter.
Tom. III, ferner in der Gesamtausgabe von Arevalo, Rom 1797-1803), welche aus
etwa 80 Schriftstellern, oft wörtlich, geschöpft ist. Das 4. Buch — hauptsächlich im
Anschluß an Caelius Aurelianus (medicinal. interrogationum ac responsionum libri,
vgl. S. 62) — gibt einen Ueberblick über die Heilkunde, wobei die (oft ganz verfehlte)
Ableitung der griechisch-lateinischen Termini die Hauptrolle spielt,
während das Sachliche meist nur gestreift wird. Die 13 Kapitel des Buches handeln:
de Medicina, de nomine ejus, de inventoribus ejus, de tribus heresibus medicorum,
de quatuor humoribus corporum, de acutis morbis, de chronicis morbis, de morbis,
qui in superficie corporis videntur, de remediis atque medicaminibus, de libris medicinalibus,
de instrumentis medicamentorum, de odoribus et unguentis, de initio medicinae.
Isidorus stellt die Medizin der Philosophie an die Seite (utraque enim disciplina
totum hominem sibi vindicat) und hebt hervor, welch vielseitiger Ausbildung der Arzt
bedürfe[33]. Den Namen der Medizin leitet er, mit abenteuerlicher Etymologie, von modus
ab, d. h. von ihrer maßvollen Anwendung; ihre ersten Urheber Apollo, Aesculap und
Hippokrates seien auch die Stifter der drei Sekten, der methodischen, empirischen und
dogmatischen, gewesen. Zu einer wirklichen Krankheitsbeschreibung schwingt sich
Isidorus kaum auf, ihren Platz nehmen (oft höchst wunderliche) etymologische, zum
Teil auch oberflächliche Realdefinitionen ein — ein Ausfluß zusammengetragener
Buchweisheit. Als abschreckende Beispiele mögen folgende etymologische Erklärungen
dienen: Dicta autem pestilentia, quasi pastulentia, quod veluti incendium depascat.
... Dysenteria est divisio continuationis, id est ulceratio intestini, Δὺς enim divisio
est, entera intestinum. ... Phrenesis appellata sive ab impedimento mentis seu quia
dentibus frendent, nam frendere est dentes concutere. Von den Heilmitteln werden
die Hauptwirkungen und Anwendungsformen, von einigen Instrumenten und ärztlichen
Utensilien ganz oberflächlich die Gebrauchsweisen angegeben. Unter dem Titel
de libris medicinalibus finden sich nur kurze Erklärungen darüber, was man unter
„Aphorismus”, „Prognostica provisio”, „Dynamidia” (ubi herbarum medicinae scribuntur),
„Botanicum” zu verstehen habe. — Das 11. Buch handelt über die Körperteile,
die Altersstufen, Mißgeburten und Verwandlungen. Der anatomisch-physiologische
Inhalt des 1. Kapitels ist hauptsächlich aus sprachlichen Gründen interessant.
Es sei hier folgendes daraus hervorgehoben: Toles gallice lingua dicuntur, quas
vulgo per diminuationem toxillas (toxillos, tusillos) vocant, quae in faucibus turgescere
solent. ... Humeri dicti quasi armi ad distinctionem hominis a pecudibus
mutis, ut hi humeros, illi armos habere dicantur. Nam proprie armi quadrupedum
sunt. ... Palae sunt dorsi dextra laevaque eminentia membra. ... Femina femorum
partes sunt, quibus equitando tergis equorum adhaeremus. ... Veretrum,
quia viri est tantum sive quod ex eo virus emittitur, nam virus proprie dicitur humor

fluens a natura viri. — Im 10. Kapitel des  13. Buches wird die Wirkung der Heilquellen
(im Anschluß an Plinius) besprochen, im 2. und 3. Kapitel des 20. Buches
die Diätetik. — In einem anderen Werke, de natura rerum (ed. Becker, Berl.
1857), einem im Mittelalter viel benützten Handbuche der Naturlehre, findet sich
ein Kapitel über die Pest; dasselbe erinnert lebhaft an die Schilderung des Lucretius.





Aehnlich, ja in der Folge noch viel trauriger waren die medizinischen
Verhältnisse bei den Franken zur Zeit der Merowinger. Aus den
dürftigen Nachrichten (bei Gregor von Tours und Fredegar) ersehen
wir zwar den Fortbestand der Archiatrie[34], welche teils Einheimische,
teils Fremde (Griechen) bekleideten[35], doch erfahren wir fast nichts über
das Bildungswesen der fränkischen Aerzte. Wie sich aus einzelnen
Stellen bei Gregor ergibt, waren sie in chirurgischen Dingen erfahren[36].
Welch geringes Ansehen die Heilkünstler besaßen, verrät schon die
harte Behandlung, die selbst den königlichen Leibärzten unter Umständen
zu teil wurde[37]. Das Volk setzte sein Vertrauen auf handwerksmäßig
ausgebildete Wundärzte, namentlich aber auf die Wunderkraft der Heiligen
und die kirchliche Theurgie, welche unter dem furchtbaren Eindruck
mörderischer Seuchen (Pest, Ruhr, Blattern) das selbst für die

frühmittelalterlichen Zustände zulässige Maß weit überstieg und in den
bizarrsten Formen prangte. Auch Scharlatane aller Art hatten im
Dunkel krasser Unwissenheit und grenzenloser Leichtgläubigkeit leichtes
Spiel[38].




Ueber die kirchliche Wundermedizin im Zeitalter der Merowinger sind wir genügend
durch die Berichte orientiert, welche der fränkische Geschichtschreiber, Bischof
Gregor von Tours (538-593), in seiner Geschichte der Franken und in seinen
Büchern über die Mirakel der Heiligen liefert.



Das fränkische, noch recht grobkörnige, durch keine dogmatische Produktion geläuterte,
Christentum stellt geradezu eine Reinkultur robusten Volksglaubens dar,
es bildete den günstigsten Boden für die Entfaltung einer alles überwuchernden
Theurgie, die sich namentlich an jene Kirchen knüpfte, in denen die Gebeine
von Heiligen (Martin von Tours, Julian von Brioude) ruhten. Hier
erfolgten zahllose Wunderkuren (besonders an kirchlichen Festtagen) an Lahmen,
Krüppeln, Besessenen, Blinden u. dgl. Zu den Formen der theurgischen Therapie
gehörte nicht bloß Gebetsheilung und Exorzismus, das Berühren der heiligen Reliquien,
das Betasten und Berühren der Grabsteindecke etc., man ging in dem Glauben an
die unerschöpflich ausströmende Wunderkraft sogar soweit, das Grabsteinpulver, das
von den Votivkerzen abtropfende Wachs, die Dochtasche der Kerzen, die Fransen der
Grabsteindecke, das Oel der Kirchenlampen, das Wasser von der Osterreinigung etc.
als Amulett bezw. inneres Heilmittel zu gebrauchen. An den Tempelschlaf in den
Asklepiosheiligtümern erinnert das Verfahren, wonach Kranke die Nächte in den
Kirchen zubrachten in der Hoffnung, daß ihnen der Heilige erscheinen und im Traumschlaf
das Uebel beheben werde. Der Zudrang der Kranken war namentlich in
Seuchenzeiten ein kolossaler. Mit der theurgischen Therapie wurden übrigens seitens
der Priesterschaft auch gelegentlich hygienische Maßnahmen (z. B. Verbot geistiger
Getränke, des Fleischgenusses etc.) verknüpft. Gregor nennt auch zwei in der Heilkunde
erfahrene Priester, Aurius und Venantius (De glor. conf. cap. 10 und 15). Daß
man die Kunst der Aerzte im Vergleich zur übersinnlichen Behandlungsweise recht
tief einschätzte, geht aus den Worten Gregors hervor, die sicher als Ausdruck des
Zeitgeistes betrachtet werden können: „Was vermögen die Aerzte mit ihren Instrumenten?
Es ist mehr ihres Amtes, Schmerz hervorzubringen, als ihn zu mildern.
Wenn sie das Auge aufsperren und mit ihren spitzigen Lanzetten hineinschneiden,
so lassen sie jedenfalls die Qualen des Todes vor Augen treten, ehe sie wieder zum
Sehen verhelfen. Und sobald nicht alle Vorsichtsmaßregeln genau befolgt werden,
ist es überhaupt mit dem Sehen vorbei. Unser lieber Heiliger dagegen hat nur ein
Stahlinstrument, das ist sein Wille, nur eine Salbe, das ist seine Heilkraft.” Es ist
hierbei zu beachten, daß Gregor zwar den Wunderglauben seiner Epoche in hohem
Maße teilte, aber manche Krankheitsfälle ganz rationell beurteilte und auch für
seine Person vorerst zu den Arzneimitteln griff.





Den einzigen Lichtblick bietet die Errichtung von Hospizen, in denen
auch Kranke gepflegt wurden[39]. Der Gang, den die Geschichte des

Merowingerreiches gegen Ende des 6. Jahrhunderts einschlägt — es ist
nichts anderes als eine Kette von mörderischen Bürgerkriegen, von Verrat
und Tücke, Lasterhaftigkeit und Rohheit — erklärt es zur Genüge, daß
auf solchem Boden die Existenz einer wissenschaftlichen Heilkunde zur
Unmöglichkeit wurde, umsomehr, als der Wissenschaft hier die Stütze
eines bildungsfreundlichen Klerus gänzlich mangelte. Auch Geistlichkeit
und Mönchtum der fränkischen Kirche hatten der Sittenlosigkeit und
Barbarei nicht zu widerstehen vermocht und waren in Unwissenheit verfallen
— eine Besserung der ganz verrotteten Kulturverhältnisse vermochte
nur ein starker äußerer Einfluß anzubahnen, vermochte nur ein
eiserner Herrscherwille durchzuführen.



Bessere Verhältnisse traten im fränkischen Reiche erst ein, als das
Schattenkönigtum der letzten Merowinger durch die kräftige Herrschaft
der Karolinger verdrängt worden war und der Klerus unter straffere
Zucht kam. Seit dem 9. Jahrhundert ist der kulturelle Aufschwung
unverkennbar. Vorbereitet wurde derselbe durch die Wirksamkeit
irischer und angelsächsischer Wandermönche, welche, nach
dem Festlande pilgernd, nicht nur allenthalben den religiösen Eifer anfachten
und in die entlegensten Gegenden das Evangelium trugen, sondern
auch Keime der Bildung von den neu gestifteten Klöstern aus
verbreiteten.




Es erscheint wie eine wunderbare Fügung, daß während der furchtbaren Verheerungen
im 6.-8. Jahrhundert, in einer wahrhaft trostlosen Zeit des allgemeinen
Bildungsuntergangs, das Erbe des Altertums in der äußersten Thule der Christenheit,
in dem, vom römischen Heere niemals betretenen, im 5. Jahrhundert hauptsächlich
durch Patricius christianisierten, Irland geborgen wurde. Dort (späterhin
auch auf schottischem Boden) pflegten seit der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts,
fernab vom Kampfgetümmel, fleißige Mönche neben der strengen Askese das
Handwerk, Künste und Wissenschaften, dort wurden in den Klöstern nicht nur geistliche
Werke, sondern auch zahlreiche Schriften der Antike gesammelt, abgeschrieben,
studiert und für den Unterricht benützt, dort allein erhielt sich noch die Kenntnis
der griechischen Sprache, als sie in Italien schon zu erlöschen begann. Bangor
und Hy (oder Iona) wurden Zentralstätten glühender Religiosität, aber auch
gelehrter Bildung. Den keltischen Mönchen lag ein nomadischer Trieb im Blute,
das Pilgern ward ihnen zur frommen Pflicht; schon seit dem Ende des 6. Jahrhunderts
zogen die eifrigsten unter ihnen, keine Entbehrung, keine Gefahr achtend,
von der grünen Insel und von Schottland nach dem Frankenlande, nach Burgund,
durch Alemannien, Bayern, Thüringen u. s. w., selbst bis nach Oberitalien, überall
zur Bußfertigkeit und christlichen Zucht anfeuernd und bemüht, den kirchlichen

Gedanken durch Klostergründungen zu stärken. Im Namen der „Schottenklöster”
— bis Ende des 11. Jahrhunderts erhielt sich stellenweise ein reger Verkehr zwischen
den kontinentalen Klöstern und dem irischen Mönchtum — lebt die Erinnerung an
die irischen Mönche noch weiter. Wie in der Heimat, so setzten sie auch in der
Fremde die gelehrte Beschäftigung fort, legten den Grund zu manchen Klosterbüchereien
— noch jetzt bezeugen dies viele Handschriften in der, den Iren eigenen,
spitzigen Schreibform — und suchten unter gelehrigen Jüngern Wissen und nützliche
Künste zu verbreiten. Es genüge hier der Hinweis, daß außer zahlreichen Klöstern
in den Südvogesen und an den Schweizerseen das, mit Monte Cassino später an
Gelehrsamkeit wetteifernde, Bobbio (unweit von Pavia) eine Stiftung des großen
irischen Missionärs Columban des Jüngeren war, daß das, nachmals so berühmte,
Kloster St. Gallen von dem Gefährten desselben, dem hl. Gallus, angelegt
wurde (Anfangs des 7. Jahrhunderts).



Während die Benediktiner auf dem Kontinent später häufig erst in die Fußstapfen
der Iren traten, liefen die Bestrebungen beider in England eine Zeitlang parallel.
Dort war zwar noch in Römerzeiten das Evangelium unter die britische Bevölkerung
verpflanzt worden, doch mit der Vernichtung oder Verdrängung derselben durch
die Picten, Scoten, Angeln, Sachsen und Jüten um die Mitte des 5. Jahrhunderts
schwand das Christentum bis auf geringe Reste. Gegen Ende des 6. Jahrhunderts
begegneten sich die von der keltischen Kirche Irlands und von Rom (596) unter
Gregor dem Großen ausgehende Missionstätigkeit zur Bekehrung der heidnischen
Angelsachsen, nicht ohne gegenseitige Eifersucht und sogar Feindseligkeit. Gerade
der Wetteifer mit den irischen Sendlingen machte es zur Notwendigkeit, daß Rom
seine besten Kräfte ins Feld rückte und daß der angelsächsisch-römische Klerus auch
auf dem Gebiete wissenschaftlicher Bestrebungen dem Nebenbuhler gleichzukommen
suchte. Schon Papst Gregor hatte für Bücher reichlichst Sorge getragen, auch sein
Sendbote Augustinus wirkte in diesem Sinne, aber noch lange mußten anglische Geistliche
und Mönche, die nach der Regula St. Benedicti organisiert wurden, den Abschluß
ihrer Bildung in irischen Klöstern suchen. Von nachhaltigem Einfluß wurde
erst das Wirken des gelehrten Erzbischofs von Canterbury, des Griechen Theodor
aus Tarsus (seit 669), welcher im Verein mit dem griechisch gebildeten Abte
Hadrian (einem Afrikaner), an Kirchen wie an Klöstern Schulen nach italischem
Muster gründete und die klassische Bildung der Geistlichkeit so sehr erweiterte und
vertiefte, daß es noch zwei Menschenalter nach ihm nicht an Männern fehlte, welche
das Griechische wie ihre Muttersprache redeten.



Von ihren häufig unternommenen Pilgerfahrten nach Rom brachten Bischöfe,
Aebte, Mönche, aber auch Fürsten und reichbegüterte Laien[40] Handschriften nach der
Heimat und durch vervielfältigendes Abschreiben (auch in den Nonnenklöstern) schwoll
der Bücherschatz der Dom- und Klosterschulen bedeutend an, namentlich in Kent,
Malmsbury, York, Weremouth und Yarow. Im 8. Jahrhundert übertraf der angelsächsische
Klerus den aller übrigen Länder weitaus an Wissen; von allen Seiten
strömten gelehrige Schüler herbei, und der wachsende Bildungssinn wandte sich nicht
bloß den eigentlich kirchlichen, sondern auch den weltlichen Wissenschaften mit Eifer
zu[41]. Wie die Iroschotten zogen aber auch die angelsächsischen Mönche als Glaubensboten

durch die Welt — der größte unter ihnen war Bonifatius, welcher auf seinen
Wanderzügen durch Deutschland an verschiedenen Orten Kirchen, Klöster (zuletzt Fulda)
und Schulen stiftete und bekanntlich nicht nur dem Christentum unablässig neuen
Boden gewann, sondern auch die Unterwerfung der fränkischen Kirche unter die
päpstliche Oberherrschaft durchführte; er fand bei den heidnischen Friesen den
Märtyrertod. Mit der Niederlassung angelsächsischer Mönche war auch der Unterricht
der Jugend und die Verbreitung von Handschriften verknüpft, wie dies schon
früher und gleichzeitig durch die Iren geschah[42].





Es ist sicher, daß unter den praktischen Kenntnissen, welche die
Iroschotten und die angelsächsischen Benediktiner pflegten bezw. verpflanzten,
auch medizinische inbegriffen waren, denn aus Aeußerungen
Columbans, aus dem Briefwechsel des Bonifatius, ganz besonders aber
aus den Werken des Beda Venerabilis (674-735) können wir entnehmen,
daß die Mönche Irlands und Englands bei ihren Studien die
Heilkunde nicht vernachlässigten[43], um die handschriftliche Erhaltung der
einschlägigen Literatur sehr bemüht waren und die erworbenen Kenntnisse
am Krankenbett verwerteten.




Aus Columbans des Jüngeren Worten im Eingang seiner Instructio (IV) geht
hervor, daß die Heilkunde in irischen Klöstern einen Teil des Unterrichts ausmachte,
denn offenbar aus eigener Erinnerung an die strenge Zucht ruft er aus: quantis
verberibus, quibus doloribus musicarum discentes imbuuntur! quantis fatigationibus
vel quantis maeroribus medicorum discipuli vexantur!
Von einer Wunderkur des hl. Gallus an der kranken Tochter des Herzogs Cunzo
erzählt die Legende. In manchen Handschriften der Schrift de laude virginitatis
des angelsächsischen Abtes Aldhelm von Malmesbury († 709) wird unter den
Studien neben der Arithmetik, Geometrie, Musik, Astronomie, Astrologie, Mechanik
auch die Medizin genannt. Eine Stelle im Briefwechsel des Bonifatius beweist, daß
die angelsächsischen Klosterbibliotheken medizinische Werke besaßen, denn es schreibt
der Korrespondent aus der Heimat: Nec non et si quos saecularis scientiae libros
nobis ignotos adepturi sitis, ut sunt de medicinalibus, quorum copia est aliqua apud
nos ... (Bonif. Epist. p. 120).



Beda Venerabilis, Presbyter des Klosters Weremouth, einer der gelehrtesten
Männer seiner Zeit, vermittelte die Kontinuität zwischen den letzten Ausgängen des
römisch-christlichen Weltalters und dem beginnenden Geistesleben der christlich-germanischen
Völker. Sein reiches Schrifttum, welches von umfassender Gelehrsamkeit
zeugt (Gesamtausgabe von Giles, London 1843), besitzt auch einige Beziehung
zur Medizin. So enthält die berühmte Historia ecclesiastica gentis Anglorum Schilderungen
von Seuchen, sie berichtet über Wunderkuren, besonders des Bischofs St. John
of Beverley (darunter finden sich auch solche, die rationell leicht erklärbar sind, z. B.
die sehr interessante Heilung eines Falles von Aphasie mittels methodischer Sprechübungen)
und wirft interessante Streiflichter auf die Heilkunst der angelsächsischen

Periode, in welcher neben heilkundigen Mönchen und Priestern (z. B. Bischof Tobias
von Ross) auch Volksärzte, leeches (als Wund- und Hautärzte), tätig waren; wir
hören auch, daß schon Theodor von Tarsus (vgl. S. 264) sich mit Medizin abgab
und den Mönchen und Nonnen z. B. Vorschriften über die Ausführung des Aderlasses
hinterließ. Nach Beda führte nämlich John of Beverley in einem Falle die
üblen Folgeerscheinungen eines Aderlasses darauf zurück, daß er an einem ungünstigen
Tage vorgenommen worden sei, wobei er sich auf Theodor berief: Memini enim
beatae memoriae Theodorum episcopum dicere, quia periculosa sit satis illius temporis
phlebotomia, quando et lumen lunae et rheuma oceani in cremento est. In
den „Elementa philosophiae”, einer umfassenden Enzyklopädie, findet sich viel
Naturwissenschaftliches, aber nur eine höchst dürftige, dem Aristoteles entlehnte,
Physiologie. Die kleine Abhandlung de minutione sanguinis, welche unter
Bedas Namen geht, stellt der Hauptsache nach ein Verzeichnis der für die Vornahme
des Aderlasses geeigneten Venen und der günstigen resp. ungünstigen (dies Aegyptiaci)
Aderlaßtage dar.





So verdienstvoll aber die Vorarbeit der angelsächsischen Missionen
auch war, ihre zarten Anpflanzungen wären wahrscheinlich in den rauhen
Zeiten wieder entwurzelt worden, hätte die Bildung nicht in dem mächtigsten
Schirmherrn der abendländischen Welt, in Karl dem Großen, ihren
Beschützer und tatkräftigen Förderer gefunden. Es würde viel zu weit
führen, wollte man hier des näheren ausführen, wie der „rector regni”
und der „rector ecclesiae” in Verfolgung höchster Ziele den fränkischen
Klerus aufrüttelte und für die Errichtung oder Wiederherstellung von
zahlreichen Dom- oder Klosterschulen im ganzen Reiche, selbst an den
äußersten Grenzen, Sorge trug, wie er seinen Hof zum Ausgangspunkt
der Gelehrsamkeit und vielseitiger literarischer Bestrebungen machte,
wie er nicht nur den Nachwuchs der Geistlichkeit, sondern auch die
Laien zum Unterricht durch sein eigenes Beispiel anzueifern suchte.
Bekanntlich gelangten die großangelegten Pläne Karls hauptsächlich
durch Alkuin (735-804) zur Ausführung[44]. Dieser reichbegabte
Angelsachse war der Mittelpunkt der aus Gelehrten verschiedener Nationalität
zusammengesetzten höfischen Akademie[45], die Seele der mustergültigen
schola palatina, der Schöpfer der, für den ganzen Klerus der
fränkischen Länder, vorbildlichen Klosterschule von Tours, wo durch
fleißige und streng beaufsichtigte Kopistentätigkeit ein Sammelplatz
wertvoller Handschriften geschaffen wurde[46]. Alkuin, welcher die

wissenschaftlichen Traditionen der Schulen von York, Winchester und
Canterbury nach dem Festlande verbreitete, ist es zu danken, daß neben
den grammatischen und logischen Studien auch auf die mathematisch-astronomischen
Kenntnisse besonderes Gewicht gelegt wurde, vielleicht
auch, daß die Heilkunst im Lehrplan ihr Plätzchen fand. Wenigstens
heißt es in einem seiner Gedichte, in dem er scherzend das gelehrte
Treiben am Hofe schildert:






„Schon auch kommt Hippokrates' Schar, es kommen die Aerzte;


Schlägt der eine die Ader, so mischt der andere die Kräuter,


Und mit kräftigem Trank füllt Becher und Schalen ein dritter”[47].







Ebenso wird auch in den Versen des karolingischen Hofdichters, des
Hibernicus exul, der die Freskenbilder der Pfalz besingt, unter den
Wissenschaften und Künsten ausdrücklich der Medizin gedacht[48].



Jedenfalls ordnete Karl der Große späterhin den ärztlichen Unterricht
an — im Capitulare von Thionville (Diedenhofen) 805 de medicinali
arte, ut infantes hanc discere mittantur — wobei wohl
außer der Lektüre medizinischer Schriften und dem Studium der Arzneipflanzen
auch praktische Uebungen in Betracht kamen, wie Alkuins
Gedicht andeutet[49]. Rühmlich muß es auch hervorgehoben werden, daß
sich ein Capitulare von 813 gegen den Heilaberglauben wendete und
den Priestern bei scharfer Strafe verbot, das heilige Salböl zur Heilung
oder zum Zauber herzugeben[50].



Der Eifer des Kaisers, dem christlichen Weltreiche eine entsprechende
Kultur zu geben, wurde durch Erfolge gekrönt, welche eine neue Aera

heraufführten und nicht mit dem Tode ihres Urhebers schwanden[51].
Durch die Zöglinge der Hofschule und des Klosters von Tours nahm
seit dem 9. Jahrhundert das Unterrichtswesen und die wissenschaftliche
Betätigung in den Stifts- und Klosterschulen erfreulichen Fortgang und
trotz der schweren Wirren infolge der Zwistigkeiten im Karolingerhause,
und der Teilung des Reiches, trotz der furchtbaren Bedrängnisse durch
äußere Feinde, reihte sich auch auf ost- und westfränkischem Boden in
glänzender Kette Name an Name von blühenden geistlichen Bildungsstätten[52],
die einen tüchtigen Klerus heranzogen und der Erhaltung der
alten Literatur die sorgsamste Pflege angedeihen ließen — allen voran
Fulda, Reichenau und St. Gallen.




Der Unterricht bewegte sich im Geleis spätrömischer Ueberlieferung, d. h. er bezweckte
die Aneignung der „septem artes liberales”, der sieben freien Künste,
in der Anordnung, wie sie der Neuplatoniker des 4. Jahrhunderts, Martianus
Capella, in seiner barocken Allegorie de nuptiis Philologiae et Mercurii zusammengestellt
hatte: Grammatik, Dialektik, Rhetorik, Arithmetik, Geometrie,
Astronomie und Musik. Von diesen bildeten die drei ersten das,
formale Bildung vermittelnde, Trivium, die vier übrigen das Quadrivium, welches
zum eigentlichen Fachwissen führte[53]. Die Begriffe dieser Lehrgegenstände umfaßten
aber damals zum Teil mehr als heute, so z. B. die Grammatik auch Lektüre und
Interpretation, Stilistik und Metrik, im Anschluß an die Rhetorik wurde auch Geschäftsstil
und Gesetzeskunde gelehrt, unter der „Geometrie” subsumierte man Geographie,
Naturgeschichte, Anthropologie und Meteorologie[54]. Selbstredend war der

Unterricht durchaus vom Hauch der Theologie erfüllt und diente vornehmlich nur
den praktischen Zwecken der Kleriker, z. B. Arithmetik besonders zur Berechnung
des kirchlichen Festkalenders u. s. w.





Wichtig ist die Tatsache, daß seit dem 9. Jahrhundert die Medizin
in den Lehrplan der fränkischen Klosterschulen aufgenommen wurde,
wofür hinlänglich Zeugnisse vorliegen. Wir verweisen nur auf den
Lieblingsschüler Alkuins, auf den „primus praeceptor Germaniae”, Magnentius
Hrabanus Maurus, der in seiner maßgebenden Schrift de
clericorum institutione unter den, für den Studiengang der Kleriker
wünschenswerten, Fächern eigenst arzneiliche Kenntnisse erwähnt („differentiam
medicaminum contra varietatem aegritudinum”) und in seiner,
nach dem Muster des Isidorus verfaßten, Enzyklopädie, Physica s. de
universo, auch der Medizin einen Platz einräumt.




Hrabanus Maurus (776-856) entstammte einem Mainzer Patriziergeschlechte
(daher Magnentius), wurde schon in früher Jugend für den geistlichen Stand bestimmt
und empfing seine Ausbildung zuerst im Benediktinerkloster zu Fulda, sodann
unter Leitung Alkuins in Tours. Er gehörte zu den hervorragendsten Schülern
desselben und verdankte ihm den Beinamen Maurus (Lieblingsschüler des heiligen
Benedictus). Nach der Heimat zurückgekehrt, wirkte Hrabanus im Kloster zu Fulda
als Lehrer, später als Abt (822-842), während der letzten Lebensjahre (847-856)
fungierte er als Erzbischof in Mainz. Um die Begründung des deutschen Schulwesens,
um die Förderung der deutschen Sprache und um die Erhaltung der alten
Klassiker hat er sich die größten Verdienste erworben[55]. Hrabans reiche schriftstellerische
Tätigkeit bezog sich zwar hauptsächlich auf die Theologie, behandelte
aber unter dem Gesichtspunkte derselben das gesamte Wissen der Zeit. (Gesamtausgabe
ed. Colvenerius, Colon. Agrippin. 1626.) In enger Anlehnung an Isidors
Origines (vgl. S. 260) stellte er dasselbe in der umfassenden, aus 22 Büchern bestehenden,
Enzyklopädie Physica s. de universo klar und übersichtlich zusammen.
Das 6. und 7. Buch dieses Werkes handelt vom Menschen und seinen Teilen, über die
Lebensalter, Nachkommenschaft, Mißgeburten etc., im 18. Buche ist eine ganz flüchtige
Uebersicht über die Krankheiten und die Heilmethoden enthalten (vgl. die deutsche
Uebersetzung von Fellner, Compendium der Naturwissenschaften an der Schule zu
Fulda im 9. Jahrhundert, Berlin 1879). Physiologisches findet sich hie und da auch
in einer anderen Schrift, in dem Traktat de anima, wo die bemerkenswerte Stelle
vorkommt: recte credendum est, animam in vertice sedem habere. Vom sprachwissenschaftlichen
Standpunkte interessant ist das, im 6. Bande der obenerwähnten
Gesamtausgabe mitgeteilte, Verzeichnis der Körperteile — wegen der häufig beigefügten
deutschen Erklärungen anatomischer Termini[56]. Z. B. Vertex, Scheitila —
Pupilla seha — Supercilia id est uvindbrauna — Dentes ceni — Molares, chinni
ceni — Arteriae id est Weisunt — Gurgulio chela — Mentum chinni — Humeri
Scultyrre — Cubitum helina — Costae ribbi — Latus sita — Scapula ahsala —

Polmon lungun — Jecor lebera — Splen id est miltzi — Fel id est galla — Stomachus
id est mago — Intestina id est tharma — Venter id est hwamba — Vesica
blatra — Renes lendibraton — Lumbi lendin — Umbilicus nabulo — Surae Wadon
— Pes phuoz.





Die Medizin wurde als Teilgebiet der „Physica”[57] gelehrt. Zumindest
aber für jene Schüler, die später als heilkundige Kleriker fungieren
sollten[58], konnte der Unterricht nicht bloß bei einigen allgemeinen
theoretischen Kenntnissen stehen bleiben, sondern er mußte zur gewissenhaften
Lektüre der medizinischen Autoren[59] fortschreiten und — was
die Hauptsache war — auch praktische Uebungen in sich schließen.
Letztere bestanden im Aufsuchen und Sammeln von Arzneipflanzen, in
der Bereitung von Medikamenten und, wie mit großer Wahrscheinlichkeit
anzunehmen, in Hilfeleistungen am Krankenbette.



Welche Arzneipflanzen in den Klostergärten gezogen wurden, darüber
bringt uns das reizende Lehrgedicht des Abtes von Reichenau, Walahfrid
Strabo, der „Hortulus” Kunde.




Walahfrid Strabo[60] (Strabus) aus Schwaben, der bedeutendste Schüler des
Hrabanus, einer der gelehrtesten und poetisch begabtesten Männer seines Zeitalters,
Abt des Klosters Reichenau (dem er die erste Ausbildung verdankte), starb 849 erst
42 Jahre alt. Von seinen Schriften besitzt der Hortulus, ein anmutiges, idyllenartiges
(aus 444 Hexametern bestehendes) Lehrgedicht, in welchem er mit ausgesprochenem
poetischen Talent die im Klostergarten gezogenen Arzneipflanzen mit ihren
Heilwirkungen beschreibt, einige medizinische Bedeutung; zahlreiche Ausgaben z. B.
von Choulant im Anhang zum Macer Floridus, Leipzig 1832, von F. A. Reuß, Würzburg
1834 (nebst Angabe der Parallelstellen aus Lucretius, Virgil, Ovid, Columella,
Plinius, Serenus Samonicus, Plinius Valerianus), von F. H. Walchner, Karlsruhe 1838,
in E. Dümmler, Poëtae lat. aevii carolin. I, Berl. 1880. Die besungenen Pflanzen, jede
in einem Kapitel, sind folgende: Salvia, Ruta, Abrotanum, Cucurbita, Pepones,
Absinthium, Marrubium, Feniculum, Gladiola, Libysticum, Cerefolium, Lilium, Papaver,

Sclarea, Mentha, Pulegium, Apium, Betonica, Agrimonia, Ambrosia, Nepeta, Raphanus,
Rosa. In den therapeutischen Angaben folgt Walahfrid den alten Mustern.
Der Hortulus gewann nicht nur den Beifall des ganzen Mittelalters, sondern auch
noch den der Humanisten.





Zur praktischen Verwertung der erworbenen Kenntnisse ergab sich
Gelegenheit in den Infirmarien und in den klösterlichen oder stiftischen
Hospizen; außerdem haben die Klerikerärzte den Bedürftigen
gewiß auch außerhalb der Klostermauern ihre Hilfe gewährt.




Die Benediktinerregel verordnete, daß den kranken Brüdern eine Sonderzelle
eingeräumt und ein besonders geschickter und gewissenhafter Krankenpfleger beigegeben
werde. Aus dieser Krankenzelle wuchsen mit der räumlichen Entwicklung
der Klöster die Infirmarien heran, d. h. Krankensäle bezw. ganze Spitalsanlagen
für die Mönche oder Nonnen, in denen vielleicht auch kranke Schüler und Angehörige
der klösterlichen Gemeinschaft Aufnahme gefunden haben mögen. Davon zu unterscheiden
sind die Hospize (Hospitäler), in welchen Fremde beherbergt und nebstbei
auch Kranke verpflegt wurden. Wie sehr die Krankenpflege und die ärztliche Tätigkeit
wenigstens bei größeren Klosteranlagen Berücksichtigung fand, beweist der noch
erhaltene Idealplan von St. Gallen aus dem Anfang des 9. Jahrhunderts[61]. Auf
diesem sehen wir eine ganze Spitalsanlage von mehreren Gebäuden, deren eines
Zimmer für Schwerkranke enthält, welche in engster Verbindung mit den
Wohnungen der Unterärzte und des Oberarztes stehen; wir finden ferner
verschiedene Baderäume (für Kranke, für die Mönche, die Schüler, die Diener)
verzeichnet, einen Aderlaßraum, der zugleich als Gemach zum Einnehmen der
Heilmittel (Abführmittel) diente, eine Kräuterkammer (armarium pigmentorum),
in welcher wohl nicht bloß Heilmittel (pigmenta) aufbewahrt, sondern auch manche
Arzneien fertiggestellt wurden; auf den Beeten des zum Kloster gehörigen Kräutergartens
sollten die Heilkräuter (Carum Carvi, Foeniculum, Foenum graecum, Gladiolus,
Iris, Levisticum, Mentha piper., Pulegium, Rosmarinus, Ruta, Salvia, Sisymbria,
Tanacetum und eine Faba-Art) gezogen werden. Daß aus der Klosterapotheke nicht
nur an die Angehörigen des Konventes selbst, sondern auch an Außenstehende
Medikamente abgegeben wurden und daß Klerikerärzte auch nach auswärts gingen,
scheinen unter anderem die Formelbücher (eine Art von Briefstellern) von St. Gallen
und Reichenau anzudeuten[62]. — Der Bedarf an ausländischen Arzneistoffen konnte
bei den aus Italien heimkehrenden Kaufleuten gedeckt werden.



Die Heilmittel, welche zur Verwendung kamen, waren vorherrschend pflanzliche,
unter den Arzneiformen war der Trank (pflanzliches Dekokt) am meisten
beliebt, z. B. die potio Paulina (Alantwein, der Name pot. Paul. beruht auf der
bekannten Timotheusstelle). Nicht nur therapeutischen, sondern auch prophylaktischen
Zwecken dienten Warmbäder (in Bottichen), Heißluftbäder (durch Aufguß auf
erhitzte Steine), und Aderlässe (minutio sanguinis); daher wurde bei der Anlage von
Klöstern auf Baderäume und Aderlaßräume Rücksicht genommen (vgl. oben). Frühzeitig
machten die Mönche auf den Gebrauch der Heilquellen aufmerksam, nicht

selten wurde in der Nähe solcher ein Kloster gestiftet (schon im 9. Jahrhundert
stellten Benediktiner von Weißenfels das in der Völkerwanderung zerstörte Baden-Baden
wieder her).





Unter den geistlichen Aerzten des 9. und 10. Jahrhunderts erlangten
manche den Ruf reicher Erfahrung und Geschicklichkeit, und von dem
Eifer für medizinische Studien legen die Klosterhandschriften (z. B. von
St. Gallen, Reichenau, Chartres) hinreichendes Zeugnis ab.




Sehr großes Ansehen als Arzt genoß Notker (10. Jahrhundert), genannt Pfefferkorn
(quem pro severitate disciplinarum Piperis-Granum cognominabant), ein vielseitiges
Talent (doctor, pictor, medicus). Er war ein hervorragender Praktiker und
in der Literatur sehr erfahren (in afforismis medicinalibus, speciebus quoque et
antidotis et prognosticis Ypocraticis singulariter erat instructus). Seine diagnostische
Fertigkeit stützte sich namentlich auch auf Harnschau, was folgende Anekdote andeutet.
Herzog Heinrich von Bayern schickte ihm, um ihn zu täuschen, den Harn
einer liederlichen, schwangeren Bauernmagd anstatt des seinigen zur Besichtigung,
Notker aber antwortete: Ein unerhörtes Wunder wird Gott jetzt vollbringen, denn
dieser Herzog wird um den 30. Tag von heute ab einen, aus seinem Leib geborenen,
Sohn an seine Brüste legen. Notker soll auch den Ausbruch von Blattern aus dem
Blutgeruch vorausgesagt haben. Ein Jahrhundert vor Notker war der Mönch Iso
in St. Gallen als Arzt berühmt (uti plurima doctus, cum unguenta quidem facere
nosset, leprosos et paraliticos sed et caecos curavarat aliquot). Weiterhin wären
als hervorragende Klerikerärzte dieser Epoche beispielsweise zu nennen: Bischof
Wikbert von Hildesheim (Ende des 9. Jahrhunderts), qui in suo tempore medicinae
peritissimus erat; Thiedegg aus Corvey, Bischof von Prag, Leibarzt des Herzogs
Boleslaw von Böhmen († 1017), Bischof Bernward von Hildesheim († 1022), Hugo,
Abt von St. Denys, Didon, Abt von Sens, Sigoald, Abt von Epternac, Derold, Bischof
von Amiens († um 946), in arte medicinae peritissimus.



Von größtem Interesse ist eine Handschrift aus dem Ende des 9. Jahrhunderts
— Codex Bruxellensis 3714 —, welche nicht nur den Text des Moschion (vgl.
S. 64) enthält, sondern auch durch seine auf alte Tradition zurückgehende Illustrationen
(Kindeslagenbilder) überrascht (vgl. Weindler, Fr., Gesch. d. gynäkologisch-anatomischen
Abbildung, Dresden 1908 und Sudhoff, Studien z. Gesch. d. Medizin
Heft 4, Leipzig 1908).





Trotzdem Deutschland unter den Ottonen eine kulturelle Glanzära
(St. Gallen, Frauenkloster Gandersheim, Domschulen von Köln, Magdeburg,
Würzburg u. a.) erlebte, rissen doch im Laufe des 10. Jahrhunderts
die Kloster- und Domschulen Frankreichs die Führung an sich, und
dementsprechend scheinen dort auch die bedeutendsten geistlichen Lehrer
der Medizin gewirkt zu haben, so namentlich in Chartres. Aus dieser
Schule gingen nicht wenige berühmte Aerzte hervor, und wir hören von
Richerus, daß er 991 eigens eine beschwerliche Reise dorthin unternahm,
um des Unterrichts bei dem gelehrten Heribrand teilhaftig zu werden,
welcher bedeutende Kenntnisse in der Arzneimittellehre, Botanik und
Chirurgie besessen haben soll[63]. Wanderungen begabter Jünger oder

Entsendungen derselben nach solchen Kloster- und Domschulen, wo
einzelne Wissenszweige besonders gepflegt wurden, gehörten ja zu den
charakteristischen Zügen der erwachenden Lernfreudigkeit. Richerus war
einer der zahlreichen Jünger des freiesten Denkers seines Zeitalters, des
großen Polyhistors Gerbert (um 950-1003), welcher mit wahrhaft
humanistischem Eifer den Handschriftenschatz der Bibliotheken mehrte, die
philosophische Spekulation belebte und den mathematisch-astronomischen
Studien des Abendlandes neuen Geist einhauchte[64]. Aus den Epistulae
(Migne Patr. lat. 139) dieses genialen Franzosen ersehen wir, daß er
eine das gewöhnliche Maß übersteigende literarische Kenntnis der Heilkunde
besaß, aber die praktische Ausübung derselben verschmähte[65].



Der immer mehr erstarkende Einfluß der geistlichen Schulen Frankreichs
machte sich in der Folgezeit nicht allein in Deutschland, sondern

auch in England bemerkbar, wo unter der Normannenherrschaft die seit
dem Ausgange des 9. Jahrhunderts reich entfaltete nationale Literatur
der Angelsachsen, von der auch medizinische Schriften
auf uns gekommen sind, erlosch.




Während der langen Leidenszeit, welche die Einfälle der Dänen hervorriefen,
war in England die Bildung von ihrer Höhe herabgesunken, aber in den letzten
Dezennien des 9. Jahrhunderts gelang es Alfred d. Gr., einen neuen Aufschwung herbeizuführen.
Wie Karl d. Gr. bemühte sich Alfred den Wissensstand der Geistlichkeit zu
heben und noch erfolgreicher als der Frankenherrscher wußte er das Volkstum für
Bildungsbestrebungen empfänglich zu machen. Neben der lateinischen entwickelte
sich bei den Angelsachsen — ein Unikum damals im Abendlande — eine nationale
Literatur, welche nicht nur Dichtungen, sondern religiöse und wissenschaftliche Schriften
umfaßte. Den Weg hierzu mußten Uebersetzungen aus dem Lateinischen bereiten,
womit der König selbst begann, indem er die geschichtlichen Werke des Orosius
und Beda, das Buch Gregors über die Seelsorge, des Boethius Schrift über die
Tröstung der Philosophie mehr oder minder frei ins Angelsächsische übertrug. Ein
Teilgebiet der nationalen Prosaliteratur bildete das angelsächsische medizinische
Schrifttum, von dem noch Reste erhalten sind. Aus der Zeit Alfreds
d. Gr. und bald nach ihm rühren her die Uebersetzungen des Apulejus (mit
der pseudonymen Schr. de herba Vettonica) und des Sextus Placitus (ed.
O. Cockayne in Leechdoms, Wortcunning and Starcraft of early England, London
1864-66, vol. I ═ Rer. britannic. med. aevii scriptor. XXXV, 1) und das Leech
book (ed. Cockayne l. c. vol. II ═ Rer. britannic. med. aevii scriptor. XXXV, 2
mit englischer Uebersetzung), ein in der ersten Hälfte des 10. Jahrhunderts niedergeschriebenes
Arzneibuch in angelsächsischer Sprache in drei Büchern.
Das erste Buch (nach Krankheiten a capite ad calcem geordnetes Rezeptbuch) und
das zweite (mehr wissenschaftlich gehalten, besonders die inneren Affektionen betreffend)
gehören zusammen und bilden das Leech book des (Arztes) Bald[66],
während das dritte Buch für sich ein eigenes, kürzer gefaßtes, ähnliches Werk darstellt.
Der Inhalt des Leech book erweist sich als ein merkwürdiges
Gemenge von antiker Buchweisheit (aus lateinischen Autoren und lat.
Uebersetzungen griechischer Werke[67] geschöpft) und einheimischer Empirie.
Die Therapie steht weitaus im Vordergrunde. Die nur stellenweise auftauchende
Krankheitstheorie, Symptomatologie und Diagnostik (weder Pulsbeobachtung noch
Harnschau ist erwähnt) geht auf die antike Ueberlieferung zurück; neben den wissenschaftlichen
finden sich auch angelsächsische Krankheitsnamen (z. B. Fever-adle ═
Fieberkrankheiten, darunter lent-adle ═ Tertiana, Poccas oder Poc-adle ═ Variola).
Der Heilschatz besteht teils aus rationellen und empirischen Mitteln (wobei die
überraschend große Zahl einheimischer pflanzlicher Arzneistoffe,
das Vorwalten der Simplicia und die primitive Zubereitungsweise
auffällt[68]), teils aus magischen, zumeist christianisierten, Gebräuchen (Besprechen,

Beschwören, Amulette, Transplantation, symbolische Handlungen etc.). Die Chirurgie
(Wund- und Frakturenbehandlung, Skarifikation, Schröpfen, Kauterisation, Aderlaß,
Amputation gangränöser Glieder u. a.) ist verhältnismäßig schwach vertreten. Bei
der Schilderung mancher komplizierter Eingriffe (Inzision des Leberabszesses, Hasenschartenoperation)
bleibt es zweifelhaft, ob dieselben wirklich ausgeführt wurden oder
ob es sich nur um kompilierte Buchweisheit handelt. — Größtenteils mit der, auf
angelsächsische und keltische Volkstraditionen zurückgehenden, Zaubermedizin beschäftigt
sich das Buch Lacnuga (Cockayne l. c. vol. III ═ Rer. britannic. med.
aevii scriptor XXXV, 3). Die angelsächsische medizinische Literatur setzte sich bis
in die Mitte des 12. Jahrhunderts fort.





Bei aller Anerkennung des literarischen Sammeleifers der Klöster
und trotz aller Würdigung des praktischen Wirkens einzelner Klerikerärzte
darf man sich aber die medizinischen Zustände dieser Epoche nicht
in allzu hellen Farben ausmalen. Nicht nur, daß der Wissensschatz der
antiken Heilkunde nur in sehr geringem Ausmaße und noch dazu nicht
immer in bester Vertretung bekannt wurde[69], daß die Praxis selbständiger
Beobachtungen entbehrte, über karge Hilfsmittel verfügte, im
Banne schematischer Regeln stand, ohne aus dem Borne eigener Forschung
Neues zu empfangen, war die Medizin in der Hand zahlreicher
Mönche nichts anderes als eine fromme Krankenwartung, die nur losen
Zusammenhang mit profaner Gelehrsamkeit besaß, und der überwiegenden
Menge galten noch immer die kirchlichen Wundermittel oder die christianisierten
Heilgebräuche des Volkes weit heilsamer als alle Arzneien[70].
Wie konnte dies auch anders sein in einer Zeit, da der religiöse, vom
Irdischen abgewandte Gedanke die Vorherrschaft besaß und sich unbeschadet
der Erhaltung antiker Praxis[71] die geistige Selbständigkeit
höchstens in der symbolisierenden, allegorisierenden Naturbetrachtung
offenbarte[72].




Dem Charakter der Priestermedizin entsprach namentlich die Behandlung,
welche die Geisteskranken, mit Ausnahme der Schwachsinnigen,
erdulden mußten; man hielt sie für Besessene und demgemäß bildete
der Exorzismus das souveräne Mittel[73]. Im Anschlusse daran sei gleich
hier erwähnt, daß man schon frühzeitig im Hinblick auf das allgemeine
Wohl nicht unberechtigte Maßnahmen zur Absonderung der Leprösen in
eigenen unter geistlicher Aufsicht stehenden Aussatzhäusern traf[74].



Neben den Klerikerärzten gab es wohl Empiriker (Wundärzte)[75],
aber keine gebildeten Laienärzte, mit Ausnahme der bürgerlich abseits
stehenden jüdischen Heilkünstler, deren Existenz sich schon sehr früh
auf dem Boden des fränkischen Reiches nachweisen läßt.




Nach einer Chroniknachricht vom Jahre 576 (Aronius, Regesten z. Gesch. d.
Juden) heißt es, der erblindet gewesene Erzhelfer Leonast von Bourges habe durch
ein Wunder in der Martinskirche zu Tours das Augenlicht erhalten, er sei dann
nach Hause zurückgekehrt und hätte, um die Sehkraft noch mehr zu stärken, einen
jüdischen Arzt zu Rate gezogen, der ihm Schröpfköpfe auf die Schultern setzen ließ,
worauf er aufs neue erblindete — eine Erzählung, deren Tendenz recht durchsichtig
ist. — Unter Karl d. Gr. begleitete ein sprachkundiger jüdischer Arzt die fränkische
Gesandtschaft an den Kalifen nach Bagdad. — Ludwig der Fromme und sein Sohn
Karl der Kahle hatten den Juden Zedekias zum Leibarzt. Die Gunst, welche derselbe
genoß, und sein überlegenes Wissen brachten ihn beim Volke in den Verdacht

eines Zauberers; nach dem Tode Karls des Kahlen wurde er grundlos verdächtigt,
seinen Herrn vergiftet zu haben — merkwürdigerweise spricht aber kein Autor von
seiner Bestrafung, und in den Annalen von Fulda heißt es von Karl dissinteriae
morbo correptus cum magna periit tristitia. — In einem Schreiben aus der Zeit
798-821 bittet ein ungenannter Erzbischof einen Grafen, ihm und einem anderen
Bischof einen jüdischen Arzt zu senden (Aronius, Regesten).





Ein jüdischer Arzt Italiens ist es auch, von dem allein unter allen
Laienärzten aus so früher Zeit ein medizinisches Werkchen (in hebräischer
Sprache) wenigstens fragmentarisch auf uns gekommen ist, nämlich
Donnolo (10. Jahrhundert), dessen Antidotar durchaus auf rein
griechisch-römischer Tradition beruht.




Sabbatai ben Abraham, genannt Donnolo (═ Domnulus) jüdischer Arzt
aus Oria bei Otranto (913 bis nach 965), war an verschiedenen Orten Unteritaliens
tätig und erfreute sich eines bedeutenden Rufs als Praktiker. Dies geht unter anderem
aus der Biographie des hl. Nilus (Acta Sanctorum, September, Bd. VII, p. 313) hervor,
wo es heißt: Postero die vir sanctus de loco illo descendit, et cum ingressus esset in
civitatem, accessit ad eum Judaeus quidam, Domnulus nomine, qui notus illi erat a
prima aetate, quod esset admodum studiosus et in medendi arte non vulgariter
doctus. Coepit ergo ad patrem ita dicere: audivi de aspera vivendi ratione, qua te
exerces, magnaque abstinentia et mirabar, sciens corporis tui habitudinem, quod non
esses lapsus in epilepsiam. Ergo si lubet, dabo tibi pharmacum temperamento congruens,
ut posthac toto vitae tuae, tempore nullum pertimescas morbum. Et magnus
Pater, Unus, inquit, ex vestris Hebraeis dixit nobis: Bonum (sic!) est confidere in
Domino quam, confidere in homine. Nos igitur confidentes nostro medico Deo et
Domino nostro Jesu Christo, non indigemus pharmacis a te confectis, quam si te jactes,
quod Nilo dederis de tuis medicamentis. Medicus, his auditis, nihil respondit. Das
in hebräischer Sprache geschriebene Bruchstück seines Antidotars (ed. Steinschneider,
„Donnolo, Fragment des ältesten medizinischen Werkes in hebräischer
Sprache”, Berlin 1868, deutsche Uebersetzung und Kommentar in Virchow Arch.
38-42) erweckt den Anschein eines Originals. Es enthält eine Aufzählung von 120
(meist pflanzlichen) Arzneimitteln mit Vorschriften für die Zubereitung von Medikamenten,
Salben und Pflastern. Abgesehen von wenigen aus Bibel und Talmud
entlehnten Drogen und einem unzweifelhaft arabischen Präparate („Kelkh” ═ galbanum),
handelt es sich durchaus um die Materia medica griechisch-römischer Herkunft.





Donnolos Lebenszeit fällt in jene, vom Lichtstrahl der Geschichte
noch wenig erhellte, Epoche, da sich in Italien die ersten Anzeichen
aufstrebender medizinischer Entwicklung zu zeigen begannen. Wohl
hatten sich auch dort nicht wenige Kleriker im 9. und 10. Jahrhundert
rühmlichst als Heilkundige hervorgetan, wohl bildete dort Monte
Cassino, dessen Mönche von ärztlichem Ruhm umwoben waren[76], eine
reiche Rüstkammer der medizinischen Literatur[77], aber schon trat der,

auf dem Gebiete der Heilkunst nie ganz durch die Geistlichkeit zurückgedrängte,
Laienstand in seine Rechte.



Von seiner Organisation, von der gilden- und schulmäßigen Vereinigung
solcher Männer, die ganz in ihrem Berufe aufgehen konnten,
rein wissenschaftliche anstatt der seelsorgerischen und theologischen
Zwecke an die Spitze stellten, hing die Zukunft der Medizin ab. Diese
Voraussetzung wurde zuerst in Salerno erfüllt. Dort zuerst ist die Heilkunst
nach langer Vormundschaft wieder mündig geworden!




[1] Der Zweck, der mit der Konservierung der Antike verfolgt wurde, spiegelt
sich deutlich in der christlichen Kunst ab, welche das Material antiker Bauwerke
zur Errichtung von Kirchen benutzte.



[2] Ohne auf Einzelheiten hier einzugehen, sei nur ganz im allgemeinen bemerkt,
daß bei der Seltenheit der griechischen Sprachkenntnisse sekundäre Quellen, d. h.
bloß lateinische Werke oder lateinische Uebersetzungen griechischer Schriften, das
wissenschaftliche Grundmaterial bildeten, wobei hinsichtlich letzterer die geringe
Zahl zu berücksichtigen ist. In der Blüteepoche bedurften die gebildeten Römer
kaum der Uebertragungen aus dem Griechischen, da sie dasselbe beherrschten, die
lateinische Uebersetzertätigkeit beginnt, abgesehen von Cicero, erst in der Verfallszeit
der Antike einen etwas größeren Umfang anzunehmen.



[3] Daß Uebertragungen von Anbeginn an möglich gewesen wären, beweist die
Bibelübersetzung des Ulfilas und späterhin namentlich die angelsächsische Literatur,
welche nicht wenige gelehrte Werke umfaßte, zur Genüge. Spuren früher Anteilnahme
von Germanen an wissenschaftlichen Studien sind deutlich nachweisbar, wenn
auch ihrem einfachen Wesen im allgemeinen „die fremde Kunst” ferne lag.



[4] Uebrigens bestand das Imperium Romanum fiktiv in der politischen Auffassung
noch fort, und die römische Kaiseridee bestimmte wesentlich den Gang der
Geschichte des Mittelalters; von der tiefgreifenden Veränderung der Dinge hatte
jedenfalls anfangs niemand das rechte Bewußtsein.



[5] Unzweifelhaft in Italien und Gallien.



[6] Z. B. in der Physik und Astronomie.



[7] Nach Prokopios meinten die Goten, wer einmal die Rute des Lehrers gefürchtet
habe, könne keinem Schwert und keinem Speere mehr mit festem Blick begegnen.



[8] Gegen den Willen der gotischen Großen, welche einen tapferen Krieger, aber
keinen Grammatiker zum König haben wollten.



[9] Die öffentlichen Lehrer der Heilkunst — doctores — nahmen also von ihren
Schülern ein Gelöbnis entgegen.



[10] Neben den litteratores werden grammatici, oratores, juris expositores genannt.
Von der lernbegierigen Jugend besuchte höhere Schulen gab es noch in allen bedeutenderen
Städten Italiens. In Rom selbst lehrten oratores und expositores an
der durch Valentinian III. begründeten Hochschule als öffentlich angestellte Staatsbeamte,
ja ein aus der Gotenzeit erhaltener Erlaß schärft ausdrücklich dem Senate
ein, für die unverkürzte Auszahlung der Gehalte an dieselben Sorge zu tragen.



[11] Boëthius (um 480-524), von dessen Werken das im Kerker geschriebene
Buch de consolatione philosophiae dauernde Berühmtheit besitzt, beeinflußte die
Bildung des Mittelalters namentlich durch seine Uebersetzungen bezw. Bearbeitungen
und Interpretationen der logischen Schriften des Aristoteles, der mathematischen
Werke des Nikomachos, Euklides, Archimedes, Ptolemaios u. a. In gerechter
Würdigung seines Wirkens schrieb Theoderich (oder vielmehr in dessen Namen
Cassiodor) an ihn: Du hast die Weisheit der Griechen den Römern zu eigen gemacht,
denn du hast aus ihren reinsten Quellen geschöpft. Deine Uebersetzungen in der
Hand liest der Römer den Pythagoras, den Meister der Harmonien, und Ptolemäus,
den Astronomen; er liest den Arithmetiker Nikomachos und den Geometer Euklides.
Plato, der Theolog, und Aristoteles, der Logiker, reden nun in der Sprache Latiums,
und den Siciliern hast du den Mechaniker Archimedes in lateinischem Gewande
wiedergegeben.



[12] Nach Anthimus soll die Milch auch von Gesunden, entweder gekocht oder
gemischt mit Honig, Wein oder Met, resp. mit einem Zusatz einer geringen
Menge von Salz genossen werden. Die Milch ist beim Melken in einem Tongefäß
aufzufangen.



[13] Die fast ein halbes Jahrhundert hindurch grassierenden Seuchen werden unter
dem Namen der „Pest des Justinian” zusammengefaßt, welche seit 543 auch in
Italien unzählige Opfer forderte, vgl. S. 97. Unter den ungewöhnlichen Naturereignissen
sind zahlreiche Erdbeben, Vulkanausbrüche, Kometen, Ueberschwemmungen
genannt.



[14] In den letzten Jahren des ostgotisch-byzantinischen Krieges waren Ober- und
Mittelitalien einer beispiellosen Hungersnot ausgesetzt.



[15] Der Zweifel, ob die antike Bildung mit wahrem Glauben zu vereinigen sei,
reicht weit zurück und brachte zwei verschiedene Richtungen, eine ablehnende und
eine freundliche, hervor, welche schon bei den Kirchenvätern ihre Vertretung finden,
vgl. S. 40. Doch im Grunde war auch den Verteidigern das Studium der heidnisch-klassischen
Schriften nur ein, den geistlichen Zwecken untergeordnetes, Hilfsmittel
zur formalen Bildung und zur Erklärung der kirchlichen Schriften. In Gregor dem
Großen, der so tief auf Dogma und Kultus der mittelalterlichen Kirche eingewirkt
hat, kam zwar die ablehnende Richtung zum Worte — rühren doch von ihm die
Aussprüche her: es sei eines Christen unwürdig, die Weissagungen der göttlichen
Propheten unter die Regeln des Donatus zu zwingen, und das Lob Christi und
Jupiters könne nicht aus einem Munde fließen — dennoch hält es schwer, den Papst,
der selbst vielseitige Gelehrsamkeit besaß, für einen wirklichen Verächter derselben
zu halten, wenn man erwägt, daß gerade unter seinem besonderen Schutz der
wissensfreundliche Orden der Benediktiner seine verdienstliche Tätigkeit begann.
Uebrigens erklärt sich die Stellungnahme des Papstes gegen den heidnischen Klassizismus
aus temporären Verhältnissen, welche den substantiellsten Teil der Kirche
bedrohten.



[16] Das Werk sollte den Mangel einer theologischen Hochschule im Abendlande
einigermaßen ersetzen.



[17] I, 31. quodsi vobis non fuerit graecarum litterarum nota facundia, imprimis
habetis Herbarium Dioscoridis, qui herbas agrorum mirabili proprietate disseruit
atque depinxit. post haec legite Hippocratem atque Galenum latina lingua conversos
i. e. Therapeutica Galeni ad philosophum Glauconem destinata et Anonymum
quendam qui ex diversis auctoribus probatur esse collectus. deinde Aurelii Caelii
de medicina et Hippocratis de herbis et curis (cibis?), diversosque alios de medendi
arte compositos quos vobis in bybliothecae nostrae sinibus reconditos dereliqui.



[18] Sichere Nachrichten darüber, daß in Monte Cassino eigentliche Krankenanstalten
bestanden, gehen freilich nicht über das 11. Jahrhundert zurück, doch ist
zu bemerken, daß das Kloster mehrmals zerstört wurde.



[19] Auf seine Veranlassung soll das Benediktinerkloster in Mailand erbaut
worden sein.



[20] Es sei hier bloß darauf verwiesen, daß in der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts
Alexander von Tralleis in Rom wirkte und daselbst vielleicht sogar
Lehrtätigkeit ausübte, ferner daß Papst Gregor den brustkranken Erzbischof von
Ravenna, Marianus, zu einer ärztlichen Kur nach Rom einlud.



[21] Longobarden zeichneten sich als Handwerker und Künstler, aber auch als Gelehrte
aus.



[22] Guidoald (727), Fredus (748), Leon (777). Im Codex Lombardus finden
sich viele Namen von Aerzten aus verschiedenen italienischen Städten.
— Im Edictum Rotharis (643) ist den Aerzten in gewissen Fällen eine begutachtende
Stelle angewiesen, auch wird des Honorars gedacht, jedoch über dessen Höhe ist
nichts angegeben.



[23] Für andere Berufe sind Innungen schon früh nachweisbar.



[24] Vgl. die aus Cassiodorius angeführte Stelle S. 252.



[25] Das 4. Buch ist ein Auszug aus Gargilius Martialis, das 5. stammt aus der
lateinischen Uebersetzung aus Alexander von Tralles, es ist der liber diaetarum
Alexandri et aliorum.



[26] Eine zweite Uebersetzung oder richtiger Bearbeitung ist der handschriftlich
erhaltene Dioscorides de herbis femininis (ebenfalls illustriert, in 71 Kapiteln,
ed. Kästner, Hermes XXXI). Der, erst in der Epoche der Schule von Salerno entstandene,
im Mittelalter überwiegende, „Dyascorides” beruht auf der wörtlichen
lateinischen Uebersetzung des Dioskurides, ist aber alphabetisch geordnet und durch
Exzerpte aus Oreibasios, Gargilius Martialis, Pseudoapulejus, der pseudogalenischen
Schrift de simplicibus ad Paternianum, Isidorus u. a. bereichert (gedruckt zu Colle 1478).



[27] Die früher verächtlich als Leges barbarorum bezeichneten germanischen Volksrechte,
welche hauptsächlich in der Zeit vom 6.-8. Jahrhundert lateinisch niedergeschrieben
wurden, gehen auf alte heimische Ueberlieferungen zurück, zeigen aber
starken römischen Einschlag. Die schon Ende des 5. Jahrhunderts begonnene schriftliche
Fassung der westgotischen Gesetze übte in ihren Anfängen auch auf andere
germanische Völker (Burgunder, Franken u. a.) Einfluß. Von medizinischem Interesse
sind namentlich die Bestimmungen über die Strafen von Verletzungen und
anderen Verbrechen gegen die Person, wobei auch manches Streiflicht auf die soziale
Stellung der Aerzte geworfen wird. Solche Beschränkungen der ärztlichen Wirksamkeit,
wie sie sich bei den Westgoten finden, kommen in anderen Volksrechten
nicht vor, häufig spielt sogar in diesen die ärztliche Aussage keine unbedeutende
Rolle für die Urteilsverhängung (so heißt es z. B. in den, im 8. Jahrhundert niedergeschriebenen,
Leges Alamannorum tit. 59, c. 6, si autem testa transcapolata fuerit,
ita ut cervella appareat, ut medicus cum pinna aut cum fanone cervellam tangat,
cum XII sol. componat). Sehr schwer wurde nach dem westgotischen und anderen
germanischen Volksrechten der kriminelle Abortus bestraft — hier hatte sich der
Einfluß der Kirche (vgl. Augustinus, S. 80) stark geltend gemacht. Nach der Lex
Bajuvariorum tit. VII, c. 19 hatte nicht nur derjenige, welcher ein abtreibendes
Mittel gegeben hatte, sondern auch seine Nachkommen bis zum siebenten Grade
einen Solidus zu zahlen.



[28] Paulus, von dem erzählt wird, daß er aus dem Orient nach Merida gekommen
sei und ärztliche Ausbildung genossen habe (natione Graecum, arte medicum, de
Orientis partibus in Emeritensium urbem advenisse), war ungefähr 530-560 Bischof.
Der Fall, um den es sich handelte, betraf eine vornehme Erstgebärende mit einem
schon längst abgestorbenen Kinde; die Operation selbst dürfte eine wenig umfängliche
Laparotomie bei einer Extrauterinschwangerschaft gewesen sein (mira subtilitate
incisionem subtilem subtili cum ferramento fecit atque ipsum infantulum jam putridum
membratim compadiatim abstraxit). Zur Ausführung derselben entschloß sich der
Bischof, auf Bitten des Gatten und der Mönche, erst nach langem Widerstreben.
(Die Geschichte findet sich in dem Werke des Paulus, Diaconus von Merida, De vita
et miraculis patrum Emeritensium, in Florez, Espana sagrada Tom. XIII.)



[29] Masona hatte jedenfalls byzantinische Vorbilder vor Augen. Paulus, Diakon
von Merida l. c. erzählt von ihm: Xenodochium fabricavit, magnisque patrimoniis
ditavit, constitutisque ministris vel medicis peregrinorum et aegrotantium
usibus deservire praecepit, taleque praeceptum dedit, ut cunctae urbis ambitum
medici indesinenter percurrentes quemcumque servum, seu liberum, Christianum seu
Judaeum reperissent aegrum, ulnis suis gestantes ad xenodochium deferrent. straminibus
quoque lectulis itidem praeparatis eundem infirmum ibidem superponentes,
cibos delicatos et nitidos eousque praeparantes, quousque cum Deo aegroto ipsi
salutem pristinam reformarent.



[30] Die Bevölkerung von Merida hatte einen starken griechischen Einschlag und
erhielt auch zu dieser Zeit bedeutenden Zufluß aus dem byzantinischen Orient. Es
ist denkbar, daß manche Nestorianer zu den arianischen Goten flohen.



[31] In der oben erwähnten Erzählung sagt der Bischof Paul von Merida: dabimus
medicos Ecclesiae, qui illi adhibeant medicinam.



[32] Es gab solche z. B. in Saragossa, Toledo, Sevilla.



[33] Nam et grammaticam medicus scire jubetur, ut intelligere vel exponere
possit, quod legit; similiter rhetoricam, ut veracibus argumentis valeat definire
quod tractat, nec non et dialecticam propter infirmitatum causas ratione adhibita
perscrutandas atque curandas. Sic arithmeticam propter numerum horarum in
accessionibus et periodis dierum; non aliter et geometriam, propter qualitates
regionum et locorum situs, in quibus doceat, quid quisque observare debeat. Porro
musica incognita illi non erit. Nam multa sunt, quae in aegris hominibus per
hanc disciplinam facta leguntur. ... Postea et astronomiam notam habebit, per
quam contempletur rationem astrorum et mutationes temporum.



[34] Es hängt dies damit zusammen, daß die Franken viele römische Einrichtungen
übernahmen. Chlodwig und die Merowinger des 6. Jahrhunderts zeigten Interesse
für römische Bildung. An ihrem Hofe wurde die Blüte des Adels nach römischem
Muster in einer schola palatina erzogen, wirkten Romanen als Erzieher, Gesandte, ja
sogar Rhetoren und Dichter (z. B. Venantius Fortunatus). Erst Ende des 6. Jahrhunderts
beginnt der gänzliche Verfall der Kultur im fränkischen Reiche, unaufhaltsam
bis zur tiefsten Barbarei fortschreitend. Während Childebert II., wie manche seiner
Vorgänger, die sich sogar im Versemachen übten, noch gelehrtes Wissen besaßen,
vermochten die Merowinger des 7. Jahrhunderts kaum ihren Namen unter die Urkunden
zu setzen. Das Werk Fredegars (erste Hälfte des 7. Jahrhunderts) und die
Schriftzüge jener Zeit bezeugen hinlänglich den Tiefstand der Epoche.



[35] Zu den ersteren gehören Reoval und Marileif (Gregor. Turon. Hist. Francor.
X, 16, V, 14), zu den letzteren Petrus (Fredegar. Chron. c. 27), im 5. Jahrhundert
nennt Apollinaris Sidonius den bischöflichen Leibarzt Palladius.



[36] Die einst blühenden Schulen Galliens (Marseille, Toulouse, Lyon, Arles u. s. w.)
verfielen gegen Ende des 6. Jahrhunderts und kamen kaum mehr für die Medizin
in Betracht. Reoval, der eine Hodenexstirpation mit glücklichem Erfolge auszuführen
verstand, hatte nach eigener Angabe seine Kenntnisse in Byzanz erworben. Aus
einer Bemerkung Gregors über ihn geht hervor, daß die Aerzte bei den Franken
bisweilen als Sachverständige zu Gerichtsverhandlungen zugezogen wurden.



[37] Marileif, Archiater König Chilperichs, wurde gegeißelt, seines Eigentums
beraubt und der Kirche als Leibeigener übergeben. — Als Austrichildis von einer
Seuche, die 580 im ganzen Reiche wütete, ergriffen wurde und ihren Tod herannahen
fühlte, verlangte sie von ihrem Gatten, dem König Guntram, daß ihre beiden
Aerzte, Nicolaus und Donatus, zur Strafe dafür, daß die verordneten Mittel wirkungslos
geblieben waren, enthauptet würden. Der Wunsch der Sterbenden wurde getreulich
erfüllt, damit, wie es höhnisch hieß, die Herrin nicht allein das Reich des
Todes betrete.



[38] Die Kirche trat manchen derselben entgegen und steuerte dem Unfug. Einer
der berühmtesten Scharlatane war Desiderius von Tours, welcher vorgab, Wunder
tun zu können, ein anderer heilte durch Berührung mit den Händen, bei einem
dritten Zauberarzt fand man einen großen Sack, der mit Wurzeln, Maulwurfszähnen,
Mäuseknochen, Bärenklauen etc. gefüllt war.



[39] Childebert I. gründete 542 das Hôtel-Dieu zu Lyon, Radegunde, die Gemahlin
Chlotar I., das Hospital von Poitiers, um dieselbe Zeit entstanden Hospitäler zu
Rheims und Autun, d. h. Hospize, welche auch der Krankenpflege dienten. Um die
Mitte des 7. Jahrhunderts (660), nach anderen vor 691, fällt die Gründung des Hôtel-Dieu
zu Paris, welches jedoch erst seit dem 12. Jahrhundert ausschließlich Krankenanstalt
wurde. — Aussatzhäuser gab es z. B. in Verdun und Metz.



[40] Es wanderten so zahlreiche Pilger (besonders auch Laienpersonen aus der
Mittelschicht) nach der Apostelstadt, daß dort schon 718 zu ihrer Aufnahme und zur
Beherbergung der höhere Ausbildung suchenden Geistlichkeit eine Schola Saxonum
gegründet wurde, die aber um die Mitte des 9. Jahrhunderts vollständig abbrannte.



[41] Insbesondere der Arithmetik und Astronomie.



[42] So soll z. B. der Stifter des Klosters Reichenau, St. Pirminius, aus seiner
Heimat 50 Bücher mitgebracht haben.



[43] In einer Glosse zu einer (jetzt in Karlsruhe befindlichen, aus dem Kloster
Reichenau stammenden) Handschrift der Schrift de ratione temporum des Beda
aus dem Ende des 8. oder Anfang des 9. Jahrhunderts liest man das Wort archiater
erklärt durch das irische Wort huasallieig.



[44] Den Antrieb zu seinen Bestrebungen empfing Karl der Große durch Italien,
dessen Kulturdenkmale und Bildung er schon auf seinem Zuge gegen die Longobarden
kennen gelernt hatte, entscheidend aber war sein Zusammentreffen mit dem Zögling
der Schule von York, Alkuin, in Rom im Jahre 781.



[45] Außer Alkuin und seinen Genossen gehörten zu derselben z. B. die Iren Clemens
und Dungal, die Longobarden Paulus Diaconus und Paulinus von Aquileja, der Westgote
Theodulf. Bei Alkuin und Petrus von Pisa erwarb sich Karl der Große seine
eigene Bildung.



[46] Im Saale der Kopisten las man Verse Alkuins, welche ihnen Sorgfalt anbefahlen.



[47]




Accurrunt medici mox Hippocratica tecta



Hic venas fundit, herbas hic miscet in olla,



Ille coquit pultes, alter sed pocula praefert



Et tamen, o medici, cunctis impendite gratis



Ut manibus vestris adsit benedictio Christi.








(Alcuinii carmina ed. Dümmler, Poet. lat. aevi Carolini t. I, p. 245.)





[48] L. c. p. 410.



[49] Karl der Große folgte allerdings, was seine Person anlangte, mehr dem eigenen
Gutdünken als dem Rat der Leibärzte, so erzählt sein Biograph Einhard (Vita Carol.
in Pertz Mon. hist. II, 455): „Et tunc quidem plura suo arbitratu quam medicorum
consilio faciebat, quos pene exosos habebat, quod ei in cibis assa, quibus assuetus
erat, dimittere et elixis adsuescere suadebant.” In der Vita St. Sturmi (in Pertz
Mon. hist. II, 377) erwähnt Eigil den Wintarus als einen der Leibärzte. Der
Kaiser selbst hatte in seiner Bibliothek das Buch des Serenus Sammonicus. Gelegenheit
zu botanisch-pharmakologischen Studien boten die kaiserlichen Gärten und die
Klostergärten. In den ersteren wurden 73 Medizinalpflanzen gezogen (Capitulare de
villis), z. B. Rheum Rhaponticum, Erythraea, Centaureum, Squilla, Levisticum.



[50] St. Gallus und St. Pirminus hatten früher, freilich erfolglos, die Votivgaben
für Heilungen (Nachbildungen von Körperteilen) als heidnischen Gebrauch gebrandmarkt.



[51] Dies bezieht sich aber nur auf die kirchlichen Kreise, denn sehr bald nach
Karls Hinscheiden verlor sich das Interesse der Laien an wissenschaftlichen Bestrebungen,
die schola palatina büßte ihre weittragende Bedeutung schon unter Ludwig
dem Frommen ein und namentlich die Volksbildung geriet ins Stocken. Seit 817
wurde in den Klöstern die eigentliche Mönchsschule (schola interior) von
der, für Laienzöglinge bestimmten, Außenschule (schola exterior) getrennt.



[52] Z. B. Poitiers, Marmoutiers, Ferrières, Lisieux, Soissons, Fontenay, Luxeuil,
Lyon, Rheims, Fleury u. s. w., Fulda, Reichenau, St. Gallen, Hersfeld, Osnabrück,
Corvey u. s. w. Auch in Italien wurden — gemäß dem Capitulare Lothars von 824 —
eine Menge von Studiensitzen von Friaul bis Vicenza, von Cremona bis Fermo geschaffen.



[53] Die Idee der septem artes liberales geht wohl auf griechische Quellen zurück,
Martianus Capella stützte sein im ganzen Mittelalter als Schulbuch benütztes Werk
auf Varros enzyklopädische Zusammenfassung (Disciplinarum libri IX), welche aber
außer den genannten Zweigen auch die Medizin und die Architektur behandelte.
Ein bekannter Mönchsvers aus später Zeit gibt folgende Charakteristik der sieben
freien Künste:





Gram. loquitur, Dia. vera docet, Rhe. verba colorat,



Mus. canit, Ar. numerat, Ge. ponderat, As. colit astra.










[54] So wird es verständlich, daß Isidorus (vgl. S. 260) das Studium „der Geometrie”
für den Arzt als besonders wichtig erklärt. Der Grammatiker Virgilius Maro des
6. Jahrhunderts sagt in einem seiner Briefe: Geometria est ars disciplinata, quae
omnium herbarum graminumque experimentum enuntiat, unde et medicos hac fretos
geometres vocamus, id est, expertos herbarum.



[55] Fecit et bibliothecam, quam tanta librorum multitudine ditavit, ut vix dinumerari
queat, sagen die alten Akten von Fulda.



[56] Dieses Verzeichnis wurde unter Hrabans Anleitung von Walahfrid Strabo hergestellt.
Hrabans Interesse für die Muttersprache bekunden auch die, ihm zugeschriebenen,
althochdeutschen Glossen zur Bibel, die Mitteilung der Runen u. a.



[57] Um die Mitte des 9. Jahrhunderts schreibt Bischof Ermenrich von Passau an
den Abt Grimaldus von St. Gallen: Physica dividitur in arithmeticam, astronomiam,
astrologiam, mechanistiam, medicinam, geometricam, musicam ... (Mon. Germ.
Epist. V, 541).



[58] In den Annalen der alten Klöster werden gewöhnlich einige Mönche als besonders
heilkundig erwähnt, so wie andere Mönche z. B. als Dichter, Maler, Kunsthandwerker
etc. hervorragten.



[59] So enthielt z. B. die Bibliothek des Klosters Reichenau (bei Konstanz) nach
einem Bücherverzeichnis etwa aus dem Jahre 841 außer naturwissenschaftlichen
Werken (z. B. die Etymologiae und De naturis rerum des Isidorus) einen „Liber
perisfegmonis de positione et situ (statu) membrorum” (galenischen Schriften
über den Puls und über Anatomie entsprechend?), einen liber Alexandri, einen
liber Vindiciani de olei[s] confectionibus, von demselben Autor „epistolae” und
confectionum malagmatum antidotum et emplastrorum et dicta medicinae in codice
uno, Prognostica Democriti, den Herbarius des Apuleius Platonicus sowie
andere nicht genauer bezeichnete medizinische Bücher und „Excerpta” aus solchen.



[60] D. h. der Schieler.



[61] Bauriß des Klosters St. Gallen v. J. 820, herausgegeben von Ferdinand Keller,
Zürich 1844.



[62] Es werden z. B. folgende Briefformeln angeführt: „Pigmenta ac medicamenta,
quae vobis congrua puto, vestrae dilectioni dirigere puto” — Posco, ut, si ullo modo
fieri valeat, post festivitatem ... jubeatis illum medicum ad me venire, quia adjutorio
ejus indigo (Pertz, Mon. Germ. Leges Sect. V, p. 421 u. 374).



[63] Richer, der sich nachmals durch seine Geschichte Frankreichs „Historiarum
libri IV” (in Pertz, Mon. Germ. V. Scriptor. III) berühmt machte, erzählt darin
(IV. cap. 50), daß er Heribrand aufsuchte, um bei ihm die Erklärung der Aphorismen
des Hippokrates zu hören. Da ihm aber dieses Studium allein nicht genügte
(cum tantum prognostica morborum accepissem et simplex egritudinum cognitio
cupienti non sufficeret), so las er mit dem Lehrer auch das Buch „de concordia
Hippocratis, Galieni et Surani”. Von der erlangten medizinischen Bildung machte
Richer auch in seinem obengenannten Geschichtswerke Gebrauch, indem er sich in
weitläufigen Schilderungen der Krankheiten einzelner berühmter Personen gefällt.



[64] Gerbert, welcher in Aurillac, Vich (in der spanischen Mark) und Rheims
studiert hatte, überstrahlte alle seine Zeitgenossen nicht nur als gründlicher Kenner
der klassischen (lateinischen) Literatur, als Rhetor und Dialektiker, sondern insbesondere
durch seine Kenntnisse auf dem Gebiete der Mathematik, Astronomie
und Mechanik (Konstruktion astronomischer Instrumente, Apparate etc.). Anregung
zu den realen Studien hatte er in reichlichem Maße während seines Aufenthalts in
der spanischen Mark empfangen, wo er mindestens unter dem indirekten Einfluß der
arabischen Kultur stand. Gerbert drang weit über den engen Gesichtskreis der
vorausgegangenen kirchlichen Enzyklopädisten hinaus, blieb nicht am leeren Formalismus
hängen, erkannte den Wert der realen Fächer und suchte die Bildung praktisch
fürs Leben nutzbar zu machen. In diesem Sinne lehrte er in Rheims, mit
dessen Schule sich während seiner Wirksamkeit keine andere des christlichen Abendlandes
messen konnte; später wurde er nach mancherlei Wechselfällen am deutschen
Kaiserhofe Erzieher Ottos III., dessen Gunst er endlich das Pontifikat (Sylvester II.)
verdankte. Die Bewunderung, welche Gerbert (besonders durch physikalisch-chemische
Kunststücke) erregte, hatte natürlich den Argwohn der geistig Zurückgebliebenen
zum Begleiter, und noch nach Jahrhunderten schimmert in den Sagen, die sich um
seine Gestalt spannen, der schlecht verhüllte Neid hindurch; selbst vor der päpstlichen
Würde nicht zurückbebend, erklärte man Gerbert bezw. Sylvester als einen
Schwarzkünstler, der mit dem Teufel im Bunde stand und diesem seine Ueberlegenheit
verdankte.



[65] Nec me auctore, quae medicorum sunt, tractare velis, praesertim cum scientiam
eorum tantum adfectarim, officium semper fugerim (Ep. 151). Aus
Ep. 9 und 130 geht hervor, daß Gerbert auch die verloren gegangene Augenheilkunde
des größten antiken Okulisten Demosthenes in lat. Uebersetzung kannte, aus Ep. 15,
daß man Celsus noch las (Quem morbum tu corrupte postuma, nostri apostema,
Celsus Cornelius a Graecis ἡπατικὸν dicit appellari).



[66] Am Schlusse des zweiten Buches steht der Vers: Bald habet hunc librum,
Cild quem conscribere jussit.



[67] Z. B. des Alexander von Tralles.



[68] Arzneiformen waren: Infuse, Dekokte, Mischungen (z. B. mit Milch, Honig),
Pulver, Salben, Pflaster (auch medikamentöse), Dampfbäder, Klystiere (mit einem
Horn appliziert). — Der Theriak und andere hochzusammengesetzte Präparate der
griechisch-römischen Medizin waren den Angelsachsen unbekannt, resp. konnten
nicht zubereitet werden. In einem Kapitel des Leechbook ist erwähnt, daß Helias,
Patriarch von Jerusalem (Ende des 9. Jahrhunderts) eine Reihe von Rezepten (wahrscheinlich
zugleich auch die zugehörigen orientalischen Drogen) sandte.



[69] So übten z. B. die allgemein beliebten und weit verbreiteten, häufig bearbeiteten
Rezeptbücher des Serenus Samonicus und Pseudoapulejus einen sehr ungünstigen
Einfluß aus.



[70] Zumindest war es eine sehr verbreitete Anschauung, daß die natürlichen
Mittel nur in Verbindung mit theurgischen, mystischen Prozeduren ihre Wirksamkeit
entfalten, erst aus diesen ihre Heilkraft ziehen.



[71] So erhielt sich über die Jahrhunderte hinweg die Praxis in der Architektur,
Mechanik und sogar in der Chemie (Färberei).



[72] Das Bestreben, in allen Naturdingen geheimnisvolle Beziehungen, allegorische
Hindeutungen aufs Uebersinnliche ausfindig zu machen, tritt besonders in den Umarbeitungen
des aus christlich alexandrinischen Kreisen hervorgegangenen Physiologus
zu Tage, welcher (12) wirkliche oder phantastische Tiere als Versinnbildlichung
gewisser Tugenden und Laster betrachtet (vgl. Lauchert, Gesch. des Physiologus,
Straßburg 1889). Der Physiologus fand im Mittelalter eine fast beispiellose
Verbreitung, indem er schon früh in orientalische Sprachen und ins Lateinische, späterhin
ins Angelsächsische, Althochdeutsche, Altfranzösische, Provenzalische, Spanische u. s. w.
mehr oder minder frei übertragen wurde. Dabei hat er natürlich bedeutende Umwandlungen
erfahren.



[73] Darstellungen solcher Exorzismen finden sich in den Wandmalereien alter
Kirchen, z. B. in Goldbach (am Bodensee), oder in den Miniaturen von Handschriften
(z. B. Codex Egberti, 10. Jahrhundert), vgl. K. Künstle, Die Kunst des Klosters
Reichenau im 9. und 10. Jahrhundert, 1906; F. X. Kraus, Die Miniaturen des Cod.
Egberti, 1884.



[74] Die Leprösen waren zur Verhinderung der Ansteckung aus der Gemeinschaft
ausgeschlossen, für bürgerlich tot erklärt — einschlägige Bestimmungen erließen
schon Pippin (757) und Karl d. Gr. (786) —, für ihren Unterhalt sorgte, soweit sie
über keine eigenen Mittel verfügten, die christliche Wohltätigkeit; frühzeitig scheinen
sie, wo sie in größerer Anzahl beisammen waren, in gemeinsamen Wohnungen untergebracht
worden zu sein. Schon um 736 sammelte z. B. der hl. Otmar die Aussätzigen
aus seinem Sprengel und vereinte sie in einem Leprosorium (hospitiolum
ad suscipiendos leprosos) in der Nähe des Klosters von St. Gallen. — In den erwähnten
Malereien des Goldbacher Kirchleins, der Kirche St. Georg zu Oberzell auf
der Reichenau selbst und in den Miniaturen des Codex Egberti findet sich auch eine
Darstellung des Aussätzigen, abgesehen von den Flecken der Haut, gekennzeichnet
durch das Horn, das er trägt; wenn die Leprösen ausgingen, um Almosen zu
sammeln oder Speise beizutreiben, mußten sie nämlich ihr Kommen durch das Hornsignal
kundgeben, daher die Bezeichnung „Hornbrüder”.



[75] Sprachliche Zeugnisse verbürgen die wundärztlichen Kenntnisse der Volkspraxis,
so die schon im 8. Jahrhundert vorkommenden Lehnwörter Pflaster, Salbe,
Balsam, Büchse.



[76] Unter anderem wird eine merkwürdige Heilung berichtet, die an Kaiser
Heinrich II., der an Blasensteinen litt, auf operativem Wege — allerdings nicht
ohne das Eingreifen des hl. Benedictus — vollzogen wurde.



[77] Vgl. über die Bibliothek von Monte Cassino Tosti, Storia della badia di
Monte Cassino, Napoli 1842-43 und A. Caravita, I codici e le arti a Monte Cassino,
M. Cass. 1869-70. Zu den ältesten medizinischen Handschriften (vgl. S. 257) zählen
Sammelwerke und lateinische Uebersetzungen aus dem 9. und 10. Jahrhundert, darunter
z. B. Uebersetzungen hippokratischer, galenischer (bezw. pseudohippokratischer
und pseudogalenischer) Schriften, des Paulos von Aigina u. a., Schriften des „Apulejus”,
„Aesculapius”; auch ein liber Aurelii wird de oculis erwähnt. — Die Titel der Traktate,
welche Kodex 97 enthält, sind folgende: Prologus Galieni de pulsis (!) et
orinis — De effemeris febribus — Prologus Galieni, libri primi de febrium diversitate
— Capitula libri Aurelii de oculis (!) passionibus — Capitula Scolapii medici —
Prologus super expositionem Aforismi — Capitula libri primi Alexandri Trosophiste —
Alfabeta herbarum — Ex libris Dioscoridis feliciter — Herbarium Apulei Platonis
quem accepit ab Scolapium et Chirone centauro magistro Achilli — De quadrupedibus.
— Bei dieser Gelegenheit sei hier darauf verwiesen, daß ein Traktat über
Arzneimittel (größtenteils in tironischen Noten) aus dem 9.-10. Jahrhundert (in Cod.
Vatic. Lat. 846) veröffentlicht wurde, welcher hauptsächlich aus Apulejus und Pseudoplinius
entlehnt ist, vgl. „Miscellanea Tironeana”, ed. Schmitz, Leipzig 1896.





Die Medizin im 11. und 12. Jahrhundert.



[←]
         


Die Blütezeit der Schule von Salerno.




Die Geschichte der Wissenschaften erinnert lebhaft an das Wachstum
organischer Gebilde. Wie in einem homogenen Plasma zunächst einzelne
Kerne entstehen, welche sich vergrößern, als Kraftsphären wirken und
später zur höheren Einheit verschmelzen, so läßt auch der historische
Rückblick auf die abendländische Medizin des Mittelalters nach dem
Stillstand eines halben Millenniums vorerst nur isolierte Zentren erkennen
— rein ärztliche Schulen in spärlicher Zahl —, welche seit dem
11. Jahrhundert aus der Grundmasse eintöniger Gleichförmigkeit scheinbar
spontan auftauchen und für lange alle wissenschaftliche Energie in sich
konzentrieren. Mit ihnen erwacht das erstarrte medizinische Leben endlich
wieder aus der Latenz zu frisch pulsierender Aktivität.




Das Aufblühen der Medizin fällt auch diesmal wieder mit einem allgemeinen
kulturellen Anstieg zusammen, der im Laufe des 11. und namentlich im 12. Jahrhundert
deutlich wird, so z. B. auf dem Gebiete der theologischen Dialektik (Anselm
von Canterbury, Roscellin, Abälard, Petrus Lombardus, Johannes von Salisbury etc.),
der Jurisprudenz (Neubelebung des Studiums des römischen Rechts, Irnerius), der
Geschichtschreibung, der Kunst (namentlich Architektur; romanischer Baustil), der
Dichtung (Nationalpoesie), der Musik (Guido von Arezzo, Harmonie, Kontrapunkt),
nicht zu reden von der reicheren Erschließung der antiken Literatur und der Erweiterung
des geistigen Horizonts infolge reger Beziehung zur Welt des Ostens, von
der Vertiefung des religiösen Empfindens (Cluniacenser, Cistercienser, Prämonstratenser;
Bernhard von Clairvaux), von der Festigung der politischen und sozialen
Zustände (Machtstellung des Kaisertums und Papsttums; Feudalsystem), vom Aufschwung
des Handels und des wirtschaftlichen Lebens überhaupt — Verhältnisse, die
zum Teil als Ursache oder Folge mit den Kreuzzügen in Beziehung zu bringen sind.



Frappierend wirkt es im ersten Augenblick, daß in dieser Fortschrittsepoche
gerade die Medizin in ihrem Aufblühen allen übrigen Kulturzweigen vorangeht,
schon in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts einen Höhepunkt erreicht, wodurch
das so oft bestätigte historische Gesetz durchbrochen zu sein scheint, wonach die
Medizin meist im Nachtrab zu finden ist. Tatsächlich liegen hier aber die Dinge
ganz anders. Das Emporkommen der Heilkunst im 11. und 12. Jahrhundert ist keine
allgemeine, sondern nur eine lokale Erscheinung, es ist nicht der Teilausdruck des
herrschenden neuen Zeitcharakters, es gleicht dem verspäteten Aufkeimen einer
Pflanze, deren Same lange Zeit hindurch ungenützt ruhte, bis er endlich die zu
seiner Entwicklung nötigen Bedingungen erhielt. Darum lag auch der Schauplatz
der ersten medizinischen Glanzepoche des Abendlandes nicht inmitten der spezifischen

Kulturströmung, sondern eher entrückt von derselben, nämlich in dem, fremden östlichen
Einflüssen stark ausgesetzten, Unteritalien.





Der Ruhm, die älteste ärztliche Schule des christlichen Abendlandes
in ihren Mauern beherbergt zu haben, kommt der, am Tyrrhenischen
Meere, südlich von Neapel, in einer der schönsten und gesündesten
Gegenden Unteritaliens gelegenen Stadt Salerno zu. An die Schule
von Salerno, die im Mittelalter jahrhundertelang ein Ansehen genoß wie
die alexandrinische im Altertum, knüpfen sich zwar keine umwälzenden
Fortschritte in der theoretischen Erkenntnis und in den praktischen
Leistungen, aber trotzdem besitzt sie als Bindeglied zwischen der antiken
und der Medizin des Abendlandes eine ganz immense Bedeutung.



So unerwartet die Schule von Salerno im 11. Jahrhundert am historischen
Horizont erscheint — organisatorisch gefestigt und literarisch
entfaltet — das von vornherein Unverständliche dieses Phänomens vermindert
sich einigermaßen, wenn man erwägt, daß es in Italien während
der Epoche des frühen Mittelalters an einer Fortpflanzung medizinischer
Kenntnisse in nichtkirchlichen Kreisen, an Vertretern der ärztlichen
Kunst aus dem Laienstande, an besoldeten Stadtärzten und somit an den
Vorbedingungen für einen Schulverband nicht gänzlich mangelte (vgl.
S. 254 u. 255). Im Gebiete der einstigen Magna Graecia, wo byzantinische
Einflüsse fortdauernd zur Geltung kamen und daher griechische Sprachkenntnis
nicht völlig erlosch[1] und bildungsfreundliche Fürsten longobardischer
Herkunft die Erneuerung der Kultur auf antiker Grundlage
förderten[2], lagen die Verhältnisse besonders günstig für die Wiederanknüpfung
des Fadens spätrömischer Traditionen. Solche mögen es
gewesen sein, welche dazu führten, daß sich gerade das, schon im Altertum
ob seines heilsamen Klimas gerühmte[3] und von Kranken oft aufgesuchte,
Salerno zur Civitas Hippocratica, zu einem Sammelpunkt
von Aerzten entwickelte, die sich allmählich zu gemeinsamer Wirksamkeit
vereinigten — analog oder gar in Erneuerung einer „schola medicorum”
der Römer. Im 10. Jahrhundert erfreuten sich jedenfalls die
Aerzte Salernos bereits eines Ansehens, das weit über das Weichbild
der Stadt hinausreichte. Wie und wann, ob gänzlich unabhängig oder
unter dem Einflusse äußerer Einwirkungen aus dem ärztlichen Kollegium,
Collegium Hippocraticum, eine ärztliche Lehranstalt wurde, darüber

läßt sich auf Grund der zugänglichen, von Legenden umsponnenen,
Quellen nichts Sicheres aussagen, nur das Eine steht fest, daß die
Schule von Salerno keineswegs eine kirchliche Stiftung war
und durch ihren von Anbeginn an laikalen Charakter inmitten
der geistlichen Bildungsanstalten, inmitten der Klerikermedizin,
eine ganz isolierte Stellung einnahm.




Salerno, das von einer Reihe antiker Autoren (Strabon, Lucanus, Silius Italicus,
Vellejus Paterculus, Plinius) erwähnt wird, genoß schon in der römischen Kaiserzeit
den Ruf eines Kurorts (wetteifernd mit Bajae). Während des Mittelalters spielte es
eine wichtige Rolle in der politischen Geschichte Unteritaliens und diente den Herzögen
von Benevent, später eigenen Fürsten als Residenzstadt.



Der Ursprung der Schule von Salerno ist trotz eingehendster Nachforschungen
in Dunkel gehüllt. Von den Vermutungen, die im Laufe der Zeit darüber geäußert
wurden, entbehren manche jeder ernsten Grundlage, wie z. B. daß Karl der Große,
daß alexandrinische Flüchtlinge oder gar, daß die Araber als Gründer anzusehen
seien. Gegen die früher allgemein verbreitete Meinung, daß die Stiftung von den
Benediktinern, von Monte Cassino, ausging, sprechen nicht wenige Argumente — abgesehen
von der bedeutenden Lokaldistanz zwischen Salerno und dem Stammkloster
der Benediktiner und von dem vielsagenden Schweigen der geistlichen Chroniken
über eine solche Stiftung — insbesondere der Umstand, daß in Salerno die Vorsteher
der Schule verheiratet waren, und daß sogar Frauen zur Lehrtätigkeit zugelassen
wurden, was mit einem geistlichen Charakter der Anstalt unvereinbar gewesen wäre.
Freilich schloß es die laikale Gründung der Schule nicht im geringsten aus, daß an
ihr auch Kleriker dozierten, und wahrscheinlich trugen zum ersten Aufschwung die
Benediktiner manches indirekt bei[4]. Die in den Chroniken von Salerno (vgl. Mazza,
Urbis Salernitanae histor. et antiquitat., Napoli 1681) niedergelegten Nachrichten,
wonach die dortige Schule von vier Aerzten verschiedener Nationalität gegründet
worden sei, von denen jeder in seiner Muttersprache vorgetragen habe — Helinus
primum Salerni Medicinam Hebraeis de litera Hebraica legit, Magister Pontus
graecus de litera graeca Graecis, Adela Saracenus Saracenis de litera Saracenica,
Magister Salernus Latinis Medicinam de litera latina legit[5] — sind in den Bereich
der Legende zu verweisen, aber sie geben vielleicht einen Fingerzeig in der Richtung,

daß sich möglicherweise außer der griechisch-römischen Tradition auch jüdische
und arabische Einflüsse, letztere wohl von Sizilien her, in freilich nicht bestimmbarem
Ausmaße geltend gemacht haben[6].



Als älteste Aerzte sind urkundlich nachweisbar Josep und Josan, Mitte des
9. Jahrhunderts, sodann Ragenifrid (950) und Grimoald (um 1000). Ueber einen in
Salerno gebildeten Arzt, der in Frankreich vor dem Jahre 924 am Hofe Ludwigs des
Einfältigen lebte, berichtet Richerus (Histor. II, 59) — was gewiß schon für den Ruf
der Schule spricht[7]. Jedenfalls kamen schon seit dem 10. Jahrhundert weltliche
und geistliche Fürsten oft aus weiter Ferne, um bei den Medici Salernitani
Hilfe zu suchen, so z. B. Adalberon, Bischof von Verdun, im Jahre 984, der Abt
von Monte Cassino, Desiderius (später Papst Victor III.), um 1050, Bohemund,
der Sohn des Herzogs Guiscard, Robert, der Sohn Wilhelm des Eroberers, die
beiden letzteren, um ihre im Kriege erhaltenen Wunden heilen zu lassen. Während
der Kreuzzüge suchten heimkehrende kranke Krieger häufig in dem günstig gelegenen
Salerno Zuflucht, wodurch die Erfahrung der Aerzte bedeutende Bereicherung
empfing. Den hohen Ruhm der Schule bezeugen der Dichter und Arzt, spätere
Erzbischof von Salerno, Alphanus (Mitte des 11. Jahrhunderts)[8], der kirchliche
Geschichtschreiber Ordericus Vitalis († 1141)[9], ein 1162-1164 am Hofe des
Bischofs Reinald zu Köln verfaßtes Carmen Archipoetae de itinere Salernitano[10],
der jüdische Reisende Benjamin von Tudela, der Erzbischof und

Arzt gekrönter Häupter Romualdus (Chron. p. 172, Civitas medicinae utique artis
diu famosa atque praecipua) u. a. Allbekannt ist die Rolle, welche Salerno in dem
Gedichte „Der arme Heinrich” von Hartmann von der Aue (um 1200) spielt.



Den medizinischen Unterricht erteilten gleichzeitig mehrere (später 10) Lehrer,
an der Spitze des „Collegium Hippocraticum” stand ein Praeses, Praepositus, Prior
(d. h. ein Dekan); die Lehrer waren anfangs auf das Honorar angewiesen, welches die
Schüler für den Unterricht zahlten, später genossen sie (gleich den Studierenden) Steuerfreiheit,
zuweilen auch die Nutznießung von Häusern und Grundstücken. Zu ihren Vorträgen
hatten Angehörige jeder Nation und jedes Glaubensbekenntnisses Zutritt. Ende
des 11. Jahrhunderts sollen sich unter der gewiß beträchtlichen Zahl oft aus weiter
Ferne herbeikommender Studierenden auch viele Juden befunden haben. Als die Stadt
Salerno mit ganz Unteritalien (seit 1075) unter die Herrschaft der Normannen kam
und späterhin mit dem Königreich Neapel und Sizilien vereinigt wurde (1130), wurde
die Schule nicht minder gefördert, ja gerade unter dieser Herrschaft erreichte sie
den Gipfel ihres Ruhmes. Bis in die Mitte des 13. Jahrhunderts erhielt sie sich im
blühendsten Zustande. Sprößlinge der vornehmsten Geschlechter Salernos verschmähten
es nicht, dem Collegium Hippocraticum anzugehören.



Die reiche, von den Salernitanern ausgegangene, Literatur ist hauptsächlich
durch Henschel und Salvatore de Renzi bekannt geworden. Henschel fand 1837
in der Breslauer Bibliothek ein, aus 35 Schriften bestehendes, Sammelwerk — Compendium
Salernitanum —, das im letzten Drittel des 12. Jahrhunderts in Italien geschrieben
wurde und meist nur Bearbeitungen oder Auszüge aus salernitanischen
Originalarbeiten enthält; Renzi durchforschte die Handschriftenschätze Italiens in
Betreff des Vorhandenseins salernitanischer Schriften und veröffentlichte die Ergebnisse
seiner verdienstvollen Bemühungen in der, unter Mitwirkung von Henschel,
Daremberg und Baudry de Balzac zustande gebrachten, Collectio Salernitana,
ossia documenti inediti e trattati di medicina appartenenti alla scuola
medica Salernitana (Napoli 1852-59), 5 Vol. In letzter Zeit bereicherte Piero
Giacosa unsere Literaturkenntnis wesentlich durch Herausgabe mancher bisher unbekannter
salernitanischer Schriften in dem Werke Magistri Salernitani nondum
editi etc., Torino 1901.





Die ältesten Literaturdenkmäler der Schule von Salerno, in barbarischem
Latein und zu rein didaktischen Zwecken verfaßt, rühren
aus der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts her und beruhen auf jenen
Traditionen unverfälscht griechisch-römischen Ursprungs,
wie sie sich in den dunklen Jahrhunderten des frühen Mittelalters fortgepflanzt
hatten. Sie sind der Hauptsache nach Kompilationen aus
spätrömischen Autoren und dem dürftigen lateinischen Uebersetzungsmaterial,
welches extraktweise einen Rest der griechisch-byzantinischen

Literatur bewahrte. Der Schwerpunkt liegt in der Therapie, welche
Spuren von Selbständigkeit nicht vermissen läßt, die medizinische
Theorie ist ein Gemenge von Fragmenten der Humoralpathologie
und des Methodismus. Unverkennbar ist es mehr die ärztliche
Genossenschaft in toto als die Individualität einzelner Verfasser, welche
in den Erstlingsschriften der Salernitaner zu Worte gelangt[11].



Als Hauptrepräsentant der salernitanischen Frühepoche ist Gariopontus
(† um 1050) anzusehen, von dessen (angeblichen) Werken sich
insbesondere ein Handbuch der speziellen Pathologie und Therapie, der
„Passionarius” als Prototyp für die medizinischen Studien größter
Beliebtheit bei Zeitgenossen und späteren Aerzten erfreute. Es ist
dies keineswegs ein selbständiges Opus, sondern nur eine geschickte,
mosaikartige Zusammenfügung von verschiedenartigen literarischen Bruchstücken,
die teils aus spätrömischen Autoren (namentlich Theodorus
Priscianus), teils aus alten lateinischen Uebersetzungen (bezw. Bearbeitungen)
antiker und byzantinischer Schriftsteller herstammen[12]. Gariopontus
kann dabei nicht einmal das Verdienst in Anspruch nehmen, mit
seiner Kompilation, abgesehen vielleicht von der Auswahl und Anordnung
der Exzerpte, etwas Eigenartiges hervorgebracht zu haben, denn
tatsächlich handelte es sich bloß um eine Neuredaktion alter Vorlagen.
In das Zeitalter des Gariopontus — vielleicht aber noch weiter zurück —
ist auch die Practica des „Petroncellus” zu verlegen, welche mit
einer historischen Einleitung anhebt. Von der schriftstellerischen Tätigkeit
einiger anderer zeitgenössischer Autoren, des Alphanus, des älteren
Joh. Platearius und des älteren Kophon haben wir nur durch Hinweise
oder einzelne Fragmente in der späteren Literatur Kenntnis. Wie
die Genannten, ja teilweise sogar in noch höherem Grade, erfreute
sich die salernitanische Aerztin Trotula (um 1059) eines lang anhaltenden
Ansehens als Verfasserin von Schriften über die Pathologie und
Therapie, namentlich über die Krankheiten der Frauen und deren
Behandlung. Manches, was davon auf uns gekommen ist, mag freilich

nur mit Unrecht ihren Namen tragen und weit später entstanden
oder mindestens durch Interpolationen sehr verändert worden sein[13].




Gariopontus (Guaripotus, Garimpotus, Garimpontus, Warmipotus, Warimbotus,
Raimpotus, Warbodus u. s. w.) war wahrscheinlich ein Longobarde und wirkte in der
ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts. Der unter dem Namen des Gariopontus gehende
Passionarius, auch unter dem Titel ad totius corporis aegritudines remediorum
πράξεων libri quinque (Basil. 1531), eine Kompilation aus lateinischen Uebersetzungen
griechisch-byzantinischer Autoren (Hippokrates, Galen ad Glauconem,
Alexander von Aigina), ferner aus Caelius Aurelianus, Theodorus Priscianus, Aurelius
═ Esculapius u. a. wurde von ihm nicht verfaßt, sondern wohl nach weit älteren
Vorlagen umredigiert. Der Passionarius erfreute sich bei den Zeitgenossen und
den späteren Aerzten großen Ansehens, was besonders aus dem, einer ganz falschen
Voraussetzung entspringenden, Titel „Galeni Pergameni Passionarius” (Lugd.
1526) hervorgeht. Mit den fünf Büchern des Passionarius bildete wahrscheinlich der,
in manchen Ausgaben vorkommende, Traktat de febribus ursprünglich ein Ganzes.
Das Werk ist sprachlich interessant (wegen mancher Uebergänge vom Lateinischen
ins Italienische) und gewährt einen ausgezeichneten Einblick in die, zur damaligen
Zeit geltenden medizinischen Grundanschauungen (Vermengung der Humoralpathologie
mit dem Methodismus). In den Handschriften wird der Passionarius nicht immer
auf Gariopontus zurückgeführt. Bezeichnenderweise lautet in der Baseler Hdschr.
der Titel: Passionarium, seu Practica morborum Galeni, Theodori Prisciani, Alexandri
et Pauli, quem Gariopontus quidam Salernitanus ejusque socii una cum Albicio
emendavit, ab erroribus vindicavit et in hunc librum redegit. Die früher für einige
pseudogalenische Schriften, de simplicibus medicamentis ad Paternianum
de dynamidiis, de catharticis, in Anspruch genommene Autorschaft des Gariopontus
ist auf Grund neuerer Forschungen abzuweisen, wahrscheinlich war er aber an
der, in salernitanischen Kreisen unternommenen, Redaktion dieser Schriften beteiligt.
Von Gariopontus berichtet Petrus Damianus folgendes: Dicam, quod mihi Guarimpontus
senex, vir videlicet honestissimus, apprime litteris eruditus ac medicus retulit.



Petroncellus (Petrocellus, Petricellus, Petronsellus, Petronius). Die unter diesem
Namen laufenden Fragmente rühren nicht von einem und demselben Autor her. —
Von der Practica (Coll. Salern. IV, 185-291) stammt das erste Buch, welches sich
sprachlich durch eine Menge von latinisierten griechischen Worten charakterisiert,
aus der Epoche des Gariopontus oder aus noch früherer Zeit; das zweite und
namentlich das dritte Buch (beide nur in Bruchstücken erhalten) sind davon erheblich
verschieden. In der Materia medica des Petroncellus kommen bereits einzelne,
durch den Handelsverkehr zugeführte, arabische Drogen vor. Die fragmentarischen
Curae (Coll. Salern. IV, 292-315) dürften weit späteren Ursprungs sein. — Der

angelsächsische Traktat (um die Mitte des 12. Jahrhunderts) περὶ διδάξεων
═ Lehren sc. der mediz. Schulen (ed. O. Cockayne in Leechdoms etc. vol. III) erweist
sich zum größten Teile als eine Uebersetzung der Practica des Petroncellus (vgl. die
Parallelstellen bei M. Löweneck in Erlanger Beitr. zur engl. Philologie XII, 1896).



Alphanus (um die Mitte des 11. Jahrhunderts), vorübergehend Mönch in Monte
Cassino, Freund des Desiderius, später Erzbischof von Salerno, verfaßte nach Angabe
des Petrus Diaconus u. a. die Schriften de quatuor elementis corporis humani,
de unione corporis et animae.



Trotula, aus der Familie der Ruggiero, vermutlich Gattin des Joh. Platearius I.,
von den Zeitgenossen wegen ihrer Gelehrsamkeit gefeiert[14], „sapiens matrona”, und
von späteren Autoren häufig zitiert, gilt als Verfasserin mehrerer, zumeist bloß
handschriftlich erhaltener, Schriften. Die unter ihrem Namen gedruckte Schrift
„de mulierum passionibus ante, in et post partum” erweist sich als ein
literarisches Produkt des 13. Jahrhunderts, stellt aber höchstwahrscheinlich den Auszug
aus einem, die gesamte Medizin behandelnden, Werke der Trotula dar (ed. in
der Coll. Aldina, Venet. 1547, in Casp. Wolph., Gynaec., Basil. 1566, in Spach,
Gynaecior., Argent. 1597, als Einzelausgabe ed. Kornmann, Leipz. 1778). Die Schrift
handelt auch über manche, nicht zum Titel passende Gegenstände, z. B. über körperliche
Erziehung der Kinder, Dentition, Kosmetik etc. Neben vielem Abergläubischen
findet sich in den geburtshilflichen Kapiteln die seit Soranus vergessene Vorschrift
über den Dammschutz (vgl. Bd. I, S. 345), die Beschreibung der Perinaeoraphie
bei totalem Dammriß, die Empfehlung, zur Austreibung des toten Kindes Schüttelungen
vorzunehmen. — Fragmente über verschiedene Themen der Medizin finden
sich in der anonymen Schrift de aegritudinum curatione, vgl. unten.



In diese Epoche (um 1050) gehört auch das Speculum hominis (Coll. Salern. V,
173-198), ein unvollständig erhaltenes medizinisches Lehrgedicht (1011 Verse), welches
wahrscheinlich ein Italiener um die Mitte des 11. Jahrhunderts verfaßt hat. Es handelt
vom Menschen und seinen Teilen, von den Altersstufen, von den Verwandtschaftsverhältnissen,
der Ehe, von akuten und chronischen Leiden. Der Hauptsache nach
liegt eine Versifikation der entsprechenden Abschnitte des Isidorus (Origin. XI. 1, 2,
IX. 5, 6, 7, IV. 6, 7) vor, weshalb auch hier die etymologischen Erklärungsversuche
vorwalten. Der Zweck und die Quelle des Lehrgedichts ist in den nachfolgenden
Versen angegeben:






Est homo mens: nitor de partibus eius      5.


Ethimologias, et earum ponere causas.





Que mea metra serunt, aliorum prosa fuerunt,      10.


Prosam imitavi, quia metrum plus placet auri.





De variis hominis sum partibus ista locutus      735.


Ysidorum super hiis pro magna parte secutus.









Die Erstlingsschriften der Schule von Salerno zeigen in anerkennenswerter
Weise, was der strebsame Geist echten Arzttums selbst einem
äußerst kärglichen Boden noch an Früchten fürs praktische Leben zu
entlocken vermag. Ein Hinauswachsen über die einmal erreichte, bescheidene
Höhe lag aber schon deshalb kaum im Bereiche der Möglichkeit,

weil die Stoffzufuhr aus der kümmerlichen Hinterlassenschaft der
Antike gerade bei intensiver Verarbeitung derselben allzu rasch versiegen
mußte. Darum besitzt die Salernitaner Medizin dieser Epoche
zwar den Reiz keuscher Jugendfrische, aber sie erscheint mit ihrem
recht losen theoretischen Unterbau, mit ihrer roh gezimmerten Symptomatik,
mit ihrem noch armseligen therapeutischen Rüstzeug naiv und
dürftig, wenn die Bilder der gleichzeitigen byzantinischen oder gar der
arabischen Heilkunde auftauchen.



Eine Entwicklung im Sinne einer strafferen und breiter angelegten
Theoretisierung, im Sinne einer feiner ausgesponnenen Symptomatik und
erweiterten Therapie macht sich erst seit den letzten Dezennien des
11. Jahrhunderts in der, nunmehr auch bedeutend anschwellenden, Literatur
geltend. Dieser Umschwung, der fast akut einsetzte, wurzelt nicht
in inneren Momenten, sondern ist auf die ungemein fruchtbare schriftstellerische
Tätigkeit eines Mannes zurückzuführen, dessen Beziehungen
zur Schule von Salerno zwar keineswegs klar gestellt sind, dessen kräftige
Impulse aber in ihren Leistungen während der Folgezeit deutlich zu Tage
treten, nämlich auf das Wirken des Constantinus Africanus († 1087),
welcher durch seine lateinischen Uebersetzungen und Kompilationen der
Medizin des Abendlandes neues Forschungsmaterial zuführte und zugleich
(auf dem Umwege über das Arabische) das weithin verschüttete
Quellgebiet der Antike wieder in größerem Umfange bloßlegte.




Die Nachrichten, welche über die Lebensgeschichte des Constantinus (Afer s.
Africanus, auch C. Memphita) auf uns gekommen sind, bieten nur wenig sichere
Anhaltspunkte und sind zum größten Teil ins Gebiet der Mythe zu verweisen.
Constantinus dürfte im ersten Viertel des 11. Jahrhunderts (um 1018) in Karthago
geboren worden sein (ob als Christ ist zweifelhaft) und soll sich auf vieljährigen
Studienreisen, die sich tief in den Orient erstreckten (angeblich nach Babylonien,
Indien, Aegypten, Aethiopien) eine erstaunliche und vielseitige Gelehrsamkeit, verknüpft
mit gründlichster Kenntnis der morgenländischen Sprachen, erworben haben.
Er kehrte zunächst nach seiner Vaterstadt zurück, mußte aber von dort schon nach
kurzer Zeit flüchten, weil er wegen seines überlegenen Wissens in den Verdacht der
Zauberei geriet und daher Verfolgungen ausgesetzt war. Constantinus zog nach
Italien und lebte einige Jahre in Salerno (angeblich als Sekretär des Herzogs
Robert Guiscard), ohne daß wir bestimmt wissen, ob er an der dortigen
Schule als Lehrer auftrat. Sichergestellt ist nur, daß er in der klösterlichen
Abgeschiedenheit von Monte Cassino, wo er (nach 1070) unter dem gelehrten
und um die dortige Bibliothek so verdienten Abte Desiderius als Mönch freundlichste
Aufnahme fand, seine umfangreiche schriftstellerische Tätigkeit entfaltete. Dort
dürfte er um 1087 oder noch später gestorben sein.



Ausgaben der Werke des Constantinus.



Opera, Basil. 1536 enthalten: De omnium morborum, qui homini accidere
possint, cognitione et curatione (7 Bücher)[15],

de remediorum et
aegritudinum cognitione ═ „Liber aureus” (cui autor ipse titulum fecit
aureus, qualem jure meretur, cum propter brevem omnium morborum descriptionem
tum magnam remediorum vim), de urinis, de stomachi naturalibus et non
naturalibus affectionibus liber vere aureus, de victus ratione
variorum morborum liber, de melancholia, de coitu, de animae
et spiritus discrimine, de incantationibus et adjurationibus epistola,
de mulierum morbis, de ea medicinae parte quae dicitur
Graecis χειρουργία liber, de gradibus quos vocant simplicium liber.



Operum reliqua, Basil. 1539, enthalten: De communibus medico necessariis
locis (10 Bücher)[16].



Als Anhang zur lateinischen Ausgabe der Werke des Isaac Judaeus Repertoriorum
seu indicum omnium operum Ysaac in hoc volumine contentorum coadunatio,
Lugd. 1515, finden sich: Libri Pantechni (quorum primi decem theoricam, alii
autem decem practicam concernunt), de gradibus medicinarum, Viaticum
(7 Bücher), de oculis, de stomacho, de virtutibus simplicium medicinarum,
Therapeutica: megatechni libri Galeni, a Constantino Africano ... studiose
abbreviati et ad epitomatis formam reducti), de oblivione.



Liber de humana natura, de membranis principalibus corporis
humani, de elephantie et de remediorum ex animalibus materia (aus
Albucasis Methodus medendi), Basil. 1541.



Therapeutica s. megatechni (in Symphorianus Champerius Speculum medicinae,
Galeni, Lugd. 1517).



Breviarium dictum viaticum (in Rhazis opera parva), Lugd. 1510.



Die Chirurgie der Pantegni (nach einer von den Druckausgaben abweichenden
Berliner Handschrift) ed. Pagel, Archiv f. klin. Chirurgie 81, Bd. I[17].



Die angeführten Schriften führen zum größten Teile ganz mit Unrecht den Namen
des Constantinus. Einerseits trägt dieser selbst daran Schuld, weil er Uebersetzungen
oder Bearbeitungen fremder Schriften als eigene ausgab, anderseits kommt auch der
Irrtum späterer Abschreiber in Betracht. Ohne hier auf die Einzelheiten der bisherigen,
noch nicht abgeschlossenen, Forschungen einzugehen, seien nur einige der
Identifizierungen beispielsweise angeführt. Der Liber Pantegni (Pantechni) entspricht
dem Liber regalis des Ali Abbas, das Viaticum rührt von Ibn
al-Dschezzar her, de oculis ist eine Bearbeitung des, von Hunain ben Ischak
verfaßten, Lehrbuchs der Augenheilkunde, de melancholia ist wahrscheinlich
identisch mit der gleichbetitelten Schrift des Ischak ben Amran; de animae et
spiritus discrimine gehört dem Kosta ben Luka, die Chirurgie entspricht
dem 9. Buch der Practica des Liber regalis des Ali ben Abbas u. s. w., außerdem
finden sich in der Sammlung pseudogalenische Schriften, z. B. de incantationibus,
de mulierum morbis, de humana natura ═ de compagine membrorum[18].





Abgesehen von einer nicht geringen Zahl angeblich eigener Werke,
von denen sich aber die meisten der bekannt gewordenen als Bearbeitungen
oder Uebertragungen von arabischen erwiesen haben (Ali Abbas,
Isaac Judaeus, Ibn al-Dschezzar u. a.) übersetzte Constantinus
(nach arabischen Versionen) mehr oder minder frei z. B. die hippokratischen

Aphorismen, die Ars parva (Mikrotechne) Galens und
Kommentare dieses Autors zu hippokratischen Schriften ins
Lateinische, wodurch der Umkreis medizinischer Kenntnisse im Abendlande
unleugbar ganz erheblich erweitert, das Studium der antiken Literatur
neu belebt und ein Vorbild wissenschaftlicher Zusammenfassung und
Darstellungsweise für die Zukunft gegeben wurde.



Als eigentliche Schüler des Constantinus sind bloß die Mönche Atto[19]
und Johannes Afflacius bekannt, welch letzterer eine Zeitlang in
Salerno gelebt haben dürfte und in seinen Schriften de febribus et
urinis und Curae (Afflacii) manchen Beweis von guter Beobachtung
liefert.




Johannes Afflacius (um 1040-1100) „Saracenus”. Der dem Constantinus zugeschriebene
„Liber aureus” rührt wahrscheinlich von ihm her oder beruht auf seinen
Schriften. Tractactus de febribus aus „curae de febribus et urinis” (Coll.
Salern. II, 737-767). Hier findet sich die Vorschrift, bei Fiebernden für die Abkühlung
der Luft im Krankenzimmer folgendermaßen zu sorgen: fiat etiam artificialiter
pluvialis aqua circa aegrum et haec facienda sunt si tempus fuerit calidum.
Pluviali modo fiat. Accipiatur olla in fundo minutissime perforata et impleatur
aqua, postea ligetur fortiter cum corda juxta lectum aegrotantis, ita ut guttae
cadant in eum et sic infrigidabitur aer, ejus infrigidatio magis confert aegrotanti
quam medicina interius recepta.





Der Einfluß des „magister orientis et occidentis”[20] reicht
aber viel weiter, er läßt sich deutlich bei allen nun folgenden Salernitanern
nachweisen, von denen ihn manche auch zitieren.



Nicht als ob mit Constantinus die Systemsucht und Polypharmazie
der Araber sogleich ihren Einzug gehalten hätte — dafür war der Boden
im Abendlande noch gar nicht vorbereitet, auch sind es verhältnismäßig
ungekünstelte arabische Autoren gewesen, wie Isaak und Ali Abbas,
welche der Mönch von Cassino zugänglich gemacht hatte! Nicht als
ob durch Constantinus die hippokratische Tradition in Salerno verdrängt
worden wäre — in der salernitanischen Literatur während des ausgehenden
11. und während der ersten Dezennien des 12. Jahrhunderts
herrscht die schlichte Beobachtung, die einfache Deutung, die unbefangene,
klare kasuistische Schilderung der Krankheitsvorgänge, die
Neigung zu einer diätetischen oder doch mit Medikamenten nicht gar
zu sehr überladenen Therapie noch weitaus vor. Aber nach dem Auftreten
des Constantinus ist die Darstellungsweise, ohne in Schwülstigkeit
und gelehrte Zitatenwut zu verfallen, unverkennbar gereifter geworden,
die wissenschaftliche Grundlage ist — dank der Vermittlung bisher verschollener
oder unvollständig bekannter Schriften antiken Ursprungs —

bedeutend breiter, der Sinn für die medizinische Theorie prävaliert nunmehr
entschieden gegenüber der früheren Empirie, die Auffassungen in
der Pathologie zeigen größere Schärfe und Präzision, der Galenismus
beginnt zusehends die letzten Reste des aus Römerzeiten noch nachklingenden
Methodismus zu überwinden und gleichzeitig verfeinert sich
die Semiotik, freilich hauptsächlich im Sinne einer subtilen Pulslehre
und Harnschau.



Derartigen Charakter besitzt die Practica des Bartholomaeus,
die Ars medendi des jüngeren Kophon, die Practica brevis des
jüngeren Johannes Platearius.



Von Kophon hat sich auch ein Werkchen erhalten, welches deshalb
von besonderem Interesse ist, weil es zum ersten Male in der
mittelalterlichen Literatur des Abendlandes vom praktischen Betriebe
der Anatomie Kunde bringt — die sog. Anatomia porci. Im Zusammenhang
mit einer, bald darauf verfaßten anonymen, gewöhnlich als
Demonstratio anatomica bezeichneten, Schrift erhalten wir durch
diese Abhandlung überraschenden Einblick in das, freilich nur durch
Tierzergliederung erworbene, anatomische Wissen und in
die anatomischen Unterrichtsverhältnisse der Salernitaner,
welche gewiß nicht jungen Datums waren.



Ein nicht minder wertvolles Gegenstück hierzu — nämlich insofern
wir daraus ein deutliches Bild von dem Betragen des Salernitaner Arztes
am Krankenbette empfangen —, bildet die ärztliche Hodegetik und
klinische Propädeutik des Archimatthaeus, betitelt De adventu
medici ad aegrotum s. de instructione medici. Dieselbe enthält
Maximen der ärztlichen Politik, Anweisungen über das Untersuchungsverfahren
(besonders Pulsfühlen und Harnschau), über die eventuelle
Vornahme des Aderlasses, über die Krankendiät, über das Verhalten
des Arztes bei der Prognosenstellung und schließt mit Ratschlägen, wie
man sich hinsichtlich der Honorarfrage benehmen solle. Aus allem
spricht reiche Erfahrung und ein höchst anerkennenswertes Streben nach
einer individualisierenden, vorzugsweise diätetischen, Behandlungsweise.
Eine von demselben Verfasser, leider nur unvollständig, auf uns gekommene
Practica will, wie einleitend gesagt wird, nichts anderes als
eine Sammlung von klinischen, auf eigener Erfahrung beruhenden
Vorträgen bieten; sie zeigt, welche unverdorbene jugendfrische Beobachtungsgabe
den Vertretern der Schule eigen war, wie man den
Unterricht auch am Krankenbette pflegte, und wie man mit einfachen
vorzugsweise diätetischen Mitteln eine oft ganz zweckmäßige Therapie
einzuschlagen wußte.




Bartholomaeus verfaßte ein übersichtliches Lehrbuch, die Practica (Coll.
Salern. IV, 321-408), mit dem Nebentitel „Introductiones et experimenta in practicam

Hippocratis, Galieni, Constantini, graecorum medicorum”. Für die langdauernde
Beliebtheit desselben sprechen Kommentare, namentlich frühzeitige Uebersetzungen
resp. Auszüge und Bearbeitungen in verschiedenen Nationalsprachen. Bruchstücke
einer niederdeutschen Bearbeitung in J. v. Oefele, die angebliche Practica des B.,
Papierhandschr. d. herzogl. Sachsen-Coburg-Gothaischen Bibliothek, Neuenahr 1894.
Bruchstücke einer altdänischen Uebersetzung in H. Harpestreng's Danske Laegebog
ed. Chr. Molbech, Kopenhagen 1826. Bartholomaeus erscheint als vortrefflicher Beobachter
und nach feinerer Diagnostik strebender Arzt.



Kophon (II.) der Jüngere (denn er zitiert einen anderen, also älteren [vgl. S. 284],
welcher der ersten Salernitanerperiode angehört haben muß und ebenfalls schriftstellerisch
tätig gewesen zu sein scheint), verfaßte (1085-1100) eine anatomische
Abhandlung, die gewöhnlich als Anatomia porci (fälschlich früher A. parvi galeni)
bezeichnet wird (Coll. Salern. II, 388-391, weit vollständiger herausgegeben von
J. Schwarz in „Die medizinischen Handschriften der k. Universitätsbibliothek zu
Würzburg”, Würzburg 1907, p. 71-76) und eine Practica, mit vorangehender
Ars medendi s. Modus medendi et conficiendi (Coll. Salern. II, 415-505).



Die Anatomia porci ist eine Anleitung zum praktischen Studium der Anatomie
an einem Schweine, gegründet auf das Beispiel der Alten, welche die Ergebnisse
von Tierzergliederungen auf den Menschen anwendeten, und auf die Annahme, daß
die inneren Organe des Schweines den menschlichen am meisten
ähneln: Quoniam interiorum membrorum corporis humani compositiones omnino
erant ignotae, placuit veteribus medicis et maxime Galeno, ut per anatomiam
brutorum animalium interiorum membrorum partes manifestarentur. Et cum
bruta animalia quaedam, ut simia, in exterioribus nobis inveniantur similia „interiorum
partium nulla inveniuntur adeo similia, ut porci, et ideo in
eis anatomiam fieri destinavimus”. Einige Textproben mögen die Darstellungsweise
beleuchten. „Est autem anatomia recta divisio, quae sic fit. Porcum
debes inversum ponere, quem per medium gutturis incides, et tunc primum tibi
lingua occurret, quae dextrorsum et sinistrorsum quibusdam nervis alligata est, qui
motivi dicuntur. ... In radicibus linguae oriuntur duo meatus, scilicet trachea arteria,
per quam transit ad pulmonem aer, et aesophagus, per quem mittitur cibus ad
stomachus, et est trachea arteria super aesophagum, super quam est quaedam cartilago,
quae dicitur epiglottis, quae clauditur aliquando, ut cibus et potus per eam
non descendat, et aperiatur, ut aer intret et exeat. ... Tunc debes separare
tracheam arteriam ab aesophago, et invenies pulmonem et cor. Cor vero est magis
in sinistra parte; quorum quidlibet in sua capsula continetur. In capsula
cordis colligitur materia, quae facit syncopen, in capsula pulmonis colligitur,
materia, quae facit peripneumoniam. ... Et quod pulmo sit cavernosus, potestis
probare, si cum calamo intromisso infletur. ...” Man ersieht aus diesen Sätzen, daß
jedenfalls auch eigene, freilich sehr rohe Untersuchungen (selbst pathologisch-anatomischer
Art) angestellt wurden. Die eigentümlichen anatomischen Bezeichnungen
kennzeichnen deutlich die Abhängigkeit von griechischen und arabistischen
Schriften, nämlich dem liber pantegni des Constantinus, z. B. zirbus, siphach.



Die Ars medendi (um 1090 entstanden) betrifft die allgemeine Therapie (diätetische
Vorschriften, Verhaltungsmaßregeln nach der Purgation, Behebung von Verdauungsstörungen)
und enthält auch einige Kapitel über Arzneizubereitung (de modo
conficiendi); die Practica behandelt nach einer Einleitung über Pathologie und
Therapie zunächst die Fieber, sodann die übrigen Krankheiten (darunter auch
Ulzerationen des Rachens, Polypen der Nase und Kondylome), zum Schlusse die
Lepra. Die Schrift unterscheidet sich durch verhältnismäßige Reinheit der Sprache

und auch inhaltlich vorteilhaft von anderen. Gestützt auf die hippokratischen Aphorismen
befleißigt sich der Verfasser im Gegensatz zu den Zeitgenossen einer mehr
einfachen, das Krankheitsstadium berücksichtigenden, häufiger mit äußeren als inneren
Mitteln hantierenden Therapie. In dieser kommen Grundsätze der Methodiker noch
hie und da zur Geltung. Die Diagnostik beruht zum großen Teile auf der Uroskopie.



Demonstratio anatomica (Coll. Salern. II, 391-401). — Die Demonstratio
anatomica stellt eine Vorlesung dar, welche sich auf eine vorzunehmende und auf
eine im vergangenen Jahre vorgenommene Sektion eines Schweines bezieht, im wesentlichen
bildet der Inhalt nur eine erweiterte Ausführung der Anatomia porci des
Kophon. Der Verfasser apostrophiert heftig seine Schüler, polemisiert mehrfach
gegen Kophon, beruft sich auf Hippokrates (Aphorismen), Galen, den Liber pantegni,
auf Isaac Judaeus (de urinis) und gedenkt seiner eigenen Erläuterungen
zu Philareti lib. de pulsibus, sowie zu Johannes Damascenus. Bezüglich der
Vorbereitungen zur Sektion wird empfohlen, das Schwein mittels Durchschneidung
der Halsgefäße zu töten und, an den Hinterbeinen aufgehängt, gehörig
ausbluten zu lassen. Die Tötung durch Herzstich sei zu verwerfen, weil sonst viel
Blut in die „Membra spiritualia” eindringe, wodurch deren Demonstration erschwert
würde; ebenso müsse man mit der Zergliederung beginnen, noch bevor der
Kadaver erkaltet ist, weil sich sonst die „Arterien, Venen und Nerven” zusammenzögen
und undeutlich würden. Die Körperteile sind unterschieden nach der Funktion
als Membra animata, spiritualia und naturalia, die letztgenannten zerfallen wieder
in nutritiva und generativa. In jeder dieser Gruppen gibt es wieder Haupt- und
Nebenorgane mit unterstützenden Funktionen. Inter animata cerebrum
est principale, quia virtus animalis in eo principaliter fundatur et quia alia ab
eo oriuntur ut nervi, et ipsum quaedam sunt defendentia, quaedam expurgantia,
quaedam adjuvantia vel deservientia. Defendentia sunt haec pia mater, quae
in modum piae matris amplectens cerebrum defendit ipsum a duritie durae matris
et dura mater, quae defendit cerebrum et piam matrem a duritie carnis et carneum,
quae defendit omnia ab exterioribus. Expurgantia et adjuvantia
sunt aures, oculi, nares et lingua cum palato. Aures namque depurgant ipsum a
superfluitate colerica, oculi a melancholico, nares a sanguinea et flegmatica,
palatum namque a flegmatica tantum. Haec eadem sunt adjuvantia. In der Gruppe
der membra spiritualia ist das Hauptorgan das Herz; Schutzorgane sind für
dasselbe Rippen, Häute, Zwerchfell, Herzbeutel; Reinigungsorgane und Hilfsorgane:
Brustmuskel, Lunge, Arterien; Hauptorgan der membra nutritiva ist die Leber,
zu ihren Schutzorganen zählen die Venen, zu den Reinigungsorganen Lunge, Hirn,
Milz, Gallenblase, zu den Hilfsorganen z. B. Zähne, Magen, Därme. Nach denselben
Prinzipien werden die membra generativa eingeteilt. In der folgenden sehr eingehenden
Beschreibung einer Sektion wird stets auf die Physiologie (Teleologie)
Rücksicht genommen, auch beziehen sich manche Bemerkungen auf die Pathologie.
Beispielsweise setzen wir die Schilderung des Herzens hierher: Post haec inspicietis
cor latere sinistro locatum, a pulmone lateraliter circumdatum et quodam panniculo
undique apertum qui et dicitur capsula cordis in qua bene potest fieri apostema in
corde aut nunquam aut difficillime. Saepe autem abundant in eo humor corruptus, qui
facit syncopim, sed substantia cordis de partibus villosis et nervosis diverse positis
et carne dura est composita, et hoc est propter motuum dilatationis scilicet et constitutionis
diversitatem, eorundemque magnitudinem et velocitatem, ne molli substantia
compositum ex his facile competeretur, sed forma ejus pineata est inferius
lata superius acuta concava ex concavitatibus diversis, ut et facilior fieret motus et
ne in angulis retenta superfluitas causa esset molestia.




Johannes Platearius[21] (II.) der Jüngere, so bezeichnet zum Unterschied von
seinem Vater — Johannes Platearius (I.) —, verfaßte ein systematisch geordnetes
Handbuch der inneren Medizin Practica brevis (Ferrara 1488, Venet. 1497 u. ö.,
Lugd. 1525), von dem noch handschriftlich alte italienische und französische Uebersetzungen
vorhanden sind[22], ferner Regulae urinarum (Coll. Salern. IV, 409-412);
wahrscheinlich geht auf ihn auch die Schrift de conferentibus et nocentibus corpori
humani (!) zurück.



Archimathaeus, vielleicht identisch mit Matthaeus de Archiepiscopo (Matteo
de Vescova), von dem eine Schrift de urinis (Coll. Salern. IV, 506-512) erhalten
ist, gilt als Verfasser einer Practica (Coll. Salern. V, 350-376) und einer an alte
Vorlagen (vgl. S. 257) anknüpfenden ärztlichen Hodegetik de adventu medici
ad aegrotum (Coll. Salern. II, 74-81) oder de instructione medici (Coll.
Salern. V, 333-350). Die Practica enthält eine Kasuistik mit daran angeschlossenen
klinischen Vorträgen, wobei auf Systematik verzichtet wird („Nec librum de novo
contexere, nec ordinem me servare proposui, nec quocunque de quallibet egritudine
sum dicturus, sed tantum ea que in quibusdam non omnibus experimento didici
meliora et in quibus in manu mea Deus optatum posuit effectum”); auf die diätetische
Therapie ist das Hauptgewicht gelegt.



Die Schrift des Archimathaeus de instructione medici deckt sich mit der
anonym überlieferten de adventu medici, nur ist letztere weniger ausführlich in
den Einzelheiten. Der deontologische Abschnitt derselben — ein Gemisch von
Frömmigkeit, Naivität und Schlauheit — gibt ein ausgezeichnetes Bild von dem
genau geregelten Betragen des mittelalterlichen Arztes am Krankenbette, von seiner
Untersuchungsweise, von seinem Verkehr mit den Kranken und seiner Umgebung.
Unterlag doch im Mittelalter das ganze äußere Benehmen bestimmten
Regeln, gegen die ein Gebildeter niemals verstoßen sollte, so daß
etwas Stereotypes durch die Menschen ging, wofür die Bilder in den Handschriften
die anschaulichsten Zeugnisse geben.



Cum igitur, o medice, ad aegrotum vocaberis, adjutorium sit in nomine

Domini. Angelus qui comitatus est Tobiam affectum mentis et egressum corporis
comitetur.



Intrante tuo a nuntio sciscitare quantum est ex quo infirmus, ad quem vocaris,
laboraverit; qualiter ipsum aegritudo invaserit: haec autem sunt necessaria, ut quando
ad ipsum accesseris, aegritudinis ejus non omnino inscius videaris; ubi post visa
urina, considerato pulsu, licet per ea aegritudinem non cognoveris, tamen si sinthoma
quod praesciveras dixeris, confidet in te, tamquam in autore suae salutis, ad quod
summopere laborandum est. Cum igitur ad domum ejus accesseris, antequam
ipsum adeas, quaere si conscientiam suam sacerdoti manifestaverit,
quod si non fecerit vel faciat vel se facturum promittat;
quia si inspecto infirmo consideratis aegritudinis signis super his
sermo fit, de sua incipiet desperare salute, quia et te desperare
putabit. Ingrediens ad infirmum nec superbientis vultum, nec cupidi praetendas
affectum, assurgentes tibi pariter et salutantes humili vultu resalutans et gestu eis
sedentibus sedeas. Cum vero jam potus resumpseris, quibusdam verbis interpositis,
quibus debes situm regionis illius laudare, dispositionem domus in qua es, si expedit,
commendare, vel liberalitatem gentis extollere.



Tandem ad infirmum conversus qualiter se habeat quaeras et bracchium tibi
exhiberi praecipias. Et quia ex carne spiritus, in te moti sunt, et infirmus, quia in
adventu tuo multum delectatur, vel quia tamquam avarus de munere cogitat, propter
diversas complexiones tum tui tum infirmi multoties in pulsuum cognitione deciperis.
Data ergo securitate aegro interea jam spiritu quiescente pulsum consideres
et attende ne super latus illud jaceat, ne digitos habeat extensos,
vel in palmam reductos, et tu cum sinistra sustentes bracchium et
usque ad centesimam percussionem ad minus consideres, ubi et diversa
pulsuum genera investiges, et astantes ex longa expectatione, verba tua gratiora
suscipiant.



Post jubeas tibi afferri urinam, ut aeger et aegritudinem non solum per pulsum
sed per urinam cognovisse putet. In urina autem diu attendas colorem, substantiam,
quantitatem et contentum; post aegroto cum Dei auxilio salutem
promittas. Cum autem ab eo recesseris, domesticis ejus dicas ipsum multum laborare,
quia ab hoc, si liberabitur, majoris meriti eris et laudis, si vero moriatur testabuntur
et a principio de ejus desperasse salute. Unde praeterea moneo ne uxorem vel
filiam, vel ancillam oculo cupido respicias; haec medici excoecant animum operantis et
Dei immutant sententiam cooperantis, et medicum aegro faciunt onerosum et de se
minus bene sperantem. Sis ergo sermone blandus, vitae spectabilis, divino attentius
expetens auxilio adjuvari. Cum autem te ad prandium, ut solet fieri, qui domui
praesunt invitaverint, nec te importunum ingeras, nec in mensa primus eligas locum,
licet sacerdoti et medico, ut solet fieri, primus, accubitus praeparatur; potum vel
cibum non contemnas, nec fastidias quae forte de rure et ergo rusticano pane miliaceo
ventris exuriem vix consueveras, refrenare. Dum autem comedis per aliquem astantium
aegri saepe statum requiras; sic enim de te plurimum confidet infirmus, quem
viderit inter delicias sui oblivisci non posse. Surgens autem de coena dicas tibi
optime ministratum fuisse, de quo aeger valde laetabitur. ... Nun folgen Vorschriften
über die Krankendiät, über die (schon von Anbeginn der Kur an nötige) Verordnung
der Digestiva (z. B. Oxymel, Syr. rosarum vel violarum, Syr. acetosus etc.)
event. leichten Diuretica (z. B. Aq. petroselini, foeniculi, sparagi etc.) über den
Aderlaß. Bezüglich des letzteren ist auf das Krankheitsstadium, die Jahreszeit,
den Kräftezustand und das Lebensalter des Kranken und den Krankheitssitz zu
achten. Et a principio autumni usque ad principium veris a sinistro

detrahe sanguinem, a principio autem veris a dextro; et propter passionem
cerebri venam incide cephalicam, pro morbo spiritualium (Herz-,
Lungenleiden) medianam, pro aegritudine nutrimentorum epaticam (═ basilicam).
Sanguinis colorem attendas ut si fieri potest tamdiu detrahatur sanguis donec
color malus mutetur in bonum.



Sehr interessant ist die Bemerkung, daß die exspektative Behandlung nach den
Regeln des Hippokratismus, aus Gründen der ärztlichen Politik, unter Umständen
durch eine Scheintherapie verschleiert werden müsse: Sed quia quidam aegri
avaritiae inebriati veneno, dum vident sine medici auxilio naturam
triumphasse de morbo, meritum medici retrahunt pariter et retardant
dicentes: quid fecit medicus? Syrupis, unctionibus, fomentis videamur
salutem inducere quam dedit natura et in alterius intremus labores,
dicentes morbum post facturum graviorem insultum, nisi ei per medicinam
succuratur, et sic quod natura fecit imputabitur medico.



Ziemlich eingehend werden die Zeichen der Krise und die Therapie während derselben,
ferner die Behandlung der Rekonvaleszenten erörtert. Den Schluß der Schrift
bildet eine Anweisung über das angemessene Verhalten des Arztes beim Abschied.





Die beste Uebersicht über die spezielle Pathologie und Therapie der
Schule von Salerno während ihrer Blüteepoche gewinnt man aus einem
anonymen, im 12. Jahrhundert niedergeschriebenen Werke De aegritudinum
curatione[23], welches in seinem ersten Teile die Fieberlehre,
in seinem zweiten, ziemlich umfangreichen Teile die örtlichen Krankheiten
a capite ad calcem abhandelt. Während die Fieberlehre — an
Einfachheit der Klassifikation hervorstechend — von einem und demselben
unbekannten Verfasser herrührt, ist die zweite, die Lokalaffektionen
betreffende, Abteilung eine Nebeneinanderstellung der Lehrmeinungen
von sieben der bedeutendsten Meister der Schule über die
gleichen Gegenstände, wobei die (S. 293 erwähnte) Practica des Joh.
Platearius (die ihrem ganzen Umfange nach aufgenommen ist) den
Faden bildet, und sodann stets in der nämlichen Anordnung Kapitel aus
den Werken des Kophon, Petronius, Afflacius, Bartholomaeus,
hie und da auch Abschnitte aus den Schriften des Ferrarius[24] und der

Trotula[25] folgen.
Dieses mosaikartige Kompendium, welches geradezu
als Schulbuch der inneren Medizin von Salerno betrachtet werden kann,
spiegelt den, in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts erreichten, Wissensstand
wohl am getreuesten wieder und zeigt, daß sich die führenden
Meister schon bis zu einem gewissen Grade zur Selbständigkeit in der
Krankheitsauffassung und Behandlungsweise emporzuringen vermochten.
Nur ganz vereinzelt lassen sich — in Hinweisen auf Janus Damascenus
(vgl. S. 204) und die „Libri Saracenorum” — die Vorboten des beginnenden,
aber noch recht unwesentlichen Einflusses der arabischen Medizin
erkennen.




De aegritudinum curatione (Coll. Salern. II, 81-385). Nach dem Vorbilde
der antiken Doktrinen werden die Fieber (je nachdem am Pneuma, in den festen
Teilen oder in den Säften die Krankheitsursache liegt) eingeteilt in Eintagsfieber
(effimera), hektische (ethica) und Faulfieber (putrida); die Faulfieber
zerfallen wieder in intermittierende (interpolata: cotidiana, tertiana, quartana)
und kontinuierliche (mit verschiedenen Unterarten: z. B. Synochus und Hemitriteus).
Die Behandlung war vorzugsweise diätetisch oder kühlend (Umschläge, Einpackungen,
Bäder), im Sinne einer Kausaltherapie wandte man Purganzen, bei Wechselfiebern
Brechmittel an. Nervenleiden und Psychosen. Phrenitis (frenesis) gilt als
Apostema (Abszeß) der vorderen Gehirnkammer, Lethargus (litargia) als Apostem der
hinteren Gehirnhöhle. Gleiche Lokalisationsversuche finden sich in den Definitionen
anderer Affektionen, z. B. Apoplexia est opilatio omnium ventriculorum cerebri cum
privatione vel diminutione sensus et motus.... Epile(m)psia est opilatio principalium
ventriculorum cerebri.... Mania est infectio anterioris cellulae capitis cum privatione
imaginationis. Melancholia est infectio mediae cellulae capitis cum privatione rationis
(vgl. hierzu die Gehirnlokalisationen des Poseidonios und Nemesios). Melancholie
und Manie unterscheiden sich dadurch, daß bei der ersteren der Sitz der Vernunft,
bei der letzteren der Sitz der Einbildungskraft betroffen ist. Unter den Ursachen
werden auch Gemütsaffekte, Ueberanstrengung, Geldverlust etc. angeführt. Das Krankheitsbild
variiert je nach der zugrunde liegenden Säfteanomalie; liegt die Krankheitsursache
in der gelben Galle, so sind Symptome der Exaltation im Vordergrunde
(furor, maniaca confidentia, clamant, saltant, currunt, se et alios percutiunt, vigilant),
während die schwarze Galle Depressionserscheinungen und Zwangsvorstellungen hervorruft
(timent, plangunt, in angulis domorum et in latebris latitant, sepulcra mortuorum
inhabitant vel falsas et varias habent suspiciones, quidam putant se non
habere caput, quidam putant, angulum sustinere mundi ... alii tenent pugnum
clausum ita quod non potest aperiri, credunt nimirum se tenere thesaurum in manu,
vel totum mundum ...). Die Therapie der Psychosen war somatisch (Diät, Purgieren,
Blutentziehungen, innere und äußere Mittel) und psychisch (verborum,
dulcedine et etiam artificio falsae suspiciones removendae sunt ... adsint soni musicorum
instrumentorum u. a.). In der Behandlung der Epilepsie spielt die Diät eine
wichtige Rolle (unter anderem Enthaltung a medullis, cerebellis) neben vielerlei absonderlichen
Mitteln (darunter auch sanguis per scarificationem extractus cum ovo

corvi). Paralysis ist definiert als lesio partis cum privatione vel deminutione sensus
vel motus vel utriusque; der begleitende Tremor wird erklärt durch die Annahme
einer unterbrochenen Nervenleitung. Krampf entsteht ex inanitione et repletione;
aus sedativ wirkenden Substanzen zusammengesetzte Pflaster sind am Hals und an
der Wirbelsäule zu applizieren (est nimirum ibi origo omnium nervorum et principium!).
Ungemein reichhaltig ist der Abschnitt über die verschiedenen Formen des
Kopfschmerzes und ihrer Begleiterscheinungen (cephalea, emigranea), daran reiht sich
dolor frontis, inflatio cerebri, scotomia (vertigo). Gegen Hysterie, suffocatio matricis,
kommen vorzugsweise scharf riechende Medikamente (Moschus und Ambra) zur Anwendung,
überdies Vorschriften, die sich aufs Geschlechtsleben beziehen. Unter den
Affektionen des Respirationstraktes finden Nasenleiden (Epistaxis, Fetor narium,
Nasenpolypen), Ulceration der Trachea, Synanche (squissantia, Sammelbegriff für
Krupp, Angina, Retropharyngealabszeß etc.), Heiserkeit, Husten, Asthma, Pneumonie,
Pleuritis, Empyem, Phthise mehr oder minder eingehende Darstellung. Die Pneumonie
(peripleumonia) wird als Apostema circa pulmonem, die Pleuritis (pleuresis) als
Apostema in pleura definiert, die Differentialdiagnose stützt sich hauptsächlich auf das
Verhalten des Schmerzes und des Urins; man unterschied von beiden Affektionen verschiedene
Unterarten, welche aus der Aetiologie (Krankheitsursache in einem der vier
Kardinalsäfte) hergeleitet wurden. Therapie: vorzugsweise diätetische Maßnahmen
(Pneumoniker mußten sich in gleichmäßig erwärmter Luft aufhalten), Diaphoretika,
bei kräftigen Personen Aderlaß (auf der dem Krankheitssitz gegenüberliegenden
Seite; per antipasen ═ antispasin); am kritischen Tage (7., 9.) suchte man eventuell
Nasenbluten zu erregen durch Kitzeln der Nasenschleimhaut mittels Schweineborsten.
Von guter eigener Beobachtung zeugen mehrere der angeführten prognostischen
Sätze, z. B.: Sputum sanguineum a principio, quod circa VII et IX diem in saniem
convertitur et facile projicitur, bonum signum; sputum vero nigrum vel lividum vel
viride perseverante dolore malum; urina nigra et residens non malum, urina tenuis
et alba sine aliqua critica detentione raptum materie significat et mortem. Unter
den Ursachen der Phthise wird auch das Austreten von Blut (aus einem geborstenen
Gefäße) und dessen nachherige Umwandlung in Eiter angeführt: sanguis
vertitur in saniem, et sanies inficit et ulcerat pulmonem. Bei beginnender Schwindsucht
wird auf kräftige Ernährung das Hauptgewicht gelegt. Das Zustandekommen
des hektischen Fiebers ist ganz mechanisch erklärt und zwar damit, daß die Lunge
wegen der bestehenden Ulceration ihre Bewegungen einschränkt, weniger Luft aufnimmt
und demgemäß das Herz nicht genug abkühlt. Es gibt zwei Arten der
Schwindsucht, eine mit Ulceration, eine andere ohne Ulceration der Lunge. Diagnostisch
wird besonderer Wert gelegt auf den fötiden Geruch des Atems, das beständige
aber nicht hoch ansteigende Fieber, die Abmagerung, die gekrümmten
Nägel, die Beschaffenheit des Sputums (foetidum si super carbones infunditur et si
sputum in vase aliquo in nocte recipiatur et mane aqua calida super effundatur
apparet in superficie aquae quasi quaedam crassities, in fundo putredine remanente)
Haarausfall und Durchfälle verkünden den Exitus. Haemoptöe (roborierende Behandlung)
läßt sich von Haematemesis durch die Betrachtung des Blutes unterscheiden,
im letzteren Falle ist es „fetidus et corruptus”. Syncope wird an verschiedenen
Stellen teils auf den Magen, teils auf Schwäche des Herzens (der
Herzbewegung) zurückgeführt, ätiologisch kommen psychische Affekte, Inanition,
Plethora etc., in Betracht; plötzlicher Tod ist — wenn andere Ursachen nicht nachweisbar
— auf Syncope zurückzuführen, bedingt durch Verstopfung der Vena cava.
Ueber den Ausgangspunkt der „Passio cardiaca” herrschen Zweifel, insoferne derselbe
bald im Herzen, bald im Magen oder der Leber angenommen wurde. Affektionen

des Intestinaltraktes. Sehr ausführlich beschrieben sind: Magenschmerz,
Brechneigung, Dyspepsie, Appetitlosigkeit, Heißhunger, Aufstoßen, Schlucken,
Diarrhöe, Meteorismus etc., wobei möglichst eine kausale Therapie angestrebt wird;
ebenso richtet sich die Behandlung des Bauchschmerzes nach der angeblichen Ursache
(tortio ventris, colica passio, ventris inflatio, apostema in stomacho vel in intestinis etc.).
Als Wurmmittel sind erwähnt: Aloë, succus absinthii, persicaria, pulvis lupinorum
amarorum, pulvis centonica ═ Santonin. Bei Dysenterie (Discinteria dicitur a discindendo,
quia in ea scinduntur intestina!) wurden erst nach der Darreichung von
Abführmitteln Adstringentia gegeben. Nach griechischen Quellen gearbeitet, aber
mit vielen Zusätzen versehen, sind die Abschnitte über Lienterie, Fluxus ventris,
Tenesmus, Hämorrhoiden (Applikation von Bleisalbe, Abbinden, Kauterisieren), Prolaps
des Mastdarms, Leber- und Milzleiden (Eisenfeile als Hauptmittel). Die Differentialdiagnose
zwischen Ascites und Tympanites beruht unter anderem auf den
Perkussionsergebnissen; bei dem ersteren gibt der Unterleib den Ton eines halbgefüllten
Schlauches (percussus resonat in modum utris), bei Tympanites den einer
Pauke (percussus resonat in modum timpani). Harnkrankheiten und Geschlechtsleiden.
Zu den Nierenaffektionen wurde auch der Diabetes gerechnet:
fieri ex nimia renum calefactione et retentione virtutis digestivae et debilitatione ...
a quibusdam diarria urinae appellatur. Behandlungsweise diätetisch (Genuß grünen
Blattgemüses, fetten Fleisches, herben Weines, Verbot diuretisch wirkender Substanzen),
nebstdem äußere Applikationen in der Nierengegend, z. B. Pflaster, feindurchlöcherte
Bleiplatten u. a. Durch viele gute Beobachtungen zeichnen sich die
Kapitel über Hämaturie, Nierensteine, Dysurie, Strangurie, Blasenlähmung (häufiges
Vorkommen bei Höflingen) etc. aus. Bemerkenswert ist darin das Streben nach
einer Lokaltherapie („Localibus etiam adjutoriis subveniendum est”). Die Kapitel
über die Affektionen des Genitaltraktes (Spermatorrhöe, Priapismus, Impotenz, verschiedenartige
Schwellungen und Tumoren der männlichen und weiblichen Geschlechtsorgane[26],
Dysmenorrhöe etc.) nehmen einen breiten Raum ein, namentlich
aber die Abschnitte, worin über Aphrodisiaca, Abortiva, über Mittel zur Beförderung
oder Verhinderung der Konzeption etc. gehandelt wird. Was die Chirurgie
(Wunden, Frakturen, Luxationen, Abszesse, Geschwülste, Verbrennungen etc.) anlangt,
so enthält die Schrift de aegritudinum curatione fast nur Vorschriften über
Salben, Dekokte, Umschläge u. s. w. Bezüglich der Geburtshilfe finden sich
meist nur Rezepte und abergläubische Mittel. Die Augenheilkunde beschränkt
sich fast ganz auf die äußeren Affektionen, zur Behebung der Cataracta ist die
Sklerotikonyxis empfohlen. Von Ohrleiden sind angeführt: Schmerz mit oder ohne
bestehende Eiterung, Geschwür, Würmer, Fremdkörper, Taubheit, Ohrenklingen. In
der Ohrpathologie spielt die humorale Theorie (auch Krankheitszustände des Magens
und der Leber) eine wichtige Rolle, in der Therapie (Salben, Kataplasmen, Einlagen,
Instillationen, Räucherungen, Niesemittel, Gurgelmittel etc.) wurden vorwiegend unschädliche
(zum Teil volkstümliche) Mittel verwendet. Wichtig ist der Rat, vor
jeder Behandlung eine lokale Inspektion des Ohres vorzunehmen: „primum
considera foramen auris”. In der Zahnheilkunde nehmen die Mittel zur
Beförderung des spontanen Ausfalls kariöser Zähne einen breiten Raum ein. Die
Lehre von den Hautkrankheiten (Lepra ═ Elephantiasis, Malum mortuum ═
Lupus, Morphaea, Scabies, Impetigo, Serpigo, Tinea) ist von der Humoralpathologie
beherrscht, unter den Mitteln spielen Schwefel und auch Quecksilber (in Salben)

eine wichtige Rolle; die Kosmetik ist durch zahlreiche Mittel (z. B. Enthaarungsmittel)
vertreten.





Besaßen auch manche der bisher besprochenen salernitanischen Schriften
eine über ihr Zeitalter und den Entstehungsort hinausragende Bedeutung,
so trug doch zum dauernden Ruhm der Schule keine derselben auch nur
annähernd so viel bei wie jenes merkwürdige, wohl dem 12. Jahrhundert
entsprossene, Literaturprodukt, welches unter dem Namen Regimen
sanitatis Salernitanum bekannt ist — ein in leoninischen Versen[27]
abgefaßtes medizinisches Lehrgedicht, das in seiner ursprünglichen, noch
verhältnismäßig wenig umfangreichen Gestalt eine mehr für Laien als
für wissenschaftliche Studien bestimmte Zusammenstellung von diätetisch-prophylaktischen
Regeln darstellte, aber in den folgenden Jahrhunderten
durch Zutaten verschiedenster und vielfältigster Art immer mehr zu einer
metrischen Enzyklopädie der Medizin anwuchs. Es verdankte seine geradezu
unvergleichliche Popularität weniger dem Inhalt als der leicht
einprägbaren Form, der aphorismatischen Prägnanz und volkstümlichen,
naiven Ausdrucksweise seiner Kernsprüche, die jahrhundertelang in der
ärztlichen Welt von Mund zu Mund getragen wurden[28], zu Nachahmungen
und Erweiterungen geradezu verlockten und noch heute in
sprichwörtlichen Redensarten der meisten Völker fortklingen.




Das weltberühmte Lehrgedicht der Schule von Salerno (später auch Flos s. Lilium
medicinae, Herbarius, Schola Salernitana, De conservanda bona valetudine u. s. w.
genannt) entstand wahrscheinlich am Ausgang des 11. oder im Beginne des 12. Jahrhunderts[29]
und ist sozusagen als die Gesamtleistung medizinischer Rhapsoden anzusehen.
Die älteste, dem Original wohl nahestehende, Redaktion ist in den
Werken des (im 13. Jahrhundert lebenden) Arnaldus von Villanova enthalten,
der gleichsam die Rolle des Peisistratos spielte; hier besteht das Gedicht
aus 362, in der Normannenzeit so beliebten, leoninischen Versen, und sein hauptsächlich
diätetisch-prophylaktischer Inhalt trägt durchaus den Charakter
der ersten Salernitanerperiode an sich. Zu diesem Grundstock kamen aber im Laufe
der Jahrhunderte so viele Zusätze und Einschiebungen, daß sich das, ursprünglich
mehr für Laien berechnete, Regimen sanitatis Salernitanum allmählich
geradezu in ein versifiziertes Handbuch der gesamten Medizin verwandelte,
in welchem die verschiedenen Epochen des Mittelalters ihre Niederschläge zurückgelassen
haben. Die Zahl der Verse schwoll lawinenartig an auf das — zehnfache der
ursprünglichen Zahl. Wahrscheinlich ist alles Nichtdiätetische späteren
Ursprungs. Die von verschiedenen Verfassern herrührenden Einschiebsel machen
es erklärlich, daß in Einzelheiten mannigfache Widersprüche vorkommen. In seiner

vollständigen Redaktion zerfällt das Gedicht in 10 Hauptabschnitte: Hygiene (8 Kapitel),
Materia medica (4 Kapitel), Anatomica (4 Kapitel), Physiologica (9 Kapitel), Aetiologia
(3 Kapitel), Semiotica (24 Kapitel), Pathologia (8 Kapitel), Therapeutica (22 Kapitel),
Nosologia (20 Kapitel), Hodegetik (5 Kapitel). — Entsprechend der unvergleichlichen,
noch nicht erloschenen Beliebtheit und Verbreitung des Lehrgedichts ist die Menge
der Ausgaben[30] (mit oder ohne Kommentar) und Uebersetzungen (ins Deutsche, Französische,
Englische, Italienische, Holländische, Czechische, Polnische, Ungarische;
Provenzalische, Irische; Hebräische, Persische u. s. w.) erstaunlich groß, in der Coll.
Salern. V werden (bis 1857 reichend) nicht weniger als 240 Editionen aufgezählt.
Hier seien nur folgende Ausgaben und Uebersetzungen angeführt: Joh. Chr. Gottl.
Ackermann, Regimen sanitatis, Stendal 1790 (Reproduktion der Redaktion des
Arnald von Villanova), in Renzis Collectio Salernitana, zwei Ausgaben mit den
späteren Einschiebseln, Tom. I (p. 445-516 Flos medicinae 2130 Verse) und Tom. V
(p. 1-104, 3520 Verse) — in dieser Ausgabe betreffen V. 1-855 Hygiene, V. 856-1611
Materia medica, V. 1612-1649 Anatomie, V. 1650-1830 Physiologie, V. 1831-2032
Aetiologie, V. 2033-2467 Semiotik, V. 2468-2494 allgemeine Pathologie,
V. 2495-2883 allgemeine Therapie, V. 2884-3430 spezielle Pathologie, Chirurgie,
Gynäkologie, V. 3431-3484 die Hodegetik, worauf ein Epilogus das Werk beschließt;
Ign. Düntzer, Regimen Sanitatis Salernitanum, Gesundheitsregeln der Sal. Schule
lateinisch und im Versmaße der Urschrift verdeutscht, Köln 1841; Meaux Saint
Marc, L'ecole de Salerne, Traduction en vers français avec le texte latin, 2. Auflage,
Paris 1880; A. Croke, Reg. Sanitat. Salernit. with an ancient translation, Oxford
1830; Ordronaux, Code of health of the School of Salernum, Philadelphia 1871;
T. Vulpes, La scuola Salern. tradotta in versi italiani col testo latino, Napoli 1844.



Der Anfang des Regimen Salernitanum lautet in den meisten Handschriften:



„Anglorum regi scripsit Schola tota Salerni.”



Diese Anrede wurde zumeist auf Robert, den Sohn Wilhelm des Eroberers, bezogen,
welcher sich zwecks Behandlung einer, im Orient erhaltenen, Armwunde 1101
in Salerno aufhielt und nach dem Tode seines Bruders Wilhelm II. Thronprätendent
war. Da aber in manchen Handschriften diese Anrede ganz fehlt oder darin statt
Anglorum „Francorum” zu lesen ist, so handelt es sich wahrscheinlich nur um
einen späteren Zusatz. Die ersten acht Verse enthalten den Inbegriff der Diätetik:






Si vis incolumem, si vis te reddere sanum,


Curas pelle graves, irasci crede profanum.


Parce mero, coenato parum; non sit tibi vanum,


Surgere post epulas; somnum fuge meridianum.


Non mictum retine, nec fortiter comprime anum.


Haec bene si serves, tu longo tempore vives.


Si tibi deficiant medici, medici tibi fiant


Haec tria; mens hilaris, requies, moderata diaeta.







Die Nahrungsmittelhygiene nimmt einen verhältnismäßig breiten Raum ein; in
der Materia medica werden vorzugsweise einfache Arzneimittel abgehandelt. Die
Anatomie enthalten in nuce die Verse:






Nervus et arteria, cutis, os, caro, glandula, vena,


Pinguedo, cartilago et membrana, tenontes:


Hac sunt consimiles in nostro corpore partes.


Ossibus ex denis bis centenisque novenis (219)



Constat homo, denis bis dentibus et duodenis, (32)


Ex tricentenis decies sex quinque venis, (365)


Hepar, fel, stomachus, caput, splen, pes, manus et cor,


Matrix et vesica sunt officialia membra.







Im physiologischen Abschnitt ist namentlich die Schilderung der vier Temperamente
bemerkenswert. Am reichsten sind die späteren Interpolationen in den von
Krankheiten und deren Heilung handelnden Kapiteln; doch besitzen gerade diese
— wenn man von der Frage der Echtheit absieht — große historische Bedeutung,
weil man durch sie recht bequem über die pathologischen Grundanschauungen, über
die Diagnostik und Prognostik, über die therapeutischen Indikationen und Heilmethoden
der mittelalterlichen Medizin orientiert wird. So finden sich darin z. B.
allgemeine Regeln über die Semiotik des Pulses und Urins, sehr ausführliche Vorschriften
über den Aderlaß etc. Den Schluß des erweiterten Lehrgedichts bilden
kulturhistorisch interessante Verse hodegetischen und deontologischen Inhalts.





Die hohe Bedeutung des Regimen sanitatis Salernitanum und der
wissenschaftlich weit mehr in Betracht kommenden Schrift de aegritudinum
curatione liegt darin, daß sie die für die alte Schule typische
Wertschätzung der Hygiene und der Diätetik bezw. die Tendenz zu
einer, von allem polypragmatischen Ueberschwang freien, recht einfachen
medikamentösen Behandlungsweise noch in voller Reinheit repräsentieren.
Leider blieb es auf die Dauer nicht dabei, und schon in der ersten
Hälfte des 12. Jahrhunderts, wohl zum Teil als Nachwirkung der
Schriften des Constantinus (namentlich de gradibus medicinarum), mehren
sich die Anzeichen einer bevorstehenden Entwicklung in gegensätzlicher
Richtung, der fürderhin dominierenden Rezepttherapie (auf der pseudowissenschaftlichen
Basis der Qualitätenlehre). Es war in den ersten
Dezennien des 12. Jahrhunderts Nicolaus Praepositus, der den
Reigen eröffnete, indem er, wie er selbst sagt, auf Wunsch seiner
Kollegen, auf Grund älterer Vorlagen und nach arabischem Muster ein
Antidotarium verfaßte[31]. Dieses Rezeptbuch, welches meist sehr
komplizierte Arzneiformeln mit Angabe der Wirkungs- und Anwendungsart
enthält, spielte nicht bloß in der salernitanischen, sondern
in der gesamten mittelalterlichen Praxis der Folgezeit die maßgebendste
Rolle und wurde die Grundlage aller späteren Pharmakopöen.
Es erzeugte eine ganze Literatur von Kommentaren, als deren frühesten
Vertreter die nicht minder als das Mutterwerk berühmten Schriften des
jüngeren Matthaeus Platearius erscheinen, nämlich seine „Glossae”
und seine pharmakologisch-botanisch verdienstvolle Heilmittellehre de
simplici medicina (nach den Anfangsworten auch „Circa instans”
genannt). Von der starken Vorliebe für eine vorzugsweise medikamentöse
Therapie nach arabischem Vorbild zeugen in besonderem Grade auch

das Compendium und die „Tabulae” des Mag. Salernus. Erfreulicherweise
fehlte es aber auch nicht ganz an einer Gegenströmung, die
sich mindestens in Bestrebungen zur Vereinfachung der Arzneimittellehre
bekundet, wie sie besonders in dem sehr ausführlichen Kommentar
des Bernardus Provincialis zu den eben erwähnten „Tabulae” des
Mag. Salernus hervortreten. Einen wahrhaft erfrischenden Eindruck
macht inmitten des therapeutischen Wustes die vorzügliche Schrift des
Musandinus über Krankendiät, de cibis et potibus febricitantium,
eine Nachahmung der hippokratischen diaeta in acutis.



Außer durch das Vorherrschen der Arzneimittellehre verrät sich der
unleugbar einschleichende Arabismus noch durch ein anderes Symptom
in der Literatur. Es ist dies die wachsende Zahl der Schriften über
Harnschau, unter welchen die, besonders aus Isaac Judaeus schöpfenden,
„Regulae urinarum” des Maurus und der Traktat des Urso nicht
geringes Ansehen erlangten.



Von den übrigen salernitanischen Autoren des ausgehenden 12. Jahrhunderts
wären noch Richardus Salernitanus (besonders wegen
seiner Anatomie), Ferrarius, Romualdus und dessen Schüler Joh.
Castalius erwähnenswert.




Nicolaus Praepositus (d. h. Vorsteher der Schule) blühte im Anfang des 12. Jahrhunderts.
Sein Antidotarium (gedr. in den meisten Ausgaben der Opera Mesuae, z. B.
Venet. 1562) enthält in alphabetischer Ordnung 139 meist sehr komplizierte Arzneiformeln
(Electuaria, Sirupe, Potiones „Metradata”, Antidota, Pillen, Trochisci u. s. w.)
benannt nach dem Erfinder[32], dem Inhalt oder dem Leiden, gegen welches das
Mittel dienen soll, mit Angabe der Wirkungs-, Anwendungs- und Zubereitungsweise.
Beispielsweise heißt es von der Aurea Alexandrina (Latwerge mit Aureum purificatum
und Argentum merum): Aurea quando datur, caput a languore levatur; aurea dicta
est ab auro. Alexandrina ab Alexandro peritissimo philosopho, a quo inventa est.
Proprie valet ad omne capitis vitium ex frigiditate, maxime et ad omnem rheumaticam
passionem, quae a capite ad oculos et aures et gingivas descendit et ad
gravedinem omnium membrorum, quae fit de eadem humore etc. Sodann folgt die
Arzneiformel, die Vorschrift für die Zubereitung und Anwendung.



Erwähnenswert ist eine Notiz über anästhesierende Inhalationen bei
chirurgischen Eingriffen mittels der „spongia soporifera”.



Das Antidotarium erlangte als typisches Apothekerbuch langdauerndes Ansehen
und erzeugte eine ganze Literatur: Uebersetzungen ins Italienische, Französische
(vgl. P. Dorveaux, L'antidotaire Nicolas deux traductions françaises etc.,
Paris 1896), Spanische, Hebräische, Arabische, Kommentare und erweiternde
Bearbeitungen. Es wurde zur Grundlage der späteren Pharmakopöen.
Wahrscheinlich rührt von demselben Verfasser auch der Tractatus
quid pro quo (Ersatzmittel) her, welcher in manchen Ausgaben beigefügt ist.
Fälschlich wurde dem Nicolaus Praepositus noch ein zweites Antidotarium (A. magnum
zum Unterschied von dem eben genannten, dem A. parvum) zugeschrieben,
nämlich das Antidotarium ad aromatarios. Dieses ist aber nichts anderes

als eine mit vielen Zusätzen versehene lateinische Uebersetzung des von dem Byzantiner
Nicolaus Myrepsos (vgl. S. 133) verfaßten Δυναμερόν.



Matthaeus Platearius (junior), Sohn des Joh. Platearius II., um die Mitte des
12. Jahrhunderts, schrieb zu dem Antidotarium des Nicolaus Praepositus einen
Kommentar, Glossae oder Expositio(nes) in Antidotarium (gedr. in den
Venetianer Ausgaben der Opera Mesuae), mit Angabe der Synonyma, außerdem
ein sehr wertvolles und berühmtes Werk, welches in der Regel nach den Anfangsworten
des ersten Satzes (Circa instans negotium de simplicibus medicinis nostrum
versatur propositum) Circa instans genannt wird. Dasselbe handelt in alphabetischer
Ordnung von 273 einfachen Arzneistoffen, wobei der Ursprung derselben,
die Zeichen der Echtheit, die Unterschiede der verschiedenen Sorten angegeben
werden. Bemerkenswert sind besonders die botanischen Mitteilungen, worin alle
seit Dioskurides und Plinius erschienenen Werke übertroffen werden, und die Synonyma
(griechisch, lateinisch, vulgäritalienisch, französisch). Gedr. in mehreren Ausgaben
des Antidotarium des Nicolaus Praepositus und mit der Practica des Johann
Platearius (vgl. oben). Eine alte französische Uebersetzung erschien sechsmal ohne
Jahreszahl gedruckt unter dem Titel Le grant Herbier en francoys. Möglicherweise
rührt das Werk Circa instans nicht von Matthaeus Platearius junior,
sondern von Joh. Platearius III. her.



Petrus Musandinus (de Musanda), um die Mitte des 12. Jahrhunderts. Von
ihm ist eine Summula de praeparatione ciborum et potuum infirmorum
(Coll. Salern. V, 254-268) erhalten, zu der wohl auch der kurze Traktat de cibis
et potibus febricantium (Coll. Salern. II, 407-410) gehört; für diese Krankendiät
bildete die hippokratische Diaeta in acutis das Vorbild. Unter anderem wird
eine Art Fleischextrakt aus Hühnern bereitet, empfohlen; bei Durchfall soll ein
Huhn in Rosenwasser gekocht verabreicht werden u. s. w. Jedenfalls geht aus der
Schrift hervor, daß man der Kochkunst für Kranke große Aufmerksamkeit
schenkte; sehr anerkennenswert ist die Mahnung, Speise und Trank in zierlichen Gefäßen
darzubieten und die Appetitrichtung (selbst die Launen) des Patienten einigermaßen
zu berücksichtigen.



Mag. Salernus (um 1130-1160). Sein Compendium (Coll. Salern. III, 52-65,
vollständiger V, 201-232) behandelt die Definition der Medizin, die Entstehung, die
äußeren und inneren Zeichen der Funktionsstörungen, die allgemeine Aetiologie,
sodann die Wirkung und Zubereitung der verschiedenen Digestiva, Expulsiva, Emetica,
Purgantia, Hydragoga, Laxativa, Constringentia, Styptica, Diuretica etc.; einen
großen Platz nimmt die Zubereitung und Anwendungsweise der Sirupe ein. Bemerkenswert
ist die Betonung des hippokratischen Grundsatzes, unter Berücksichtigung
der therapeutischen Indikationen, vorwiegend nur die Heilkraft der Natur zu
unterstützen: „Medicus itaque peritus naturae motus debet imitari in
omnibus enim natura est operatrix, medicus vero minister”. Andere
Schriften: Tabulae (Coll. Salern. V, 233-253), eine Zusammenstellung der Heilmittel
nach ihrer Wirkung, Catholica (in P. Giacosa, Magistri Salernit. nondum
edit. 71-162), eine spezielle Pathologie und Therapie. Im Kapitel de ruptura saniei
in matrica findet sich eine Stelle, die ein merkwürdiges Streiflicht auf die ärztliche
Ethik des Verfassers (und seiner Epoche?) wirft. Es heißt dort nämlich: Contingit
quandoque quod post liberationem infirmi medici ingrati existunt. Detur ergo eis
alumen scissum cum aliquo coquinato ut recidivam patiantur. Nam si recipiatur
alumen necesse est ut in aliqua parte corporis apostema generetur et recidua fiat.



Bernardus Provincialis (um 1150-1160) verfaßte zur Practica Bartholomaeus
und zu den Tabulae des Mag. Salernus sehr ausführliche und interessante Kommentare

(Coll. Salern. V, 269-328), in welch letzterem das Streben nach
Vereinfachung der Arzneimittellehre und die Vorliebe für heimische
Mittel hervortritt. An mehreren Stellen sind die „mulieres Salernitanae”
zitiert, wie auch volkstümliche Mittel Erwähnung finden. Wie schon bei Kophon
wird die „medicina pauperum” berücksichtigt.



Maurus (um 1160). Außer einem Kommentar zu den hippokratischen Aphorismen
(Coll. Salern. IV, 513-557), der noch von späteren Autoren lobend zitiert wird,
schrieb er die viel gelesenen Regulae urinarum (Coll. Salern. III, 2-50), eine
auf Theophilus und Isaac Judaeus gestützte Uroskopie mit einer daran angeschlossenen
speziellen Pathologie (in welcher die diagnostische Rolle der Harnschau
stark hervortritt). Maurus beachtet die Farbe, die Dichte, die Menge und die
Contenta (Trübungen, Niederschläge) des Urins. Er unterscheidet 19 Farben
des Harns (albus, lacteus, glaucus, karopos, subpallidus, pallidus, subcitrinus,
citrinus, subrufus, rufus, subrubeus, rubeus, subrubicundus, rubicundus, inopos,
kianos, viridis, lividus, niger), deren Zustandekommen von den Modifikationen
der Elementarqualitäten abhängig gemacht wurde. Albus
est sicut aqua clara, lacteus est sicut serum lactis, glaucus est sicut cornu lucidum
album; et isti colores significant frigiditatem intensam. Karopos est sicut color
pilorum camelorum; et iste color significat frigiditatem intensam. Pallidus est sicut
succus carnis semis cocte. Subpallidus, idem remissus. Citrinus est sicut color citri;
subcitrinus, idem remissus. Rufus est sicut color optimi auri; subrufus idem remissus.
Rubeus est sicut color sanguinis; subrubeus, idem remissus. Rubicundus
est sicut color croci; subrubicundus, idem remissus. Inopos est sicut vinum perturbatum,
marcidum et nigrum. Kianos est sicut color pulveris, qui fit ex albo et
nigro colore. Viridis est sicut color cauli vel porri. Lividus est sicut plumbum,
niger est sicut cornu lucidum nigrum. Wie im menschlichen Körper,
wurden auch im Harn vier Regionen unterschieden, und demgemäß
schrieb man dem Ort, wo man im Harn(glas) eine Farbenveränderung,
Trübung etc. wahrnahm, spezialdiagnostische Bedeutung zu.
Sunt regiones humani corporis quatuor. Prima regio est cerebrum et membra
animata. Secunda cor et membra spiritualia. Tertia epar et membra nutritiva.
Quarta renes et caetera inferiora. Similiter quatuor regiones considerantur
in urina. Prima regio dicitur circulus — Secunda superficies seu corpus aereum
— Tertia perforatio seu substantia — Quarta fundus. Prima igitur urinae regio,
scilicet circulus primae regionis humani corporis est significativa, juxta illud
circulus crossus, qui significat dolorem capitis. Item idem significat reuma capitis.
Item circulus est plumbeus qui significat epilepsiam. Per secundam regionem urinae
secundae regionis humani corporis habitus notitia juxta quod dicitur. Urina in
superficie livens pectoris significat vitium. Item a media regione superius distincte
livens pleuresim vel peripleumoniam significat. Per tertiam regionem urinae tertia
regio humani corporis attestatur. Juxta illud, urina in substantia tenuis, siccitatem
epatis significat, et urina in substantia spissa humiditatem epatis significat. Quarta
urinae regio quartam regionem humani corporis attestatur, unde dicitur: arenulae
sunt in fundo vasis, qua lithiasim renum vel vesicae significant, squamosae resolutiones
sunt in fundo vasis, quae resolutionem membrorum significant.



Urso: Compendium de urinis (in P. Giacosa's Magistri Salern. 283-289).



Joh. Ferrarius (II.), um 1188. Ob von ihm oder seinem Vater Joh. Ferrarius (I.)
der Traktat Curae (in P. Giacosa's Mag. Salern. 1-64) herrührt, ist noch nicht
entschieden.



Richardus (Salernitanus), um 1130-1180. Zu seiner handschriftlich vorhandenen

Practica gehört wahrscheinlich die Anatomia dieses Autors (ed. J. Schwarz
im Anhang zur Schrift: „Die mediz. Handschriften der k. Universitätsbibliothek in
Würzburg”, 1907; früher auf Grund einer Berl. Handschr, von J. Florian, Die Anat.
d. Mag. Richardus, Bresl. Dissert. 1875 und revidiert mit deutscher Uebersetzung
von V. Tarrasch, Berl. Dissert. 1898), welche formell und inhaltlich an die Demonstratio
anatomica (vgl. S. 292) erinnert. Wie diese, stellt sie eine theoretische
Einleitung für die, an einem Schweine vorzunehmende, Leichenschau dar. Nach
einem Hinweis auf die Notwendigkeit anatomischer Studien (unter Berufung auf
Galen) und der Definition der Anatomie folgt zunächst eine historisch sehr bedeutsame
Stelle, welche die Methodik im allgemeinen beleuchtet: Incipit (sc. anatomia)
autem fieri a cerebro quasi a digniori parte, deinde ab aliis membris per
ordinem. Restat autem differre in quibus fiat. Solebat considerari tam in vivis
quam in mortuis animalibus, unde g(alienus) quosdam libros de anathomia vivorum,
quosdam de anathomia mortuorum composuit. In mortuis dupliciter fiebat
anathomia, scilicet per incisionem et aquae fluentis mundificationem.
Solebat enim corpus hominis quem sanctio puniendum decreverat mortuum
in cito currenti fluvio capite manibus et pedibus ad palos extendi,
donec aqua fluens teneras partes scilicet carnem et cutem et
pinguedinem ablueret et dissolveret et ab ossibus et nervis, venis et
arteriis abroderet, postea patebat concatenatio ossium, nervorum et
arteriarum et eorundem numerus et positio (Mazerationsverfahren).
Nunc autem quum horribile est corpus humanum ita tractari, a modernis
magistris fit anathomia in brutis animalibus. Sed quaedam
animalia sunt similia hominibus in exterioribus, quaedam in interioribus.
In exterioribus tantum ut ursa, simia, in interioribus, ut
porcus. In talibus fit competens anathomia, in aliis vero inutiliter. —
Richardus verbreitet sich im folgenden über die verschiedenen Einteilungsprinzipien
der Körperteile: nach der Zusammensetzung unterscheidet er membra similia-consimilia
und dissimilia-officialia, nach ihrer Rangstellung membra principalia (Gehirn,
Herz, Leber, Hoden) und membra a principalibus orta, nach ihrer Funktion animata
(Gehirn etc., Nerven etc.), spiritualia (Herz etc., Lunge etc.), nutritiva (Leber etc.,
Magen etc.), generativa (Hoden etc.).



Im speziellen Teile sind Gehirn (und Sinnesnerven), Bewegungsnerven, Herz,
Lunge (Luftröhre), Speiseröhre, Magen, Därme, Leber, Hoden, Gebärmutter beschrieben.
Am Gehirn werden drei Kammern (cellula fantastica, logistica, memorialis)
unterschieden, im Abschnitt über das Herz fehlt die Erwähnung der Klappen
und der Scheidewand u. s. w. Die Nomenklatur ist teilweise schwer zu deuten, die
Vorliebe für etymologische Erklärungen gewaltsamster Art (ysophagus von ysos ═
intus und fagein) erinnert an Isidorus. Abgesehen von dem mehrmals erwähnten
Galen und Hippokrates sind Galens Tegni, das Pantegni und das Viaticum zitiert.



Romualdus Guarna (Erzbischof von Salerno), vgl. S. 283, schrieb unter anderem
de pulsibus (Fragment in Coll. Salern. IV, 413-14).



Johannes de Sancto Paulo (Joh. Castalius), Schüler des Romualdus, Kardinal
(um 1215). In manchen Handschriften wird ihm (irrtümlich?) das unter den
Schriften des Constantinus (in der Ausgabe der opera des Isaacus Judaeus) gedruckte
Buch de virtutibus simplicium medicinarum (betitelt nach den Anfangsworten
„Cogitanti mihi”) zugeschrieben. Exzerpte aus seinem Breviarium ed. Val.
Rose im Anhang zu seiner Ausgabe von Aegidius Corboliensis (Lips. 1907).





Noch bevor das 12. Jahrhundert zur Neige ging, fügte die salernitanische
Schule ihren sonstigen Verdiensten einen neuen Ruhmestitel

hinzu, indem sie die, während des frühen Mittelalters so tief gesunkene,
Chirurgie nach langer Unterbrechung wieder einer wissenschaftlichen
Bearbeitung zuzuführen begann. An einer solchen fehlte es im christlichen
Abendlande bisher gänzlich, weil die Klerikerärzte — aus Gründen,
welche in ihrem priesterlichen Berufe lagen — von der Ausübung der
Operationskunst in der Regel fernbleiben und dieselbe den ungebildeten
Empirikern überlassen mußten. Ecclesia abhorret a sanguine.



Unter den Aerzten Salernos hatten sich gewiß neben den medizinischen
von alters her auch chirurgische Traditionen fortgepflanzt, doch
scheint man von denselben — sofern die Werke des Gariopontus, Petroncellus,
der Trotula, oder selbst die Schrift de aegritudinum curatione
darüber zureichenden Aufschluß geben — lange Zeit keine entsprechende
praktische Verwertung gemacht zu haben. Daran änderte sich zunächst
auch dann wohl wenig, seitdem durch einschlägige Schriften des Constantinus
die chirurgischen Errungenschaften der Vergangenheit zugänglicher
geworden waren. In dem Maße aber, als während der Kreuzzüge
das Bedürfnis nach wundärztlicher Behandlung bedeutend anstieg und
sich die Gelegenheit, Erfahrungen zu machen, ganz erheblich vergrößerte,
konnte sich die, inmitten des Verkehrs liegende, die abendländische
Heilkunst repräsentierende, Schule von Salerno der Bewegung nicht entziehen.
Daß man der Chirurgie gegen Ende des Zeitraums eifrigere
Pflege widmete und ihr ein höheres Ansehen als bisher zubilligte, kommt
in der Literatur in einem Werke zum Ausdruck, welches um 1180 von
Roger (Ruggiero, zuweilen filius Frugardi genannt) mit mehreren Mitarbeitern
verfaßt wurde, und das fortan als Textbuch für die chirurgischen
Vorträge in Salerno sowie als Grundlage einer Reihe von Kommentaren
diente. Dieses Werk — das älteste chirurgische, welches aus der mittelalterlichen
Literatur des christlichen Abendlandes bekannt ist —, die
Practica chirurgiae des Rogerius, nach den Anfangsworten auch
„Post mundi fabricam” benannt, zeichnet sich durch Kürze und Klarheit
der Darstellung aus und beruht nicht nur auf einer weit zurückreichenden
Tradition, sondern auch auf selbständigen Erfahrungen des Verfassers,
seiner Lehrer und Kollegen[33]. Constantinus scheint allerdings als Quelle
stark benützt worden zu sein. Roger verfolgt rein praktische Zwecke
und berücksichtigt daher mit Ausnahme weniger Abschnitte fast nur die
Therapie; diese ist vorherrschend eine nicht-operative. Die Wundheilung
wird mittels eitererregender Mittel angestrebt, bei Blutungen

kommen außer Stypticis die blutige Naht und Unterbindung
zur Anwendung[34]. Den Hautaffektionen, welche schon seit
längerem eine Domäne der Wundärzte bildeten, ist ein breiter Platz
eingeräumt; bemerkenswert ist es, daß man Quecksilbersalben
gegen chronische Dermatosen und Parasiten mit Vorliebe anwendete.
Im Rahmen des Zeitalters kann es nicht überraschen, daß
Roger sich nicht scheut, häufig auch abergläubische Prozeduren zu
empfehlen.




In der gedruckten Ausgabe (Coll. Salern. II, 426-496) liegt das Werk nicht in
seiner ursprünglichen Gestalt, sondern in einer wenig veränderten Ueberarbeitung
vor, welche von Rolando aus Parma herrührt. Die Chirurgie Rogers besteht aus
vier Büchern. Buch I behandelt die chirurgischen Affektionen des Kopfes: Wunden,
Frakturen des Schädels (einer der besten Abschnitte), Ausschläge der behaarten
Kopfhaut, Kauterisation (wegen Psychosen und Epilepsie), Augenleiden, Nasenaffektionen
(Polyp, krebsartige Geschwüre), Krankheiten der Lippen, Luxation und
Fraktur des Kiefers, Ohrleiden (Schmerz, Würmer, Fremdkörper). Buch II: Hieb-
und Stichwunden, Abszesse, Anthrax und Karbunkel in der Hals- und Nackengegend,
die skrofulösen Drüsengeschwülste, Kropf (unter den pharmazeutischen Mitteln werden
auch spongia marina intern empfohlen; eventuell Beseitigung mittels der Haarseile,
denen der Weg durch das Glüheisen gebahnt wird, unter Umständen Exstirpation)
Halsfisteln, die squinantia (anginöse Zustände aus verschiedenen Ursachen), Inzision
der Uvula, Mandelschwellung, Halswirbelluxation. Buch III: Verletzungen der
Scapula, des Schlüsselbeins, Frakturen und Luxationen an Schulter, Arm, Thorax;
penetrierende Brust- und Darmverletzungen, Brustdrüsenkrebs, Penis- und Hodenverletzungen,
Ruptur des Bauchfells, Hernien, Lithiasis, Steinextraktion, Verletzungen
des Darms (sehr bemerkenswert ist die Vorschrift, die Darmnaht über
einem Holunderröhrchen, das vorher in die Darmenden eingebracht
wurde, vorzunehmen), Verletzungen der Nieren, Hämorrhoiden, ableitende Kauterien
gegen Gicht, Anlegung des Haarseils (gegen Milzleiden, Schmerzen in der Nabel-,
Lendengegend etc.). In diesem ganzen Buche ist die Therapie fast größtenteils eine arzneiliche.
Buch IV: Verletzungen und chirurgische Erkrankungen der unteren Extremität,
des Hüftgelenks, Ekzem, Verbrennungen, Lepra, Wundkrampf. Wahrscheinlich ist
dem Roger auch ein, „Summa Rogerii” oder „Practica parva” betiteltes, Kompendium
der praktischen Medizin zuzusprechen. (Als Autor wurde mancherseits ein
anderer Rogerius de Barone oder di Varone in Anspruch genommen.) Dieses Werk
bestand ursprünglich aus drei einzelnen Teilen, Rogerina major, media und minor
(gedr. in einigen Ausgaben der Coll. chirurg. Venet.). Die Practica medicine bespricht
die örtlichen Krankheiten a capite ad calcem, gewisse chirurgische Affektionen
(z. B. bösartige Tumoren „noli me tangere”, Anthrax, Erysipel, vergiftete
Wunden etc.), die Fieberkrankheiten und die Rezepttherapie. Hauptsächlich bilden
die Schriften des Galen, Alexander von Tralles, Gariopontus, Constantinus und Kophon
die Quelle. Rogers Namen führt noch die kleine Schrift de modis mittendi
sanguinem et de cujusque utilitate (gedr. mit der Chirurgie des Abulkasem,
Basil. 1541).






Mit dem besprochenen Werke Rogers besitzt die, am Ausgang des
12. Jahrhunderts niedergeschriebene, Chirurgia (Jamati) des Jamerius,
welche, trotz ihrer Kürze, in neun Bücher eingeteilt ist, viel Gemeinsames,
sowohl hinsichtlich der Sprache und Darstellung, wie in Bezug
auf den Inhalt.




Ed. princ. von J. L. Pagel, „Chirurgia Jamati”, die Chirurgie des Jamerius (?),
Berlin 1909, vgl. auch die 1895 erschienene Berliner Dissertation von Artur Saland,
„Die Chirurgie des Jamerius nach den Fragmenten bei Guy de Chauliac”. Jamerius
zitiert Constantinus, während Roger denselben niemals nennt. In der Einleitung
beklagt der Verfasser die Vernachlässigung der Chirurgie von seiten der Aerzte und
tritt für die Vereinigung des Faches mit der Medizin nachdrücklich ein. Die neun
Bücher behandeln der Reihe nach die Schädelwunden, die Schußverletzungen, die
Wunden von der Halsgegend bis zum Fuß, die chirurgischen Affektionen der Augen,
Ohren, Nase, Lippen, Zunge, Rachenorgane, die Abszesse und Tumoren, die Luxationen
und Frakturen, Krebs und Fisteln, verschiedene Dermatosen, Spasmus, Aderlaß,
Epilepsie, Hydrops, Ischias, Hernien, Steinleiden, Hämorrhoiden, Verbrennung,
den Beschluß macht ein Antidotarium. An manchen Stellen sind eigene Beobachtungen
des Verfassers eingestreut. Wie aus späteren Angaben in der Literatur
hervorgeht, wurde Jamerius wegen verschiedener Salben- und Pflasterkompositionen,
sowie wegen seiner Vorschläge für die Behandlung komplizierter Schädelfrakturen,
penetrierender Brustwunden, chronischer Hautausschläge u. a. lange Zeit sehr geschätzt.
Wie bei Roger mangelt es auch bei Jamerius nicht an der gelegentlichen
Empfehlung sympathetischer Mittel.





Die Lehrmeinungen und die Praxis der salernitanischen Meister
blieben nicht an die Schule gebunden, sondern wurden durch eifrige
Jünger weithin in die Fremde getragen. Einer von diesen erscheint
geradezu als Herold des Ruhmes der Schule jenseits der Alpen, nämlich
der Dichterarzt Gilles de Corbeil (Petrus Aegidius Corboliensis),
welcher die Salernitaner Medizin nach Paris verpflanzte und ihre wichtigsten
Ergebnisse in anziehender poetischer Form zur Darstellung
brachte. Seine, lange Zeit und weithin, verbreiteten medizinischen Lehrgedichte
de urinis, de pulsibus, de virtutibus et laudibus compositorum
medicaminum, de signis et symptomatibus egritudinum
bilden eine noch heute in verschiedener Hinsicht interessante
Paraphrasierung mancher der oben erwähnten salernitanischen Schriften
und fesseln insbesondere als Sittengemälde.




Pierre Gilles de Corbeil (einem unweit von Paris gelegenen Städtchen),
empfing seine Ausbildung in Salerno und lebte später als Kanonikus und Leibarzt
des Königs Philipp August (1180-1223), wahrscheinlich zugleich als Lehrer der
Medizin, in Paris bis zum Anfang des 13. Jahrhunderts; ob er dem Benediktinerorden
angehörte, darüber herrscht Ungewißheit[35]. Ausgaben seiner Werke: L. Choulant,
Aegidii Corboliensis carmina medica, Lips. 1826 (enthält die Libri de urinis,
de pulsibus, de laudibus et virtutibus compositorum medicamentorum); Text und

französische Uebersetzung des liber de urinis von C. Vieillard in L'Urologie
et les médecins urologues dans la médecine ancienne, Paris 1903; Val. Rose, Egidii
Corboliensis viaticus. De signis et symptomatibus aegritudinum, Lip. 1907.



Liber de urinis ═ carmina de urinarum judiciis, eine Jugendschrift des
Verfassers, welche, wie er selbst angibt, gegen seinen Willen zu früh an die Oeffentlichkeit
kam, stellt ein (aus 352 Hexametern bestehendes) Kompendium der Uroskopie
dar, hauptsächlich nach dem Muster der Regulae urinarum des Maurus (vgl. S. 304);
als Einleitung geht ein Prooemium voraus, in welcher die metrische Abfassung
folgendermaßen begründet wird: Metrica autem oratio succincta brevitate discurrens
definitis specificata terminis alligata est certitudini; ideoque confirmat memoriam,
corrobat doctrinam. Der Liber de urinis blieb bis zum 16. Jahrhundert das autoritative
Handbuch der Uroskopie und wurde wiederholt kommentiert. Nach der
Definition des Urins (sanguinis serum) wird zunächst gesagt, worauf bei der Harnschau
zu achten ist, nämlich auf die Qualität (Farbe), Dichte, die Contenta
(Trübungen, Niederschläge), Menge des Harns, auf den Ort der Untersuchung
und die Stelle, wo sich im Harnglas die Trübung etc. zeigt,
auf die Zeit der Harnausscheidung und der Untersuchung, auf das
Lebensalter, das Temperament, Geschlecht, die Lebensweise und
psychischen Zustände des Patienten. Im folgenden wird die Genese und
pathognomonische Bedeutung der Farben und Niederschläge des Urins im einzelnen
dargelegt.



De conditionibus urinae.






Quale, quid, aut quid in hoc, quantum, quotiens, ubi, quando,


Aetas, natura, sexus, labor, ira, diaeta,


Cura, fames, motus, lavacrum, cibus, unctio, potus,


Debent artifici certa ratione notari,


Si cupit urinae judex consultus haberi. (v. 10-14.)







In Versen, die für unecht gehalten werden, heißt es über die Farben:






Puri fontis aquae se comparat alba, seroque


Lactea, Glauca nequit lucenti cedere cornu,


Exurgit Karopos veluti praedata cameli,


Pallida pallet uti succus carnis semicoctae,


Pallorisque minus Subpallida continet in se,


Pomi citrini monstrat citrina colorem,


Subcitrina citri minus est suffusa colore,


Rufa cum puro contendere non timet auro,


Impuri refert auri Subrufa colorem,


Aurorae rubea, dat subrubeam crocus orti,


Exprimit urinam sanguis purus rubicundam,


Sanguis aquosus portendit subrubicundam,


Purpura dat Kyanos, viridem succus tibi porri,


Est inopos vinum nigrum, sed livida plumbi,


Est nigra ut cornu nigrum, sic nosce colores.







Von Niederschlägen werden unterschieden:






Circulus, ampulla, granum, nubecula, spuma,


Pus, pinguedo, chymus, sanguis, arena, pilus,


Furfura, crimnoides, squamae, partes atomosae


Sperma, cinis, sedimen, spiritus alta petens.








De pulsibus, ein aus 380 Hexametern bestehendes Lehrgedicht, dem ein ziemlich
langes Prooemium in Prosa vorangeht. In dieser Vorrede wird die herrschende
physiologische Theorie auseinandergesetzt.



Aegidius beruft sich hinsichtlich der Pulsuntersuchung auf Galen, Constantinus (im
Pantechni) und Philaretus, welche über diesen Gegenstand geschrieben haben, will
jedoch in seiner nun folgenden metrischen Darstellung die Fehler der Vorgänger
vermeiden[36]. Seine Schrift zerfällt in drei Abschnitte, von denen der erste im allgemeinen
über die zehn Hauptarten des Pulses, der zweite und dritte über
die Untersuchungsmethodik, über die verschiedenen Varietäten und deren
pathologische Bedeutung handelt. Ueber die Pulsuntersuchung (vgl. hierzu die Vorschriften
des Archimathaeus S. 294) heißt es:






Pulsus in arteriis discerni debet honestis


Expositis, longis, rectis, cordique propinquis;


Unde sinistra manus, cum sit contermina cordi


Judicio pulsus cognatior esse probatur. (v. 119-122.)


— — — — — — — — — — —


Laeva manus medici laevam levet et regat aegri


Sustentantis opem pars imbecilla requirit.


Quae si regeret modico concussa tremore


Falleret artificem, fieretque examinis error.


Sed cave, ne digitos in pugnum comprimat aeger,


Aut nimis extendat; lateris ne mole lacertus


Compressus fuerit; moderati schematis ordo


Assit, ut ambiguum tollat moderatio motum. —


Dextra manus, quoniam sensus indagine pollet,


Et sibi vividior datur experientia tactus


Applicat arteriae digitos: manifesta notetur


Appositis leviter digitis, abscondita pressis;


Nec prius absistat, donec centesima fiat.


Motio, quae numerus naturae servit et hujus


Judicio numeri claret sententia veri. (v. 132-146.)







Die Gattungen, Arten und Unterarten des Pulses (vgl. Bd. I, S. 335 u. 385) sind
folgende:





	

Motus arteriae:




1. genus: P. magnus, parvus, mediocris,



2. __"___ P. fortis debilis,



3. __"___ P. velox, tardus, mediocris.





Substantia arteriae:




4. genus: P. durus, mollis, mediocris,



5. __"___ P. plenus, vacuus, mediocris,



6. __"___ P. calidus, frigidus, mediocris.





	

Mora inter arses:




7. genus: P. frequens, rarus, mediocris.





Incrementum et decrementum:




8. genus: P. decidens, incidens.





Constantia et ordo:




9. genus: P. aequalis et inaequalis,



10. __"___ P. ordinatus et inordinatus.













Vom Pulsus magnus wird wieder unterschieden (nach der Dimension) der P. longus,
latus, altus, vom P. parvus der P. curtus, strictus occultus, resp. der P. magnus
naturalis und der P. magnus praeternaturalis u. s. w. Besonders zahlreich sind die
Varietäten des P. inaequalis, ordinatus et inordinatus, z. B. P. caprinus, martellinus,
ramosus, procellosus, spasmosus, formicans, vermiculosus, serrinus. Von jeder Varietät
wird die pathognomonische Bedeutung angegeben.



Libri de laudibus et virtutibus compositorum medicaminum,
ein aus 4663 Hexametern bestehendes Lehrgedicht in vier Büchern, mit kurzer Vorrede
in Prosa. Im wesentlichen stellt dieses minder gelungene Opus eine versifizierte
Paraphrase des Antidotarium des Nicolaus Praepositus und der Glossae des Matthaeus
Platearius (vgl. S. 302 u. 303) dar. Beschrieben sind 80 Medikamente. Das Interessanteste,
was das Lehrgedicht bietet, liegt auf kulturhistorischem Gebiet, indem
der Verfasser so manches grelle Streiflicht auf die ärztlichen Standesverhältnisse
wirft. In flammenden Versen wird z. B. der unreife und der erfahrene Arzt gegenübergestellt
(ed. Choulant, p. 122-124):






Talibus in causis medicum vitare decebit,


Qui novus et medicae rudis est tirunculus artis,


Qui crudus de doctoris fornace recedens


Verborum lites sed nullos attulit actus.


— — — — — — — — — — —


O nimis a ritu veterum, si dicere fas est,


A recto quoque judicio censura Salerni


Devia, cum dolorat, animo cum sustinet aequo,


Nondum maturas medicorum surgere plantas,


Impubes pueros Hippocratica tradere jura —


Atque Machaonias sancire et fundere leges,


Doctrina quibus esset opus ferulaeque flagello,


Et pendere magis vetuli doctoris ob ore,


Quam sibi non dignas cathedrae praesumere laudes[37].


— — — — — — — — — — —


O vesana hominum rabies horrorque profanus,


Devius intuitus, miseros qui talibus aegros


Committunt medicis, quos nulla probatio coxit,


Nulla quibus fidei manet experientia testis;


Quos subitae necis artifices, hostesque malignos


Humani generis posset lictoris iniqua


Condemnare manus: nam cur lex regia sontes


Arguit et saevo capitis discrimine damnat,


Talibus ut parcat medicis? ...


— — — — — — — — — — —


Si sapis, accedas medico, quem condit honestas,


Ornat religio, depingit gratia morum,


Qui physicae leges, veterum qui scripta virorum


Pectore clausa tenet, mitis, sermone modestus,


Et verbo resonans mentis, non verbere linguae:


Quem non exaltat famae praesumtio, mentis


Interpres, nec laudis inops jactantia tollit;



Cui fidei custos et rerum fida probatrix


Sollemnes titulos vetus experientia fecit,


Et laudem et celebris famae praescribit honorem.







An anderen Stellen werden die Betrügereien der Apotheker geschildert
(ed. Choulant, p. 104-105, 170) und die Frage des sozialen Mißverhältnisses
in der Krankenbehandlung, der Medizin für die Reichen
und die Armen berührt (ed. Choulant, p. 79-80, 100-101).



Von literarhistorischer Bedeutung ist es, daß Aegidius gerade in dieser Schrift
sehr häufig der hervorragenden salernitanischen Aerzte gedenkt, so des Castalius
(Joh. de St. Paulo), Maurus, Musandinus, Platearius, Richardus,
Romualdus, Mag. Salernus, Urso.



Im Anschlusse an Aegidius Corboliensis sei gleich an dieser Stelle ein anderer
medizinischer Verseschmied erwähnt, nämlich Otto von Cremona (Ende des 12. Jahrhunderts),
von dem die Zugehörigkeit zur Schule von Salerno nicht sichergestellt ist.
Derselbe beschrieb in einem, aus 379 schlechten Hexametern bestehenden, Lehrgedicht
(De electione meliorum simplicium ac specierum medicinalium rythmi, ed.
in Choulant's Ausgabe des Macer Floridus, Lips. 1832) die Kennzeichen der Echtheit
einfacher und die Wirkungsweise zusammengesetzter Arzneimittel.





Ziehen wir das Fazit, so war es die Schule von Salerno,
welche die Heilkunde des christlichen Abendlandes aus halbjahrtausendjährigem
Siechtum wieder zu frischpulsierendem
Leben erweckte und sie endlich auf jene Stufe erhob, wo der
Wetteifer mit der Medizin der Byzantiner und Araber einsetzen
konnte.



Inmitten barbarischer Zerklüftung, inmitten abergläubisch-empirischer
Versunkenheit haben die Salernitaner den dürftigen Rest, der ihnen vom
antiken Erbe zufiel, wie ein Palladium in bessere Zeiten hinübergerettet,
und als diese anbrachen, waren sie redlich bemüht, das Ueberkommene
zu mehren, die isolierten Bruchstücke durch den Kitt eigenen Schaffens,
selbständiger Beobachtung und Erfahrung zu einem harmonischen Ganzen
zusammenzusetzen. Ist aus ihrem Kreise auch kein Hippokrates
hervorgegangen, so leuchteten ihnen doch die Spuren des unvergleichlichen
antiken Meisters und bewahrten sie vor Abwegen,
die viel Spätere gingen.



Die Meister Salernos waren die ersten im christlichen
Okzident, welche der Medizin eine unabhängige, nur den
Interessen der Wissenschaft dienende, Pflegestätte schufen,
wo alle Zweige gleichmäßige Berücksichtigung fanden; sie
strebten dahin, durch praktischen Unterricht und didaktisches
Schrifttum ihr Wissen und Können zum Gemeingut
zu machen, sie veredelten den Beruf des Heilkünstlers und
stellten in vorbildlicher Weise unverbrüchliche Normen für
all diejenigen auf, welche in Ehren den Namen eines Arztes
tragen wollten.




Die Analyse der Salernitaner Medizin führt zu folgenden Hauptergebnissen.
Die Anatomie wurde praktisch betrieben, beschränkte
sich aber auf Tierzergliederung, namentlich auf die Besichtigung
der Eingeweide von Schweinen. Anerkennenswert bleibt es, daß die
Notwendigkeit anatomischer Studien für die ärztliche Ausbildung
nachdrücklichst betont wurde, und daß man es hie und da
schon versuchte, anatomische Befunde zur Erklärung pathologischer Veränderungen
zu verwerten. Die Physiologie bewegt sich im galenischen
Zirkel und läßt in geringem Grade arabischen Einschlag (vermittelt
durch Constantinus) erkennen. Teleologie und die Lehre von den
organischen Kräften machen ihre Grundlage aus. Die virtus
motiva et sensibilis thront im Gehirn, die virtus vitalis et
vegetativa im Herzen, die virtus nutritiva et augmentativa
in der Leber, die virtus propagativa et generativa in den
Zeugungsorganen. Demgemäß werden vier Arten der Organe, membra
animata (Gehirn, Nerven u. s. w.), m. spiritualia (Herz, Lungen u. s. w.),
m. nutritiva (Leber u. s. w.), m. generativa (Testiculi u. s. w.) und vier
Regionen des Körpers unterschieden. Die virtus nutritiva ist die wichtigste
für die Erhaltung des Lebens, ihr Hauptorgan, die Leber (prima
radix corporis), entsteht daher zuerst bei der Entwicklung des Individuums.
Der virtus nutritiva kommt die virtus vegetativa (vitalis) am nächsten,
ihr Hauptorgan, das Herz, entwickelt sich daher unmittelbar nach der
Leber. Die virtus motiva et sensibilis rangiert zwar höher, tritt aber
erst später in Funktion, weshalb auch ihr Zentralorgan, das Gehirn,
erst nach der Leber und dem Herzen ausgebildet wird. Die virtus
generativa besitzt eine verhältnismäßig untergeordnete, minder essentielle
Bedeutung. Jedes Hauptorgan (Gehirn, Herz, Leber, Testikel) besitzt
Hilfs- und Schutzorgane (z. B. das Gehirn die Nerven, die Dura etc.).
Die allgemeine Pathologie ist der Hauptsache nach auf die Lehre
von den vier Kardinalsäften gegründet, in manchen Details
schimmert aber auch der Methodismus durch. Die Diagnostik beruht
auf der Beobachtung der Funktionsstörungen, ihre wichtigsten
Quellen bilden Pulsuntersuchung und Harnschau —
insbesondere letztere eine direkte Konsequenz der herrschenden physiologischen
Anschauungen. Der Puls gibt den Maßstab zur Beurteilung
des Zustands des Herzens (Lebenswärme, Lebenskräfte) und der Atemwege;
man untersuchte ihn unter Beobachtung gewisser Vorsichtsmaßregeln
(vgl. S. 294 und 310) meist an der linken Hand (wegen der Nähe
des Herzens) und zwar mindestens bis zum 100. Schlag. Man unterschied
10 Hauptarten und zahlreiche Varietäten des Pulses (vgl. S. 310).
Eine noch größere Rolle spielte die Uroskopie, was schon durch die
nicht geringe Zahl der Spezialschriften angedeutet wird.





Ueber Harnschau handeln Schriften des Afilacius, Joh. Platearius
Archimathaeus, Maurus, Urso, des Gilles de Corbeil, außerdem finden
sich in der Coll. Salern. mehrere anonyme Abhandlungen über den Gegenstand.



Die Uroskopie der Salernitaner beruhte auf den Schriften des Theophilos und
namentlich des Isaac Judaeus. Die Voraussetzung derselben bildete die Annahme,
daß der Harn eine Kolatur des (in der Leber gebildeten) Blutes und der
übrigen (in der Leber dem Kochungsprozesse der 2. Digestion unterworfenen) Kardinalsäfte
sei. Demgemäß glaubte man aus dem Harn nicht nur auf den Zustand
der Harnwerkzeuge und Harnwege, sondern auf den Kochungsprozeß in der Leber,
auf die Beschaffenheit des Blutes und der übrigen Humores, somit auf den Gesamtzustand
schließen zu dürfen. Die Domäne der Harnschau bildeten alle, auf Säfteanomalien
basierenden oder wenigstens mit solchen irgendwie zusammenhängenden
Krankheiten, also der größte Teil der Pathologie. Während der Puls vorzugsweise
prognostischen Aufschluß gab — seine Qualität ist durch das Herz, den Sitz der
spiritus vitales, bedingt —, sollte der Harn die spezielle Diagnose ermöglichen.
Beide Methoden, Pulsuntersuchung und Harnschau, ergänzten einander. Archimathaeus
sagt ausdrücklich: Et si pulsus mutatio ipsum egrotare significet, genus
tamen egritudinis urina melius declarat (Coll. Sal. V, 333), ebenso meint
Maurus: notandum est, quod licet urina vitii vel vigoris omnium membrorum
corporis conjectualiter quodummodo sit declarativa, principaliter
tamen vitii vel vigoris epatis et viarum urinalium est significativa (Coll.
Sal. III, 5). Bei der Harnschau wurde, abgesehen von den individuellen Umständen
(vgl. die Verse des Gilles de Corbeil, S. 309), auf die Farbe (color), die Dichte
(substantia), die Menge (quantitas), die Niederschläge (contentum) geachtet.
Darin spiegelt sich gemäß den Prinzipien der Uroskopie der gesamte Kochungsprozeß,
die Prävalenz einer oder der anderen Elementarqualität, bezw. Kardinalflüssigkeit
wider. Besonders waren hierfür die Farben — von denen in der Regel
19-20, vgl. S. 304 und 309, unterschieden wurden — maßgebend. Die Beschaffenheit
der Contenta (Nubecula, Enaeorema, Hypostasis etc.), von denen die Autoren eine
große Zahl von Arten subtil beschreiben, wies auf den Rückstand beim Kochungsprozeß
der Säfte in den Geweben (3. Digestion). Man ging soweit, die Stellen im
Harnglas (Urinal), wo ein Niederschlag auftrat, mit den Körperregionen in
Korrespondenz zu setzen (vgl. S. 304).





Die spezielle Pathologie kennzeichnet sich durch schlichte,
naturgetreue Schilderung der Krankheiten und entbehrt auch nicht der
selbständigen Beobachtungen, namentlich verdient die Beschreibung der
Wechselfieber, der Geistesstörungen (im Anschluß an die Methodiker),
der Lungenentzündung und Phthise, sowie mancher Haut- und Geschlechtsaffektionen
(Lepra, Morphaea, Impetigo, Scabies, Tinea, „malum
mortuum qui Lupus vocatur” etc., Geschwüre an den Genitalorganen)
hervorgehoben zu werden.




Hinsichtlich der Chirurgie und Geburtshilfe, der Augen-, Ohren-
und Zahnheilkunde vgl. S. 286, 298, 307. Unter dem Namen eines Zacharias
läuft eine kurze Schrift über Diagnostik und Behandlung der Augenkrankheiten
(ed. P. Pansier, Collectio ophthalmologica veter. auctor. Fasc. V, Paris 1907), tractatus
de passionibus oculorum qui vocatur sisilacera id est secreta secretorum in 3 Büchern,
deren letztes zahlreiche Rezepte enthält. Der Verfasser, welcher vermutlich in Salerno

den ersten Unterricht genossen hatte, weilte angeblich am Hofe des Kaisers Emanuel
Comnenus (1143-1180) in Byzanz und war dort mehrere Jahre hindurch Schüler des
erfahrenen Arztes Theophilus, später trat er selbst als Lehrer auf. Kulturhistorisch
interessant sind die Ratschläge, welche er zur Täuschung der Kranken angibt. Si
vis sophisticare infirmum et adstantes, dicas quod illud tale (das herausgeschnittene
Hagelkorn) est vermis qui destruebat oculum patientis. ... Hoc valet ad deceptionem
faciendam, ut videaris quasi ab oculis pannum auferre: accipe semen centrumgalli
et dimitte parum, postea auferas eum quasi pannum.



Ebenfalls nur in ganz losem Zusammenhang mit der Schule von Salerno steht
Benevenutus Grapheus, der berühmteste Augenarzt im Mittelalter. Er
stammte aus Jerusalem[38], machte sich mit der arabischen Heilkunde vertraut und
studierte in Salerno unter Nicolaus Praepositus. Auf seinen Wanderungen durch Italien
und Südfrankreich (als reisender Starstecher) übte er auch Lehrtätigkeit aus, wobei
er allenthalben, in Salerno ebenso wie in Montpellier, dieselben demonstrativen Vorträge
(gewiß gegen hohes Honorar) hielt[39]. Aus diesen wuchs seine Practica
oculorum (ars probatissima oculorum) hervor, ein Werk, das in zahlreichen Handschriften
verbreitet, frühzeitig übersetzt wurde (ins Französische, Provenzalische,
Englische) und jahrhundertelang großes Ansehen genoß (ed. Berger u. Auracher
des B. G. Practica oculorum, Heft 1, München 1884, Heft 2, München 1886).
G. Albertotti, Benvenuti Grassi Hierosolomitani de oculis eorumque egritudinibus
et curis, Incunabulo Ferrarese etc., Pavia 1897; Derselbe, I codici Riccardiano
Parigino ed Ashburnhamiano dell' opera oftalm. di Benvenuto, Modena 1897;
Derselbe, I codici Napoletani, Vaticani e Boncampagni dell'opera oft. di Benvenuto,
Modena 1901; Derselbe, I codici di Napoli e del Vaticano e il codice Boncampagni
ora Albertotti riguardanti la opera di Benvenuto etc., Modena 1903; Derselbe, Il
libro delle affezioni oculari di Jacopo Palmerio da Cingoli (ganz eng an B. angelehnter
Text). — Le compendil pour la doleur et maladie des yeuls qui a esté
ordonné par Bienvenu Graffe. Ed. franç. d'après le manuscrit de la Bibl. Nationale
de Paris (XV siècle) par le Dr. P. Pansier et Ch. Laborde. Suivi de la version
provençale d'après le manuscrit de Bâle (XIII siècle), editée par H. Teuilîé, Paris
1901. Laborde, Un oculiste du XII siècle, Bienvenu de Jerusalem, le manuscrit de
la bibl. de Metz, Thèse de Paris 1901. Die verschiedenen Texte zeigen nicht unbedeutende
Abweichungen. Die Practica oculorum, welche den arabischen Einfluß
überall verrät, aber nicht wenige eigene Erfahrungen oder selbständige Bemerkungen
des von Selbstlob triefenden Verfassers enthält, zerfällt in 3 Bücher. Das erste Buch
betrifft, abgesehen von einer Augenanatomie, die verschiedenen Arten des Stars (Linsentrübung,
Amblyopie und Amaurose); das zweite die aus den vier Feuchtigkeiten entstehenden
Krankheiten des Auges (Blut: Ophthalmie; Schleim: Tränenträufeln, Haarkrankheit,
Pannus, Trachom; gelbe Galle: Verdunkelung der Augen, Nebel in der
Hornhaut; schwarze Galle: Mückensehen, Protrusio bulbi, Flügelfell). Das dritte Buch
behandelt das Hagelkorn, Ectropium, Verletzungen des Auges, Verstopfung der Sehnerven
(Erblindung mit Aufhebung der Pupillenreaktion), Tränenfistel, Fremdkörper.
Die Staroperation (Depression mit einer goldenen oder silbernen Nadel), die Trichiasisoperation,
die Trachombehandlung (Abschaben) u. a. finden ziemlich eingehende
Darstellung; die Zahl der mitgeteilten Rezepte, von denen sich manche (Augenpulver,

Augensalben) langanhaltender Beliebtheit erfreuten, ist sehr bedeutend; anerkennenswert
ist es, daß Benevenutus das abergläubische Element fernhielt.





Die Therapie verlor zwar ihren Ausgangspunkt — Regelung der
Lebensweise und Ernährung des Kranken — nie gänzlich aus den
Augen, aber infolge äußerer Einflüsse erweiterte sich die anfangs
hygienisch-diätetische Behandlungsweise, welche höchstens „Digestiva”,
leichte Abführmittel und Aderlässe heranzog, allmählich zu einer medikamentösen
von ziemlicher Reichhaltigkeit; immerhin macht sich das
lobenswerte Bestreben geltend, für die materiell weniger begünstigten
Kranken durch heimische Ersatzmittel zu sorgen.




Was den Aderlaß anlangt, so gab es für denselben nicht wenige Indikationen,
doch wurde auf Alter, Kräftezustand, Krankheitssitz, Krankheitsstadium, Jahreszeit
u. a. sorgfältig Rücksicht genommen, für die Wahl der Vene waren bestimmte
Regeln maßgebend, besonders bei den älteren Autoren herrscht die Bevorzugung
der venaesectio e contrario (gemäß den Vorschriften der Methodiker) vor.
Kleine Aderlässe (an der Salvatella) dienten prophylaktischen Zwecken.



Den Ansprüchen verwöhnter, reicher Patienten wurde durch die Pharmakopöe
Rechnung getragen. Das krasseste Beispiel eines kostspieligen Medikaments bildet
das „Diamargariton”, eine besonders aus Perlen bereitete Arznei (gegen Hysterie).
Schon in Kophons ars medendi werden aber im Interesse der medicina pauperum
einfache Mittel den teuren exotischen Drogen gegenübergestellt, und besonders tritt
dieses rationelle Streben bei Salernus und Bernardus Provincialis hervor[40]. Anspielend
auf die „Aurea alexandrina” heißt es (Coll. Sal. II, 422): „Cesset igitur
amodo scolarium lacrimalis querimonia; cesset pauperum miserabilis inopia; cessent
suspiria, gemitus et lacrimae. Prius non habebant scolares aurum unde auream
compararent, modo habant auream et sine auro et meliorem aurea; prius non
habebant medici sine speciebus alexandrinis, modo medentur tamen speciebus
aegrorum communibus, minus caris, magis efficacibus.” Sehr scharf spricht sich an
einigen Stellen auch Gilles de Corbeil gegen den eingerissenen Unfug aus.





Die Schule von Salerno räumte das lähmende Gefühl geistiger Inferiorität,
das jahrhundertelang die Geschlechter bedrückt hatte, hinweg,
sie erweckte Hoffnungen auf eine Zukunft wissenschaftlicher Tätigkeit,
und durch nichts verrät sich der psychologische Effekt ihrer Leistungen so
sehr als in der Tatsache, daß unter dem Eindruck derselben einsichtsvolle
Normannenfürsten der Freizügigkeit des ärztlichen Pfuschertums endlich
einen Hemmschuh setzten. Schon 1140 erließ Roger, König von Sizilien,

unter Androhung schwerer Strafen die gesetzliche Bestimmung, daß
fürderhin niemand die Praxis ausüben dürfe, der nicht von
der staatlichen Behörde auf Grund nachgewiesener Kenntnisse
die nötige Erlaubnis erwirkt habe.




Quisquis amodo mederi voluerit, officialibus nostris et judicibus se presentet,
eorum discutiendus judicio: quod si sua temeritate praesumserit, carceri constringatur,
bonis suis omnibus publicatis. Hoc enim prospectum est, ne in regno nostro subjecti
periclitentur ex imperitia medicorum. (Hist. Diplomat. Friderici II ed. Huillard-Bréholles,
Paris 1854, tom. IV, Pars I, Constitutiones Regni Siciliae, titulus LXIV.)
Wahrscheinlich gaben die analogen arabischen Einrichtungen (vgl. S. 199) das Vorbild.





Salerno beherrscht mit seinem glänzenden Bilde in solcher Breite
die Epoche, daß beinahe übersehen wird, wie sich das neuerwachte medizinische
Leben auch anderswo schon zu regen begann und wie es die
Keimzellen späterhin bedeutungsvoller ärztlicher Schulen dem Mutterboden
entsprießen ließ. So taucht, wenn auch noch in schwachen Umrissen, um
die Mitte des 12. Jahrhunderts ein ärztliches Kollegium in Bologna
auf[41], ebenso dürfte die Medizin ungefähr seit 1180 in Paris öffentlich
gelehrt worden sein[42], reichlicher fließen aber nur die Zeugnisse für
den Bestand einer Schule in Montpellier.




Aehnlich wie das Collegium Hippocraticum zu Salerno, bildet auch die Schule
von Montpellier das Endergebnis eines weit zurückreichenden Entwicklungsprozesses,
dessen Frühstadien exakter historischer Kenntnis entzogen bleiben. Tradition
und nicht wenige Umstände sprechen dafür, daß bei ihrer Entstehung
arabisch-jüdischen Einflüssen ein Hauptanteil zuzuerkennen
ist. Insbesondere wäre zu erwägen, daß Montpellier zu Aragonien in viel
engerer kultureller und politischer Beziehung als zum nördlichen Frankreich stand,
und daß die Bevölkerung einen starken Einschlag spanischer Araber und Juden
enthielt. Um 1160 begegnete Benjamin von Tudela (Itinerarium, engl. Uebersetzung
ed. Asher, London und Berlin 1840) in Montpellier vielen Juden und Sarazenen.
Unter solchen Verhältnissen lag höchstwahrscheinlich die medizinische Praxis zum
großen Teile in der Hand derselben, und manche von ihnen mögen als Lehrer aufgetreten
sein. Die blühenden medizinischen Schulen der spanischen Araber dürften
ein Vorbild abgegeben haben, ob die in benachbarten Städten (Narbonne, Arles,
Lunel, Bezières) befindlichen jüdischen Unterrichtsanstalten, an welchen auch die
Heilkunde gepflegt wurde, von Einfluß waren[43], das bleibe noch eine offene Frage.




Die erste Nachricht datiert vom Jahre 1137 und bezieht sich auf (den späteren
Bischof) Adalbert von Mainz, der, wie sein Biograph Anselmus in Versen erzählt
(Anselmi episcopi Havelbergensis vita Adalberti Moguntini in Bibl. rer. german.
ed. Ph. Jaffé, Berol. 1866, III, 592), auf seiner Studienreise auch nach Montpellier
kam und sich von den Lehrern der Heilkunst über die Ursachen der Naturerscheinungen
und Krankheiten unterrichten ließ. Weiterhin hören wir aus einem
Briefe des hl. Bernhard vom Jahre 1153 (Ep. 37, Migne, T. 182 c. 512), daß der
Erzbischof von Lyon nach Montpellier reiste, um sich von den dortigen Aerzten
behandeln zu lassen und bei dieser Gelegenheit mehr Geld verbrauchte, als er mitgenommen
hatte (cum medicis expendit et quod habebat, et quod non habebat).
Daß Montpellier gegen Ende des 12. Jahrhunderts schon eine ebenbürtige Rivalin
von Salerno war, geht aus den Worten des Joh. von Salisbury, des Alexander
Neckam und aus Stellen bei Gilles de Corbeil hervor, welch letzterer für Salerno
energisch Partei ergreift[44]. Uebrigens scheinen auch einige Salernitaner vorübergehend
in Montpellier gelehrt zu haben. Der berühmte Mönch Caesarius von
Heisterbach nennt Montpellier „die Quelle der medizinischen Weisheit”, nur bemerkte
er bedauernd, daß die Aerzte daselbst an die Wunderheilungen nicht glauben
wollten und ironisch darüber sprechen.



Die nationale und konfessionelle Toleranz, welche lange Zeit unter der Mischbevölkerung
der Stadt Montpellier herrschte[45], spiegelte sich in der Frühepoche wohl
auch in der Lehrfreiheit wider, und noch 1180, als eine Abwehrbewegung gegen

fremden Zuzug bereits im Entstehen begriffen war, verbot Guillaume Seigneur de
Montpellier jede Einschränkung. Et ideo mando, volo, laudo atque concedo
in perpetuum, quod omnes homines quicumque sint, vel undecumque
sint, sine aliqua interpellatione regant scolas de fisica
in Montepessulano[46]. Einige Dezennien später wurden freilich die Schranken
aufgerichtet.



Wie in Salerno oder noch mehr waren unter den Studierenden Montpelliers
nicht wenige jüdischer Herkunft.





Erst im Werden begriffen, treten aber diese Schulen im Schrifttum
noch nicht hervor, und was sonst die Epoche an literarischer Ausbeute
liefert, reiht sich zwanglos an die frühmittelalterlichen Erzeugnisse
mönchischen Geistes. Dahin gehörte das, bis ins 16. Jahrhundert in
sehr hohem Ansehen stehende, Lehrgedicht Macer oder Macer Floridus,
de viribus herbarum, das metrische Steinbuch Lapidarius (de lapidibus
pretiosis) des Bischofs Marbod, die in verschiedener Hinsicht
interessanten Schriften der hl. Hildegard, Physica und Causae
et curae[47].




„Macer Floridus”, de viribus (oder de virtutibus) herbarum (ed.
L. Choulant, Lips. 1832). Das berühmte aus 2269 latinobarbarischen Hexametern
bestehende Lehrgedicht, welches in 77 Kapiteln über die Arzneiwirkung von 77 Pflanzen,
mit Artemisia (Herbarum mater) beginnend, handelt, ist (nach einigen Pflanzenbezeichnungen
zu urteilen) höchstwahrscheinlich in Frankreich verfaßt worden. Als
Verfasser wird zumeist der in einer Handschrift als Arzt bezeichnete Odo von Meudon
(Magdunensis) aus Meune sur Loire oder der Zisterzienser Odo von Morimunt in
Burgund (Murmundensis, † 1161) angenommen, als Abfassungszeit das letzte Viertel
des 11. Jahrhunderts. Der Name Macer Floridus sollte an den römischen Dichter
Aemilius Macer (vgl. Bd. I, S. 323) erinnern, um dem Werke leichter Eingang zu
verschaffen — mit welchem Erfolge, das beweist seine große Verbreitung und sein
bis ins 16. Jahrhundert reichendes hohes Ansehen (zahlreiche Handschriften, frühzeitige
Uebersetzungen resp. Bearbeitungen ins Dänische[48], Deutsche[49], Hebräische,
Zitate bei bedeutenden Autoren, Kommentare und Erläuterungsschriften, 22 Druckausgaben).
Quellen des Macer Floridus sind Plinius (Histor. natur., namentlich
20. Buch), die lateinischen Bearbeitungen des Dioskurides (die lat. alphabet. Uebersetzung

Dyascorides) und Oribasius, Galenus ad Paternianum, Gargilius Martialis,
Pseudo-Apulejus, Palladius, Isidorus Hispalensis, Constantinus Africanus u. a. Auch
des Hortulus des Walahfrid Strabo gedenkt der Verfasser einmal beim Ligusticum.
Von diesem unterscheidet sich das Lehrgedicht stofflich durch die über dreimal
größere Zahl der behandelten Pflanzen und durch die vorherrschende Beschränkung
auf die medizinische Anwendung, formell durch poetische Geringwertigkeit.



Marbod (Marbold, Merbold), Bischof von Rennes in der Bretagne († 1123), gilt
als Verfasser eines aus 743 schlechten Hexametern bestehenden Lehrgedichtes Lapidarius
(de lapidibus pretiosis, liber lapidum seu de gemmis, ed. J. Beckmann,
Göttingen 1799), welches über die Heil- und Zauberkraft von 60 Edelmineralien
handelt. Im wesentlichen bietet es nur die Fabeln, welche sich schon im Plinius
und Damigeron finden, doch scheint die Vermittlung auf dem Wege eines arabischen
Machwerkes stattgefunden zu haben, womit die Angabe des Prologs stimmt, wo es
heißt, daß der Verfasser nur einen Auszug aus der Schrift eines „arabischen Königs
Evax” veranstaltet hätte[50]. Für die große Beliebtheit des Steinbuches bei den Zeitgenossen
und auch in den folgenden Jahrhunderten spricht der Umstand, daß es
schon frühzeitig (ins Französische, Italienische, Dänische[51] und Hebräische) übersetzt
und oft gedruckt wurde.



Hildegard die Heilige (1099-1179). Die unter ihrem Namen gehenden naturwissenschaftlich-medizinischen
Werke, die Physica und die Causae et curae,
welche beide aus den Traditionen des Benediktinerordens (Kompilationen), sowie aus
den Volksgebräuchen geschöpft sind, gewähren einen guten Einblick in die deutsche
Naturkunde und Klostermedizin des 12. Jahrhunderts — wenn auch manches von
ihrem Inhalt später hinzugesetzt worden sein dürfte. Die hl. Hildegard wurde in
Beckelheim a. d. Nahe geboren und empfing bereits von ihrem 8. Jahre an klösterliche
Erziehung; sie gründete ein Frauenkloster auf dem Rupertsberge bei Bingen
(daher der Beiname de Pinguia), als dessen Aebtissin sie in verdienstvollster Weise
wirkte. Angeblich bis zum 43. Jahre ohne gelehrte Bildung, füllte die hochbegabte
Frau später die Lücken ihrer Kenntnisse in einer Weise aus, daß sie als Verfasserin
von zahlreichen, meist mystisch-theologischen Schriften hervortreten und den Ruf
hoher Gelehrsamkeit erwerben konnte; trotz körperlicher Gebrechlichkeit machte sie
ansehnliche Reisen, auch stand sie mit vielen hervorragenden Männern in brieflichem
Verkehr und galt als Seherin. Ihre, besonders in den Klöstern des Rheinlandes,
verbreiteten Schriften wurden noch im 16. Jahrhundert sehr geschätzt.



Die Physica ═ liber subtilitatum diversarum naturarum, creaturarum etc.
(unter diesem Titel ed. von F. A. Reuß, Paris 1856) ═ liber simplicis medicinae ist
im wesentlichen eine Naturbeschreibung vom ärztlichen Standpunkte, eine Darstellung
der Heilkräfte einzelner Pflanzen, Steine, Fische, Vögel, Säugetiere, Reptilien,
Metalle, ein Kompendium der Volksmedizin; die Heilmittel, welche angeführt werden,
sind fast durchgehends einheimische, wobei der Mystizismus, namentlich in dem Buche
de lapidibus, keine geringe Rolle spielt. Erwähnenswert ist es, daß eine Reihe von
Vorschriften über das Verhalten bei Schwangerschaft und Geburt, ferner Ratschläge
zur Herabsetzung der Geschlechtsbegierde vorkommen. Es sei hier auf die fragmentarische
deutsche Uebersetzung der Schrift von J. Berendes (Pharmazeutische Post

1896-97) verwiesen. Die Arzneiformen sind der Trank (roh oder als Abkochung,
vielfach der Lutertrank „luterdranc” aus Honig, Wein und Gewürzen), Leckmittel,
Brötchen, Pulver, Salben, Pflaster und Umschläge. Von großem Interesse sind die
vielen in den Text eingestreuten deutschen Pflanzenbezeichnungen (z. B. Bilse ═
Hyosciamus, Gar[e]we ═ Millefolium, Lubestuckel ═ Levisticum, Nelchin ═ Caryophylli,
Schierling ═ Conium, Wermuda ═ Absinth, Zijtvar ═ Zedoaria u. s. w.).



Die Causae et curae (ed. P. Kaiser, Lips. 1903) ═ liber compositae medicinae
de aegritudinum causis, signis atque curis behandeln vorwiegend die Ursachen,
Kennzeichen und Heilweise der Krankheiten vom humoralpathologischen Standpunkte.
Unzweifelhaft haben Interpolationen von späterer Hand stattgefunden. Die Mittel
sind zum größten Teile volkstümliche und dem Pflanzenreich entlehnt. Vgl. die
fragment. Uebersetzung von P. Kaiser in Therap. Monatshefte 1902. Der Stoff ist
ziemlich bunt angeordnet, wie nachfolgende Inhaltsangabe beweist: Bedeutung des
Mondes, Zeit der Zeugung, Wasser, Empfängnis, Krankheiten, Nebel, Schöpfung
Adams, Elemente, nochmals Empfängnis, Milch, fleischliche Lust, Temperamente,
Monatsfluß, Schlaf, nächtliche Befleckung, Atmen, Uebermaß des Schlafes, körperliche
Bewegung, sanguinische, phlegmatische, cholerische, melancholische Weiber, Haare,
Kopfschmerz, Zahnschmerz, Milzschmerz, Magen und schlechte Verdauung, Podagra,
Schlummern, Durst nach dem Schlaf, Lähmung, Fieber, Essen, Trinken, Jahreszeiten
und Mahlzeiten, Aderlaß, Schröpfen, Speichelauswurf und Schnauben, Nasenbluten,
Schnupfen, Reinigungstränke, Diät, Blattern, Geschwulst, Geschwüre, Aussatz, Haarschwund,
Kopfschmerz, Verrücktheit, Migräne, Kopfschmerz durch Magendunst,
Kopfschmerz von Schleim, Lungenübel, nochmals Verrücktheit, Augenleiden, Gehörleiden,
Zahnschmerz, Herzleiden, Lungenleiden, Leberverhärtung, Milzleiden, Magenleiden,
Zerreißung des Siphac (Bauchfells), Nierenschmerzen, Seitenstechen, Geschwulst
des männlichen Gliedes, Harnzwang, Impotenz, Unfruchtbarkeit, Podagra,
Fisteln, Geschwüre, Eiterungen, Schlaflosigkeit, Ausbleiben der Menstruation, übermäßige
Menstruation, schwere Geburt, Beförderung des Stuhlganges und Auswurfes,
Nasenbluten, Schnupfen, Heiltränke, Ueppigkeit, Gedächtnisschwäche, Schlucken,
Vergiftung, Krampf, Zorn und Schwermut, Augenverdunkelung, unmäßiges Lachen,
Trunkenheit, Durchfall, Blutfluß aus dem Mastdarm, Blutspeien, Hämorrhoiden,
Rose (?), Krebs, Skabies, Gelbsucht, Kolik, Pulsschlag, Bäder. Auch in dieser Schrift
fallen viele deutsche Bezeichnungen auf, z. B. crampho ═ spasmus, freislicha ═ erysipelas,
gelewesucht ═ Icterus.





Solche freiere literarische Gestaltungen bildeten nur ein Teilstück
jener regsamen Kopistentätigkeit, welche fortdauernd die Kloster- und
Stiftsbibliotheken bereicherte.




Als Beispiele des Mönchfleißes seien hier zwei Handschriften angeführt, welche
wegen ihrer illustrativen Beigaben höchst bemerkenswert sind: die Kopenhagener
Moschion-Handschrift aus dem 12. Jahrhundert mit ihren 15 kolorierten Federzeichnungen
von Fötuslagen (vgl. Weindler, Geschichte der gynäkologisch-anatomischen
Abbildung, Dresden 1908) und ein im Jahre 1154 im Kloster Prüfling (bei Regensburg)
geschriebener, anatomischer Traktat (im Cod. Monac. lat. 13002), mit 5 den
Lauf der Arterien und Venen, den Knochenbau, das Muskel- und Nervensystem darstellenden
Zeichnungen (vgl. Sudhoff, Tradition und Naturbeobachtung, Lpz. 1907).



Wie sehr die geistlichen Bibliotheken in ihrem medizinischen Bücherschatz mit
dem Fortschritt der Zeit Schritt hielten, beweist z. B. das Testament des Bischofs
Bruno, welcher der Dombibliothek von Hildesheim (um 1161) folgende Bücher vermachte:
„quinque libros phisice artis et pantegni .... antidotarium sarrocinicum et

librum febrium et librum urinarum in uno volumine; antidotarium Constantini et
librum graduum et librum cirurgie et librum cerebri et partem herbarii et librum
melancolie in uno volumine, librum aureum et librum lepre et universales dietas et
tegni galienis in uno volumine, librum stomachi et librum oculorum in uno volumine,
particulares dietas, glosas duplices in ysagogas Joannicii et glosas in aphorismos
et in librum prognosticorum et in librum urinarum et in librum pulsuum”



(Janicke, Urkundenbuch des Hochstiftes Hildesheim und seiner Bischöfe, Lpz. 1896 I,
Nr. 324).





In der Praxis aber hatte die Klerikermedizin ihren
Höhepunkt bereits überschritten, wenn auch der Klerikerarzt
noch lange nicht aus dem abendländischen Kulturleben schwindet. Den
Wechsel der Szene bereitete nicht bloß das Emporkommen des bürgerlichen
Laienstandes, sondern auch das öfters wiederholte Verbot der
Kirche vor, welches — allerdings vorerst ohne durchgreifenden Erfolg —
der regulierten Geistlichkeit und den Mönchen den (erwerbsmäßigen)
Betrieb der Heilkunde aus naheliegenden Gründen untersagte, ja sogar
das Studium derselben einzuschränken suchte.




Namentlich unter dem Papste Innozenz II. wurden Konzilsbeschlüsse (Konzil
von Clermont 1130, von Rheims 1131, Lateranisches Konzil 1139) gegen die ärztliche
(und advokatorische) Praxis der Geistlichen erlassen. In der Verordnung vom Jahre
1130 heißt es: Prava autem consuetudo, prout accepimus et detestabilis increvit,
quoniam monachi et regulares canonici post susceptum habitum et professionem
factam, spreta beatorum Benedicti et Augustini regula, leges temporales et medicinam
gratia lucri addiscunt ... Ipsi quoque canonici et monachi, neglecta
animarum cura ordinis sui propositum nullatenus attendentes, pro detestanda
pecunia sanitatem pollicentes, humanorum curatores se faciunt corporum. Cumque
impudicus oculus impudici cordis sit nuntius, illa etiam, de
quibus loqui erubescit honestas, non debet religio pertractare. Ut
ergo ordo monasticus et canonicus deo placens in sancto proposito inviolabilis conservetur,
ne hoc ulterius praesumatur, auctoritate apostolica interdicimus. Episcopi
autem, abbates et priores, tantae enormitati consentientes et non corrigentes, propriis
honoribus spolientur. — Auf dem Konzil von Tours 1163 unter dem Papst Alexander
III. wurde verordnet: Ne sub occasione scientiae, spirituales viri
mundanis rursum actionibus involvantur et in interioribus eo ipso
deficiant, ex quo se aliis putant in exterioribus providere, de praesentis
concilii assensu huic malo obviantes, statuimus, ut nullus omnino post
votum religionis, post factam in aliquo religioso loco professionem ad physicam
legesve mundanas legendas permittatur ire. In demselben Sinne
sprachen sich die Konzilsbeschlüsse von Montpellier (1162 und 1195) aus: Sub omni
severitate Ecclesiasticae disciplinae, ne quis Monachus vel Canonicus regularis aut
alius Religiosus ad seculares Leges vel Physicam legendas accedat. Diese kirchlichen
Verbote richteten sich also insbesondere gegen den allmählich eingerissenen Unfug,
daß Priester und Mönche zuweilen ihre eigentlichen Obliegenheiten zugunsten einer
einträglichen Praxis vernachlässigten[52] und die Würde ihres Standes durch die

drohende Gefahr übler Nachrede beeinträchtigten[53]; ferner gegen den Mißbrauch,
daß nicht wenige nur die Vorrechte der Kleriker anstrebten, um unter günstigen
Bedingungen einem weltlichen Berufe leben zu können. Die Verbote richteten sich
aber weitergehend selbst gegen das medizinische Studium[54] und die medizinische
Lehrtätigkeit der Priester, wobei die im 12. Jahrhundert von den Cluniacensern und
Cisterciensern[55] ausgehende strengere asketische Richtung von Einfluß gewesen sein
dürfte[56]. Es ist aber festzuhalten, daß die Verbote in ihrer vollen Strenge nur für
die Mönche und die regulierte Geistlichkeit gültig waren, und daß sich die Begriffe
Priester und Kleriker keineswegs deckten.



Immerhin war das Interesse für die Heilkunde[57] und das Vertrauen, welches in
altgewohnter Weise vom Volke den Geistlichen auch in ärztlichen Dingen entgegengebracht
wurde, viel zu mächtig, als daß die Konzilsbeschlüsse ihrem Wortlaut nach
in kurzer Zeit hätten durchgeführt werden können — namentlich in jenen Ländern,
wo es an Bedingungen für die Heranbildung tüchtiger Laienpraktiker noch fehlte.
Gerade die wiederholte und noch in viel späterer Zeit erfolgte Erneuerung der kirchlichen
Verbote beweist, wie wenig dieselben fruchteten. Während des 12. Jahrhunderts
finden sich noch immer in nicht geringer Zahl angesehene Vertreter der
ärztlichen Kunst unter den Benediktinern (z. B. im Kloster Tegernsee in Oberbayern),
geistliche Leibärzte und manche wegen ihrer medizinischen Leistungen gerühmte hohe
Würdenträger der Kirche.





Das ärztliche Milieu rekrutierte sich im allgemeinen aus besseren
Elementen, soweit die Einflüsse der berühmten Schule von Salerno und
Montpellier reichten. Nur allzubald wußten aber auch Scharlatane die

Schallkraft des Namens dieser Lehranstalten für ihre betrügerischen
Zwecke auszunützen, indem sie bloß vorgaben, dort ihr Wissen erworben
zu haben. Neben der Minderzahl gebildeter Aerzte trieben rohe
Empiriker, männliche und weibliche Pfuscher[58] ihr Wesen, und im
Volke wurzelte unerschütterlich, stärker als alles andere, der Glaube
an medizinische Mirakel[59].




Daß übrigens schon gegen Ende dieser Epoche zum Schaden der medizinischen
Ausbildung eine gewisse Leichtfertigkeit in der Schule von Salerno Platz griff, indem
„bartlose unreife Knaben” die Würde des Arztes erhielten und sogar als Lehrer
auftreten durften, bezeugt Gilles de Corbeil, vgl. S. 311.



Satirische Ausfälle gegen das Arzttum finden sich bei mehreren Autoren des
12. Jahrhunderts, namentlich bei Johannes von Salisbury (1110-1182), dessen Angaben,
cum grano salis genommen, die damaligen Verhältnisse (das gelehrte Gezänke,
die Phrasendrescherei und die Habsucht der Aerzte) beleuchten. In seinem Metalogicus
Lib. I, cap. 4 (ed. Migne Tom. 199) heißt es unter anderem: Alii autem,
suum in Philosophia intuentes defectum, Salernum vel ad Montempessulanum profecti,
facti sunt clientuli Medicorum, et repente quales fuerant Philosophi, tales in
momento Medici erupuerunt; fallacibus enim referti experimentis in brevi redeunt,
sedulo exercentes quod didicerunt. Hippocratem ostentant, aut Galenum,
verba proferunt inaudita, ad omnia suos loquuntur Aphorismos, et
mentes humanas velut afflatas tonitruis sic percellunt nominibus inauditis.
Creduntur omnia posse, quia omnia jactitant, omnia pollicentur
(l. c. p. 830). ... Et quidem theorici, quidquid suum est, faciunt, et forte
pro amore tuo amplius erogabunt, et ab eis singularum rerum causas et naturas
accipies; sanitatis, aegritudinis et neutralitatis, censores sunt. Dant sanitatem verbo
tenus et conservant. Neutralitatem jubent istuc divertere. Aegritudinis praevident
et docent causas, indicunt ei initium, augmentum, statum et declinationem. Quid
multa? Cum eos audio, videntur mihi posse mortuos suscitare, nec Aesculapio Mercuriove
creduntur inferiores. Verumtamen in eo magna mentis admiratione distrahor
et perturbor, quod a se ipsis tanto verborum conflictu et collisione rationum dissiliunt
et discordant. Unum profecto scio, contraria simul vera esse non posse. Quid
de medicis practicis dicam. Absit ut de his quidquam perversum loquar. In manus
enim eorum, exigentibus peccatis meis, nimis frequenter incido. Nolo me tractent
durius, nec etiam sentire audeo, quod omnes clamant. Dicam ergo cum sancto
Salomone: Quia medicina a Domino Deo est, et vir sapiens non contemnet eam.
Nemo siquidem magis necessarius est aut utilior medico, dummodo sit fidelis et
prudens. Quis enim praeconia illius declamare sufficiat, qui salutis artifex et procreator
vitae, in eo Dominum imitatur et vices ejus agit, quod salutem, quam ille
operatur, et quasi Dominus et princeps donat, iste oeconomus et minister procurat
et dispensat? Nec ad rem attinet, si qui pseudogratiam vendunt, et qui justiores
videri volunt, dum nihil accipiant, antequam aeger convalescat, in eo iniquiores sunt,
quod beneficium temporis, imo munus Dei, manibus suis ascribunt, cum ille quem
Deus erigit et vigor naturae convalescentis, citra operam ejus fuerat erigendus.

Quamvis istud jam paucorum sit, sibi invicem suadentibus et replicantibus medicis:
„Dum dolet, accipe”[60]. Nec moveor si opera eorum in se compugnent, cum
sciam contrariorum plerumque esse eundem effectum. Sed cum inter manus eorum quis
in fata collapsus est, tunc necessarias producent rationes, quibus apparebit, quod
vita ejus non fuerat ulterius protendenda. Et ut dicitur, quos longa afflixerunt
inedia, jam mortuis sorbitiunculas faciunt et inutiles et delicatos praeparant cibos.
Exspectas forte, ut dicam, quod dicit populus, quia hi sunt, qui homines officiosissime
occidunt. Sed frustra. Absit enim, ut hanc contumeliam proferam, quam si forte
audire volueris, Senecam, Plinium adeas et Sidonium, qui hoc in auribus tuis clamore
valido replicabunt. (L. c. p. 476.)



Noch recht spärlich fließen für diesen Zeitraum die Nachrichten über die Aerzte
in Deutschland; die wissenschaftlich gebildeten gehörten wohl überwiegend dem
Klerikerstande an[61]. Ganz besonders schlecht sah es mit der Chirurgie aus,
welche rohen Empirikern überlassen blieb[62].



Nicht geringen Ansehens erfreuten sich die jüdischen Aerzte (vgl. S. 276),
namentlich in den höheren Schichten, entgegen den Bestrebungen der Kirche, ihre
Praxis unter den Christen einzuschränken (Decretum Gratiani). Interessant ist z. B.
die Notiz, daß Erzbischof Bruno von Trier (1102-1124) einen gelehrten Juden,
namens Josua, zum Arzt hatte[63], oder daß 1138 ein zu Lüttich ansässiger Arzt

namens Moses von einem höheren Geistlichen konsultiert wurde[64]. In Prag befand
sich im 12. Jahrhundert vorübergehend nahezu die ganze ärztliche Praxis in den
Händen von Juden.





Eine bemerkenswerte Erscheinung ist es, daß schon in dieser Epoche
bei den Laien die Tendenz zutage tritt, auch die öffentliche Krankenpflege
zur eigenen Sache zu machen[65]. Wenn auch noch nicht klar bewußt,
fand dieses Streben vorderhand in der Stiftung von Verbrüderungen
zum Zwecke der Krankenpflege seinen Ausdruck — mag auch die Obhut
der Kirche und die mönchische Form der frommen Laienverbände mehr
oder minder das tiefere Wesen des geschichtlichen Prozesses verschleiern.
Die wichtigsten dieser Krankenpflegerschaften waren die Orden der
Johanniter, der deutschen Ritter, der Lazaristen, namentlich
aber der am Ende des 12. Jahrhunderts gegründete Orden vom
heiligen Geiste.




Die drei erstgenannten (nicht ihrem ersten Ursprung nach, sondern erst in ihrer
späteren Entwicklung) ritterlichen Krankenpflegerschaften waren eine Frucht der
Kreuzzüge und entsprossen dem heiligen Lande; außer der Pflege der Armen und
Kranken in Hospitälern — was anfangs den ausschließlichen Zweck der Verbrüderungen
gebildet hatte — setzten sie sich die Bekämpfung der Ungläubigen zur Aufgabe.
(Ueber die interessante Geschichte dieser Orden, welche späterhin im Abendlande
in zahlreichen Niederlassungen segensreich wirkten, vgl. besonders Haeser, Geschichte
der christlichen Krankenpflege und Pflegerschaften, Berlin 1857). Hier sei
nur hervorgehoben, daß wir verhältnismäßig am besten über die durch den Orden
der Johanniter geübte Krankenpflege unterrichtet sind. In den Statuten, welche
1135 (von Raymund de Puy) gegeben wurden, ist die Verordnung zu lesen, daß
sich im Hospitale zu Jerusalem 5 Aerzte und 3 Chirurgen befinden sollen. In den
Statuten vom Jahre 1181 (Rogier de Moulin) wird von den besoldeten Aerzten
(mièges) verlangt, daß sie in der Uroskopie und in der Bereitung der Sirupe bewandert
sind. Die Krankenpflege fiel größtenteils den dienenden Brüdern zu,
welche mit den Rittern und den geistlichen Ordensbrüdern zu einem Bunde vereinigt
waren. Die Lazaristen widmeten sich der Pflege von Aussätzigen, ja bis 1253
mußte sogar der Großmeister aus der Mitte der aussätzigen Ritter, welche dem Orden
angehörten, gewählt werden.



Der Orden vom heiligen Geiste, ausgehend von einem Hospital, das Guy von
Montpellier in seiner Vaterstadt gestiftet hatte, bestand ursprünglich aus einer
Verbrüderung von Laien, welche sich sehr bald ausbreitete. Seine Hauptbedeutung
(zugleich aber verbunden mit einer immer stärkeren Einbuße des anfänglich weltlichen
Charakters) erlangte der Orden erst, seitdem Papst Innozenz III. ihm die
Leitung des für die spätere Entwicklung des Spitalwesens in allen christlichen
Ländern vorbildlichen Hospitals San Spirito in Rom (anfangs des 13. Jahrhunderts)
übertragen hatte. Im 12. Jahrhundert entstanden ferner die Hospitaliterorden von
St. Protais und St. Gervais, der Orden der Vereinigung der Hospitaliterinnen der heil.

Katharina, die weltlichen Krankenpfleger-Schwesterschaften (Filles et Dames hospitalières),
der Orden der reg. Chorherren von Ronceval u. a. Nur lose standen mit
der Krankenpflege die gleichfalls Ende des 12. Jahrhunderts gestifteten, halb weltlichen,
halb klösterlichen Genossenschaften der Beguinen, die Kalandsbrüderschaften
(in den Niederlanden) in Verbindung.





Immer war es aber eine religiöse Wurzel, aus welcher die Krankenpflegerverbände
hervorgingen, und früher oder später wußte sich die
Kirche stets wieder die Vormundschaft über dieselben zu verschaffen oder
widerstrebende Emanzipationsgelüste zu unterdrücken.



In geistlichen Händen verblieb einstweilen auch noch die Leitung
der Xenodochien, Hospitäler und Aussatzhäuser, deren Zahl in der Zeit
der Kreuzzüge bedeutend anwuchs.




Die ersten Ansätze zu einer weltlichen Kranken- und Armenpflege, welche Karl
der Große inspiriert hatte (Stiftung königlicher Hospitäler unter Aufsicht besonderer
Beamter, missi dominici), kamen nicht zur weiteren Entwicklung, und insbesondere
seit Mitte des 9. Jahrhunderts unterstanden alle Arten von Humanitätsanstalten,
auch wenn sie von Laien gestiftet worden waren, geistlicher Oberleitung.



Abgesehen von den Aussatzhäusern gab es im Abendlande vor dem 13. Jahrhundert
kaum eigentliche Krankenhäuser in unserem Sinne; die aus Xenodochien
hervorgegangenen „Hospitäler” dienten nicht bloß zur Aufnahme von Kranken und
Gebrechlichen, sondern auch zur Beherbergung armer Reisender (Pilger), Gastfreundschaft,
Armenfürsorge und Krankenpflege waren zumeist noch unentwirrbar zu einem
Ganzen verbunden.



Derartige mildtätige Stiftungen finden sich frühzeitig besonders in Italien[66],
Frankreich und Spanien[67], später in England[68] und Deutschland[69].



Da der Aussatz im 11. Jahrhundert in Europa auffallend zunahm, so mußten
die Leproserien bedeutend vermehrt werden[70]. In Italien und Frankreich entstanden

auch eigene Anstalten für jene Unglücklichen, welche von dem epidemisch
grassierenden Ergotismus („Ignis sacer”) befallen wurden (unter Leitung der
St. Antoniusbrüderschaft).





Die Vermehrung und verbesserte Einrichtung der Krankenanstalten
mag, ebenso wie die Bereicherung des Heilschatzes, auf den, während
der Kreuzzüge gesteigerten Verkehr mit der östlichen Welt zurückgeführt
werden; den reichen wirtschaftlichen und sozialen Nachwirkungen
der Kreuzzüge ist vielleicht auch ein indirekter Einfluß auf die Heilkunde
zuzusprechen — die eigentliche, gerade für die Medizin so bedeutungsvolle
Berührung mit der Wissenschaft des Morgenlandes erfolgte
aber gleichzeitig fernab von den kriegerischen Ereignissen, auf ganz
anderen Wegen, in Spanien und Unteritalien, in Form einer mächtig
entfalteten Uebersetzertätigkeit. Durch diese legte das 12. Jahrhundert
das Fundament zur wissenschaftlichen Gestaltung des ganzen
späteren Mittelalters.




[1] Die griechische Sprache erhielt sich in manchen Gegenden Unteritaliens als
lebende Sprache Jahrhunderte hindurch und noch als Adelard von Bath im Laufe
seiner Reisen (vor 1116) in die Nähe von Salerno kam, hörte er einen griechischen
Philosophen über Medizin und Naturwissenschaft disputieren.



[2] Um die Mitte des 9. Jahrhunderts (zur Zeit als Ludwig II. nach Italien kam)
gab es z. B. in Benevent 32 „Philosophen”, d. h. Lehrer profaner Wissenszweige.



[3] Horaz, Ep. I, 15.



[4] Salerno — um 500 Bistum, seit 974 Erzbistum — zog nicht nur durch sein
Klima und durch die benachbarten Mineralquellen, sondern namentlich auch als
Wallfahrtsort (Reliquien der hl. Susanna, Thekla, Archelais, des Apostels Matthäus)
Kranke von weither an. Die Benediktiner besaßen daselbst seit Ende des 7. Jahrhunderts
ein Kloster, mit welchem 820 ein Hospital in Verbindung gebracht
wurde. Zwischen der Theurgie und der weltlichen Heilkunst bestanden überhaupt
noch nicht solche Gegensätze wie in späterer Zeit, wir müssen vielmehr zwischen
Klerus und salernitanischer Aerzteschaft die freundlichsten Beziehungen und Konkordanz
der Anschauungen voraussetzen; natürliche und übernatürliche Heilpotenzen
ergänzten einander harmonisch.



[5] Auch werden folgende sieben Meister der Heilkunst als die ersten Lehrer
angeführt: Guglielmus de Bononia, Michael Stottus de civitate Salerni, Guglielmus
de Ravengna, Enricus de Padua, Tetulus Graecus, Solonus Ebraeus, Abdana Saracenus,
also Vertreter der vier Nationen, der Lateiner, Griechen, Juden und
Araber.



[6] Diese Einflüsse sind wohl am ehesten in der Materia medica zu suchen, wobei
der Handelsverkehr mit Sizilien und der Levante den Vermittler machte. Möglicherweise
haben die Schulen der Araber in Sizilien vorbildlich gewirkt. Eine Beteiligung
von nichtchristlichen Elementen an der Schule ist nicht erweisbar, wiewohl es durch
historische Zeugnisse feststeht, daß Juden in Salerno als Aerzte wirkten (z. B. Juda
um 1005) und daß ihre dortige Existenz jedenfalls weiter zurückreicht als die
salernitanische Literatur. Wahrscheinlich war aber die Tätigkeit der jüdischen
Aerzte in der Regel nur auf die Glaubensgenossen beschränkt. Der jüdische Reisende
Benjamin von Tudela, der bald nach 1160 Salerno besuchte, erzählt merkwürdigerweise
— was anderen Nachrichten widerspricht — daß sich unter den dortigen
600 Juden kein Arzt befunden habe.



[7] Richerus (vgl. S. 272) erzählt nämlich von der Eifersucht und dem Wettstreit
zwischen Deroldus, dem Günstling des Königs, und einem Salernitaner Arzt, dem
Schützling der Königin. Ersterer wird als „in arte medicinae peritissimus” geschildert,
der gelehrt von den „differentias dinamidiarum”, von der „farmaceutica, cirurgia,
butanica” zu sprechen wußte, während der letztere zwar „ingenium” und empirische
Kenntnisse, aber keine hinlängliche wissenschaftliche Bildung — „nulla literarum
scientia imbutus” — besaß. Der Salernitaner unterliegt im gelehrten Dispute und
auch bei den gegenseitigen Vergiftungsversuchen (!) der beiden Rivalen.



[8] Dieser rühmt die Blüte der medizinischen Kunst in Salerno während einer
dem 9. Jahrhundert angehörenden Epoche und deutet an, daß sich zu seiner Zeit
schon Spuren des Verfalles geltend machten: „Tum medicinali tantum florebat
in arte.”



[9] Histor. ecclesiast. III. An zwei Stellen: Unter dem Datum vom Jahre 1059
wird berichtet, daß der berühmte Rodolfus, genannt Mala Corona, nach Salerno kam,
„ubi maximae medicorum scholae ab antiquo tempore habebantur”, unter dem Datum
vom Jahre 1085 heißt es: „Medici Psalerniae, quorum fama per orbem admodum
divulgata est excellentia medicinalis peritiae”.



[10] Abgedr. in Grimm, Kleinere Schriften, Berl. 1866, p. 64. Es rührt von einem
Manne her, der aus Salerno, wo er Studien halber geweilt hatte, auf Geheiß des
Bischofs zurückgekehrt war und beginnt mit den Versen:





„En habeo versus, te praecipiente, reversus,


Sit [tibi] frons laeta versus recitante poeta.


Laudibus eternum nullus negat esse Salernum;


Illuc pro morbis totus circumfluit orbis.


Nec debet sperni, fateor, doctrina Salerni


Quamvis exosa michi sit gens illa dolosa.”









[11] Auch noch später kam dies öfter auch äußerlich in der Autorschaft der „tota
Schola” zum Ausdruck.



[12] Der Zweck, der bei der Abfassung des Passionarius voranleuchtete,
bestand darin, eine für die Bedürfnisse des praktischen Arztes
genügende, enzyklopädische Zusammenstellung der notwendigsten medizinischen
(insbesondere therapeutischen) Kenntnisse zu bieten — also
eine „Summa medicinalis”. Der Passionarius des G. hatte aber weit
ältere Vorgänger, und bereits seit dem 8. Jahrhundert läßt sich das
Streben nach derartigen Zusammenstellungen von Exzerpten theoretisch-praktischen
Inhalts deutlich in den Mönchscodices verfolgen,
welche den gleichen Stoff, nur in roher Form enthalten, vgl. S. 256
und 257.



[13] Die „mulieres Salernitanae”, häufig bei den salernitanischen Schriftstellern
zitiert wegen ihrer reichen Kenntnisse namentlich in gynäkologischen und
kosmetischen Dingen, waren zum Teil wirkliche Aerztinnen, und es bildete keine
Seltenheit, daß insbesondere Frauen oder Töchter der Vorsteher des Collegiums
als Lehrerinnen und ärztliche Schriftstellerinnen auftraten. Unter den letzteren
werden im Lauf der Jahrhunderte erwähnt Abella (schrieb de atra bile und
de natura seminis in Versen!), Mercuriade (schrieb de crisibus, de febre pestilentiali,
de curatione vulnerum), Rebecca Guarna (schrieb de febribus, de urinis,
de embryone), Constanza Calenda u. a. Gelegentlich der Erwähnung dieser
weiblichen Aerzte sagt Mazza (vgl. S. 281) nam ad medicam facultatem
mulieres sicut viros aptas esse, scripsit Plato de re publica lib. V.



[14] Trotula wird als multae doctrinae matrona Salernitana gerühmt und soll
nach dem Zeugnis des Odericus Vitalis allein unter allen Salernitanern dem gelehrten
Rudolfus Mala Corona an medizinischem Wissen gewachsen gewesen sein
(vgl. S. 282, Anmerkung 4).



[15] ═ Viaticum.



[16] ═ Der erste Teil („Theorice”) d. Pantegni.



[17] ═ IX. Buch des zweiten Teils („Practice”) d. Pantegni.



[18] Diese pseudogalenische Schrift scheint nicht in der arabistischen Epoche, sondern
früher verfaßt zu sein.



[19] Atto soll Schriften seines Meisters in romanische Verse übersetzt haben.



[20] So nennt Leo Ostiensis den Constantinus.



[21] Platearius (a Platea, de la Plazza) ist der Name einer Salernitaner Aerztefamilie,
deren Schriften erst in neuerer Zeit kritisch (aber nicht ganz sichergestellt)
gesondert wurden. Die Stammtafel der Familie ist folgende:

             Joh. Platearius (I)

           /—-^—-\

      Joh. Plat. (II)    Matthaeus Plat. (senior)

            |                     |

  Matthaeus Plat. (junior)    Joh. Plat. (III)






[22] Mancherseits ist auch dem Joh. Platearius I., anscheinend ohne Begründung,
eine Practica zugeschrieben worden. Daß derselbe ein sehr tüchtiger Praktiker
war, geht aus Zitaten seines Sohnes in der Practica brevis hervor. Bemerkenswert
ist zum Beispiel folgendes Zitat, welches sich auf die erfolgreiche Kur eines, mit
Erstickungsgefahr verbundenen, Tonsillarabszesses bezieht: Praeterea jam imminente
suffocatione lignum vel aliquod instrumentum bene politum, ore aperto, interius est
figendum, ut rumpatur pellicula apostematis, cum summa tamen, cautela est faciendum.
Ego nunquam feci sed pater meus beatae memoriae fecit. Dum enim cum quodam
Salernitanus luderet ad aleas, Salernitanus illes quinantie subito occupatus est, et cum
jam inciperet suffocari, et locum dolentem digito ostenderet, utpote loqui nequens,
pater meus curam comperiens, cuneo dentibus interposito, clavam interius impulit
et rupta est apostematis pellicula; et sic sanguine in multa quantitate fluente liberatus
est ille.



[23] Die salernitanische Literatur ist nicht arm an anonymen Schriften, von denen
außer der oben erwähnten und der Demonstratio anatomica (vgl. S. 292) noch folgende
in diesen Zeitraum gehören: De modis medendi s. de curationis generibus
(Coll. Salern. II, 727-736), wahrscheinlich aus der Zeit des Kophon, mit
starker Betonung des Methodismus in der Therapie; Tractatus de curis (in
Giacosas Magistr. Salern. 177-277) stimmt an vielen Stellen mit dem Passionarius
überein und hängt wahrscheinlich mit einer (ibidem 169-174) nur im Bruchstück
erhaltenen Abhandlung über allgemeine Therapie zusammen; de signis bonitatis
medicamentorum (Coll. Salern. II, 402-406), handelt in alphabetischer Ordnung
von 118 lediglich in Italien gebrauchten Arzneistoffen vom pharmakognostischen
Standpunkte und wurde wahrscheinlich im 11. Jahrhundert verfaßt; de confectione
medicamentorum (in Giacosas Magistr. Salern. 293-326); de urinis (Coll.
Salern. II, 413-418).



[24] Nur in den Abschnitten über Augenaffektionen und Lepra.



[25] In den Abschnitten de catalepsia, contra ictum oculorum, de rubedine oculorum,
de oculis lacrymosis, de dolore aurium, de gingivis, de dolore dentium, de
pleuresi, de vomitu excitando, de dolore intestinorum, de tortione ventris, de solutione
ventris, de lapide in renibus.



[26] Bemerkenswert ist folgende Stelle (Coll. Salern. II, 330): solet in virga cavarus
supervenire, qui nihil aliud est quam cancer cum inflatione (Schanker?).



[27] Hexameter und Pentameter, in denen Mitte und Schluß sich reimen, z. B.:
„Post coenam stabis seu mille passus meabis.” „Contra vim mortis, nulla est
herba in hortis.”



[28] Noch in einer 1657 zu Rotterdam publizierten Ausgabe sagt Zach. Sylvius:
Nullus medicorum est, qui carmina Scholae Salernitanae ore non circumferat et
omni occasione non crepet.



[29] In einigen Handschriften wird „Johann von Mailand” als Verfasser genannt.



[30] Die älteste datierte Ausgabe des lat. Textes erschien zu Pisa 1484.



[31] Nach Mazza sollen schon die Stifter der Schule von Salerno ein „Antrorarium”
zusammengestellt haben.



[32] Unter den angeblichen Arzneimittelerfindern kommt sogar der Prophet Esra vor.



[33] In der Vorrede zum ersten Buche heißt es: ... „sociorum nostrorum et illustrium
virorum ... ut operari consuevimus, in scriptis redigere deliberata ratione
decrevimus”, in der Einleitung zum zweiten Buche: „Quodcirca quaecunque ab egregio
doctore, communiter et privatim recepi et de ejus scriptis habere volui, ordine
certo inscriptis redigere et, ut pulchrius elucescat, in commune deducere decrevi.”



[34] Zum Aufstreuen auf genähte Wunden spielte das, auch von Späteren viel
gebrauchte, „Pulvis ruber” eine große Rolle. Seine Zusammensetzung ist folgende
(Lib. I, 10): Accipe consolidae majoris unc. I, boli unc. I, picis graecae unc. III,
mastices et olibani ana unc. dimia, sanguinis draconis, mumiae ana unc. II.



[35] Er schrieb eine sehr scharfe Satire gegen die Prälaten Hierapigra ad purgandos
praelatos in 5029 Versen.



[36] Kulturhistorisch sehr bemerkenswert ist eine Stelle in der Vorrede, wo Aegidius
den Wunsch ausspricht, daß seine Schrift nur würdigen Lesern in die Hände
fallen möge: Ab hujus operis vestibulo planeticos et falsos discursores
monachos, qui norma religionis abutentes pelle monachali remota
de hujus artis mysterio praesumant, profanamus. Talibus enim hujus
operis secreta nolemus propalari, nec margaritae spargendae sunt porcis, nec philosophiae
mysteria divulganda sunt imperitis.



[37] In diesen Versen schildert Aegidius den beginnenden Verfall der Schule
von Salerno.



[38] Wahrscheinlich war B. ein Jude, der später das Christentum annahm. Grapheus
(oder Raffe) ist wohl eine Umbildung des hebr. Wortes rophe (Arzt).



[39] Beginnend mit dem Satze: Auditores omnes audiant circumstantes, qui cupiunt
audire novam scientiam. ...



[40] Den Reichen gab man schon aus suggestiven Gründen recht kostspielige, zusammengesetzte
Arzneien, den Armen dagegen konnte der Arzt, umsomehr da er
selbst die Spesen trug, nur einfache billige Kräutermittel verabreichen. Darauf
beziehen sich die Verse des Regimen Salernitanum (Coll. Salern. I, 514):





Emta solet care multum medicina juvare,


Si quae detur gratis, nil affert utilitatis.


— — — — — — — — — — —


Pro vanis verbis montanis utimur herbis


Pro caris rebus, pigmentis et speciebus.









[41] Unter den bekannt gewordenen Aerzten des 12. Jahrhunderts wird einer,
nämlich Jacopo da Bertinoro, als Magister qualifiziert. Auch scheint die Anatomie
in Bologna bereits um die Mitte dieses Säkulums Wurzel gefaßt zu haben, wenigstens
soll Armando Guascone dieselbe (um 1151) ausgeübt haben.



[42] Angeblich sollen schon Hugo, genannt Physicus († 1138), und Obizo († 1199),
Leibarzt Ludwigs des Dicken und Abt von St. Victoire, die Medizin öffentlich gelehrt
haben. Als eigentlicher Begründer des medizinischen Unterrichts muß aber Gilles
de Corbeil im Zeitalter Philipp Augusts betrachtet werden, er war es jedenfalls, der
der medizinischen Wissenschaft in Paris einen ansehnlichen Platz neben der Theologie
und den artes eroberte.



[43] Es wurde zu beweisen versucht, daß ein Schüler des Rabbi Abon von Narbonne
in Montpellier zuerst medizinischen Unterricht erteilt habe (um 1025). Als
berühmter jüdischer Lehrer wird im 12. Jahrhundert der verdiente Interpret arabischer
Schriften in hebräischer Sprache, Jehuda ben Tibbon, genannt. — Einblick in
den medizinischen Studiengang an den jüdischen Hochschulen des 12. Jahrhunderts
erhalten wir durch die Schrift des R. Josef ben Jehuda Aknin (aus Barcelona) „Heilung
der Seelen”, Kap. 27. Es werden dort zum Studium eine Reihe von galenischen
Schriften empfohlen (z. B. de sectis, de elementis secundum Hippocratem, de facult.
naturalib., de temperamentis, de usu part., de differ. febr. de crisibus, de dieb. critic.
de alimentor. facult., de simplic. medicament. temperament., de compos. medicament.,
de method. med., ad Glaucon. de meth. med. de sanit. tuenda), ferner von Hippokrates
die Aphorismen, die Prognostik, die Schriften über Luft, Wasser und Oertlichkeit,
über die akuten Krankheiten, endlich Schriften des Isaac Judaeus (vgl.
Güdemann, Das jüdische Unterrichtswesen während der spanisch-arabischen Periode,
Wien 1873). Es sei hier auch erwähnt, daß der berühmte Talmudkommentator des
11. Jahrhunderts, Raschi (aus Troyes in der Champagne), in seinem Schrifttum
ansehnliche medizinische Kenntnisse verrät.



[44] Joh. von Salisbury, Metalogicus I, cap. 4 (ed. Migne T. 199 p. 830), Alexander
Neckam de natur. rer. II, cap. 174 (ed. Wright in Rer. britannicar. mediaevi script.
XXXIV, pag. 311). Gilles de Corbeil spielt in feindseliger Weise auf Montpellier
in seinen Lehrgedichten de urinis (v. 345-348) und de virtutibus medicam. composit.
(v. 150) an; er erwähnt auch einen gewissen Renaudus, späteren Mönch, „Qui
Pessulani pridem vetus incola Montis in medicinali doctor celeberimus arte” (ed.
Choulant, p. 105).



[45] Wie weit diese Toleranz ging, daß sie sich auf völlige bürgerliche Gleichstellung
erstreckte, beweisen am besten die späteren reaktionären Maßnahmen; im
Jahre 1121 wurde nämlich bestimmt, daß kein Sarazene oder Jude zur Würde eines
Bailli (Stadthauptmanns) zuzulassen sei, 1146 und 1172 erneuerte man dieses Verbot
bezüglich der Juden.



[46] Uebrigens spricht der Eingang dieses Edikts gegen eine eigentliche Organisation
der Schule und mehr für einen privaten Unterricht durch einzelne Lehrer,
indem es heißt: non dabo concessionem seu prerogativam aliquam alicui personae
quod unus solus tantummodo legat seu scolas regat in Montepessulano in facultate
Fisice discipline, quia acerbum est ... uni soli dare et concedere monopolium in
tam excellenti scientia.



[47] Seit den Zeiten Karls d. Gr. erwarben — im Gegensatz zu den Männern —
Frauen aus vornehmen Kreisen nicht selten gelehrte Bildung. Beispiele von gelehrten
Nonnen sind die Dichterin Hroswitha von Gandersheim (10. Jahrhundert),
oder die Verfasserin der Enzyklopädie „Hortus deliciarum”, Herrard von
Landsperg († 1195).



[48] Vgl. Harpestreng.



[49] Handschriftlich sind mehrere deutsche Uebersetzungen aus dem 13., 14. und
15. Jahrhundert vorhanden, ebenso ein nach Macer bearbeitetes deutsches Kräuterbuch.



[50] Das Steinbuch des Marbod gehört mit anderen von symbolistischer Naturauffassung
erfüllten Schriften, z. B. dem Tierbuch The bestiary des Philipp de Thaun
(ed. Wright in Popular treatises on science written in the middle age, London 1841),
auf dem Physiologus beruhend, in eine Gruppe.



[51] Vgl. Harpestreng.



[52] Vgl. die Bemerkung des Gilles von Corbeil S. 310, aus welcher hervorgeht,
daß Mönche zuweilen ihre Klöster verließen und nach Ablegung ihres Ordenskleides
ärztliche Scharlatanerie trieben.



[53] Namentlich bei chirurgischen Eingriffen war diese Gefahr sehr groß.



[54] Schon auf der Synode von Regensburg 877 war verordnet worden: Leges et
physicam non studeant sacerdotes.



[55] Der heil. Bernhard von Clairvaux, welcher selbst viele Wunderkuren vollzog,
verbot seinen Mönchen, Arzneien zu gebrauchen und ärztliche Hilfe in Anspruch zu
nehmen: „Scio equidem, quod in regione habitatis infirma et multis aliqui ex vobis
laborant infirmitatibus; sed mementote, quis dixerit: Libenter gloriabor in infirmitatibus
meis, ut inhabitet in me virtus Christi ...! Propterea minime competit religioni
vestrae medicinae quaerere corporales, sed nec expetit saluti. Nam de vilibus
quidem herbis et quae pauperes deceant, interdum aliquid sumere tolerabilis est
et hoc aliquando fieri solet.  At vero species emere, quaerere medicos, accipere
potiones, religioni indecens est et contrarium puritati maximeque ordinis nostri
nec puritati.” Der heil. Bernhard erzählt auch in einem seiner Briefe (Ep. 67)
von einem Mönche, der bei ihm Zuflucht suchte, weil er angeblich von seinem
Abte gezwungen wurde, „Tyrannen, Räubern und Exkommunizierten ärztliche Hilfe
zu leisten”.



[56] Daß die Gegensätze zwischen Naturwissenschaft und Religion schon Bedenken
zu erregen begannen, leuchtet z. B. aus den Worten des Johannes von Salisbury
hervor, der von den Aerzten seiner Zeit sagt: At physici dum naturae nimium
auctoritatis attribunt, in auctorem naturae, adversando fidei, plerumque impingunt.
Non enim omnes erroris arguo, licet plurimos audierim de anima, de virtutibus et
operibus ejus, de augmento corporis et diminutione, de resurrectione ejusdem, de
creatione rerum, aliter quam fides habeat, disputantes (Migne T. 199, p. 476).



[57] So wie einst Gerbert (vgl. S. 273) studierten manche die Heilkunde nur aus
Wißbegierde, ohne sie auszuüben.



[58] In Frankreich hießen sie mires und mirgesses.



[59] Seit dem 11. Jahrhundert gelangten die Könige von England — zuerst Eduard
der Bekenner —, bald auch die Könige von Frankreich — schon Philipp I. — in
den Ruf, durch Berühren (mit der Königshand) besonders Kröpfe und Skrofeln
(„Königsübel”) heilen zu können, vgl. hierzu S. 19, Anm. 5 und S. 237, Anm. 5.



[60] Johann von Salisbury spielt auf die in salernitanischen Schriften mehrmals
wiederkehrenden gewiß berechtigten Ratschläge bezüglich der Honorarforderungen
an; gegenüber der wahrscheinlich nicht seltenen Knauserei mancher vermögenden
Patienten war kluge Benützung der Umstände einigermaßen am Platze. Gilles de
Corbeil kommt auf dieses alte und doch stets aktuell bleibende Thema mehrmals
zu sprechen. Von ihm hören wir auch manches über das Auftreten, den Kleiderluxus
und sonstigen äußeren Prunk der medizinischen Zelebritäten des 12. Jahrhunderts
(Med. comp. Lib. II v. 102, 745).



[61] Vereinzelt werden auch Laienpraktiker in den Urkunden genannt, z. B. ein
Arzt in Halberstadt in den Jahren 1180-1183, Rodgerus physicus (vgl. Andreae,
Chronik d. Aerzte des Reg.-Bez. Magdeburg, Magdeb. 1862). Es dürften sich auch
Aerzte aus dem Ausland (Italien) niedergelassen haben.



[62] Herzog Leopold V. von Oesterreich stürzte am Weihnachtstage des Jahres
1194 vom Pferde und erlitt eine komplizierte Fraktur des Unterschenkels. Die herbeigerufenen
Aerzte behandelten ihn mit Pflastern und Arzneien, bis der Brand eintrat.
Sie hatten nicht den Mut, die Amputation vorzunehmen, obwohl der Patient selbst
die Operation wünschte. Infolgedessen ergriff der Herzog mutiger Weise eine Streitaxt,
setzte sie an das Schienbein und befahl seinem Kammerdiener, mit einem Hammer
darauf zu schlagen. Beim dritten Schlage wurde das Bein abgetrennt. Jetzt erst gingen
die Aerzte wieder an die Arbeit, doch am nächsten Morgen trat der Tod ein (Rer.
brit. med. aevi script. T. 82, Abt. 2, p. 432). — Als der Markgraf Dedo von Rochlitz
und Groiz 1190 den Kaiser Heinrich VI. nach Apulien begleiten sollte, fürchtete er
wegen seiner Fettleibigkeit das heiße Klima und die Reisebeschwerden. Ein Arzt,
den er deshalb kommen ließ, schnitt ihm einfach den Leib auf, um das Fett zu entfernen
— ein Verfahren, an dessen Folgen der Markgraf rasch zugrunde ging (Chron.
mont. seren. ed. Ekstein im Progr. d. lat. Hauptschule zu Halle 1844, p. 53).



[63] Mon. Germ. Scr. VIII, 194 ... habebat autem inter eos (sc. medicos) Judaeum
quendam Josuae nomine, physicae artis eruditissimum, compotistam peroptimum,
Hebraicarum litterarum et totius judaismi scientia perfectissimum, quem circumdabat
militaris habitus. Hunc majori prae eceteris familiaritate et dilectione idem Bruno
sibi annectebat, satagens, ut quomodo ille ipsum carnaliter medicaretur, ita ipse illi
salutem animae operatur ... consiliis ejus acquievit et ab ipso baptizatus est.



[64] Mon. Germ. Scr. XVI, 332.



[65] Eine Teilerscheinung der religiös-reformatorischen Bewegungen unter den Laien.



[66] Z. B. ein Hospital und Findelhaus in Mailand (ersteres von Todona 777,
letzteres von Dateo 10 Jahre später gegründet), Xenodochium in Lucca (8. Jahrhundert),
das Hospital S. Maria delle Grazie in Rom, daselbst auch Hospitäler einzelner
Landsmannschaften, das Hospital S. Maria della Scala zu Siena (9. Jahrhundert)
etc.



[67] Vgl. S. 259, 262.



[68] Zu den ältesten gehört das 1070 vom hl. Lanfrancus (Erzbischof von Canterbury)
gestiftete Krankenhaus und das 1102 gegründete Bartholomaeus-Hospital in
London.



[69] Z. B. in Köln, Würzburg etc. In Köln kommt schon Ende des 12. Jahrhunderts
ein „Irrenmeister” vor.



[70] In Frankreich (wo übrigens schon im 6. Jahrhundert Aussatzhäuser von Gregor
von Tours erwähnt werden) hießen sie Maladreriees, Malanteriees, Ladreriees, Meselleries,
in Italien (wo schon im Anfang des 7. Jahrhunderts König Rothari strenge
Anordnungen über die Absonderung der Leprösen gab) Lazaretti; in Rom diente
das Hospital San Lazaro der Aufnahme von Leprösen. In Spanien wurde die erste
Leproserie 1067 vom Cid gestiftet. In Deutschland nannte man sie Siechenhäuser,
Gutleuthäuser. Außer den Leproserien größeren Stils existierten besonders in den
Landgemeinden vereinzelte „Feldhütten” (mansiones, stellae, cucurbitae), in denen
Aussätzige isoliert wurden. Die Pflege der Leprösen galt in besonderem Grade als
gottgefälliges Werk, dem sich auch Mitglieder der vornehmsten Stände bisweilen
widmeten, der Aussatz erschien der schwärmerischen Religiosität als unmittelbare
Schickung Gottes, als ein Mittel, welches zum Heil der Seele führe.





Verpflanzung des Arabismus in die abendländische Medizin.



[←]
         


Die Lebensarbeit des Constantinus Africanus ging anscheinend
in der Salernitanermedizin restlos auf, ohne die aus spätrömischer Zeit
herüberreichenden Traditionen der Schule wesentlich zu verändern.

Aber tatsächlich war die Rolle, welche die Geschichte dem Mönch von Cassino
zugewiesen hatte, damit keineswegs erschöpft. Was Constantinus unter
dem Deckmantel der Pseudooriginalität begonnen — die Latinisierung
der arabischen bezw. griechisch-arabischen Medizin —
regte zur Fortsetzung an und wurde zum bedeutsamen Vorspiel jener
mächtigen, mit dem 12. Jahrhundert kräftig einsetzenden Geistesbewegung,
welche den islamischen mit dem abendländischen Kulturkreis
in innige Berührung brachte und der bisher fast einzig aus christlich-römischer
Ueberlieferung schöpfenden Wissenschaft des Okzidents neue,
fremdartige Fermente von reichster Energieentfaltung zuführte.



Wie einstens die Muslimen über Aegypten, Syrien und Persien griechisches
Wissen im Gewande der Koransprache empfingen, so ergoß sich
jetzt der inzwischen eigenartig verarbeitete und nicht unerheblich vermehrte
Bildungsstoff wieder in rückläufigem Strom — auf dem Wege
lateinischer Uebersetzungen aus dem Arabischen — in das
Abendland. Es bildet eines der merkwürdigsten Phänomene der Kulturgeschichte
und den erhebendsten Beweis für die, alle Hindernisse des
Rassen- und Religionsgegensatzes bezwingende Macht des Erkenntnistriebes,
daß das Abendland gerade in jener Epoche das sehnlichste Verlangen
nach der „Doctrina Arabum” trug, da sich die Christenheit und
der Islam auf der ganzen Linie des Mittelmeeres fast in unausgesetzter
heftiger Fehde gegenüberstanden.



Die Kreuzzüge mögen den geistigen Horizont bedeutend erweitert,
die Lust zur Aneignung der Errungenschaften der Sarazenen entzündet
und den Erwerb einer Fülle von materiellen Kulturgütern aus dem
Osten herbeigeführt haben — der Eroberungszug der Wissenschaft
richtete sich aber nicht nach dem Orient, sondern vornehmlich nach
jenem Lande, wo Christen und Muslimen seit Jahrhunderten dicht aufeinander
stießen, im lebhaftesten feindlichen oder freundlichen Wechselverkehr
standen — nach Spanien, wo die arabische Kultur ihre
prächtigsten Spätfrüchte gezeitigt hatte.





Die herrliche Kultur des maurischen Spaniens erregte schon frühzeitig auch im
christlichen Europa Staunen und Bewunderung; so schilderte z. B. bereits Johannes
von Görz, der als Gesandter Ottos I. nach Cordova ging, die Pracht am Hofe Abdarrahmans
mit lebhaften Farben (Vita Joh. Gorz. cap. 135 und 136 in Pertz,
Scriptor. IV), und die poetische Aebtissin Hroswitha pries in einem Gedichte Cordova
geradezu als „helle Zierde der Welt, strahlend im Vollbesitz aller Dinge” (Opera
Roswithae ed. Schurzfleisch p. 120). Auf dem Wege ausgedehnter Handelsbeziehungen,
welche Kulturgüter allerlei Art vermittelten, und ganz besonders auch durch Juden
wurde die Kunde von der muselmännischen Weisheit weithin verpflanzt. Begreiflicherweise
erweckte der stets reger werdende Verkehr der Abendländer mit den
spanischen Arabern bei jenen allmählich das Bedürfnis, die Lücken in ihren Kenntnissen
auszufüllen.



In den christlichen Reichen Spaniens waren neben den, von Frankreich kommenden,
Cluniacensern und Cisterciensern später namentlich auch Mozaraber und
Juden die Kulturträger, letztere natürlich als Vermittler arabischer Kenntnisse
(Medizin, Astronomie etc.). Der Fanatismus der Almoraviden und Almohaden trieb
viele Juden zur Flucht in die benachbarten christlichen Staaten Spaniens, weiterhin
nach Unteritalien, Sizilien und Südfrankreich. Nicht erst nach der Conquista, sondern
weit früher dienten einzelne derselben christlichen spanischen Fürsten als Leibärzte.
Es sei gleich hier erwähnt, daß das älteste, in der Sprache
Kastiliens geschriebene, über die Fieber handelnde, medizinische
Werk von einem jüdischen Arzte des 11. Jahrhunderts herrührt
(Los libros de Issaque, vgl. die Inhaltsangabe bei Chinchilla, Historia de la medicina
española I, p. 32).





Nur ganz vereinzelt finden wir darum lateinische Uebersetzer arabischer
Werke im Orient — für die wissenschaftliche Heilkunde kommt
bloß Stephanus von Antiochia in Betracht, der 1127 den Liber
regalis (regalis dispositio ═ al maliki) des Ali Abbas recht mangelhaft
übertrug[1] —, hingegen wurde insbesondere das (1085) in die Hände
der Christen gefallene Toledo mit seinen reichen handschriftlichen
Schätzen sozusagen das Mekka der nach morgenländischem Wissen
dürstenden Gelehrten.



Mindestens im Zeitraum von der Mitte des 12. bis zur Mitte des
13. Jahrhunderts war es diese Stadt, die große Vorratskammer arabischer
Bücher, wo sich hauptsächlich die arabisch-lateinische Buch- und
Wissensübertragung vollzog, wo neben Einheimischen Italiener, Deutsche,
Engländer an dem großen Vermittlungswerke arbeiteten, wo die meisten

Uebersetzungen entstanden. Von Toledo her empfing das Abendland
nicht allein Meisterwerke der arabischen Philosophie, Mathematik und
Astronomie, sondern zugleich auch mit den berühmtesten arabischen
Kommentaren lang entbehrte Erbstücke aus der Antike[2], unter denen
bisher unbekannte Schriften des Aristoteles (naturwissenschaftlichen,
psychologischen und ethischen Inhalts) und der Almagest
des Ptolemaeus am wichtigsten waren.




Toledo, das kurz vor der Eroberung eine Hauptstätte arabischer Wissenschaft,
namentlich mathematisch-astronomischer Studien war, dessen Schulen und reichgefüllten
Bibliotheken auch im Abendlande einen weitreichenden Ruf erworben
hatten, bildete auf spanischem Boden zwar nicht den einzigen, aber doch den wichtigsten
Ort für die Vermittlung der orientalischen Weisheit an den Westen[3]. Hier
gab es eine Fülle von wertvollen Handschriften, welche aus allen Gegenden wißbegierige
Ausländer anlockte, hier lebte eine Menge von Menschen, die mehrere
Idiome beherrschten und den Fremden das Eindringen in die arabische Literatur
erleichterten, hier in der neuen Hauptstadt Kastiliens, am Sitze des Primas von
Spanien, waren es gerade die Fürsten und die Kirche, welche fern von der bücherverbrennenden
Barbarei späterer Zeiten nicht nur die Fortsetzung der Studien seitens
der zurückgebliebenen Araber, Mozaraber und Juden tolerierten, sondern auch die
Uebertragung arabischer Meisterwerke in die Gelehrtensprache Westeuropas förderten.
Um diesen Bestrebungen einen festen Rückhalt zu geben, errichtete Erzbischof
Raymund († 1150) unter Leitung des Archidiakons Dominico Gundisalvi
sogar eine eigene Uebersetzerschule in Toledo, welche bis um die Mitte des
13. Jahrhunderts eine für die abendländische Bildung ungemein fruchtbare und organisierte
Tätigkeit entfaltete[4].



Den Gegenstand der Uebersetzungstätigkeit bildeten zuerst mathematisch-astronomische
Schriften der Araber bezw. der ins Arabische übertragenen griechischen
Autoren, sehr bald kamen aber auch medizinische und naturwissenschaftliche Werke
an die Reihe. Was die Uebersetzungstechnik anlangt, so war dieselbe eine höchst
mangelhafte, da die Uebertragungen im Anfang durchwegs, aber auch späterhin
nicht selten auf dem Umweg über das Kastilische zu stande kamen in der Weise,

daß sich der des Arabischen gar nicht oder nur wenig kundige „Uebersetzer”
den Text von einem dieser Sprache Mächtigen (Juden, Mozaraber,
Sarazenen) im spanischen Vulgärdialekt vorsagen ließ und
nach diesem Diktat sofort lateinisch niederschrieb. Solcherart gingen
z. B. die meisten der dem Dominico Gundisalvi zugeschriebenen Uebertragungen von
statten, wobei der, auch als selbständiger und sehr fruchtbarer Uebersetzer auftretende,
zum Christentum bekehrte Jude (Ibn Daud ═ korrumpiert Avendehut,
Avendeat etc.) Johannes Toletanus (Hispalensis de Luna, um 1135-1153 lebend)
als Interpret figurierte. Derselbe übersetzte philosophische, mathematische, astronomische,
astrologische (Alchabitius) Werke, vielleicht auch die im Mittelalter so beliebte
pseudoaristotelische Schrift secretum secretorum (vgl. S. 330, Anm. 1); unter
seinem Namen geht ferner eine diätetische Schrift de conservatione corporis
sanitatis (ed. J. Pagel, lat. mit deutscher Uebersetzung in Pharmazeutische Post 1907).
Die relative Häufigkeit der Handschriften beweist die Beliebtheit derselben. Nach einer
kurzen Vorrede, in der auf Galen und das Viaticum Bezug genommen wird, folgen
Abschnitte von den Uebungen, Ursachen der Krankheit, Fleischspeisen, Fischen,
Hülsenfrüchten, Milchspeisen, Obst, Nüssen, Wein, Gewürzen, Schlaf, Temperatur,
Aderlaß, einzelnen Erkältungskrankheiten, wie Ohren-, Haut-, rheumatischen Affektionen,
Bädern.





Der fruchtbarste Uebersetzer des Toledaner Kreises, der eigentliche
„Vater der Uebersetzer” war der Lombarde Gerhard (Gherardo) von
Cremona (1114-1187), welcher unter dem Protektorate des Kaisers
Friedrich I. (Barbarossa) ursprünglich nur zu dem Zwecke nach Spanien
zog, um den Ptolemaeus heimzuholen, aber sodann, wie gebannt an
die Stätte, mit unersättlichem Begehren nach den Schätzen der arabischen
Literatur den größten Teil seines Lebens in der Hauptstadt
Kastiliens zubrachte — lernend und lehrend, lesend und übersetzend.
Seinen Uebersetzungen, deren Zahl 70 übersteigt, dankten alle Wissenszweige,
namentlich Mathematik und Astronomie, Philosophie und
Medizin gleichmäßig reiche Zufuhr aus der arabischen wie aus der
arabisierten griechischen Literatur, ein ungeheures neues Material zur
weiteren Verarbeitung. Eine bloße Aufzählung genügt, um zu ermessen,
was nur die abendländische Heilkunde an Wissensstoff durch die beispiellose
Translatorentätigkeit dieses einzigen Mannes erwarb. Uebertrug
er doch Schriften des Hippokrates und Galenos, des Serapion,
Rhazes und Isaac Judaeus, die Chirurgie des Abulkasim, den
Kanon des Avicenna, die Heilmittellehre des Abenguefit u. a. ins
Lateinische — ein literarischer Zuwachs, dessen Bedeutung für die damalige
Zeit nicht geschmälert werden kann, wenn man auch die Qualität
dieser Uebersetzungen im allgemeinen nicht gerade hoch zu stellen pflegt.




Von Hippokrates übersetzte Gerardus aus dem Arabischen die Schriften:
de diaeta in acut., Prognosticon, die pseudonyme Schrift Liber prognosticus
sive Capsula eburnea (angeblich in einer elfenbeinernen Kapsel im Grabe
des Hippokrates gefunden, über 25 Zeichen des Todes handelnd); von Galen:
de elementis, de temperamentis, de inaequali temperie, de simpl.

medic., de diebus criticis, de crisi, ars parva (mit dem Kommentar des Ali
Rodoam), die Kommentare zu den hippokratischen Schriften de victu
in acut. und Progn.; von Kindi de gradibus medicinar.; von Serapion
das Brevarium; von Rhazes den Liber Almansoris, Lib. Divisionum,
Lib. introductor. in medic., de aegritudinibus juncturarum; von Isaac
Judaeus de elementis. Vielleicht rührt auch eine Uebersetzung der Aphorismen
des Mesuë von ihm her.



An dieser Stelle sei auch eines anderen, dem Toledaner Kreise angehörenden
Uebersetzers aus dem 12. Jahrhundert gedacht, der für die Medizin in Betracht
kommt, nämlich des Marcus Toletanus; derselbe übertrug die galenischen
Schriften de motu musculorum, de tactu pulsus, de utilitate pulsus, ferner die Isagoge
de Joanitius ad Tegni Galeni, angeblich auch (aber nicht wahrscheinlich) die hippokratische
Schrift de aëre aq. et loc.



Im 13. Jahrhundert wurde die Uebersetzertätigkeit in Spanien und die Wiederbelebung
der Wissenschaften überhaupt ganz besonders durch Alfons X., den Weisen,
gefördert, welcher arabische Werke ins Kastilische übertragen und in Toledo unter
starker Inanspruchnahme von jüdischen Gelehrten die nach ihm benannten „Alfonsinischen
Tafeln” (Verbesserung der Ptolemäischen Planetentafeln) zusammenstellen ließ.





Noch mußte freilich viel Zeit verstreichen, bis die erstaunlich große
Ausbeute des Cremonensers von der abendländischen Medizin assimiliert
werden konnte, doch der Entdeckerruhm des Gerardus ließ inzwischen
auch andere nicht ruhen und reizte sie, sich auf gleichem Gebiete zu
versuchen. Durch den regsamen Fleiß der Uebersetzer stieg im Laufe
des 13. Jahrhunderts die Kenntnis medizinischer Meisterwerke der arabischen
Literatur — es sei nur des Averroës und Avenzoar gedacht
— bedeutend an, nebstdem mehrte sich aber auch die Zahl der
bekannten antiken (namentlich galenischen) Schriften.




So übersetzten: Accursius aus Pistoja (um 1200) Galens de facultatib.
naturalib. cibariorum; Stephanus de Caesaraugusta, Civis Ilerdensis (1233)
das (von Constantinus in seinem Lib. de gradibus freier bearbeitete) Adminiculum
═ liber fiduciae de simplicibus medicinarum des Ibn al-Dschezzar;
Bonacosa, ein Jude (1255) in Padua, den „Colliget” (Kullidschat) des Averroës
(irrtümlich auch dem Uebersetzer Armengaud beigelegt); G.(?) „magister” fil. mag.
Johannes in Lerida (1258?) de simplicii medicina des al-Gafiki; Johannes
von Capua, jüdischer Konvertit (1262-1278), den Teisir des Avenzoar, die
Diätetik des Maimonides (aus dem Hebräischen)[5]; Paravicius (Paravicinus),
physicus in Venedig (1280), den Teisir des Avenzoar; Armengaud (Armengab),
Sohn des Blasius in Montpellier, Arzt Philipp des Schönen († 1314), das Canticum
(Ardschusa) des Avicenna, mit dem Kommentar des Averroës (1280 oder 1284),
desgleichen Schriften des Maimonides, (1290-1302, über Gifte, über Asthma,
Diätetik); Arnaldus de Villanova (1282?) de viribus cordis des Avicenna,
die galenische Schrift de rigore etc., die pseudogalenische, von Kosta b. Luca

herrührende, Schrift de incantatione (de ligaturis physicis); Simon Januensis
die Schrift de simplicibus des Serapion d. J. und den Liber servitoris des
Abulkasim.





Getragen von einer, ganz Westeuropa erfüllenden geistigen Bewegung,
als erheblicher Fortschritt der Wissenschaft methodisch und stofflich
imponierend, fand der medizinische Arabismus bei seinem Vordringen
aus Nordspanien nach dem Languedoc und nach Italien Eingang in
den ärztlichen Schulen, nur die an alten Traditionen hängende Civitas
Hippocratica, Salerno, leistete eine Zeitlang festen Widerstand. Aber
auch dieser wurde gebrochen infolge der allgemeinen kulturellen Einflüsse,
die sich unter mächtiger Patronanz seit langem und fortgesetzt
in Unteritalien und insbesondere von Sizilien her geltend machten.
Dort auf dem herrlichen Eiland, wo drei Kulturen, die abendländische,
byzantinische, sarazenische, aufeinander stießen und sich unter der toleranten
Herrschaft normannischer und staufischer Fürsten wundersam
mischten, wurde dem arabischen Wesen nicht Feindseligkeit oder eine
bloß passive, mit scheuem Argwohn gepaarte Bewunderung, sondern
warmes Interesse, freudige Aufnahmswilligkeit entgegengebracht. Einen
Niederschlag dieser assimilatorischen Hinneigung, die in Regierungsform,
Verwaltung und Gesellschaftssitte, in Kunst und Wissenschaft ihren
deutlichen Ausdruck fand, bildete die ansehnliche Uebersetzungsliteratur,
welche schon zur Zeit der ersten Herrscher aus dem Hause Hauteville
einsetzte, unter den beiden Staufern aber, Friedrich II. und Manfred,
zur Blüte und universaler Bedeutung gelangte.




Die Normannenherrschaft in Sizilien erscheint durch die weise Duldung, welche
gegen die Religion und Sitte der unterworfenen muslimischen Bevölkerung geübt
wurde, wie ein Lichtblick in der Geschichte des Mittelalters. War aber diese
Toleranz durch die kluge Politik des numerisch schwachen Herrenvolkes mitbestimmt,
so spricht es doch für den ganz seltenen Bildungssinn der Fürsten aus dem Hause
Hauteville, daß sie sich vor der fremden Kultur in Anerkennung ihrer Ueberlegenheit
beugten, arabische Dichtung, Baukunst und Wissenschaft (besonders Geographie
und Astronomie) in anregendster Weise förderten. Am Hofe zu Palermo fanden
arabische Gelehrte freundlichste Aufnahme und reichste Unterstützung, es sei nur
auf die Beziehungen des berühmten Geographen Edrisi zu König Roger II. verwiesen.
Unter diesem Herrscher war es auch, daß der Admiral Eugenius die Optik
des Ptolemaeus nach arabischen Vorlagen ins Lateinische übersetzte. — Der geniale
Hohenstaufe Friedrich II., dessen ganze Jugenderziehung in arabischem Geiste
geleitet war, setzte die Traditionen der Normannenfürsten entsprechend seiner
eigenen, vielseitigen Bildung in großem Maßstabe fort, er umgab sich mit einem
ganzen Stab von arabischen Aerzten, Philosophen, Astrologen und Dichtern, und beauftragte
gelehrte Christen und Juden[6], arabische Werke, namentlich philosophische

und astrologische, ins Lateinische zu übersetzen. Der bekannteste dieser Uebersetzer
ist Michael Scotus, welcher ganz besonders durch die Uebertragung naturwissenschaftlicher
und psychologischer aristotelischer Schriften mit den zugehörigen
Kommentaren des Averroës, der Tiergeschichte des Aristoteles bezw. des darauf
beruhenden Kompendiums des Avicenna und durch die Uebertragung der Astronomie
des Alpetragius für die Geistesgeschichte des Mittelalters Bedeutung erlangt
hat. Friedrich II. leistete der Verbreitung des arabisierten Aristoteles auch
selbst den größten Vorschub, indem er die Uebersetzungen an einige Universitäten
des Abendlandes sandte. Friedrichs Sohn und Nachfolger, Manfred, folgte ganz den
Spuren des Vaters, er übersandte die Sammlung aristotelischer Schriften der Universität
Paris und ließ noch fehlende aristotelische bezw. averroistische sowie astrologische
Abhandlungen ins Lateinische (durch Hermannus Alemannus, Stephanus von
Messina) übersetzen.





Die kräftigen Impulse, welche Friedrich II. und sein Sohn Manfred
der Uebersetzertätigkeit gegeben hatten, erloschen keineswegs, als Karl I.
von Anjou sich Neapels und Siziliens bemächtigte. Wie der Ueberwinder
der staufischen Dynastie überhaupt in mehrfacher Beziehung nur
in die Fußstapfen der Vorgänger trat, so erwies er sich auch, freilich
mit größerer Nüchternheit, als Förderer des kulturvermittelnden Uebersetzungswesens,
wobei er sein Augenmerk in erster Linie der medizinischen
Literatur zuwandte. Der hervorragendste der in seinen Diensten
stehenden Uebersetzer war der in Salerno gebildete jüdische Arzt
Faradsch ben Salem (auch mag. Farachi, Faragut, Fararius, Ferrarius,
Franchinus) aus Girgenti, welcher das Kolossalwerk des Rhazes,
den Continens, ins Lateinische übertrug und somit auch den dritten
großen Persoaraber in die medizinische Welt des Westens einführte.
Faradsch übersetzte außerdem noch das Tabellenwerk des Ibn Dschezla,
Takwim, die Chirurgie des Pseudo-Mesuë, die pseudogalenische
Schrift de medicinis expertis.




Um eine gute Abschrift des berühmten al-Hawi fi'l Tib, des Continens, zu erhalten,
hatte Karl I. sogar eine eigene Gesandtschaft an den Beherrscher von Tunis
geschickt. Faradsch beendete seine Uebersetzung am 13. Februar 1279 und bereicherte
dieselbe noch mit einem eigenen Glossar „tabula de nominibus arabicis” (aus
727 Artikeln bestehend). Der König ließ die Arbeit von einer ärztlichen Kommission
überprüfen und 1282 in einer prachtvollen Handschrift reproduzieren, es ist dies das
berühmte, mit Miniaturen (darunter dreimal die Figur des Uebersetzers) versehene
Manuskript der Pariser Nationalbibliothek. Karl hatte nicht nur Uebersetzer, sondern
unterhielt auch Kopisten, Korrektoren, Illuminatoren etc.



Die Uebersetzungen des Faradsch enthalten zwar viele Namensverstümmelungen,
sind aber im ganzen korrekter als diejenigen, welche Gerhard von Cremona hinterließ.



In der Ueberschrift zur Uebersetzung des Takwim heißt es: Caroli ... de mandato
... per mag. Farragum Judaeum fidelem ejus ad opus camerae ejus felicis etc.
translatum. Da der Herausgeber der Druckausgabe (Tacuini aegritudinum et morborum
corporis Buhahylyha Byngezla autore, Argent. 1532) am Rande die Worte
Caroli magni decretum setzen ließ, so entstand der Irrtum, es seien Autor und
Uebersetzer Leibärzte Karls des Großen gewesen!






Wie schon angedeutet, erwarben sich die natürlichen Vermittler
zwischen Morgen- und Abendland — die Juden — ein bedeutendes
Verdienst um die medizinische Uebersetzungsliteratur, wie überhaupt um
die Verpflanzung des Arabismus, teils dadurch, daß sie manchen der
Translatatoren (oder besser gesagt Editoren) arabische Texte mündlich
in der Landessprache verdolmetschten (vgl. S. 332), bezw. das Konzept
für die Latinisierung lieferten[7], teils dadurch, daß sie als selbständige
lateinische Uebersetzer auftraten[8]. Auch haben, namentlich späterhin,
hebräische Uebersetzungen medizinischer Schriften lateinischen Versionen
zur Unterlage gedient[9].




Der Ausgangspunkt der zahlreichen hebräischen Uebertragungen aus dem Arabischen
war die Provence. Großen Ruf als Uebersetzer erlangten die Tibboniden,
ferner Jacob ben Abba Mari in Marseille, Jacob ben Machir (Profatius) in Montpellier
u. a. Das erste ins Hebräische übertragene Werk eines Muhammedaners
dürfte der Kommentar des Rodoam zur Ars parva gewesen sein; diese Uebersetzung
rührt von Samuel ibn Tibbon her und wurde 1199 beendet. Schon früher (im Zeitraum
1197-1199) übersetzte aber ein Anonymus in Frankreich 24 Schriften christlicher
Autoren aus dem Lateinischen.





War schon die Auswahl der übersetzten Werke oft durch den Zufall
bedingt, der nicht wenige vortreffliche literarische Leistungen zu
Gunsten mancher minderwertiger den Blicken entzog, so entsprechen die
meisten der damaligen lateinischen Uebersetzungen aus dem Arabischen
auch nicht den gemäßigsten, Zeitalter und Umstände berücksichtigenden
Ansprüchen. Ganz abgesehen davon, daß sie jeder Textkritik ermangelt,
steht die Uebersetzungstechnik in der überwiegenden Zahl der Fälle auf
denkbar niedrigster Stufe. Der Sprache nach, in der die Uebersetzungen
abgefaßt sind, hat man mit Recht ihre Autoren als Barbarolatini bezeichnet,
denn sie setzten sich kühn über die Regeln der Wort- und
Satzfügung hinweg. Es wimmelt von greulichen Namensverstümmelungen,
die Termini technici sind sehr häufig — infolge der „inopia latinitatis” —
nur einfach transkribiert (bezw. korrumpiert), so daß heute die Deutung
oft mit Schwierigkeiten verknüpft ist[10]. Bei der sklavischen Art der

Uebertragung (Wort für Wort) durch Personen, die bisweilen nicht über
genügende Sach-, ja nicht einmal über genügende Sprachkenntnis geboten,
ist es begreiflich, daß groteske Sinnesentstellungen nicht selten
sind, manchmal scheint es überhaupt vom verständnislosen Translator
dem Leser selbst überlassen worden zu sein, sich mit eigenen Kräften
in dem ganz unklaren Texte zurechtzufinden. An groben textlichen Mißverständnissen
konnte es insbesondere dann nicht fehlen, wenn es sich
um ursprünglich griechische Schriften handelte, welche erst über mehrere
Idiome hinweg den Weg zu den Lateinern gefunden hatten.



Immerhin war der Einfluß, den die lateinischen Versionen arabischer
Schriften auf die abendländische Medizin ausgeübt haben, ein sehr bedeutender
durch den reichlichen Zufluß an wichtigem Tatsachenmaterial,
an neuem methodisch geordnetem Denkstoff. Das beste aber, was sie
leisteten, bestand darin, daß die Spuren griechischer Meister deutlicher
und weit zahlreicher zu Tage traten als vordem, daß das antike Erbgut,
wenn auch oft entstellt und verunziert, ganz erheblich anwuchs, daß
schon frühzeitig die Sehnsucht nach der Urquelle der arabischen Schulweisheit,
nach den griechischen Originaltexten entzündet wurde — und
gerade die Mangelhaftigkeit der Uebersetzungen mag diese Sehnsucht
noch gesteigert haben. Die arabischen Autoren in lateinischem Gewande
führten in die Vorhalle. Aus dieser ins Heiligtum selbst den Weg zu
finden, das blieb die kommende Aufgabe der abendländischen Aerzte!




[1] Bekanntlich hatte bereits Constantinus das Werk in seinem Pantegni übersetzt
resp. bearbeitet; Stephanus kritisiert diese Vorarbeit sehr scharf, weshalb die
Angabe des Ortes Antiochia Bedenken erregt. Als Fundort von Handschriften gibt
übrigens auch ein anderer Uebersetzer, Philippus (Clericus) Tripolitanus, Antiochien
an; derselbe übertrug (um 1200?) aus dem Arabischen die pseudoaristotelische Schrift
Secretum secretorum, ein wüstes Gemenge von philosophischer Mystik und Aberglauben,
welches weithin verbreitet und ganz oder abschnittsweise in die meisten
europäischen Sprachen übersetzt eine reiche Quelle für die mittelalterliche Prosa
und Poesie wurde.



[2] Schon früher, im Anfang des 12. Jahrhunderts, hatte der vielgereiste Adelard
von Bath die Elemente des Euklid und der in Barcelona arbeitende Plato von Tivoli
das Quadripartitum des Ptolemaeus ins Lateinische übertragen.



[3] Auch Barcelona, später auch Cordova und Sevilla wurden zu wichtigen Vermittlungspunkten
der arabischen Literatur.



[4] Die Schule von Toledo, an welcher auch Lehrvorträge (nur über weltliche
Wissenschaften) abgehalten wurden, gab übrigens nicht bloß einem Strome lateinischer
Uebersetzungen den Ursprung, sondern pflegte, fürderhin über den anfänglichen
engeren Zweck hinauswachsend, nebstdem auch selbständig ganz besonders philosophische,
mathematische, astronomisch-astrologische, naturwissenschaftliche Studien
auf arabischer Grundlage, was ihr zwar hohes Ansehen, später aber auch den unheimlichen
Nimbus, eine Stätte der Zauberkunst zu sein, verschaffte. Von allen
Ländern gingen angeblich die scholares nach Toledo, um die mit der arabischen
Weisheit für untrennbar gehaltenen Geheimkünste der Astrologie und Magie (Nigromantia)
zu studieren. So sagt z. B. Helinand (bei Tissier Bibl. Cisterc. VII, 257)
in einer Predigt: Ecce quaerunt clerici Parisius artes liberales, Aurelianis auctores,
Bononiae codices, Salerni pyxides, Toleti daemones, et nusquam mores.



[5] Johann von Capua war es auch, der das Fabelwerk des Bidpai Kalîla und
Dimna 1263 aus dem Hebräischen ins Lateinische übertrug — ein höchst interessantes
Faktum, insofern die ältesten Fabelstoffe der Arier aus den Tälern des Indus und
Ganges den Nationen Europas durch einen Uebersetzer semitischer Abkunft zugänglich
wurden.



[6] So berief er z. B. den Jacob ben Abba-Mari b. Anatoli aus der Provence und
Jehuda den Salomon Cohen aus Toledo an seinen Hof und beauftragte sie mit der
Uebersetzung philosophischer bezw. astronomischer Werke.



[7] So diente z. B. Abraham aus Tortosa dem Simon Januensis als Dolmetscher
bei seinen Uebersetzungen des Serapion jun. und des Lib. Servitor, der mag. Jacobus
dem Paravicius bei seiner Uebersetzung des Teisir. — Auf nichtmedizinischem Gebiete
tritt dieses Verhältnis noch stärker hervor, so hatte z. B. Plato von Tivoli den Juden
Abraham bar Chijja zum Dolmetscher, Gundisalvi den Konvertiten Johannes Hispalensis,
Michael Scotus (nach Angabe des Roger Bacon) den Juden Andreas u. s. w.



[8] Faradsch ben Salem, der Konvertit Bonacosa u. a.



[9] So scheinen z. B. die Uebertragungen Armengauds in Montpellier aus dem
Hebräischen gemacht worden zu sein. — Insbesondere die Schriften des Averroës,
um deren Erhaltung und Verbreitung sich die Juden sehr verdient gemacht haben,
sind zum großen Teile aus dem Hebräischen ins Lateinische übersetzt worden.



[10] Vgl. bezüglich der anatomischen Terminologie der Arabisten Hyrtl, das
Arabische und Hebräische in der Anatomie, Wien 1879, desselben Onomatologia
anatomica, Wien 1880.





Die Medizin im 13. Jahrhundert.



[←]
         


Arabismus und Scholastik.




Mit dem 13. Jahrhundert tritt die Medizin gleich den übrigen Zweigen
der abendländischen Bildung in eine neue, von den vorangehenden Entwicklungsstadien
scharf differenzierte Phase, welche insbesondere durch
die Aufnahme, Verbreitung und eigenartige Verarbeitung der arabischen
Literatur ihren charakteristischen Zug empfängt.



Aber auch in dieser Epoche bestätigt sich das historische Gesetz,
daß neue Geistesströmungen in der Medizin später als auf anderen Gebieten
des Kulturlebens zum vollen Ausdruck gelangen, denn wahrhaft
durchdrungen vom Arabismus im Ideengang und in der Methodik wird
die Heilkunde erst im Laufe der zweiten Hälfte des Säkulums, d. h. erst
dann, nachdem ihr in der gegebenen Richtung die philosophische Spekulation
und die sonstige Forschung schon Dezennien lang vorausgeeilt war.



Während nämlich unter dem Einflusse der arabisierenden Peripatetik
nur allzu bald jene hoffnungsvollen Ansätze verkümmerten, welche der
jugendliche Humanismus und die Dialektik des 12. Jahrhunderts, aus
dürftigen Hilfsquellen schöpfend, hervorgebracht hatten[1], stemmte sich
die inzwischen im Abendlande herangewachsene ärztliche Tradition dem

Arabismus zunächst entgegen und hinderte für eine Weile noch, freilich
aussichtslos, seinen Sieg.



Dieser Widerstand besaß nicht überall dieselbe Stärke und die gleiche
Hartnäckigkeit, am kräftigsten und dauerndsten war er begreiflicherweise
in Salerno selbst, dessen Ruhm sich ja gerade an die Erhaltung der
alten Ueberlieferungen knüpfte und daher jetzt bedroht wurde. Aber auch
in Salerno, wo seit der Tätigkeit des Constantinus wenigstens in manchen
Teilgebieten der medizinischen Wissenschaft (namentlich Heilmittellehre,
Anatomie, Chirurgie) Arabismen längst eingeschlichen waren, richtete
sich die Abwehr nicht gegen das neue Beobachtungs- und Erfahrungsmaterial,
nicht einmal so sehr gegen den therapeutischen Ueberschwang
als gegen jene, der schlichten salernitanischen Denkweise widersprechende
theoretische Subtilität und hyperrationalistische Systembauerei, wie sie
in höchster Vollendung in Avicennas Kanon vorlag.



Im wesentlichen handelte es sich also um die Methode des
Wissenschaftsbetriebes, um diese drehte sich der Streit, und schon
eine einfache Ueberlegung ergibt, daß der ablehnende Standpunkt der
Civitas Hippocratica nicht allein eine Aeußerung erklärlicher eifersüchtiger
Regungen oder eines starren Konservatismus war, sondern geradezu
mit zwingender Notwendigkeit dem ganzen Bildungswesen der Salernitaner
entsprang. Waren es doch nüchterne, von der Blässe abstrakten Denkens
nicht angekränkelte, einer rationellen Empirie huldigende Praktiker,
welche die Schule groß gemacht hatten, war es doch eben die vom
rein ärztlichen Gesichtskreise geleitete Lehr- und Forschungsweise,
welche den Namen Salernos weithin erstrahlen ließ. Mit den minderen,
von Constantinus importierten Autoren, auch mit Ali Abbas und dem
Kliniker Rhazes konnte sich der Geist der Salernitanermedizin noch durch
Konzessionen abfinden, die Unterwerfung unter die Diktatur Avicennas
hingegen, des höchsten Repräsentanten des medizinischen Arabismus, erforderte
schon tatsächlich eine Verleugnung der bisher so hoch gehaltenen,
so treu bewahrten Prinzipien. Aber noch mehr, um die Feinheiten
dieses großen Syllogismenvirtuosen empfinden, um in den Scharfsinn
seines engmaschigen Lehrsystems eindringen, um seine Gedanken weiter
ausspinnen zu können, dazu bedurfte es einer Vorschulung in spitzfindiger
Dialektik und in ihrer Anwendung auf ärztliche Probleme,
welche dem bisherigen Studienwesen, der bisherigen wissenschaftlichen
Bearbeitung, wenn man nach den Schriften der Glanzperiode Salernos
urteilen darf, mangelte.



Die Hindernisse, welche dem arabisierten Galenismus entgegentraten
— am meisten im Zentrum der Salernitanermedizin, verhältnismäßig
weniger wohl in der durch historische Verhältnisse besser vorbereiteten
Schule von Montpellier — begegneten keineswegs dem viel rascher vordringenden

arabisierten Aristoteles und seinen Kommentatoren; denn
ihnen hatte die im 9. Jahrhundert einsetzende, im 11. und 12. Jahrhundert
bereits mächtig aufblühende Scholastik durch straffe Geisteszucht
längst den Boden geebnet, und die bedeutungsvolle Anknüpfung
der christlich-abendländischen an die arabische Philosophie konnte umso
leichter von statten gehen, als beiden die Methode gemeinsam war und
nur die Breite der antiken Grundlage, die Reichhaltigkeit der Probleme
den auszugleichenden Unterschied ausmachte[2].



Sollte nun in ähnlicher Weise eine Anknüpfung der abendländischen
an die in ihrer Höchstentfaltung von aristotelischem Geiste ganz durchsetzte
arabische Medizin zu stande kommen, so war es eine unerläßliche
Vorbedingung, daß sich die ärztlichen Forscher jene Methode aneigneten,
auf deren souveräner Handhabung eben der imponierende Nimbus der
fremden Meister beruhte, d. h. sie mußten sich in die spezifische Begriffswelt
des Stagiriten einleben, den Gebrauch des philosophischen Handwerkzeugs
erlernen, die nötige Gewandtheit auf der Schaubühne der
Dialektik erwerben. Mit anderen Worten, durch den Arabismus
wurde die abendländische Medizin genötigt, ihr jahrhundertelang
in den ärztlichen Fachschulen geführtes Sonderdasein
aufzugeben, aus ihrer Isoliertheit herauszutreten
und den Anschluß an die Philosophie zu suchen. Dieser
Anschluß, der in der Antike mehr in Form der Personalunion zu Tage
getreten war, fortan aber eine langdauernde Realunion wurde, erfolgte
in dieser Epoche durch das verhängnisvolle Bündnis mit der
Scholastik.



Die Wandlungen im medizinischen Wissenschaftsbetriebe ließen begreiflicherweise
auch andere Pflegestätten neben den bisherigen auftauchen
oder Bedeutung gewinnen, denn besser als das abblühende Salerno vermochten
den neuen Bedürfnissen jene der inzwischen entstandenen Schulen
gerecht zu werden, welche ihrer Entwicklung und Einrichtung gemäß

schon seit längerem die Heilkunde mit anderen Wissensgebieten in Verbindung
gesetzt hatten, wiewohl dabei erst ganz allmählich der äußeren
Form der Institutionen auch eine innere, organische Einheit folgte. Es
waren dies einige der seit dem Beginne des 13. Jahrhunderts feste Gestaltung
annehmenden — Universitäten, dieser Hochsitze scholastischer
Gelehrsamkeit. Dort, wo der so fruchtbringende Assoziationsgeist auch
auf dem Felde geistiger Arbeit Triumphe feierte, wurde die spätmittelalterliche
Medizin aus der Paarung des Arabismus mit der scholastischen
Methode geboren, dort wurde die Heilkunde wieder ein wichtiges
Glied in der Kette der gesamten wissenschaftlichen Entwicklung.




Die ältesten Universitäten besitzen keinen genau datierbaren Ursprung, weil sie
aus dem gesteigerten geistigen Leben des 12. Jahrhunderts (Aufschwung der Rechtsstudien
und der philosophisch-theologischen Scholastik) und aus den Bedürfnissen
des Scholarentums nach Organisation und Rechtsschutz ganz allmählich emporwuchsen;
sie entwickelten sich aus privaten Schulen (z. B. Bologna aus einer
Rechtsschule) oder in Anlehnung an alte geistliche Lehranstalten (Paris, Oxford)
— nicht aber direkt aus diesen, wie man früher gemeint hat — und gewannen auf
Grund des Genossenschaftsprinzips durch Regelung ihres Verhältnisses zur geistlichen
und staatlichen Autorität erst nach und nach ihren Rechtsboden; festere Organisation
erlangten sie kaum vor dem Beginne des 13. Jahrhunderts. Durch Abzweigung
aus den ältesten Universitäten (Auswanderung von Scholaren und Magistern) oder
nach dem Muster derselben entstanden im Laufe des 13. Jahrhunderts nicht wenige
neue Studiensitze, besonders in den miteinander wetteifernden italienischen Städten,
auch stifteten Kaiser Friedrich II. (als König von Neapel und Sizilien) und Papst
Gregor IX. bereits in den ersten Dezennien dieses Säkulums Hochschulen (Neapel
bezw. Toulouse). Die Theorie, daß zur Errichtung eines Studium generale vorerst die
Einholung päpstlicher oder kaiserlicher Genehmigung (päpstliche Bulle, kaiserlicher
Stiftungsbrief) nötig sei, brach sich zwar in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts
langsam Bahn, kam aber erst in der Folgezeit zur vollen Geltung.



Es würde viel zu weit führen, hier auf die, in ihren Anfängen äußerst verwickelte
Geschichte der mittelalterlichen Universitäten einzugehen und es muß daher
auf die einschlägigen neueren Werke verwiesen werden[3]. Es sei bloß daran erinnert,
daß man unter Universitas die mit Privilegien ausgestattete Korporation
der Scholaren oder der Scholaren und Magister verstand, während die Hochschule
selbst als Studium generale[4] bezeichnet wurde, und daß nach der im einzelnen

nicht unerheblich voneinander abweichenden aber nach gewissen Typen (Bologna,
Paris, Neapel) orientierten Verfassung im wesentlichen drei Gruppen von Universitäten
unterschieden werden können: Städtische Scholarenuniversitäten[5],
kirchliche Magisteruniversitäten (Kanzleruniversitäten)[6], Staatsuniversitäten[7].
Neben der Scheidung in Nationalitäten vollzog sich die anfangs
gewöhnlich nur in den Doktoren-(Magister-)Kollegien zum Ausdruck kommende
Sonderung in Fakultäten. Gemäß dem Begriffe der alten Universitas lediglich
als Korporation von Scholaren und Magistern hat man sich unter den ältesten
„Universitäten” keineswegs stets schon gleich von Anfang an aus den vier Fakultäten
(im modernen Sinne) bestehende Hochschulen vorzustellen. Dieser Komplex
kam vielmehr in der Regel nur allmählich und, was nicht übersehen werden möge,
nicht überall zu stande[8]. Was die Stellung der Medizin im Rahmen der Universitäten
anlangt, so war dieselbe keine gleichartige — eine Erscheinung, die
sich auch in der geschichtlichen Rolle der einzelnen Schulen oder in der von
ihnen vorzugsweise vertretenen wissenschaftlichen Richtung äußerte. So führte
sie z. B. in Montpellier ein Sonderdasein in Form einer ganz selbständigen
Korporation, an den italienischen Stadtuniversitäten nach dem Muster Bolognas,
z. B. in Padua, bildete sie einen Bestandteil der (artes liberales) Artistenkorporation
(═ philosophischen Fakultät), in Paris erscheint schon am Anfang des
13. Jahrhunderts in voller Deutlichkeit eine eigene medizinische Fakultät, welche
aber nicht bloß die wirklichen Lehrer, sondern sämtliche diplomierte Aerzte in sich

schloß[9]. Eine ganz isolierte Stellung nahm die Schule von Salerno ein, ihre Einrichtung
wurde, abgesehen von Unterrichtswesen und Graduierung, nicht einmal für
Formierung der übrigen medizinischen Fakultäten vorbildlich.





Im frühen Mittelalter hatte die Medizin als Wissenschaft ein bescheidenes
Plätzchen unter den Artes liberales erobert[10] — bloß als Anhängsel
der Klerikerbildung; in Salerno war sie zur Selbständigkeit
erstarkt — doch losgelöst vom allgemeinen Wissenschaftsbetriebe; in
der Jugendepoche der Universitäten trat sie wieder in den Kreis der
Wissenschaften zurück, jetzt erst mit voller Ebenbürtigkeit und Gleichstellung,
was alsbald in der Regelung der Standes- und Unterrichtsverhältnisse
prägnanten Ausdruck fand.



Denn erst in dieser Zeit waren jene Voraussetzungen ganz erfüllt,
welche es ermöglichten, das medizinische Studien- und Prüfungswesen
in festere Normen zu bringen, und unter dem Einflusse kirchlicher oder
staatlicher Macht, den

Befähigungsnachweis zur Ausübung der
medizinischen Lehrtätigkeit und der ärztlichen Praxis auf gesetzliche
Grundlagen zu stellen.




In Montpellier erfolgte der Uebergang von schrankenloser Lehr- und Lernfreiheit
(vgl. S. 319) zur gesetzlichen Regelung durch die Statuten, welche der dortigen
„Universitas medicorum tam doctorum quam discipulorum” die erste straffere Organisation
gaben und die Schule unter die Leitung eines (vom Bischof von Maguelone
in Gemeinschaft mit drei angesehenen älteren Lehrern gewählten) Kanzlers stellten.
Nach diesen 1220 vom päpstlichen Legaten, Kardinal Konrad, entworfenen Statuten
durfte nur derjenige als Lehrer der Medizin auftreten, welcher darin geprüft worden
war und vom Bischof unter Zuziehung und nach Befragen seiner Lehrer die
Lizenz erhalten hatte. Im Jahre 1230 wurde bestimmt, daß niemand die ärztliche
Praxis ausübe, bevor er hierzu nicht vor zwei (vom Bischof zu Examinatoren
bestimmten) Magistern der Heilkunde die Prüfung mit günstigem Erfolge abgelegt
habe, andernfalls drohte ihm die Strafe der Exkommunikation. Wie wenig übrigens
die Gesetze gegen die Kurpfuscherei fruchteten, beweist ihre wiederholte Erneuerung,
so z. B. durch Jacob I. von Aragonien, der 1272 Juden und Christen ohne abgelegte
Prüfung und erworbene Lizenz die Praxis in Montpellier verbot.



Von größter Bedeutung waren die Verordnungen, welche der Hohenstaufe
Friedrich II. als Herrscher beider Sizilien — mit Rücksicht auf die zur Staatsanstalt
umgewandelte Schule von Salerno (und Neapel) — erließ; sie stellen den ersten
Versuch einer staatlichen Organisation des medizinischen Unterrichts-
und Prüfungswesens dar. Im Anschluß an König Rogers gesetzliche Bestimmung
(vgl. S. 317) wurde (1231) die Erlaubnis zur ärztlichen Praxis nach vorangegangenem
(staatlich kontrolliertem) Examen von der Staatsbehörde abhängig
gemacht, Zuwiderhandelnden schwere Strafe angedroht. Die Studienzeit
hatte sich überdies nach der Medizinalverfassung vom Jahre 1240 über ein Quinquennium
zu erstrecken, dem zur Vorbereitung noch ein dreijähriges Studium
der Logik vorhergehen mußte. Die Grundlage des Unterrichts bildete die Interpretation
hippokratischer und galenischer Schriften theoretischen und praktischen
Inhalts, auch war die Chirurgie im Studienplan inbegriffen. Um die nötige praktische
Sicherheit zu erlangen, hatte der junge Arzt sich nach bestandener Prüfung
noch ein Jahr unter die Leitung eines erfahrenen, älteren Kollegen zu begeben.
Chirurgen mußten den Nachweis eines mindestens einjährigen Studiums und insbesondere
des fleißigen Besuchs der Vorlesungen über die Anatomie des Menschen
erbringen, bevor man sie zur Prüfung vor dem ärztlichen Kollegium zuließ. Ueber die
von der Staatsbehörde erteilte Lizenz wurde ein Diplom ausgestellt; in dem Eide,
den der junge Arzt bei dieser Gelegenheit leisten mußte, hatte er sich zu verpflichten,
Armen unentgeltlich seinen Rat zu erteilen und Apotheker[11], welche die
Medikamente nicht den Vorschriften gemäß zubereiten, der Behörde anzuzeigen. Als
Maximaltaxe für eine Krankenvisite am Tage innerhalb der Stadt wurde ein halber
Gold-Tarrenus (═ 1¼ Mark) festgesetzt, für Visiten außerhalb des Ortes ein entsprechend
höherer Betrag. Streng untersagt waren dem Arzte Geschäftsverbindungen
mit den Apothekern oder der Besitz einer eigenen Apotheke. — Die Erlaubnis zur

Ausübung der Lehrtätigkeit (in Salerno) durfte nur nach einer unter staatlicher
Kontrolle erfolgreich bestandenen Prüfung erteilt werden.



Utilitati speciali perspicimus, cum omni saluti fidelium providemus. Attendentes
igitur grave dispendium et irrecuperabile damnum, quod posset contingere ex imperitia
medicorum, jubemus in posterum nullum medici titulum praetendentem audere
practicare aliter, vel mederi, nisi Salerni primitus, et in conventu publico magistrorum
judicio comprobatus, cum testimonialibus litteris de fide et sufficienti scientia tam
magistrorum quam ordinatorum nostrorum, ad praesentiam nostram vel, nobis a
regno absentibus ad illius praesentiam, qui vice nostra in regno remanserit, ordinatus
accedat, et a nobis, vel ab eo medendi licentiam consequatur; poena publicationis
bonorum et annalis carceris imminente his, qui contra huiusmodi nostrae serenitatis,
edictum in posterum ausi fuerint practicare (Constitut. regni Siciliae 1231, vgl.
Huillard-Bréholles, Histor. diplom. Friderici II, Paris 1851-61, Tom. IV, p. 150).



Quia nunquam sciri potest scientia medicinae, nisi de logica aliquid praesciatur,
statuimus, quod nullus studeat in medicinali scientia, nisi prius studeat ad minus
triennio in scientia logicali. post triennium, si voluerit, ad studium medicinae procedat:
ita quod chirurgiam, quae est pars medicinae, infra praedictum tempus
addiscat, post quod, et non ante, concedatur sibi licentia practicandi examinatione,
juxta curiae formam, praehabita, et nihilominus recepto pro eo de praedicto tempore
studii testimonia magistrali. Iste medicus jurabit servare formam curiae hactenus
observatam, eo adjecto, quod si pervenerit ad notitiam suam, quod aliquis confectionarius
minus bene conficiat, curiae denunciabit, et quod pauperibus consilium
gratis dabit. Iste medicus visitabit aegrotos suos ad minus bis in die, ad requisitionem
infirmi semel nocte: a quo non recipiet per diem, si pro eo non egrediatur
civitatem vel castrum, ultra dimidium tarrenum auri. Ab infirmo autem, quem
extra civitatem visitat, non recipiet per diem ultra tres tarrenos, cum expensis infirmi,
vel ultra quatuor tarrenos, cum expensis suis. Non contrahet societatem cum
confectionariis, nec recipiet aliquem sub cura sua ad expensas suas pro certa pretii
quantitate, nec ipse etiam habebit propriam stationem. — — — Nec tamen post
completum quinquennium practicabit, nisi per annum integrum cum consilio experti
medici practicetur. Magistri vero infra istud quinquennium libros authenticos, tam
Hippocraticos, quam Galeni, in scholis doceant, tam in theoretica, quam in practica
medicina. Salubri etiam constitutione sancimus, ut nullus chirurgicus ad practicam
admittatur, nisi testimoniales litteras offerat magistrorum, in medicinali facultate
legentium, quod per annum saltim in ea medicinae parte studuerit, quae chirurgiae
instruit facultatem, et praesertim anatomiam humanorum corporum in scholis didicerit,
et sit in ea parte medicinae perfectus, sine qua nec incisiones salubriter fieri
poterunt, nec factae curari. — — — Praesenti etiam lege statuimus, ut nullus in
medicina vel chirurgia nisi apud Salernum vel Neapolim legat in regno, nec magistri
nomen assumat, nisi diligenter examinatus in praesentia nostrorum officialium et
magistrorum artis ejusdem. (Novae Constitutiones, vgl. Huillard-Bréholles, l. c. p. 235.
Als Datum dieser Verordnungen wird das Jahr 1240 angenommen.)



Das ärztliche Diplom hatte folgenden Wortlaut:



Notum facimus fidelitati vestrae, quod fidelis noster N. N. ad curiam nostram
accedens, examinatus inventus fidelis et de genere fidelium ortus et sufficiens ad
artem medicinae exercendam, extitit per nostram curiam approbatus. Propter quod
de ipsius prudentia et legalitate confisi, recepto ab eo in curia nostra fidelitatis
sacramento et de arte ipsa fideliter exercenda juxta consuetudinem juramento, dedimus
ei licentiam exercendi artem medicinae in partibus ipsis: ut amodo artem ipsam ad
honorem et fidelitatem nostram et salutem eorum qui indigent, fideliter ibi debeat

exercere. Quodcirca fidelitati vestrae praecipiendo mandamus, quatenus nullus sit,
qui praedictum N. N. fidelem nostrum super arte ipsa medicinae in terris ipsis, ut
dictum est, exercenda impediat de cetero vel perturbet.



Die mit besonderer Rücksicht auf Salerno gegebenen Verordnungen Friedrichs II.
wurden für den medizinischen Studiengang an den übrigen Hochschulen im ganzen
und großen vorbildlich, und namentlich war überall ein mehrjähriges Vorstudium
in den artes erforderlich. In Paris mußte der Mediziner nach den ältesten Statuten
(aus den Jahren 1270-74) eine 5½jährige Studienzeit nachweisen[12], vorausgesetzt,
daß er in artibus bereits graduiert war (wenn dies nicht der Fall war, eine 6jährige
Studienzeit), und dasselbe galt auch für Montpellier. Allmählich wurde es jedoch
üblich — nach dem Muster der Rechtsschule von Bologna — schon 2-3 Jahre nach
Beginn des medizinischen Studiums eine Zwischenprüfung einzuführen, welche den
Nachweis über die allgemeinen theoretischen Kenntnisse in den einzelnen medizinischen
Zweigen erbringen sollte. Der dabei erlangte Grad, das Baccalaureat,
erhob den Kandidaten über die Stufe des Scholaren und machte ihn schon durch
Heranziehung zur Lehrtätigkeit, wenn auch in sehr beschränktem Maße, zu einer
Hilfskraft der Schule. In Salerno erfolgte die Einführung des Baccalaureats spätestens
im Jahre 1280 gemäß einer Verordnung des Königs Karl I.[13]; das Baccalaureat
und das Licentiat (am Ende der Studienzeit) wurden zu Vorstufen für das Magisterium

bezw. späterhin für die Doktorwürde[14], mit welcher die Aufnahme in
die ärztliche Korporation (Fakultät) und die Lehrtätigkeit verbunden war. Ursprünglich
waren es ausschließlich die Rechtsschulen, welche nach dem Beispiele Bolognas
die Doktorwürde erteilten, schon im Verlauf des 13. Jahrhunderts ging aber der
Gebrauch (wenigstens in Italien) auch auf die übrigen Fakultäten mit Ausnahme
der artistischen über, bei der der Magistertitel ständig erhalten blieb.



Die Lizenz wurde an den meisten Hochschulen vom Kanzler, d. h. einem kirchlichen
Würdenträger, im Namen des Papstes (in der Kirche) erteilt, wobei der Akt
gleichsam einen religiösen Charakter trug. Nur für den Ausnahmsfall, wo es sich
um Juden handelte, wurde auch der Fakultät selbst (an italienischen Hochschulen,
in Montpellier) die Verleihung überlassen.





So sehr aber die Angliederung an die Universitäten den szientifischen
Rang der Heilkunde erhöhte, die Kontinuität ihrer Lehre sicherte, die
Legitimität ihrer Ausübung regelte, so sehr auch die Medizin durch die
aus arabischen Quellen stammende Gelehrsamkeit, durch die, der
Scholastik abgelauschte Dialektik ein wissenschaftlich gleißendes Gepräge
erhielt — es war gerade der, in äußeren Institutionen aufgehende,
echt mittelalterliche, stramme Korporationsgeist, die überreiche,
einem fremden Boden entsprossene Tradition, die von der
Artistenfakultät entlehnte, auf abstraktes Denken gegründete Methode,
welche die bisher inhaltlich zwar dürftige, aber der unbefangenen Beobachtung,
der freien Kritik nicht gänzlich entratende Forschungsweise
verdrängte und an ihre Stelle den Autoritätsglauben, den starrsten
Dogmatismus setzte. Unter dem Banne dieser beiden finsteren Mächte
stehend, wurde die Medizin ein wenigstens formal hineinpassender, ein
das Gesamtbild nicht störender Bestandteil der eben auf der Höhe ihrer
Entfaltung angelangten christlich-abendländischen Kultur, zumal Lehrer
und Schüler zumeist dem Klerikerstande (wenigstens nominell)
angehörten — mochte auch die Heilkunst ihren Zielen nach dem
herrschenden asketisch-hierarchischen Zeitgeist, der ausschließlich dem
Transzendentalen zugewandten Weltanschauung stets etwas Wesensfremdes
bleiben.



Vom herrschenden Zeitgeist, der weltverneinend im Innersten, alles
Irdische unter dem Gesichtspunkt des Jenseits wertete, von der im
13. Jahrhundert eben den Zenith erreichenden mittelalterlichen Weltanschauung,

die das Sinnliche nur als Zeichensprache des Uebersinnlichen
faßte, flossen der aufs leibliche Wohl gerichteten, daher geradezu in
kontradiktorischem Gegensatze stehenden Heilwissenschaft[15] keinerlei
fördernde Leitgedanken zu; dem Kulturganzen konnte die Medizin nur
äußerlich, nur formal subsumiert werden, indem man sie unter das
Joch einer Methode zwang, welche ursprünglich für die Zwecke der
spekulativen Theologie ersonnen war, aber darüber hinausgreifend schließlich
das gesamte Geistesleben in die Fesseln der Syllogistik, der
logischen Turnierkunst schlug. Da diese Methode die Unterwerfung
unter anerkannte Autoritäten und zu Dogmen gestempelte Doktrinen forderte
und in ihrer Ueberschätzung des einseitigen Intellektualismus nicht
von sinnlicher Erfahrung ihren Ausgang nahm, sondern umgekehrt die
Einzelerscheinungen aus axiomatisch hingestellten Prämissen
aprioristisch zu konstruieren strebte, schon durch
logische Begriffsverkettungen auch den realen Zusammenhang der Dinge
ergründen zu können vermeinte, somit für jedes Gebiet eher passend
war als für die dringendst auf Beobachtung angewiesene
Medizin — so erklärt es sich von vornherein, daß das 13. Jahrhundert,
welches auf manchen anderen Gebieten der abendländischen Kultur unleugbar
glänzende Manifestationen des Zeitgeistes, ja bewundernswerte
Leistungen des Scharfsinns oder der künstlerischen Schaffenskraft erkennen
läßt und selbst technische Fortschritte (Kompaß, Schießpulver,
Brillen)[16] hervorbrachte, der Heilkunde im großen und ganzen eine Epoche
der Stagnation bedeutet, die durch einen Aufwand imponierender Gelehrsamkeit
und subtiler Spitzfindigkeit Bewegung bloß vortäuschte.




Das 13. Jahrhundert — namentlich die erste Hälfte desselben — stellt die
klassische Epoche der mittelalterlichen Kultur dar, insofern ihr treibendes Element,
der kirchliche Gedanke, auf allen Gebieten zur reichsten Entfaltung gelangt. Von
düsteren Katakomben zu glänzenden Basiliken und hochragenden Domen emporgestiegen,
von weisen Päpsten geführt, auf die neuen Streitscharen der Bettelmönche
gestützt, nahm die Kirche, triumphierend über alle Gegenströmungen (Katharer,
Waldenser, Albigenser — Hohenstaufen), neben dem Sacerdotium auch das Imperium
und Studium für sich in Anspruch und beherrschte mit ihrem überall hindringenden,
kaum je versagenden Einfluß alle Lebensverhältnisse. Wenn auch nicht bis zu den letzten
Konsequenzen, so doch in sehr weitgehender Weise war jenes asketisch-hierarchische
System zur Tatsache geworden, welches die weltverneinende Idee des

Christentums in der Aufrichtung des als Vorbild vorschwebenden kirchlichen Gottesstaates
oder in der damit gleichbedeutenden Uebertragung aller Macht auf die Kirche
zu verwirklichen strebte. Es sei hier gänzlich davon Abstand genommen, auf die
politischen und sozialen Verhältnisse einzugehen und nur versucht, ganz im allgemeinen
den Charakter des damaligen Geisteslebens ins Auge zu fassen. Vor allem
muß betont werden, daß sich innerhalb der gezogenen Schranken eine wissenschaftliche
und künstlerische Tätigkeit entwickelte, die an die glänzendsten Epochen
erinnert und einerseits in den Universitäten ihren Brennpunkt hatte, anderseits
in den herrlichsten Denkmälern der Baukunst, in den mächtigen Kathedralen,
den erhabensten Ausdruck fand. Das Zentrum, die Kraftsonne alles
wissenschaftlichen Lebens bildete die Theologie, welche als
scientia universalis alle übrigen Wissenszweige umschloß, ihnen
Ziel und Richtung gebend, feste Grenzen setzte, sie geradezu zu bloßen Helfern
herabdrückte. Für den Betrieb der profanen Wissenschaften war vorwiegend der
Gesichtspunkt der Theodizee maßgebend. In höchstem Maße gilt dies von der
Philosophie, welche, als Magd der Theologie, ohne die Glaubenssätze
antasten zu dürfen, ausschließlich die Aufgabe hatte, mittels der allmählich
zur Technik erstarrten scholastischen Methode den dogmatischen Inhalt
mit der natürlichen Vernunft in Einklang zu bringen, nach Lösung vorhandener
Widersprüche oder rationalistischer Einwände in ein organisch zusammenfassendes
System zu kleiden. Waren doch der Theologie und Philosophie die Lehrer und
Schüler, die Methoden und Bücher gemeinsam. Bei dem Streben, die Philosophie
kirchlich zu gestalten, leuchtete namentlich das Ziel voran, die anfänglich mit Mißtrauen
betrachtete Peripatetik, diese höchste Entfaltung des nicht von der Offenbarung
geleiteten Denkens, mit der Glaubenslehre, Aristoteles mit den Kirchenvätern
in Uebereinstimmung zu setzen, wodurch man allen, an den großen heidnischen
Weltweisen anknüpfenden heterodoxen Neigungen am schlagendsten, am wirksamsten
zu begegnen hoffte, wie dies zur Genüge aus den Systemen der Koryphäen
der Scholastik, des Alexander von Hales, Bonaventura, Albertus Magnus
und Thomas von Aquino hervorleuchtet. Aristoteles, der in scholastischer
— auf neuplatonisch-arabischer basierender — Interpretation die kräftigsten Stützen
für die Herstellung der Konkordanz zwischen Wissen und Glauben lieferte[17], wurde

zum Range einer Autorität erhoben, die derjenigen der Kirchenschriftsteller höchstens
in essentiellen dogmatischen Fragen nachstand, sie aber in wissenschaftlichen überragte,
auch gewannen unter dem Einflusse des Stagiriten die stets wach erhaltenen
enzyklopädischen Neigungen einen früher kaum in solchem Grade hervorstechenden
rationalistischen Zug, der sich in der Ausdehnung der scholastischen
Methode von der Theologie und Philosophie auf andere Fächer
äußerte. Es bedarf keiner weiteren Ausführung, daß die Unterordnung unter eine
Methode, welche die Dialektik zur obersten Schiedsrichterin auch im Gebiete des
Realen machte, nicht von der Beobachtung und Analyse der Einzelerscheinungen,
sondern von aprioristischen Konstruktionen ausging, vor den Autoritäten die Segel
strich, den harmonischen Abschluß des Systems der Weltanschauung selbst auf
Kosten der Erfahrung als vornehmstes Ziel anstrebte, namentlich für die Naturwissenschaft
ein drückendes Joch bedeutete, ein Joch, welches den wirklichen Fortschritt
hemmte. Nicht weniger unheilvoll war für die Naturwissenschaft die Tendenz,
die Physik in ein Anhängsel der Metaphysik umzuwandeln, die Natur nicht so sehr
als Objekt an sich, denn als Hindeutung auf die Welt des Uebersinnlichen zu betrachten
— die allegorische, symbolistische Auffassung der Naturkörper
und des Naturgeschehens, wie sie schon im Physiologus zutage getreten war. —
Vorherrschend von kirchlich-religiösem Geiste als Leitmotiv waren die Schöpfungen der
Poesie[18] und Musik, der bildenden Künste erfüllt, und die glänzendste Verkörperung
erhielt die transzendente, allegorische Auffassung der Erdenwelt, der
Gedanke des Gottesstaates, die subtile Konstruktion des Einzelnen aus
machtvoll beherrschenden allgemeinen Ideen in den großartigen, auf
schmaler Grundlage hochstrebenden gotischen Kathedralen, welche in Stil und
Technik anscheinend die irdischen Bedingungen überwinden, in ihrer in unzähligen
zierlichen Formen aufblühenden Gliederung den lebendigen Eindruck eines zu Stein
gewordenen organischen Ganzen erwecken. Und wie sich die kirchliche Philosophie
die profanen Wissenschaften unterordnete, so zwang die Architektur die an Reinheit,
an klassischem Stil, an Fülle der Gestalten an die herrlichsten Epochen erinnernde

Plastik und selbst die Malerei in ihren Dienst, wodurch wenigstens die letztere an
individueller Entfaltungskraft einbüßte.



Wie jedes andere Zeitalter war übrigens auch das 13. Jahrhundert von einer
wirklich homogenen Kultur durchaus entfernt, und nicht wenige Erscheinungen des
religiösen, wissenschaftlich-künstlerischen, sozialen, politischen und wirtschaftlichen
Lebens wurzelten gerade in solchen Unterströmungen, welche zum hierarchisch-asketischen
Systeme, zur spiritualistischen Weltanschauung und zum Feudalismus einen
scharfen Kontrast bildeten. Hierher gehören z. B. die religiösen aber antikirchlichen
Bewegungen der Katharer, Waldenser, Albigenser etc., die neuplatonisch-averroistischen,
pantheistischen Neigungen mancher Scholastiker, das Erwachen der Nationalitätsidee
gegenüber dem kirchlichen Universalismus (Nationalstaaten, zunehmende
literarische Bedeutung der Volkssprachen), das Aufblühen der nichtkirchlichen Poesie,
welche völkische in die heidnische Vorzeit zurückreichende Ideale, wenn auch verschleiert,
feierte, und zudem im Gegensatz zur asketischen Weltabgewandtheit der
natürlichen Sinnlichkeit Rechnung trug (Volksepen, Troubadours, Minnesänger), die
Anfänge wissenschaftlicher Betätigung seitens der Laien (z. B. in der Geschichtschreibung),
die höchst folgenreiche Emanzipation von der Kirche im Rechtsleben,
das Emporkommen der Ständevertretung, der Städte, der Geldwirtschaft u. s. w.



Wenn oben ausschließlich der charakteristischen Hauptrichtung gedacht wurde,
so geschah dies, weil die antagonistischen Kulturbewegungen nur in geringem Maße
ihren Einfluß auf die Heilkunde geltend machten.





Es soll gewiß nicht in Abrede gestellt werden, daß die scholastische
Epoche die vorausgehenden Entwicklungsstadien der abendländischen Heilkunde
durch ihren Ideengehalt, durch den aus der arabischen Literatur
zugetragenen Wissensstoff, ganz besonders aber durch die wissenschaftliche
Form der Bearbeitung überragte; doch was bedeuten diese
Vorzüge gegenüber den Schädigungen einer Methode, welche von der erfahrungsmäßigen
Prüfung der Fundamente absah, die Ueberlieferung als
Denknotwendigkeit hinstellte, die Dinge durch die Kunst des scharfsinnigen
Definierens und Konkludierens zu meistern vortäuschte, die Sinnestätigkeit,
die unbefangene Beobachtung unter dem Scheingebäude blendender
Dialektik begrub. Statt der ehrlichen Forschung am Krankenbette
wurde jene technische Gewandtheit im Distinguieren und Argumentieren,
im Kommentieren und Disputieren gezüchtet, die für jede
Frage auch schon die Antwort, für jedes neu auftauchende Problem auch
schon die Argumente spitzfindiger, aus Aristoteles, Galen, Avicenna etc.
geschöpfter Buchweisheit bereit hielt. Die dialektische Bearbeitungsweise,
welche im Grunde stets im gleichen Zirkel vorgefaßter, bloß autoritativ
gestützter Meinungen umherirrte, konnte am wenigsten einer Wissenschaft
frommen, in der es noch so vieles, wenn nicht alles, erst an der Hand der
Erfahrung aufzubauen galt. Gerade die Heilkunst mußte ihrem
ganzen Wesen nach unter dem Zwange des Scholastizismus
mehr leiden als die übrigen realen Fächer, welche entweder dem
Kalkül unterworfen waren und teilweise bereits in sicheren Bahnen
liefen oder aber durch die relative Einfachheit des Objekts den Beobachtungssinn

wenigstens einzelner trotz aller Systembefangenheit anlockten.
Während die Mathematik und Geometrie (Leonardo Fibonacci,
Jordanus Nemorarius, Robert Grossetête), die Astronomie (Alfonsinische
Tafeln, Sphaera materalis des Holywood ═ De Sacrobosco), die Mechanik,
die Optik (Peckham, Roger Baco, Witelo), die Chemie bezw. Alchemie,
die Mineralogie, Botanik und Zoologie (Albertus Magnus), die Klimatologie
und Geographie (Giraldus Cambrensis — Reisebeschreibungen
des Plano de Carpini, Rubruquis, Marco Polo), im Zeitalter der Hochscholastik,
im Anschluß an die Araber nicht ohne Fortschritte über das
Gegebene hinaus blieben, kann von der Medizin dieser Epoche kaum
dasselbe behauptet werden, und wenn sie auch mancher über den Durchschnitt
hinausragender Männer nicht entbehrte, vermochte sie doch Keinen
hervorzubringen, der einem Albertus Magnus als Naturbeobachter, einem
Roger Bacon als Experimentalforscher wahrhaft gleichwertig an die
Seite zu stellen wäre.




Wiewohl der Gesamteindruck unverwischbar bleibt, daß die Geistesarbeit des
13. Jahrhunderts im wesentlichen darauf abzielte, übernommene aprioristische Konstruktionen
auszuspinnen und denkmethodisch zu beweisen, so darf doch nicht übersehen
werden, daß auch an der Vermehrung des realen Kenntnisschatzes
eifrig gearbeitet worden ist, und zwar mit einem Ergebnis, welches uns wenigstens
auf einzelnen Gebieten unter Berücksichtigung der historischen Verhältnisse geradezu
Bewunderung abringt. Der Hauptantrieb für solche höchst anerkennenswerte Bestrebungen
und Leistungen lag freilich in dem Drange der Scholastik, die übersinnlichen
Glaubenssätze mittels des Wissens von den irdischen Dingen vernunftgemäß
zu demonstrieren[19], doch unter der sorgsamen, weitausgreifenden Pflege verwandelte
sich hie und da das sekundäre Werkzeug in ein Objekt mit Selbstzweck.



Den besten Einblick in die Naturforschung der Scholastiker bezw. in die Summe
ihres Wissens von der Natur gewähren die einschlägigen Schriften des Albertus
Magnus (1193-1280) und die kolossale Enzyklopädie des Vincentius Bellovacensis,
von denen der eine der Aristoteles, der andere der Plinius des 13. Jahrhunderts genannt
zu werden verdient. Ihre Werke besitzen auch zur Medizin Beziehungen.



Albert von Bollstädt, genannt Albertus Magnus (wegen seiner universellen
Gelehrsamkeit auch Doctor universalis), wurde 1193 zu Lauingen in Schwaben geboren,
studierte in Italien (zuletzt in Padua), trat in seinem 30. Lebensjahre in den
Orden der Dominikaner ein und wirkte bis ins hohe Alter mit grenzenlosem Fleiße
als gefeierter Lehrer (besonders in Paris und Köln) und ungewöhnlich produktiver
Schriftsteller, trotz vielfacher Inanspruchnahme durch anderweitige Ordensangelegenheiten
und kirchliche Funktionen (1260-1262 Bischof von Regensburg).
Er war nicht nur eine Leuchte der Theologie und scholastischen Philosophie, sondern
förderte auch in hohem Grade die Naturwissenschaften, denen er schon während
der Studienzeit reges Interesse und seltenes Verständnis entgegenbrachte. Bekanntlich
knüpfen sich an seine, den Zeitgenossen und Späteren fast unheimlich große Naturkenntnis

manche Sagen, welche ihn geradezu als Magier erscheinen lassen. Von
den außerordentlich zahlreichen (überwiegend theologisch-philosophischen) Schriften
des Albertus Magnus — die Gesamtausgabe von Petr. Jamy (Lyon 1651) besteht
aus 21 Foliobänden[20], neueste Ausgabe, Paris 1892 ff. — beziehen sich nicht
wenige auf naturwissenschaftliche Gegenstände und Fragen, wobei im wesentlichen
die Tendenz durchleuchtet, die Zeitgenossen mit den einschlägigen Lehren des
Aristoteles bekannt zu machen, was damals als gleichbedeutend mit der Einführung
in die Naturkenntnis selbst betrachtet wurde. „Meine Absicht in Betreff
der Naturwissenschaft,” sagt Albert in der Einleitung zur Physik, „liegt darin,
nach meinen Kräften der Bitte meiner Ordensgenossen zu willfahren, ihnen ein
Buch über die Natur zu verfassen, woraus sie zugleich die Schriften des Aristoteles
richtig verstehen könnten.” Dieser Anschluß an den Stagiriten in
naturwissenschaftlichen Dingen war nur eine Teilerscheinung der gewaltigen
Aufgabe, die sich Albertus gesetzt hatte, nämlich das gesamte Schrifttum des Aristoteles
erschöpfend zu erklären, die Scholastik mit dem Ideengehalt der Peripatetik
zu erfüllen, und entsprach vollkommen den Bedürfnissen des Zeitalters, das ohne kundigen
Führer sich in der Fülle der neuerschlossenen Gedanken und Tatsachen noch
nicht zurecht zu finden wußte. Demgemäß verfaßte Albertus — wie schon die gleichlautenden
Titel andeuten — eigentlich nur paraphrasierende Abhandlungen über die
entsprechenden Schriften des Aristoteles und versuchte, wo solche verloren gegangen
waren, das Fehlende im Geiste des Stagiriten selbst zu schreiben. Trotz der sogar
äußerlich nicht verleugneten Gefolgschaft in den Grundanschauungen wußte sich
Albertus dennoch in oft überraschender Weise eine gewisse Selbständigkeit zu wahren,
welche in seinen „Digressiones” zu Tage tritt und zwar nicht allein in Form der Kritik
abstrakter Erklärungsversuche (beruhend auf denkender Verarbeitung der sonstigen
Literatur), sondern, was mehr gilt, in Form von zahlreichen eigenen Beobachtungen
und Erfahrungen, die Albertus wohl am meisten auf seinen Fußwanderungen
durch ganz Deutschland — als Provinzial seines Ordens — gemacht hatte.
Diese Selbständigkeit im Sinnesgebrauch — im damaligen Zeitalter des
bloßen Bücherwissens eine ganz ungewöhnliche Erscheinung — kam in erster Linie
der Zoologie und Botanik (reichhaltige, genaue Angabe über die Tierwelt
Mitteleuropas, vortreffliche autoptische Pflanzenbeschreibungen, Anfänge der Pflanzengeographie
etc.) zu gute, im minderen Grade auch der Klimatologie (Unterscheidung
zwischen solarem und physischem Klima u. a.), Mineralogie, Chemie und Physik[21].

Mag Albertus auch in den Grundauffassungen ein starrer Verfechter der kirchlichen
Weltanschauung gewesen sein, mag er auch dem Aberglauben oft zu willig Folge
geleistet haben[22], er schied doch weit schärfer als die Vorgänger und meisten Zeitgenossen
Metaphysisches von dem, was rationeller Naturerkenntnis zugänglich ist.
In einer theologischen Schrift versteigt er sich bemerkenswerterweise zu dem Ausspruch,
in Lehren des Glaubens und der Moral sei wohl dem Augustinus
eine höhere Autorität als den Philosophen beizumessen, in Fragen der
Medizin hingegen sei am meisten dem Galen oder Hippokrates, in
Fragen der Naturwissenschaft am meisten dem Aristoteles zu vertrauen,
ja an anderen Stellen bezweifelt er sogar überhaupt den Wert der Autorität
für die profanen Wissenschaften und verweist sie auf die Erfahrung als einzig
ausschlaggebendes Kriterium[23]. Was das Medizinische anlangt, so verdienen die, in

zahlreichen Schriften verstreuten anatomischen, physiologischen und psychologischen
Ausführungen Interesse. Albertus schrieb auch (hauptsächlich nach Avicenna) über
die Heilwirkungen der Pflanzen (de vegetabilibus lib. V) und Steine (de mineralibus),
hingegen hat er die praktische Heilkunde unbearbeitet gelassen (von dem Machwerk
de secretis mulierum muß abgesehen werden). Trotzdem war sein Einfluß
als Herold des Aristoteles auf die naturwissenschaftliche Begründung und
Methodik der ärztlichen Bildung ein ungemein großer, diente doch seine Schrift
Summa naturalium (Philosophia pauperum) bis ins 16. Jahrhundert als medizinische
Propädeutik.



Mit Albertus Magnus erlosch unter den Scholastikern nahezu gänzlich das
Streben, das Studium des Aristoteles zum Ausgangspunkt empirischer Naturforschung
zu machen; die Probleme der Dogmatik, Metaphysik, Ethik, Politik u. a. beherrschten
eben ausschließlich das Terrain. Schon der größte Schüler des Albertus, Thomas
von Aquino, ließ die Naturlehre des Stagiriten unkommentiert und begnügte sich,
wo die Erörterung naturwissenschaftlicher Fragen erforderlich war, zumeist nur
damit, das zu wiederholen, was sein Meister in diesen Dingen schon gelehrt hatte.
In seiner Summa totius theologiae finden sich Erörterungen über Fragen aus der
Physiologie der Sinnesorgane, der Zeugung und Ernährung, wobei ein extrem animistischer
und dynamistischer Standpunkt (qualitates occultae) verfochten wird.



Es waren lediglich Werke enzyklopädischen Charakters ohne höhere spekulative
Tendenz, in welchen auch die Naturwissenschaft ihre angemessene Vertretung
fand, und zwar in der Weise, daß man fleißig erlesenes Bücherwissen mehr oder
minder kritiklos zusammentrug. Für die Verbreitung der Kenntnisse in weiteren
Kreisen hatten freilich gerade solche Kompilationen einen nicht gering anzuschlagenden
Wert, und ihr Inhalt beweist, welche große Fortschritte seit dem Bekanntwerden
und seit der Durcharbeitung der aristotelischen sowie der arabischen Schriften
gemacht worden war.



An der Spitze dieser Enzyklopädien[24] steht dem Umfang und der Bedeutung
nach das Speculum majus des Dominikaners (Vincentius Bellovacensis)
Vincenz von Beauvais († 1264), welcher bei Ludwig IX., dem Heiligen, die
Stelle eines „Lektors” bekleidete[25] und mit bewunderungswürdigem Sammlerfleiß
das ganze Wissen der damaligen Zeit in wohlgeordneter, leichtverständlicher Darstellung

zusammenfaßte[26]. Dieses, aus vielen Hunderten von Autoren kompilierte
Kolossalwerk, das bis ins 17. Jahrhundert als Fundgrube der Gelehrsamkeit großes
Ansehen genoß (ed. Argent. 1473-1475, Norimb. 1485, Venet. 1493-1495, Duaci
1624, die letzte Ausgabe in 4 starken Foliobänden), zerfällt in drei Hauptteile,
Speculum naturale, doctrinale, historiale (das eingeschobene Speculum
morale rührt nicht vom Verfasser selbst her), von denen die beiden erstgenannten
für Naturwissenschaft bezw. Medizin überraschend reiche Ausbeute liefern. Das
Speculum naturale, aus 33 Büchern mit 3740 Kapiteln bestehend, handelt
nach einem alten Einteilungsmodus, nämlich nach der Ordnung der sechs
Schöpfungstage, von Gott, den Engeln, der gesamten Natur. In den Abschnitten,
welche den Menschen betreffen, werden die Seelenkräfte und ihre Funktionen, der
Bau des menschlichen Körpers (Buch 29), des weiteren die Zeugung, Schwangerschaft,
Geburt, die Ernährung des Kindes, die Komplexionen und Krankheitsanlagen,
Mißgeburten u. a. (Buch 32) besprochen, resp. die einschlägigen Exzerpte aus Kirchenvätern,
kirchlichen Enzyklopädisten und Philosophen, ferner aus Hippokrates, Aristoteles,
Dioskurides, Plinius, Palladius, Isaac, Ali Abbas, Rhazes, Avicenna, Constantinus,
Platearius, Maurus, Salernus u. a. mitgeteilt; der Verfasser selbst steht zwar
im Verhältnis zu den vielen fremden Autoritäten im Hintergrunde, unterläßt es
aber keineswegs ganz, hie und da mit eigenen verständigen Ansichten hervorzutreten.
Das Speculum doctrinale, welches übrigens in seinem Inhalte vieles aus dem
Speculum naturale in kürzerer Fassung wiederholt, gibt, mit der Pädagogik beginnend,
eine Darstellung sämtlicher Wissenszweige und Künste in folgender eigenartiger
Anordnung: Grammatik, Logik, Rhetorik, Poetik, Ethik, Oekonomik, Politik,
Rechtskunde, mechanische Künste und Handwerke, Medizin, Naturlehre, Arithmetik,
Musik, Geometrie, Astronomie, Metaphysik, Theologie. Gerade die Medizin, welche
zwischen den praktischen Künsten und den theoretischen Wissenschaften wegen ihrer
Doppelnatur rangiert[27], ist besonders eingehend im 12., 13. und 14. Buche (insgesamt
in 456 Kapiteln) behandelt, und zwar sowohl die Diätetik, allgemeine Heilmittellehre,
Physiologie und Pathologie, wie die spezielle Krankheitslehre
und Symptomatologie. Zitat reiht sich an Zitat aus Hippokrates,
Galen (weit seltener), Isidorus, Johannitius, Alkindi, Isaac, Rhazes, Ali Abbas,
Avicenna, Constantinus, Kophon, dem Compendium Salernitanum, Maurus
Nicolaus u. a., während der Autor fast nur zu allgemein orientierenden Bemerkungen
das Wort ergreift. Weit größere Verbreitung als das voluminöse Werk des Vincenz
von Beauvais fand eine viel seichtere, kritiklos zusammengestoppelte naturwissenschaftliche
Enzyklopädie, welche einen englischen Franziskanermönch zum Verfasser
hat und kurz vor 1260 ans Licht gekommen zu sein scheint, es ist dies die,
aus 19 Büchern bestehende Schrift des Bartholomaeus Anglicus (B. de Glanvilla)
de proprietatibus rerum (man kennt 33 Inkunabeldrucke, dazu noch 10 spätere
Ausgaben, zuletzt Francof. 1619; außerdem alte Uebersetzungen ins Französische,
Englische, Holländische, Spanische, zum Teil mit Abbildungen). Der Inhalt ist aus
ungefähr 150 Autoren geschöpft, wobei Aristoteles die Hauptrolle spielt. Auf die

Medizin bezieht sich teilweise das 3. Buch, das von den Seelenkräften, das 4., das von den
Elementarqualitäten und Kardinalsäften handelt, besonders aber das 5. und. 6. Buch,
in welchen Anatomie, Physiologie und spezielle Krankheitslehre zur
Darstellung kommen. Von medizinischen Autoren sind Hippokrates, Galen, Dioskurides,
Johannitius, Isaac, Ali Abbas, Avicenna, Constantinus Platearius, Aegidius
Corboliensis, Macer Floridus, Marbod u. a., von den Enzyklopädisten besonders Isidorus,
von den naturwissenschaftlichen Schriftstellern besonders Aristoteles und
Plinius exzerpiert. Bei der Beurteilung ist immer in Rechnung zu ziehen, daß der
Verfasser gar nichts anderes als eine Kompilation im Auge hatte, was er selbst
sowohl in der Vorrede, wie im Epilog nachdrücklichst betont, auch darf nicht vergessen
werden, daß er mit seiner Arbeit hauptsächlich ein besseres Verständnis der
heiligen Schriften in Bezug auf die Realien anbahnen wollte. Derselbe Maßstab ist
auch anzulegen, wenn man die, nach fünfzehnjährigen mühevollen Studien zustandegebrachte
Kompilation des Dominikaners Thomas (Cantipratanus, de Cantiprato)
von Cantimpré (1204-1280), eines berühmten Schülers des Albertus Magnus[28],
kritisch untersucht, nämlich das aus 20 Büchern bestehende, vielbenützte Werk die
natura rerum (bloß handschriftlich vorhanden), welches fast nur durch die Anordnung
des Wissensmaterials eine gewisse Eigenart besitzt. Das 1. Buch, welches
die Anatomie nach Aristoteles und Galen enthält[29], und von den übrigen Büchern
jene Abschnitte, welche die Heilwirkung mancher tierischer Stoffe und Pflanzen betreffen,
sind von medizinischem Interesse.



Anschließend seien hier noch einige andere enzyklopädische Werke des 13. Jahrhunderts
aufgezählt. In französischer Sprache Le Livres dou Tresor von Brunetto
Latini, dem Lehrer Dantes (ed. P. Chabaille, Paris 1863), in italienischer Sprache
La composizione del mondo von Ristoro d'Arezzo (ed. Enrico Narducci, Rom 1859),
in deutscher Sprache die wahrscheinlich für deutsche Ritter bestimmte, im Kloster
Meinau am Bodensee verfaßte Meinauer Naturlehre (ed. Wackernagel in Bibl. des
liter. Vereins, Bd. 22, Stuttgart 1851). Alle diese Werke besitzen recht dürftigen
medizinischen Inhalt, am meisten bietet in dieser Hinsicht noch die Meinauer
Naturlehre (Aufzählung der vier Temperamente, diätetische Regeln, geschöpft
aus den Traditionen der Schule von Salerno oder Montpellier). Eine rein naturwissenschaftlich-medizinische
Kompilation rührt aus dieser Zeit von Joh. Vitalis
de Furno (du Four) aus Guyenne (später Kardinal) her, die Schrift pro conservanda
sanitate ad totius corporis humani morbos selectiorum remediorum liber utilissimus
(Mogunt. 1531); darin findet sich eine Abhandlung über die Bereitungsweise und
den Nutzen des Weingeistes, der dem Verfasser geradezu als Panazee gilt.



Wenn schon Albertus Magnus ohne wahren Nachfolger auf naturwissenschaftlichem
Gebiete blieb, trotzdem er nirgends die Schranken der herrschenden Denkweise

durchbrochen und nur die Vereinbarkeit unbefangener Tatsachenbeobachtung
mit der Scholastik innerhalb gewisser Grenzen als möglich erwiesen hatte, so kann
es nicht befremden, daß der um Jahrhunderte zu früh kommende Ruf nach völliger
Loslösung der Naturforschung von dialektischer Uebermacht, nach
exakter Begründung auf dem Wege der Beobachtung und Erfahrung, mittels
der Mathematik und des Experiments noch keinen Widerhall fand, sondern
auf Verständnislosigkeit, ja sogar auf erbittertste Anfeindung stieß. Es war der
englische Franziskaner Roger Bacon, der diesen Weckruf erhob, ein Wahrheitsucher
und Pfadfinder von umfassendem Wissen und tiefbohrender Erkenntnis, ein
Denker von unbeugsamer Gesinnungstreue, der seine eminente Ueberlegenheit über
die Epoche mit dem Martyrium eines Lebens büßen mußte, dessen Name aber in
den Annalen der geistigen Entwicklung der Menschheit nicht verblassen kann, solange
das Licht der freien Wissenschaft erstrahlen wird.



Roger Bacon[30] — wegen seiner erstaunlichen Kenntnisse Doctor mirabilis
genannt — wurde als Sprößling einer vornehmen, wohlhabenden Familie im Zeitraum
1210-1215 zu Ilchester (Sommersetshire) geboren und studierte mit ungewöhnlichem,
schon von Anbeginn zu den höchsten Erwartungen berechtigendem
Eifer zunächst in Oxford, später (seit 1240) in Paris, woselbst er nach allseitiger
Ausbildung um 1247 den Doktorgrad erworben haben dürfte. Wiewohl er sich
die dialektische Virtuosität in seltener Weise aneignete, fand er doch in den Begriffsspaltereien
und Wortkontroversen der Scholastik keine wahre Befriedigung,
sondern betrieb, nach gründlicher Erkenntnis der Dinge strebend und angeregt durch
bedeutende gleichgesinnte Forscher, neben linguistischen mit Vorliebe mathematisch-astronomische
Studien und ganz besonders auch physikalisch-chemische Experimentaluntersuchungen,
welch letztere eine große Menge Geldes (2000 Pfund) verschlangen.
Ob Roger Bacon in Paris oder erst nach seiner etwa 1250 erfolgten Rückkehr in die
Heimat in den Orden der Minoriten eintrat, ist ungewiß, hingegen spricht alles dafür,
daß er in Oxford nicht bloß eine äußerst rege Forschertätigkeit vorzugsweise realistischer
Richtung entfaltete, sondern auch als öffentlicher Lehrer — freilich in einer
von der herkömmlichen abweichenden Weise — gewirkt hat[31]. Leider wurde das

fruchtbringende, in damaliger Zeit fast einzig dastehende Wirken des großen Mannes,
welcher eine Reform der Wissenschaft und des Bildungswesens anstrebte, nur
allzu früh unterbunden. Der Neid und die Mißgunst, welche der anfänglichen Bewunderung
auf dem Fuße folgten und infolge gewisser Aeußerungen Rogers über
die Ignoranz der scholastischen Größen über die Sittenlosigkeit der Mönche immer
mehr anwuchsen, der Argwohn, mit dem man seine unverstandenen wissenschaftlichen
Forschungen und überlegenen Kenntnisse als Teufelskünste ansah, verdichteten
sich endlich zu schweren Anklagen, die, eine Zeitlang zurückgewiesen, endlich
bei den Oberen geneigtes Ohr fanden, seit Bonaventura Ordensgeneral der
Franziskaner geworden war. Bacon wurde um 1257 von Oxford ins Pariser Ordenshaus
gebracht, wo er sich allerlei Bußen unterwerfen mußte und unter strenger
Ueberwachung stand, er war fortan der öffentlichen Lehrtätigkeit entzogen und zum
mindesten der vollen Freiheit beraubt, seine Ideen und Entdeckungen niederzuschreiben.
Ein letzter Hoffnungsstrahl leuchtete dem zum Stillschweigen verdammten
Forscher, als ihm der aus früheren Tagen freundlich gesinnte neuerwählte
Papst Clemens IV. im Jahre 1266 im tiefsten Geheimnis die Erlaubnis erteilte,
seine Anschauungen und Reformpläne auszuarbeiten und zwecks Rechtfertigung zu
unterbreiten. Trotz der bestehenden Hindernisse verfaßte Bacon mit Unterstützung
seiner Freunde in 15 Monaten das Hauptwerk Opus majus[32] und ließ dasselbe mit
anderen Schriften (darunter de multiplicatione specierum) durch einen in alle Kenntnisse
seines Meisters eingeweihten Schüler (Johannes von Paris) dem Papste überbringen.
Später gelangten noch die Einleitungs- und Erläuterungsschrift zum Hauptwerke,
das Opus minus und das Opus tertium, nach Rom. Clemens IV. starb
schon 3 Monate nach dem Eintreffen der Schriften, und der päpstliche Stuhl blieb
einige Jahre unbesetzt. In welcher Art das Los Bacons verbessert wurde — was
sicherlich anzunehmen ist —, darüber haben wir keine ausreichenden Nachrichten,
wohl aber wissen wir, daß seine Feinde mit ihren Anklagen später wieder hervortraten,
umsomehr, als eine neue 1271 verfaßte Schrift (Compendium studii philosophiae),
in welcher die intellektuelle und ethische Depravation des Klerus und der
Mönche schonungslos bloßgelegt war, die Erbitterung bis zum Höhepunkt gesteigert
hatte. Im Jahre 1278 verurteilte der Franziskanergeneral Hieronymus von Ascoli
als Vorsitzender des zu Paris versammelten Ordensgerichts den Unglückseligen
„propter suspectas novitates” zur Kerkerhaft und sprach zugleich das Verbot aus,
seine Schriften zu lesen. In dieser harten Gefangenschaft mußte Bacon auch dann
noch schmachten, als Hieronymus 1288 unter dem Namen Nikolaus IV. Papst geworden
und trotzdem er diesen durch die Widmung einer kleinen Abhandlung über
die Kunst, die Beschwerden des Alters zu verhüten, zu versöhnen suchte. Erst nach
dem Tode Nikolaus IV. (1292) wurde Bacon auf Verwenden einflußreicher Männer
durch den milder denkenden Ordensgeneral Raimund Ganfredi aus 14jähriger Haft

befreit — als gebrochener Greis. Aus diesem Jahre ist seine letzte Schrift, Compendium
Theologiae, datiert; ob er 1292 oder erst 1294, wie auch angegeben wird,
gestorben, ist unentschieden. — Leider hat die Unterdrückung des großen Denkers
noch lange über das Grab hinaus den traurigen Erfolg gehabt, daß nur äußerst
wenige und eben nicht die wesentlichsten seiner Schriften eine die Gesamtentwicklung
beeinflussende Verbreitung fanden, daß sein Andenken bis zum 18. Jahrhundert
nur verzerrt, bloß verknüpft mit der Geschichte der Astrologie, Alchemie und der
magischen Künste fortdauerte. Nur ein Teil der Schriften Bacons ist bisher durch
Druckausgaben zugänglich geworden. Seitdem Jebb die erste Ausgabe des Hauptwerkes
(Opus majus de utilitate scientiarum, London 1733; ohne den 7. Teil des
Werkes und in sehr geringer Auflage) veranstaltet hatte[33], wurden publiziert: Opera
quaedam hactenus inedita, ed. J. S. Brewer, vol. I, London 1859 (Rer. britann.
scriptor. vol. 15), enthaltend Opus tertium, Opus minus, Compendium
philosophiae, im Anhang de secretis operibus artis et naturae, et
de nullitate magiae. The Opus majus, ed. J. H. Bridges, Oxford 1897,
2 voll. (2. ed. ibid. 1900, 3 voll.). Opera hactenus inedita, ed. R. Steele, Fasc. I
de viciis contractis in studio theologiae, London.



Die bekannt gewordenen Schriften des Roger Bacon — insbesondere das Opus
majus, minus und tertium[34] — beweisen zur Genüge, daß dieser erleuchtete
Denker nicht bloß ein Polyhistor war, sondern seine Epoche durch Klarheit der
Anschauungen, Kritik, wissenschaftliche Selbständigkeit und Weitblick um Jahrhunderte
überragte, wenn er auch manche Vorurteile des Zeitalters nicht gänzlich
abzustreifen vermochte. Die Würdigung seiner vielseitigen, eigenartigen, wahrhaft
großen Persönlichkeit würde den Rahmen unserer Darstellung weit überschreiten.
Es soll daher hier sein religiös-reformatorischer, übrigens durchaus nicht antikirchlicher
Standpunkt, ebenso seine lange übersehene indirekte Beeinflussung der spätmittelalterlichen
Philosophie (Duns Scotus) unerörtert bleiben, ja wir müssen uns
sogar mit einem bloßen Hinweis darauf begnügen, daß Bacon erstaunliche
Kenntnisse in der Philologie (orientalische Sprachen, vergleichende Grammatik),
Mathematik und Astronomie (Kalenderreform), Mechanik und Optik
(Sehtheorie, Reflexion, Refraktion, Aberration des Lichts, Lehre von den Plan-,
Konvex- und Konkavspiegeln, Erklärung des Regenbogens etc.), physikalischen
Geographie, Chemie besaß und daß er eine ganze Reihe von Erfindungen der
Idee nach antizipiert hat (Brillen, Teleskope, Schießpulver, landwirtschaftliche

Maschinen, Hebeapparate, Taucherglocke, automatische Fahrzeuge, Flugapparate)[35].
Was wir allein hervorheben wollen, ist die Tatsache, daß Roger Bacon die
Scholastik eben zur Zeit, da sie den Höhepunkt erklommen hatte,
unablässig bekämpfte und ihre einseitig dialektische, die Realität
der Dinge mißachtende Methode als schädlichste Verirrung brandmarkte.
Roger Bacon betrachtete im Gegensatz zum Chorus der Zeitgenossen die
antik-arabische Tradition nicht als vollendeten Abschluß des Wissens, als ein Gegebenes
von unumstößlichem Wert, sondern nur als ein, der Nachprüfung bedürftiges
Hilfsmittel, als Ausgangspunkt der kommenden Forschung. Im Interesse einer sicheren
Grundlegung forderte er vor allem die intensive Pflege des weit über das Lateinische
hinausgehenden Sprachstudiums, damit statt der sekundären Kommentare und
der schlechten Uebersetzungen[36] die Bibel und die alten Autoren im Original als
Quelle benützt werden könnten. Als Ursachen der traurigen wissenschaftlichen Zustände
erklärte er hauptsächlich das Festhalten an nichtigen Autoritäten, eingewurzelte
Denkgewohnheiten, die Vorurteile der ungebildeten Menge,
insbesondere aber die allgemein verbreitete Eitelkeit, mit einem Scheinwissen zu
prunken[37]. Die dringendste Voraussetzung des Fortschritts bilde die Inangriffnahme
der arg vernachlässigten mathematisch-naturwissenschaftlichen Studien,
welche den anderen Wissenszweigen zur sicheren, verläßlichen Stütze dienen und
reiche Früchte fürs praktische Leben tragen. Dem in viel höherem Grade
überzeugenden Experimentum legte Bacon als Basis der Erkenntnis

weit mehr Wert bei als dem Argumentum[38]. Mathematik, Beobachtung,
Erfahrung gelten ihm als die einzig sicheren Fundamente
der Naturwissenschaft. Sehr bedeutungsvoll ist es schließlich, daß Bacon
nicht, wie so manche seiner Vorgänger, nur im konkreten Falle zum wissenschaftlichen
Versuch griff, sondern die Experimentalforschung an sich, die Scientia
experimentalis als selbständiges methodisches Prinzip hinstellte, um ihrer überragenden
Bedeutung gerecht zu werden[39].



Die Ausbeute, welche die Schriften Roger Bacons für die Medizin im engeren
Sinne liefern, ist nicht erheblich[40], nur der Umstand bedarf besonderer Erwähnung,
daß er, wie die meisten der Zeitgenossen, der Astrologie eine sehr große Bedeutung
beimaß[41] und sich von der Alchemie, die aber bei ihm begrifflich fast
mit Chemie zusammenfällt[42], vieles für die Heilkunde versprach; insbesondere glaubte

er zuversichtlich, daß es möglich sein werde, mit Hilfe der letzteren lebensverlängernde
Mittel zu gewinnen — ein Lieblingsgedanke, der an mehreren
Stellen wiederkehrt[43]. Wichtig ist es, daß Bacon wie so manche andere magische
Künste auch die Prozeduren der abergläubischen Heilkunde auf natürliche Gründe
zurückführt und den eventuellen Gebrauch derselben seitens der Aerzte vom Standpunkt
der Psychotherapie rechtfertigt[44]. Im ganzen kann man sich aber des
Eindrucks nicht erwehren, daß den großen Denker, den Vorkämpfer der induktiven
Forschung auf medizinischem Gebiete die sonstige Nüchternheit und Kritik
verläßt — nur ein Beweis dafür, daß der Medizin bei ihrem Streben nach der
exakten Methode unvergleichlich größere Schwierigkeiten entgegenstehen als den
Naturwissenschaften, namentlich den anorganischen.



Durch die Schriften eines jüngeren Zeitgenossen Bacons, der in seiner ganzen
Denkweise gleichsam den geistigen Antipoden des großen Pfadfinders der induktiven
Forschung darstellt, wir meinen den, gleichfalls dem Minoritenorden angehörenden
Katalonier (Raimon Lull) Raimundus Lullus (1235-1315), wird wohl besonders
drastisch veranschaulicht, was die Wissenschaften, namentlich Naturkunde und
Medizin, von einem auf die Spitze getriebenen, konsequent die Realität der Dinge
außer acht lassenden Scholastizismus zu erwarten gehabt hätten. Es kann hier weder
auf das unstete, ganz der Verteidigung des kirchlichen Glaubens geweihte und
schließlich durch den Märtyrertod besiegelte Leben dieses merkwürdigen, auch
dichterisch hochbegabten Mannes eingegangen, noch sein ungemein reichhaltiges,
teils starr doktrinäres, teils bizarr phantastisches Schrifttum[45] berücksichtigt werden,
es genüge lediglich der Hinweis, daß er mittels seiner Ars magna, einer an
kabbalistische Spielerei erinnernden, in Wort- und Begriffskombinationen gipfelnden
Methode, den besonderen Inhalt der einzelnen Wissenschaften, die Einzelkenntnisse
sozusagen mechanisch aus allgemeinen Prinzipien herzuleiten versuchte. Seine
Anwendung auf die Medizin findet dieses eigentümliche System besonders in der
Schrift Ars de principiis et gradibus medicinae ═ Liber principiorum medicinae;
darin ist die Medizin als Baum dargestellt, dessen Wurzeln die vier Humores

bilden und aus dessen Stamme vermittels der vier Qualitäten (Wärme, Kälte, Trockenheit
und Feuchtigkeit) die physiologischen Zustände und Krankheiten förmlich
genealogisch hergeleitet werden. Außerdem beziehen sich von den, unter dem Namen
Lulls gehenden Schriften auf die Medizin Liber de regionibus sanitatis et infirmitatis[46],
Ars compendiosa medicinae, Liber de modo applicandi novam logicam ad
scientiam juris et medicinae, de pulsibus et urinis, de medicina theorica et practica,
de instrumento intellectus in medicina, Ars curatoriae u. a., wobei zweifellos auch
Fälschungen unterlaufen. Lull übersetzte die Kyraniden ins Lateinische. Die alchemistischen
Schriften gelten nach den neueren Untersuchungen durchaus als unterschoben.





Ein Blick auf die Naturwissenschaft des Abendlandes im 13. Jahrhundert
genügt, um zu erkennen, daß sie nur auf jenen Gebieten wahre
Fortschritte zeitigte, welche rein deskriptiv oder im Sinne einer mechanistischen
Auffassungsweise bearbeitet wurden. Wie bei den Arabern
dominierte aber in den meisten Zweigen der übermächtige
Einfluß der peripatetischen Sophistik, deren blind hingenommene
Prinzipien einer echten Kausalforschung den
Weg verlegten.



Es kann nicht verwundern, daß die Heilkunde in einem Zeitalter,
das die Verehrung des Stagiriten bis zur Vergötterung steigerte, alsbald
dem von der Naturwissenschaft gegebenen Beispiele zu folgen anfing,
daß auch die Medizin nach wissenschaftlicher Gestaltung ringend,
die Verschmelzung mit dem Aristotelismus anstrebte, umsomehr
als die vorbildlichen Lehrsysteme Galens und der arabischen
Koryphäen der Hauptsache nach eben auf den Prämissen der
Peripatetik aufgebaut waren, ihr ganzes Gefüge der aristotelischen
Dialektik verdankten, wenigstens soweit die Physiologie und
die darauf basierte allgemeine Pathologie in Betracht kamen.



In diesem Sachverhalt liegt der Schlüssel zum Verständnis des traurigen
Zustands, in welchen die Heilkunde nach dem Verlassen der
Salernitaner Tradition geriet, des öden Bildes, das die ärztliche Literatur
der scholastischen Epoche im großen ganzen darbietet! Denn nur, wenn
man sich das Hauptziel vergegenwärtigt — die wissenschaftliche
Begründung der Medizin mittels der aristotelischen Naturphilosophie
— wird man es begreifen, weshalb die abendländischen
Aerzte sich so willig dem Joch der arabischen Theoretiker, dieser feinen
Interpreten der Peripatetik, beugten, weshalb sie ihre besten Kräfte in

der mühevollen Zusammenstellung und Vergleichung autoritativer Lehrmeinungen,
in der Sisyphusarbeit spitzfindiger Lösungsversuche der vorgefundenen
Widersprüche, in der Erörterung von Problemen, die von
der Natur selbst niemals gestellt waren, nutzlos vergeudeten, und warum
ihre hie und da auftauchenden Eigenbeobachtungen und selbständigen
Erfahrungen in einem Wust abschreckender Subtilitäten ohne reale Bedeutung
vergraben wurden.



Stellten die Grundprinzipien der Peripatetik mit ihren, durch arabische
Kommentatoren weit ausgesponnenen Konsequenzen den allgemeinen Zusammenhang
zwischen Naturwissenschaft und Medizin her, so begannen
außerdem noch einige ihrer Zweige untereinander eine innigere Verbindung
einzugehen. Förderlich wirkte in dieser Hinsicht besonders die
eifrigere Pflege der Botanik auf die Diätetik und Heilmittellehre,
unheilvoll dagegen die, unter dem Einflusse des vordringenden
Arabismus zustandegekommene, Beeinflussung der Prognostik und
Therapie durch die Astrologie, welche von den meisten der führenden
Männer dieser Epoche als exakte Wissenschaft angesehen wurde.
Nicht ohne Beziehung zur Medizin blieb auch die, gleichfalls während
des 13. Jahrhunderts im christlichen Abendland Verbreitung findende
Alchemie, welche vorwiegend das ärztliche Denken mit der Illusion
vermeintlicher Panazeen erfüllte, in geringem Maße aber auch schon
Wert für die Arzneimittelbereitung gewann.



Daß bei der Vorherrschaft einer Weltanschauung, in der neben dem
dürrsten Intellektualismus die glühendste Mystik Platz hatte, auch
abergläubische Gebräuche aller Art, bodenständige oder aus der
orientalischen Fremde verpflanzte Wundermittel immer mehr ihren
Weg in die Medizin fanden, kann nicht befremden, doch scheint es, daß
wenigstens ein Teil der wissenschaftlich gebildeten Aerzte nur im Sinne
der Psychotherapie von denselben Gebrauch machte.



Die mannigfachen äußeren und inneren bestimmenden Momente, die
zahlreichen zumeist noch unausgeglichenen konstituierenden Faktoren
machen das 13. Jahrhundert nicht zu einer Aera wahren Fortschritts vom
Standpunkt der medizinischen Gesamtentwicklung, wohl aber zu einer
sehr wichtigen und bewegten Uebergangsepoche der abendländischen
Heilkunde, die erst in den letzten Dezennien des Säkulums im Arabismus
erstarrt. Dieser beherrschte fortan die Theorie und Praxis der Medizin
bis zum Ende des Mittelalters. Es genügt daher, da sich später Gelegenheit
ergeben wird, auf den Inhalt der Wissenschaft näher einzugehen,
wenn wir in dem, uns jetzt beschäftigenden Zeitraum bloß die
wichtigsten ärztlichen Schriften und die maßgebendsten Persönlichkeiten
der Betrachtung unterziehen.



Die auffallendste Erscheinung, welche sich zunächst darbietet, liegt

in dem Zurücktreten der von Salerno ausgehenden literarischen
Produktion seit dem Ende des 12. Jahrhunderts, was abgesehen
von schädlich einwirkenden äußeren Umständen[47] damit zusammenhängt,
daß die altberühmte Schule im Grunde die, ihr von der
Geschichte zugeteilte Rolle ausgespielt hatte, wenn auch ihr Ansehen
bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts von anderen Pflegestätten der Medizin
noch nicht überstrahlt wurde. Das Wenige, was von salernitanischen
Schriften aus dieser Zeit auf uns gekommen ist, besteht aus Ueberarbeitungen
älterer Vorlagen oder betrifft lediglich die Therapie, ohne
einen neuen wissenschaftlichen Geist spüren zu lassen. Immerhin war
es von Bedeutung, daß die Schule, je weniger sie die Führung in der
medizinischen Theorie aufrecht erhalten konnte, sich desto mehr der
Pflege der botanisch-pharmakologischen Studien, der
Diätetik und Balneologie widmete, wodurch ihr noch einigermaßen
ein fortdauernder Einfluß gesichert blieb.




Von den salernitanischen Literaturprodukten seit dem Ausgang des 12. Jahrhunderts
seien hier beispielsweise angeführt das Lehrgedicht über die Bäder
von Puteoli, das Werk der Trotula in seiner jetzigen Fassung (vgl. S. 286),
das Poëma medicum, die Tabulae des Petrus Maranchus (Coll. Salern.
IV, 558-565, eine Zusammenstellung der wichtigsten Arzneimittel nach ihrer Wirkungsweise),
also vorwiegend die praktische Medizin betreffende und zum Teil, nach
alter Tradition, in Versen abgefaßte Schriften. Das Lehrgedicht über die Bäder von
Pozzuoli, welches in den verschiedenen Ausgaben dem Eustatius de Matera
oder dem Alcadinus aus Girgenti (Arzt der Kaiser Heinrich VI. und Friedrich II.),
gewöhnlich aber dem Dichter Pietro da Eboli zugeschrieben wird (älteste Ausgabe
Petrus de Ebulo, Libellus de mirabilibus civitatis Puteolanae, Neap. 1475 —
vgl. Collect. de balneis, Venet. 1553) stimmt inhaltlich im wesentlichen mit einem
Traktat Balnea Puteolana (ed. Giacosa in Magistri Salern. nondum editi, 333-340),
des Arztes Johannes, Sohnes des Gregorius, überein. Durchaus auf salernitanischer
Grundlage ruht auch ein „Alphita” betiteltes, wahrscheinlich von einem
französischen Autor[48] des 13. Jahrhunderts verfaßtes medizinisch-botanisches Glossar
(Coll. Salern. III, 272-322 und ed. Mowat in Anecdot. Oxoniens. Vol. I, pars II,
Oxford 1887).






Mehr als in der Civitas Hippocratica selbst wurde außerhalb Salernos
auf französischem Boden der Versuch gemacht, den alten, einfachen
Ueberlieferungen, besonders auf dem Gebiete der Semiotik (Harnschau,
Pulsuntersuchung) und Pharmakotherapie, sodann aber auch in der
Krankheitslehre, einen mehr oder minder starken arabischen Einschlag
zu geben, wie dies schon am Schlusse des 12. Jahrhunderts unternommen
worden war. Als Typen dieser Richtung können die Schriften
des Ricardus Anglicus, von dem auch eine Anatomie herrührt, und
des Gualtherus Agulinus, eines Nachahmers des Gilles de Corbeil,
angesehen werden; in ihnen herrscht noch ein durchaus praktischer Geist
und jene ungekünstelte Schreibart vor, wie sie einerseits die Salernitaner,
anderseits die von Constantinus importierten Araber (z. B. Isaac Judaeus,
Ali Abbas) kennzeichnet. Letztere dienten neben antiken Autoren
auch dem Petrus Hispanus zur Hauptquelle; unter dem Namen
dieses, aus Portugal stammenden Arztes, Philosophen und späteren
Papstes läuft ein im Mittelalter und noch später hochgeschätztes, weit
verbreitetes Rezeptbuch, welches mehr populären als wissenschaftlichen
Ansprüchen Rechnung trug, der Thesaurus pauperum.



Von diesen Werken hebt sich das Compendium medicinae
scharf ab, welches der, wohl noch in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
wirkende Gilbertus Anglicus (der erste englische Autor
von europäischem Ruf) verfaßte. Dieses, auch Laurea anglica genannte
Werk strebt wohl ebenfalls im Prinzip eine Synthese der Salernitanermedizin
mit der arabischen in weitem Ausmaße an, macht aber der
letzteren bereits allzu große Konzessionen und ermüdet noch überdies
durch theoretische Spitzfindigkeiten, welche so manche gute Eigenbeobachtung
und selbständige Erfahrung umstricken. Der Verfasser
scheint, wie aus einigen Stellen hervorleuchtet, in der Polypharmazie
und in der Anempfehlung von abergläubischen Heilprozeduren mehr
den, vom Zeitgeist und von seiner Umgebung (Montpellier) ausgehenden
Einflüssen als der inneren (zur rationellen und diätetischen Therapie
hinneigenden) Ueberzeugung gefolgt zu sein.



Den besten Ueberblick über die damalige, aus dem salernitanischen
Antidotorium (Nikolaus Praepositus), aus Galen und auch aus den arabischen
Autoren schöpfende Arzneimittellehre gewähren die einschlägigen,
kompendiösen Schriften des Johannes de Sancto Amando, der sich
einer wahrhaft lichtvollen, rasch orientierenden Darstellungsweise befleißigt
und nur dort einer unvermeidlichen Subtilität anheimfallt, wo
sie ihm durch den Gegenstand selbst aufgezwungen wird. Ihm verdankten
die Zeitgenossen neben anderem auch eine lexikalisch geordnete
Zusammenstellung der wichtigsten Sentenzen aus Galen und Avicenna
sowie eine knappe Inhaltsübersicht der wichtigsten hippokratischen und

galenischen Schriften — was die schulmäßige Aneignung des umfangreichen
und verwirrenden Kenntnisstoffes wesentlich erleichterte.



Dem Bedürfnis nach einer kritischen Revision der aus so vielerlei
Quellen zusammengetragenen Arzneimittelstoffe, nach einer Verbesserung
der wüsten Nomenklatur versuchte am Schlusse des Zeitraums Simon
Januensis zu entsprechen, dessen Clavis sanationis nicht bloß
auf linguistischen, sondern auch auf botanischen Studien beruhte.




Ricardus Anglicus (R. de Wendmere alias Wendovre) aus Oxford, seit 1227
Leibarzt des Papstes Gregor IX., zog sich nach dem Tode desselben 1241 nach
Paris zurück (als Nutznießer einer Kanonikatspräbende), wo er eine fruchtbare
literarische Tätigkeit entfaltete; er starb 1252. Außer mehreren handschriftlich vorhandenen
Schriften (Signa prognostica, de laxativis et repressivis, de clysteribus mundificativis,
Kommentare zu Johannitius, Philaretus, zum Fiebertraktat des Isaac
Judaeus, zum liber urinarum des Aegidius Corboliensis, zu den hippokratischen Aphorismen)
verfaßte er eine Anatomia (ed. Rob. R. v. Töply, Wien 1902) in 44 Kapiteln.
Zitiert sind in letzterer Hippokrates, Aristoteles, Galen, Avicenna, die Sprache ist
nicht arm an arabischen Kunstausdrücken und Gallizismen.



Gualtherus Agulinus (Agilon, Agulon, Aquilinus u. s. w.), Zögling Salernos,
vermutlich ein französischer Arzt der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts, Nachahmer
des Aegidius Corboliensis, verfaßte außer mehreren handschriftlich existierenden
Werken (liber pulsuum, de dosi medicinarum, Summa oder Practica, letztere auch
in altfranzösischer Uebersetzung vorhanden) ein Compendium urinarum (ed.
J. Pfeffer, Berl. Dissert. 1891), in welchem die Niederschläge und Farben des Harns
nach ihrer diagnostischen Bedeutung angeführt werden.



Petrus Hispanus (P. Ulyssiponnensis, † 1277), welcher im Anfang des 13. Jahrhunderts
in Lissabon als Sohn des Arztes Julianus geboren wurde, in Paris und
Montpellier studierte und am Ende seiner ungewöhnlich glänzenden kirchlichen Laufbahn
(Prior zu Mafra, Dechant zu Lissabon, Großschatzmeister zu Porto, Archidiakon
zu Vernoim, Erzbischof von Braga, Kardinal) im Jahre 1276 als Johannes XXI.
den päpstlichen Thron bestieg[49], gilt nicht bloß als Verfasser philosophischer[50], sondern
auch einer Reihe von medizinischen Schriften, welche die größte Verbreitung
fanden. Dahin gehören der Thesaurus pauperum sive Summa experimentorum
(Antverp. 1476, 1479, Lugd. 1525, Francof. 1576, 1578, übersetzt in mehrere Sprachen,
z. B. italienisch Venecia 1494 u. ö., spanisch Alcala 1589)[51], portugiesisch, eine für
die Bedürfnisse der Armenpharmakopöe aus zahlreichen Autoren (besonders Dioskurides,
Galen, Avicenna) zusammengestoppelte Rezeptsammlung gegen alle möglichen

Affektionen (darunter viele Wunder- und Volksmittel); Commentaria super librum
diaetarum universalium et particularium und de urinis Isaaci (beide
Lugd. 1515); Liber de oculo oder Breviarium de egritudinibus oculorum, et curis
(ed. A. M. Berger, Die Ophthalmologie des Petrus Hispanus, mit deutscher Uebersetzung
und Kommentar, München 1899), letzteres Werk zerfällt in drei Teile, von
denen der erste einen Auszug aus dem entsprechenden Abschnitt des Pantegni darstellt
(die alte ital. Uebersetzung desselben publiz. von Franc. Zambrini in Scelta di
curiosità letterarie, Bologna 1873), der dritte sich mit der Okulistik des Mag.
Zacharias (vgl. S. 314) völlig deckt, der zweite auch selbständig in den Handschriften
als Tractatus mirabilis aquarum vorkommt. Außer der Operation bei Trichiasis und
Pterygium und Balggeschwülsten geht die Ophthalmochirurgie leer aus, anerkennenswert
ist nur das Bestreben, die abergläubischen Mittel möglichst auszuschließen.
Handschriftlich sind außerdem vorhanden Kommentare zu hippokratischen Schriften,
eine Physionomia, eine Abhandlung über den Aderlaß, ein Regimen sanitatis, ein
Consilium de tuenda valetudine ad Blancam Francie Reginam und die Schrift de
formatione foetus.



Gilbertus Anglicus (erste Hälfte des 13. Jahrhunderts), „Doctor desideratissimus”,
soll nach Studien in England die berühmtesten Hochschulen des Auslands (Salerno)
besucht haben und übte wenigstens einige Zeit seines Lebens in Frankreich (Montpellier)
die Praxis aus. Sein Hauptwerk ist das Compendium medicine tam
morborum universalium quam particularium, nondum medicis sed et
cyrurgicis utilissimum (Lugd. 1510, Genev. 1608). Es zerfällt in 7 Bücher,
welche der Reihe nach über die Fieber, über die Krankheiten des Schädels und Gesichtes
(Augen-, Ohrenleiden), des Halses und der Atmungsorgane, des Darmtraktes,
der Leber, der Milz, der Harnorgane, über Sexualleiden, Hautleiden und die giftigen
Wunden handeln; die letzten Abschnitte enthalten Varia, z. B. die Applikationsweise
der Kauterien und das ganze Werk schließt mit hygienischen Ratschlägen
für Reisende und Seefahrer. Zitiert sind darin griechische Autoren
(natürlich nach den lateinischen Uebersetzungen), insbesondere Hippokrates, Aristoteles,
Galen und Alexander, die Araber Hunain, Isaac, Rhazes, Avicenna und Averröes,
die Salernitaner Constantinus, Platearius, Nicolaus Praepositus, Maurus, Ricardus.
Merkwürdigerweise tritt bei Gilbert an einzelnen Stellen die Geneigtheit
hervor, dem Hippokrates in seiner einfachen, exspektativen Behandlungsweise
zu folgen; diese Absicht wird alsbald aber vom Verfasser
mit dem Hinweise aufgegeben, daß er seinen Zeitgenossen dann
als Sonderling erscheinen würde! Hie und da kommen auch eigene Beobachtungen
vor, aber vergraben in einem Wust spitzfindiger theoretisierender Erörterungen.
In der Therapie spielen daher neben diätetischen Maßnahmen mehr als
200 komplizierte Antidota, und auch manche Wundermittel die Hauptrolle; von
letzteren sagt er allerdings, daß er sie nur der Vollständigkeit halber, nicht aus
innerer Ueberzeugung, anführe. Hervorzuheben ist namentlich die Schilderung der
Lepra (Anästhesie und andere Symptome des Nervensystems, Heredität, Ansteckungsgefahr),
sowie der Blattern und Masern (der differentialdiagnostische
Unterschied liege in der Prominenz über das Hautniveau, welches die Blattern
kennzeichne); Gilbert betont die Ansteckungsgefahr der Blattern und erwähnt
unter den Behandlungsmethoden auch jene, welche in der Einhüllung des
Kranken mit roten Tüchern bestand[52]. In der Hygiene für Seereisende

fällt besonders der Vorschlag auf, das Trinkwasser, wenn es nicht anders möglich
ist, durch Destillation zu purifizieren. — Außer dem Compendium medicinae sollen
von Gilbert noch ein Kommentar zu den hippokratischen Aphorismen und ein Antidotarium
(handschriftlich) herrühren.



Johannes de Sancto Amando (Jean de Saint-Amand), Kanonikus von Tournay,
einer der gelehrtesten Aerzte seiner Zeit, dozierte wahrscheinlich vorübergehend
in Paris und entfaltete neben seiner ärztlichen, eine reiche schriftstellerische Tätigkeit.
Schriften: Kommentar zum Antidotar. des Nicol. Praepositus (vgl. S. 302) Expositio
super antidotarium Nicolai (gedr. in den meisten Venediger Joh.
Mesuë-Ausgaben)[53], Revocativum memoriae[54], bestehend aus den Areolae,
einer abgekürzten Arzneimittellehre, die sich großer Beliebtheit als Schulbuch erfreute
(ed. Pagel, Berlin 1893), den Concordanciae, einer nach Schlagwörtern geordneten
alphabetischen Zusammenstellung der wichtigsten Sentenzen aus Galen und
Avicenna (ed. Pagel, Berlin 1894) und den Abbreviationes Hippocratis et Galeni
(dem eigentlichen Revocativum) einer kurzen Inhaltsübersicht der wichtigsten
hippokratischen und galenischen Schriften[55]. Auszüge aus dem Kommentar zum Antidotarium
Nicolai sind die auch selbständig erschienenen Abhandlungen de balneis
(gedr. in Coll. de baln. Venet.) und de usu idoneo auxiliorum (in Chr. Heyl,
Artificialis medicatio, Mogunt. 1534). Außerdem verfaßte er einen Kommentar zum
Antidotarium des Rhazes, quaestiones super diaetas Isaaci, breviarium de antidotario
und die folgenden Schriften, welche vielleicht Auszüge aus dem Kommentar zu Nicolaus
darstellen, additiones ad librum Albucasem de electionibus regendi sanitatem,
Comment. ad librum cui Takwin inscribitur de morborum curis, Joannitii isagogarum
commentarii compendium, de medicinarum gradibus, de medicinae operis consideratione.
Der Kommentar zu Nicolaus ist eine Art von allgemeiner Therapie,
geordnet nach den Wirkungen der Heilmittel; die arabische Polypharmazie
tritt darin noch nicht in den Vordergrund, doch spielen Aderlaß, Kalenderdiät
und Uroskopie eine wichtige Rolle; in spitzfindiger Weise wird die Pharmakodynamik
und die Lehre von den Indikationen und Kontraindikationen (namentlich der
Abführ- und Brechmittel) abgehandelt. Die Areolae, durch ihre Kompendiosität an
moderne Rezeptbüchlein erinnernd, bestehen aus drei Abschnitten; im ersten ist die
Materia medica übersichtlich nach pharmakodynamischen Grundsätzen alphabetisch
angeordnet, der zweite enthält die Organmittel a capite ad calcem mit einem Supplement
über Abführmittel, der dritte (ein Auszug aus entsprechenden Kapiteln des obengenannten
Kommentars) bringt die Grundsätze der Arzneiverordnungen und Mischungen.
Im wesentlichen handelt es sich um eine gedrängte, sehr übersichtlich gruppierte, Kompilation
aus Galen, Avicenna, Joh. Mesuë, Serapion und Nicolaus Praepositus, wobei sich
der Verfasser nur auf die Simplicia beschränkt und sich einer, vom Scholastizismus

fast völlig freien, Darstellungsweise befleißigt. In der Vorrede wird die Notwendigkeit
der Kenntnis von den Wirkungen der Simplicia betont, sodann geht Johannes
de S. Amando daran, zuerst die gewöhnlichen Wirkungen (operationes communes)
jedes Arzneistoffes zu beschreiben. Die Mittel zerfallen in 27 Hauptgruppen, nämlich
abstersiva (entfernen die dicken und zähen Säfte, und zwar gibt es solche
Mittel, welche nur innerlich genommen ihre Wirkung entfalten, z. B. Absinthium,
oder äußerlich und innerlich wirksam sind, ohne oder mit eröffnender Kraft), adustiva
(leicht ätzende), aperitiva (eröffnende Mittel, mit der Unterabteilung
remedia maturantia, d. h. einen Abszeß zur Reifung bringende Arzneien), attractiva
(Mittel, welche die Säfte aus der Tiefe z. B. von den Gelenken, an die Oberfläche
leiten und zwar vermöge einer besonderen Beschaffenheit direkt infolge
innerer Verwandtschaft zwischen dem anziehenden und anzuziehenden Stoffe oder
indirekt z. B. wie der Theriak auf dem Wege der Herzstärkung), corrosiva (Aetz-
oder geschwürsbildende Mittel), consolidantia id est cutem facientia (austrocknende,
zusammenziehende Mittel, z. B. Myrrhe, plumbum ustum), confortativa
(stärkende Mittel, dahin gehören z. B. die aromatischen), constrictiva (adstringierende
Mittel), constringentia sanguinem (blutstillende Mittel), exsiccativa
(Mittel, welche durch ihre auflösende und verflüchtigende Kraft die überschüssige
Feuchtigkeit vernichten, manche wirken auch leicht ätzend), frangentia
acuitatem (Mittel, welche die scharfen Säfte paralysieren, mildernd wirken), dissolventia
ventositatem (Mittel, welche die Blähsucht bekämpfen), conglutinativa
(Mittel, welche vermöge ihrer feucht-schleimigen Beschaffenheit die Poren
der Organe zum Verkleben bringen, z. B. sarcocolla), incisiva (z. B. cepa, sinapis),
inflativa (Carminativa), lenitiva, lavativa und die stärker wirkenden mundificativa
(wirken ähnlich wie die obengenannten abstersiva), maturativa (Abszeßmittel),
putrefacientia (Mittel, welche Fäulnis, bezw. Eiter erzeugen),
diuretica, resolutiva, rubificantia, subtiliativa (verdünnende Mittel),
styptica, stupefactiva (betäubende Mittel), vesicantia. Im folgenden werden
die Organmittel abgehandelt, darunter die Abszeß- und Wundmittel (erstere
zerfallen in repercussiva, d. h. zerteilende, maturativa, resolutiva, und doloris sedativa,
letztere in blutstillende, eiterungsverhindernde, das Wundsekret reinigende, Granulationen
beseitigende, den Substanzverlust deckende Mittel), anhangsweise sind die
Abführmittel (Aloë, Koloquinthen, Cassia fistula, Helleborus etc.) besprochen. Den
Schluß bilden Vorschriften über das Rezeptieren. Die Notwendigkeit,
einfache Arzneistoffe zu einem Rezept zu komponieren, ergibt sich aus sechs
Gründen: 1. weil es zuweilen keine einfache Arznei gibt, die dem Grade der Krankheit
entspricht; 2. weil manche Stoffe überhaupt nur mit anderen gemischt zu gebrauchen
sind; 3. zur Beseitigung der unangenehmen Nebenwirkung und des schlechten
Geschmackes; 4. bei Krankheitskomplikationen, wo eine einfache Arznei nicht genügt;
5. zur Erlangung einer eigenartigen antitoxisch wirkenden Mischung; 6. zur
Verstärkung der Wirkungen und der Eigenschaften. Bezüglich der Mischung sind
folgende Regeln zu beachten: Von einem stark wirkenden Mittel ist nur wenig zu
verwenden; hat ein Präparat gleichzeitig viele Wirkungen, so ist es in größerer
Menge zu verwerten; von einem Arzneistoff, der auf die entfernten Teile wirkt, ist
viel zu nehmen; wirkt ein Präparat auf wichtige Organe, so ist es in größerer Quantität
bei der Mischung zu verwerten; wenn ein Präparat dasselbe leistet wie ein
anderes, welches zur Mischung noch verwendet werden soll, so ist wenig davon zu
verbrauchen; besitzt der Arzneistoff eine schädliche Nebenwirkung, so ist er in geringerer
Quantität anzuwenden; befindet sich in der Mischung noch ein anderer
antagonistisch wirkender Arzneistoff, so ist von dem ersteren viel zu nehmen. Zu

vermeiden hat man beim Rezeptieren: Mischungen aus heterochronisch wirkenden
oder sich in der Wirkung gegenseitig schwächenden bezw. aufhebenden Stoffen. Bei
jedem Rezept unterscheidet man das Hauptmittel Radix und die verschiedenen
Adjuvantia resp. Corrigentia. Die Concordanciae, der umfangreichste Teil des
Revocativum, sind eine alphabetisch geordnete Sammlung von wichtigen Sätzen und
Sentenzen aus Galen und Avicenna (hauptsächlich aus ersterem), mit gelegentlichen
Hinweisen auf Aristoteles, Isaac Judaeus, Joh. Mesuë, Rhazes u. a., mit dem Zweck,
nicht bloß eine leichte Uebersicht über die betreffenden Belegstellen zu geben, sondern
auch auf etwaige Widersprüche aufmerksam zu machen und schließlich wieder eine
Versöhnung der Divergenzen (Konkordanz) herzustellen. Wie die Areolae ein vorzügliches
Kompendium der mittelalterlichen Arzneibehandlung, so
stellen die Concordanciae ein Lexikon der damaligen Pathologie dar,
welches sich zum bequemen Nachschlagen vortrefflich eignet und auf
kurzem Wege vollen Einblick in die galeno-arabische Doktrin gewährt;
dabei ist die Sprache klar und die Scholastik sozusagen nur in milderer Form vertreten.
Für die große Beliebtheit des Revocativum sprechen die zahlreichen Handschriften
und die Tatsache, daß es oftmals zitiert, kommentiert und exzerpiert worden
ist. Ein Exemplar der Concordanciae wurde von der Sorbonne 1395 in besondere
Verwahrung genommen und dem Schutze des jeweiligen Dekans anvertraut.



Simon Januensis (Simon von Genua), Arzt des Papstes Nicolaus IV. (1288-1292),
Subdiakon und Kaplan Bonifacius' VIII. (1293-1304), hinterließ als Frucht
einer ungefähr dreißigjährigen Arbeit ein Wörterbuch der Arzneimittellehre, Synoyma
medicinae oder Clavis sanationis (Parm. 1473, Patav. 1474, Venet. 1486, 1507,
1510, 1513, 1514, Lugd. 1534), mit dem Zwecke, die wüste Nomenklatur zu säubern
und zu erläutern. Simon stützte sich, wie rühmend hervorzuheben ist, auf
botanische Untersuchungen, die er auf seinen ausgedehnten Reisen in
verschiedenen Gegenden anstellte, hauptsächlich aber auf die mühselige
Vergleichung griechischer, arabischer und lateinischer Schriftsteller
resp. der Namen, womit sie dieselben Dinge bezeichnet hatten.
Als Quellen kamen nach eigener Angabe in Betracht: Dioskurides (in zwei lateinischen
Bearbeitungen, einer alphabetisch geordneten und einer, aus 5 Büchern bestehenden),
Alexandri „liber de Practica” in 3 Büchern, „Practica Democriti”,
Liber ophthalmicus des Demosthenes, die Synopsis des Oribasius, Moschion,
Paul von Aegina, Galen, von den Arabern Avicenna[56], Serapion, Rhazes,
Mesuë, der Liber Alsaharavii u. a., von den Lateinern Plinius, Celsus, Cassius
Felix, Theodorus Priscianus, Isidorus, Gariopontus[(1)], das Antidotarium
des Nicolaus u. a. Die Synonyma umfassen ungefähr 6500 Artikel, die
mitunter aus einer einfachen Erklärung in einer Zeile bestehen, in anderen Fällen
wieder Zitate, sprachliche und sachliche Bemerkungen enthalten. Trotz vieler Irrtümer
und des Vorherrschens etymologischer Erläuterungen bedeutete das Glossar für
seine Zeit eine Riesenleistung, und noch heute ist es für literarhistorische Zwecke
und Kenntnis der älteren Synonyma von Wert. Außer seinem Wörterbuch kommt
Simon auch als Uebersetzer arabischer Werke in Betracht, vgl. S. 334.






Wiewohl es schon einige der erwähnten Schriftsteller — insbesondere
Gilbertus Anglicus — an spitzfindigen Deuteleien, an Formalismus in
der Darstellung nicht fehlen ließen, so muß doch als der eigentliche
Begründer jener dialektisch-disputatorischen Behandlungsweise
medizinischer Gegenstände, welche die Bezeichnung
„scholastisch” rechtfertigt, Thaddaeus Florentinus
(Taddeo Alderotti) angesprochen werden, ein Mann, an dessen Lehrtätigkeit
und literarisches Schaffen der älteste Ruhm der ärztlichen Schule
von Bologna geknüpft ist[57].



Er war es, der mehr als alle anderen der aristotelischen Dialektik
die Pforte zur Heilkunde weit eröffnete und die aristotelische
Physiologie zur Hauptgrundlage der medizinischen Theorie machte;
durch ihn wurde dem ärztlichen Unterricht, der ärztlichen Forschung für
lange Zeit eine feste Norm in der scholastischen Beweisführung
gegeben[58]. Wenn auch keine glückliche, so doch jedenfalls eine neue
Epoche der medizinischen Literatur heraufgeführt zu haben, das bleibt
seine Leistung.




Taddeo Alderotti, geboren zu Florenz um 1223 — Thaddaeus Florentinus —
entstammte einer unbemittelten Familie, wuchs unter den drückendsten Verhältnissen
heran[59] und soll sich erst im Mannesalter dem Studium der Philosophie und Medizin
in Bologna gewidmet haben. Nach erlangter Ausbildung trat er dort 1260 als
Lehrer auf und wirkte als solcher, auf logische Bearbeitung der Heilkunde
abzielend, viele Jahre hindurch mit einer Meisterschaft, die ihm bei den Zeitgenossen
den Ehrennamen eines Magister medicorum eintrug. Sein Ansehen beruhte aber
nicht bloß auf hervorragender Gelehrsamkeit, sondern auch auf glücklichen Erfolgen
in der Praxis, die ihn zum vielgesuchten und oft weithin berufenen ärztlichen Ratgeber
besonders in vornehmen, begüterten Kreisen machten; letzteren Umstand wußte
er zum Erwerb eines bedeutenden Vermögens in mehr als zulässigem Maße auszunützen[60],

was aber ebensowenig wie andere Schwächen — Neid, Eifersucht[61],
Mißtrauen — seine weitreichende Popularität zu erschüttern vermochte. Er starb in
hohem Alter (1303), nachdem er noch testamentarisch durch mehrere wohltätige
Stiftungen für die Fortdauer seines Namens gesorgt hatte. Seine Bibliothek, über
die er ebenfalls Testamentsverfügungen traf, enthielt Avicenna (4 Vol.), Galen
(4 Vol.), die Metaphysik des Avicenna, die Ethik des Aristoteles, den Liber Almansoris,
Serapion u. a.



Alderottis Schriften, die manche autobiographische Mitteilungen enthalten[62],
sind nur zum Teil gedruckt, nämlich Expositiones in arduum Aphorismorum
Hippocratis volumen, in divinum prognosticorum Hippocratis
librum, in praeclarum regiminis acutorum Hippocratis
opus, in subtilissimum Joanitii isagogarum libellum (Venet. 1527),
Commentaria in artem parvam Galeni (Neapol. 1522), Libellus de
conservanda sanitate ═ de regimine sanitatis secundum quatuor
anni tempora (ital. u. lat., Bonon 1477, auch in Puccinotti, Storia della medicina,
Vol. II, P. I, App. pag. IV ff. und pag. XLIV ff.). Die italienische Fassung

Libello per conservare la sanità del corpo wurde wegen des Stils von Dante im
Convito (I, 10) heftig getadelt. Taddeo Alderotti übersetzte auch die Ethik des
Aristoteles ins Italienische (Probe bei Puccinotti l. c.). Handschriftlich sind Kommentare
zu galenischen Schriften und Consilia medicinalia (Beispiele dieser
aus 107 Konsilien bestehenden Sammlung gedr. in Puccinotti l. c. pag. XVII ff.)
vorhanden. Auf die Benützung von Uebersetzungen direkt aus dem
Griechischen verweist eine Stelle in seinem Kommentar zu den Aphorismen:
Et translationem Constantini persequar, non quia melior sed quia communior.
nam ipsa pessima est et defectiva et superflua quandoque. nam ille insanus monacus
in transferrendo peccavit quantitate et qualitate. tamen translatio burgundionis
pisani melior est. et imo cum sententiam ponam imitabor eum et corrigam in
positione sententie totum quod in alia erroneum invenitur, et hoc invitus faciam,
sed propter communitatem translationis Constantini hoc faciam. nam potius voluissem
sequi pisanum. — Bis zu welcher Weitschweifigkeit sich die Sucht des Kommentierens
bei Alderotti verstieg, mag damit veranschaulicht werden, daß seine Interpretationen
zu der so kleinen Isagoge des Johannitius einen Raum von nicht weniger
als 114½ Folioseiten füllen; eine Probe dieses Kommentars (Kap. 18) wurde in
deutscher Uebersetzung von R. v. Töply veröffentlicht (Mann und Weib, eine Abhandlung
des Taddeo Alderotti, Wiener klin. Rundschau 1899).





Eine Fortdauer der am Gräzismus festhaltenden Salernitaner Tradition
könnte wohl darin erblickt werden, daß Thaddaeus — er knüpfte
in einer diätetischen Abhandlung direkt an das Regimen an — nur
hippokratisch-galenische Schriften (mit Ausnahme der Isagoge des Johannitius)
zum Objekt seiner Interpretationskunst machte, daß er die spärlichen,
zur Verfügung stehenden Uebersetzungen aus dem Griechischen
(Burgundio von Pisa) den schlechten Uebertragungen des Constantinus
vorzog, aber Geist und Stil seiner Kommentare verraten nur allzu deutlich
die Schulung an Avicennas Kanon und erinnern in überraschender
Weise an die von der Bologneser Juristenfamilie Accorsi zu so hoher
Blüte gebrachte logische Glossiermethode[63].




Welch großen Beifall unter den damaligen Zeitverhältnissen seine,
von der früheren so abweichende, als wissenschaftlich imponierende Lehrart
ernten mußte, ist leicht auszumalen, und die kommende ärztliche
Literatur beweist, daß Alderotti eine ganze Reihe von Schülern zu
berühmten Kommentatoren heranzuziehen verstand; erfreulicher von
unserem Standpunkt ist es aber, daß er allem Anschein nach, trotz ausgesprochener
Vorliebe für das Theoretisieren, doch auch das Praktische
in Forschung und Unterricht nicht gänzlich vernachlässigte und in diesem
Sinne sogar eine neue Form der medizinischen Schriftstellerei
ins Dasein rief, nämlich die auf Beobachtung einzelner Krankheitsfälle
beruhenden „Consilia”.



Dank der von Thaddaeus Florentinus eingeschlagenen, zeitgemäßen
Richtung, welche von seinen Jüngern weiter verfolgt wurde, überholte
Bologna das in den alten Bahnen zäh verharrende Salerno. Die wahre
Bedeutung der ärztlichen Schule von Bologna im Hinblick auf die
Gesamtentwicklung ist aber nicht in der wachsenden Menge der von ihr
ausgehenden gelehrten Kommentare zu suchen, sondern gerade in solchen
Strebungen, welche das in Salerno viel früher Begonnene unter glücklicheren
Umständen fortsetzten, nämlich in der Pflege des anatomischen
Studiums und in der wissenschaftlichen Bearbeitung
der Chirurgie (vgl. S. 290 u. 306), zwei Erscheinungen, die
sich lichtstrahlend vom sonst so düsteren Bilde der Heilkunde des
13. Jahrhunderts abheben.



Der chirurgische Ruhm Bolognas ist erheblich älter als der medizinische
und knüpft sich in dieser Epoche vor allem an die Namen des
Hugo von Lucca und des Theoderich, welche die überkommenen
antik-arabischen Ueberlieferungen denkend zu verwerten wußten und
durch eine einfachere, mehr exspektative eiterungslose Wundbehandlung[64],
sowie durch die Beschränkung des Glüheisens
und der maschinellen Polypragmasie (in der Therapie der
Frakturen und Luxationen) fortschrittlich wirkten.





Durch die Verordnungen Friedrichs II. wurde das Studium der Anatomie
(Tiersektionen) in Salerno und Neapel zu einer stehenden Einrichtung. Die Angabe
aber, es sei 1238 der Befehl gegeben worden, alle 5 Jahre in Gegenwart der Aerzte und
Chirurgen eine menschliche Leiche zu sezieren, dürfte nichts anderes als eine spätere
Ausschmückung sein. Die ersten Spuren von einem anatomischen Betrieb (Tiersektionen)
in Bologna führen in die Mitte des 12. Jahrhunderts zurück (vgl. S. 317,
Anm. 1). Thaddaeus, der in seinen Schriften verhältnismäßig reiche anatomische
Kenntnisse verrät, schöpfte aus arabischen Autoren und hat gewiß auch Tiersektionen
beigewohnt; ob er selbst zum Messer gegriffen, ist nicht festgestellt. Höchstwahrscheinlich
ist unter seinem Einfluß in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts in
Bologna die pseudogalenische Schrift De anatomia vivorum (hauptsächlich aus
Aristoteles, in zweiter Linie aus Galen) zusammengestoppelt worden, wenigstens
deutet die echt scholastische Darstellungsweise, das barbarische Latein und die
arabistische Terminologie auf die genannte Epoche und die vermutete Entstehungszeit.
Während die allgemeine Anatomie, Physiologie und Eingeweidelehre ausführlich
darin behandelt werden, fehlt die Osteologie und die Lehre von den Gehirnnerven;
in der Gefäßlehre sind fast nur die Aderlaßgefäße hervorgehoben. Es soll
übrigens hier nicht unerwähnt bleiben, daß manchen Angaben zufolge schon während
des 13. Jahrhunderts in Italien hie und da Leichen geöffnet wurden, um die Ursache
seuchenhafter Krankheiten zu ergründen; wahrscheinlich, aber unbewiesen, ist auch die
bisweilen behauptete Vornahme von gerichtsärztlichen Sektionen in diesem Zeitalter.
Was die forensische Medizin anlangt, so wissen wir nur das eine bestimmt, daß im
Anschluß an die germanischen Rechtsbräuche schon seit langem äußere Besichtigungen
von Leichen zwecks Beurteilung der Letalität der Wunden etc. durch sachverständige
Aerzte stattfanden, was deutlich genug z. B. aus einer Verordnung des Papstes
Innocenz III. vom Jahre 1209 hervorgeht (Decretal. Gregor. Lib. V, tit. XII, cap. 18).



Als letzter Hauptvertreter der Salernitanerchirurgie ist der Schüler des
Roger (vgl. S. 307) Rolandus (Rolando Capelluti) anzusehen[65], der, teils in seiner
Vaterstadt Parma (R. Parmensis) teils in Bologna lebend, die Chirurgie seines
Lehrers überarbeitet herausgab (Ego quidem Rolandus Parmensis in opere praesenti
juxta meum posse in omnibus sensum et litteram Rogerii sum secutus) und dieselbe
noch außerdem zur Grundlage eines eigenen „Libellus de cyrurgia”, der „Rolandina”
(Coll. Salern. II, 497-724 mit den Glossen der vier Meister) machte. Die
Rolandina weicht im ganzen sehr wenig von der Practica chirurgiae des Roger ab,
doch ist sie reichhaltiger und verrät den arabischen Einfluß deutlicher. Von großer
Kühnheit zeugt eine Krankengeschichte, in der Rolando erzählt, wie er in einem
Falle von penetrierender Brustwunde mit prolabierter Lungensubstanz diese einfach
wegschnitt und hierauf die Wunde verband. — Zur chirurgischen Literatur der
Salernitaner gehören ferner noch die Glossulae quatuor magistrorum und teilweise
das Poëma medicum. Die Glossulae quatuor magistrorum super chirurgiam
Rogerii et Rolandi (Coll. Salern. II, 497-724 und Puccinotti, Storia della medicina
II, 2, p. 662-792), ein Kommentar zu den Schriften des Roger und Rolando
(namentlich zur Rolandina), zeichnen sich durch streng wissenschaftliche, auch die
Theorie (Aetiologie, Semiotik etc.) sorgfältig berücksichtigende Darstellungsweise aus
und repräsentieren die Höchstleistung der Salernitaner Chirurgie unter

arabischem Einflusse (Zitate aus Avicenna, Abulkasim, Constantinus, Rhazes).
Buch I: Spezielle Wundlehre; Buch II: Abszeßlehre, Exantheme, Krebs, Fisteln einzelner
Organe; Buch III: Manie, Melancholie, Epilepsie, Augen-, Ohr-, Zahnleiden,
Hernien, Blasenstein, Hämorrhoidalkrankheiten, Kauterien, Lepra, Spasmus; Buch IV:
Frakturen und Luxationen. Ob die Schrift wirklich von „vier” Meistern zu Salerno
oder Paris verfaßt worden ist oder ob sich ein einziger Autor unter dem Pseudonym
der Quatuor magistri verbirgt, konnte bisher nicht entschieden werden. Das Poëma
medicum ═ De secretis mulierum, de chirurgia et de modo medendi libri septem
(Coll. Salern. IV, 1-176) ist ein wahrscheinlich aus dem Ende des 13. Jahrhunderts
stammendes Lehrgedicht (6322 Verse). Die beiden ersten Bücher handeln über
Frauenleiden, Geburtshilfe und Kosmetik (aus dem Werke der Trotula geschöpft),
die folgenden vier über Chirurgie (hauptsächlich metrische Paraphrase
der Chirurgie des Roger und des zugehörigen Kommentars der Quatuor magistri),
das siebente Buch handelt von der allgemeinen Therapie und Deontologie; es stellt
in letzterer Hinsicht eine Versifikation der Schrift de adventu medici (vgl. S. 293) dar.
Die allgemeinen therapeutischen Vorschriften scheinen vorwiegend der Ars medendi
des jüngeren Kophon (vgl. S. 291) entnommen zu sein.



Hugo Borgognoni oder (nach dem Geburtsorte) Hugo von Lucca[66] (Ugo
de Lucca) wurde um die Mitte des 12. Jahrhunderts geboren, wirkte als Stadtarzt
(nebstbei auch als Gerichtsarzt)[67] in Bologna, begleitete die Bologneser Kreuzfahrer
auf ihrem Zuge nach Syrien und Aegypten (Belagerung von Damiette 1219) und
starb, fast hundertjährig, vor 1258. Er genoß als chirurgischer Praktiker einen bedeutenden
Ruf, zog mehrere seiner Söhne zu Aerzten heran, unter diesen den
nachmals so berühmten Theoderich. Worin seine Bedeutung lag, erfahren wir ausschließlich
aus dem Werke des letzteren, da Hugo selbst nichts Schriftliches hinterließ.
Von Theoderich hören wir unter anderem, daß Hugo die primitive Form der
Narkose, mit Schlafschwämmen (vgl. S. 302) empfahl und für eine einfache,
eiterungslose Wundbehandlung (Kompressen mit Wein, einfacher Verband)
eingetreten ist. Er verfuhr in sehr rationeller Weise in der Behandlung komplizierter
und unkomplizierter Schädelverletzungen (Einfachheit, Reinlichkeit, Warnung vor
Polypragmasie, Unterlassen jeder Sondierung), in der Behandlung penetrierender
Brustwunden, sowie des Empyems, der Abszesse etc. und vereinfachte wesentlich
die Apparatotherapie bei Extremitätenverletzungen und
Luxationen; bei Rippenfraktur versuchte er die Reposition im Bade
mit vorher eingeölten Fingern. Im Gegensatz zu diesen Neuerungen huldigte
er dem mittelalterlichen Zeitgeiste freilich dadurch, daß er allerlei Pflaster- und
Salbenkompositionen und „Wundtränke” anwendete. Vgl. die Zusammenstellung der
Zitate in der Berliner Dissertation (1899) von Eugen Perrenon, Die Chirurgie des
Hugo von Lucca nach den Mitteilungen bei Theodorich. Meister Hugo beschäftigte
sich auch mit Chemie und lehrte eine Methode der Sublimation des Arseniks.



Theoderich von Lucca (Theodericus Cerviensis, Teoderico Borgognoni, Theodericus
Episcopus, Theoderich 1206-1298), der Sohn des Begründers der Bologneser
Chirurgenschule, des Hugo von Lucca, trat schon in jungen Jahren in den, kurz
vorher entstandenen Predigerorden ein, wurde später Poenitentiarius des Papstes
Innozenz IV. und endete seine Laufbahn als Bischof von Cervia (bei Ravenna).

Infolge besonderer Erlaubnis durfte er die schon vom Vater empfangene ärztliche
Ausbildung vervollkommnen und selbst während des Episkopats die Praxis in Bologna
ausüben. Diese war so umfangreich und lukrativ, daß er ein großes Vermögen für
wohltätige Zwecke hinterlassen konnte. Trotz bedeutender Anlehnung an die griechischen
und arabischen Autoritäten verrät seine Chirurgie (Venet. 1498 und in mehreren
Ausgaben der Collect. chir. Veneta) einen gewissen Zug von Selbständigkeit —
eine Folge der Ausbildung durch Hugo von Lucca, auf den sich der Verfasser in
zahlreichen Fällen beruft[68]. Theoderich tritt entschieden für die eiterungslose
Wundbehandlung ein: „non enim est necesse — saniem, sicut Rogerius et Rolandus
scripserunt et plerique eorum discipuli docent et fere omnes cyrurgici moderni
servant, in vulneribus generare. Iste enim error est major quam potest esse. Non
est enim aliud, nisi impedire naturam, prolongare morbum, prohibere conglutinationem
et consolidationem vulneris” (II, cap. 27). Wie sein Vater erklärte er (nach dem Vorgange
Avicennas) den Wein für das beste Verbandmittel der Wunden.
In dem Abschnitte über Blutstillung ist unter anderem der Aetzung, der Tamponade,
der Ligatur und der gänzlichen Durchschneidung des verletzten Gefäßes
gedacht; in der Behandlung der Frakturen und Luxationen tritt das Streben zu Tage,
einfache Verfahren an Stelle der maschinellen Polypragmasie zu setzen. Das achte
Kapitel des 4. Buches ist bemerkenswert, weil darin die Methode der Betäubung
durch Schlafschwämme bei Vornahme von Operationen besprochen ist.
Die Schwämme wurden mit narkotischen Pflanzensäften (Opium, Hyoscyamus,
Mandragora, Lactuca, Cicuta, Hedera arborea etc.) imprägniert, sodann getrocknet
und aufbewahrt und vor dem Gebrauche mit warmem Wasser angefeuchtet: quotiens
autem opus erit, mittas ipsam spongiam in aquam calidam per unam horam et
naribus apponatur, quousque somnum capiat, qui incidendus erit et
sic fiat cyrurgia, qua peracta, ut excitetur aliam spongiam in aceto infusam frequenter
ad nares ponas. Item feniculi radicum succus in nares immittatur, mox expergiscitur.
Dieses, nicht unbedenkliche Verfahren scheint übrigens nicht allzuoft angewendet
worden zu sein. — Theoderich legte auf richtige Ernährung seiner Patienten großes
Gewicht (medicum cibaria boni chimi et boni sanguinis generativa non ignorare).
Bei verschiedenen Hautaffektionen (Scabies, Pruritus etc.) verwendete er äußerlich
Quecksilber und beobachtete dabei als Folgeerscheinung den Speichelfluß. Im
3. Buche seiner Chirurgia, Kap. 49 (de malo mortuo) werden genaue Vorschriften
über die Anwendung der Quecksilbersalbe (1 Unze auf 130 Unzen anderer Bestandteile)
nach einer vorausgegangenen Vorbereitungskur (hauptsächlich Laxieren) gegeben.
Es heißt dort: Item unguentum sarracenicum quod sanat scabiem, cancrum,
malum mortuum, phlegma salsum, educendo materiam per os, et dicitur leprosos in
principio ... postea fac duos ignes: et in medio pone tabulam in qua locetur patiens
et unguatur a genibus usque ad pedes et supra genua tribus digitis. Similiter a
cubita usque ad manus et supra cubitas tribus digitis, et fiat ista unctio bis in die ...
Diaeta sit tenuis et bene digestibilis. Et si propter multa sputamina et rascationem,
asperitas et dolor in gutture sentiatur, da mel rosatum et mel simplex. Et si patiens
multum debilitatus fuerit, confortetur ... (diese Vorschrift für eine Schmierkur
entspricht schon ganz der bis noch vor einem halben Jahrhundert beliebten Hunger-
und Speichelkur). Für den rationellen Standpunkt Theoderichs spricht es, daß er

die Notwendigkeit der anatomischen Kenntnisse für den Chirurgen
energisch betonte und die Wertlosigkeit mancher zu seiner Zeit beliebter Wundermittel
klar erkannte. Die Chirurgie des Theoderich zerfällt in vier Bücher. Buch I:
Wundbehandlung; Buch II: Schädel-, Gesichts-, Thorax-, Darm-, Gefäß- resp. Nervenverletzungen;
Buch III: Fisteln, Krebs, Hautleiden, Abszesse, Tumoren, Hernien,
Hämorrhoiden, Panaritium, Lepra etc.; Buch IV: Rezepttherapie, Beiträge über
Kopfschmerz, Augenleiden, Gicht, Lähmung und Epilepsie.



Weit stärker als bei Theoderich tritt der Autoritätsglaube und die scholastische
Schreibart bei seinem Zeitgenossen Brunus hervor, der in Padua und Verona
tätig war. Brunus (Bruno da Longoburgo)[69] verfaßte eine Chirurgia
magna (im Jahre 1252 vollendet) und eine (bloß aus 3 Folioseiten bestehenden)
Chirurgia minor (beide in Coll. chirurg. Venet. 1546). Wertvoll war seine
Polemik gegen die Eitererzeugung, sowie seine Empfehlung der austrocknenden
Wundbehandlung. Bei der Erörterung der Wundheilung ist von einer prima und
secunda intentio die Rede. Die Einleitungen der Chirurgie des Theoderich und
des Bruno zeigen auffallende Aehnlichkeit, was vielleicht damit zu erklären ist, daß
beide aus denselben arabischen Quellen geschöpft haben. Brunus bezeichnet selbst
sein Werk als librum ... collectum et excerptum ex dictis glorissimi Galieni, Avicennae,
Almansoris, Albucasis et Alyabbatis necnon et aliorum peritorum veterum
(Hippokrates, Johannitius, Serapion, Constantinus), doch finden sich hie und da auch
eigene Beobachtungen.





In den Streit über die Prinzipien der Wundbehandlung griff vermittelnd
Wilhelm von Saliceto ein — der größte Chirurg, den Bologna
und das 13. Jahrhundert überhaupt hervorgebracht hat.



Saliceto war ein Mann von umfassender ärztlicher Bildung, den ausgesprochene
Vorliebe, ein „Specialis amor”, wie er selbst sagt, besonders
zur chirurgischen Praxis hinzog. In welchem Sinne er diese betrieben
sehen wollte, davon gibt seine Cyrurgia ein erschöpfendes und erfreuliches
Bild. Sind auch keine großen Neuerungen darin zu finden,
so ist doch der Stoff trefflich angeordnet und durch Mitteilung guter
Beobachtungen, zahlreicher instruktiver Fälle belebt. Ueberall wird die
Diagnose und die Therapie mit solcher ruhiger Sicherheit klar und zielbewußt
entwickelt, daß man förmlich den kritisch abwägenden Geist, die
geschickte Hand eines vielerfahrenen, kühnen und dabei umsichtigen, nur
der eigenen Wahrnehmung vertrauenden Chirurgen herauszuspüren vermeint.
Einem solchen Meister entspricht auch die verhältnismäßig
knappe, auf Zitate fast völlig verzichtende Darstellung des Buches. Von
historischer Bedeutung ist es namentlich, daß Saliceto,
wie auch schon Theoderich, an Stelle der mißbräuchlichen
Anwendung des Glüheisens das Messer wieder mehr zu
Ehren brachte.



Saliceto war aber nicht bloß ein hervorragender Wundarzt, er ließ
auch die innere Medizin nicht aus den Augen, und entsprechend der

eigenen, vielseitigen Ausbildung war seine Absicht darauf gerichtet, die
Wiedervereinigung beider Zweige zu befördern. Welcher Gewinn
der inneren Medizin aus einer solchen Verbindung erwachsen konnte, wie
sehr die chirurgische Erziehung zur nüchternen Beobachtung geeignet
gewesen wäre, den Illusionen ärztlicher Dialektik entgegenzuwirken —
beweist am besten das umfangreiche Kompendium der inneren Medizin,
welches Saliceto nach seiner Chirurgie verfaßte. Dieses Werk — Summa
conservationis et curationis — hat wohl mit anderen ähnlichen
Schriften dieses Zeitalters die starke Berücksichtigung der vorausgegangenen
(besonders arabischen) Literatur gemeinsam, unterscheidet sich
aber in vieler Beziehung vorteilhaft von denselben, so namentlich durch
die Bevorzugung des hygienisch-diätetischen Standpunkts, durch die nicht
unbeträchtliche Zahl guter Krankheitsbeobachtungen und durch die von
der Scholastik beinahe freie Darstellung.




Guglielmo da Saliceto (Salicetti) aus Piacenza (daher Magister Placentinus)
wurde im ersten Drittel des 13. Jahrhunderts geboren und war ein Schüler des
Buono di Garbo (Schwager des Taddeo Alderotti). Er lebte und lehrte eine Zeitlang
in Bologna, zuletzt in Verona, wo er eine Anstellung als Stadt- und Hospitalsarzt
hatte. Sein Todesjahr ist nicht sichergestellt, wahrscheinlich starb er um 1280.



Cyrurgia (Placent. 1476, Venet. 1502, 1546, franz. Uebersetzung von Nic. Prevost,
Lyon 1492, Paris 1505, 1596), neueste französische Ausgabe von P. Pifteau (Chirurgie
de Guillaume de Salicet, Traduction etc., Toulouse 1898); czechische Uebers.
Prag 1867. Summa conservationis et (sanationis) curationis (Placent. 1475,
Venet. 1489 mit der Chirurgie, 1490, Lips. 1495 u. ö.). De salute corporis (Lips.
1495). Vgl. die von Pagel inspirierten Berliner Dissertationen: H. Grunow, Diätetik
des Wilhelm von Saliceto (1895), Eug. Loewy, Beitr. z. Kenntnis u. Würdigung des
W. von Saliceto (1897), Herkner, Kosmetik und Toxikologie nach W. v. S. (1897),
O. Basch, Materialien zur Beurteilung des W. v. S. als Arzt (1898). Die Cyrurgia
zerfällt in fünf Bücher, denen eine kurze chirurgische Hodegetik und Methodologie
vorangeht. Buch I: Erkrankungen des Schädels (Hämatom des Neugeborenen, Hydrocephalus),
Kopfausschläge, Augen-, Ohrleiden (Unterbindung der Ohrpolypen), Nasenpolypen,
Mundkrankheiten, Drüsenschwellungen des Halses, Kropf (innerliches oder
operatives Verfahren), Schwellungen und Abszesse in der Achselhöhle (Differentialdiagnose),
an der oberen Extremität, Panaritium, Krankheiten der Brustdrüse
„scrofula”, „durities”, „cancer”, Fall von inoperablem Mammakarzinom), Vereiterungen
am Thorax, Nabelbruch (Pflaster, Verbände, Unterbindung), Tumoren der
Leber- und Milzgegend, Affektionen der Leistenbeuge, darunter venerische, (et fit
etiam [scilicet bubo], cum homo infirmatur in virga propter fedam
meretricem vel aliam causam; cap. 42), Hernia inguinalis (Beschreibung des
Bruchbandes „lumbar”; Radikaloperation), Kastration, Hämorrhoiden und Kondylome
des Afters (Unterbindung, Kauterisation), Operation von Mastdarmfisteln, Steinschnitt
(vorher bimanuelle Untersuchung), Erkrankungen der männlichen Genitalien
(de pustulis albis et scissuris et corruptionibus que fiunt in virga
et circa preputium propter coitum cum meretrice vel feda vel ab alia
causa) — am Schlusse dieses Kapitels (48) der prophylaktische Rat: ablutio cum aqua
frigida et continua abstersio cum eadem post coitum ... post ablutionem roratio loci cum
aceto), Abszesse an den Hoden, Skrotalhernie, Hydro-, Sarkokele, Varices (Bloßlegung

der Vene, doppelte Ligatur, Kauterisation), Hüft-, Kniegelenksleiden, Frostbeulen etc.,
Karbunkel, Anthrax, Kontusionen, Verbrennungen, verschiedene Dermatosen, Gicht.
Buch II betrifft die verschiedenartigen Verwundungen und Kontusionen der einzelnen
Körperregionen. Die Behandlung der großen Schnittwunden bestand in Reinigung mit
Oel, Blutstillung, Naht, sorgfältigem Verbande, Ruhestellung des verletzten Organs und
passender Diät; bei eingetretener Eiterung kamen die mundificativa, incarnativa etc.
zur Anwendung. Bei Schädelverletzungen legte er einen sehr dicken Verband an,
um den schädlichen Zutritt der Luft zu verhindern; unter den Folgeerscheinungen
ist namentlich die kontralaterale Lähmung hervorgehoben. Sehr ausführlich
ist die kasuistisch belebte Schilderung der Pfeilwunden, penetrierenden Brust- und
Bauchwunden (Anwendung der Kürschnernaht bei Längs- und Querwunden des
Darmes). Bei der, für sehr gefährlich erklärten Stichverletzung der Nerven ist
Erweiterung der Wunde, Oelapplikation, zur Schmerzstillung Opium, Hyoscyamus
empfohlen. Buch III handelt in sehr gründlicher Weise von den Frakturen und
Luxationen. Unter den diagnostischen Zeichen der Frakturen ist namentlich das
Krepitationsgeräusch (sonitus ossis fracti) erwähnt; der Verband war ziemlich
kompliziert (Oelbauschen, Eiweiß enthaltendes Pflaster, 4-6 Schienen, Kompressen,
Binden), Warnung vor zu festem Anlegen des Verbandes, alle 3-4 Tage Verbandwechsel;
Aderlaß, Schröpfen, Diät u. s. w. Zur Reposition der Verrenkungen sind
rationelle Verfahren angegeben. Buch IV enthält eine Anatomie für die
praktischen Zwecke des Chirurgen. Der Wert derselben beruht nur auf
der neuartigen topographischen Darstellungsweise, der Inhalt ist zum größten
Teile aus den fehlerhaften Angaben der Vorgänger geschöpft, Anatomie an der
Menschenleiche hat Verfasser nicht ausgeübt. Dem angegebenen Zwecke entsprechend
sind die Aderlaßvenen, die verschiedenen Formen der Luxationen, die Hernien ausführlich
berücksichtigt. Buch V handelt von der Kauterisation und von den, in der
Chirurgie gebräuchlichen Arzneimitteln. Die zum Kauterisieren verwendeten Instrumente
waren aus Gold, Silber, Messing oder Eisen verfertigt, ihrer Form nach wurden
sie bezeichnet als Cauterium olivare seu cultellare, clavale, punctuale, rotundum,
triangulatum, minutum (für Kinder). Auf den Brandschorf legte man gleich nach
der Aetzung butirum vel axungia seu oleum rosatum. Anstatt des Glüheisens kamen
unter Umständen auch ätzende Medikamente zur Anwendung. Das Cauterium actuale
oder potentiale diente, wie Wilhelm de Saliceto sagt, ad alterandam dispositionem
membri cujus complexionem volumus rectificare et ad resolvendum materias corruptas
in membro contentas et ad restringendum fluxum sanguinis.



Summa conservationis et curationis in fünf Büchern, beginnt mit einer
vortrefflichen medizinischen Deontologie und mit einer ausführlichen Diätetik und
Prophylaxe. Buch I enthält die spezielle Pathologie und Therapie; Buch II die
Fieberlehre; Buch III die Kosmetik und Dermatologie; Buch IV die Toxikologie;
Buch V die Heilmittellehre und ein Antidotarium. Zitiert sind am häufigsten Hippokrates,
Galen, Rhazes und Avicenna. Aus der noch heute beherzigenswerten
ärztlichen Politik des Saliceto sei Einiges hervorgehoben, was sich auf das Verhalten
des Arztes am Krankenbette und auf den Umgang mit den Laien bezieht:
In pulsu vero debet medicus cum maxima instantia quoad laicos considerare;
sed veritatem ignorare non convenit: astute tangere cum
quiete pulsum infirmi est conveniens et est bonum videri, ut medicus sit multum
intentus de hac re. Nam omnia talia de medico hominibus fidem faciunt;
quae est valde utilis in convenienti opere medicinali et per istud astantes
bonam habent praesumptionem de medico. Et in quibus rebus delectatur infirmus
hora sanitatis inquirere convenit et etiam de somno et vigiliis et similibus. Et cum

hoc deliberative inquirere debet de infirmitate et ejus causa seu causis et hoc per
considerationem in superfluitatibus: egestione, urina, sputo et sudore et
per narrationem infirmi et adstantium: etiam si ipse debilis aut parvae
scientiae fuerit et per hoc confortatur mens infirmi super ejus operationem et fit
operatio medicinarum nobilior et confortatur in tantum anima infirmi per hanc fidem
et imaginationem quod operatur contra infirmitatem fortius et nobilius et subtilius
quam faciat medicus cum instrumentis et medicinis. (Also sorgfältige Untersuchung
und Erhebung der Anamnese schon aus psychologischen Gründen!) Bezüglich der
Prognose heißt es in echt humaner Gesinnung: Nullo modo praesumas coram infirmo
nec ipso audiente aliquam debilitatem de ejus natura proferre, neque aliquid mali
de eo, etiam si de ejus salute fueris desperatus: sed medico semper convenit
infirmo salutem promittere, ut imaginatio bonae dispositionis et salutis
firma in infirmi anima remaneat: nam talis infirmitas de salute operationem medici
juvat in omni re et effectus medicinarum contra materias et infirmitatem melior et
nobilior reperitur; amicis vero et secretis infirmi totam veritatem exponas
ut omnis suspicio si infirmus ad malum converteretur a mentibus amicorum infirmi
per tuam bonam et veram narrationem tollatur. Gewarnt wird vor allzugroßer Vertraulichkeit
mit den Laien, namentlich aber vor wissenschaftlichen Auseinandersetzungen,
da offenbar werdende Kontroversen hinsichtlich der Diagnose oder Behandlung
das Vertrauen erschüttern. Nam omnes laici propter discordiam
repertam inter medicos solum sermonibus et aliquando inquisitione causarum
et egritudinum artem medicinalem reputant vanitatem et dicunt medicos
non rationabiliter contra egritudines, sed ut plurimum, casualiter
operari. Möglichst nachdenklich, schweigsam, mit zu Boden gesenktem Antlitz
solle der Arzt dastehen, so daß der Eindruck erweckt werde, daß in seinem Geiste
alle Weisheit verborgen sei, etiam si in tali cognitio veritatis nullo modo reperiretur.
Nur das nötigste ist mit den Angehörigen zu sprechen, denn Schweigen fällt nicht
dem Tadel törichter Rede anheim. Der Arzt halte sich fern von allem, was seinen
Ruf beim Publikum schädigen könnte, namentlich hüte er sich mit der Frau des
Hauses über intime Angelegenheiten zu reden. Seine Leistungen lasse er sich gut
honorieren: et petere optimum salarium de qualibet operatione medicinali, assignando
pro causa visionem stercoris et urinae non erit malum. Er gehe nicht hochmütig
und in feinem Putz daher, auch vermeide er es, durch auffallendes, unschickliches
Benehmen Anstoß zu erregen. Der Besuch bei dem Kranken erfolge
nicht überflüssig, sondern nur auf dessen Wunsch: quia ex tali visitatione redderes
te suspectum, et perit in te fides infirmi. Besondere Vorsicht ist bei der Verabreichung
von Narcoticis am Platze, die Verordnung von Abortivis oder antikonzeptionellen
Mitteln verstoße gegen Religion, Ethik und die staatlichen Gesetze. Die
Kenntnis von den Leistungen der Vorgänger als Grundlage der
eigenen Leistungen ist erforderlich, quod nullus hominum per se perfecte
potest pervenire ad artes operativas seu conservativas nisi cum communitate prioris
et melioris a quo doctrinaliter audire debet causas et principia et regulas universales
artis. — Die diätetisch-hygienische Abhandlung bildet ein noch jetzt lesenswertes
Vademekum von der Wiege bis zum Grabe. Sie beginnt mit einer ungemein sorgfältigen
Hygiene der Schwangeren und der Kinder in den ersten Lebensjahren. Tägliches
Baden des Kindes ist unerläßlich, das Bestreichen des Anus mit Oel erleichtert
den Durchtritt der Fäces, das Weinen und Schreien der Kinder erweitere den Brustkasten
und befördere den Stoffwechsel, sei also nicht besorgniserweckend, die Entwöhnung
— man stillte bis zum 2. Jahre — das Laufenlernen und alles übrige
erfolge nur gradatim. Nach vollendetem 6. Jahre habe man auf gute geistige und

leibliche Erziehung Bedacht zu nehmen, das Baden sei von großem Wert, Weingenuß
sei gänzlich zu untersagen. Nach dem 14. Jahre könne eine größere Freiheit
in der Auswahl und Menge der Speisen gestattet werden, und man solle für
gute Luft, angemessene Ruhe und Bewegung, Sättigung und Stuhlentleerung, Vermeidung
seelischer Aufregung und körperlicher Ueberanstrengung und für eine gewisse
Abhärtung sorgen. Saliceto weist auf die Notwendigkeit einer in gesunder Gegend
gelegenen Wohnung und geeigneten Schlafstätte hin; Bewegung besonders vor dem
Essen sei nützlich; Unmäßigkeit des Trinkens während des Essens störe die Verdauung;
Zurückhalten des Urins (wegen Disposition zu Harnleiden) und der Fäces sei zu
vermeiden. Allzugroße Enthaltsamkeit in Sexualibus sei nicht zu billigen; mäßiger
Coitus schaffe dem Körper Erleichterung und lenke die Gedanken von sinnlichen
Vorstellungen ab; unmäßige Ausübung desselben schwäche den Menschen. Allzu heiße
Bäder seien schädlich durch ihre schwächende und austrocknende Wirkung. Alle
Gemütsbewegungen, welche das Maß überschreiten, können Krankheiten erzeugen, z. B.
langanhaltender Zorn — Fieber. Der Schluß der Abhandlung betrifft die Diagnose
und die ärztlichen Maßnahmen vor dem Ausbruch einer herannahenden Krankheit.
Aus der speziellen Pathologie wäre namentlich die Beschreibung der „durities
renum” als Ursache der Wassersucht (Vorahnung des Brightschen Symptomenkomplexes![70]),
und die Schilderung der Melancholie bemerkenswert. Die
gynäkologischen Abschnitte haben folgenden Inhalt: Ursachen und Behandlung
der Amenorrhöe, Dysmenorrhöe, Abszesse, Karzinom des Uterus (entsteht auf einem
Boden, der durch eine Art Verbrennung in seiner Ernährung gestört ist, wobei die
Gefäße als Verbreiter des Krankheitsstoffes wirken), Rhagaden, Blasenmole, Hysterie
(der Anfall unterscheidet sich vom epileptischen durch das fortbestehende Bewußtsein),
Stenosen der Vulva, Ursachen und Behandlung der Sterilität, Gebärmutterkatarrh,
Verhaltungsmaßregeln zur Beförderung der Konzeption etc.





Der mächtige Aufschwung, den die Chirurgie während des 13. Jahrhunderts
in Italien nahm, beruhte nicht bloß auf der ausgedehnten
praktischen Verwertung der gräko-arabischen Ueberlieferung, sondern
noch mehr auf der beginnenden Selbständigkeit der Beobachtung und
Erfahrung mindestens in einzelnen Fragen und Methoden[71]. Die wichtigste
Voraussetzung dieser aufstrebenden Entwicklung
war durch den Umstand gegeben, daß die ärztlichen Schulen
Italiens für die wissenschaftliche Ausbildung der Chirurgen
Sorge trugen, und daß diesen eine ihres Standes würdige
soziale Stellung eingeräumt wurde.



Der Einfluß der großen italienischen Meister blieb glücklicherweise
nicht auf ihre nächste Umgebung beschränkt, doch eine wirkliche Pflanzstätte
der italienischen Chirurgie wurde zunächst nur Paris, wo sich
die legitimen Wundärzte um die Mitte des 13. Jahrhunderts zwecks

Wahrung ihrer geistigen, sozialen und wirtschaftlichen Interessen zu
einer Korporation, dem Collège de St. Côme, vereinigt hatten und
dank ihrer fachlichen Ausbildung wenigstens einigermaßen schon für die
Aufnahme einer Operationskunst im eigentlichen Sinne des Wortes vorbereitet
waren[72]. Diese ihnen übermittelt und damit den Grundstein
zur später so glänzenden französischen Chirurgie gelegt zu haben, ist das
große Verdienst des Mailänders Lanfranchi, welcher der Schule des
Wilhelm von Saliceto entstammte.



Wie aus den beiden Hauptwerken Lanfranchis, aus der Chirurgia
parva und der kasuistisch belebten Chirurgia magna, hervorgeht,
war der Herold der italienischen Wundarzneikunst auf französischem
Boden eifrigst bemüht, den Spuren seines berühmten Lehrers zu folgen,
ohne aber auf eigene Beobachtung und selbständiges Urteil Verzicht zu
leisten. Gleich Saliceto für die Würde seiner Kunst begeistert und von
strengster Gewissenhaftigkeit geleitet, suchte er die wissenschaftliche
Begründung der Chirurgie und ihre Wiedervereinigung mit
der internen Medizin herbeizuführen, und als Hauptmittel des chirurgischen
Unterrichts galt ihm der Hinweis auf konkrete Fälle.
„Bona casuum narratio multum corroborat operantem.” — „Nam omnis
scientia, quae dependet ab operatione multum corrobatur per experientiam.”
Mehr aber als Saliceto huldigte Lanfranchi der literarischen Gelehrsamkeit,
ja selbst dem Scholastizismus, und unverkennbar ist ein
Rückschritt darin zu erblicken, daß er gegenüber der Ausführung großer
Operationen (z. B. Herniotomie, Steinschnitt) oft übertriebene Zaghaftigkeit
zur Schau trägt.




Lanfranchi (Lanfranco, Lanfrancus, Alanfranc u. a.) aus Mailand, der hervorragendste
Jünger Salicetos, wirkte zuerst als Chirurg und Internist in seiner Vaterstadt,
aus der er infolge politischer Konflikte im Jahre 1290 verbannt wurde. Wie
manche andere italienische Aerzte[73] suchte er in Frankreich ein Asyl, begab sich
zunächst nach Lyon, wo er die Chirurgia parva schrieb, reiste sodann, immer
seine Kunst ausübend, durch verschiedene Provinzen, um schließlich seit 1295 in
Paris dauernden Aufenthalt zu nehmen. Hier entwickelte er in Verbindung mit
seiner großen Praxis eine sehr ersprießliche Lehrtätigkeit, welche nach seiner (besonders
durch den Dekan der medizinischen Fakultät, Jean Passavant, angeregten)
Aufnahme ins Collège de St. Côme dem Ansehen der Pariser Chirurgenvereinigung
in hohem Maße zu gute kam. Das Neue der Lehrweise bestand in der Oeffentlichkeit
der Operationen, an die sich instruktive Vorträge knüpften, also in der echt

klinischen Unterrichtsmethode. Lanfranchi beendete 1296 sein Hauptwerk, welches
ihm den Nachruhm sicherte, die dem König Philipp dem Schönen gewidmete
Chirurgia magna. Sein Todesjahr ist nicht festgestellt, doch scheint er noch
vor 1306 gestorben zu sein.



Die Chirurgia parva (in Collect. chir. Venet., deutsche Uebersetzung von
O. Brunfels, Kleyne Wundartznei des hochberümpten L., Straßburg 1528; alte spanische
Uebersetzung, Sevilla 1495) ist nur ein Abriß, der in 16 Kapiteln das allernotwendigste
chirurgische Wissensmaterial enthält. Die Chirurgia magna ═ Practica
quae dicitur ars completa totius chirurgiae (Venet. 1490, in Coll. chir. Venet., alte
französische Uebersetzung von G. Yvoire, Lyon 1490; alte englische Uebersetzung
veröffentlicht in Early English Text Society 1894 unter dem Titel Lanfrank's
Science of Cirurgie) zerfällt in 5 Traktate, welche in Doktrinen und Kapitel eingeteilt
sind[74]. Traktat I beginnt mit der Definition der Chirurgie (cyrurgia von
„cyros” ═ manus und „gyos” ═ operatio!) und einer Deontologie. Von den Eigenschaften,
die der Chirurg besitzen soll, heißt es unter anderem: manus habeat
bene formatas: digitos graciles et longos: corpus forte non tremulum: membra
cuncta habilia ad perficiendum bonas animae operationes. Sit subtilis ingenii. Sit
naturalis, humilis et fortis animi, non audacis. Naturali scientia sit munitus: non
medicina solum sed in omnibus partibus phylosophiae studeat: naturalis logicam
sciat: ut scripturas intelligat: loquatur congrue: quod docet grammatica: propositiones
suas sciat rationibus approbare: quod docet dyalectica: verba sua sciat secundum
intentionem propositam adaptare: quod docet rhetorica. Adeo noscat ethicam quod
spernat vitia et mores habeat virtuosos: non sit gulosus: non adulter: non invidus:
non avarus: sit fidelis. ... In aegri domo verba curae non pertinentia non loquantur.
Mulierem de domo aegri visu temerario respicere non praesumat, nec cum
ea loquatur ad consilium nisi pro utilitate curae: non det in domo aegri consilium
nisi petitum: cum aegro vel aliquo de familia non rixetur: sed blande loquatur
aegro: promittens eidem quamque salutem in aegritudine. Et si de ipsius salute
fuerit desperatus, cum parentibus et amicis casum prout est expositione non postponat.
Curas difficiles non diligat et de desperatis nullatenus se intromittat. Pauperes
pro posse juvet: a divitibus bona salaria petere non formidet: ore se proprio non
collaudet, alios aspere non increpet, medicos omnes honoret et clericos. nullum cyrurgicum
pro posse sibi faciat odiosum. ... Sic addiscat physicam, quod in
cunctis operationibus sciat instrumentum ejus cyrurgicum theorice
regulis approbare, quod docet physica. Nam necessarium est quod
cyrurgicus sciat theoricam sicut potest syllogizando probari. Omnis
practicus est theoricus: omnis cyrurgicus est practicus: ergo omnis
cyrurgicus est theoricus. ... Der Schluß dieses Kapitels klingt in die Forderung
aus, daß der Chirurg auch von der Medizin eine vollständige
Kenntnis besitzen müsse. Nach einem kurzen Ueberblick über Anatomie und
Physiologie handelt Lanfranchi von den Wunden und Geschwüren. Die Wunde
wurde gewöhnlich mit einem Verband behandelt, bei dem „pura clara ovi” oder
das rote Pulver (vgl. S. 307) direkt appliziert wurden; bei großen, klaffenden Wunden
kam die Naht zur Anwendung (Naht auch bei vollständig queren Nervendurchtrennungen,
im Gegensatz zu Theodorich). Bemerkenswert ist es, daß auf den Einfluß
hingewiesen wird, den die Luft auf die Eiterbildung in Wunden ausübt. Unter den
Methoden der Blutstillung wird auch die Digitalkompression und die Unterbindung

(vielleicht auch die Torsion) der Gefäße erwähnt. Verwundete müssen sich
im allgemeinen, wenigstens anfangs, von Wein und substantiöser Nahrung enthalten.
Die Geschwüre werden eingeteilt in ulcera virulenta, sordida, profunda, corrosiva,
putrida, ambulativa und ulcera difficilis consolidationis. Hindernisse für die
Geschwürsheilung sind oft in dem Sitze der Geschwüre oder in der
Folgewirkung gewisser Krankheiten (mala dispositio totius corporis ut
ydropisis, Leber-, Milzleiden etc.) zu suchen. Der „cancer apertus” soll nur dann
mit dem Messer oder Glüheisen angegriffen werden, wenn die vollständige Entfernung
möglich ist. Wenn der Wundstarrkrampf durch Verletzung einer Sehne oder eines
Nerven (welche beide voneinander nicht genügend geschieden wurden) entstanden
ist, so empfiehlt es sich (falls Aderlaß, Schröpfköpfe, Klysmen etc. nutzlos blieben)
die völlige Durchtrennung vorzunehmen. Traktat II handelt von den Wunden
der einzelnen Körperteile a capite ad calcem, wobei anatomische Erörterungen stets
vorausgeschickt werden. Zeichen einer Schädelfraktur sind: der rauhe,
klirrende Ton beim Beklopfen der Schädeldecke mit einem Stäbchen, die
Schmerzempfindung des Patienten, wenn an einem, von diesem mit den
Zähnen gehaltenen Faden mit den Nägeln geschabt wird. Die Hirnsymptome
bei Schädelbruch werden treffend abgehandelt. Lanfranchi
wendet sich gegen die übermäßige Anwendung der Trepanation, die
er nur bei Depression eines Fragments und bei Durareizung für indiziert
erklärt. Die Wiederanheilung von ganz abgehauenen Nasen hält er für unmöglich.
Traktat III betrifft zunächst die Hautleiden (Impetigo, Morphea, Serpigo,
Lepra etc.) und die „Apostemata”, worunter nicht bloß Abszesse, sondern
auch manche Geschwülste verstanden werden (z. B. Kröpfe, deren Entstehung
namentlich auf das Trinkwasser und auf das Leben im Gebirge zurückgeführt ist).
In der Behandlung der Abszesse spielt die humorale Auffassung eine sehr bedeutende
Rolle in Form der Evacuantia, Repercussiva (Zurücktreibung bezw. Verteilung
der Materie), Maturativa. Es folgen die Augen-, Ohren- und Nasenkrankheiten, die
Affektionen der Brustdrüsen, Hernien, Nieren- und Blasensteine, Geschlechtsleiden,
die verschiedenen Arten der Wassersucht, Hämorrhoiden, Varices. Bemerkenswert
ist es, daß Lanfranchi sich gegenüber der Radikaloperation der Hernien vorsichtig
zuwartend verhält (Empfehlung von Bruchbändern und einer angemessenen
Lebensweise), daß er die Nephro-Lithotomie verwirft und den Blasenschnitt nur dann
anrät, wenn innere Mittel, Sitzbäder u. dgl., im Stiche ließen. Dieselbe Vorsicht
bekundet er auch hinsichtlich der Parazentese des Abdomens bei Ascites, wobei er
dagegen eifert, daß man diese Operation zumeist, ohne Berücksichtigung der Grundkrankheit
und der individuellen Verhältnisse, schablonenhaft ausführe. Den Beschluß
dieses Traktats bilden Vorschriften über die Technik der Venäsektion[(1)], des Schröpfens,
der Kauterisation (mit 10 Abbildungen verschiedener Arten von Glüheisen, Cauterium
punctuale, rotundum, radiale, cultellare, subtile, dactilare, triangulare, acuale, linguale,
C. cum tenaculis perforatis). Was die Technik des Aderlasses anlangt, so
ist im allgemeinen die Inzision der Länge nach empfohlen; als Aderlaßvenen
kommen 30 in Betracht; neben den zahlreichen Indikationen wird auch der Kontraindikation
bei Kindern, Greisen, Schwangeren etc. Rechnung getragen. Lanfranchi
erhebt hier Klage darüber, daß der Aderlaß den Badern überlassen wurde,
und über die Trennung der Medizin von der Chirurgie. Et jam scivisti quod
licet propter nostram superbiam flebotomiae officium bartitonsoribus sit relictum,
quod antiquitus erst medicorum opus et maxime quando cyrurgici illud officium
exercebant. O deus quare fit hodie tanta differentia inter physicum et cyrurgicum,
nisi quoniam physici manualem operationem laicis reliquerunt, aut quoniam operari

ut dicunt quidam cum manibus dedignantur: aut quod magis credo, quoniam operationis
modum quod apud scientiam est necessarium non noverunt. et haec abusio
tantum valuit propter antiquam dissuetudinem: quod apud quosdam de vulgo credatur
impossibile quod unus homo possit scire magisterium utriusque. Sed sciat
quicunque quod non erit bonus medicus, qui operationem cyrurgiae
penitus ignorabit. Et sicut est dictum cyrurgicus debet haberi pro
nullo qui medicinam ignorat: imo est ei necessarium partes medicinae
singulas bene scire. Traktat IV enthält die Lehre von den Frakturen und
Luxationen. Traktat V ist ein Antidotarium.





Während die chirurgische Kunst in der Seinestadt schon ihre erste
Blüte entfaltete, stand die Pariser medizinische Fakultät hinter den
anderen ärztlichen Schulen an tatsächlicher Bedeutung wie an Ansehen
weit zurück, und aus den spärlichen Nachrichten, die wir besitzen, läßt
sich ersehen, daß man dort die Heilwissenschaft ganz unter die drückende
Herrschaft des Scholastizismus brachte, hingegen die praktische Ausbildung
arg vernachlässigte.



Im Gegensatz hierzu trug die Schule von Montpellier der Empirie
in Forschung und Lehrweise einigermaßen Rechnung[75], eine Richtung,
welche noch zielbewußter verfolgt wurde, seitdem der glänzendste Vertreter
der Medizin des 13. Jahrhunderts auf die dortigen Studienverhältnisse
von Einfluß wurde, der große Katalonier Arnaldus de Villanova
(† 1311)[76], eine der eigenartigsten und interessantesten Persönlichkeiten
des ganzen Mittelalters.




Die Lebensgeschichte des Arnaldus de Villanova (Arnoldus, Arnauldus,
Arnaudus, Rainaldus, Reginaldus, Villanovanus, de Nova Villa, Catalanus, Cathelanus,
Provincialis) ist uns — charakteristisch für den wenig historischen Sinn des
Mittelalters — einerseits höchst lückenhaft, anderseits entstellt durch viele widerspruchsvolle
Angaben und durch phantastische Zutaten Späterer überliefert worden,

welch letztere erst in jüngster Zeit durch gründliche Quellenforschungen ihre Revision
erfahren haben. Leider bleibt aber noch vieles im Lebenslauf und hinsichtlich der
Schriften Arnalds unaufgeklärt.



Arnald von Villanova dürfte innerhalb des Zeitabschnittes 1234-1240 geboren
sein, als seine Heimat ist mit einer, an Gewißheit grenzender Wahrscheinlichkeit
Spanien und zwar die Diözese von Valencia anzunehmen, ohne daß die Frage nach
dem eigentlichen Geburtsort gelöst wäre — gibt es doch eine ganze Reihe von Ortschaften
des Namens Villanueva. Arnald war nach eigener Angabe von niedriger
Abkunft und wuchs, wie er dankbar erwähnt, in einem Kloster der Dominikaner
auf. Nachdem er eine, übrigens mangelhafte, elementare Schulbildung erworben
hatte, wandte er sich dem Studium der Theologie, Sprachkunde (Hebräisch), Philosophie,
hauptsächlich aber der Naturwissenschaft (Alchemie, Physik) und Medizin
mit größtem Eifer zu. Geht dies, abgesehen von gelegentlichen autobiographischen
Bemerkungen, schon aus dem Inhalt seiner Werke hervor, welche ein, auch für die
damalige Zeit selten umfassendes Wissen verraten, so sind wir dagegen über die Studienorte
nicht ganz hinreichend orientiert. Jedenfalls spielten Paris und Montpellier
unter diesen die Hauptrolle, als medizinischer Lehrer wird von ihm bloß Johannes
(Casamida) Casamicciola rühmend erwähnt, der in Neapel als Professor und Leibarzt
tätig war. Zweifellos hat Arnald nicht nur aus Büchern studiert, sondern auch
auf Reisen, im Verkehr mit sarazenischen Aerzten (die arabische Sprache konnte er
sich in Spanien leicht aneignen), mit hervorragenden Zeitgenossen und mit dem Volke
seine Kenntnisse ergänzt und reichere Erfahrung als viele andere gesammelt. Schon
in den siebziger Jahren des 13. Jahrhunderts erfreute er sich eines bedeutenden Rufes
als Arzt, wurde in Italien öfters zu vornehmen Personen berufen und trat später als
Konsiliarius in den Dienst Pedros III. von Aragonien. Hatte er eine Zeitlang in
Barcelona einen festen Wohnsitz, so ließ er sich vielleicht schon seit 1289, jedenfalls
aber nicht über das Jahr 1299 hinaus, in Montpellier nieder, wo er nicht nur die
Praxis ausübte, sondern auch mit großem Erfolg als Lehrer wirkte und einige der
wichtigsten von seinen zahlreichen medizinischen Schriften verfaßte. Wenn Arnald
auch fürderhin als ärztlicher Praktiker in verschiedenen Städten Italiens, Frankreichs
und Spaniens, als medizinischer Schriftsteller und als Alchemist die Bewunderung
seiner Zeitgenossen erregte, so ist doch der Schwerpunkt seines Wirkens in der
späteren Epoche seines Lebens insbesondere in diplomatischen Aktionen im
Interesse Aragoniens und in religiös-reformatorischen Strebungen zu
suchen. Im Jahre 1299 geriet Arnald, als er als Gesandter Aragoniens am Hofe
Philipps des Schönen weilte, mit den Pariser Theologen wegen seiner teils freien,
teils mystischen (chiliastischen, spiritualistischen) religiösen Anschauungen in Konflikt
und wurde vor das Inquisitionsgericht gestellt, das ihn nach kurzdauernder Verhaftung
zum Widerruf zwang und seine Schrift de adventu Antichristi als häretisch
verurteilte. Unter fortgesetzten Protesten mutig bei seinen religiösen Ansichten
verharrend und dieselben in Streitschriften vertretend, suchte er sich bei den Päpsten
Bonifaz VIII., dessen Gunst er durch ärztliche Dienstleistungen zu erwerben wußte[77],

und Benedikt XI. (bei diesem vergeblich) zu rechtfertigen, seine Rehabilitation
erlangte er aber erst durch Clemens V., der ihn ehrenvoll aufnahm und ihm die
größte Hochachtung bezeigte. Auf die Einzelheiten des reichbewegten Lebens, das
Arnald bald nach Italien und Frankreich, bald in die spanische Heimat führte,
kann hier nicht eingegangen werden, ebensowenig auf die religiösen und diplomatischen
Beziehungen, welche er zu den Päpsten, zu Jayme II. von Aragonien,
zu dessen Bruder Friedrich III. von Sizilien und zu dem wissensfreundlichen Robert
von Neapel hatte. Es sei nur erwähnt, daß Arnald von Villanova, verehrt von den
Freunden, gehaßt und gefürchtet von den Feinden, vermöge seiner geistigen Ueberlegenheit
und seines suggestiven, imponierenden Wesens in der Geschichte der religiösen
Bewegungen und kirchenpolitischen Ereignisse des ausgehenden 13. und des
beginnenden 14. Jahrhunderts eine höchst einflußreiche Rolle spielte. Er diente
gekrönten Häuptern zum Berater, er erfüllte die Könige von Aragonien und
Sizilien mit seinen schwärmerischen religiösen Ideen, an ihn wandten sich die bedrohten
Tempelritter und die bedrängten Mönche vom Berge Athos um Hilfe, seinen
Anregungen entsprang eine durchgreifend neue Gesetzgebung für Sizilien. Nach
glaubwürdigen Chroniken ist Arnald auf einer Reise an den Hof Clemens V. auf
dem Meere im Angesicht der Küste vor Genua gestorben (1311)[78]. Konnte ihn bei
Lebzeiten das Wohlwollen der Päpste Bonifaz VIII. und Clemens V. gegen die Verfolgungen
seiner Feinde schützen, so ruhte nach seinem Tode keineswegs das Inquisitionsverfahren
gegen seine philosophisch-theologischen Schriften, welche kirchliche
Mißstände schonungslos geißelten. Infolge des 1316 gefällten Inquisitionsurteils
wurden die meisten derselben als ketzerisch verdammt und der Vernichtung preisgegeben.
Unter diesen Umständen kann es nicht wundernehmen, daß Arnald auch
der Zauberei und des Bündnisses mit dem Teufel bezichtigt wurde.



Arnald von Villanova war ein außerordentlich fruchtbarer Autor. Seine in
barbarischem Latein abgefaßten, aber doch einer gewissen Eleganz des Ausdrucks
nicht entbehrenden Schriften[79] beziehen sich, soweit sie erhalten sind, hauptsächlich
auf Medizin, Alchemie, Astrologie. Ihr Umfang ist ein sehr verschiedener, manche besitzen
eine sehr bedeutende Ausdehnung, andere füllen kaum mehr als eine Foliospalte.
Gedruckt sind über 60. Ueber die Echtheit herrscht im einzelnen Zweifel. Gesamtausgaben
seiner Werke (unvollständig und ohne Kritik der Echtheit), Lugd. 1504,
1509, 1520, 1532, Venet. 1505, 1514, Paris 1509, Basil. 1515, 1560, 1585, die medizinischen
Schriften (Praxis medicinalis), Lugd. 1586, die astronomisch-chemischen
Schriften (Tractatus varii exoterici ac chymici), Lugd. 1586, außerdem Sonderausgaben
einzelner Schriften und Uebersetzungen derselben.



Zur Methodologie und Deontologie.



Medicinalium introductionum (considerationum) speculum, Lips., s. a.
Grundlagen der allgemeinen Pathologie und Therapie.

De diversis intentionibus
medicorum handelt über die Prinzipien der medizinischen Wissenschaft, über
Aetiologie, Diätetik. Cautelae medicorum (de opificio medici). Aerztliche
Politik, Krankenexamen und Hygiene am Krankenbett. Die Schrift ist ein späteres
Machwerk, das aus vier heterogenen Bestandteilen zusammengesetzt wurde.
Von diesen geht höchstens einer, der von hoher sittlicher Auffassung des ärztlichen
Berufes zeugt, auf Arnald zurück. De considerationibus operis medicinae
(ad Grosseinum Coloniensem). Forderung einer rationellen Bearbeitung der Heilkunde
gegenüber der verworrenen Anhäufung von „Partikularitäten” nach Art der
Empiriker.



Zur Physiologie.



De humido radicali. De conceptione.



Zur Hygiene und Diätetik.



De regimine sanitatis (auch in Sonderausgaben, ital. Venezia 1549), fälschlich
dem Arnaldus zugeschrieben, tatsächlich von dem Mailänder Arzte Magnino herrührend.
Inhalt: Hygiene mit Rücksicht auf die verschiedenen Temperamente, Geschlechter,
Klimate, Lebensalter, spezielle Hygiene der Nahrungsmittel, gewisser Berufe,
hygienisches Verhalten bei Krankheiten, Rekonvaleszenz, Seuchen, Vorschriften über
Aderlaß, Kauterien, Blutegel (Beachtung der Qualität derselben! manchmal nachfolgende
Applikation von Schröpfköpfen auf die Wunde), Brechmittel, Purgiermittel.
Regimen sanitatis ad inclytum regem Aragonum directum et ordinatum (auch
unter dem Titel Tractatus de conservatione sanitatis oder Consilium ad reg.
Arag.), mehrmals besonders gedr. z. B. Paris 1573, Colon. 1586, ins Spanische (Sevilla
1526) u. a. Spr. übersetzt, handelt über den Einfluß der Luft, der Körperbewegung,
der Bäder, des Schlafs, der Affekte, der Nahrungsmittel u. a. De conservanda
juventute et retardanda senectute, Lips. 1511, übersetzt ins Italienische (Venez.
1550) und Englische. Pathologie und Diätetik des Greisenalters, Mittel zur Wiederverjüngung,
darunter das Goldwasser. Die Schrift beginnt mit der Widmung ad
Robertum, regem Hierosolymitanum et Siciliae.
De regimine castra sequentium (vielleicht
nicht von Arnald selbst, jedenfalls aber aus seiner Zeit herrührend). Lagerhygiene
in einem Kapitel. Deutsche Uebersetzung von R. v. Töply, Wien. med.
Wochenschr. 1896. De bonitate memoriae. Ueber den Verlust des Gedächtnisses
und Mittel zur Verhütung. Von zweifelhafter Echtheit. De coitu. De modo
praeparandi cibos et potus infirmorum in aegritudine acuta, eine recht
rationelle Krankendiät (vgl. hierzu Musandinus, S. 303). Compendium regiminis
acutorum, bezieht sich ebenfalls auf die Krankendiät. Darstellungsweise scholastisch.
De conferentibus et nocentibus principalibus membris corporis nostri,
Lips. 1511 (mit de conservanda juventute), Basil. 1560, 1565 (mit den Parabolae). De
esu carnium (pro sustentatione ordinis Carthusiensis contra Jacobitas). Verteidigung
der ausschließlich vegetabilischen Diät. De confortatione visus secundum sex
res non naturales (ed. Pansier in Coll. ophthalmolog. veter. auctar. Fasc. I, Paris 1903)
handelt von der Hygiene im allgemeinen und von der Hygiene des Auges (nach dem
entsprechenden Kapitel des Grabadin Mesuae, de cura oculorum).



Zur Heilmittellehre, Pharmazie und Toxikologie.



De dosibus theriacalibus. Liber aphorismorum de graduationibus
medicinarum per artem compositarum. Simplicia gedr. auch unter dem
Titel Aggregator practicus de simplicibus, Venet. 1520. Antidotarium, enthält
nicht bloß eine Nomenklatur der Arzneimittel, sondern auch Angaben über Zubereitung
und Anwendungsweise derselben. Gewarnt wird vor der Benützung kupferner
Gefäße bei Bereitung der Acetosa, Dulcia u. a. De vinis, auch unter dem Titel

Elixir de vinorum confectionibus oder de secretis magnis medicinae et virtutibus
mirabilibus specierum et artificialium vini, separ. gedr. z. B. Lips. ca. 1510, Lugd.
1517; deutsche Uebersetzung von Wilhelm v. Hirnkofen, Augsburg 1479, 1481, 1482,
1484, Ulm 1499 und noch öfters a. versch. O. im 16. Jahrhundert. Enthält Vorschriften
über Zubereitung und diätetisch-therapeutische Anwendung von Arzneiweinen
(Kräuterweinen mit Rad. Buglossae, Melisse, Korinthen, Rosmarin, Wermut u. s. w.
angesetzt), Alkohol (aus Rotwein), ätherischen Oelen (z. B. Terpentinöl), aromatischen
Wässern. Um natürlichen Weinen medizinische Kräfte zu geben, machte man Einschnitte
in die Weinstöcke und brachte in diese Scammonium, Helleborus u. dgl.
(vgl. Avenzoar). In dieser Schrift kommt eine Stelle vor, welche einen vorübergehenden
Aufenthalt des Arnaldus in Afrika wahrscheinlich macht: Fortunae impetus ...
commovit super me aquilonem et duxit me in Africam ad miseriam ipsam. De
aquis medicinalibus (aq. bechice s. ptisane, diuretice, purgative, adstringentes et
alterative). De venenis, Repertorium der Universalantidote, Symptomatologie und
Therapie der Vergiftungen, Hauptquellen Plinius, Dioskurides und die Araber. De
arte cognoscendi venena, mehrmals separat gedr. z. B. Mediol. 1475, Pad. 1487
(mit d. Libell. de venen. des Petr. Aponens. und d. Tract. de peste des Valescus
de Taranta). Vorsichtsmaßregeln gegen Vergiftungen und Gegengifte.



Zur Pathologie, Diagnostik und Therapie.



Parabolae medicationis secundum instinctum veritatis aeternae,
quae dicuntur a medicis regulae generales curationis morborum, separat
gedruckt Basil. 1560, 1565, Altenburg 1638, in der Articella Lugd. 1534, Hauptwerk
des Arnaldus Philipp dem Schönen (1300) gewidmet, aus sieben Doktrinen mit 345 Aphorismen
bestehend (der Kommentar zu den Aphorismen rührt von einem Schüler her).
Inhalt: Allgemeine Grundsätze, spezielle interne und (von der 5. Doktrin
angefangen) chirurgische Pathologie und Therapie. Diese Aphorismen enthalten
viele bedeutsame Wahrheiten und verraten philosophischen Geist, Erfahrung,
selbständiges Urteil. Tabulae quae medicum informant specialiter cum
ignoratur aegritudo. Anempfehlung einer exspektativen oder mit diätetischen
und indifferenten Mitteln hantierenden Therapie in zweifelhaften Fällen, nach dem
Grundsatz: si non proficias, saltem non laedas. De parte operativa, handelt
über Nervenleiden, Gehirnaffektionen, mit einem Anhang über Magen- und Darmtumoren.
Aphorismi de ingeniis nocivis, curativis et praeservativis
morborum, speciales corporis partes respicientes, summarische Pathologie
(Lethargie, Phrenesis, Paralyse, Apoplexie, Epilepsie u. s. w.). Compendium
medicinae practicae Breviarium practicae a capite usque ad plantam
pedis, cum capitulo generali de urinis et tractatus de omnibus febribus,
peste empiala et liparia, erschien in Sonderausgabe Mediol. 1483, Venet. 1494,
1497, Lugd. 1532, früher von mancher Seite dem Arnaldus abgesprochen[80], besteht
aus 4 Büchern, von denen die beiden ersten die örtlichen Krankheiten, das dritte
die Lehre von den Frauenkrankheiten und die Behandlung bei Verletzungen durch
giftige Tiere enthalten (eine Zusammenstellung, welche der Verf. boshafterweise damit
begründet, „quia mulieres ut plurimum sunt animalia venenosa”); das vierte Buch
handelt von der Harnsemiotik, von den Fiebern (auch in der Coll. Venet. de febr. 1576)
und von einer Reihe von Respirations-, Digestions- und Nervenleiden. Das Breviarium
nimmt unter den medizinischen Werken des Mittelalters
eine ganz besonders hervorragende Stellung ein und beruht nicht
bloß auf Schulmeinungen, sondern auch auf wirklich selbständiger Beobachtung;

bemerkenswert ist es, daß der Verf. sich nicht scheute, auch von
Empirikern und einfachen Frauen zu lernen, wobei freilich mancher therapeutischer
Aberglauben mit unterläuft. In den Zitaten sind nicht wenige sonst ganz unbekannte
Aerzte angeführt. Practica summaria, seu regimen ad instantiam domini papae
Clementis. Therapie in 29 kurzen Kapiteln (von der Astrologie stark durchsetzt).
Regimen sive consilium quartanae (in Briefform an den Papst Clemens V.?
gerichtet), hauptsächlich diätetisch. Consilium sive cura febris ethicae (gleichfalls
in Briefform), hygienisch-therapeutisch. Consilium sive regimen podagrae.
Deutsche Uebersetzung Straßburg 1576. Rezeptsammlung gegen Gichtanfall und
Gichtschmerz. Tractatus de sterilitate tam ex parte viri quam ex parte
mulieris. Signa leprosorum. Als diagnostische Mittel zur Erkennung des Aussatzes
werden auch gewisse Veränderungen des Harns, Pulses, des Blutes, der Stimme
angeführt. De amore qui heroicus nominatur. Ueber physische und
psychische Folgen der unglücklichen Liebe und die zweckmäßigste Behandlung (in
Briefform an einen Arzt). Der Sitz des Leidens wird ins Gehirn verlegt, die therapeutischen
Mittel sind Zerstreuungen, Spaziergänge, Musik, Bäder, religiöse Gespräche. Remedia
contra maleficia, handelt von Mitteln gegen dämonische Verhinderung des
Geschlechtsverkehrs. Sicher eine unterschobene Schrift. Regulae generales de
febribus. Unterschobene Schrift. Tractatus contra calculum (an den Papst
Benedikt XI.? gerichtet). Regimen curativum et praeservativum contra
catarrhum, handelt nicht bloß von Katarrhen im engeren Sinne, sondern auch
von rheumatischen Affektionen. De tremore cordis, enthält viele eigene Beobachtungen.
Versuch einer Trennung des bloß symptomatischen Herzklopfens
von den primären und sekundären Herzleiden. Therapie. Diätetisches Regime,
Evakuantia, Diuretika. De epilepsia. Recepta electuarii mirabilis praeservantis
ab epidemia et confortantis mineram omnium virtutum. Destillat des
Blutserums. De sanguine humano ad mag. Jacobum Toletanum in Briefform,
gedr. mit anderen Schriften in Basel 1597 (als Anhang zu Joh. Rupescissa, de consideratione
quintae essentiae), Lugd, 1572 (in angebl. Conr. Gesners Evonymus sive
de remediis secretis), London 1576 (in der engl. Uebersetzung des genannten Werkes
The newe Jewell of Health), neu publiziert von J. F. Payne im Janus 1903).
Empfehlung eines Destillats aus Menschenblut als kräftigstes Wiederbelebungsmittel
und Lebenselixir. Vgl. die Schr. Recepta electuarii mirabilis etc. Tractatus
medicinae regalis. Unter den Rezepten findet sich auch dasjenige für aromatische
Wässer, für das Goldwasser etc. Das Astrologische ist stark vertreten. De phlebotomia,
höchstwahrscheinlich unterschobene Schrift.



In französischer und spanischer Uebersetzung läuft auch ein Thesaurus pauperum
unter Arnaldos Namen.



Zur Kosmetik.



De ornatu mulierum. Kulturgeschichtlich sehr interessant. Enthält auch
Rezeptformeln gegen Hautleiden. De decoratione.



Kommentare.



Commentum super libello De mala complexione diversa cum textu
Galieni. Quaestiones super libro De mala complexione diversa.
Ganz scholastisch. Commentum super Regimen Salernitanum. Kommentar
zu dem Salernitanischen Lehrgedicht (das in dieser Redaktion aus 370 Versen besteht),
auf Grund der galenischen Temperamentenlehre. Die Verbreitung des Kommentars
war eine enorme. Zahlreiche Ausgaben. Commentum super canonem:
Vita brevis.




Uebersetzungen.



Liber Costae ben Lucae de physicis ligaturis. Liber Avicennae de viribus cordis
(gedr. z. B. in den Op. Avicennae, Venet. 1570, t. IV).



Zur Astrologie, Alchemie etc.



Capitula astrologiae de judiciis infirmitatum secundum motum
phanetarum, auch unter den Titeln Compendium astronomiae, Introductorium
astrologiae in scientiam judiciorum astrorum, Introductorium astrologiae pro medicis,
Brevis tractatus introductorius ad judicia astrologiae. Sigilla. Ueber Talismane.
Expositiones visionum quae fiunt in somno. Traumdeuterei als Wissenschaft
betrachtet, wahrscheinlich unterschoben. Von den unter dem Namen des Arnaldus
gehenden, gewiß nur teilweise echten alchemistischen Schriften sind gedruckt:
Thesaurus thesaurorum, Rosarius philosophorum ac omnium secretorum;
Novum lumen; Perfectum magisterium et gaudium (auch unter anderen Titeln, z. B.
Flos florum); Epistola super alchymia ad regem Neapolitanum; De lapide philosophorum;
Cathena aurea; Testamentum; Novum testamentum; Speculum alchymiae;
Fractica; Semita semitae; Quaestiones tam essentiales quam accidentales; Carmina
Tractatus parabolarum; Explicatio compendii alchimiae Joannis Garlandii. — Handschriftlich
ist noch eine ganze Reihe angeblich von Arnaldus herrührender medizinischer
bezw. alchemistischer und astrologischer Schriften bekannt.





Die Lebensgeschichte und das Wirken des berühmten Kataloniers
ist zwar teilweise an Montpelliers aufblühenden Ruhm geknüpft, unbestreitbar
lebt auch die Gestalt des Arnald von Villanova besonders
als Arzt und Alchemist im Gedächtnis der Nachwelt fort, tatsächlich
aber reichte sein Denken und Schaffen nicht nur über den Bannkreis
einer bestimmten Schule, sondern über die Grenzen der Heilkunst selbst
weit hinaus.



Das Wesen des merkwürdigen Mannes, der in sich den Arzt mit
dem Alchemisten, den religiösen Schwärmer mit dem berechnenden
Politiker vereinte und dessen vielseitige Ueberlegenheit schon von den
Zeitgenossen empfunden wurde, bildet geradezu einen Ausschnitt der
spätmittelalterlichen, im Ringen nach neuen Werten begriffenen Kultur.
Es ist eine kraftbewußte, von faustischen Trieben nach universaler Erkenntnis
erfüllte, von heißer religiöser Sehnsucht durchglühte Individualität,
die uns hier entgegentritt, eine Vollnatur, die in ihren Licht-
und Schattenseiten auch dort, wo sie sich bloß ärztlich manifestiert, nur
aus der gesamten Weltanschauung heraus erfaßt werden kann, aus einer
Weltanschauung, welche Verstandesschärfe mit Gemütstiefe, Denkklarheit
mit Phantastik und Mystik wundersam verwebte.



Die Richtungen, in denen sich der Genius Arnalds reformatorisch versuchte,
waren wohl recht verschiedenartig, doch im Grunde entsprang
die Mannigfaltigkeit seiner geistigen Betätigung nur aus einer einzigen
Wurzel, aus der, an Roger Bacon erinnernden, in reicher Lebenserfahrung,
im warmen Naturempfinden, im inbrünstigen Gottessuchen
erwachten Abneigung gegen jenen einseitigen Intellektualismus und dürr

abstrakten Formalismus, welcher im Zeitalter der Scholastik auf den
Gebieten des Glaubens und der Wissenschaften drückend lastete.



In erfreulichem Gegensatz zur sonstigen medizinischen Literatur
dieser Epoche sind Arnalds Schriften keine formalen, in Begriffskonstruktionen
aufgehenden Ueberarbeitungen, keine dogmatisch gebundenen
Interpretationen fremder Vorlagen, vielmehr bilden sie ein von frischem
Forschergeist durchwehtes Ganzes, in welchem das Tatsächliche und
das Persönliche vorwaltet. Man spürt die Nähe eines geistesgewaltigen,
denkmutigen Mannes, der die Tradition gebührend ausnützte, ohne von
ihr erdrückt zu werden, der nicht nur aus toter Büchergelehrsamkeit,
sondern auch aus Natur und Leben sein Wissen zu schöpfen wußte[81],
der zwar nirgends die herkömmlichen Grundanschauungen durch umwälzende
Erkenntnisse überwand, aber den überlieferten Erfahrungsstoff
souverän zu meistern, zu mehren und vom Standpunkt des kritischen
Synkretismus neu zu verarbeiten verstand.



In dem Systeme Arnalds — denn von einem solchen läßt sich
sprechen — sind die medizinischen Hauptrichtungen vertreten, der
Hippokratismus und Galenismus, die Salernitanerschule und
der Arabismus, aber keiner dieser Richtungen folgt der Katalonier
blindlings. Er vertraut am meisten dem Kompaß seines Wahrheitsinstinkts,
seiner eigenen Beobachtung, wirklichen oder vermeintlichen
Erfahrung, er bewahrt sich insbesondere der arabischen Medizin gegenüber
eine überraschende Selbständigkeit, er scheut unter Umständen in
seiner Polemik nicht einmal vor der sakrosankten Autorität eines Galen
oder Avicenna zurück[82]. Gerade, weil er tiefer als die Zeitgenossen zu
den primären Quellen herabstieg[83], fand er die Kraft in sich, ein freies

Urteil über den Wert der vorausgegangenen Entwicklung im einzelnen
zu fällen.



Die rationelle Empirie hält bei ihm die Dialektik in
Schranken, und wenn er auch hie und da den Lockungen der letzteren
zu theoretischen Subtilitäten nicht ganz zu widerstehen vermag, so gebraucht
er sie doch vorzugsweise nur dazu, um seine Gedanken und
Beobachtungen in das wissenschaftliche Gewand des Zeitalters zu kleiden.
Ist schon die Dialektik im Vergleich zur rationellen Empirie bloß von
untergeordneter Bedeutung, so gilt dies noch mehr von einem dritten
geistigen Element, der Phantastik, die in Form der mystischen Naturphilosophie
(astrologisch-magische Wechselbeziehungen zwischen Makro-
und Mikrokosmos) zwar in Arnalds medizinische Gesamtauffassung eingreift,
jedoch darin keineswegs die Vorherrschaft erlangt.



Den besten Einblick in das Wissen und Können des großen Arztes
gewähren seine Parabolae medicationis und sein umfassendes Kompendium
der Medizin, das Breviarium; im Verhältnis zu diesen beiden
Meisterwerken nehmen sich die übrigen Schriften wie Ergänzungen auf
einzelnen Gebieten oder in speziellen Fragen aus.



In der Anatomie[84], Physiologie und allgemeinen Pathologie[85] bietet
Arnald kaum etwas, was als wesentlicher Fortschritt über Galen und
die Araber hinaus angesehen werden könnte, hingegen offenbart sich
sein ausgesprochener Tatsachensinn, seine glänzende Begabung zur Beobachtung
in der speziellen Krankheitslehre. Statt der weit ausgesponnenen
vagen Hypothesen, welche sonst in den mittelalterlichen

Kompendien die Hauptsache bilden, und deren Lektüre so unerquicklich
machen, gibt Arnald zunächst eine kurze Definition des betreffenden
Leidens, dann erörtert er eingehend die prädisponierenden und Gelegenheitsursachen
sowie die pathologische Physiologie, worauf eine ungemein
sorgfältige und eingehende Schilderung der Symptome unter Berücksichtigung
des differentialdiagnostischen und prognostischen Moments, zum
Schlusse die Behandlungsweise folgt. Wenn auch unvollkommen, sind
seine oft originellen Versuche der Krankheitsklassifikation
doch jedenfalls anerkennenswert.



Die Ueberzeugung, daß die kalte, trotz all ihres trügerischen Glanzes
inhaltsarme Dialektik weder den seelischen Bedürfnissen, noch den wahren
Erfordernissen der Wissenschaft zu entsprechen im stande ist, daß die
subtilste Syllogistik über den Mangel an sinnlicher Erfahrung nicht hinweghelfen
kann, also sein dem Scholastizismus widerstrebender
Standpunkt ist es vornehmlich, der Arnald gerade als medizinischen
Autor kennzeichnet und ihn hoch über die ärztlichen Zeitgenossen erhebt,
mag er auch sonst schon in Bezug auf seine Welt- und Menschenkenntnis,
umfassende Gelehrsamkeit, schriftstellerische Produktivität und
praktische Tüchtigkeit eine Ausnahmserscheinung gewesen sein.



Die scharfe Bekämpfung des falschen Begriffs der Wissenschaftlichkeit
bildete aber bloß die eine Seite von Arnalds verdienstvollem Wirken,
denn ebenso energisch wie dem Mißbrauch der Dialektik in der
Medizin trat er auch dem planlosen therapeutischen Empirismus
entgegen, der sich als Ausfluß skeptischer Anwandlungen
und selbstzufriedener Denkträgheit unter Außerachtlassung jedweder
theoretischer Grundlagen immer mehr auszubreiten begann.



Liegt schon in der Zurückweisung methodologischer Irrtümer ein anerkennenswertes
Verdienst, so steigerte der Katalonier dasselbe noch
erheblich, indem er von der negativen Kritik zur positiven Tat fortschritt.
Denn, während alle übrigen daran verzweifelten, dem Dilemma
des scholastischen Dogmatismus oder des rohen Empirismus entrinnen
zu können, zeigte er, daß der Weg der rationellen Heilkunde
offen stand, d. h. derjenigen, welche die ratio mit dem experimentum
verknüpft, auf der beständigen Wechselbeziehung zwischen Theorie und
Praxis beruht, ihre obersten Leitsätze nicht einem fremden Ideenkreise
ungeprüft entnimmt, sondern aus der kritisch verarbeiteten Erfahrung
abstrahiert. Und jenen entgegentretend, die den wissenschaftlichen
Charakter der Medizin überhaupt in Frage zu ziehen wagten, suchte er
den Nachweis zu erbringen, daß sich die Heilkunde selbst in ihrem empirischen
Teile auf Vernunftprinzipien stütze, daß die allgemeinen Grundsätze
des ärztlichen Handelns sich geradezu aus dem natürlichen Wahrheitsinstinkt
des Menschen ergeben.




Mit der angestrebten rationellen Begründung der Heilkunst verbindet
Arnald auch eine hohe sittliche Auffassung des ärztlichen Berufes, echte,
von wahrer Frömmigkeit und tiefem Verantwortlichkeitsgefühl durchdrungene
Humanität.




Der Kampf, den Arnald von Villanova gegen zwei Fronten, den unkritischen
Empirismus und den Scholastizismus führte, spiegelt sich in einigen seiner Schriften
wider. So sagt er in dem Traktat de considerationibus operis medicinae,
daß sich die Empiriker mit der verworrenen Anhäufung von „Partikularitäten” begnügen,
die sie noch dazu aus sekundären Quellen schöpfen, „nam cum empirici sint,
solum in collectione particularium elaborant et ideo de illa (sc. de arte seu regula
rationis) solum notitiam crassam faciunt et obscuram”, auch protestiert er dort
energisch gegen diejenigen, welche der Medizin Rationalität absprechen: De Galeno
vero et Hippocrate necnon his, qui perfecte eorum doctrinam intellexerunt, scimus,
quod fuerunt artifices rationis et artem habent et tradiderunt inveniendi formam
rectae operationis in applicatione causarum salubrium. Non enim aestimandum,
quod ratio sapientis artificis per incerta percurrat, imo ad inveniendam
recti operis formam certis considerationibus ambulat. In der Schrift de diversis
intentionibus medicorum tadelt er anderseits die Vernachlässigung
der Erfahrung (vgl. auch S. 388, Anm. 2). Eine geordnete Aufstellung der Grundsätze
der praktischen Medizin bieten die geradezu von hippokratischem Geiste erfüllten
Parabolae medicationis secundum instinctum veritatis aeternae,
wohl eines der hervorragendsten Werke des ganzen Mittelalters, welches die
gegenseitige Durchdringung von Theorie und Praxis darzutun versucht. Von diesen
Aphorismen seien hier einige ganz allgemeinen, meist deontologischen Inhalts mitgeteilt:
Omnis medela procedit a summo bono. — Qui non ut sapiat, sed ut lucretur,
addiscit, in facultate, quam elegit, efficitur abortivus. — Convenit medicum efficacem
esse in opere, non loquacem, quia morbi non vocibus, sed rerum essentiis aut viribus
expelluntur. — Vitando nociva et utendo juvantibus, prosperatur in aegris opus
curationis. — Antequam innotescant species aut proximae causae morborum, temperatis
aut neutris regendus est patiens. — Cuicunque potest per alimenta restitui
sanitas, fugiendus est penitus usus medicinarum. — Falax aut ignorans est medicus
quaerens rara et inusitata, cum possit communibus languendo subvenire. — Potens
mederi simplicibus frustra et dolose composita quaerit. — Quanto plura sunt componentia
medicinae, tanto est compositi minus certus effectus. — In der größtenteils
unechten deontologischen Schrift Cautelae medicorum (de opificio medico) findet sich
ein Absatz, der seiner Tendenz nach von Arnald herrühren könnte: Nota quod
medicus debet esse in cognoscendo studiosus, in praecipiendo cautus, et ordinatus,
in respondendo circumspectus et providus, in prognosticando ambiguus, in promittendo
justus et non promittat sanitatem, quia tunc exstirparet divinum officium et
facit Deo injuriam: sed promittat fidelitatem et diligentiam, sit in visitando discretus
et diligens in sermone, modestus in affectione benevolus patienti[86]. — Arnalds hohe

sittliche und warm-religiöse Auffassung vom ärztlichen Berufe kommt z. B. in der
Schrift de conservanda sanitatis zum Ausdruck, wo es heißt: Natura, cujus
sapientiae non est finis, omnium horum artifex est, medicus vero minister cum bonitate
et adjutorio Dei benedicti. — Die mangelhafte Ausbildung, Einseitigkeit oder
Leichtfertigkeit mancher seiner ärztlichen Zeitgenossen, noch mehr das Treiben der
Scharlatane und Pfuscher gibt Arnald nicht selten Anlaß, in scharfen Tadel oder
Klagen auszubrechen. In der Schrift de vinis heißt es z. B.: Et qui scit naturas et
potentias rerum simplicium et habet imaginativam fortem in opere naturae facit
apparere mirabilia. ... Beatus igitur ille medicus, cui Deus dat scientiam et intelligentiam,
quia est naturae socius. ... Sed heu multi sunt vocati, pauci vero
electi, quoniam scientia medicinae redacta est jam ad opinionem eorum, qui sola
universalia contemplantur: Qui enim plura singularia ad universale reduxerit, melior
habetur. Ideo bene definit quidam dicens: Medicina scientia est, quae nescitur.
Freilich läßt sich aber aus manchen Stellen in zweifellos echten Schriften
erweisen, daß auch er selbst von einer gewissen Geheimniskrämerei und leisen
Neigung zum Renommieren nicht immer ganz frei geblieben ist. Dahin ist z. B.
seine Behauptung zu rechnen, daß er Geheimmittel besitze, um auf die Geschlechtsbestimmung
bei der Konzeption einzuwirken (De sterilitate cap. 7), sein aus menschlichem
Blute destilliertes Elixier zur vorübergehenden Erweckung vom Tode u. a.





Am meisten bekundet sich die Ueberlegenheit Arnalds in seiner
Therapie, insoweit dieselbe durch strenge Individualisierung, sorgfältige
Bedachtnahme auf den allgemeinen Kräftezustand, Bevorzugung der
diätetisch-exspektativen Behandlung den unvergänglichen Prinzipien des
Hippokratismus Rechnung trägt.



Arnaldus, welcher der Hygiene und Diät als Mitteln zur Krankheitsverhütung
die höchste Aufmerksamkeit widmete, eine Fülle von vortrefflichen
Vorschriften über die Regelung der Lebensweise in seinen
Werken aufzeichnete, legte auch bei Krankheiten (namentlich bei jugendlichen
Personen und bei chronischen Leiden) auf diätetische Maßnahmen[87]
besonderes Gewicht (Ernährung, Bäder, physikalische Agentien etc.).
Besonders hervorzuheben wäre seine weitgehende diätetisch-therapeutische
Verwertung des Weins am Krankenbette, worüber eine eigene Schrift
handelt[88]. Bei der Verordnung von Medikamenten berücksichtigte er
sorgfältig das Alter, Temperament, die Lebensgewohnheiten etc. des
Patienten; so lange die Diagnose nicht feststand, ferner im Stadium der
Krise, im Paroxysmus gebrauchte er nur milde, indifferente Mittel. Die

Auswahl und Dosierung der Arzneien machte er von präzis gefaßten
Indikationen abhängig, auf die Zubereitung der Medikamente verwendete
er peinliche Sorgfalt. In sehr anerkennenswerter Weise bekämpfte er
den leichtfertigen Gebrauch von Substanzen, die noch nicht genügend
erprobt waren, der Narkotika u. a. Sein Heilschatz umfaßte vorwiegend
pflanzliche, aber auch tierische und mineralische Stoffe. Die subtile
Heilmittellehre beruht auf den bekannten fiktiven Voraussetzungen der
Qualitäten, Komplexionen, Graden der Arzneien, neu ist darin die Annahme
einer „spezifischen Proprietät” der Arzneikörper. Als Therapeuten
kamen Arnald seine bedeutenden chemischen Kenntnisse sehr zu
gute (Destillation des Alkohols aus Rotwein, ätherische Oele,
aromatische Wässer, metallische Präparate)[89], jedenfalls ist er als einer
der Väter der medizinischen Chemie anzusehen. Außer der Diät und
den Medikamenten spielte die Blutentziehung (Blutegel, Schröpfköpfe,
Aderlaß) in seiner Behandlungsweise keine geringe Rolle.




Was die Chirurgie anlangt, so wandte er ihr wohl Interesse zu, doch scheint es,
daß die praktische Ausübung derselben ihm fernlag, immerhin wird er auch als
chirurgischer Schriftsteller von Späteren zitiert. Die Parabolae medicationis enthalten
allgemeine Grundsätze, über chirurgische Krankheiten und deren Behandlung
im speziellen handelt das Breviarium. Arnald erwähnt darin zwar die wichtigsten
Operationen, verhält sich aber z. B. gegen den Steinschnitt, die Herniotomie, die
Kropfexstirpation ablehnend. Bei dieser Gelegenheit sei hervorgehoben, daß das
Breviarium manches Interessante in Bezug auf Gynäkologie (Lageanomalien, Vorfall
des Uterus, Hysterie) und Geburtshilfe bietet (Lib. III, cap. 4 wird zum ersten
Male in der Literatur die vollkommene Fußlage zu den naturgemäßen
gerechnet, ferner ist a. a. O. auch die Wendung auf den Kopf oder die
Füße erwähnt). Zaubersprüche am Kreißbette werden verworfen, hingegen spielt
die Astrologie in der Aetiologie und Therapie auch hier eine wichtige Rolle.





Von tiefer Einsicht zeugt es, daß er in der Krankenbehandlung dem
psychischen Faktor eine besondere und weitreichende Bedeutung beimißt,
gewiß dankte er selbst gerade diesem Moment viele seiner glücklichen
Erfolge in der Praxis [90]. Sagt er doch, „für den Arzt
kommt alles darauf an, daß er in rechter Weise die Leidenschaften der
Menschen benutzen kann und ihr Vertrauen zu gewinnen und ihre Einbildungskraft
in Bewegung zu setzen versteht: dann kann er alles ausrichten”.



Bei all dem wäre es ganz verfehlt, den Katalonier für einen vollwertigen

Vertreter des Rationalismus (im modernen Sinne) zu halten,
denn tatsächlich finden in Arnalds medizinischem Denken auch
die verschwommenen Ideen einer mystischen Naturauffassung
noch genügend Platz, auch als Arzt läßt er daran keineswegs vergessen,
daß er der Astrologie und anderen Geheimwissenschaften, allerdings
nicht bedingungslos, Zutrauen schenkte, daß er ein eifriger Alchemist[91]
war. Wie hart die Gegensätze in seinem Kopfe aufeinander stoßen,
wie wenig sich Arnald zur völligen Klarheit durchzuringen vermag, beweisen
zahlreiche Stellen in seinen Werken. Derselbe Mann, der so
exakte Krankheitsbilder zeichnete, den magischen Ursprung gewisser
Affektionen, z. B. der Sterilität, bestritt[92], ließ Geisteskrankheiten etc.
manchmal durch Zauberei und Inkantationen entstehen[93], verwendete
Amulette zu therapeutischen Zwecken[94], hielt das Gold für ein Universalmittel[95],
unterwarf Prognose und Behandlung der Beobachtung der

Konstellation[96], glaubte an die Vorbedeutung der Träume[97], berichtet,
wie er sich selbst die Warzen durch Besprechen vertreiben ließ[98] u. s. w.



Alle diese Diskrepanzen entbehren übrigens nicht der verbindenden
Logik. Denn, was uns vom Standpunkt moderner Auffassung in unversöhnlichem
Gegensatz zu stehen scheint — das Naturgeschehen
und die angeblichen magischen Phänomene —, war für Arnald durch
keine unüberbrückbare Kluft voneinander geschieden, bildete doch
den Kern seiner Gesamtanschauungen die Lehre von den Wechselbeziehungen
zwischen der planetarischen und elementaren Welt, von der
Korrespondenz zwischen Makro- und Mikrokosmus. Im Dämmerlichte
der Astrologie, die ja allgemein als exakte Wissenschaft galt, lag es nur
zu nahe, mit dem okkulten Begriff der astralen Influenz wie mit einem
Naturgesetz zu hantieren und in ihm den Schlüssel zur Erklärung jener
zahlreichen wirklichen oder bloß vermeintlichen Tatsachen zu suchen,
welche die beschränkte Schulweisheit überstiegen[99]. Es beweist in der

damaligen Epoche immerhin eine seltene kritische Begabung, daß Arnald,
der a priori aus platt rationalistischen Gründen keine Tatsache leugnete,
das Gebiet des Supranaturalismus wenigstens einzudämmen wußte.



Arnald von Villanova gehörte einem Zeitalter an, in welchem
der blinde Autoritätsglaube herrschte, die geistige Freiheit fast nur in
der Mystik Zuflucht fand, die reale Forschung bloß von äußerst Wenigen
gepflegt wurde. Daß er als Arzt die letztere zum Schwerpunkt seines
Schaffens machte und mit der ganzen Wucht seiner Persönlichkeit gegen
die Scholastik in die Schranken trat, daß er wieder aus dem Born der
Antike selbst zu schöpfen und dem Boden des Arabismus echte Früchte
zu entlocken verstand, sichert ihm eine hervorragende Stelle in der Geschichte
der Medizin.



Wie hoch der Katalonier trotz mancher Abirrungen vom richtigen
Wege zu werten ist, ergibt sich schon aus dem Vergleich mit dem berühmten
und lang nachwirkenden Lehrer der Schule von Montpellier an
der Wende des 13. Jahrhunderts, Bernard de Gordon, noch mehr
aber, wenn man Arnald mit dem geistig verwandten Pietro d'Abano in
Parallele zu bringen versucht, welch letzterer im Beginne des folgenden
Säkulums den Ruf der Schule von Padua begründete.




Bernardus de Gordonio (Gordonius, Bernard de Gordon), einer der berühmtesten
Aerzte des Mittelalters, stammte vermutlich aus einem der verschiedenen
Orte Frankreichs, welche den Namen Gourdon führen (oder aus Schottland) und
lehrte seit 1285 in Montpellier. Er begann im Jahre 1305 sein lange Zeit sehr angesehenes
Hauptwerk Lilium medicinae, sive de morborum prope omnium
curatione (Lugd. 1474, 1491, 1550, 1559, 1574, Neap. 1480, Ferrar. 1487, Venet. 1494,
1498, Paris 1542, Francof. 1617; französische Uebersetzung Lyon 1495, spanische
Uebersetzung Sevilla 1495, Toledo 1513) zu schreiben. Im Vorwort erklärt G. den
Titel des in sieben Particulae zerfallenden Buches folgendermaßen: In Lilio
enim sunt multi flores et in quolibet flore sunt septem grana quasi aurea. Inhalt:
Fieberkrankheiten, Vergiftungen, Abszesse, Geschwülste, Lepra, Hautkrankheiten,
Wunden, Geschwüre, Hygiene für Seereisende, Affektionen des Kopfes, Augen-[100],
Ohren-, Mund- und Nasenleiden, Affektionen des Halses und der Brust, Erkrankungen
des Magen-Darmtraktes, der Leber, Milz, der Nieren und Blase, der männlichen
und weiblichen Geschlechtsorgane, Geburtshilfliches (in diesem Abschnitt ist auch
die Sectio caesarea an der Toten angeführt), Antidotarium. Die Schrift spiegelt den
subtilen Scholastizismus, die Polypharmazie und den Aberglauben des Zeitalters
getreulich wieder und bedeutet, der Hauptsache nach, nur eine Konservierung

arabischer Anschauungen, zeichnet sich aber durch Kürze und Uebersichtlichkeit
aus. Manche Behandlungsarten fallen durch ihre Seltsamkeit auf, z. B. die
auch von Späteren angewandte Ekelkur gegen Liebeswahnsinn („Amor hereos”).
Die chirurgischen Abschnitte verraten eine übertriebene Scheu vor operativen Eingriffen.
Rühmend ist die Beschreibung der Lepra hervorzuheben. Von der
Anwendung der Alchemie auf die Medizin sagt G. modus chimicus in multis est
utilis in medicina, in aliis vero est ita tristabilis, quod in ejus via infinitissimi perierunt.
Schwindsüchtigen erteilt er unter anderem den Rat, den Atem möglichst
anzuhalten oder „ohne Erbarmen” täglich das Feuer anzublasen. Außer dem Lilium
medicinae verfaßte G. noch folgende Schriften: Regimen acutarum (aegritudinum)
in 3 Abschnitten, de ingeniis curandorum morborum (de indicationibus curandorum
morborum, de decem ingeniis), de phlebotomia in 4 Büchern (1. de
phlebotomia, 2. de urinis, 3. de pulsibus, 4. Regimen sanitatis oder de conservatione
vitae humanae), de floribus diaetarum, de prognosticis in 5 Teilen (sämtlich
gedruckt in der Ausgabe des Lilium, Lugd. 1574), über den Theriak und
über die Grade der Arzneimittel (vgl. Pagel, Pharmaz. Post, Wien 1894 u. 1895);
letztere Schrift stützt sich auf die Lehre des Alkindus. Im 6. Kapitel heißt es:
Will man den Grad einer gemischten Arznei bestimmen, so muß man die Verhältnisse
der Bestandteile kennen und beherzigen, daß in einer gleichmäßigen Mischung
die warmen Teile genau den kalten entsprechen. Eine im ersten Grade warme
Arznei enthält zwei ganze Teile Wärme und die halbe Portion Kälte. Beim zweiten
Grad sind vier ganze Portionen Wärme und eine Portion Kälte, d. h. ¼ der ganzen
Wärmemenge. Im dritten Grade ist die Wärme mit acht ganzen, die Kälte mit
einer Portion vertreten. Im vierten Grade sind es sechzehn ganze Teile Wärme und
ein Teil Kälte.



Pietro d'Abano (d'Albano) — Petrus (de Apono) Aponensis — wurde
1250 als der Sohn eines Notars in dem, durch seine Schwefelquellen berühmten
Dorfe Abano (in der Nähe von Padua) geboren. Ueber seinen Studiengang, der
auf allseitige, gründliche Ausbildung abzielte, ist nur wenig genauer bekannt. Fest
steht jedenfalls die ganz ungewöhnliche Tatsache, daß er sich während eines längeren
Aufenthalts in Konstantinopel die Kenntnis des Griechischen aneignete — hauptsächlich,
um die Problemata des Aristoteles aus dem Originaltext übersetzen zu
können. Von dort zurückgekehrt, setzte er seine Studien (besonders in der Philosophie,
Mathematik, Medizin) in Paris weiter fort, um sodann an dieser Hochschule
als Lehrer der Philosophie zu wirken — mit einem Erfolge, der ihm den
ehrenden Beinamen „le grand Lombard” eintrug. Wie manche andere geistvolle
Männer seines Zeitalters traf aber auch ihn nur zu bald der Argwohn, die
Anklage der Ketzerei und Magie von seiten der Dominikaner, doch wußte er sich
gegenüber den gefährlichen Anfeindungen zu rechtfertigen und nach einer Reise an
die Kurie vom Papste Bonifacius VIII. ein Absolutionsdekret zu erlangen. Noch
in Paris begann er seine Hauptwerke zu schreiben, den Conciliator und den Kommentar
über die Problemata des Aristoteles. Im Jahre 1306 eröffnete er — einem
Rufe der Heimat folgend — seine medizinische Lehrtätigkeit in Padua. Pietro
d'Abano, der durch erstaunliche Gelehrsamkeit und tiefbohrenden Scharfsinn die
meisten Zeitgenossen überragte, wurde von denselben wie ein Wunder angestaunt —
es heißt unter anderem, daß Gentilis da Foligno sich in der Nähe seines Hörsaals
auf die Knie warf und ausrief: „Salve o santo tempio” —, sein Ruhm drang
weithin, aber ebensowenig wollten die Verdächtigungen seiner Neider verstummen,
denen er ja durch seine uneingeschränkte Verteidigung der Astrologie, noch
mehr durch seine Anhänglichkeit an den kirchlich verfemten Averroismus Handhaben

zur Anklage der Magie und Häresie bot. Glücklicherweise verhinderte
der mächtige Schutz der Stadt Padua und das Wohlwollen der Päpste das Märtyrertum
des großen Arztes. Pietro d'Albano, der 1314 noch die ehrende Aufforderung
erhalten hatte, an der neu gestifteten Schule von Treviso als Professor
der Medizin und Physik zu wirken, starb ein Jahr darauf. Gerade in seinem letzten
Lebensjahre waren seine Feinde so weit gekommen, daß die Inquisition gegen ihn
den Ketzerprozeß förmlich eröffnete. Wiewohl Pietro in seinem Testamente ein
feierliches Glaubensbekenntnis hinterlassen hatte, wurde der Prozeß fortgesetzt und
endete mit der Verurteilung des Beschuldigten. Nach einer Version soll das Urteil
tatsächlich an dem aus dem Grabe gerissenen Leichnam vollstreckt worden sein,
nach anderen Angaben mußte man sich mit der Verbrennung in effigie begnügen.
Das dankbare Padua setzte aber ein Jahrhundert später dem großen Mitbürger ein
Denkmal.



Von seinen Schriften — für deren langdauernde Beliebtheit schon die Frühdrucke
sprechen — wären zu erwähnen das Hauptwerk Conciliator differentiarum
philosophorum et praecipue medicorum (Venet. 1471 u. ö.,
Mantua 1472, Venet. 1496 u. ö., noch im 17. Jahrhundert Georg. Horst, Conciliator
enucleatus, Giess. 1615, 1621), ferner De venenis eorumque remediis (Mant.
1472, Francof. 1679), Hippocratis libellus de medicorum astrologia
finitus, in latinum reductus (Venet. 1485, angebliche Uebersetzung einer
pseudohippokratischen astrologischen Schrift), Quaestiones de febribus (in
Coll. de febrib., Venet. 1576), Textus Mesuae emendatus (Venet. 1505, Lugd.
1551), auch als Supplementum in secundum librum compendii secretorum
Mesuae (in den Venediger Ausgaben des Joh. Mesuë, bildet eine Ergänzung
zum 2. Buche des Grabadin resp. der Practica des Mesue und besteht aus
Abhandlungen de syncopi, de tumoribus mamillarum und über die Magen-Darmkrankheiten),
Expositio problematum Aristotelis (Mant. 1475, Paris 1520), Liber
compilationis physionomiae (Patav. 1475), Geomantia (Venet. 1549).





Pietro d'Abano (1250-1315) — Petrus Aponensis — erinnert
in mehrfacher Hinsicht an Arnald von Villanova und mußte gleich diesem
erfahren, mit welch wachsamem Auge die Inquisition den ersten Regungen
der Geistesfreiheit folgte. Wie der Katalonier, war auch der
Lombarde ein kühner Denker, ein scharfer Kritiker, ein von universalem
Erkenntnistrieb erfüllter Naturphilosoph, mit starker Hinneigung
zu den Geheimlehren (namentlich zur Astrologie);
wie Arnald, überstrahlte auch Pietro d'Abano die ärztlichen Zeitgenossen
durch sein reiches, besonders aus der arabischen Literatur geschöpftes
Fachwissen, durch seine umfassenden naturwissenschaftlichen
Kenntnisse, durch seine linguistische Bildung. Beide haben
auch das gemein, daß sie, unbefriedigt vom Bestehenden, die Medizin
aus chaotischer Zerklüftung zu einem, in sich einheitlichen, harmonischen
Ganzen erheben wollten. Die Art aber, wie der eine und wie der
andere den Aufbau der Heilwissenschaft begann, die ganz verschiedene
Position, die sie als medizinische Forscher, Lehrer und Schriftsteller
gegenüber der Scholastik einnahmen, scheidet sie unversöhnlich voneinander
— wahre Antagonisten.




Während nämlich Arnald von Villanova der Erfahrung, wenn auch
oft nur einer unkritischen, durch Vorurteile getrübten, die Suprematie
so weit als möglich zuerkannte, glaubte Pietro d'Abano, in felsenfestem
Vertrauen auf die souveräne Macht philosophischer Spekulation,
den Widerstreit naturwissenschaftlich-medizinischer Ansichten, die Fülle
der theoretischen und praktischen Probleme einzig allein durch kritische
Abwägung autoritativer Lehrsätze, durch feinste Begriffsanalysen,
durch formal über jeden Einwand erhabene Syllogismen
lösen zu können. Wie Arnald, soweit er auf arabischer
Grundlage steht, als Jünger des Rhazes und Ali Abbas und Avenzoar
erscheint, so repräsentiert Pietro d'Abano im Abendlande die Richtung
des Avicenna und des Averroës, welch letzterem er schon als Philosophen
die höchste Verehrung entgegenbrachte. Ja, man kann sagen,
im Abendlande wurde gerade Pietro d'Abano neben
Thaddeo Alderotti, den er aber an Weitblick, an Umfang und
Tiefe des Wissens, an Subtilität und Konsequenz der Methode übertrifft,
zum Vorbild für alle späteren medizinischen Dialektiker.



Was das abstrakte Denken des Zeitalters auf dem Gebiete der Heilwissenschaft
zu leisten vermochte, findet sich gleichsam konzentriert in
dem, von averroistischem Aristotelismus ganz durchdrungenen Hauptwerk
dieses Meisters medizinischer Scholastik, in seinem jahrhundertelang
hochangesehenen Conciliator controversiarum, quae inter
philosophos et medicos versantur, nach dem er auch selbst der
„Conciliator” genannt wird.




Der Conciliator, den Pietro d'Abano 1303 zu schreiben begann, behandelt
alle naturphilosophisch-medizinischen Hauptprobleme, welche das 13. Jahrhundert
bewegten und welche an sich interessanter als die Lösungsversuche sind. Wir teilen
die vom Conciliator behandelten 210 Streitpunkte (Differentiae) mit ihren Adnexfragen
hier mit, weil sie in das Wissen, in die Denkweise und in die hypertrophische
Spekulationssucht der Periode ausgezeichneten Einblick gewähren.



Utrum medico sit necessarium alias scire speculationis scientias necne. — Utrum
medicum oporteat logicum esse, necne. — Utrum medicina sit scientia, necne. —
Utrum medicina sit theorica necne. — Utrum medicina sit artium excellentissima
necne. — Utrum corpus humanum sit medicinae subjectum necne. — Utrum corpus
humanum sit uni vel pluribus medicis committendum. — Utrum doctrinarum ordinationum
numerus sit trinus vel indiffinitus. — Utrum natura humana sit debilitata
ab eo quod antiquitus necne. — Utrum quis medicus existens per scientiam astronomiae
possit conferre in salutem aegroti necne. —



Utrum elementum sit unum necne. — Utrum terra sit primum frigidorum necne.
— Utrum aqua sit primum humidorum vel aer. — Utrum aer sit natura frigidus
necne. — Utrum ignis sit calidus necne. — Utrum elementa sint in misto actu seu
secundum formas in eo maneant substantiales. — Utrum complexio sit substantia
necne. — Utrum sit complexionem aequalem seu temperatam reperire necne. —
Utrum sit ponere complexionem simplicem ex semisse vel cali. vel frigi. siccam vel
hum. necne. — Utrum melancholicus sit propinquior aequalitate ponderis vel mensurae

temperamento justitialis certi necne. — Utrum complexio calida et humida
sit longioris vitae necne. — Utrum complexio innata seu radicalis permutari possit
necne. — Utrum duo individua sive plura possint eandem complexionem habere
necne. — Utrum cerebrum sit calidum necne. — Utrum nucha sit cerebro minus
frigida necne. — Utrum puer sit juvene temperatior necne. — Utrum puer sit juvene
calidior necne. — Utrum masculus omnis sit foemella qualibet calidior et siccior
necne. — Utrum non simul sed successive humores generentur. — Utrum solus
sanguis nutriat necne. — Utrum sanguis arterialis seu vitalis nutriat necne. — Utrum
eadem sit causa efficiens sanguinis et melancholiae hypostasis necne. — Utrum
humiditates humores dicti secundi sint necne. — Utrum sperma a toto corpore sive
ab omnibus decidatur membris necne. — Utrum testiculi sint ad generationem necessarii,
sed alicuius melioris gratia necne. — Utrum genitura sive sperma viri sit
pars constitutiva embryonis necne. — Utrum sperma dictum foemellae aut humiditas
dealbata seu gutta ingrediatur constitutionem embryonis necne. — Utrum plura sint
membra principalia necne. — Utrum craneum uno constituatur osse necne. — Utrum
caput sit propter cerebrum aut oculos creatum necne. — Utrum nervi oriantur a
cerebro necne. — Utrum caro sit organum tactus necne. — Utrum cutis sentiat
necne. — Utrum panniculus sit para simplex an composita. — Utrum nares sint
organum olfactus an carunculae seu additamenta mammillaria. — Utrum tunica
arteriae construatur ex villis in longitudine protensis necne. — Utrum venae oriantur
ab hepate necne. — Utrum sperma decisum sit animatum necne. — Utrum natus
octimensis vivat necne. — Utrum digestio procedat subtiliando necne. — Utrum
attractio, quae a calido reducatur ad eam, quae a vacuo necne. — Utrum medulla
nutriat ossa necne. — Utrum venter nutriatur chilo necne. — Utrum pili et ungues
nutriantur necne. — Utrum virtus augmentativa sit altera a nutritiva necne. —
Utrum augmentum fiat secundum partes materiales an formales. — Utrum virtus
vitalis sit altera necne. — Utrum virtus animalis motiva primitus influat in musculum
quam in nervum. — Utrum calor et spiritus sint idem necne. — Utrum omnis actio
a qualitate fiat tantum necne. — Utrum frigiditas ingrediatur operationem naturae
essentialiter an per accidens. — Utrum digestio fiat frigiditate necne. — Utrum
actio membres officialibus communiter attributa ex compositione dependeat, necne. —
Utrum visus fiat extramittendo an intus suscipiendo. — Utrum sanitas sit species
sicut aegritudo ita, ut interposita vel disjunctionis nota diffiniri debeat velut aegritudo
necne. — Utrum ver sit calidum et humidum necne. — Utrum sub aequatore
diei sive linea aequinoctiali sit possibilis habitatio necne. — Utrum carnes coclearum
sint caeteris laudabilioris nutrimenti necne. — Utrum ovi albumen sit calidum et
vitellus frigidus. — Utrum vinum calidum sit et siccum necne. — Utrum forma
specifica dicta tota substantia rei sit substantia necne. — Utrum inter sanum et
aegrum accidat medium necne. — Utrum dolor possit esse morbus necne. — Utrum
sit quis morbus compositionis necne. — Utrum sit quis morbus communis necne. —
Utrum una sit causa doloris tantum subita scilicet alteratio necne. — Utrum dolor
sentiatur necne. —



Utrum icteritia sit ante septimam diem bonum signum necne. — Utrum caput
parvum sit melius magno necne. — Utrum dilatato corde simul dilatentur arteriae,
constrictoque constringantur necne. — Utrum dilatatione arteriarum fiat expulsio,
constrictione vero atractio necne. — Utrum unum sit genus pulsuum tantum necne. —
Utrum in pulsu percipiatur musicalis consonantia necne. — Utrum egestionis coloris
varietas sit laudabilis necne. — Utrum color prius detur urinae quam substantia
necne. — Utrum ad rupturam venarum, quae circa renas sanguinis consequatur
mictio necne. — Utrum febris sit calor necne. — Utrum humores possint periodice

confluere necne. — Utrum sanguis putrescens generet febrem sanguineam vel cholericam
seu aliam. — Utrum febris sanguinis cum aliis componatur necne. — Utrum
ex cholera prassina et aeruginosa febres causentur necne. — Utrum in empiala sit
frigus interius et calor exterior necne. — Utrum hectica fiat incipiendo necne. —
Utrum febris pestilentialis sub ephemera reponatur necne. — Utrum apostema intrinsecum
causet febrem continuam omnino necne. — Utrum cerebrum et ossa possint
apostemari necne. — Utrum cor possit apostemari et solutionem imparis pati necne.
— Utrum aegritudo consueta sit deterior insueta necne. — Utrum pleuresis dextri
lateris sit deterior ea quae sinistri necne. — Utrum peripneumonia phlegmatica sit
cholerica deterior necne. — Utrum vermes seu lumbrici possint in ventre stomacho
dicto generari necne. — Utrum hyposarcha sit deterior hydrope necne. — Utrum
quod dici crisis sit laudabilior ea, quae noctis ostenditur necne. — Utrum vigesima
et decimaseptima dies sit magis critica et indicativa necne. — Utrum crisis quartaedecimae
dici sit fortior ea, quae septima necne. — Utrum computatio critica facienda
sit non a die partus, sed a principio febris necne. — Utrum mors in morbi declinatione
contingat necne. — Utrum in principio paroxismi sit nocumentum somni
deterius, quam in aliis temporibus. — Utrum recidivatio sit una vel eadem cum sua
radice necne. — Utrum recidivatio non sit deterior sua radice necne. —



Utrum calidum innatum amplius consumat humidum radicale influenti necne. —
Utrum humidum radicale possit restaurari necne. — Utrum mors naturalis possit
beneficio aliquo retardari seu eodem vita protelari necne. — Utrum cibus et potus
magis aene nos immutent necne. — Utrum in vere magis abbrevietur vita quam in
caeteris anni temporibus. — Utrum corpori lapsu debeatur praeservatio vel conservatio
seu regimen per contrarium vel simile necne. — Utrum complexio calida
et humida et temperata et calida et sicca facilius ferant jejunium necne. — Utrum
primum sit bibendum antequam comedendum vel contra. — Utrum cibus subtilis
grossum debeat praecedere vel contra. — Utrum semel in die naturali tantum sit
comedendum vel plus. — Utrum coena debeat esse major prandio vel contra. —
Utrum super fructus sit bibendum necne. — Utrum super dextrum latus dormiendum
sit melius vel contra. — Utrum coitus competat in reg. sanit. necne. — Utrum anno
quolibet sit evacuandum necne. — Utrum super pharmacum assumtum sit dormiendum
necne. — Utrum theriaca competat post assumtum pharmacum necne. — Utrum
balneum competat post purgationem necne. — Utrum pharmacia competat in reg.
sanit. necne. — Utrum convalescentem sit opus pharmacia necne. — Utrum vomitus
conferat oculis necne. — Utrum in continente calidiori et sicciori sint frondes populi
sternendae necne. — Utrum sit aliquis morbus, in quo nullus debeatur cibus usque
in statum necne. — Utrum regimen in diaeta procedat ingrossando vel subtiliando.
— Utrum confidentia infirmi de medico conferat in ipsius salutem necne. —



Utrum medicina sortiatur ejus complexionem ab innata complexione necne. —
Utrum sit aliqua medicina temperata necne. — Utrum humidum frigido conjunctum
possit ultra secundum gradum elevari necne. — Utrum medicina calida in primo
gradu adjuncta medicinae calidae in tertio reducat eam ad secundum gradum caliditatis
vel amplius. — Utrum sit modus, quo medicina valeat deduci ex potentia in
actu et praecipue frigida vel contra. — Utrum medicina attractiva vadat ad humorem
attrahendum vel in ventre permaneat. — Utrum medicina attractiva si non soluerit,
convertatur in humorem quem habet attrahere necne. — Utrum medicina lenitiva
et lubricativa sive compressiva sit admiscenda necne. — Utrum post evacuationem
melancholiae per pharmacum effrenitans attrahatur pituita necne. — Utrum omne
amarum sit calidum necne. — Utrum amplius decoctum reddatur amarius necne. —
Utrum paupum piperis provocet urinam vel multum ejus ventrem solvat, paucum

vero scamoneae solvat ventrem vel multum urinam provocet. — Utrum aqua lactis
seu serum sit calida vel frigida. — Utrum mentha sit calida vel frigida. — Utrum
cicuta sit calida vel frigida. — Utrum argentum vivum sit frigidae et humidae vel
calidae et sicae complexionis. — Utrum colloquintida multum teri debeat necne. —



Utrum omnis cura perficiatur contrario necne. — Utrum morbi cura sit forti
medicina inchoanda necne. — Utrum odor curet alterando vel alendo. — Utrum
praecantantio in cura conferat necne. — Utrum somnium conferat in cura necne. —
Utrum digerat innaturalia necne. — Utrum digestio debeatur causae conjunctae vel
antecedenti. — Utrum materia digesta possit febris seu morbus causari necne. —
Utrum in morbi principio competat evacuatio necne. — Utrum evacuatio causae
competat conjunctae solum necne. — Utrum sit movendum in diebus motus aegritudinis
necne. — Utrum evacuandum sit usque ad lypothomiam necne. — Utrum
evacuatio symptomatica conferat necne. — Utrum pharmacia in praegnante sit
periculosior evacuatio phlebotomia necne. — Utrum in acuta aegritudine post quartam
diem sit phlebotomandum necne. — Quod in prima quadra lunationis amplius quam
in reliquis competat phlebotomia. — Utrum ptisana hordacea febri conferat necne. —
Utrum syrupus acetosus aut quod hujusmodi, ut oxymel conferat in omni materia
necne. — Utrum aqua frigida competat in febribus et in acutis maxime necne. —
Quod vinum non competat in febribus et universaliter in acutis. — Utrum balneum
competat in febribus necne. — Utrum juvenis vel cholericus causonizans ampliori
egeat infrigidatione puero aut phlegmatico necne. — Utrum in causone competat
phlebotomia necne. — Utrum apostemati competat repercussio necne. — Utrum in
lepra competat eductio necne. — Utrum theriace venenum qualitate vel proprietate
competat. — Utrum theriace diatesseron conferat morsui canis rabidi necne. — Utrum
in scabie competat phlebotomia necne. —



Utrum solutio continui ad interius penetraos cranei possit sine ossis elevatione
medicinari necne. — Utrum in apoplexia aliquid infra 72 horas sit operandum necne.
— Utrum paralysis sinistri lateris sit curationis difficilioris ea, quae dextri necne.
— Utrum in tortura facici locale remedium ponendum sit super partem visam sanam
necne. — Utrum vinum competat in aegritudinibus nervorum necne. — Utrum coitus
conferat aegritudini phlegmaticae necne. — Utrum sanguis desuper fluens sit compescendus
necne. — Utrum subscannatio competat in squinantia necne. — Utrum
gargarismata conferant in passionibus pectoris necne. — Utrum centaurea conferat
sputo sanguinis necne. — Utrum in pleuresi competant repercussiva necne. — Utrum
fluxus ventris curet apostema pectoris seu pleuresim necne. — Utrum phthisis possit
curari necne. — Utrum lac competat phtisicis necne. — Utrum ventosae in retentione
menstruorum sub mammillis sint cum scarificatione applicandae necne. — Utrum in
cura morbi calidi competant calida necne. — Utrum in apostemate hepatis et praecipue
in sanguineo phlebotomandus sit pes vel manus. — Utrum membrum aut
hepar supercalefactum sit epithemandum cerussa necne. — Utrum bezel seu incisio
super umbilicum competat in hydropisi necne. — Utrum fluxus ventris in principio
morbi factus sit compescendus necne. — Utrum dysenteria ex sanguine facta sit
deterioris curationis necne. — Utrum in dysenteria hepatica competat stiptica necne.
— Utrum ileon ex stranguria febris curet superveniens necne. — Utrum narcotica
competant in colica necne. — Utrum diuretica competant aegritudinibus viarum
urinae necne. — Utrum in podagra sanguinea existente in pede dextro phlebotomandum
sit ex manu sinistra et in sinistro ex dextra vel contra. — Utrum esse
ulcus egeat exsiccatione necne. — Utrum cauterium potentiale sit laudabilius actuali
necne. — Utrum medicinarum alterativarum copulatio possit conflare medicinam
solutivam necne. — Utrum composita plus perdurent simplicibus vel contra.




Im Anschluß an einzelne dieser Hauptprobleme werden noch folgende Nebenfragen
erörtert: An medicina una sit scientia vel plures. — An naturali subalternetur
scientiae vel alii. — An qualitas elementi propria sit ejus forma. — An aer habeat
gravitatem in propria sphaera. — An complexio inaequalis quo ad pondus sit aequalis
quo ad justitiam. — An cerebrum sit frigidum amplius quam humidum vel contra. —
An phlegma generetur tantum in hepate aut etiam alibi. — An sit ejusdem speciei
sanguis genitus ex cibis et phlegmate ac universaliter ex coitu genita et sine. —
An in venis digestio perficiatur communis. — An digestiones se possint vicissim
corrigere. — An sanguis contineatur tantum venis. — An vir muliere amplius
delectetur in coitu. — An spermatica membra soluta possint verius consolidari. —
An ex omni parte judicandum sit membrum colobum. — An ossa sentiant. — An
dentes sentiant. — An per anum immissum possit nutrire. — An pilis insint passiones
plurimae ipsis attributae. — An unus nervus possit esse principium sensus et motus.
— An musculus habeat solum virtutem innatam. — An spiritus in animali semper
idem maneat vel fluat mox alius factus. — An quis morbus sit quantitate laedens. —
An nervus sinistretur dexter opticus absque reditu et sinister et contra. — An oculus
sit coloratus. — An autumnus sit temperatus. — An venti contemperent aerem. —
An vinum competat pueris. — An sanum et aegrum actu concidant una. — An
stupor sit morbus vel accidens, puta dolor. — An morbi complexionales sint quatuor,
octo aut decem octo. — An apostema sit morbus simplex vel compositus. — An
labor seu dolor apostemosus sit alius ab ulceroso. — An quae et qualia de urinae
esse. — An qualis sit distinctio cholerae locus generationis et situs ejus. — An in
empiala calidum cum frigido, simul per totum sentiatur. — An pulmo sit proprium
organum anhelitus vel diaphragma. — An motus anhelitus sit naturalis vel voluntarius.
— An plurimum mors contingat die vel nocte. — An subjectum supponatur
in scientia sua. — An ova competant in febribus. — An fluxus sanguinis menstrualis
sit naturalis. — An naturales temperantiae appetant similia et aegritudinales contrariae.
— An exercitandum ante comestionem vel post. — An aer et universaliter
elementum nutriat. — An humor sit causa efficiens febris vel materialis. — An
morbus proportionalis sit periculosior improportionali vel contra. — An formicae
cura perficiatur pennae concavitate. — An cum apoplexia possit febris concidere. —
An a septima conjugatione nervorum colli oriantur nervi pervenientes ad manus
aut aliunde. — An phthisis possit siccitate causari. — An qualis natura lactis temperata
vel alia. — An zuccharum rosaceum competat phthisicis. — An morbus
frigidus periculosior calido. — An cauterium melius ex auro vel argento.





Der Conciliator erörtert im Rahmen der Naturphilosophie die verschiedensten
Probleme der theoretischen und praktischen Medizin wie
auch der Hygiene. Jede der aufgeworfenen Fragen (Quaesita) wird
mit einer an antike und arabische Dialektik erinnernden Spitzfindigkeit,
in echt scholastischer Art beantwortet, wobei die oft mit zersetzender
Kritik verbundene Widerlegung oppositioneller Lösungsversuche (opposita)
ein gutes Stück der Darstellung ausmacht. Findet sich schon unter den
Problemen neben Rationellem genug des Bizarren[101] — Probleme, die
bloßer Grübelsucht entsprangen —, so entbehren die gebotenen Lösungen

fast in ihrer Gesamtheit des bleibenden Werts, weil in den herangezogenen
Argumenten die zackigen Syllogismen mit schmaler Wahrheitsfläche
über das empirische Material weitaus und entscheidend vorherrschen[102].
Damit soll freilich der interessanten Tatsache kein Abbruch
geschehen, daß der Verfasser in manchen seiner Schlußfolgerungen, besonders
was die Naturwissenschaft betrifft, seinem Zeitalter voraneilt und
unseren Erkenntnissen nahekommt[103].



Es kann nicht verwundern, daß der Conciliator seiner Epoche durch
das Gaukelspiel mit aristotelischen Kategorien als Specimen sublimster
Gelehrsamkeit imponierte und durch seine anscheinend unanfechtbaren
Problemlösungen noch Generationen in den Glauben an einen gesicherten
Wissensbesitz einlullte[104] — uns drängt sich bei der Betrachtung solcher
Verirrungen nur das als tröstender Gedanke auf, daß gerade aus der
bis zum Höchstmaß getriebenen Gegenüberstellung der Autoritäten und
der erzwungenen Interpretation ihrer Lehrmeinungen — schon an
sich ein Zeichen erwachender Kritik — der Zweifel an der
Zuverlässigkeit der herrschenden Beweismethode allmählich entstehen
mußte.



Die Rundschau über die führenden Männer und über die Literatur
ergibt, daß die wissenschaftliche Heilkunde dieses Zeitalters vorwiegend,
ja beinahe ausschließlich an Italien geknüpft war, und daß die Medizin
des gesamten Abendlandes lediglich von dort, direkt oder indirekt, Impulse
empfing.



Italien wurde auch vorbildlich durch die Organisation des
Aerztestandes, durch die Kreierung des Apothekerwesens
und durch manche behördlichen Maßnahmen sanitätspolizeilicher
Richtung.




Der Aufschwung, den das Aerztewesen und die sanitätspolizeilichen Einrichtungen
in Italien nahmen, basierte auf seiner relativ hoch entwickelten städtischen
Kultur und wurde durch die Folgeerscheinungen der Kreuzzüge (Durchzug von
Kranken und Verwundeten in ungeheurer Zahl, Seuchen), durch den regen Verkehr

mit dem Orient, durch den Zufluß fremder (sarazenischer, jüdischer) Aerzte u. a. beschleunigt.
Allenthalben entstanden Hospize, Hospitäler, Lazarette. Die Aerzte
vereinigten sich auch außerhalb der Universitätsstädte in Kollegien, welche Prüfungen
mit den aufzunehmenden Mitgliedern abzuhalten hatten, z. B. in Mailand,
Brescia, Florenz. Von den Aerzten schieden sich die wissenschaftlich gebildeten
Chirurgen, neben welchen aber noch eine aus mannigfachen Elementen
zusammengesetzte Klasse von Empirikern wundärztliche Praxis ausübte
(chirurgi phlebotomatores, barbitonsores, Bruch-, Zahn-, Augenärzte etc.). Frühzeitig
wurde für die Anstellung von Stadtärzten Sorge getragen, welche Arme unentgeltlich
behandeln, als Sanitätsbeamte (Aufsicht über Spitäler, Seuchenbekämpfung),
als Sachverständige vor Gericht, eventuell auch als Feldärzte fungieren mußten.
Bezüglich der forensischen Tätigkeit vgl. S. 377 und 378, Anm. 2. In Venedig
erscheinen seit dem Jahre 1260 Aerzte (darunter Sarazenen und Juden) in den Registern
der großen Verbrüderungen (scuole), die Bestallung der Kommunalärzte wurde
dort jährlich vom Senate und dem Rate der Vierzig erneuert. — Einige hygienisch-sanitätspolizeiliche
Städteordnungen italienischer Kommunen haben
Puccinotti (Storia della medicina II) und Renzi (Storia della scuola di Salerno) veröffentlicht.
Die Konstitutionen Friedrichs II. (vgl. S. 344), welche vorbildlich wirkten,
enthalten zweckmäßige Bestimmungen über die Reinhaltung der Luft von gesundheitsschädlichen
Einflüssen, über den Verkauf von Fleisch und Fischen, von Giften
und Liebestränken u. s. w. — In Italien, wo sich infolge des Durchgangshandels
orientalischer Produkte — am frühesten im Abendlande — ein eigentlicher
Apothekerstand (vgl. S. 344) entwickelt hatte, wurde dessen Ausbildung,
Tätigkeit und Verhältnis zu den Aerzten bezw. medizinischen Fakultäten bereits
im 13. Jahrhundert festen Normen unterworfen (Konstitutionen Friedrichs II., Lo
statuto dei medici e degli speziali in Venezia scritto nell anno 1258 u. a. Medizinalordnungen).





Auf die medizinischen Zustände außerhalb Italiens soll später im
Zusammenhang zurückgegriffen werden, soweit es die dürftigen Nachrichten
gestatten; hier sei nur darauf hingewiesen, daß alle Länder der
Christenheit, so sehr auch die meisten unter ihnen in der Entwicklung
der wissenschaftlichen Heilkunde noch zurückgeblieben waren, wenigstens
in der Krankenpflege, in der Errichtung von Hospitälern,
Aussatz- und Siechenhäusern einen edlen, höchst anerkennenswerten
Wetteifer zeigten, und daß die Betätigung auf diesem Felde der Humanität
gerade im 13. Jahrhundert eine Höhe erreicht, welche die Anerkennung
auch der spätesten Geschlechter verdienen wird.




Erfüllt von tief religiösem Empfinden widmeten sich der Krankenpflege nicht
nur Angehörige des Klerikerstandes, der Mönchs- und Krankenpflegerorden, sondern
auch Laien aus allen, selbst den vornehmsten Kreisen, es sei nur beispielsweise an
die Lichtgestalten der hl. Elisabeth von Thüringen oder der hl. Hedwig erinnert.
Ludwig der Heilige, der das Hôtel Dieu mit Geschenken überhäufte, ähnliche Anstalten
in Fontainebleau, Pontoise, Vernon, sowie das noch bestehende Blindeninstitut
der Quinzevingt in Paris stiftete, verband selbst die Wunden Lepröser und
forderte von den Chirurgen, denen er Privilegien erteilte, daß sie sich der Behandlung
der Armen widmen.



Allenthalben entstanden Hospitäler und Aussatzhäuser (letztere in enormer

Zahl)[105]. Bei der Stiftung von Hospitälern kommen weniger die Zweigniederlassungen
der ritterlichen Krankenpflegerschaften in Betracht, als die zahlreichen, über ganz
Westeuropa zerstreuten Tochteranstalten des Hospitals San Spirito in Rom (vgl.
S. 326), die Heiligengeistspitäler. Diese letzteren verdanken der kräftigen
Initiative des Papstes Innozenz III. ihren Ursprung, waren aber durchaus nicht
sämtlich Stiftungen des Ordens vom heiligen Geiste selbst, sondern zum Teil, was
oft verkannt wird, in städtischer Verwaltung stehende Anstalten mit gleichen Einrichtungen
und Zielen.






[1] Man berücksichtigt im allgemeinen viel zu wenig, daß im 11. und besonders
im 12. Jahrhundert ein, an die Renaissancezeit erinnernder, äußerst reger humanistischer
Eifer in Italien und Frankreich (Schule von Chartres) herrschte, welcher
an der Hand des Studiums der römischen Autoren zu einer hohen Ausbildung der
Latinität führte, wie sich dies z. B. in den Schriften Abälards, Joh. von Salisburys u. a.
kundgibt. Schon in der zweiten Hälfte des 12., noch weit mehr aber im 13. Jahrhundert
gerieten die „grammatischen” Studien in Verfall. Die Höhe der damaligen
philosophischen Spekulation, welche in weitem Umfange auf großer Selbständigkeit
im Denken beruhte und fast allein die, noch dazu unvollständig bekannten logischen
Schriften des Aristoteles zur Stütze hatte, kann namentlich an Abälard ermessen
werden. Mit Rücksicht auf die Anknüpfung an sehr wenige, dafür aber unverfälscht
erhaltene antike Elemente, ließe sich zwischen der philosophischen Entwicklung des
12. Jahrhunderts und der Salernitanermedizin eine Parallele ziehen. Wie die erstere
vom augustinisch-platonischen, so war die letztere von hippokratischem Geiste durchweht,
im Gegensatz zur späteren, mit dem 13. Jahrhundert beginnenden Epoche, in
welcher hier der arabisierte Galen, dort der arabisierte Aristoteles das Szepter führte.



[2] Es braucht hier nur an die Hauptvertreter Johannes Scotus Erigena, Gerbert,
Berengar von Tours, Lanfranc, Anselm von Canterbury, Roscellinus von Compiegne,
Wilhelm von Champeaux und Abälard erinnert werden. Die dürftige antike Grundlage
ihrer spekulativen Theologie bezw. kirchlichen Philosophie bildeten hauptsächlich
einige der analytischen Schriften des Aristoteles, die Isagoge des Porphyrius in
der Uebersetzung und mit den Kommentaren des Boëthius, des letzteren Abhandlungen
über den kategorischen und hypothetischen Schluß. Die von Porphyrius aufgeworfene
Frage, ob Gattungen und Arten, die allgemeinen Begriffe etwas Wirkliches
außer uns oder bloß Gedanken seien, entfachte schon seit Anselm und Roscellin
den noch früher im Morgenlande begonnenen, durch das ganze Mittelalter hin und
her wogenden Streit der Realisten und Nominalisten, von denen jene die
Realität der Universalien verfochten, letztere nur die Realität der Einzeldinge
gelten lassen wollten, abgesehen von den beiderseitigen Vermittlungsversuchen.



[3] Vgl. namentlich H. Denifle, Die Universitäten des Mittelalters, I. Bd., Berlin
1885; G. Kaufmann, Die Geschichte der deutschen Universitäten, I. Bd. Vorgeschichte
(die auswärtigen Universitäten), Stuttgart 1888; Rashdall, The universities of Europe
in the middle ages, Oxford 1895.



[4] Eine den weitesten Kreisen geöffnete Anstalt im Gegensatze zum Studium
particulare, d. h. einer nur für engere Kreise bestimmten, nicht mit Privilegien ausgestatteten
Schule. Der im Beginn des 13. Jahrhunderts zuerst auftretende Begriff
Studia generalia — solche waren zunächst Bologna, Salerno, Paris für Rechtswissenschaft,
Medizin, Theologie — erhielt erst im Laufe der Zeit seine genauer
umgrenzte juristische Fixierung, indem zu den Grundeigenschaften einer solchen Hochschule
(Studenten aus allen Gegenden, Pluralität der Lehrer, Vertretung wenigstens
eines der höheren Fakultätsgegenstände, d. h. der Theologie, Jurisprudenz oder Medizin
neben den artes liberales) noch gewisse Privilegien (Enthebung der Geistlichen von der
Residenzpflicht, Promotionsrecht, das Jus ubique docendi u. a.) hinzutraten, welche ursprünglicher
oder nachträglich eingeholter (päpstlicher bezw. kaiserlicher) Beurkundung
bedurften, wenn sie nicht ex consuetudine (wie z. B. in Oxford) anerkannt waren.



[5] Typus Bologna, dessen Universität (zunächst bloß Juristenuniversität) schon
1158 durch Friedrich Barbarossa („Habita”) ihre Rechtsgrundlage erhielt und durch
ihre demokratische Verfassung (Wahl des Rektors aus der Mitte der fremdländischen
Scholaren, wobei aber den, mit der Universität in Zusammenhang stehenden Doktorenkollegien
durch das Promotionsrecht etc. die gebührende Autorität gewahrt blieb)
für eine ganze Reihe von italienischen Stadtuniversitäten (Vicenza, Arezzo,
Padua, Vercelli, Siena u. a.), zum Teil auch für einige Lehranstalten Südfrankreichs,
vorbildlich wurde.



[6] Typus Paris, dessen Universitas zwar eine aus Scholaren und Magistern
zusammengesetzte Korporation bildete, aber nur den Magistern Stimmrecht gewährte
und unter dem Kanzler stand. Aehnlich, aber mit oft erheblichen Modifikationen
hinsichtlich der Machtbefugnis des Kanzlers, waren Montpellier, Toulouse
und in England Oxford und Cambridge organisiert.



[7] Am reinsten repräsentiert diesen Typus die von Friedrich II. 1224 gestiftete
Hochschule von Neapel. Wenigstens teilweise gehören aber in diese Kategorie
auch die durch königlichen Willensakt ins Leben gerufenen spanischen Universitäten,
nämlich Palencia, die älteste derselben (von Alfons VIII. gestiftet), sodann Salamanca
und Lerida, ferner die portugiesische in Lissabon bezw. Coimbra.
Diese erhielten aber auch päpstliche Anerkennung als Studia generalia respectu regni.



[8] So war z. B. an der berühmten Pariser Universität das römische Recht gar
nicht vertreten, sondern nur das kanonische; die italienischen Stadtuniversitäten im
allgemeinen waren ursprünglich bloß Schulen für römisches sowie kirchliches Recht,
sie pflegten erst im Laufe ihrer weiteren Entwicklung auch die Artes und die
Medizin, wozu nur selten auch die Theologie hinzutrat.



[9] In Montpellier bildete die medizinische Schule (medizinische „Universität”)
für sich eine eigene Korporation, welche mit den später entstandenen Schulen („Universitäten”)
der Juristen und Artisten nicht vereinigt wurde.


In Bologna waren einerseits Genossenschaften der stadtfremden Scholaren,
anderseits städtische Gilden der Lehrer miteinander verbunden. Von der ursprünglich
einheitlichen, aber vorzugsweise das juristische Element vertretenden Scholarengenossenschaft
trennte sich allmählich die Genossenschaft der Mediziner- und Artistenscholaren
ab, und da die juristische Scholarenvereinigung wieder in die Citramontani
und Ultramontani mit je einem Rektor an der Spitze zerfiel, so existierten tatsächlich
mehrere „Universitäten” (im Sinne von Genossenschaften) nebeneinander. Gegenüber
den großen Scholarengenossenschaften standen die Gilden der Lehrer, die
Doktorenkollegien, welche das Promotionsrecht innehatten, sich nach den Wissenschaften
gliederten, aber in ihrer Stellung keineswegs den heutigen Fakultäten entsprachen.
Alle diese Vereinigungen hatten für ihre Versammlungen ein gemeinsames
Gebäude, und streng genommen äußerte sich ihre Verknüpfung zu einer Einheit
auf dem Boden der Hochschule nur darin, daß die akademischen Grade unter Leitung
des Bischofs, der dabei als Kanzler auftrat, erteilt wurden.


In Paris schieden sich aus der ursprünglich gemeinsamen Magisterkorporation
verhältnismäßig früh die theologische, juristische und medizinische von der artistischen
Fakultät. Jede derselben wählte ihren Dekan. Die drei ersteren Fakultäten
hießen die oberen, weil das Studium der Artes als Vorbereitung betrachtet, und
jeder erst in den Artes zum Magister promoviert sein mußte, ehe er in einer der
oberen Fakultäten als Scholar zugelassen wurde. Unter den an Zahl überwiegenden
Artisten, und nur unter diesen, entstanden neben der Magisterfakultät noch landsmannschaftliche
Vereinigungen aus Magistern und Scholaren, die vier „Nationen”
(gallische, normannische, pikardische und englische) mit dem Rektor an der Spitze,
der schließlich zum Haupt der Universitas wurde. — Die medizinische Fakultät erscheint
als feste Organisation schon seit 1213 in den Urkunden, ein Dekan der
medizinischen Fakultät wird zuerst 1267 erwähnt.



[10] Abweichend von der spätrömischen Tradition, sofern Martianus Capella für
dieselbe maßgebend ist (vgl. S. 268, 270).



[11] Dieselben bildeten zu dieser Zeit in Italien schon einen eigenen Stand, der
sich einerseits vom ärztlichen Beruf, anderseits von den Arzneihändlern differenziert
hatte. Durch die Medizinalverfassung Friedrichs II. wurde nicht nur das Verhältnis
zwischen Arzt und Apotheker, sondern auch die Ausbildung und Tätigkeit der letzteren
gesetzlich geregelt.



[12] Diese Statuten geben auch über die dem Unterricht zu Grunde gelegten
Bücher Auskunft. Debet audivisse bis artem medicinae ordinarie et semel cursorie
exceptis urinis Theophili, quas sufficit semel audivisse ordinarie vel cursorie: Viaticum
bis ordinarie, alios libros Ysaac semel ordinarie, bis cursorie, exceptis diaetis particularibus,
quas sufficit audivisse cursorie vel ordinarie; Antidotarium Nicholai semel.
Versus Egidii non sunt de forma. Item debet unum librum de theorica legisse et
alium de practica. (Chartularium Univ. Parisiens. ed. Denifle et Chatelain, Paris
1889-91.)



[13] Welche Anforderungen an den „Baccalarius” resp. den „Baccalarius
licentiandus” gestellt wurden, ersieht man aus der oben erwähnten Verordnung
des Königs Karl I. von Anjou. ... teneatur baccalarius audivisse bis ordinarie ad
minus omnes libros artis medicae, exceptis Theofili et libro pulsuum Filareti, quos
sufficit audivisse semel ordinarie vel cursorie. Item regimenta acutorum bis ordinarie.
Item quatuor libros Yshac, scilicet Viaticum, dictas universales, urinas. Librum
febrium semel ordinarie ad minus. De omnibus praedictis tenetur baccalarius facere
fidem et praestare juramentum. ... (Renzi, Coll. Salern. I, p. 62.) ... teneatur baccalarius
licentiandus audivisse per triginta menses medicinam a magistro conventato et
regente, deinde teneatur respondere bis de questione et desputatione magistri regentis,
praeterea leget cursorio duos libros unum de theorica et alium de practica, postmodum
teneatur audire antequam conveniat ad conventum seu licentiam quosque compleverit
quadraginta menses in universo incipiendo computationem a prima die qua incepit
audire medicinam a magistro conventato regente ut supra dictum est, si fuerit magister
seu licentiatus in artibus et si non fuerit magister seu licentiatus in artibus
debet audivisse quinquaginta sex mensibus ita quod non computetur, nec
illud tempus in quo ut prius dicitur regitur Salerni. Item teneatur respondere cuilibet
magistro regenti singulariter de questione in disputatione sua. ... L. c. p. 361.
Ueber den Erfolg der Prüfung wurde an den Kanzler zu Neapel berichtet, worauf
am letzteren Orte die Prüfung „per physicos regios”, also die eigentliche Staatsprüfung
stattfand. Diese Kontrolle der medizinischen Fakultät von Salerno durch
den Kanzler und die königlichen Aerzte ist erst 1395 aufgehoben worden.



[14] Die wissenschaftlich gebildeten Aerzte trugen anfänglich allgemein den Titel
Magister. Im Laufe des 13. Jahrhunderts jedoch fand nach dem Beispiel
Bolognas auch in den medizinischen Schulen der Doktortitel Eingang, wurde
aber zunächst im ursprünglichen Sinne des Wortes (vgl. S. 247, Anm. 1 und S. 306)
nur demjenigen erteilt, der als Lehrer in der Heilkunde tätig war. Allmählich
wurde es übrigens Gebrauch, den Doktortitel allen zur Ausübung der Kunst legitimierten
Aerzten zu geben, da eben jedem das Recht zu lehren fakultativ zustand.
Die Scheidung in Doctores legentes et non legentes entsprach dann den
tatsächlichen Verhältnissen, indem nur die ersteren die Lehrtätigkeit wirklich versahen.



[15] Wie sehr dieser Gegensatz gefühlt wurde, geht auch aus manchen Stellen in
der schönen Literatur der damaligen Zeit hervor.



[16] Diese Fortschritte waren freilich nur Entlehnungen aus dem Orient bezw. Verbesserungen
derselben. Der Kompaß wird bereits Ende des 12. Jahrhunderts erwähnt
(in der Schrift de rerum naturis des Alexander Neckam, in den Dichtungen des
Guiot de Provins und Jacques de Vitry), die Brillen (konvex) waren Ende des
13. Jahrhunderts bekannt, Salvino degli Armati und Alexander de Spina können
höchstens als Wiedererfinder gelten.



[17] Aristoteles wurde erst nach langen Geisteskämpfen zum kirchlich anerkannten
„Philosophen” par excellence. In den ersten Dezennien des Bekanntwerdens seiner
physischen, metaphysischen, ethischen Schriften im Gewande arabischer Interpretation
betrachtete man seitens der Kirche das Studium des Aristoteles mit einem gewissen
Argwohn und verbot es teilweise sogar (1210, 1215, 1231), umsomehr als die Gegensätzlichkeiten
zur katholischen Weltanschauung (z. B. die Lehre von der Ewigkeit
der Welt) noch unausgleichbar erschienen und zu Häresien gefährlichster Art Anlaß
gaben. Die Verbote vermochten aber den Enthusiasmus für das neue, hellstrahlende
Licht der Erkenntnis nicht zu hemmen, und auch die Bedenken der
Kirche schwanden in dem Maße, als gezeigt wurde, wie dem Aristotelismus gleichsam
seine giftigen Bestandteile entzogen, ja wie er sogar den Interessen der kirchlichen
Gelehrsamkeit dienstbar gemacht werden könnte. Schon das letzte, 1231
erlassene Verbot ließ vermuten, daß die Freigabe in Aussicht genommen war, bereits
1233 durften die verbotenen Bücher in Toulouse gelesen werden, seit 1254
gehörten dieselben auch in Paris zum regelmäßigen Studienplan. Insbesondere
waren es Alexander von Hales, Albertus Magnus und Thomas von Aquino, die den
Aristotelismus fortan zu seiner autoritativen Stellung in kirchlichen Kreisen erhoben,
indem sie dabei gleichzeitig gewisse entgegenstehende neuplatonisch-arabische Auslegungen
bekämpften. Die Art, wie die Kirche eine, anfangs nicht grundlos als
feindlich betrachtete Strömung einzudämmen und in ihr Bett zu leiten wußte — vergleichbar
mit dem Aufgehen der mystischen, schwärmerischen Richtungen im Franziskanerorden
etc. — bedeutete einen Sieg, der, mit den Waffen des Geistes erfochten,
weit glänzender war als jener, den die Inquisition über die Ketzer davontrug.
Ein für die selbständige kirchliche Interpretation des Aristoteles und damit
für die Anerkennung seiner Lehren höchst förderlicher Umstand ist nicht am wenigsten
auch in dem Auftauchen neuer Uebersetzungen direkt aus dem
Griechischen, wie sie im 13. Jahrhundert in erster Linie Robert Grosseteste,
Bischof von Lincoln, Joh. Basyngstoke und Wilhelm von Moerbeke lieferten oder
wenigstens anregten, zu suchen. Solche hat schon Thomas von Aquino — im Gegensatz
zu Albertus Magnus — seinen Kommentaren zumeist zu Grunde gelegt; sie
trugen viel dazu bei, daß sich der, ursprünglich gegen die gegensätzlichen Lehren
der Peripatetik als solche gerichtete Kampf in einen Kampf gegen die, dem kirchlichen
System widerstrebenden arabischen Interpreten (namentlich Averroës) einengen
konnte.



[18] Es sei hier nur auf die von tiefster religiöser Inbrunst getragenen Hymnen
Dies Irae und Stabat mater und auf die Anfänge des an den biblischen Stoffkreis
gebundenen Dramas hingedeutet.



[19] Es waren vorzugsweise die Dominikaner, welche durch ihre auf Lehre und
Schule gerichtete Tätigkeit eine tiefgreifende Durcharbeitung des gesamten Wissensstoffes
anregten (der praktischen Medizin sind sie aber in der Regel fern geblieben);
die Franziskaner sind ihnen hierin erst später gefolgt.



[20] Außerdem gibt es zahlreiche Ausgaben gewisser Gruppen seiner Schriften
oder einzelner Schriften, von denen manche auch übersetzt worden sind (Deutsch,
Französisch, Italienisch, Polnisch).



[21] Zu den naturwissenschaftlichen Schriften gehören Physicorum libri VIII (allgemeine
Naturlehre, Lehre von den Kräften und der Bewegung) — de coelo et
mundo libri IV (über die Bewegung der Himmelskörper) — de generatione et corruptione
libri II (über die Verwandlung der Körper) — Meteorum libri IV (Meteorologie
und physikalische Geographie) — de mineralibus libri V (allgemeine Eigenschaften
der Mineralien, Beschreibung von 95 Edelsteinen, 7 Metallen, ferner Salz,
Vitriol, Alaun, Arsenik, Schwefelkies, Nitrum, Tutia, Elektrum) — de anima libri III
— de sensu et sensato — de memoria et reminiscentia — de somno et vigilia —
de motibus animalium libri II — de juventute et senectute — de spiritu et respiratione
libri II — de vita et morte — de nutrimento et nutribili — de natura
locorum (Klimato- und kurze Kosmographie, reich an ethnologischen und physiologischen
Bemerkungen) — de causis proprietatum elementorum (physikalische Geographie
auf Grund der Vierelementenlehre) — de passionibus aëris (über meteorologische
Vorgänge) — de vegetabilibus et plantis libri VII (Neuausgabe von
Meyer und Jessen, Berlin 1867) — de motibus progressivis — de animalibus
libri XXVI — Philosophia pauperum (Phil. naturalis, Summa naturalis, Isagoge
in libros Aristotelis physicorum de coelo et mundo, de generatione et corruptione,
meteorum et de anima; auszugsweise wiedergegebener Inbegriff der Naturanschauungen
des Albertus in Anlehnung an Aristoteles, vielleicht von einem Schüler des
Albertus herrührend). Psycho-physiologisches enthält auch die theologische Schrift
Summa de creaturis. Unechte hierhergehörende Schriften sind vielleicht speculum
astronomiae und de alchimia, sicher de virtutibus herbarum, lapidum et
animalium quorundam (wahrscheinlich aus dem 14. Jahrhundert stammendes Machwerk
über die magischen Kräfte der Pflanzen, Edelsteine und Tiere), Mirabilia
mundi, De secretis mulierum. Die letztgenannte unter dem Namen des Albertus
laufende Schrift handelt von der Zeugung (astrologische Einflüsse), Menstruation,
Fötusbildung, Geburt, Mißgeburten etc. und erfreute sich einer ganz besonderen Beliebtheit
— was die zahlreichen Ausgaben (auch Kommentare), Uebersetzungen („der
Frauenzimmer Heimlichkeit”) und Umarbeitungen, welche bis in das späte 18. Jahrhundert
veranstaltet worden sind, beweisen; sie besitzt für die Geschichte der Geburtshilfe
eine gewisse Bedeutung. Die im Laufe der Zeit zustandegekommenen,
voneinander oft erheblich abweichenden Umarbeitungen und Erweiterungen basieren
auf zwei verschiedenen Vorlagen, welche auf Henricus de Saxonia bezw. auf
Thomas von Brabant zurückgehen sollen.



[22] Z. B. gehört hierher sein Glaube an die wunderbare Heilwirkung der Edelsteine
(in der Schrift de mineralibus) u. a. Es ist aber nicht zu vergessen, daß
es vorwiegend unterschobene Schriften sind (z. B. de virtutibus herbarum, mirabilia
mundi u. a.), welche von Aberglauben strotzen. Leider haben gerade diese Schriften
dazu beigetragen, daß Albertus in der Geschichte lange Zeit nur im verzerrten Bilde
fortlebte. Bezüglich des Glaubens an die Heilkraft der Steine (vgl. S. 320) sei erwähnt,
daß derselbe bereits im Anfang des 13. Jahrhunderts von einem deutschen
Dichter, genannt „der Stricker”, in einem langen Spottgedicht bekämpft wurde.
Als Gegenschrift zu diesem ist das unter Volmars Namen bekannte mittelhochdeutsche
Gedicht über die Steine (ed. H. Lambel, Heilbronn 1877, mit dem
St. Florianer Steinbuch) aufzufassen. Dem 13. Jahrhundert gehört auch das
lateinische Steinbuch des Arnoldus Saxo an.



[23] Im II. Sentent. Opp. t. XV, 137a: Sciendum quod Augustino in his, quae
sunt de fide et moribus, plus quam Philosophis credendum est, si dissentiunt. Sed
si de medicina loqueretur, plus ego crederem Galeno vel Hippocrati, et si de naturis
rerum loquatur, credo Aristoteli plus vel alii experto in rerum naturis. ... S. th. I,
14a: In theologia locus ab auctoritate est ab inspiratione Spiritus veritatis. ... In
aliis scientiis locus ab auctoritate infirmus est et infirmior caeteris, quia perspicacitati
humani ingenii, quae fallibilis est, innitur. In der Schrift de vegetabilibus (Opp. V,
430a, Ed. Jessen p. 339) verwirft Albertus an einer Stelle geradezu die Syllogistik
und anerkennt, wo es sich um Einzeldinge handelt, nur die Erfahrung: Experimentum
enim solum certificat in talibus, eo quod de tam particularibus
naturis syllogismus haberi non potest.



[24] Zu den Enzyklopädien des 12. Jahrhunderts zählen der Elucidarius des
Honorius Augustodunus und die Schrift des englischen Augustiners Alexander Neckam
(1157-1227) de naturis rerum.



[25] Er wird als ein „familiaris” der königlichen Familie bezeichnet, hatte die
berühmten Bücherschätze des Königs zu überwachen und zu mehren, für die Erziehung
der königlichen Kinder allgemeine Vorschriften zu geben, welch letztere in
der Schrift des Vincenz de eruditione filiorum regalium (ins Deutsche übers. von
Chr. Fr. Schlosser, Frankfurt a. M. 1819) enthalten sind; ein Abschnitt darin betrifft
die physische Erziehung.



[26] Bescheiden weist er für sich selbst jeden Anspruch auf Originalität zurück,
zufrieden mit der Rolle des Kompilators: „Antiquum esse (scil. opus) auctoritate et
materia, novum vero partium compilatione et aggregatione, se son per modum auctoris,
sed excerptoris ubique procedere.”



[27] Lib. XI cap. 104: ... sed quoniam haec ipsa (scil. medicina) non tantum in
operatione manuum, sed etiam in mentis speculatione consistit, videlicet quantum
ad causarum considerationem, unde quasi media est inter practicam et theoricam....



[28] Thomas von Cantimpré war anfangs Augustiner und Regularkanonikus im
Kloster Cantimpré bei Cambrai und trat später in den Predigerorden ein. Nach
längeren Studien in Köln und Paris wurde er Lektor in Löwen, Subprior des dortigen
Predigerkonvents, endlich noch Suffraganbischof. Er verfaßte außer der uns interessierenden
Schrift theologische Werke.



[29] In diesem Buche findet sich auch eine Stelle, die für die Geschichte der Geburtshilfe
sehr bemerkenswert ist, weil sie in gewissen Fällen die innere Wendung
auf den Kopf empfiehlt. Dieselbe Vorschrift findet sich übrigens auch im
Speculum doctrinale des Vincenz von Beauvais und in den auf Thomas von
Brabant (vielleicht identisch mit Th. von Cantimpré) zurückgeführten Ausgaben
der, dem Albertus Magnus unterschobenen, Schrift de secretis mulierum.



[30] Wir folgen in den, zum Teile nicht ganz klargestellten, biographischen
Angaben vorzugsweise dem neuesten Herausgeber von Bacons Hauptwerken, Bridges.



[31] Um die Wurzeln der Größe Bacons bloßzulegen, muß hervorgehoben werden,
daß die Pflege der mathematisch-naturwissenschaftlichen Fächer und im Zusammenhange
damit die Abneigung gegen scholastische Klopffechterei damals die Schule
von Oxford charakterisierten — Züge, die schon früher in den Engländern Adelard
von Bath, Alexander Neckam und Alfred Sershall hervorgetreten waren. In der
ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts waren die freisinnigen Theologen Robert
Grossetête, Bischof von Lincoln und der Franziskaner Adam von Marisco
die glänzendsten Vertreter, Männer, die den größten Einfluß auf Bacon ausgeübt
haben. Grosseteste, der mehr Theologe und Naturwissenschaftler als Logiker und
Metaphysiker war, legte, wie später Bacon, den Schwerpunkt einerseits auf die
Kenntnis der gelehrten Sprachen (er verwarf die schlechten lateinischen
Uebersetzungen des Aristoteles und regte neue unmittelbar aus dem Griechischen
an), anderseits auf die Mathematik und Naturwissenschaft (seine Schrift
de physicis lineis, angulis et figuris bildete für Bacons physikalische, namentlich
optische Lehren eine der wichtigsten Grundlagen). Außer den beiden Genannten
und anderen gleichstrebenden Denkern wirkte auf Bacon ganz besonders der Picarde
Petrus von Maricourt (Maharncuria, Mahariscuria) ein, den er in Paris kennen gelernt
hatte; dieser zeichnete sich durch unermüdlichen Eifer und eine seltene Geschicklichkeit
in der physikalisch-alchemistischen Experimentalforschung aus.



[32] Dieses Werk handelt in seinen sieben Hauptabschnitten über die Quellen der
wissenschaftlichen Irrtümer, über das Verhältnis zwischen Theologie und Philosophie,
über die Erlernung der (zum Studium der Bibel und Philosophie nötigen) Sprachen,
über Mathematik, Optik (wobei al-Haitam ═ Alhazen die Hauptquelle bildet), Experimentalwissenschaft
und schließlich über Moralphilosophie. Der leitende Grundgedanke
ist die Idee, daß gerade die intensivste Pflege der Wissenschaften, auf der von
Bacon gewünschten sicheren Basis, der Kirche als höchstem Kulturfaktor die größten
Dienste zu erweisen im stande ist.



[33] Vorher erschienen: Speculum alchimiae (1541), Epistola de secretis artis et
naturae operibus (Paris 1541, Hamburg 1617), De nullitate magiae (Hamburg 1618),
De retardandis senectutis accidentibus et de senibus conservandis (Oxon. 1590, engl.
von R. Browne 1683), mehrere alchemistische Schriften zusammengefaßt unter dem
Titel Thesaurus chymicus (Francof. 1603, 1620), Perspectiva (Francof. 1614), Specula
mathematica (Francof. 1614).



[34] Aus dem ersten Kapitel der Schrift Communia Naturalium ergibt sich,
daß Roger Bacon die Abfassung einer aus vier Hauptteilen (Grammatik und Logik;
mathematische Wissenschaften; Physik; Metaphysik und Moralphilosophie) bestehenden,
kolossalen Enzyklopädie beabsichtigt hat, zu welcher das Compendium studii philosophiae
wohl die Einleitung gebildet hätte. Verfolgung und Gefangenschaft hinderten
die Ausführung. Das Opus majus ist nur als großzügiges Exposé aufzufassen,
geschrieben, um die wissenschaftlichen Reformpläne des Verfassers zu verteidigen,
den Nutzen ihrer Verwirklichung für kirchliche und moralische Zwecke zu veranschaulichen.



[35] De secretis operibus artis et naturae cap. 4. Nam instrumenta navigandi
possunt fieri sine hominibus remigantibus, ut naves maximae, fluviales et marinae,
ferantur unico homine regente, majori velocitate quam si plenae essent hominibus.
Item currus possunt fieri, ut sine animali moveantur cum impetu inaestimabili. Item
possunt fieri instrumenta volandi, ut homo sedeat in medio instrumenti revolvens
aliquod ingenium, per quod alae artificialiter compositae aërem verberent, ad modum
avis volantis. Item instrumentum, parvum in quantitate ad elevandum et deprimendum
pondera quasi infinita, quo nihil utilius est in casu. ... Possunt etiam instrumenta
fieri ambulandi in mari vel fluminibus usque ad fundum absque periculo
corporali. L. c. cap. 5 handelt über Brennspiegel, cap. 6 unter anderem über schießpulverähnliche
Mischungen. Opus majus V, Perspectivae pars III, Dist. III, cap. 4:
... Nam possumus sic figurare perspicua et taliter ea ordinare respectu nostri visus et
rerum, quod frangentur radii et flectentur quorsumcunque voluerimus, ut sub quocunque
angulo voluerimus videbimus rem prope vel longe. Et sic ex incredibili distantia
legeremus literas minutissimas et pulveres ac arenas numeraremus propter magnitudinem
anguli, sub quo videremus. ... Op. maj. V, Perspectivae pars III, Dist. II, cap. 4:
Si vero homo aspiciat literas et alias res minutas per medium crystalli
vel vitri vel alterius perspicui suppositi literis, et sit portio minor sphaerae cujus convexitas
sit versus oculum, et oculus sit in aere, longe melius videbit literas et apparebunt
majores. ... Et ideo hoc instrumentum est utile senibus et habentibus oculos debiles.
Nam literam quantumcunque parvam possunt videre in sufficienti magnitudine.



[36] Die schlechten lateinischen Uebersetzungen aus dem Arabischen, namentlich
diejenigen des Aristoteles, hätte er am liebsten verbrennen lassen.



[37] Quatuor vero sunt maxima comprehendendae veritatis offendicula, quae omnem
quemcumque sapientem impediunt et vix aliquem permittunt ad verum titulum
sapientiae pervenire, videlicet fragilis et indignae auctoritatis exemplum, consuetudinis
diuturnitas, vulgi sensus imperiti et propriae ignorantiae ocultatio cum ostentatione
sapientiae apparentis (Op. maj. I, cap. 1). Vgl. auch Op. tert. cap. 22.



[38] Duo enim sunt modi cognoscendi, scilicet per argumentum et experimentum.
Argumentum concludit et facit nos concedere conclusionem, sed non certificat neque
removet dubitationem, ut quiescat animus in intuitu veritatis nisi eam inveniat via
experientiae (Op. maj. VI, cap. 1).



[39] Ein Hauptabschnitt des Opus majus (Pars VI), de scientia experimentali,
handelt ausschließlich darüber.



[40] Im „Scriptum principale” (vgl. S. 360, Anm. 2) hätte auch die Medizin ihren
Platz gefunden und zwar nach der Alchemie, Botanik und Zoologie, auf welche
Hilfswissenschaften sich das Studium des Menschen aufbauen sollte. Im Opus majus
und seinen Annexschriften kommt Bacon gelegentlich auch auf die Heilkunde zu
reden, der 6. Teil (Perspectiva) handelt eingangs über die Sinnesperzeption im allgemeinen,
die Anatomie des Auges und den Sehakt (Bacon sucht zwischen der alten
Emanationstheorie und den richtigen Anschauungen des al-Haitam zu vermitteln). —
Rein medizinischen Inhalts ist die Abhandlung de retardandis senectutis accidentibus,
beruhend auf Ali Abbas, dispos. regalis II, lib. I, pag. 24; im Manuskript sind ferner
zwei Schriften über die Krisen und die kritischen Tage (Amploniana) vorhanden.



[41] Op. maj. IV, ed. Bridges Vol. I, p. 251, 384 ff., an beiden Stellen tadelt er
die Aerzte seiner Zeit wegen ihrer Unwissenheit in astrologischen Dingen, „et ideo
negligunt meliorem partem medicinae.”



[42] Opus tertium cap. 12: Sed alia est scientia, quae est de rerum generatione
ex elementis et de omnibus rebus inanimatis. ... Et quia haec scientia ignoratur
a vulgo studentium, necesse est ut ignorent omnia, quae sequuntur de rebus naturalibus;
scilicet de generatione animatorum, ut vegetabilium et animalium et hominum:
quia ignoratis prioribus, necesse est ignorari quae posteriora sunt. Generatio enim
hominum et brutorum et vegetabilium est ex elementis et humoribus et communicat
cum generatione rerum inanimatarum. Unde propter ignorantiam istius scientiae,
non potest sciri naturalis philosophia vulgata, nec speculativa medicina, nec per
consequens practica; non solum quia naturalis philosophia et speculativa medicina
necessariae sunt ad practicam ejus, sed quia omnes simplices medicinae de rebus
inanimatis accipiuntur de hac scientia, quam tetigi ... et haec scientia est alkimia
speculativa, quae speculatur de omnibus inanimatis et tota generatione rerum ab
elementis. Est autem alkimia operativa et practica, quae docet facere metalla
nobilia et colores et alia multa melius et copiosius per artificium, quam per naturam
fiunt. Et hujusmodi scientia est major omnibus praecedentibus, quae majores utilitates
producit. Nam non solum expensas et alia infinita reipublicae potest dare,
sed docet invenire talia, quae vitam humanam possunt prolongare
in multa tempora, ad quae per naturam produci potest.



[43] Op. maj. VI, ed. Bridges pag. 204 ff., am Schlusse heißt es: Nam illa medicina,
quae tolleret omnes immunditias et corruptiones metalli vilioris, ut fieret
argentum et aurum purissimum, aestimatur a sapientibus posse tollere corruptiones
corporis humani in tantum, ut vitam per multa secula prolongaret. Das Problem
der Lebensverlängerung bildet namentlich den Inhalt seiner Schrift über das Alter.
Bemerkenswert ist es übrigens, daß Bacon trotz aller Leichtgläubigkeit an der Ansicht
festhält, daß die Lebensdauer über einen gewissen Grad, der einerseits für das
Menschengeschlecht im allgemeinen, anderseits für das Individuum durch erbliche
Keimverhältnisse im speziellen bestimmt ist, nicht verlängert werden könne.



[44] Epistola de secretis operibus artis et naturae cap. 2: Considerandum est tamen,
quod medicus peritus, et quicunque alius qui habet animam excitare, per carmina
et characteres licet fictos, utiliter (secundum Constantinum medicum) potest adhibere;
non quia ipsi characteres et carmina aliquid operentur, sed ut devotius et avidius
medicina recipiatur et animus patientis excitetur et confidat uberius et speret et
congaudeat; quoniam anima excitata potest in corpore proprio multa renovare, ut
de infirmitate ad sanitatem convalescat ex gaudio et confidentia. Si igitur medicus
ad magnificandum opus suum, ut patiens excitetur ad spem et confidentiam sanitatis,
aliquid hujusmodi faciat, non propter fraudem nec propter hoc, quod de se valeat
(si credimus medico Constantino) non est abhorrendum.



[45] Vgl. besonders Hauréau in Histoire litteraire de la France, XXIX.



[46] Unter anderem wird darin die Medizin als die schwierigste Wissenschaft erklärt
und die Forderung aufgestellt, daß die Regierungen mit aller Strenge gegen
Kurpfuscher eintreten sollen. Es sei aber nicht verhehlt, daß Lull in einer anderen
Schrift nichtmedizinischen Inhalts, Liber contemplationis in Deum, einen Vergleich
zwischen den Aerzten der Seele und den Aerzten des Leibes zieht, wobei die letzteren
in höchst ungünstigem Lichte erscheinen, ja sogar dem Kranken geraten wird, auf
die eigene Erfahrung zu vertrauen.



[47] Im Jahre 1195 wurde von Heinrich VI. ein furchtbares Strafgericht über
Salerno verhängt, bei welcher Gelegenheit viele Gelehrte nach anderen italienischen
Städten auswanderten. Seit Friedrich II. litt die Schule erheblich durch die Konkurrenz
mit der (1224) neugegründeten Universität Neapel, wiewohl sich vorübergehend
das medizinische Ansehen Salernos stärker erwies als dasjenige ihrer hauptstädtischen,
mit größeren Rechten und Geldmitteln ausgestatteten Schwesteranstalt.
Nachdem schon 1231 die medizinische Fakultät in Neapel aufgelassen worden war,
wurden 1252 sogar die übrigen Fakultäten nach Salerno verlegt, doch fand schon
1258 wieder eine Neuaufrichtung der Hochschule zu Neapel in vollem Umfang statt.



[48] Nach den französischen Synonymen zu schließen. Das Glossar beginnt in der
ursprünglichen konfusen Anordnung mit dem Worte Alphita (et farina hordei est
idem), daher die Bezeichnung.



[49] Er starb schon nach wenigen Monaten infolge einer schweren Verletzung, die
er sich infolge des Einsturzes einer Mauer in seinem Palaste zu Viterbo zuzog.



[50] Am berühmtesten wurden die „Summulae logicales”. Auf diese bezieht sich
Dante, der in seinem Paradiso von allen zeitgenössischen Päpsten nur den Petrus
Hispanus antrifft:

                     E Pietro Ispano

           Lo qual giù luce in dodici libelli



                            Canto XII, v. 135-136.






[51] Für dieses Werk wird übrigens auch der Arzt Julianus (Vater des Petrus
Hispanus) als Autor in Anspruch genommen.



[52] Wahrscheinlich im Anschluß an alte Volksgebräuche; vgl. übrigens die moderne
Rotlichtbehandlung.



[53] In der Einleitung zur Ausgabe des Mesuë von 1539 wird Joh. de St. Amando
„doctor suavissimus” genannt.



[54] Das Revocativum memoriae stellte er für die scolares zusammen, „damit sie
es nicht nötig hätten, schlaflose Nächte über dem sehr mühseligen Selbststudium des
Galen und Avicenna zu verbringen”.



[55] Vgl. die von Pagel inspirierten Berliner Dissertationen: O. Paderstein, Ueber
Joh. de St. Amando (1892); Eicksen, Historisches über Krisen und kritische Tage;
Müller-Kypke, Ueber d. Ars parva Galeni (1893); Reichel, Zur Literaturgeschichte
der antiken Arzneimittellehre; G. Matern, Die drei Bücher des Galen über die
Temperamente; F. Petzold, Ueber die Schrift des Hippokrates von der Lebensordnung
in akuten Krankheiten (1894); Ehlers, Zur Pharmakologie des Mittelalters (1895).



[56] Bemerkenswert durch ihre Freimütigkeit sind seine Urteile über Avicenna,
dem er zumutet, über viele einfache Heilmittel im Irrtum gewesen zu sein, über
Constantinus, dessen Uebersetzungen er nicht traut, über Gariopontus, dessen bloß
kompilatorische Tätigkeit er durchschaut. Festzuhalten ist besonders die Benützung
des Celsus, des Cassius Felix und des verloren gegangenen Demosthenes
als Quellen.



[57] Daß sich die artistisch-medizinische („Universität”) Fakultät Bologna (vgl.
S. 317) übrigens bereits im Anfang des 13. Jahrhunderts eines nicht unbedeutenden
Besuchs wißbegieriger laikaler und klerikaler Scholaren erfreute, beweist eine vom
Papst Honorius III. 1219 an den dortigen Bischof gerichtete Verordnung, wonach den
Priestern, Mönchen und regulierten Geistlichen das medizinische und juristische
Studium untersagt wurde. Die medizinische Scholarenkorporation besaß eine ähnliche
Organisation wie die juristische (an der Spitze ein Rektor), mußte sich aber
gegenüber der langwährenden Präponderanz der letzteren erst in hartem Kampfe
die Selbständigkeit erringen. Der Aufschwung der Schule datierte seit der Zeit, als
die empirische Unterrichtsweise der philosophisch begründeten Platz zu machen begann,
d. h. seit der Lehrtätigkeit des Thaddaeus Alderotti. Seinem Einfluß war es
vornehmlich zu danken, daß die medizinischen Scholaren dieselben Privilegien wie
die Jünger der Themis erhielten.



[58] Nach dem Schema: Behauptung, Beleg, Einwand, Gegeneinwand,
Lösung.



[59] Es wird erzählt, daß er durch den Verkauf geweihter Wachskerzen vor den
Kirchentüren seinen Lebensunterhalt fand.



[60] Als Papst Honorius IV., der ihn zu sich berufen hatte, seinem Erstaunen
darüber Ausdruck gab, daß Alderotti ein tägliches Honorar von 100 Goldstücken
forderte, antwortete er, daß doch kleine Fürsten und Edelleute nicht Anstand
nehmen, 50 Goldstücke und mehr zu geben. Um nicht als geizig zu gelten, ließ
ihm der Papst nach seiner Genesung angeblich nicht weniger als 10000 Aurei auszahlen.



[61] So geriet Alderotti mit Barth. Varignana deshalb in Feindschaft, weil dieser
ihm angeblich einige Scholaren entzogen hatte, die früher seine Schüler gewesen
waren.



[62] Interessant ist eine Stelle, aus welcher hervorgeht, daß er Nachtwandler gewesen
ist; wir setzen sie hierher, um eine Probe seiner dialektischen Darstellungsweise
und seines Stils zu geben. „An sensus possit fieri in aliquo dum dormit,
Quarta quaestio. De quarta sic procedo. Videtur quod homo possit dormiendo
sentire, nam dormiendo movetur, sicut patet in surgentibus de nocte, quorum Ego fui
unus. Sed quandocumque homo movetur, tunc sentit quod ista duo sunt aequalia.
Praeterea nos videmus eos infrenare equum et equitare: hoc autem non posset fieri
sine sensu. Contra somnus secundum quod dicit Aristoteles in somno et vigilia est
impotentia usus sensuum, et est immobilitas sensus, quare non sentit homo in somno.
Ad hoc dico quod sine dubio non sentit homo in somno, et concedo rationes ad hanc
partem. Quare si mihi opponas quod homo movetur in somno ergo sentit, dico quod
ille motus non fit nisi ab impressione facta in virtute imaginativa, nam illa bene operatur
in somno. Sed si dicas sensus convertitur cum motu, dico quod hoc est verum
secundum aptitudinem sed non secundum actum; quare plerumque sentimus et non
movemus aliquod membrum et e converso, sicut probatur in hoc quod modo dixi.
Ad secundum quod tu dicis quod ipsi infrenant equum et equitant, dico quod ipsi
tamen hoc faciunt per virtutem imaginativam et non per visum; nam si domus
esset eis insolita non irent ad stabulum, sed vadunt propter consuetudinem, sicut
Magister Compagnus Caecus, qui vadit propter consuetudinem per Bononiam transeundo
vias sine aliquo socio. Praeterea Ego qui jam cecidi de alto quatuor pedum
ad terram semper dormiens scio bene hujus facti experientiam. Unde dico quod
nihil sentio. Statim enim cum frigus percutit me, aut audio aliquem loquentem,
revertor ad me ipsum et redeo ad lectum. ...” (In Isagorum Joannitii libellum expositio,
cap. X.)



[63] Es ist kein bloßer Zufall, daß die scholastische Medizin zuerst
an der Stätte zur reinsten Entwicklung gelangte, wo die
juristische Interpretationskunst ihre höchsten Triumphe feierte,
in Bologna, denn unter den Einflüssen des Milieus mußte es ja naheliegen, die
Glossiermethode auf das Gebiet der ärztlichen Forschung und des ärztlichen Unterrichts
zu übertragen, wobei die falsche Voraussetzung maßgebend war, es käme auch
hier nur auf die richtige Auslegung der „Litera scripta” an, es könne der antik-arabischen
Fachliteratur von vornherein diejenige autoritative, unverrückbar fundamentale
Bedeutung beigemessen werden, welche die Rechtsbücher des Justinian
für die Juristen tatsächlich besaßen. Wie diese die Rechtsquellen, so behandelte
Thaddaeus die Aphorismen, das Prognosticon des Hippokrates etc., indem er sie mit
Glossen versah, denen bald förmliche Quaestiones, Disputationes, Recollectiones
und Quodlibetationes folgten. Im Grunde war es ja der,
durch die Wiedererweckung des römischen Rechts erwachte, juristische Geist,
der — wie Roger Bacon klagte — die Theologie des 13. Jahrhunderts beherrschte,
der juristische Formalismus, der so großen Einfluß auf die Architektonik der theologischen
Lehrgebäude ausübte. In Italien selbst, wo die spekulative Theologie
merkwürdigerweise keinen hervorragenden Vertreter hatte — führende Theologen
italienischer Abstammung wie Petrus Lombardus u. a. wirkten in Paris —, wurde
die scholastische Methode, nur soweit sie auf dem Gebiete der zumeist
gepflegten Rechtsstudien zur Geltung kam, vorbildlich für
andere Zweige, namentlich für die Medizin.



[64] Die Salernitaner Chirurgen strebten bei der Behandlung der
Wunden Eitererzeugung an, die Bologneser Chirurgen dagegen
empfahlen die austrocknende Wundbehandlung (nach dem Vorgang
von Avicenna galt Wein als bestes Heilmittel für Wunden). Die Salernitaner stützen
sich auf Hippokrates (Aphor. V, 67, Laxa bona, cruda vero mala), die Gegner
auf Galen (Methodi med. Lib. IV, cap. 5, Siccum sano est propinquius,
humidum vero non sano).



[65] Außer bei dem S. 308 besprochenen Jamerius kommt der Einfluß Rogers auch
bei Wilhelm von Congeinna (vgl. Pagel, Die Chirurgie des Wilhelm von
Congeinna, Berlin 1891) zur Geltung; über die Nationalität dieses Chirurgen ist
nichts bekannt.



[66] Die ältestbekannten Aerzte Bolognas stammen aus der Fremde. In den
Archiven von Lucca werden Aerzte seit dem 8. Jahrhundert erwähnt.



[67] Die darüber berichtenden Stadtstatuten sind eines der ältesten Denkmäler für
die gerichtliche Medizin im Mittelalter.



[68] So z. B. bezüglich der eiterungslosen Wundbehandlung: Predictus
tamen vir mirabilis magister Hugo omnia fere vulnera cum solo vino et stupa et
ligatura ... sanabat, consolidabat, pulcherrimas cicatrices sine unguento aliquo inducebat
(Lib. I, cap. 12).



[69] Stadt in Calabrien.



[70] Signa sunt, quod minoratur quantitas urinae ... et incipit venter inflari post
tempus et fit hydropicus post dies. Et ut plurimum fit talis durities post apostema
calidum in renibus et post febrem ejus. Aehnliche Stellen finden sich übrigens schon
früher bei Serapion und Rhazes.



[71] Wiewohl Abulkasim eine Hauptquelle bildete, so blieb man doch bei seiner
Vorliebe für das Glüheisen nicht stehen.



[72] Schon 1254 hatten die Wundärzte Examinatoren verlangt. Ihre Korporation
besaß einen gildenartigen Charakter und sollte hauptsächlich einen Schutz gegen
unlautere, meist aus der Fremde eingewanderte Elemente bilden. Die Mitglieder
verehrten als Patrone die heiligen Aerzte Kosmas und Damian. Wahrscheinlich
wurden ihnen schon früh die Kranken des Hôtel-Dieu anvertraut.



[73] Z. B. Aldobrandino von Siena, der besonders als diätetischer Schriftsteller (in
französischer Sprache) hervortrat.



[74] Zitiert werden außer Wilhelm von Saliceto antike, arabische und abendländische
Autoren.



[75] Als Beispiel diene die aus der Mitte des 12. Jahrhunderts stammende Schrift
Experimenta magistri Gilliberti (ed. Pansier, Janus 1903), in welcher noch
der für die Empirie günstige, lang nachwirkende arabische und jüdische Einfluß
durchleuchtet.



[76] Den Gegensatz zwischen Montpellier und den anderen in philosophischer Spekulation
aufgehenden Schulen (Paris, Bologna etc.) schildert Arnaldus bezeichnend in
seinem Breviarium Lib. V, cap. 10 mit den Worten: qui universale cognoscit,
particulare autem ignorat, multoties in curatione peccabit. Et
propter hoc Parisienses et Ultramontani medici plurimum student, ut
habeant scientiam de universali, non curantes habere particulares cognitiones et
experimenta. Memini enim vidisse quendam maximum in artibus,
naturalem logicum et theoreticum optimum in medicina, tamen
unum clystere seu aliquam particularem curationem non novit
ordinare et vix ephemeram sciebat curare. At medici Montis
Pessulani, sicut magister meus et alii probi viri, qui fuerunt scholares, qui
student satis habere scientiam de universali, non praetermittentes scientiam particularem,
unde magis respiciunt ad curationes particulares et didascola et vera experimenta
habere, quam semper universalibus incumbere.



[77] Bonifaz VIII., der an einem Steinleiden laborierte, wurde von Arnald, welcher
in der Kur dieser Affektionen besonders erfahren war, erfolgreich behandelt. In der
Therapie spielte neben diätetisch-medikamentösen Maßnahmen auch die Applikation
eines festansitzenden Lendengurts und eines — magischen Löwensiegels eine wichtige
Rolle. Letzteres benützte der Papst mit Vorliebe — zur höchsten Entrüstung der
Kardinäle. Bekanntlich wurde übrigens Bonifaz VIII. selbst nach seinem Tode der
Ketzerei verdächtigt.



[78] Clemens V., der Arnald auch bei der Ordnung der Verhältnisse der medizinischen
Schule von Montpellier (1308) zu Rat gezogen hatte, richtete nach dem Ableben
des großen Arztes unter Androhung des Kirchenbannes an alle Bischöfe und die ihnen
unterstellten Kleriker die Aufforderung, nach einem medizinischen Werke des Verstorbenen
„de variis experimentis curandorum morborum acutorum” zu fahnden und
ihm dasselbe auszufolgen. Der Papst erteilte ihm in diesem Zirkularschreiben die
höchsten Lobsprüche.



[79] Der Herausgeber Symphorien Champier berichtet von seiner flüchtigen Schreibweise:
cum enim aliquid ille scripsisset, quod scripserat, respicere bis minime tolerabat,
sed neque etiam semel legere atque percurrere.



[80] Als Verf. wurde ein anderer Arnoldus angenommen, wobei man sich namentlich
darauf stützte, daß im Breviarium eine Reihe von Neapolitanismen vorkommen.



[81] Im Prooemium zum Breviarium heißt es: et omnia, quae expertus sum, et
quaecunque per omnes magistros et viros et mulieres etiam simplices et empiricos
vidi temporibus meis experiri ... clariter enarrabo.



[82] Abweichend oder sogar oppositionell gegen Galen tritt er wiederholt auf,
z. B. an mehreren Stellen in der Schrift de intentionibus medicorum, in dem Kommentar
zur Schr. de mala complexione. Im allgemeinen freilich bringt er Galen
und noch mehr dem Hippokrates Ehrfurcht entgegen. Weit schärfere Worte als
gegen den Pergamener findet Arnald gegen Avicenna, von dem er einigemal
sagt, daß er Galen ganz mißverstanden habe, ja den er geradezu einen Schriftsteller
nennt, welcher den größeren Teil der abendländischen Aerzte verdummt habe („qui
in medicina majorem partem medicorum latinorum infatuat”. De
consid. oper. medic. Pars II, cap. 1). Es ist bezeichnend für Arnalds medizinische
Richtung, daß er den Kliniker Rhazes im Gegensatz zu Avicenna ganz besonders
verehrt und ihn mit folgenden treffenden Worten charakterisiert: „vir in speculatione
clarus, in opere promtus, in judicio providus, in experientia approbatus” (De divers.
intentionib. medicinae prooemium).



[83] Er wirft seinen Zeitgenossen mit Recht vor, daß sie statt der Originalschriften
sekundäre Machwerke (Summae) studieren: Praeterea non in scripturis student, in
quibus ars traditur supradicta Galeni et Hippocratis, a quibus medicinam divina
concessione veraciter et perfecte novimus esse relevatam: immo potius in chartapellis
et summis, quae potissime magni voluminis sunt, sicut in historiis Gilaberti, fabulis
Pontij et Galteri. (De consid. oper. medicinae, prooemium.) — Bei der unmittelbaren
Berührung mit den in Spanien ansässigen Sarazenen ist es nicht verwunderlich,
daß Arnald das Arabische beherrschte, daher die arabische medizinische Literatur
nicht nur intensiver, wie seine Zeitgenossen, sondern mit einer, diesen fehlenden Kritik
benützen konnte. Auf seine arabische Sprachkenntnis weist z. B. folgende Stelle im
Commentum super libello de mala complexione diversa: nec est imputandum errori
transferrentis, quia in omnibus libris Arabum, quos invenire potuimus, sic invenimus
continere nec similiter imputandum est defectui vocabulo in illa lingua, quoniam ad
notificandum dolorem secundo modo acceptum scimus in eo esse copiosos sermones.
Fast in allen Traktaten Arnalds kommen arabische Ausdrücke, auch vulgär-arabische
Worte vor. — Vom Griechischen scheint er dagegen keine oder höchstens eine ganz
oberflächliche Kenntnis besessen zu haben.



[84] Wie sich aus vielen Stellen ergibt, besaß Arnald für die Anatomie viel
Interesse.



[85] Die Grundlage seiner Physiologie und Pathologie ist die Qualitäten- und
Säftelehre, jedoch räumt er den zwischen Körper und Geist vermittelnden Spiritus
besondere Bedeutung für das Leben im gesunden und kranken Zustande ein.



[86] Diesem goldenen Spruch geht ein sicherlich unechter Abschnitt voran, der in
12 Regeln eine systematische Anweisung zum methodischen Betrug bei der Uroskopie
bietet. Besonders häufig wurde die siebente dieser humoristisch anmutenden, kulturgeschichtlich
jedenfalls interessanten Regeln zitiert und dem Arnald mit Unrecht
in die Schuhe geschoben: Tu forte nihil scies, dic quod habet obstructionem in hepate;
dicet, non Domine, immo dolet in capite vel in tibiis vel in aliis membris; tu debes
dicere, quod hoc venit ab hepate vel a stomacho et specialiter utere hoc nomine
obstructio, quia non intelligunt, quid significat et multum expedit, ut non intelligatur
locutio ab eis.



[87] Parabolae, Doctr. II, aph. 8. 9. 11. 12. Prudens et pius medicus morbum expellere
satagit ante cibis medicinalibus quam medicinis puris. — Cuicunque potest
per alimenta restitui sanitas, fugiendus est penitus usus medicinarum. — Modestus
et sapiens medicus nunquam properabit ad pharmaciam, nisi cogente necessitate, cum
etiam debilia, quibus corpus non indiget, sint nociva. — In pueris et decrepitis
verendum est pharmacare, juvenibus quoque suspectum est crebro sumere pharmaciam.



[88] De vinis. Vgl. über den Inhalt S. 392.



[89] Nach neueren Forschungen darf Arnald freilich die Entdeckung des Alkohols,
der Terpentinessenz, der Salz- und anderer Säuren nicht zugeschrieben werden, dessenungeachtet
bleibt die Einführung des Alkohols in die Medizin sein Verdienst.



[90] Damit steht es auch im Zusammenhang, daß er ängstlichen Patienten übel
aussehende Arzneien im Dunkeln gibt (De aquis medicinalibus, cap. 3), für Rekonvaleszente
eine Ortsveränderung empfiehlt (Parabol. medicat., Doctr. VII, aphor. 2),
daß er auf die Ideen der Geisteskranken liebevoll eingeht (De parte operativa) u. s. w.



[91] Als Alchemist hat sich Arnald einen langdauernden Nachruhm erworben, fast
alle späteren Anhänger der spagirischen Kunst erwähnen ihn als einen Meister; eine
Menge von alchemistischen Schriften, darunter freilich nicht wenige fälschlich, gehen
unter seinem Namen. Aus der Untersuchung derselben erhellt, daß er aus der älteren
Literatur schöpfte und mit ehrlicher Ueberzeugung arbeitete, ohne es freilich an
Renommistereien, wie sie sich ja in allen derartigen Schriften finden, fehlen zu lassen.
Rührt doch von Arnald der Ausspruch her, daß er das Meer mit seinem Elixier
in Gold verwandeln wollte, wenn es aus Quecksilber bestände. Noch mehr als bei
der Mitwelt stand er bei der Nachwelt im Rufe eines Zauberers, dem der Teufel
die Transmutation der Metalle ermöglicht hätte. Als Principia naturalia nahm er
Merkur und Sulfur an, d. h. das Prinzip des Unzersetzbaren, des Metallglanzes
u. s. w. und das Prinzip der Zersetzbarkeit, Veränderlichkeit. Der Unterschied der
Metalle beruhe auf der größeren oder geringeren Beimengung des schwefligen
Prinzips, die Möglichkeit der Transmutation auf dem gemeinsamen Ursprung der
Metalle. Arnalds schwer analysierbares Verfahren bestand der Hauptsache nach in
wiederholtem Destillieren bezw. Sublimieren von Quecksilber, Kupfer-, Gold- und
Silberamalgamen mit Essig und Salzzusatz, Verreiben, Filtrieren, einigen Oxydationsprozessen
über dem Feuer, Trennung von den Verunreinigungen. Sehr bemerkenswert
sind die beliebten Vergleiche der alchemistischen Prozesse mit
organischen Vorgängen, der Zeugung, Geburt, dem Wachstum etc.; die Bestandteile
des Steins der Weisen entsprechen dem Leib, dem Spiritus, der Seele. —
Seit dem letzten Drittel des 13. Jahrhunderts war die Beschäftigung mit der Alchemie
im Abendlande, besonders auch in Klöstern, weit verbreitet.



[92] In den Traktaten de coitu, de conceptione und de sterilitate.



[93] De parte operativa. Der Traktat Remedia contra maleficia, welcher allerlei
Mittel gegen Zauber enthält, ist aber apokryph.



[94] Insbesondere unter astrologischen Einflüssen angefertigte Siegel (z. B. das
Löwensiegel, vgl. S. 389 Anm. 1). Der Traktat de sigillis handelt eigens über die
Herstellungsweise solcher Amulette.



[95] Die Aqua auri, erzeugt durch eine glühende, in Wein abgelöschte Goldplatte
preist er als Panazee gegen Aussatz. Während aber im Rosarius philosophorum
das durch alchemistische Künste bereitete Gold als Universalmittel
gepriesen und demselben sogar der Vorrang gegenüber dem natürlichen Gold zugesprochen
wird, heißt es in der Schrift de vinis: „Ideo falluntur in hoc alchimistae.
Nam etsi substantiam et colorem auri faciunt, non tamen virtutes praedictas in
illud infundunt” — womit eigentlich über die Alchemie überhaupt der Stab gebrochen
wird.



[96] Die Schriften Arnalds sind größtenteils von der Astrologie durchsetzt, speziell
handelt aber der Traktat Capitula astrologiae darüber; darin wird eingehend die
Wichtigkeit der Astrologie für die Stellung der Prognose (kritische Tage), für die
Arzneibereitung, für die Darreichung gewisser Mittel (z. B. der Laxantien), für die
Ausführung des Aderlasses etc. erörtert. Arnald beruft sich auf Hippokrates und
Galen und meint, wenn jemand weiter gehe als diese, so überschreite er die Grenzen
der Medizin (Speculum introductionum medicinalium, cap. 97). Daß Arnald anderseits
die Unverläßlichkeit der Astrologie erkannte und die Beobachtung am Krankenbette
höher stellte, geht aus einer merkwürdigen Stelle hervor, wo er sagt, der Arzt,
welcher die Astrologie vernachlässigt, fällt nicht in untrügliche Irrtümer (De judiciis
astronomiae, cap. 10). — Bei Beurteilung dieses Sachverhalts muß man in Erwägung
ziehen, daß man damals selbst von theologischer Seite die Vernachlässigung gewisser
Konstellationen in der ärztlichen Praxis als sündhaft bezeichnete, so sehr man vom
Gesichtspunkte des freien Willens die absolute Einwirkungskraft der Gestirne bestritt.



[97] Expositiones visionum. Soweit die Medizin in Betracht kommt, schließt er
übrigens, was nicht zu verdammen ist, auf einen natürlichen Zusammenhang der
Träume mit körperlichen Zuständen (z. B. Plethora-Alpdrücken).



[98] Breviar. II, cap. 51. Ein Geistlicher führte die Wunderkur aus durch ein
Paternoster mit verändertem Schlußsatz. Gegen Halskrankheiten findet sich der
Blasiussegen empfohlen.



[99] Auf astralen Einflüssen beruhe z. B. die Kraft gewisser Amulette, die aus
Pflanzen, Tierteilen oder Mineralien gewonnen werden. Zauber sei besonders wirksam,
wenn neben dem Instrumentarium die Person des Zauberers selbst vermöge des
Sternbilds seiner Geburt eine entsprechende Kraft in sich trägt. Diese Kraft könne
später noch durch Einflüsse der Himmelskörper verstärkt oder umgekehrt auch durch
hemmende Konstellation vermindert und aufgehoben werden. Die geheimnisvollen
Kräfte wirken durch Spiritus und Vapores, welche von den Personen ausgehen. Infolgedessen
könne in Krankheiten ganz unbeabsichtigt ein Arzt oder ein Pfleger
durch seine bloße Anwesenheit nachteiligen Einfluß ausüben, wenn er eben die geheime
Kraft zur „Infektion” und Korruption des Spiritus in sich trägt, und diese
Kraft noch durch eine ungünstige Konstellation verstärkt wird. (De parte operativa.)



[100] In diesem Abschnitt (Part. III, cap. 5) wird von den Brillen gesprochen.
Es heißt dort nämlich von einem Augenwasser: et est tantae virtutis quod decrepitum
faceret legere literas minutas sine ocularibus.



[101] Es kommen Fragen vor wie z. B.: ob das Feuer warm oder kalt ist, ob die
spezifische Form eine Substanz oder ein Accidens ist, ob ein goldenes Kauterium
besser als ein silbernes Kauterium wirkt u. s. w.



[102] So wird z. B. die Frage, ob die Nerven vom Gehirn oder vom Herzen entspringen,
mit den Kunstgriffen der Dialektik zu beantworten gesucht. Die Frage,
ob Gerstenptisane Fiebernden verabreicht werden darf, wird nach allerlei Subtilitäten
in negativem Sinne entschieden, weil Gerstenwasser eine Substanz, Fieber dagegen
ein Accidens sei.



[103] Pietro d'Abano sprach der Luft Schwere zu, erklärte den Regenbogen aus
der Brechung der Strahlen, lehrte, daß die Aequinoktiallinie bewohnbar sei, berechnete
annähernd richtig das Sonnenjahr und die Eintrittszeit der Sonne in die Hauptzeichen
des Tierkreises. Was die Physiologie anlangt, verteidigte er z. B. die Ansicht,
daß die Venen vom Herzen (nicht von der Leber) entspringen, daß die Respiration
wenigstens quoad modum ein willkürlicher Akt sei u. s. w.



[104] Der Conciliator gehört zu den am frühesten gedruckten Werken.



[105] In Frankreich allein gab es im Anfang des 13. Jahrhunderts 2000, in den
christlichen Ländern zusammen 19000 Leproserien (Sondersiechenhäuser, St. Georgsspitäler,
Mesalleries).





Die Medizin im späteren Mittelalter.



[←]
         



Vestigia terrent.






Die wissenschaftliche Heilkunde des späteren Mittelalters ist das Ergebnis
jener Arbeitsmethode, welche im Verlaufe des 13. Jahrhunderts
von einzelnen hervorragenden medizinischen Forschern in nahem Anschluß
an die Scholastik begründet und ausgebaut worden war.



Da diese Methode im wesentlichen auf einheitliche Gestaltung
der galenoarabischen Ueberlieferung mittels der Kunstgriffe
aristotelischer Dialektik hinauslief, so kann es nicht verwundern,
daß die erzielten Ergebnisse weder für die theoretische Erkenntnis noch
für die medizinische Praxis einen wirklich durchgreifenden Fortschritt
bedeuten. Die Eindrücke, die man beim Studium der umfangreichen,
übrigens noch nicht völlig erschlossenen Literatur dieses Zeitalters empfängt,
formen sich zu einem Gesamtbilde, das kaum mehr als eine, noch
dazu sehr entstellte, oft ins Groteske verzerrte Reproduktion des
arabischen Originals im Gewande der Scholastik darstellt.



Der medizinische Scholastizismus und Arabismus (mit seinen
Konsequenzen Astrologie und Uroskopie) wurde auf die Spitze
getrieben, er beherrschte hemmend Forschung und Lehre. Seinem Einflusse
vermochte sich keiner der Autoren ganz zu entziehen, wiewohl
nicht alle in gleich hohem Grade dem Druck der Tradition und
dem Zauber der Dialektik unterlagen. Mancher wußte auch innerhalb
des starren Rahmens der Doktrin selbständig erworbene ärztliche
Erfahrungen gelegentlich unterzubringen, aber vergraben in einem Wuste
von Zitaten und logischen Subtilitäten, fanden dieselben kaum die verdiente
Beachtung und generalisierende Fortführung. Die hie und da
schüchtern geäußerten Einwände gegen überlieferte Lehrsätze bezogen
sich fast nur auf untergeordnete Fragen oder praktische Details, sie
waren nicht von der Absicht getragen, noch weniger dazu geeignet, die
Herrschaft des Systems und der Methode zu erschüttern. Erst in der
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts macht sich eine Wandlung leise
bemerkbar, damit treten wir aber schon in ein neues Zeitalter der Kultur,
welches von der Negation der mittelalterlichen Ideale seine Signatur
empfing.




Wenn auch durchaus nicht frei, so doch weit weniger angekränkelt
vom Scholastizismus zeigt sich die Chirurgie, welche naturgemäß trotz
ihres Festhaltens an den allgemeinen pathologischen Doktrinen den Weg
der Beobachtung und Erfahrung nie in solchem Grade beiseite lassen
konnte, wie es die damalige innere Medizin im Banne der Dialektik
zumeist getan hat; langsam aber stetig machte sie mancherlei Fortschritte,
deren Summe unverkennbar eine allmähliche Ueberwindung der
traditionellen (arabischen) Messerscheu durch technische Gewandtheit
ausmacht.



Trotzdem es an großen neuen Ideen und bahnbrechenden praktischen
Leistungen mangelt, bietet die Epoche des zähesten medizinischen
Konservatismus der Geschichte doch wenigstens einen hellstrahlenden
Lichtpunkt dar — die durch 1½ Jahrtausend vernachlässigte Sektion
menschlicher Leichen kam seit dem 14. Jahrhundert wieder in
Aufnahme.



Schon dieses folgenschwere Ereignis allein bietet Anlaß genug, der
Medizin der Prärenaissance einiges Interesse zu sichern, mögen ihre
Bestrebungen auch zum großen Teile nur den Wert lehrreicher Irrtümer
besitzen.




Von vornherein überrascht der zähe Konservatismus der Medizin im Zeitalter
der Prärenaissance, da auf den meisten übrigen Kulturgebieten neben der Abhängigkeit
vom Althergebrachten schon ein kräftiges Ringen nach neuen Gestaltungen zu
erkennen ist, welches das Nahen einer ganz andersartigen Entwicklung ankündigt.



Wenn man hier von den Veränderungen in kirchlicher, religiöser,
politischer, sozialer und wirtschaftlicher Hinsicht[1] und von der Vermehrung
der Realkenntnisse, der technischen Fortschritte[2] absieht,
so sind es insbesondere zwei Haupterscheinungen des geistigen Lebens, die den
Bruch mit den einseitigen kirchlich-mittelalterlichen Idealen[3] bezeichnen, die
Selbstzersetzung der Scholastik und der erwachende Humanismus.




Die im 13. Jahrhundert mit Hilfe der Peripatetik und einem Aufwand glänzendster
Kombinationsgabe zu stande gebrachte Versöhnung zwischen Philosophie
und Kirchenlehre, zwischen Wissen und Glauben schmolz unter dem Einflusse Duns
Scotus und seitdem der durch Occam neubegründete Nominalismus zur Herrschaft
gelangt war, immer mehr dahin, um der Anschauung von der doppelten
Wahrheit, dem Vorhandensein zweier streng geschiedener Gebiete, des
Transzendentalen und Natürlichen Platz zu machen[4]. Zu gleicher Zeit begannen
sich durch das neubelebte Studium der Antike und das emporkeimende
Naturgefühl die Fesseln zu lockern, in welchen das gesamte Bildungswesen und
die Kunst schmachtete.



Der Tatsache, daß die Medizin stagnierte und mit besonderer Hartnäckigkeit
alle jene Züge festhielt, welche das echt mittelalterliche Wesen ausmachen, hat
Francesco Petrarca, der Vorkämpfer des Humanismus und der Renaissance, der
Apostel des erwachenden Volksgeistes und der beginnenden Kulturverweltlichung
den beredtsten Ausdruck verliehen. Gerade ihm, der zuerst den unermeßlichen
Schacht des subjektiven Erlebens und Empfindens, des reflektierenden Naturgefühls
entdeckte, der zielbewußt der Skepsis und Kritik den Weg ebnete, mußte schon
der ganzen Denkweise nach die damalige Heilkunde zum Gegenstand des Mißfallens,
der großenteils berechtigten Abneigung und des erbittertsten Angriffs
werden — mögen dabei auch untergeordnete persönliche Umstände eine gewisse
Rolle gespielt haben. Wie sehr Petrarca, der auch sonst die Schäden der Zeit
schonungslos geißelte, die Zustände der Medizin und das Treiben der Aerzte beschäftigte,
erhellt aus mehreren seiner Schriften, besonders kommen in Betracht:
De vera sapientia, Epistolae de rebus senilibus, Epistolae sine titulo, De sui ipsius
et aliorum ignorantia, Invectivae contra medicum quendam. Im folgenden sei
der Hauptinhalt seiner Angriffe kurz mitgeteilt, soweit dieselben die zeitgenössischen
Verhältnisse betreffen und durch den Lauf der Geschichte gerechtfertigt wurden
— hingegen möge hier Petrarcas, an Cato und Plinius gemahnende Polemik
gegen die ärztliche Kunst im allgemeinen, wegen der totalen Verkennung des wissenschaftlichen
Wesens und der hehren, weitumspannenden Aufgaben der Medizin unerörtert
bleiben[5].



In erster Linie bekämpft und verspottet der große Humanist die Sucht der
Medizin nach philosophischer Begründung. Abgesehen davon, daß sie einer solchen
nach seiner Meinung überhaupt nicht fähig sei und wegen ganz anderer Ziele auch

ganz anderer Methoden als die Philosophie bedürfe, eigne sich hierzu der völlig
verderbte, nicht auf Tatsachen beruhende Aristotelismus am wenigsten. Sei schon
die Philosophie durch mißbräuchliche — das Mittel mit dem Zweck verwechselnde —
Anwendung der Dialektik auf Abwege geraten, so gereiche die Disputierkunst
der ärztlichen Wissenschaft ganz besonders zum Schaden, weil sie von der Beobachtung
und vom praktischen Handeln im richtigen Zeitpunkt ablenke. Früher hätte
man die Kranken ohne viel zu vernünfteln geheilt, jetzt stopfe man ihnen die Ohren
mit Syllogismen voll, ohne die versprochene Hilfe zu bringen. „Quid est opus
verbis? Cura, semper dixi, medice.” Lächerlich sei es auch, daß die Aerzte auf die
Rhetorik so viel Wert legen, die doch zur Sache gar nichts beitrage, die Medizin
in eine hohle Wortkunst verwandle und höchstens dazu diene, die Unzulänglichkeit
des Könnens durch vage Ausflüchte zu verhüllen. Des weiteren wendet sich Petrarca
gegen den Autoritätsglauben der Aerzte. Bei aller Verehrung, die den großen
Meistern des klassischen Altertums gebühre, dürfe man doch dem Hippokrates und
noch weniger dem Galenos eine absolute Autorität zuerkennen, da auch ihre Kunst
nicht auf vollkommen sicherer Grundlage fußte; die bloße Berufung auf ihre Lehrmeinungen
sollte in der Medizin nicht entscheidend sein, wenn eigene Beobachtung
und selbständiges Urteil dagegen sprechen. Man müsse überhaupt der Natur gehorchen,
nicht dem Hippokrates, und ihr folgen, nicht weil es etwa Galen so vorschreibt,
sondern weil eine innere Mahnung es uns also rate. Ueberdies stütze sich
der blinde Autoritätsglaube der Aerzte bloß auf die schwankende Interpretation der
Alten, und zwischen der griechischen und der gegenwärtigen Medizin bestehe nur
noch durch die gräzisierende Terminologie[6] eine Gemeinschaft. Am
schlimmsten sei aber der Arabismus[7], welcher überhaupt eine Schmach der
Zeit bilde und namentlich die Medizin um ihren alten Ruhm gebracht habe. Im
engsten Zusammenhange damit ständen die Verirrungen der Astrologie, Alchemie
und Magie, der Uroskopie und Koproskopie, die Petrarca insgesamt
ins Gebiet der Scharlatanerie bezw. des Aberglaubens verwirft. Die Diätetik,
welche den Patienten in übertriebener Weise, geradezu tyrannisch vorgeschrieben,
übrigens von den Aerzten selbst am wenigsten befolgt werde, kranke an inneren
Widersprüchen und entbehre wirklich zuverlässiger Voraussetzungen, die Therapie
sei zwar mit dem Nimbus einer Wissenschaft umgeben, doch tatsächlich bloß ein
Gewebe von kritikloser Leichtgläubigkeit und bewußtem Trug; in der Praxis,
die beinahe ganz dem Zufall preisgegeben sei, nähmen freilich die Aerzte jeden
günstigen Ausgang als ihr Verdienst in Anspruch, während sie die Mißerfolge allen
möglichen Ursachen, nur nicht der einzig wahren, nämlich ihrer Unwissenheit, zuschreiben.
Aus dem Munde klar denkender und charakterfester Aerzte habe er ganz
ähnliche Urteile über die, jedweder Zuverlässigkeit bare, Heilkunde vernommen. Nach
dem Gesagten überrascht es nicht, wenn Petrarca über die damalige Medizin den
Stab bricht und die Meinung ausspricht, daß die Tätigkeit der meisten ihrer Vertreter

auf Täuschung abziele[8], wovon er köstliche Geschichten erzählt. Hingegen
finden die mißachteten Chirurgen vor seinem strengen Richterstuhle Gnade[9].





So sehr die arabistisch-scholastische Medizin hinter den Anforderungen
zurückblieb, die schon damals einzelne erlesene Denker an den
Betrieb der Wissenschaft stellten[10], eine unbefangene historische Betrachtungsweise
darf doch gewisse mildernde Umstände nicht ganz unberücksichtigt
lassen. Insbesondere das Faktum, daß die geistigen
Wandlungen, welche im Zeitalter der Prärenaissance merkbar werden,
erst viel später zum Abschluß gelangt sind, und daß die Heilkunde in
jeder Epoche nicht von den entstehenden, sondern nur von den bereits
siegreich durchgedrungenen Kulturideen beeinflußt wird. Auch kommt
es sehr darauf an, ob man den gesamten Werdeprozeß der Medizin als
solcher oder die allmähliche Entwicklung des medizinischen Wissens und
Könnens unter den abendländischen Völkern zum Standort der Beurteilung
wählt. Was im ersten Falle als absoluter Stillstand anzusprechen
ist, verliert zwar auch im zweiten Falle nicht den Charakter der Verirrung,
erscheint aber in hellerem Lichte, wenn man den Umfang der
Literaturkenntnis, die Stufe des theoretischen Denkens und selbst das
praktische Können des arabistisch-scholastischen Zeitalters mit dem Besitzstand
der Medizin des Abendlands im frühen Mittelalter vergleicht.



Das medizinische Erbe des 13. Jahrhunderts traten Bologna, Padua,
Montpellier und Paris an; sie bildeten die Zentren der wissenschaftlichen
Tätigkeit und beherrschten mit ihren weitreichenden Einflüssen auch die
übrigen Schulen, deren Zahl nicht unbeträchtlich zu wachsen begann[11];

Salernos einstige Größe lebte dagegen nur noch in der Erinnerung fort[12].
Die Bahnen, welche Taddeo Alderotti, Pietro d'Abano, Bernard
de Gordon eröffnet hatten, bauten Schüler und Enkelschüler emsig
weiter aus, während die reformatorischen Bemühungen des Arnaldo
de Villanova nur ganz vereinzelt und keinesfalls einen solchen
Nachhall fanden, wie es im Interesse des Fortschritts wünschenswert
gewesen wäre.



Den gewählten Vorbildern entspricht die medizinische Literatur des
14. Jahrhunderts deutlich genug. Sie ist durchaus rezeptiv, kompilatorisch
und kommentatorisch, wobei die Lehrsätze der Araber,
des Galen und Aristoteles zur dogmatischen Voraussetzung dienen. Ueber
diese hinauszustreben, fühlte niemand den mindesten Antrieb, noch die
genügende Kraft, und das Endziel der Autoren lag einzig darin, den
überkommenen Wissensstoff zu exzerpieren, zu interpretieren,
von Widersprüchen zu säubern, in eine übersichtliche,
leicht benützbare kompendiöse Form zu bringen.
Die literarischen Produkte, welche teils den Erfordernissen der arabistisch-scholastischen
Forschungs- und Unterrichtsweise, teils den Bedürfnissen
der Praktiker entsprangen, lassen gewisse Hauptgruppen unterscheiden,
als deren wichtigsten (abgesehen von Spezialarbeiten) die folgenden zu
nennen wären: Medizinische Glossarien, Sentenzensammlungen,
Kommentare (Expositiones), Lehr- und Handbücher (Practica,
Breviarium, Lilium etc. — Einführungsschriften, Introductorium,
Clarificatorium etc.) kasuistische Schriften (Consilia).




Die Glossarien (Erklärung der Kunstausdrücke, medizinische Wörterbücher)
wurden umso nötiger, als die Terminologie der lateinischen Uebersetzungen arabischer
Werke infolge vielfacher Entstellung und Verstümmelung oft unklar war; sie beziehen
sich gewöhnlich nur auf die Namen der Heilmittel (Synonyma, vgl. Steinschneider,
„Zur Literatur der Synonyma”, Anhang zu Mondevilles Chirurgie, herausgegeben von
Pagel 1892). Zu den Sammelschriften im weitesten Sinne gehören Concordanciae,
welche unter bestimmten Schlagworten alle darauf bezüglichen Sentenzen der Autoritäten
in kurzen Exzerpten wiedergeben, ferner solche Werke, welche entweder bloß
das Wichtigste aus den Quellen zusammenstellen — Aggregator, Summa —
oder aber mittels der dialektischen Methode und Kritik die Widersprüche der
Autoritäten auszugleichen suchen — Conciliator. Das formale Muster der medizinischen
Literaturgattungen bildeten theologisch-philosophische und ganz besonders
auch juristische Werke (Glossatoren, Postglossatoren), was sich schon in manchen

Titeln (z. B. Concordanciae, Summae) verrät und in der ganzen Kommentatorentätigkeit
deutlich zum Ausdruck kommt, wobei eben irrigerweise seitens der Aerzte
den galeno-arabischen Schriften dieselbe autoritative Bedeutung beigemessen wurde,
wie von Seite der Theologen den Sententiae des Lombardus, wie von Seite der
Juristen dem Corpus juris. Interessant ist es, daß auch die Sammlungen von Krankheitsfällen
ihr Vorbild in der juristischen Literatur hatten, schrieb doch z. B. der
berühmte Rechtslehrer Baldus „Consilia”.





Das höchst voluminöse Schrifttum der Aerzte des 14. Jahrhunderts
stellt ein Denkmal rastlosen Eifers und erstaunlicher Gelehrsamkeit dar,
aber es liefert auch das abschreckendste Beispiel einer gänzlich verfehlten
Methode. Belesenheit und Autoritätsglaube nimmt jene Stelle
ein, welche der Beobachtung am Krankenbette gebührt; endlose Syllogismen
usurpieren den Platz der Erfahrung; spitzfindige Definitionen,
vage scholastische, rein abstrakte Erörterungen von Problemen der
Physiologie, Pathologie, Therapie bedeuteten damals — wissenschaftliche
Forschung. Und wenn einmal in der dürren Wüste selbstquälerischer
Quaestiones und Propositiones, unglaublich subtiler und unendlich weitschweifiger
Argumentationes, Recollectiones, Quodlibetationes etc. eine Kasuistik
als Oase auftaucht, dann erdrückt alsbald ein Schwall von haltlosen,
dem Aristotelismus erborgten Spekulationen oder eine Unmasse von bunt
zusammengewürfelten Rezepten die ohnedies dürftige Krankheitsschilderung.



Da die Autoren nicht aus dem frischen Born des Lebens, sondern
aus der gemeinsamen alten Buchweisheit schöpften und sich bei der
Verarbeitung der Ueberlieferung so ziemlich im gleichen Gedankengange
bewegten, so herrscht eine ermüdende Einförmigkeit, eine geradezu trostlose
Oede in der Literatur, ja man macht sich — wenigstens was den
Hauptinhalt anbelangt — keiner allzugroßen Uebertreibung schuldig,
wenn man sagt, wer eine oder die andere der Schriften gelesen, kennt
damit auch schon die übrigen. Ueber den Wert des Geleisteten hat die
Nachwelt ihr Urteil gesprochen, indem sie nur einen bescheidenen Bruchteil
des umfangreichen Schrifttums der Druckerpresse übergab.



Mag es eine Aufgabe des Bibliographen und Literarhistorikers bilden,
die vielen noch im Staube der Archive ruhenden Manuskripte ans Licht
zu ziehen, sie zu registrieren und durch Neueditionen der Vergessenheit
zu entreißen — die pragmatische Geschichtschreibung hat den Interessen
des geistigen Zusammenhangs schon dann hinreichend entsprochen, wenn
sie nur die allerwichtigsten Vertreter der medizinischen Scholastik nennt,
insbesondere jene, deren Ruf die Epoche überdauerte, deren Werke im
ärztlichen Studiengang längere Zeit hindurch eine Rolle spielten.



Die gefeiertsten Interpreten antiker[13] und arabischer Schriften, die

spitzfindigsten der medizinischen Dialektiker gingen aus Norditalien hervor,
wo der gerade damals zur Höchstentfaltung gebrachte juristische
Formalismus[14] und die eifrigst gepflegte arabisierte Peripatetik in besonderem
Maße begünstigend auf die Entwicklung der kommentatorischen
Tätigkeit einwirkten.



Der Schule Bolognas entstammten Guglielmo Corvi aus
Canneto bei Brescia, dessen Practica — der Aggregator Brixiensis —
das Muster für eine ganze Reihe von scholastisch bearbeiteten Sammelwerken
abgab, der Kommentator κατ' εξοχὴν Torrigiano di Torrigiani,
dessen Erläuterung der Ars parva Galens „Commentum in
librum Galieni qui microtechni intitulatur” überaus lange
als Lehrbuch benützt wurde, die Sprößlinge der Aerztefamilie Varignana,
von denen namentlich Bartolommeo und Guglielmo V.
als Lehrer und Schriftsteller Ansehen erwarben, ferner Dino del Garbo,
der wegen seiner sehr geschätzten Interpretationen (besonders Avicennas)
den Ehrennamen „Expositor” empfing, und dessen Sohn Tommaso
del Garbo, welch letzterer ein getreues Bild der damaligen Heilwissenschaft
in seiner, nach „Quaestiones” geordneten „Summa medicinalis”
lieferte.



Mit den berühmten Meistern Bolognas wetteiferten diejenigen Paduas,
wo die Traditionen des Pietro d'Abano und damit auch des Averroismus
beständig fortwirkten. An erster Stelle verdient hier Gentile da
Foligno Erwähnung, und zwar nicht allein wegen seiner berühmten
Kommentare (zur Ars parva Galens, zu den Lehrgedichten
des Aegidius Corboliensis etc.), sondern hauptsächlich wegen seiner
Consilia, einer kasuistischen Sammelschrift, in der sich schon der
Drang nach eigener Krankenbeobachtung, freilich noch gehemmt durch
Dialektik und Arzneiglauben, kundgibt. Außer ihm trugen zum Ruhme
der Paduaner Schule die Mitglieder der Aerztefamilie St. Sophia — besonders
Marsilio und Galeazzo de St. Sophia — vieles bei, ebenso
der Verfasser des „Aggregator Paduanus” (Sammelwerk über Heilmittel)
Giacomo de' Dondi und dessen Sohn Giovanni de' Dondi,
welcher sich gegenüber dem herrschenden Doktrinarismus eine merkwürdige
Selbständigkeit des Urteils zu bewahren wußte und auch als
Praktiker die höchste Anerkennung erwarb.



Zuerst in Bologna, später in Padua lehrte Giacomo della Torre
aus Forli (Jacobus Foroliviensis), einer der berühmtesten Kommentatoren,
dessen Interpretationen zu den hippokratischen
Aphorismen, zur Ars parva und zu einzelnen Abschnitten
des Kanons Avicennas dauerndes Ansehen genossen.




Was die Literatur betrifft, welche aus anderen italienischen Bildungszentren
hervorging, so wären vor allem zwei Werke zu nennen, die für
die Kenntnis der mittelalterlichen Heilkunde von Wert sind: das
Supplementum Mesuë des Neapolitaner Leibarztes Francesco
di Piedimonte, eine noch an die Salernitaner anknüpfende Kompilation,
welche einen großen Teil der speziellen Pathologie und Therapie
(auch Geburtshilfe) behandelt, und die Sermones medicinales des
Florentiners Niccolo Falcucci (Nicolaus Florentinus), ein riesiges
Repertorium der gesamten Medizin, das insbesondere aus den Arabern
geschöpft ist und den ganzen, bis zum Ausgang des 14. Jahrhunderts
bekannt gewordenen Wissensstoff übersichtlich zusammenstellt.



Es ist gewiß anzuerkennen, daß die aufgewandte Geistesarbeit nicht
ganz zwecklos war, daß die scharfsinnigen Kommentare und fleißigen
Kompilationen das Studium der galeno-arabischen Kolossalwerke erleichterten
bezw. ersetzten[15], aber darin allein liegt ihre — temporäre —
Bedeutung, denn aufgehend in der Idolatrie der sakrosankten Autoritäten
bieten sie kaum etwas von eigener, kritischer Erfahrung. Schwache
Spuren selbständiger Beobachtung trifft man fast nur in den Sammlungen
von Konsilien[16], noch mehr in der pharmakologisch-botanischen und
balneologischen Literatur. Auf diesen Gebieten bilden namentlich die
Pandectae medicinae (eine alphabetisch geordnete Arzneimittellehre) des
Mantuaner, später in Salerno lebenden, Arztes Matthaeus Sylvaticus,
welcher auf den Wegen des Simon Januensis weiter ging, und die Bäderschriften
des Giovanni und Giacomo de' Dondi erfreuliche Erscheinungen.



Man hat es versucht, zwischen der Schule von Bologna und derjenigen
Paduas einen Unterschied zu hypostasieren, insofern die erstere die
gräzistische, die letztere die arabistische Scholastik repräsentieren sollte.
Dies trifft höchstens für den Beginn der Entwicklung und bloß für einzelne
Autoren zu, indem diese ihre Interpretationskunst entweder hauptsächlich
in den Dienst galenischer und hippokratischer Schriften oder
aber des Avicenna, Averroës u. s. w. stellten. Abgesehen davon, daß
eine solche Differenzierung wenig wesentliche Bedeutung besitzt, weil
die scholastische allgemein gehandhabte Methode das eigentlich Ausschlaggebende
ist, kann die Trennung in der Blütezeit des Arabismus
überhaupt nicht strikte durchgeführt werden.



Mit größerer Berechtigung ließe sich behaupten, daß Montpellier,
trotz aller Unterwerfung unter die Scholastik, die Empirie nicht ganz

aus den Augen verlor und durch Bevorzugung des Rhazes gegenüber
dem Avicenna eine mildere Nuance des Arabismus darbietet. Zwar
schlummert vom Schrifttum dieser Schule noch vieles in der Verborgenheit,
doch genügt schon das heute zugängliche Material, um im
Vergleich mit dem der norditalienischen Universitäten einen etwas
günstigeren Eindruck zu erwecken[17]. Die bekanntesten Größen sind
Gerardus de Solo, welcher sich als Kommentator des Rhazes auszeichnete
und ein lange Zeit sehr beliebtes Lehrbuch für Studierende
Introductorium juvenum verfaßte, und Johannes de Tornamira,
von dessen Schriften das höchst praktisch angelegte (auf Rhazes
beruhende) Schulkompendium Clarificatorium die weiteste Verbreitung
fand. Durch diese beiden Männer hat Montpellier auf die mittelalterliche
ärztliche Ausbildung, namentlich auf den medizinischen Elementarunterricht,
einen tiefen und nachhaltigen Einfluß ausgeübt. Außer ihnen
bildete auch Johannes Jacobus eine Zierde der Schule. Die Vorliebe
für das Praktische, die intensive Beschäftigung mit der Therapie, welche
gerade die Aerzte und Lehrer in Montpellier kennzeichnet, verleitete
leider manche derselben zu einer kritiklosen, oft sogar mit wüstem Aberglauben
untermengten Empirie, wie dies schon bei Gilbert und Bernhard
von Gordon hervorgetreten war.



In noch höherem Maße muß dies von einem Nachahmer der beiden
in Oxford gesagt werden, von dem Engländer Joh. Gaddesden,
dessen Kompendium Rosa anglica stellenweise wohl alles überbietet,
was der medizinische Mystizismus selbst in diesem Zeitalter sonst auszuhecken
wußte. Etwas nüchterner ist das Breviarium eines anderen
Repräsentanten dieser Schule, des Joh. Mirfeld, welcher außerdem
auch eine lexikalisch geordnete Arzneimittellehre (Synonyma Bartholomaei)
hinterließ.



Aeußerst wenig wissen wir über die literarische Produktion der
medizinischen Schule von Paris, wo die Schriften des Aegidius Corboliensis
und des Joh. de St. Amando[18] noch immer hochgehalten wurden
und nachwirkend den Arabismus einschränkten. Daß man bei aller Vorliebe
für die scholastische Spekulation die Beobachtung am Krankenbette
nicht gänzlich verabsäumte, beweisen z. B. jene neuerdings bekannt gewordenen
Aufzeichnungen, welche ein in Paris Ende des 14. Jahrhunderts
studierender junger deutscher Arzt über die Heil- und Lehrtätigkeit
einiger gelehrter Praktiker[19] hinterlassen hat.




Wahrscheinlich ist es teilweise dem Einflusse der beiden französischen
Schulen zuzuschreiben, daß die frühesten Repräsentanten
der scholastischen Medizin aus dem deutschen Reiche
durchwegs eine mehr nüchterne, praktische Richtung vertreten, welche
sich besonders in der Vorliebe für die Diätetik und in der Opposition
gegen die Ausartungen der Alchemie, Uroskopie etc. bekundet. Die
Schriften des Thomas aus Breslau, Bischofs von Sarepta i. p.
und der ersten Lehrer an der ältesten deutschen Hochschule — Prag[20] —
des Magister Gallus, des Sulko von Hosstka und namentlich des
Sigismundus Albicus (eines begeisterten Anhängers des Arnaldus
de Villanova), bilden leuchtende Beispiele dafür.



Den traurigen Anlaß zur Entstehung einer eigenen Art prophylaktisch-diätetischer
Schriften gaben die furchtbaren Pestepidemien des 14. Jahrhunderts,
namentlich „das große Sterben”, der „schwarze Tod” (Höhepunkt
1348), welcher durch seine entsetzlichen Verheerungen und kulturschädlichen
Folgeerscheinungen selbst in der Geschichte der Seuchen
einzig dasteht. Die Pestschriften dieses und der nächsten Jahrhunderte
weichen in ihren vorbeugenden hygienisch-diätetischen Vorschlägen
der Hauptsache nach nur wenig voneinander ab.




Hinsichtlich der Geschichte der Pestpanepidemie des 14. Jahrhunderts muß auf die
einschlägige Literatur, besonders auf das erschöpfende neueste Werk von G. Sticker,
Die Pest (Abhandlungen aus der Seuchengeschichte und Seuchenlehre, I. Band, erster
und zweiter Teil), Gießen 1908-10, verwiesen werden. Es sei nur erwähnt, daß
man die Gesamtzahl der Opfer des schwarzen Todes in Europa auf 25 Millionen
Menschen berechnet hat. Zeitgenössische Berichte besitzen wir unter anderem von
Gabriel de Mussis, Villani, Boccacio, Petrarca, von Gentile da Foligno, Dionys
Secundus, Colle, Simon de Covino, Guy de Chauliac; die schrecklichsten Begleit- und
Folgeerscheinungen waren die Geißlerfahrten und Judenverfolgungen (Verdacht der
Brunnenvergiftung).



Auf Befehl des Königs Philipp erließ die medizinische Fakultät von Paris im
Oktober 1348 ein Gutachten über die Seuche, ihre Ursache, Verhütung und Heilung,
Compendium de Epidemia per Collegium facultatis medicorum
Parisiis ordinatum (vollständig mitgeteilt von Rébouis, Etude historique et
critique sur la Peste, Paris 1888). Bezüglich der Prophylaxe und Diätetik heißt es
darin (vgl. Sticker l. c.): Man soll große Massen Weihrauch und Kamillen auf den
öffentlichen Plätzen und an stark bevölkerten Orten und im Innern der Häuser verbrennen....
Man soll kein Geflügel essen, keine Wasservögel, kein Spanferkel, kein altes

Ochsenfleisch, überhaupt kein fettes Fleisch. Man soll nur das Fleisch der Tiere von
warmer und trockener Qualität essen, aber kein erhitzendes und reizendes. ... Wir
empfehlen Brühen mit gestoßenem Pfeffer, Zimmet und Spezereien besonders solchen
Leuten, die gewohnheitsmäßig wenig und nur Ausgesuchtes essen. Der Schlaf darf
nicht länger als bis zum Morgengrauen oder ein wenig mehr dauern. Zum Frühstück
soll man nur wenig trinken, das Mittagessen um elf Uhr nehmen; dabei darf man
ein wenig mehr als am Morgen trinken, und zwar von einem klaren leichten Wein,
der mit einem Sechstel Wasser gemischt ist. Unschädlich sind trockene und frische
Früchte, wenn man sie mit Wein nimmt. Ohne Wein können sie gefährlich werden.
Die roten Rüben und andere frische oder eingesalzene Gemüse können nachteilig
wirken; die gewürzhaften Kräuter wie Salbei oder Rosmarin sind dagegen heilsam.
Kalte, feuchte und wäßrige Speisen sind größtenteils schädlich. Gefährlich ist das
Ausgehen zur Nachtzeit bis um drei Uhr morgens wegen des Taues. Fisch soll man
nicht essen; zuviel Bewegung kann schaden; man kleide sich warm, schütze sich vor
Kälte, Feuchtigkeit und Regen, und man koche nichts mit Regenwasser. Zu den
Mahlzeiten nehme man etwas Theriak; Olivenöl zur Speise ist tödlich. Fette Leute
sollen sich der Sonne aussetzen. Eine große Enthaltsamkeit, Gemütserregungen,
Zorn und Trunkenheit sind gefährlich. Durchfälle sind bedenklich, Bäder gefährlich.
Man halte den Leib mit Klystieren offen. Umgang mit Weibern ist
tödlich; man soll sie weder begatten, noch in einem Bette mit ihnen schlafen. —
Im Jahre 1349 ging von Montpellier ein ähnliches Gutachten aus (von Michon
in Documents inédits sur la grande peste de 1348, Thèse de Paris 1860, mitgeteilt).
— Von Aerzten des 14. Jahrhunderts verfaßten Guglielmo da Brescia,
Gugl. de Varignana, Tommaso del Garbo, Pietro de Tussignana,
Jean à la Barbe, Sigism. Albicus u. a. Pestschriften. Hauptsächlich auf
die Pestepidemie des Jahres 1382 beziehen sich die genauen Schilderungen,
welche Chalin de Vinario aus Montpellier in seinem Werke De peste
libri tres entwirft. Bemerkenswerterweise erkennt dieser aufgeklärte Arzt, daß
außer den angenommenen mystisch-astrologischen und den kosmisch-tellurischen
Ursachen für die Verbreitung der Seuche die Ansteckung die größte Bedeutung
besitzt.



Darüber, wie sich der Arzt beim Besuche von Pestkranken verhalten soll (Observandum
ubi contingerit visitare pestilenticum), gibt ein aus dem Ende des 14. oder
dem Beginn des 15. Jahrhunderts stammendes Dokument (Bibl. Riccordiana, Florenz,
Ms. 854, Bl. 130), welches Sudhoff jüngst veröffentlicht und übersetzt hat (Mediz.
Klinik 1910, Nr. 38 und 39), folgende Vorschriften: 1. Laß dir das Harnglas mit einem
dreifachen oder vierfachen Leinentuch wohl verdeckt herbeibringen, damit der Dunst
des Urins nicht ausrauchen kann. 2. Sieh zu, ob das Haus (des Kranken) einen
geräumigen oder breiten Luftraum hat oder nicht; wenn nicht, laß dir das Harnglas
auf die Straße bringen und beschaue dort den Urin. Hat es aber einen breiten Hof
und einen weiten Luftraum, dann kannst du in Sicherheit in das Haus hineingehen
und in der Mitte des Hauses selbst den Urin beschauen. 3. Ich lobe es, wenn das
Uringlas lieber von den Leuten aus dem Hause des Kranken gehalten wird, als daß
du es selbst in der Hand hältst und berührst. Wenn du es aber selber in die Hand
nehmen mußt, berühre es nur mit den Handschuhen und setze es schnell wieder
weg. 4. Die Stuhlgänge sieh dir von weitem an in freier Luft und verweile dabei
nur kurze Zeit. 5. Wenn du zur Kammer des Kranken gehst, (beachte), daß du
niemals in sie hineingehst, wenn sie eng, klein und nicht gut zu lüften ist; in diesem
Falle läßt du den Kranken aus der Kammer heraustragen und schreibe vor, daß er

höher wie du gehalten werden muß[21]; wenn es möglich ist, dann kannst du seinen Puls
fühlen, niemals aber sein Bettzeug, und was um ihn ist, berühren. Ist das Zimmer
weit, groß, gut zu lüften, dann kannst du mutig hineingehen, besonders wenn die Tür
und die Fenster breit und groß sind, in die freie Luft sehen und ihr freien Zutritt
gewähren. Dann fühle den Puls wie gesagt ist. 6. Ich lobe es, wenn du einen
Arm nur anfaßt, den nämlich, welchen du leichter erreichen kannst. 7. Verordne,
daß Fenster und Türe des Krankenzimmers beständig offengehalten werden, wenigstens
vom Sonnenaufgang bis zum Sonnenuntergang. Sollte dies dem Kranken unangenehm
erscheinen, so befiehl, daß es zumindest einige Zeit vor deinem Hineintreten geschehe,
andernfalls gehst du überhaupt nicht hinein. 8. Zu loben ist es, wenn alles,
was aus dem Körper des Kranken ausgeschieden wird, soweit möglich vollständig
gesammelt wird, wie die Stuhlgänge, der Urin und der Auswurf, und sofort aus dem
Krankenzimmer getragen und an einem geeigneten, weitab liegenden Ort aufbewahrt
wird. 9. Zu loben ist, wenn täglich alle Gewänder und Decken um den Kranken
erneuert werden, soweit die Möglichkeit vorliegt, oder wenigstens die Betttücher und
die Leibwäsche, wenn er solche trägt. 10. Verordne, daß das Krankenzimmer häufig
mit Rosenwasser, untermischt mit Essig, besprengt werde, indem man einen langgestielten
Sprengwedel damit getränkt durch die Luft bewegt. Auch wäre es gut,
wenn einige weite Gefäße, gefüllt mit etwas erwärmtem Rosenwasser mit Essig, im
Zimmer ständen, damit sich ihre Dämpfe noch gründlicher mit der Luft mischen.
11. Für löblich halte ich es, wenn du beständig, solange du im Hause des Kranken
bist, an einem Schwamm riechst, der in Essig getaucht ist, in welchem ein feines
Pulver von Gewürznelken, Zimt und ähnlichem gelöst ist. Beachte dabei die Not
des Augenblicks und die bedingenden Umstände und sieh besonders darauf, solange
du bei dem Kranken weilst, wie du denn überhaupt diesen Aufenthalt möglichst
beschränken und dich im allgemeinen immer nur kurze Zeit im Hause des Kranken
aufhalten solltest. 12. Für gut halte ich es, wenn du langsam einhergehst und nicht
rasch und mit Heftigkeit, wenn du dich zum Hause des Kranken begibst, damit du
nicht mehr als irgend notwendig den Atem einziehen mußt. 13. Gut ist es, wenn
du stark Wohlriechendes und viel Duftendes bei dir trägst und diese Dinge nach
den Erfordernissen der Jahreszeit auswählst und sie an deinen Kleidungsstücken und
unter deinem Mantel an vielen Stellen derart aufhängst, daß ihr Duft um deine
ganze Person sich verbreitet und bis zu deinen Nasenlöchern dringt, doch nicht so
reichlich, daß dein Kopf zu sehr davon eingenommen werde. Du kannst sie auch
in deine Kopfhülle tun und dich räuchern, wenn du vom Hause weggehst, kannst
auch alle deine Gewänder damit räuchern lassen, wenn du vom Bett dich erhebst.
14. Für gut halte ich es auch, wenn oft im Zimmer des Kranken Fächelungen stattfinden;
man soll zwei oder drei große lange Wedel (im Zimmer des Kranken) haben,
und es sollen die Wedelungen bei offenen Fenstern und Türen des Krankenzimmers
vorgenommen werden, derart, daß nahezu die ganze Luft der Kammer erneuert
wird, und dies soll öfters bei Tag und (einmal) um Mitternacht geschehen. 15. Ich
lobe es, wenn im Krankenzimmer kalte wohlriechende Dinge aufgehängt werden, als
da sind: Orangen, Rosen, Zitronen und ähnliches, und daß auch solche wohlriechenden
Dinge ins Bett des Kranken gelegt werden und er Edelsteine an sich trägt, wie
Hyazinth und Smaragd und ähnliches an seinen Fingern beständig trage, weil es
von großem Nutzen ist. 16. Auch für dich ist es gut, wenn du die genannten Steine
beständig an dir trägst, in Ringen oder anderswie.






In den Werken der früher erwähnten Kommentatoren und Kompilatoren
ist zwar gewöhnlich neben der internen Medizin auch die
Chirurgie mehr oder minder vertreten[22], doch handelt es sich dabei in
der Regel bloß um Lesefrüchte von Theoretikern, nur ganz ausnahmsweise
um wirkliche Erfahrungsresultate. Einsicht in das damalige wundärztliche
Können gewinnt man dagegen durch die chirurgische
Spezialliteratur, deren besten Produkte von Männern herrühren,
welche in beiden Zweigen der Heilkunde erfahren waren und mit Vorliebe
die chirurgische Praxis pflegten (Aerztechirurgen).



Es ist kein Zufall, daß im 14. Jahrhundert die vornehmsten derselben
gerade aus Frankreich hervorgingen, wo Lanfranchi eine reiche
Saat ausgestreut hatte, und das Collège de Saint-Côme unter der Führung
Jean Pitards auch als Unterrichtsanstalt aufblühte — Henri
de Mondeville und Guy de Chauliac.




Ueber das Leben des Jean Pitard, der Lanfranchi die Wege geebnet hatte,
und auf dessen Betreiben das Collège de St. Côme vom Könige die Statuten empfing,
besitzen wir nur wenige wirklich verläßliche Daten. Fest steht nur, daß er
1306 Wundarzt Philipps des Schönen gewesen, und daß ihm in einem Edikt desselben
Königs vom Jahre 1311 wichtige Funktionen, namentlich die Erteilung der
Lizenz an die von den geschworenen Meistern der Chirurgie Geprüften, übertragen
wurden. Aktenmäßig kann er noch 1328 als „chirurgien du roy” nachgewiesen werden.
Außer Rezepten bildet bloß ein in jüngster Zeit von Sudhoff aufgefundenes chirurgisches
Manual seine literarische Hinterlassenschaft. Die Begeisterung seiner Schüler
hat das Leben des verdienstvollen Mannes, der Ende des 13. und zu Anfang des
14. Jahrhunderts an der Spitze der Pariser Chirurgen schritt, mit mancherlei
legendenhaften Daten ausgeschmückt, welche der neueren Kritik nicht standzuhalten
vermochten.



Henri de Mondeville wurde in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts vermutlich
in einem Dorfe der Normandie geboren und scheint seine Ausbildung teils
in Bologna, teils in Montpellier und Paris empfangen zu haben. Seine Meister in
der Chirurgie waren Theoderich, Lanfranchi und Pitard, welch letzteren er peritissimus
et expertissimus in arte cyrurgiae nennt. Wahrscheinlich auf Empfehlung
desselben kam Henri bereits vor 1301 an den Hof Philipps des Schönen als einer
der vier Leibchirurgen des Königs. Seine Lehrtätigkeit zog zahlreiche Schüler an,
erlitt aber durch seine vielfachen Beschäftigungen, insbesondere durch die Notwendigkeit,
den König auf Reisen und ins Feld zu begleiten, häufige und langwährende
Unterbrechungen. Diese Hindernisse bewirkten es auch, daß seine 1306
begonnene „Cyrurgia” nur langsam fortschritt und noch 1312 nicht über die beiden
ersten Traktate hinausgekommen war. Leider sollte dieses Werk ein Torso bleiben,
denn als dem Verfasser endlich 1316 die Möglichkeit gegeben wurde, ungestört durch
amtliche Verpflichtungen die unterbrochene Arbeit wieder aufzunehmen, nötigte ihn
alsbald ein zum Ausbruch gekommenes Lungenleiden, die Feder niederzulegen; mit
Uebergehung der Lehre von den Frakturen und Luxationen, der gesamten speziellen
chirurgischen Pathologie und Therapie reihte er den fertiggestellten und skizzierten

Abschnitten auf Bitten seiner Freunde nur noch schleunigst die chirurgische Heilmittellehre
(Antidotarium) an. Die Zeit seines Todes fällt vermutlich um das Jahr 1320.



Guy de Chauliac, wahrscheinlich im letzten Dezennium des 13. Jahrhunderts
in Caulhac, einem Dorfe (in der Diözese Mende) an der Grenze der Auvergne, geboren,
wurde frühzeitig zum Kleriker bestimmt und studierte zunächst in Toulouse,
später in Montpellier, wo Raymundus de Moleriis einer seiner Lehrer war. Weitere
Ausbildung erlangte er in Bologna und Paris. Ob er dort oder in Montpellier zum
Lizentiaten und Magister promoviert wurde, ist unbekannt, ebenso wissen wir nicht,
wo er seine erste ärztliche Tätigkeit ausübte (et per multa tempora operatus fui in
multis locis), nur ein längerer Aufenthalt in Lyon ist durch eine autobiographische
Mitteilung sichergestellt. Den größten Teil seines Lebens verbrachte Guy de
Chauliac jedenfalls in Avignon (wo er 1348 auch die Schrecknisse des schwarzen
Todes mitmachte) im Dienste dreier Päpste, Clemens VI., Innocenz VI. und Urban V.,
nach eigener Bezeichnung als „medicus et capellanus commensalis”. Urkundlich ist
er 1344 als Kanonikus des Kapitels von St. Just in Lyon, 1353 als Kanonikus (mit
einer Präbende) bei der Kirche in Reims erwiesen. Zu Petrarca, der bis 1353 in
Avignon gelebt hatte, stand er durchaus nicht, wie irrtümlich gesagt worden ist, in
feindlichem Verhältnisse, und dessen Invektiven gegen „einen zahnlosen, aus dem
Gebirge stammenden Greis” bezogen sich auf einen Kollegen am päpstlichen Hofe,
auf den Physikus Jean d'Alais. Sein Hauptwerk über Chirurgie (verfaßt, wie er
selbst sagt, ad solatium senectutis) gab Guy 1363 heraus. Sein Tod dürfte um 1368
anzusetzen sein.





Henri de Mondeville, der sich gleichwertig den großen Chirurgen
des 13. Jahrhunderts anreiht und insbesondere auf den Anschauungen
des Theoderich und Lanfranchi weiterbaute, hat ein unbeendigtes Lehrbuch
hinterlassen, welches sich zwar streng an die scholastische Form
hält[23], in seinem Inhalt aber den zur nüchternen Beobachtung neigenden,
vorwiegend auf Grund eigener Nachprüfung urteilenden Praktiker
verrät. Große Neuerungen pathologischer oder therapeutischer Art,
schöpferische Ideen darf man freilich in dem stets auf die Autoritäten
zurückgreifenden, von Gelehrsamkeit und Belesenheit strotzenden Werke
nicht suchen, wohl aber stößt man darin auf eine gewisse Selbständigkeit,
die sich in der Auswahl der maßgebenden Lehrmeinungen,
in der chirurgischen Methodik und Technik, in der diätetisch-pharmakotherapeutischen
Verordnungsweise äußert. Henri ist ein entschiedener
Anhänger der eiterungslosen Wundbehandlung, er schlägt bei Schädelverletzungen
ein mehr exspektatives Verfahren ein, ohne in Operationsscheu
zu verfallen, er wendet sich gegen die schablonenhafte Diätbeschränkung
Verwundeter u. s. w. Mit dem rationellen Standpunkt in

Wissenschaft und Praxis verbindet sich bei ihm eine humane, von Aberglauben
fast freie Gesinnung, ein edler Berufseifer, eine anerkennenswerte
didaktische Geschicklichkeit[24]. Trotz aller Verehrung der Alten
glaubte er zuversichtlich an die Möglichkeit weiterer Fortschritte und
suchte sein Bestes dazu beizutragen.



Henris Chirurgie, die infolge des frühzeitigen Todes ihres Verfassers
ein Fragment geblieben war, mußte wegen ihrer Unvollständigkeit aus
dem allgemeinen Gebrauch schwinden[25], als einige Dezennien nachher
ein neues Werk ans Licht trat, welches zwar qualitativ gewiß nicht
höher steht, aber den Vorzug besitzt, den Gegenstand in seiner Gänze,
lückenlos und unter Benützung der gesamten vorausgegangenen Literatur,
zu behandeln. Dieses Werk ist das Inventarium s. Collectorium
artis chirurgicalis medicinae[26] oder, wie es nach späterer Bezeichnung
genannt wird, die Chirurgia magna des Guy de Chauliac.



Der Umstand, daß Guy de Chauliac durch seine wirklich erschöpfende,
leicht übersichtliche, von kritischem Geiste erfüllte Bearbeitung des bisher
aufgehäuften chirurgischen Wissensmaterials den Bedürfnissen der Zeitgenossen
und der folgenden Generationen wie kein anderer entsprochen
hat, bewirkte es, daß sein Lehrbuch als klassisches, als „Guidon”
der Wundheilkunde selbst noch über das 16. Jahrhundert hinaus, nicht
bloß in Frankreich, sondern zum Teil auch in den übrigen Ländern
höchste Geltung bewahrte. Auch heute noch erweckt das Studium
dieses Werkes den Eindruck eines ungewöhnlich belesenen Autors[27],
eines besonnenen und gewandten Operateurs, eines in beiden Zweigen[28]
der Heilkunde gründlichst ausgebildeten, vielerfahrenen Arztes, eines
Menschen von lauterster Gesinnung, der begeistert für seine Kunst
an deren Jünger die höchsten intellektuellen und moralischen Anforderungen
stellte. Aber als Hauptrepräsentant der mittelalterlichen Chirurgie
kann er nur insofern angesprochen werden, als er dieselbe durch
Zusammenfassung und subjektive Ueberwindung ihrer Gegensätzlichkeiten
zum endlichen Abschluß brachte. Seine großen Vorgänger, aus denen

er reichlich zu schöpfen in der Lage war, Saliceto und Theoderich,
Lanfranchi und Henri de Mondeville, überragte Guy weder an Ideen noch
an neuen Erfindungen, nicht einmal durch den Umfang der Erfahrung;
in gewissen fundamentalen Fragen, z. B. hinsichtlich der eiterungslosen
Wundbehandlung, nimmt er sogar einen rückschrittlichen Standpunkt
ein. Ebenso wie die Früheren — denen er nachsagt „sequuntur se sicut
grues” —, ist auch er noch ganz im Autoritätsglauben verstrickt und
in den herkömmlichen pathogenetischen Anschauungen befangen, ja der
Astrologie und manchem therapeutischen Wahn huldigt er in auffallend
hohem Grade. Bescheidenerweise bezeichnete Guy übrigens selbst sein
Werk als das, was es ist, als eine mit eigenen Zutaten versehene
Kompilation, doch waren die didaktischen Nachwirkungen derselben
bedeutend genug, um ihrem Urheber eine eminente historische
Stellung zu sichern. Diese besteht darin, daß Guy de Chauliac durch
seine vortreffliche Leistung den Grundstein zur Suprematie der
französischen Chirurgie gelegt hat.



Der in Paris und Montpellier erfreulich aufblühende Unterricht in
der Chirurgie übte alsbald auch auf die Wundheilkunde und Operationskunst
der Nachbarländer den günstigsten Einfluß aus. Davon zeugen
namentlich die durch Literaturkenntnis, Reichtum an Beobachtungen und
manche technischen Fortschritte ausgezeichneten Schriften des Flamänders
Jehan Yperman und des Engländers John Arderne.




Jehan Yperman aus Ypern († nach 1329) erlangte zu Ende des 13. Jahrhunderts
in Paris unter Leitung Lanfranchis seine Ausbildung. Nach Beendigung
seiner Studien ließ er sich (1303 oder 1304) in seiner Heimat, in der Nähe von
Ypern nieder, wurde noch in demselben Jahre Hospitalarzt in Belle und praktizierte
sodann seit 1318 in seiner Vaterstadt. Er erwarb sich durch seine Tüchtigkeit einen
solchen Ruf, daß sein Name, im Volksmunde fortklingend, noch heute in seinem
Heimatlande generell als Attribut für einen geschickten Wundarzt gebraucht wird.
Seine Werke sind in vlämischer Sprache abgefaßt und beziehen sich sowohl auf die
Chirurgie als auch auf die innere Medizin.



John Arderne, der chirurgicus inter medicos, wie er sich selbst bezeichnet,
wurde 1307 geboren. Er erhielt seine Ausbildung wahrscheinlich in Montpellier.
Im Jahre 1346 begleitete er die englische Armee nach Frankreich als „Sergeant-surgion”
und nahm an der Schlacht bei Crécy (1346) teil. Von 1349-1370 wirkte
er als Arzt in Wiltshire und Newark, von wo er schließlich nach London übersiedelte,
nachdem ihm schon ein bedeutender Ruf vorangegangen war; dort praktizierte
er bis 1399. Seine Practica ist noch zum größten Teile ungedruckt, ihr in
mehrfacher Hinsicht höchst interessanter Inhalt betrifft hauptsächlich die Chirurgie,
in geringerem Ausmaße die interne Medizin.





Schon ein flüchtiger Rundblick lehrt, daß innerhalb des scholastisch-arabistischen
Dunstkreises die führenden Chirurgen noch am meisten
geistige Regsamkeit, unverdorbene Sinnesfrische besaßen, und die beklagenswerte,
insbesondere von der Pariser medizinischen Fakultät propagierte,

Trennung der inneren Medizin von der Wundheilkunde gereichte
gewiß der ersteren zu größerem Schaden als der letzteren.



Wie es vorzugsweise der kräftigen Initiative der Chirurgen zu danken
war, daß der Anatomie, entsprechend den wachsenden Bedürfnissen
der Praxis, immer größere Aufmerksamkeit zugewendet wurde (Wilhelm
von Saliceto, Lanfranchi, Henri de Mondeville), so ist es vorerst auch
allein die Wundheilkunde gewesen, welche aus dem wieder beginnenden
Studium an menschlichen Leichen einigen Nutzen zu ziehen
verstand.




Ueber die Pflege des anatomischen Studiums in Salerno und Bologna vgl.
das in den früheren Kapiteln darüber Gesagte. Ergänzend sei nur darauf hingewiesen,
daß gerade der Arabismus anregend wirkte, und daß sich hinsichtlich der
theoretischen Grundlagen zwei Phasen unterscheiden lassen, von denen die erste durch
den Einfluß der Schriften des Constantinus Africanus (namentlich Liber Pantegni
═ lib. regalis des Ali Abbas), die zweite durch den Einfluß der lateinischen Uebersetzung
des Avicenna charakterisiert wird. In Salerno wie in Bologna
waren besonders die Chirurgen am Aufschwung des anatomischen
Unterrichts interessiert und, wie erwähnt, hatte Wilhelm von Saliceto
den ersten Versuch unternommen, in einem Lehrbuch die Ergebnisse der Anatomie auf
die Chirurgie anzuwenden, wobei Avicenna die Hauptquelle seiner Kenntnisse bildet.
Im Zeichen Avicennas steht auch die Anatomie des Ricardus Anglicus, eine Schrift,
die als ältestes Beweisstück des anatomischen Unterrichts an der Schule von Paris
anzusehen ist. Was Montpellier anlangt, so scheint zu einer regeren Entfaltung
des anatomischen Studiums erst Lanfranchi den Anstoß gegeben zu haben. Im
Jahre 1304 hielt dort „ad instantiam quorundam venerabilium scolarium medicine”
der treffliche Chirurg Henri de Mondeville hauptsächlich aus Avicenna geschöpfte
anatomische Vorträge und führte dabei als Erster den Anschauungsunterricht
in den Lehrgang ein, indem er zu Demonstrationszwecken ein Schädelmodell und
13 anatomische Tafeln verwendete, von denen leider bloß die Beschreibung erhalten
ist[29]. Die anatomischen Vorträge füllen erweitert und verändert den ersten

Traktat seiner Chirurgie. An Henri de Mondeville lehnen sich in der Anordnung
und im Ausdruck die drei anatomischen Abschnitte einer englischen Handschrift
eines Ungenannten aus dem Jahre 1392 an (vgl. Payne, On an unpublished engl.
anatomic treatise of the 14. cent., Brit. med. Journ. 1896).



Bis zum 14. Jahrhundert beruhte der praktische Unterricht in der Anatomie
— abgesehen von der Demonstration äußerer Teile — ausschließlich auf der Zergliederung
von Tieren, vorzugsweise von Schweinen.



Um die Ursache verdächtiger Todesfälle oder seuchenhafter Krankheiten aufzudecken,
scheint man allerdings in Italien schon während des 13. Jahrhunderts hie
und da die Eröffnung von Leichen vorgenommen zu haben[30]. Die erste urkundlich
belegte Nachricht bezieht sich auf eine im Jahre 1302 zu Bologna
stattgefundene gerichtliche Sektion, welche zwecks Feststellung der Todesursache
(Verdacht auf Vergiftung) angeordnet worden war. Bei derselben fungierte
Wilhelm von Varignana.



Für die Entwicklung der menschlichen Anatomie bildeten bekanntlich gewisse,
tief in der Volksseele wurzelnde Vorurteile ein schwer zu beseitigendes Hindernis,
hingegen liegt der Ansicht, daß sich die Kirche grundsätzlich gegen die Leichensektion
ausgesprochen und dadurch den Fortschritt der Wissenschaft gehemmt hätte,
eine mißverständliche Auffassung zu Grunde. Die in Betracht kommende Bulle des
Papstes Bonifacius VIII. vom Jahre 1300 (De sepulturis. Corpora defunctorum
exenterantes et ea immaniter decoquentes, ut ossa a carnibua separata ferant
sepelienda in terram suam, ipso facto sunt excommunicati) richtete sich nur gegen
die während der Kreuzzüge entstandene Sitte, die Leichen vornehmer, in der Fremde
verstorbener Personen zu zerstückeln und zu kochen, um die von den Weichteilen
befreiten Knochen zur Bestattung in die Heimat zu senden. Ein derartiges Begräbnis
„more teutonico” wurde z. B. dem Kaiser Barbarossa und den ihn begleitenden
Bischöfen, Fürsten und adeligen Herren, dem Herzog Leopold von Oesterreich, dem
König Ludwig IX., Philipp dem Kühnen und seiner Gemahlin zu teil. Auch das
im 15. Jahrhundert von Papst Sixtus IV. erlassene Breve verbot nicht die Leichenzergliederung,
sondern machte sie nur von der geistlichen und behördlichen Erlaubnis
abhängig. — Daß eine mißverständliche Auffassung der Bulle Bonifacius VIII. allerdings
gegen manche Präparationsmethoden Bedenken erwecken konnte, darüber
vgl. S. 437.





Wann zum ersten Male wieder — nach vielhundertjähriger Unterbrechung
— Sektionen von Menschenleichen ausgeführt worden sind,

läßt sich nicht mit voller Exaktheit bestimmen, wir wissen bloß, daß in
Italien zu Anfang des 14. Jahrhunderts bereits jene günstigen Bedingungen
vorhanden waren, welche anatomische Demonstrationen zu
Unterrichtszwecken an Verbrecherleichen ermöglichten.



Das Verdienst, den seit den Tagen der Ptolemäer versiegten Wissensquell
neu erschlossen zu haben, gebührt der Schule von Bologna, und
in erster Linie dem an ihr als Lehrer der Medizin wirkenden Mondino
de' Luzzi. Dieser hat den entscheidenden Schritt von der
Anatomia porci zur systematischen Zergliederung menschlicher
Leichen getan und die Technik derselben begründet.




Mondino[31] (de Liucci, de' Liuzi, de Luzzi, de Leutiis) ═ Mundinus Liucius,
um 1275 zu Bologna als Sohn eines Apothekers geboren, studierte in seiner Vaterstadt
und erwarb 1290 den Doktorgrad. Er übte in Bologna bis zu seinem um 1326
erfolgten Tode die Lehrtätigkeit aus. Bei seinen anatomischen Arbeiten soll ihn als
Prosektor Ottone Agenio Lustrulano unterstützt haben.





Mondino war der bedeutendste Zergliederer der Epoche, ja der
Hauptrepräsentant der Anatomie im ganzen späteren Mittelalter. Durch
seine am Kadaver gehaltenen Vorträge übte er den mächtigsten Eindruck
auf die Zeitgenossen aus — durch seine „Anatomia”, ein 1316
verfaßtes Kompendium, welches eine Anleitung zu methodischen Präparierübungen
enthält und dabei auch die Pathologie, namentlich die
chirurgische, berücksichtigt, erhob er sich zum Lehrmeister zahlreicher
ärztlicher Generationen. Die Anatomia Mundini wurde an den
meisten mittelalterlichen Hochschulen eingeführt; immer wieder tradiert
und kommentiert, bewahrte das Buch seine autoritative Bedeutung ungeschmälert
bis um die Mitte des 16. Jahrhunderts.




Von der Anatomia (Anathomia) Mundini finden sich Handschriften in allen bedeutenderen
Bibliotheken, im Druck erschienen ca. 25 Ausgaben, die erste 1478, die
letzte 1580. Am vollständigsten ist die Schrift in Kethams Fasciculus medicinae
und in Berengars von Carpi Commentaria super Anatomiam Mundini abgedruckt.
Mehrere Ausgaben sind mit Holzschnittillustrationen versehen, so z. B. die von dem
Leipziger Professor Martin Pollich von Mellerstadt besorgte.



In der Einleitung erörtert Mondino die rein praktischen Zwecke seines
Werkes, welches als Schulbuch dienen und nicht bloß anatomische Beschreibungen
und anatomische Technik, sondern auch physiologische, pathologische und therapeutische
Erörterungen (auf anatomischer Grundlage) in sich schließen sollte. Es heißt
dort: Hinc est quod, his tribus de causis promotus, proposui meis scholaribus quoddam
opus in medicina componere, et quia cognitio partium subjecti in medicina
quod est corpus humanum, quae loca dispositionum appellantur, est una partium
scientiae medicinae ut dicit Averrois primo sui colliget cap. de definitione medicinae:
hinc est quod inter cetera vobis cognitionem corporis humani partium, quae ex
anatomia insurgit, proposui tradere: non hic observans stilum altum, sed magis
secundum manualem operationem vobis tradam notitiam. Die Sektion wird an

der Leiche eines Enthaupteten oder Gehenkten vorgenommen:
Situato itaque corpore vel homine mortuo per decollationem vel suspensionem
supino. Sodann bespricht Mondino den Unterschied zwischen Mensch und Tieren
vom teleologischen Standpunkte.



Die „Anatomie” beginnt mit der Bauchhöhle („venter inferior” — membra
naturalia im Gegensatz zum „venter medius” — membra spiritualia ═ Brusthöhle
und zum „venter superior” — membra animata ═ Schädelhöhle); als Grund für
diese Anordnung wird angegeben: quia illa membra foetida sunt et ideo ut ista
primitus adjiciantur, quia omnis nostra cognitio et specialiter, quae ex manuali
existit operatione a notioribus incipit nobis. Die Bauchwand — „Myrach” (Mirach) —
besteht aus der Haut, dem Unterhautfell, dem panniculus carnosus, den Muskeln
und dazu gehörigen Sehnen und dem Bauchfell — „Siphac” (siphach, sipach). Zur
Präparation ist ein vertikaler Schnitt „a scuto oris stomachi directe usque
ad ossa pectinis leniter incidendo” (vom proc. xiphoideus bis zur Symphyse)
empfohlen, dem ein, über den Nabel bis zu den beiden Seiten des Rückens führender,
Horizontalschnitt hinzugefügt wird (bei weiblichen Leichen Vermeidung der
Vene, welche von der Gebärmutter durch die Bauchwand zu den Milchdrüsen verlaufe).
Die Bauchhöhle sei nur von fleischigen Wandungen umgeben, damit sie
sich in der Schwangerschaft oder bei Wassersucht ungehindert ausdehnen könne. Es
gebe drei Arten von Bauchmuskeln, longitudinale (ad attrahendum et
expellendum), latitudinale (ad expellendum) und transversale (ad retinendum);
durch das Zusammenwirken mit dem Zwerchfell werde der Unterleib „quasi inter
duas manus” komprimiert. Bei der Beschreibung des Bauchfells und des Netzes
(Zirbus) kommt die Operation des Bauchstichs (Eröffnung der Bauchhöhle nach
vorheriger Verschiebung der Haut neben der Linea alba mit einem Rasiermesser,
Entleerung durch eine Kanüle; Warnung vor zu schneller Entleerung) und die
Behandlung der Bauchverletzungen zur Erörterung (eventuell Erweiterung
der Wunde zwecks Reposition der vorgetretenen Partien, Resektion des Netzes,
Ameisennaht; bei der Naht der Bauchwunde soll abwechselnd das Peritonaeum und
die Bauchmuskulatur mittelst der Seidennähte gefaßt werden). In dem Abschnitt
über das Kolon wird die Differentialdiagnose zwischen Darm- und
Nierenkolik besprochen. Kolik der linken Seite sei weniger bedenklich als die
der rechten Seite wegen der leichteren Entleerung der Kotmassen. Klysmen solle
man in der Seitenlage nach rechts applizieren, weil bei dieser Lagerung das Kolon
von den übrigen Eingeweiden nicht gedrückt werden kann, nach dem Einguß soll
sich der Patient zuerst nach links und dann wieder nach rechts wenden. Das Kapitel,
welches die Anatomie des Magens betrifft, ist mit weitschweifigen scholastischen
Erörterungen teleologischer Richtung (über die Lage, Oeffnungen des Magens u. s. w.)
ausgefüllt; die Magenwand bestehe aus der inneren, tunica nervosa, und der
äußeren, tunica carnosa, die erstere vermittele die Sensibilität, die letztere bringe
die Verwandlung und Verdauung des Inhalts hervor, wobei ihre Longitudinalfasern
zum Anziehen, ihre Transversalfasern zum Zurückhalten, ihre Latitudinalfasern zur
Ausstoßung dienen; den Pförtner nennt Mondino portanarium vel piluron (pileron).
Von Krankheiten des Magens wird nichts mitgeteilt — curatio eorum proprie ex
anathomia non dependet multum (nur im Kapitel über das Netz ist von der aus
der Affektion des Magenmundes entstehenden Synkope die Rede). Der Magen stehe
in konsensueller Beziehung zur Leber, zum Herzen, zum Gehirn. Um die Milz
zu demonstrieren, müsse man einige falsche Rippen der linken
Seite entfernen; zur Milz führe eine, von der Leberpforte kommende, Vene:
nam si excarnando procedas videbis, quod a vena concava epatis pervenit

vena una magna ad splenem. Die Leber des Menschen sei größer als die
der Tiere, auch stehe sie in der Leiche höher als im Lebenden: quia
membra spiritualia (Brustorgane) multum evanuerunt et ideo vacuitatem eorum
replet hepar comprimendo diaphragma. Die „pennulae” des linken Leberlappens,
welche bei vielen Tieren fingerartig den Magen umfassen, seien beim Menschen nicht
immer voneinander getrennt; jeder Leberlappen werde von den netzartig verflochtenen
Blutgefäßen gebildet, die in den Hohlräumen der Netze befindliche Lebersubstanz
entspreche geronnenem Blute. Ein besonderer Abschnitt ist der Beschreibung
der „vena cylis” (chilis) ═ Hohlvene und der „venae emulgentes” ═
Nierengefäße eingeräumt, welch letztere die Fortleitung des Chylus zur Leber und
die Harnsekretion vermitteln sollen. Ueber die Gründe für die Duplizität der
Niere und über die Pathologie dieses Organs handelt Mondino in umständlicher
Weise. Die Ureteren senken sich mit mehreren kleinen Oeffnungen schräg in die
Blase. Im Kapitel über die Gebärmutter wird die Irrlehre von den 7 Kammern des
Uterus (drei zu jeder Seite, die siebente in der Mitte) vorgetragen, das Umherwandern
des Uterus dagegen geleugnet. Die Gebärmutter nehme nicht nur während der
Schwangerschaft, sondern auch zur Zeit der Menstruation an Umfang zu. Hier
findet sich die historisch so bedeutsame Stelle, an der Mondino die im Jahre 1315
vorgenommene Sektion zweier weiblicher Leichen erwähnt, um die
verschiedene Größe des jungfräulichen und nicht jungfräulichen Uterus darzutun:
Et propter istas quatuor causas mulier, quam anatomizavi anno praeterito,
scil. anno Chr. MCCCXV in mense Januarii, majorem in duplo habuit matricem,
quam illa, quam anatomizavi anno eodem de mense Martii. Gleich
nachher berichtet er von der hundertmal größeren (13 Ferkelchen enthaltenden) Gebärmutter
einer 1306[32] sezierten trächtigen Sau. Die Vasa spermatica münden beim
Weibe in die Gebärmutter. Uterus und Brüste stehen (wie besonders an trächtigen
Säuen deutlich werde) durch Blutgefäße (Vv. epigastricae und mammariae) in Verbindung.
An die Schilderung der Hoden und Samenstränge schließen sich Bemerkungen
über Hernien und deren Radikalbehandlung. Die Definition der
Hernien, „aegritudo didimorum”, ist folgende: Aegritudo ejus specialis, cujus
cognitio et cura declaratur ex anatomia est dilatatio orificii ejus praeter
naturam, quae causa est, ut illa quae intra siphac (Bauchfell) continentur descendat
in osceum (Hodensack), et talis descensus dicitur hernia, et quia id, quod descendere
potest, est ventositas, vel aquositas, vel intestinum, hernia triplex est: ventosa,
aquosa et intestinalis. Im Kapitel über die Anatomie der Blase wird der Steinschnitt
berücksichtigt.



Der zweite Akt der Anatomie betrifft die Brusthöhle und die
Halsorgane: Brustdrüsen, Brustmuskeln (und einige Rückenmuskeln), Osteologie
und Syndesmologie des Thorax, Pleura, Mediastinum, Zwerchfell, Herz, Lungen,
Halsgefäße (venae quidem), Mandeln, Mund, Speiseröhre (meri), Luftröhre, Kehldeckel,
Zunge. In der Beschreibung des Brustfelles findet sich ein ausführlicher
Exkurs über Pneumonie und Pleuresis (vera et non vera). Das Mediastinum diene
unter anderem auch dazu, den Uebertritt eines Empyems der einen Brusthälfte in die
andere zu verhüten. Besonders ausführlich ist die Schilderung des Herzens[33]. An

demselben werden 3 Kammern unterschieden: 1. rechte Kammer mit dreizipfeliger
Klappe, Mündung der „vena arterialis” mit 3 Klappen, 2. linke Kammer mit 3 Klappen
an der Mündung der „arteria adorti” (so genannt, quia immediate a corde orta),

Mündung der „arteria venalis”, 3. mittlere Kammer, bestehend aus mehreren Höhlen
in der Herzscheidewand. Das Lungengewebe setzt sich aus den Verzweigungen der
„arteria venalis”, der „arteria trachea” und der „vena arterialis” zusammen. Die
Uvula diene als Receptaculum für die aus der Kopfhöhle herabfließenden Superfluitates,
ferner zur Abhaltung der kalten Luft von den Lungen, weshalb vor der
Abtragung derselben in krankhaften Zuständen abgeraten und höchstens die Kauterisation
gestattet wird. Die rückläufigen Aeste des Nervus vagus treten zur „Epiglottis”,
worunter Mundinus den Kehlkopf versteht.
parieti cordis, cum expellit et transmittit spiritum, ne per ipsum spiritus expellatur. —
Et ista sunt mirabilia opera naturae, sicut mirabile opus est ventriculi medii. Nam
iste ventriculus non est una concavitas, sed est plures concavitates parvae, latae
magis in parte dextra, quam in sinistra, ad hoc, ut sanguis, qui vadit ad ventriculum
sinistrum a dextro, cum debent fieri spiritus, continue subtilietur, quia subtiliatio
ejus est praeparatio ad generationem spiritus. Et natura transmittendo aliquid per
membra vel viam aliquam nunquam transmittit illud otiose, sed praeparando illud
ad formam, quam debet suscipere.”]



Der dritte Akt der Anatomie betrifft die Schädelhöhle. Die einschlägigen
Schilderungen sind flüchtig und voll von den Fehlern der Alten (z. B.
rete mirabile, 7 Gehirnnervenpaare etc.). Am Auge werden 7 Häute (cornea, conjunctiva,
sclirotica, uvea, secundina, aranea, retina) und 3 humores (vitreus, crystallinus,
aqueus) unterschieden. In dem Kapitel über die Ohranatomie sagt Mundinus,
daß sich die Details des Felsenbeins besser zur Anschauung bringen ließen, wenn
man die Knochen auskochen dürfte — eine Prozedur, die aber wegen ihrer Sündhaftigkeit
unterlassen werden müßte: ossa autem alia, quae sunt infra basilare, non
bene ad sensum apparent, nisi ossa illa decocquantur, sed propter peccatum dimittere
consuevi (vgl. S. 432). Den Schluß des Werkes bildet die Beschreibung der Wirbelsäule
und der Extremitäten, wobei die eigenartige Terminologie auffällt[34]. Ueber
das Muskelsystem sowie über die peripheren Nerven und Gefäße findet sich nichts.



Außer seiner berühmten Anatomie verfaßte Mundinus noch einige andere Schriften
(z. B. Consilia medicinalia ad varios morbos, Tractatus de pulsibus), manche dürften
ihm auch bloß fälschlich zugeschrieben worden sein.





Mondinos grundlegende Schrift ist im Anblick der eröffneten menschlichen
Leiche[35] verfaßt, sie besitzt den großen Vorzug, den Leser an
der Hand der anatomischen Präparation in die Lehre vom Körperbau
einzuführen — si excarnando procedas lautet die charakteristische
Ausdrucksweise des Autors — aber der Inhalt beweist nur zu deutlich,
wie wenig der Wissenschaft auch das beste Werkzeug nützt, wenn es

nicht im Geiste der freien Forschung verwendet wird. Denn Mondinos
Anatomia verläßt nirgends die herkömmliche Ueberlieferung, sie enthält
lediglich den Stoff, der aus den Arabern und gewissen pseudogalenischen
Machwerken[36] zu schöpfen war, ohne die geringste neue Beobachtung,
ohne die leiseste Berichtigung der eingewurzelten Irrtümer. Was der
Bolognese am Leichentisch vorträgt — in arabistischer Nomenklatur, in
abgeschmackter teleologischer Verbrämung, unter Hinzufügung chirurgisch-pathologischer
Bemerkungen — ist die alte fiktive Anatomie, die er
auch nicht einen Augenblick anzweifelt oder kritisch nachprüft, wie dies
z. B. die Angaben über den vermeintlichen dritten Herzventrikel[37], über
die sieben Zellen der Gebärmutter kraß genug bezeugen. Das tote
Buchwissen ad oculos zu demonstrieren, so gut es eben ging, den Arzt
in groben Zügen mit den „Orten der Disposition” vertraut zu machen,
bildete sein Ziel, während ihm der eigentliche Wert der unbefangenen
anatomischen Untersuchung als Schlüssel zu neuen fundamentalen Erkenntnissen
noch verborgen blieb. So wurde denn selbst die Zergliederungskunst,
die wahrlich zum Sinnesgebrauch gebieterisch aufzufordern
scheint, einstweilen nur eine neue Domäne jener übermächtigen Suggestion,
welche die Tradition zum unantastbaren Tabu gemacht hatte.



Die medizinische Forschung als solche zog aus den Sektionen noch
keinen nennenswerten Nutzen, und für lange Zeit bestand die einzige
Nachwirkung von Mondinos Tätigkeit fast nur darin, daß gelegentliche
Demonstrationen an menschlichen Kadavern — soweit es die obwaltenden
Hindernisse zuließen[38] — in den Lehrplan der Hochschulen,
freilich zunächst nur als Ornament, eingefügt wurden. Vor allem in
Bologna, wo Bertuccio das von Mondino Begonnene eifrigst fortsetzte
und keinen Geringeren als Guy de Chauliac zum Schüler hatte[39].

Bologna folgten Padua und andere italienische Schulen noch im
Verlaufe des 14. Jahrhunderts[40]. Seit dem letzten Drittel desselben
fanden auch in Montpellier Leichenzergliederungen zu Unterrichtszwecken[41]
statt, während für Paris noch geraume Zeit hindurch die
Nachrichten fehlen[42]. Auf deutschem Boden war Wien[43] zuerst der
Schauplatz einer öffentlichen Anatomie, die der aus Padua berufene
Professor Galeazzo de St. Sophia (1404) daselbst vornahm.




Es soll nicht geleugnet werden, daß man gelegentlich die Krankheitserkenntnis
auf anatomischem Wege zu erweitern trachtete oder daß man zufälligen Leichenbefunden
Aufmerksamkeit schenkte, von einem Einfluß der Anatomie auf die Pathologie
kann aber noch keine Rede sein. Historisch interessant sind immerhin folgende
Tatsachen. In Siena fanden im Jahre 1348 amtliche pathologisch-anatomische
Obduktionen statt; den Aerzten des Hospitals de Ntra. Sra. de Guadalupe zu
Extremadura (gegr. 1322) wurde die Erlaubnis zu Leichensektionen zwecks Ermittlung

der Todesursache erteilt. Gentile da Foligna fand 1341 bei einer Sektion
einen Gallenstein, Joh. de Tornamira bei einer Einbalsamierung Blasensteine.





Wenn schon der praktische Betrieb der Anatomie — in der Art
Mondinos und seiner Nachfolger — den Arabismus nicht im geringsten
erschütterte, kann es gewiß nicht verwundern, daß auch jenes literarische
Ereignis noch wirkungslos blieb, welches in retrospektiver Betrachtung
eine nicht zu unterschätzende Bedeutung gewinnt — die von
Nicolo Regino unternommene Uebersetzung galenischer
Schriften direkt aus dem griechischen Original.




Auf die Uebersetzungen, welche schon im 12. Jahrhundert Burgundio von Pisa aus
dem Griechischen unternommen hat, ist früher hingewiesen worden. Der Kalabrese
Nicolaus von Reggio (de Regio, Rheginus, um 1317-1345), Verfasser einer
Schrift de anatomia oculi, ein gründlicher Kenner des Griechischen, übertrug das
Δυναμερὸν des Nicolaus Myrepsos und einen großen Teil der Schriften Galens, darunter
das so wichtige anatomisch-physiologische Werk de usu partium. Nicolaus
arbeitete unter der Gunst des wissens- und gelehrtenfreundlichen Königs Robert
von Sizilien, welcher die Originale von dem byzantinischen Kaiser Andronikos eigens
erbeten hatte. Guy de Chauliac, der die neue, korrekte Galenübersetzung bereits
benutzen konnte — ein Exemplar war an den päpstlichen Hof nach Avignon gesendet
worden — sagt: „in hoc tempore in Calabria magister Nicolaus de Regio, in lingua
graeca perfectissimus, libros Galeni translatavit et eos nobis in curia transmisit, qui
altioris et perfectioris styli videntur quam translati de arabica lingua” (Chirurgia,
Capit. singulare). Gerade aber bei Guy de Chauliac zeigt sich deutlich, daß man
den Wert der reinen Quelle noch nicht voll zu würdigen wußte und die pseudogalenischen
Machwerke noch immer auf eine Stufe mit den echten Schriften Galens
stellte.





Man führte wohl Galen stets im Munde, tatsächlich
war es aber der Arabismus, der unter dem Banner des
Pergameners die Herrschaft innehatte.



Vom Geiste des Avicenna, des Rhazes und Ali Abbas, des Mesuë u. s. w.
ist die medizinische Literatur auch noch während des größten Teiles des
15. Jahrhunderts erfüllt, ja das Ansehen, zu dem die vorausgegangenen
abendländischen Autoren — also die Schüler der Araber — durch den
straffer organisierten Universitätsunterricht inzwischen gekommen waren,
verstärkte sogar den Doktrinarismus in ganz erheblicher Weise. Die
Tendenz, das Gegebene in scholastischer Art zu interpretieren, den für
gänzlich abgeschlossen gehaltenen Wissensstoff immer kompendiöser
für didaktische Zwecke abzurunden, blieb vorherrschend, und bloß hie
und da vernimmt man bei den Besten, gedämpft, die Stimme eigener
Beobachtung, selbständiger Erfahrung — ein Säuseln im dürren Blätterwalde,
das dem geübten Ohre den nahenden Sturm der geistigen Umwälzung
freilich schon ankündigt.



Unter der täuschenden Oberfläche völliger Gleichartigkeit bergen sich
gewisse Nüancen der Hauptschulen, zu deren schärferen Kennzeichnung

das bisher nur unvollkommen erschlossene und mangelhaft untersuchte
literarische Material freilich nur wenig Handhaben bietet.



Montpelliers freiere, praktische Richtung vertritt der Portugiese
Valesco de Taranta, dessen Philonium s. Practica medica das
Gesamtgebiet der Medizin (einschließlich der Chirurgie) in klarer und
für Lehrzwecke erschöpfender Weise behandelt, das Tatsächliche in den
Vordergrund rückt und trotz des vorwiegend kompilatorischen Charakters
den Sinn für Krankheitsbeobachtungen sowie manche therapeutische
Neuerungen erkennen läßt. Mit dem Introduktorium des Joh. de Tornamira
trug dieses Kompendium den Ruhm der alten Schule in die Ferne
und erfreute sich bis ins 17. Jahrhundert größter Wertschätzung.



Paris fand den hervorragendsten Repräsentanten in Jacques
Despars (Jacobus de Partibus), der seine gründliche Kenntnis Avicennas
als Lehrer und Schriftsteller zu verbreiten bestrebt war. Die
Kommentare dieses, auch um die äußere Entwicklung der Pariser medizinischen
Fakultät verdienten Mannes sind mit denjenigen der Italiener
in eine Linie zu stellen.



Was die italienischen Schulen, die in regem Wechselverkehr
standen und dadurch eine geistige Einheit bildeten, anbetrifft, so sind
ihre vornehmsten Vertreter in toto Arabisten strengster Observanz zu
nennen, jedoch bieten sie insofern gewisse Unterschiede dar, als einige
unter ihnen sich noch gänzlich dialektischen Erörterungen hingeben,
andere dagegen dem speziellen Krankheitsfall erhöhte Aufmerksamkeit
schenken und durch Anwandlungen nüchternen klinischen, ja
sogar beginnenden anatomischen Denkens überraschen.




Bezüglich des praktischen Betriebes der Anatomie in Italien wäre folgendes
anzuführen. Die Universitätsstatuten von Bologna vom Jahre 1405 (Zusatz 1442)
bestimmten, daß jährlich zwei Leichenzergliederungen stattfinden sollten. In Padua,
wo die anatomische Tätigkeit am regsten war, wurde 1446 ein anatomisches
Theater errichtet; die Regelung der Verhältnisse, wonach jährlich zwei
Leichen womöglich verschiedenen Geschlechtes zu zergliedern seien, bewirkten aber
erst die Statuten der Artisten vom Jahre 1495. Durch urkundliche Daten ist ferner
auch für Siena, Ferrara, Perugia und Pavia die gelegentliche Ausführung
von Leichensektionen erwiesen.





In der Literatur nehmen charakteristischer Weise die kasuistischen
Sammelschriften (Consilia) mit ihrem reichen Material von Beobachtungen
die erste Stelle ein; doch enthalten auch manche der damals
verfaßten Kompendien, ja sogar einzelne Kommentare eigene Erfahrungen.
Es würde zu weit führen, wollte man hier auf die, für die
Geschichte mancher Spezialzweige interessanten Details eingehen, es
kann bloß auf die wichtigsten Autoren hingewiesen werden.



Die Mehrzahl derselben gehörte durch ihre Lehrtätigkeit vorwiegend

oder wenigstens vorübergehend der kräftig aufblühenden Schule von
Padua an, so der glänzende Dialektiker Ugo Benzi (Hugo Senensis)[44]
und Ant. Cermisone, welche sehr geschätzte Consilia hinterließen,
die Kommentatoren Giov. Arcolano und Christoforo Barziza, ferner
die beiden großen, wirklich fortschrittlich denkenden Praktiker Giov.
Michele Savonarola und Bartolomeo Montagnana.



Die Practica des Savonarola, welche von den italienischen
Aerzten durch mehr als zwei Jahrhunderte als Leitfaden benutzt wurde,
bezeichnet bereits die beginnende Abkehr, nicht vom Arabismus,
wohl aber von der scholastischen Arbeitsmethode. Sie behandelt,
kasuistisch belebt, nach dem Muster von Avicennas Kanon
die gesamte Medizin und rückt dabei in ganz auffallender Weise die
Sinneserfahrung, die klinische Beobachtung, die Beschreibung der
Krankheiten in den Vordergrund, wenn auch nirgends die Schranken
der herkömmlichen Grundauffassungen durchbrochen werden. Bezeichnend
ist es, daß der Verfasser der Lehre von den Elementarqualitäten
keine so große Wichtigkeit für die Praxis beimißt und daß er, selbständiger
forschend, den Einfluß der Klimate auf die Krankheiten
und deren Behandlung berücksichtigt. Mit Recht durfte
Savonarola in der Widmung des Buches — gerichtet an den Paduaner
Philosophen und Arzt Sigismundus Polcastrus — die Hoffnung aussprechen,
daß seine Erfahrungen den jüngeren Berufsgenossen nützlicher
sein werden als die üblichen dialektischen Spiegelfechtereien („juniores
practici plus proficere posse quam his dialecticis argumentationibus quibus
in platearum angulis vane se populo ostentant”).



Aus den lange in Ansehen stehenden Consilien des Montagnana
leuchtet eine nicht gewöhnliche Beobachtungskunst und diagnostische
Fertigkeit hervor und, was besonders bemerkenswert ist, das Streben,
die einzelnen lokalen Krankheitserscheinungen von einer
Grundkrankheit abzuleiten, wodurch nicht selten das traditionelle
topographische Krankheitsschema gesprengt wird. Auf das reformatorische
Denken dieses begabten Mannes mag auch die Anatomie nicht
ohne Einfluß geblieben sein — konnte sich Montagnana doch rühmen,
14 Leichensektionen beigewohnt zu haben (Cons. 134).



Einen grellen Gegensatz zu den erwähnten Schriften bildet das jeder
Selbständigkeit entbehrende Sammelwerk des Mailänders Concoreggio.

Hingegen enthalten die Kompendien bezw. die Consilia des Ant. Guainerio,
des Ferrari da Grado, des Marco Gatenaria, welch letztere
hauptsächlich als Vertreter der Schule von Pavia anzusehen sind, und
des Baverio eine große Zahl von guten, eigenen Beobachtungen.



Wie der inneren Medizin wurde in Italien auch der Chirurgie große
Aufmerksamkeit zugewendet; freilich von Originalität ist noch wenig
zu spüren. Als die bedeutendsten der auf diesem Gebiete in Betracht
kommenden Autoren sind Pietro d'Argellata in Bologna
und Leonardo da Bertapaglia in Padua zu nennen. Die aus
sechs Büchern bestehende Chirurgie des ersteren beruht zwar zum
größten Teile auf der sorgfältigst benützten vorausgegangenen Literatur,
bietet aber doch in ihrer Kasuistik manches Interessante und zeichnet
sich durch anschauliche Beschreibungen der gebräuchlichsten Operationen
aus, unter denen besonders die Resektionen der Knochen hervorzuheben
wären. Kann schon Pietro d'Argellata der Vorwurf nicht erspart
bleiben, daß er die medikamentöse Therapie auf Kosten der operativen
zu sehr bevorzugte, so gilt das noch weit mehr von Bertapaglia, der
ganz in arabischer Polypharmazie aufgeht und es überdies an nüchterner
Beobachtung vielfach fehlen läßt. Sein chirurgisches Hauptwerk
ist nichts anderes als eine Bearbeitung des 4. Buches von Avicennas
Kanon in streng arabistischem Geiste und liefert höchstens zur Wunden-Geschwürsbehandlung
sowie zur Resektionstechnik einige Beiträge; die
phantastische Sinnesart des Verfassers tritt namentlich im 7. Traktat
hervor, welcher die astrologischen Relationen chirurgischer Affektionen
ausführlich behandelt.



Die gelehrten Aerztechirurgen wurden am Ausgang des Mittelalters
an operativer Kühnheit und Tüchtigkeit weitaus überstrahlt durch die
bloß empirisch gebildeten Sprößlinge gewisser italienischer Wundarztfamilien,
welche seit alter Zeit die Technik der Herniotomie, des Steinschnitts,
der Strikturenbehandlung, des Starstichs u. s. w. als Zunftgeheimnis
hüteten. Diesen, den Norcinern und Precianern, sowie
den Angehörigen der sizilischen (in Catanea seßhaften) Familie Branca
ist auch die Wiederbelebung der plastischen Operationen (Rhinoplastik)
zu danken, die um die Mitte des 15. Jahrhunderts aus der
Vergessenheit auftauchen, um erst viel später wissenschaftliches Gemeingut
zu werden.




Die Namen Norciner und Precianer stammen von der Stadt Norcia (Provinz
Perugia) bezw. einigen Orten in ihrer Umgebung, Castello und Contado delle
Preci. Der Ursprung der Tätigkeit dieser Wundärztefamilien verliert sich im Dunkel
des Mittelalters. Seit dem 14. Jahrhundert treten einige ihrer Mitglieder als berühmte
Aerzte hervor — z. B. Scacchi delle Preci (Leibarzt am französischen Hofe)
und Benedetto da Norcia (Professor in Perugia und Leibarzt des Papstes Sixtus IV.),
seit dem 16. Jahrhundert erschienen Schriften chirurgischen Inhalts, welche von

Norcinern oder Precianern ausgingen, und noch bis ins 18. Jahrhundert wirkten
Abkömmlinge derselben als Lithotomisten und Okulisten, zum teil in öffentlicher
Anstellung, in den hervorragendsten Städten Italiens. Natürlich zog unter dem
Namen der Norciner stets auch eine Menge von unwissenden Pfuschern herum.



Die früheste Nachricht über eine in dieser Periode ausgeführte Rhinoplastik
ist in dem Werke des neapolitanischen Historiographen Bart. Facio († 1457) enthalten.
Dieser berichtet, daß ein Wundarzt Branca aus Catanea in Sizilien verstümmelte
Nasen durch Transplantation aus der Stirn- oder Wangenhaut wiederhergestellt
habe, ferner daß dessen Sohn Antonio, um die Entstellung des Gesichtes zu vermeiden,
die Haut vom Oberarm zu transplantieren pflegte und überdies eine Methode
der Cheiloplastik und Otoplastik ersonnen habe.





Außer den beiden Hauptzweigen der Heilkunde fanden auch bereits
einige Spezialfächer ihre besondere Vertretung in der Literatur, so die
Augenheilkunde und Kinderheilkunde, über welch letztere
Paulus Bagellardus eine eigene Schrift verfaßte, ferner die Diätetik
und Balneologie, die Arzneimittellehre und Pharmazie
(Christof. de Honestis, Saladinus de Asculo, Quiricus de Augustis,
Joh. Jac. de Manliis de Boscho), ja sogar die Toxikologie (Santes
de Ardoynis).



Am Ende der Epoche angelangt, wollen wir noch darauf hinweisen,
daß seit dem Hochmittelalter neben dem lateinischen Schrifttum eine
naturhistorisch-medizinische Literatur in den Landessprachen
einhergeht, welche — abgesehen von den für die Unterrichtszwecke
der Wundärzte bestimmten Uebersetzungen und einigen chirurgischen
Kompilationen[45] — vorwiegend populären oder halbpopulären
Charakter besitzt. Den Produkten dieser Literatur ist gewiß
ein nicht geringer kulturhistorischer und linguistischer Wert zuzusprechen,
für die Geschichte der medizinischen Wissenschaft gewinnen sie
aber nur insoweit Bedeutung, als sie manchen verborgenen Seitenweg
der heilkünstlerischen Traditionen aufzuhellen vermögen. Chronologisch
und zum Teil auch inhaltlich reihen sie sich den Erzeugnissen der Mönchsliteratur
an, doch bildet, dem Fortschritt der Zeit entsprechend, für ihre
diätetisch-therapeutischen Abschnitte hauptsächlich die Salernitanermedizin
die Quelle.



Die Rolle, welche die volkssprachliche medizinische Literatur spielte,
war umso größer, je mehr die Entfernung von den Zentren der mittelalterlichen
wissenschaftlichen Heilkunde wuchs, größer also in den germanischen
als in den romanischen Ländern[46]. Noch um die Mitte des

15. Jahrhunderts wird die Medizin in Deutschland vorzugsweise durch
deutsche Schriften repräsentiert, ja die Wundheilkunde Deutschlands
findet um diese Zeit sogar ihre einzige Vertretung durch ein in der
Muttersprache abgefaßtes Werk, durch die in mehrfacher Hinsicht (Rhinoplastik
etc., narkotische Inhalationen) interessante „Bündth-Ertzney”
des Heinrich von Pfolspeundt.




Die volkssprachliche medizinische Literatur des Mittelalters setzt sich dem Hauptinhalte
nach zusammen aus: Rezeptsammlungen, Arzneibüchern (besonders Kräuterbüchern),
populären diätetisch-balneologischen Schriften, Kalendern mit diätetisch-prophylaktischen
und Aderlaßvorschriften, Uebersetzungen oder Bearbeitungen chirurgischer,
weniger häufig medizinischer Werke (z. B. Practica Bartholomaei). Am
meisten wurde bisher die einschlägige mittelhoch- und mittelniederdeutsche Literatur
ans Licht gezogen[47]; sie umschließt naturwissenschaftliche, zur Heilkunde
in Beziehung stehende Schriften und Lehrgedichte (Meinauer
Naturlehre, das „Buch der Natur” des Konrad von Megenberg,
den „Spiegel der Natur” des Everhard von Wampen, eine Reihe in Prosa
oder in Versen abgefaßter Steinbücher), „Arzneibücher”, diätetische
Schriften (z. B. „Von der Ordnung der Gesundheit”, Heinrich
Louffenbergs „Versehung des Leibes”), Pestkonsilien u. a. Aus dem
15. Jahrhundert wären hier besonders zu erwähnen das „Arzneibuch” des
Ortolff von Bayrland, das Kinderbuch des Bartholomäus Metlinger
und die Schrift des Wiener Professors Puff aus Schrick „Von den gebrannten
Wässern”.



Der Verfasser der Bündth-Ertzney (d. h. einer Anweisung zum Verbinden),
Heinrich von Pfolspeundt (oder von Phlatzpingen), entstammte einem adeligen
Geschlechte, welches in dem jetzt Pfalzpaint genannten Orte (unterhalb Eichstädt)
ansässig war; er genoß den wundärztlichen Unterricht italienischer und deutscher
Meister und erwarb sich auf den Kriegszügen des Deutschen Ordens (in den er
vor 1465 eintrat) eine umfangreiche Erfahrung. Seine 1460 verfaßte Schrift ist nur
für handwerksmäßige Wundärzte, nicht einmal für „Schneideärzte” bestimmt, entspricht
ganz der niedrigen Bildungsstufe des Empirikers und beschränkt sich im
Wesentlichen auf „Schäden und Wunden”, doch sichern ihr die Beschreibung der
Rhinoplastik, der Hasenschartenoperation und der künstlichen Anästhesie durch
narkotische Inhalationen, sowie die erste flüchtige Andeutung der Schußwunden aus
Feuergewehren (Herausbeförderung der Kugel), historische Bedeutung.





Während aber in Deutschland am Ausgang des Mittelalters die
scholastisch-arabistische Medizin wenigstens die Oberschicht bildete —
dank ihrer Verbreitung durch Aerzte, welche in der Fremde studiert
hatten[48] und entsprechend der wachsenden Zahl der Pflegestätten an den

neugestifteten Universitäten[49] —, finden wir in den skandinavischen
Ländern in der gleichen Periode die Heilkunde, der Hauptsache nach,
noch in frühmittelalterlichen Stadien zurückgeblieben, ja bis ins 16. Jahrhundert
auf jener Stufe der literarischen Produktion verharrend, deren
ältestes Denkmal das Kräuterbuch des Henrik Harpestreng (13. Jahrhundert)
bildet.




Vgl. über die Heilkunde der skandinavischen Länder im Mittelalter die zusammenfassende
Arbeit „Altnordische Heilkunde” von Fr. Grön, Janus 1908, in welcher auch
manche mißverständliche Auffassungen früherer Autoren berichtigt sind. Hauptquellen
bilden die Eddalieder, isländische und norwegische Sagen, die alten (norwegischen,
isländischen, schwedischen) Gesetzbücher, die Historia Danica des Saxo
Grammaticus, die Urkunden des Diplomaticum Norvegicum, die im Zeitraum vom
13.-16. Jahrhundert verfaßten (alt-dänischen, isländischen, norwegischen, schwedischen)
Arzneibücher.



Die Heilkunde der skandinavischen Länder ging aus der gemeingermanischen
Volksmedizin hervor, die sie teilweise eigenartig weiterentwickelte und unterlag seit
der Einführung des Christentums zunehmend den Einflüssen der europäischen Schulmedizin,
jedoch erreichte sie als Nachzüglerin kaum vor dem 16. Jahrhundert die
spätmittelalterliche Phase derselben.



Wie überall, beherrschte in den ältesten Zeiten und lang darüber hinaus der
Dämonismus sowohl die Krankheitsauffassung (alp ═ „mara”, „trollrida”, „alfar”) wie
die Therapie (Runen[50], Zaubergesänge, Bestreichen und Bemalen, verschiedene unter
der Bezeichnung Seid zusammengefaßte Zauberkünste, Zauberstein ═ Lyfstein, Amulette),
wobei die heidnischen Formeln allmählich christliche Umgestaltung und Umdeutung
erfuhren; ebenso häufte die Empirie vieler Generationen eine Menge von
Heilgebräuchen und Mitteln an, unter welch letzteren die pflanzlichen dominieren.
Als Heilkünstler fungierten ursprünglich zauber- und pflanzenkundige Weiber (besonders
Wundbehandlung, Geburtshilfe) — in der nordischen Mythologie vertritt
Eir die Heilkunst unter den Göttern — Zauberer (Medizinmänner, ausgerüstet mit
dem Zaubersack, der allerlei wunderliche Dinge, wie Haare, Nägel, Krötenfüße u. dgl.
enthielt), gelegentlich auch — und dies ist den Nordgermanen eigentümlich — die
das Opfer leitenden Könige, denen die Gabe verliehen war, schon durch einfache
Berührung (mit den „Heilhänden”, „Aerztefingern”) gewisse Krankheiten (Geschwülste,
Geschwüre) zu verscheuchen (solche Wunder verrichtete namentlich König Olaf).
Mindestens seit dem 10. Jahrhundert nahmen gewerbsmäßige, empirisch gebildete

Aerzte, d. h. Wundärzte, die wichtigste Stelle ein, welche sie auch dann nicht
einbüßten, als Kleriker (Benediktiner) in beschränktem Kreise die Heilkunst ausübten
und die Mönchsmedizin des frühen Mittelalters nach dem Norden verbreiteten.
In den Bischofsagen findet der Sprößling einer alten isländischen wundärztlichen
Familie, Rafn Sveinbjörnsen († 1203), als „tüchtigster” Arzt rühmende
Erwähnung unter Anführung seiner wunderbaren Heilerfolge[51]. Späterhin mögen
sich hie und da auch ausländische Aerzte im Norden niedergelassen haben, wenigstens
als Leibärzte (so wird z. B. in einer Urkunde vom Jahre 1313 als Leibarzt
des Königs Hakon in Norwegen Raimund Calmeta genannt); umgekehrt wieder
zogen in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters junge Leute (sicher aus Dänemark)
nach Paris, Montpellier oder Bologna, um daselbst ärztliche Ausbildung zu
erlangen. Daß sich endlich auch Barbiere und Bader mit Aderlassen, Schröpfen,
der Behandlung von Beinbrüchen und Verrenkungen abgaben, sei der Vollständigkeit
halber angeführt[52].



Wie sich aus den zugänglichen Quellen ergibt, war eine ganze Reihe von
inneren Krankheiten bekannt und die Zahl der dagegen angewendeten Mittel nicht
gering (vgl. Grön, l. c.), von größerem Interesse ist es aber, daß die Chirurgie eine
verhältnismäßig hohe Stufe erreichte. Bei der Behandlung der Wunden spielte die
Reinigung derselben, die Untersuchung durch Inspektion und Palpation, mittels der
Sonde (schon in Gesetzbüchern des 12. Jahrhunderts erwähnt), die Blutstillung (Tamponade
mit Leinwandzapfen, Kompresse, Glüheisen, Naht), die Anwendung von
Salben, Pflastern und Verbänden die wichtigste Rolle; dasselbe gilt von der Behandlung
der Geschwüre. Die Ausführung des Aderlassens und Schröpfens findet häufige
Erwähnung, desgleichen die Extraktion von Pfeilspitzen und die Einrichtung von
Knochenbrüchen (Schienenverbände); besonders auffallend sind aber jene Angaben,
aus denen die Verwendung von Prothesen (Stelzfuß, Krücken) hervorgeht.



Die älteste medizinische Schrift des Nordens ist das dänische Arzneibuch des
Henrik Harpestreng († 1244), welcher Kanonikus in Roeskilde, vielleicht auch
königlicher Leibarzt war. Es besteht aus zwei Kräuterbüchern, die hauptsächlich auf
Macer Floridus beruhen, und einem Steinbuch, das eine Bearbeitung von Marbods
Lapidarius darstellt. Gleichen Charakter besitzen die in der Folge auftauchenden
dänischen, isländischen, norwegischen, schwedischen (10) Arzneibücher (Kräuter- und
Steinbücher), welche hauptsächlich aus der Literatur der Mönchsmedizin, der Salernitaner
und der scholastischen Enzyklopädisten geschöpft sind, aber durch Verquickung
mit der heimischen Volksmedizin auch den lokalen Verhältnissen Rechnung

tragen. Seit dem Ende des 13. Jahrhunderts dürften übrigens auch einige Autoren
des Hochmittelalters (Bernard de Gordon, Bruno de Longoburgo u. a.) im Norden
bekannt geworden sein.



Im Jahre 1477 wurde die Universität Upsala gestiftet, welche aber für die
Mediziner lange keine Bedeutung hatte, im Jahre 1478 die Universität Kopenhagen.





Wenn man nach dieser Abschweifung auf die abendländische Heilkunde
des späteren Mittelalters zurückblickt, so ergibt sich, daß sie in
ihrer höchsten Entfaltung bloß einen Abklatsch der arabischen Medizin
darstellt, eine Kopie, in welcher die zahlreichen Mängel der Vorlage
nur noch gröber hervortreten, während die spärlichen Vorzüge derselben
beinahe ausgelöscht sind.



Die spätmittelalterliche Medizin ist ein System, das durch strenge
Einheitlichkeit und konsequenten logischen Aufbau äußerlich imponiert,
aber seinem realen Werte nach zum großen Teile nicht viel mehr bedeutet
als ein in Formeln gebrachtes Nichtwissen.



Die Anatomie beruhte statt auf wirklicher Untersuchung lediglich
auf den ungeprüft hingenommenen, halbwahren oder falschen Angaben
aristotelisch-galenischer Schriften. Die Physiologie setzte sich aus Fiktionen
zusammen, welche die Alten ausgeheckt, die Araber und Scholastiker
immer subtiler weitergesponnen hatten. Die allgemeine Krankheitslehre
verharrte auf dem Standpunkte der Qualitätendoktrin, der
extremsten Humoralpathologie. Die spezielle Pathologie — ohne ein
anderes Einteilungsprinzip als das grob topographische a capite ad
calcem zu kennen — machte bloß vereinzelte und geringe Fortschritte,
da nicht so sehr die unbefangene Schilderung der Symptomenkomplexe
als die Unterbringung der Krankheit im herkömmlichen Schema das
Hauptziel bildete.



Die Materia medica gebot über eine Unmenge von Substanzen, die
mit pseudowissenschaftlicher Exaktheit nach Elementarqualitäten und
Graden klassifiziert waren, deren Wirksamkeit aber nur die autoritative
Ueberlieferung, nicht die frische kritische Erfahrung verbürgte. Die
Therapie stützte sich blindgläubig auf die theoretischen Prämissen, aus
denen die Behandlung des konkreten Einzelfalles geradezu mechanisch
deduziert wurde; sie legte zwar viel Gewicht auf diätetische Verordnungen,
artete aber in eine unglaubliche Polypharmazie aus und fröhnte
übermäßig den blutentziehenden Methoden.



Bar jedes wahren Individualismus, unberührt von skeptischen Anwandlungen,
bewegte sich das Denken und Handeln des mittelalterlichen
Arztes in dem starren Gleis der Tradition — nicht die Beobachtung,
sondern einzig der gelehrte Pedantismus diente zur Führung.



[image: Tafel I.]



Die Tätigkeit am Krankenbette leitete sich mit der Aufnahme einer
überaus eingehenden Anamnese ein, welche das Alter, das Geschlecht,

den Beruf, die Lebensweise des Patienten, die subjektiven Empfindungen
und deren Sitz, die Ursache, Dauer, Verlaufsweise der Krankheit und
vieles andere durch methodisches Fragen zu ermitteln suchte. Mit der
Erhebung der Anamnese verband sich die Inspektion (Habitus, Hautfarbe
etc.), eventuell die Palpation. Die äußerst subtile Untersuchung
des Pulses bildete den Höhepunkt, die Besichtigung der Sekrete und
Exkrete (des Expektorierten, Erbrochenen, des Harns, der Fäzes[53] u. a.)
den Abschluß des objektiven Krankenexamens. Hauptaufgabe war es,
aus prognostischen und therapeutischen Gründen, die Komplexion und
den Kräftezustand des Kranken, die Funktionsstörungen und den Sitz
derselben, die dem Leiden zugrundeliegende Dyskrasie zu bestimmen.



Unter den diagnostischen Methoden war die Harnschau, die Uroskopie,
am feinsten ausgebildet und spielte eine besonders wichtige,
um nicht zu sagen, die wichtigste Rolle[54].




Vgl. S. 304, 309, 314. In Handschriften des 14. und 15. Jahrhunderts finden
sich kolorierte Abbildungen, welche über die Uroskopie (Urocritica), soweit sie
sich auf die Farbe des Urins stützte, orientieren. Es sind dies die sog. Harnglasscheiben
(Harnschauscheiben, Harnglastafeln), vgl. Sudhoff, Tradition und
Naturbeobachtung (Studien zur Geschichte d. Mediz., Heft 1), Leipzig 1907, Tafel I
zeigt beispielsweise eine solche Harnglasscheibe, die im Cod. lat. 11229 der Pariser
Nationalbibliothek (um 1400) enthalten ist. Man sieht an einem zentralen Baume
sieben runde Scheibchen an Stamm und Aesten postiert, um diese gruppieren sich
im Kreise 20 Harngläser, jedes mit entsprechend gefärbtem Inhalt und mit einer
Legende im Kreisausschnitt. Der Text beginnt folgendermaßen: Ex coloribus urine
sunt gradus citrinitatis sicut paliaris citrinus post flavus deinde rufus postea citrangularis
postea igneus qui tincturae croceae assimilatur. Et saepe quidem est vehementer
citrinus post croceus qui assimilatur capillis safrani. Et iste est quem vocant
rubeum clarum. Omnes autem qui sunt post citrinum significant caliditatem ...
Die Typen der Harnglasscheiben und ihre Begleittexte differieren in den Handschriften
nicht unbedeutend. Aus der Farbe des Harns wurde auf das Vorherrschen

einer der vier Qualitäten bezw. Kardinalsäfte oder, wie aus den Legenden der Harnglasscheiben
zu ersehen ist, auf den Grad der Kochung (digestio) der Säfte geschlossen.
Vgl. Vieillard, L'urologie et les médicins urologues, Paris 1903.





Die Behandlung war teils eine hygienisch-diätetische, teils
eine medikamentös-chirurgische. Sie beruhte auf den ätiologischen,
pathogenetischen Ideen der Elementarqualitätentheorie,
der Humorallehre[55] und hatte das Contraria contrariis zum
obersten Leitprinzip. Das Maß für das therapeutische Handeln bestimmten
die individuellen Verhältnisse des Patienten.




In der Sprache der mittelalterlichen Medizin ausgedrückt, kamen folgende Momente
für die Therapie in Betracht: 1. die (7) res naturales (Elemente, Temperamente,
Kardinalsäfte, Körperteile, Kräfte, Funktionen, Lebensgeister), d. h. die
anatomisch-physiologischen Verhältnisse bezw. deren Störungen, 2. die (6) res naturales
(Luft, Getränke und Speisen, Bewegung und Ruhe, Schlaf und Wachen,
Exkretion und Retention, Affekte) und deren (5) Adnexe (Jahreszeit, Klima, Geschlechtsleben,
Beruf und Lebensweise des Patienten, Bäder), d. h. die hygienisch-diätetischen
Verhältnisse, 3. die (3) res praeternaturales (Krankheiten, die Ursachen
und Zeichen derselben), d. h. die pathologischen Zustände im engeren Sinne
des Wortes.





Ungemein sorgfältige, die feinsten Einzelheiten berücksichtigende
hygienisch-diätetische Vorschriften[56] bildeten stets ein Hauptstück der
ärztlichen Verordnungen, ja bisweilen bestand die ganze Therapie darin.
In der Regel wurde aber von den Arzneimitteln nur allzu oft und allzu
reichlich Gebrauch gemacht — unterließ es denn auch kein bedeutender
Autor, seinem Werke ein Antidotarium anzuhängen[57]. In der Rezepttherapie
überwogen nach arabischem Muster weitaus die kompliziertesten
Arzneikompositionen — Simplicia kamen verhältnismäßig selten zur Verwendung,
—, was nicht überrascht, wenn man sich vor Augen hält,
welche Fülle von Indikationen jeder einzelne Fall infolge der damaligen
höchst verwickelten Krankheitsauffassung darbot. Hatte man doch
— um nur einiges hervorzuheben — die bestehende Intemperies je

nach ihrer Elementarqualität zu bekämpfen, die abnorme Menge oder
Mischung der Säfte durch Verdünnung, Zerteilung, Purifizierung, durch
Ableitung oder Ausleerung zu beseitigen, neben den allgemeinen lokale
Wirkungen auszuüben, wobei die gesamte Komplexion und der Kräftezustand
des Patienten, das Temperament des erkrankten Organs u. s. w. zu
beachten und in der Rezeptierung noch überdies pharmazeutische Momente
in Rechnung zu ziehen waren. Zur Erfüllung der vielen Bedingungen bot
die fiktive aber streng systematische Arzneimittellehre — mit ihren so
zahlreichen und so vielfach differenzierten, nach Qualitäten und Graden
gruppierten Heilstoffen — anscheinend genügende Handhaben[58].



Von den Arzneiformen war die Potio, der Arzneitrank[59], am meisten
beliebt, unter den Mitteln standen, entsprechend der Humoralpathologie,
die Emetica, Laxantia und Purgantia[60] im Vordergrunde. Kamen
diese in Betracht, wenn man auf den Schleim, die gelbe und schwarze
Galle einzuwirken beabsichtigte, so diente vornehmlich zur quantitativen
und qualitativen Verbesserung des Blutes die Venäsektion.




Die Vorschriften über die Anwendung des Aderlasses, der Phlebotomia,
nehmen in der medizinischen Literatur des Mittelalters einen bedeutenden Raum
ein — entsprechend der besonderen Wertschätzung, der sich dieses Heilverfahren
erfreute —, sie zeigen aber bei den einzelnen Autoren nicht unerhebliche Abweichungen
von einander, was sich daraus leicht erklärt, daß schon die grundlegenden
galenischen, noch mehr die arabischen Angaben an Klarheit viel vermissen ließen
und daher den spitzfindigsten Interpretationen Tür und Tor öffneten. Die Hauptregel,
durch die Aderlässe bloß überschüssiges Blut (und überschüssige
Säfte, in denen das Blut vorherrscht) zu entziehen, verdorbene Säfte dagegen
durch Purgation zu beseitigen, wurde nicht ausnahmslos eingehalten, insofern
man in gewissen Fällen auch beim quantitativen Vorherrschen eines der drei anderen
Säfte, z. B. der schwarzen Galle oder zur Verhütung der Putreszenz der Säfte oder
zur Evakuierung der reifen Krankheitsmaterie überhaupt (gleichgiltig welchen humoralen
Ursprungs), die Venäsektion vorzunehmen pflegte. Außer zur Korrektion der
Säfteanomalien wurde der Aderlaß auch ausgeführt, um das erhitzte Blut zu kühlen,
um die Materia peccans von einem Körperteil nach einem anderen abzuleiten, um
Blutflüssen (z. B. Hämoptoë, Hämorrhoiden) zu begegnen oder umgekehrt, um
stockende Menses hervorzurufen. Es gab somit nur wenige Krankheitszustände, bei
denen nach den damaligen pathologischen Ansichten der Aderlaß unter Umständen
nicht am Platze gewesen wäre, ja nicht selten wurden im Verlaufe einer und derselben
akuten Affektion zu wiederholten Malen beträchtliche Blutentziehungen angeordnet.
Nicht minder zahlreich wie die Indikationen waren aber auch die Kontraindikationen
für den Aderlaß; in dieser Hinsicht spielten Klima, Jahreszeit, Windesrichtung

und Tagesstunde, Alter, Geschlecht, Komplexion, Lebensweise und Kräftezustand
des Kranken, die Gefährlichkeit und das Stadium der Krankheit die wichtigste
Rolle. Bemerkenswert ist es, daß der Revulsion (d. h. der Venäsektion an einer
von der leidenden entfernten Stelle) gegenüber der Derivation (Venäsektion in der
Nähe des Krankheitssitzes)[61] der Vorzug gegeben wurde, und daß man den Aderlaß
viel seltener auf der erkrankten als auf der entgegengesetzten Körperseite
machte.



Ueber das Regime des Patienten vor und nach dem Aderlaß, über die Technik
der Venäsektion (Schnittrichtung) u. s. w. finden sich in der Literatur detaillierte
Vorschriften, das größte Gewicht legte man aber auf den Ort des Aderlasses, auf
die richtige Wahl der Vene. Auf Grund der Gefäßlehre Galens, der in höchst
phantastischer Weise nicht nur den Ursprung und Verlauf, die Verbindungen, sondern
auch die Beziehungen der Blutadern zu gewissen Organen (Consensus) doktrinär
erörterte, hatte sich nämlich allmählich ein ganzes System herausgebildet, gemäß
welchem je nach dem Sitze der Affektion, je nachdem man eine allgemeine oder
lokale Wirkung erzielen wollte, die eine oder andere Vene geöffnet werden sollte[62].
Die Autoren zählen gewöhnlich 26-28 (aber auch mehr) Venen auf, nebst Angabe
der Körperteile, mit denen sie direkten oder indirekten Zusammenhang besitzen
sollten[63]. Auf den Kopf allein entfallen 13 Blutgefäße, von den Venen der oberen
Extremität kamen besonders die Cephalica, Mediana, Basilica, der als Funis brachii
bezeichnete innere Zweig der V. cephalica, und die V. salvatella in Betracht, von
den Venen der unteren Extremität vorwiegend die Poplitaea, die Saphena major,
die sogenannte V. sciatica (V. saphena externa). Manche Handschriften enthalten
eine anschaulich orientierende Aderlaßstellenfigur (Venenmann) mit erklärendem
Text. Vgl. auf Tafel II die Reproduktion der Aderlaßstellenfigur aus Cod. lat. 11229
der Pariser Nationalbibliothek. Die Legende lautet: Omnes venae capitis incidendae
sunt post comestionem excepta sola vena, quae est sub mento. — Si dolor capitis
sit causa in essentia sicut humore vel apostemate vel vulnere quod maxime cognoscitur
si dolor est continuus. Videndum est an humor sit in causa, an colera vel
sanguis, aut flegma vel melancolia. — Omnes vene manuum post comestionem inciduntur,
cephalica, mediana, epatica. — Omnes venae pedum et crurium post
comestionem sunt minuendae.



[image: Tafel II.]




Mit dem Aderlaß gehörten in die gleiche Gruppe der Heilverfahren: die Arteriotomie
(nur ausgeführt an den Schläfen und hinter den Ohren), das Schröpfen
(mit oder ohne Skarifikation), als Ersatzmittel der Venäsektion (Vicarius phlebotomiae),
das Ansetzen von Blutegeln, die Applikation von Kauterien (auch
dafür waren bestimmte Körperstellen vorgeschrieben, worüber eigene Figuren orientieren),
Vesikantien, Haarseilen. Alle diese Methoden wurden im Sinne der Humoralpathologie
zur Behebung der quantitativen oder qualitativen Säfteanomalien, zur
Ableitung oder Ausleerung der Materia peccans angewendet.





Ist es für die Medizin des späteren Mittelalters schon bezeichnend,
daß die Uroskopie beinahe die wichtigste diagnostische Methode, die
Purgation und Phlebotomie die souveräne Behandlungsweise bildete,
so erhält sie doch ihr eigentlich charakteristisches Gepräge dadurch,
daß auch die besten ihrer Vertreter dem Aberglauben in
der Therapie allzu weitgehende Konzessionen machten und namentlich,
daß die Astrologie das gesamte ärztliche Denken und Handeln
immer mehr in ihren Zauberkreis zog[64].




Ueber die Anempfehlung von Beschwörungsformeln und abergläubischen
Heilgebräuchen wurde bei den bedeutenderen Autoren das Nötigste
gesagt.



Die Astrologia medica, welche in Ptolemäus und den Arabern ihre Hauptquellen
besaß, hatte sich zu einem höchst komplizierten System entwickelt, das im
späteren Mittelalter geradezu despotisch die Prognostik und Therapie beherrschte
(vgl. zur Orientierung V. Fossel, Studien z. Gesch. d. Med., Stuttgart 1909, p. 1-23).
Entsprechend der Lehre von der Korrespondenz zwischen Makrokosmus und Mikrokosmus
wurden die Komplexionen, die Kardinalsäfte, die Körperteile, die Entstehung
und der Verlauf der Krankheiten, die Heilsubstanzen und deren Wirkung
mit den 7 Planeten (zu denen Sonne und Mond zählten) bezw. mit der Stellung
der Wandelsterne (Konjunktion, Opposition, Quadratur u. s. w.) zueinander und zu
den 12 Zeichen des Tierkreises in Relation gebracht[65]; jedes der letzteren

beherrscht eine Region des menschlichen Leibes, Haupt und Antlitz gehören dem
Widder, Hals und Kehle dem Stier, Arme und Hände den Zwillingen, der Krebs
regiert die Brust, der Löwe den Magen und die Nieren, die Jungfrau die anderen
Eingeweide, der Wage unterstehen das Rückgrat und Gesäß, dem Skorpion die
Weichen und die Schamglieder, dem Schützen die Hüften und Schenkel, über die
Kniee hat der Steinbock Gewalt, über die Schienbeine der Wassermann, den Fischen
endlich sind Knöchel und Fußsohle kongruent. Inwiefern die Diagnostik, Krankheitsvorhersage
und Behandlung von der Konstellation abhing[66], kann hier nicht im
einzelnen auseinandergesetzt werden, nur so viel sei gesagt, daß der Mond wohl die
bedeutendste Rolle in der Astrologia medica spielte, und daß sogar der Gebrauch
der Brechmittel und Abführmittel[67], namentlich aber der Aderlaß nach siderischen
Gesetzen geregelt war (gute, schlimme, indifferente Aderlaßtage).



In dieser Hinsicht galt es vor allem als Grundsatz, den Aderlaß zu vermeiden,
wenn der Mond in jenem Zeichen des Tierkreises steht, welches den betreffenden
Körperteil regiert, so z. B. hielt man es für kontraindiziert an Armen und Händen
zu venäsezieren, wenn der Mond sich im Zeichen der Zwillinge bewegt[68]. Manche
Handschriften enthalten entsprechende Abbildungen, den „Tierkreiszeichenmann”
mit zugehörigen Aderlaßverboten (vgl. Tafel III, wo eine solche Figur mit begleitendem
lateinischem Text aus einer in Cambridge [Trinity College] vorhandenen
Handschrift [um 1420-1430] reproduziert ist). In der Folge wurde gewöhnlich die
Aderlaßstellenfigur in verschiedener Weise mit dem Tierkreiszeichenmann kombiniert
und damit der Typus für den „Aderlaßmann” geschaffen[69], wie er sich in den später
durch die junge Buchdruckerpresse massenhaft erzeugten „Laßzetteln”, Kalendern,
Praktiken u. s. w. findet.





[image: Tafel III.]



Wer die mittelalterliche Krankheitslehre und Therapie nicht bloß in
den Hauptzügen, sondern in allen Einzelheiten wirklich erschöpfend verstehen

will, wer in die damalige Behandlungsweise eines komplizierteren
speziellen Falles tiefer einzudringen sucht, stößt auf manche unerwartet
große Schwierigkeiten, da ihm eine ganz fremdartige Geisteswelt von
reicher Tradition, von unglaublicher Subtilität des Denkens entgegentritt.
In den Schwierigkeiten, die dem modernen Leser erwachsen, liegt schon
ein Maßstab dafür, welch hohe Anforderungen man an die Belesenheit,
an die begriffliche Kombinationsgabe, an den interpretatorischen
Scharfsinn des wissenschaftlich vollwertigen Arztes stellte, Anforderungen,
denen nur durch lange, planmäßig betriebene Geisteszucht
entsprochen werden konnte. Und in der Tat war das medizinische
Unterrichtswesen an den Universitäten darauf angelegt, Gelehrsamkeit
zu züchten, logische Meisterschaft zu erwecken, machten
doch neben dem Tradieren und Kommentieren der kanonischen
Schriften die Disputierübungen — förmliche Redeturniere —
den wichtigsten Bestandteil des Lehrplans aus. Hingegen wurde in
maßloser Ueberschätzung der Litera scripta und des abstrakten Denkens,
im Glauben, daß die autoritative Literatur einem völlig abgeschlossenen,
unumstößlichen Gesetzeskodex gleich zu achten sei, die Erziehung zur
Anschauung und selbständigen Beobachtung verabsäumt, ja man kann
sagen, der Jünger empfing wohl die Anleitung, fremde Meinungen in
sich denkend zu verarbeiten und vom Standpunkte oberster Prinzipien
die Einzelerscheinungen a priori zu konstruieren, nicht aber die realen
Dinge zu zergliedern, die Welt der Erfahrung aufzufassen. Höchstens
außerhalb der Universität, die ja mit den Spitälern noch nicht die mindeste
Verbindung hatte, waren für das individuelle Streben und den
Privatfleiß — unzulängliche und schwankende — Bedingungen gegeben,
unter fachmännischer Aufsicht am Krankenbette die Sinnestätigkeit
einigermaßen zu üben.




Unter den Fehlern und Verkehrtheiten des medizinischen Studienbetriebes litt
am meisten der Unterricht in der Anatomie und in der ärztlichen
Praxis.



Die Anatomie wurde hauptsächlich nach Büchern tradiert, wozu eventuell Erläuterungen
an Zeichnungen und Abbildungen hinzukamen[70], die Sektionen bildeten keineswegs
die Basis, sondern bloß eine gelegentliche, mehr dekorative als erkenntnisbringende
Ergänzung der theoretischen Vorträge. Zergliederungen von Tieren (Schweinen,
Hunden u. s. w.) blieben noch immer das wichtigste Mittel des praktischen Unterrichts
in der Anatomie, auch nachdem die Eröffnung menschlicher Kadaver (Verbrecherleichen)
prinzipiell gestattet worden war, da allerlei einschränkende behördliche Verordnungen
die tatsächliche Verabfolgung des Leichenmaterials ungemein erschwerten. Selbst
an den begünstigsten Lehrstätten Italiens, wie in Bologna und Padua, dürften kaum,
wie es nach den Statuten der Fall sein sollte, alljährlich eine männliche und eine

weibliche Leiche zergliedert worden sein, und an nichtitalienischen Universitäten,
wo die praktische Anatomie schon Fuß gefaßt hatte, wie z. B. in Wien, vergingen
oft viele Jahre, bis sich Gelegenheit zur Vornahme einer Sektion bot[71]. Eine solche
Schulanatomie (Anatomia publica) war daher stets mit dem Nimbus eines sensationellen,
ganz außerordentlichen Ereignisses umgeben, an welchem nebst den Doktoren,
Chirurgen und Apothekern ein immer weiter gezogener Kreis von Studierenden[72],
manchenorts sogar ein nichtfachmännisches, aus Gelehrten (Artisten) und Standespersonen
bestehendes, Publikum teilnahm[73]. Die Sektionen fanden meist um Weihnachten
oder in den Fasten statt, dauerten gewöhnlich 3-8 Tage und wurden unter
freiem Himmel, in einer unbenutzt stehenden Kapelle, in einem Spitalraum, in einem
Hörsaal oder in eigenen Baulichkeiten abgehalten. Es war aber nicht allein die
Seltenheit, welche den Wert der Leichenzergliederung als Unterrichtsmittel beeinträchtigte,
noch mehr trug dazu die kurz bemessene Zeit, die Flüchtigkeit und Unvollständigkeit
der Ausführung, die Roheit der Technik bei; es handelte sich nicht
um eigentliche Sektionen, nicht um Präparationen, sondern eher um Exenterationen,
die mit primitiven Instrumenten vorgenommen wurden. Man folgte dem Beispiel des
Mondino, begann mit der Eröffnung der Bauchhöhle, wobei zuerst die Schichten
ihrer Wand, sodann die Organe des Abdomen besprochen, freigelegt und demonstriert
wurden, hierauf folgte, stets von außen nach innen vordringend, die Anatomie der
Brust und des Kopfes; den Beschluß sollten die Extrema ausmachen, worunter man
alle Muskeln, Gefäße, Nerven und Knochen verstand, die bei den Höhlen keine Berücksichtigung
gefunden hatten, doch scheint man gerade diesen letzten und wichtigen
Abschnitt im Gange der Untersuchung zumeist nur in wenigen Worten abgetan
oder ganz übergangen zu haben[74]. Skelette, ergänzende Präparate dürften bei der
öffentlichen Anatomie nicht verwendet worden sein, wenigstens fehlt jeder Hinweis.




Der Grundfehler des anatomischen Unterrichts lag darin, daß Theorie und Praxis
völlig getrennt blieben, daß die Ausführung der Sektion und die wissenschaftliche
Erörterung verschiedenen Personen zugeteilt war. Wie sich aus späteren Mitteilungen,
am besten aber aus der Betrachtung von Abbildungen mittelalterlicher „Anatomien” ergibt
(vgl. z. B. die Reproduktion einer solchen Darstellung bei Nicaise, Guy de Chauliac,
Pl. III, p. 25), oblag es dem gelehrten Medicus den Text des Mondino zu interpretieren
(und eventuell das Vorgetragene zu demonstrieren), die Zergliederung selbst wurde aber
stets von einem Chirurgen (oder gar Barbier) vorgenommen[75]. Der Büchergelehrte,
der das Wort führte und die Anweisungen gab, kannte die Dinge nicht, wie es unerläßlich
ist, aus dem eigenen Gebrauch des Messers, und der Sekant wiederum besaß
nicht genügende Kenntnisse, um die anatomischen Werke zu verstehen. Diese
traurigen Verhältnisse, welche nur dazu dienen konnten, die alten galenischen Irrtümer
zu konservieren, die Autorität des Pergameners in anatomischen Fragen zu befestigen[76],
wurzelten in dem Abscheu der mittelalterlichen Aerzte vor allen manuellen Operationen[77]
— ein Vorurteil, das ja auch die Pflege der Chirurgie gänzlich ihren Händen
entzog. Nicht genug, daß die schädliche Spaltung des Unterrichts diesen entwertete,
wurde die für die Sektion ohnedies zu knapp bemessene Frist noch durch dazwischen geführte,
die lächerlichsten Spitzfindigkeiten betreffende Disputationen bedeutend verkürzt!



Die praktische Ausbildung am Krankenbette gehörte nicht zum Lehrplan der
Universität als solcher und war daher den Zufälligkeiten des privaten Unterrichts
preisgegeben, wenn auch ein überwachender Einfluß durch die ärztliche Zunft nicht
gänzlich mangelte. Als Lehrling und Gehilfe erfahrener Aerzte hatte der Studierende
der Medizin immerhin Gelegenheit, das Heilverfahren in der Privatpraxis oder
in Spitälern kennen zu lernen, beziehungsweise nach erworbener Fertigkeit unter
Verantwortung seines Mentors mit bedingter Selbständigkeit auszuüben[78]. Daß die
Scholaren es an Eifer für diese Seite der ärztlichen Ausbildung übrigens nicht fehlen
ließen, ja daß man ihrem Bestreben, möglichst früh in die Praxis einzutreten,
Schranken setzen mußte, teils um pfuscherischen Neigungen, teils um der Vernachlässigung
der theoretischen Studien entgegenzuwirken, beweisen die im Laufe der
Zeit nötig gewordenen Bestimmungen mancher Fakultäten[79].




Auch die Drogen und die Bereitungsweise der Arzneien kennen zu lernen — ein
wichtiges Erfordernis des damaligen Praktikers —, dazu bot nicht die Schule, sondern
nur die Apotheke Gelegenheit, da der Universitätsunterricht in der Heilmittellehre
in rein theoretischen Vorträgen bestand, höchstens manchmal durch botanische Abbildungen
einige Anschaulichkeit gewann.



Der medizinische Unterricht trug also ein wesentlich theoretisches Gepräge, und
wir können als typisch für denselben jene alten bildlichen Darstellungen betrachten,
welche den Lehrer zeigen, wie er vom Katheder aus — ein dickleibiges Buch vor
sich — das Wort führt, während die auf Bänken sitzenden oder in der Nähe stehenden
Schüler aufmerksam zuhören oder fleißig Notizen machen. Vgl. z. B. die Miniaturen
(30r, 39r, 503v, 587v, 608v) des aus dem Anfang des 15. Jahrhunderts stammenden
Dresdener Galenkodex, welche überhaupt einen ausgezeichneten Einblick in die
mittelalterlichen ärztlichen Unterrichtsverhältnisse und die ärztliche Tätigkeit gewähren[80].
Die Zahl der ordentlichen, besoldeten Lehrer (doctores regentes, lectores
ordinarii) war meistens sehr gering[81], doch wurden sie in der Ausübung ihres Amtes
durch die übrigen Mitglieder der Fakultät (außerordentliche Kollegien) und in begrenztem,
streng vorgeschriebenem Ausmaß durch die Baccalarien unterstützt. Die Vorlesungen
beruhten auf den Schriften der Alten, der Araber und der arabistischen Kommentatoren;
die Behandlung des Gegenstandes bestand darin, daß der Lehrer das Buch
abschnittsweise vorlas und an die Lektüre Wort- und Sacherklärungen, Erörterungen
strittiger Fragen, eventuell Mitteilungen aus eigener Erfahrung knüpfte, schließlich
eine kurze Zusammenfassung des Inhalts gab. Gewöhnlich wurde ein einzelnes
Thema z. B. die Arzneimittellehre, die Fieberlehre, die spezielle Pathologie u. s. w.
in abgerundeter Weise vorgetragen. Die Ergänzung der Vorlesungen bildeten die

unter dem Vorsitz von Doktoren allwöchentlich abgehaltenen Disputationen; sie waren
der Prüfstein der erworbenen Kenntnisse oder eigentlich mehr der dialektischen
Gewandtheit.



Das Herkommen, die Nachahmung bewährter Beispiele und statutenmäßige
Bestimmungen brachten den Studiengang und das Prüfungswesen nach und nach
überall in eine feste Ordnung, so daß die einzelnen medizinischen Schulen am Ausgang
des Mittelalters — entsprechend den gemeinsamen pädagogischen Prinzipien —
in ihrem Lehrplan und in ihren wissenschaftlichen Anforderungen vielfach übereinstimmten,
freilich ohne völlige Identität zu erreichen. Was die Wahl der für
den Unterricht benützten Autoren anlangt, so kehren in den Studienplänen die folgenden
besonders häufig wieder. Von den Schriften der Araber: die Isagoge des
Johannitius, das erste und vierte Buch von Avicennas Kanon und das neunte
Buch von Rhazes' Liber medicinalis ad Almansorem. Von antiken
Schriften: die Ars parva des Galen, die Aphorismen des Hippokrates
sowie dessen Prognostikon und das Buch de diaeta in acutis. Pulslehre
und Harnschau wurden hauptsächlich nach den Schriften des Philaretus und
Theophilus (eventuell des Gilles de Corbeil) studiert. Viel benutzt wurde eine
Sammelschrift, welche die Isagoge des Johannitius, die Ars parva Galens, die
Aphorismen, die Prognostik des Hippokrates (meist auch dessen diaeta in acutis),
ferner die Schriften des Theophilus und Philaretus, de urinis und de pulsibus enthielt
— die Articella[82].



Die medizinischen Studien gründeten sich auf eine linguistisch-philosophisch-naturwissenschaftliche
Vorbildung und nahmen 4-5 Jahre in Anspruch[83]. Der Studiengang
zerfiel in zwei Abschnitte, von denen der erste mit dem Baccalaureat, der
zweite mit dem Lizentiat endete. Um das Baccalaureat zu erlangen, mußte man
2-3 Jahre die medizinischen Vorlesungen besucht haben und in einem Examen vor
den Mitgliedern der Fakultät den Besitz der allgemeinen theoretischen Kenntnisse
in der Heilkunde nachweisen, daran schloß sich ein feierlicher Akt, die Determination,
bei welcher der Scholar eine ihm gestellte wissenschaftliche Frage erörterte.
Die Zulassung zum Lizentiat, 2-3 Jahre später, setzte voraus, daß der Baccalar
die vorgeschriebenen Kollegien fleißig besucht, an den Disputationen aktiv teilgenommen,
über bestimmte Themata (Autoren) Vorlesungen gehalten und sich auch
um seine praktische Ausbildung bemüht hatte[84]; die vor der Fakultät abgehaltene

Prüfung bestand in der Erklärung eines Hippokratischen Aphorismus, der Beschreibung
einiger Krankheiten und der Beantwortung der Fragen, die daran geknüpft

wurden; nach erfolgreich abgelegtem Examen wurde der Kandidat durch zwei Mitglieder
der Fakultät dem Kanzler der Universität präsentiert, der ihm in feierlicher
Weise die Lizenz erteilte[85].



Das Lizentiat legitimierte genügend zur ärztlichen Praxis — zum
vollberechtigten Mitgliede der medizinischen Fakultät (Lehrbefugnis, Anteilnahme
an den Beratungen mit Stimmrecht bei den Beschlüssen, Anspruch auf Benefizien)
machte aber erst die Würde eines Doktors der Medizin, welche von jedem Lizentiaten
erworben werden konnte, falls er ehlicher, ehrenhafter Abkunft war, kein
abschreckendes Aeußeres[86] besaß und ein Alter von mindestens 26 Jahren[87] erreicht
hatte. Die Verleihung des Doktorats erforderte nicht die Ablegung einer neuen
Prüfung, sondern nur, daß sich der Kandidat dem allerdings sehr kostspieligen
Promotionsakte (in der Kirche) unterzog[88]. Die Promotion war mit einer öffentlichen

Disputation und verschiedenen Zeremonien verbunden, welche die Aufnahme
in die ärztliche Zunft (Inkorporation, Receptitio) versinnbilden sollten. Die Feier
wurde unter Glockengeläute und der Teilnahme der ganzen Fakultät vollzogen. Sie
begann mit einem Vortrage des Doktoranden, dessen Verdienste von dem Professor,
der den Akt leitete, in einer Rede beleuchtet wurden. Der Kandidat legte dann
einen Eid ab, daß er jederzeit seine Pflichten gegen die Fakultät und den ärztlichen
Stand überhaupt erfüllen werde. Hierauf wurde ihm der sogenannte Doktorhut
(Barett) aufgesetzt, ein Ring an den Finger gesteckt als Zeichen des ritterlichen
Ranges, dem die Doktorwürde gleichgeachtet war, ein goldener Gürtel umgelegt,
und ein Buch des Hippokrates vor ihm aufgeschlagen. Dann wurde er eingeladen,
sich an der Seite des Promotors niederzulassen, von diesem umarmt und ihm der
Segen erteilt. Mit dem Dank des neuen Doktors schloß die Feier, welcher ein Gastmahl
folgte, an welchem alle Mitglieder der Fakultät teilnahmen. Wiewohl die
Würde eines Doktors eigentlich in allen Ländern der Christenheit Geltung hatte,
machten sich doch insoferne Beschränkungen geltend, als die Fakultäten die Aufnahme
von Doktoren, die an fremden Hochschulen promoviert worden waren, späterhin
nur nach Erfüllung von Prüfungsformalitäten und Erlegung bestimmter Taxen
vollzogen.



Literarische Hilfsmittel zur Weiterbildung standen den Aerzten im allgemeinen
nicht in genügendem Maße zur Verfügung, da die Anschaffung der Manuskripte
eine sehr kostspielige Sache war. Privatbibliotheken[89], die 20-30 medizinische
Werke umfaßten, können für die damalige Zeit schon als bedeutend angesehen
werden — die Sammlung des Amplonius Ratinck (ca. 1365-1434) ist eine einzig
dastehende Erscheinung[90]. Die Fakultätsbüchereien waren in ihrer Anlage sehr
dürftig und wuchsen nur langsam durch Spenden oder Legate[91].






Der gelehrte mittelalterliche Arzt beherrschte zwar in der Regel,
entsprechend seiner ganzen Ausbildung, de facto bloß die innere Medizin,
ja er überließ sogar zumeist alle manuellen Eingriffe — aus Standesvorurteil
— einem sozial tiefer stehenden Heilpersonal, trotzdem nahm
er aber, pochend auf seine vermeintlich überlegene Buchweisheit, auch
in der Chirurgie und den, mit dieser zusammenhängenden Fächern eine
autoritative Stellung für sich in Anspruch[92]. Diese so stolz zur Schau
getragene Souveränität bestand aber mehr in der Einbildung als in der
Wirklichkeit, und sie wird sofort auf ihren wahren Wert zurückgeführt,
wenn man sich die medizinischen Zustände, die ärztlichen Standesverhältnisse
der Epoche vor Augen hält.




Im allgemeinen enthielten sich die dem Klerikerstande angehörigen Aerzte infolge
der wiederholten kirchlichen Verbote der Chirurgie und ihrem Beispiel folgten
auch die Laienärzte, da es für unziemlich galt, daß sich ein Mann, der Aristoteles
und Galen studiert hat, mit manueller Arbeit abgebe und mit wundärztlichen
Empirikern in einen Konkurrenzkampf einlasse. Inhonestum magistrum in
medicina manu operari. Ausnahmen gab es freilich in Italien und Frankreich,
doch war auch dort die Zahl der in beiden Fächern ausgebildeten Aerzte (Aerztechirurgen)
stets äußerst gering. An den Universitäten wurde wohl nach Büchern
Chirurgie doziert, eine praktische Ausbildung darin anzustreben, lag aber durchaus
nicht in den Intentionen des Lehrplans, besonders außerhalb Italiens. Mußten sich
doch die Baccalaren der medizinischen Fakultät zu Paris seit 1350 sogar verpflichten
— unter Androhung der Ausstoßung — keine manuelle Chirurgie zu treiben, ein
Vorgang, der beispielgebend auch auf andere Schulen wirkte (z. B. Montpellier, wo
aber das Verbot erst erlassen wurde, nachdem die Päpste nicht mehr in Avignon
residierten). Dennoch maßten sich die Aerzte an, den Chirurgen Vorschriften zu
erteilen, von diesen einfach die Ausführung der gegebenen Verordnungen zu verlangen,
wogegen schon Henri de Mondeville und Guy de Chauliac energisch ankämpften.
In Wirklichkeit ließen sich die Chirurgen freilich in der selbständigen
Ausübung ihrer Praxis nicht beschränken.



In noch unvergleichlich loserer Beziehung als zur Chirurgie standen die Aerzte
zur Geburtshilfe, was nicht bloß aus der damaligen ärztlichen Standesethik
folgte, sondern schon aus der Abneigung der Frauen gegen die Beiziehung männlicher
Heilpersonen zum Kreißbett erklärlich wird. Die Geburtshilfe war nahezu
ausschließlich Sache der Hebammen („Bademuhmen”), welche über die primitivsten

Kenntnisse oder, besser gesagt, den traditionellen Aberglauben nicht hinauskamen[93];
höchstens im Falle, daß es sich um die Beseitigung abgestorbener Früchte oder der zurückgebliebenen
Nachgeburt handelte, trat der männliche Heilkünstler (Chirurg) zuweilen
auf den Plan. Gewöhnlich findet man daher in den ärztlichen Hauptwerken,
abgesehen von dem hier und da besprochenen Kaiserschnitt an der Toten, nur die
Kapitel de extractione secundinae und de extractione foetus mortui behandelt, und was
sonst ausnahmsweise bei einigen Autoren (Arnaldus de Villanova, Franciscus de Pedemontium
u. a.) vorkommt (Dammschutz, Wendung, Lösung der Arme, Reposition eines
Armes u. s. w.), dürfte hauptsächlich als Lesefrucht, kaum als Ergebnis wirklicher
eigener Erfahrung zu bewerten sein. Die Kindslagenbilder, welche manche Handschriften
zieren (vgl. Weindler, Geschichte der gynäkologisch-anatomischen Abbildung,
Dresden 1908), sind, wie Sudhoff gezeigt hat, mit größter Wahrscheinlichkeit auf sehr
alte (alexandrinische?) Vorlagen zurückzuführen. Erst um die Mitte des 15. Jahrhunderts
fangen die Aerzte an (soweit die vornehmen Kreise in Betracht kommen), zum
Geburtsbett in nähere Beziehung zu treten, jedoch zunächst nur durch rein medizinische
Tätigkeit. Um diese Zeit werden sie auch bereits zur Abfassung von Hebammenordnungen
und zu Hebammenprüfungen zugezogen. Die Gynäkologie (Lageanomalien
des Uterus, Dysmenorrhoe, Sterilität, Hysterie) ist bei den hervorragendsten Repräsentanten
der medizinischen Literatur auf Grund der Alten etwas eingehender behandelt.



Aeußerst dürftig ist in der Literatur die Augenheilkunde vertreten — und
zwar lediglich soweit die Diätetik und medikamentöse Behandlung in Betracht
kommt —, da sich mit der okulistischen Praxis nur Wundärzte[94] und noch weit
mehr herumziehende Empiriker befaßten.





Die in wissenschaftlichen Traditionen erzogenen, aus Universitäten
hervorgegangenen Aerzte erscheinen auf dem bunten Bilde, welches die
medizinischen Zustände des späteren Mittelalters darbieten, zwar als vornehmstes,
aber numerisch schwaches Element. Nicht nur, daß schon
dort, wo die legitimen Vertreter der Wissenschaft wirkten, alle manuellen,
operativen Maßnahmen den Chirurgen verschiedener Kategorie, den
Barbieren, Badern, Hebammen anvertraut waren, somit eminent
wichtige Zweige der Heilkunst tatsächlich von diesen ausgeübt wurden,
lag die ärztliche Praxis in toto, je mehr man den Bannkreis der größeren
Städte verließ, je weiter man von Italien gegen Norden vordrang, in
der Hand bloß unvollkommen, handwerksmäßig ausgebildeter Heilpersonen
oder gar gewissenloser Abenteuerer, von Ort zu Ort ziehender Pfuscher.





Numerisch blieben die Studierenden der Medizin überall hinter denen der
anderen Fakultäten zurück. Die medizinische Doktorswürde war eben die teuerste.
Nirgends entsprach die Zahl der graduierten Aerzte (Lizentiaten, Magister, Doktoren)
auch nur entfernt der Bevölkerungsziffer[95], am wenigsten in den Ländern germanischer
Zunge[96]. Ihre soziale Position war eine hohe[97], die bedeutende Rolle, die
sie und ihre Kunst im gesellschaftlichen Leben spielten, spiegelt sich deutlich in
der schönen Literatur ab[98], sei es in Form von Lob oder Tadel; über die günstigen

Vermögensverhältnisse einzelner Mitglieder des Standes liegen urkundliche Zeugnisse
vor[99]. Lassen sich seit dem 13. Jahrhundert auch außerhalb Italiens neben den
Klerikerärzten[100] schon gelehrte Laienärzte in steigender Zahl nachweisen,
so erlangen die letzteren mit dem 14. Jahrhundert, entsprechend der blühenden städtischen
Kultur, entschieden das Uebergewicht.



Zur Heranbildung von Chirurgen (magistri in chirurgia, chirurgi physici etc.)
im eigentlichen Sinne des Wortes waren bloß in Italien und Frankreich die Bedingungen
gegeben. In Italien, wo sich infolge des mehr laikalen Geistes der Universitäten
die fachliche Scheidung zwischen Internisten und Chirurgen nicht zur
schroffen sozialen Trennung entwickelt hatte, verschmähten es die berühmten Schulen
keineswegs, gründliche theoretische Kenntnisse auch den Jüngern der Wundheilkunde
zu vermitteln; die praktische Fertigkeit in der Chirurgie konnte allerdings nur auf
dem Wege privater Unterweisung durch einen tüchtigen Meister erworben werden.
In großen Städten bestehende Kollegien, wie z. B. das Collegio de' Medici Chirurghi
zu Venedig, waren, so wie anderwärts die medizinischen Fakultäten, berechtigt,
darüber zu wachen, daß niemand ohne zuvor abgelegtes Examen chirurgische Praxis
betreibe. In Frankreich gab es in manchen der größeren Städte Chirurgen besserer
Art, doch erfreuten sich dieselben nirgends einer, nur annähernd gleich geachteten
sozialen Stellung wie die Aerzte. In Paris bildete die Confrérie de Saint
Côme et Saint Damien (d. h. die Korporation der Maîtres chirurgiens jurés
oder der Chirurgiens de robe longue) gemäß einem königlichen Edikt vom Jahre 1311
die Behörde, welche die „licentia operandi” auf Grund erfolgreich bestandener Examina
zu erteilen hatte. Aus den Statuten der mit dem Collège später verbundenen Schule
(Statuta honoranda regiae et salubris chirurgicae scholae) geht hervor, daß die
Zöglinge derselben die an medizinischen Fakultäten vorausgesetzte humanistische
Vorbildung (namentlich die Kenntnis der lateinischen Sprache) nachweisen mußten
und sich im Verlaufe eines zweijährigen, mehrmals durch Prüfungen kontrollierten
Studiums ein ziemlich umfassendes (auch anatomisches) Fachwissen anzueignen
hatten.



Den Anforderungen eines regulären, schulmäßigen chirurgischen Studienganges
bequemten sich aber nicht gar viele an, da einerseits, wie gleich gezeigt werden

soll, auch bloß handwerksmäßig gebildeten Angehörigen anderer Berufsklassen die
rechtmäßige Ausübung der kleinen Chirurgie gestattet war, und anderseits die Gefährlichkeit
mancher größerer Operationen im Falle des Mißerfolges gerade für den
ehrlichen, bodenständigen Wundarzt die schlimmsten und abschreckendsten Konsequenzen
mit sich brachte. So überließen denn auch die Chirurgen zumeist den
Bruch- und Steinschnitt sowie den Starstich jenen Empirikern, welche,
umherwandernd, sich der Verantwortlichkeit leicht entziehen konnten, manchmal
zwar über anerkennenswerte spezialistische Fertigkeit verfügten (wie z. B. die Norciner),
viel öfter aber die mangelnden Kenntnisse durch Kühnheit und Gewissenlosigkeit
ersetzten. Einen viel härteren Existenzkampf als mit diesen rasch auftauchenden
und ebenso rasch wieder verschwindenden Abenteurern hatten die Chirurgen mit den
Barbieren (barbitonsores) und Badern (balneatores) zu bestehen[101], die nicht genug
damit, daß sie außerhalb ihres eigentlichen Berufes wundärztliche Funktionen, mit gewissen
Beschränkungen, versehen durften, fortwährend nach Erweiterung ihrer Gerechtsame
strebten und dabei leider sowohl von seiten der medizinischen Fakultäten (aus
Haß gegen die Chirurgen) als auch von seiten der Regenten und Behörden Unterstützung
fanden. Die Barbiere waren berechtigt, zur Ader zu lassen, zu schröpfen, Zähne
zu ziehen, Frakturen und Luxationen, Geschwüre und frische Wunden zu behandeln;
den Badern war das Schröpfen, das Venäsezieren und die Behandlung alter Schäden
nur innerhalb ihrer Behausung erlaubt, außerhalb derselben das Einrichten von Beinbrüchen
und Verrenkungen. Natürlich überschritten die Bader häufig ihre Befugnis
zu Ungunsten der Barbiere, so wie diese wieder in den Bereich der eigentlichen
Wundärzte übergriffen, was zu vielen, langdauernden Streitigkeiten führte. In
jenen Städten, wo chirurgische Kollegien existierten, mußten anfangs die Barbiere,
um die Erlaubnis zur beschränkten wundärztlichen Praxis zu erhalten, vor den Magistern
der Chirurgie vorerst ein Examen ablegen[102], später wurde aber gewöhnlich den
Meistern der Barbiergilde selbst das Prüfungsrecht eingeräumt[103], welches sie dort,
wo sie allein dominierten, ohnedies besaßen. Verwischten sich durch die Erweiterung
der Lizenz schon in Frankreich an den meisten Orten die Grenzen zwischen
Barbieren und Chirurgen, so läßt sich in den übrigen Ländern[104] die Scheidelinie
überhaupt kaum ziehen, weil es entweder frühzeitig zu einer Verschmelzung der
Korporationen (Barbierchirurgen) kam, wie z. B. in den Niederlanden oder weil sich
noch kein tieferer Unterschied zwischen den legitimierten Vertretern der Wundheilkunde
entwickelt hatte. Es gilt dies insbesondere von Deutschland, wo es lediglich

handwerksmäßig gebildete Wundärzte[105] gab, die neben Badern und Barbieren, aber
nicht scharf von den letzteren getrennt, die Chirurgie ausübten, höchstens daß die
fähigsten der „Scherer” als „Schneideärzte” wirkten[106]. Zum privilegierten chirurgischen
Heilpersonal gehörten übrigens seltsamerweise auch noch — die Scharfrichter, die
insbesondere Luxationen behandeln durften[107]. Die Wundärzte beschäftigten sich auch
mit der Behandlung der Augen- und Ohrenaffektionen, der Haut- und Geschlechtsleiden,
sie intervenierten, wiewohl selten, in schwierigen geburtshilflichen Fällen, sie
leisteten große Dienste in Pestzeiten („Pestbarbiere”, Eröffnung der Eiterbeulen), sie
wurden zu forensischen und sanitätspolizeilichen Funktionen (Begutachtung von Verletzungen,
Ueberwachung der Frauenhäuser, Lepraschau etc.) herangezogen („geschworene
Wundärzte”), sie waren überall bei der Durchführung wichtiger therapeutischer
Anordnungen (Aderlaß, Schröpfen etc.) unentbehrlich — kann es daher
verwundern, daß sie dem Volke geradezu als die eigentlichen Repräsentanten
der Heilkunst, als „Meister” galten, umsomehr als sie bis zum 13. Jahrhundert
tatsächlich fast die einzigen ärztlichen Personen aus dem Laienstande gewesen
waren, umsomehr, als auch in späterer Zeit, in den meisten Gegenden — teils
wegen des Aerztemangels, teils aus pekuniären Gründen — nur ihre Hilfe von den
breiten Schichten der Bevölkerung in Anspruch genommen werden konnte? Daß sie
unter solchen Umständen häufig in die Domäne des wissenschaftlich gebildeten
Arztes, in die interne Praxis übergriffen, muß freilich als sträfliche Pfuscherei bezeichnet
werden, aber neben der Gewinnsucht mag bisweilen auch die Art des
Krankheitsfalles und das ehrende Vertrauen des Publikums dazu verleitet haben.
Die Hebammen beschränkten sich ebenfalls nicht streng auf ihr Metier, sie
dehnten ihre Wirksamkeit auch auf die Frauen- und Kinderheilkunde aus — ein
Gebiet, das sie jederzeit als das ihrige betrachteten, ja weitergehend wagten sie
sogar in anderen Zweigen mit den Aerzten zu konkurrieren; dürften doch die so
häufig genannten „Aerztinnen” (medicae, meiresses, artzatinen)[108] meistens aus
diesem Stande hervorgegangen sein.




Auch die Apotheker gefielen sich manchmal in der Rolle von Aerzten, dazu kamen
noch kurierende Mönche, Geistliche[109], Juden, ferner Hirten, Schäfer, Schmiede etc.
als weitere Schädlinge der medizinischen Profession. Das Hauptkontingent zu der
gewaltigen Schar der Kurpfuscher beiderlei Geschlechts stellten aber die im Mittelalter
so zahlreichen „fahrenden” Leute, welche als Bruch- und Steinschneider,
Starstecher, Zahnbrecher, Theriakkrämer, Alchemisten, Harnpropheten u. s. w.
umherzogen, in grotesker Kleidung besonders auf Jahrmärkten durch großes Geschrei,
unter allerhand Possen, die leichtgläubige Kundschaft an sich zu locken und
ihre Arkana an den Mann zu bringen verstanden[110].



Die Schriften der Aerzte sind voll von Klagen über das Pfuschertum[111], die
medizinischen Korporationen taten nicht selten Schritte bei den Behörden, aber alle
Versuche, dem Unwesen zu steuern, blieben vergeblich[112].





Die graduierten Aerzte übten ihren Beruf als Leibärzte oder
Stadtärzte, späterhin auch, entsprechend ihrer Zunahme, als unbestallte
Praktiker aus. Es bedurfte übrigens einer langen Entwicklung
— besonders in den germanischen Ländern — bis wenigstens die

größeren Städte Magister bezw. Doktoren der Medizin an Stelle oder
neben Wundärzten in ihren Dienst zogen. Als Feldärzte blieben
begreiflicherweise die chirurgischen Empiriker (Barbiere) dauernd im
Vordergrund.




So wie die Leibärzte bezogen gewöhnlich auch die Stadtärzte ihren Gehalt
in barem Gelde und Naturalien, außerdem genossen sie verschiedene Vorrechte. Den
Stadtärzten oblag die unentgeltliche Behandlung der Armen und städtischen Angestellten,
die Besorgung des Spitals, die Visitation der Apotheke, die Besichtigung
der Leprösen, die forensische Gutachtertätigkeit, späterhin auch die Prüfung der
Wundärzte, Apotheker und Hebammen. Unter Umständen hatten sie die städtischen
Milizen ins Feld zu begleiten. Während in den Verträgen aus älterer Zeit
manchmal ausbedungen war, daß der Stadtarzt in Pestzeiten seinen Aufenthaltsort
verlassen durfte, bildeten in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters gerade die
entgegengesetzten Bestimmungen die Regel. — Die italienischen Einrichtungen (vgl.
S. 412) wurden für die übrigen Länder vorbildlich. In Deutschland verordnete
Kaiser Siegmund 1426 auf der Kirchenversammlung zu Basel, daß in jeder deutschen
Reichstadt ein „Meister-Arzt” mit hundert Gulden besoldet werden solle („die
mag er nießen von einer Kirche, und soll männiglich arzneien umsonst und soll
seine Pfründt verdienen ernstlich und getreulich — denn die hohen Meister in
Physica dienen niemand umsonst, darum fahren sie in die Höll”).



Die Fürsorge für die im Kriege Verwundeten blieb den größten Teil des Mittelalters
hindurch aufs ärgste vernachlässigt. Wohl hören wir, daß im Gefolge der
Könige und Großen sich Aerzte und Chirurgen (meist Barbiere) befanden — den
Truppen der improvisierten Armeen kamen aber höchstens zufallsweise Hilfleistungen
zu gute, am ehesten noch seitens der Barbiere („Feldscherer”), welche sich im Lager
nebst Händlern, Schmieden etc. aufhielten. Schwache Spuren einer Organisation
des Sanitätsdienstes finden sich zuerst bei den städtischen Milizen (italienischer,
später flandrischer und deutscher Städte), ferner bei den Söldnerscharen, deren
Führer manchmal Wundärzte eigenst anwarben.



In Italien gab es bei der Flotte (z. B. der Genueser) und bei den Gesandtschaften
besondere Aerzte, in Florenz wurden sogar für die Gefangenen solche angestellt.





Einen wichtigen Bestandteil der laïkalen Aerzteschaft machten nahezu
in allen Ländern die jüdischen Aerzte aus, welche in der Geschichte
des mittelalterlichen Heilwesens eine sehr bedeutende Rolle spielten.
Viele derselben standen mit ihren christlichen Fachgenossen auf der
gleichen Bildungsstufe, einzelne überragten sogar — wenn die außergewöhnliche
Gunst der Fürsten und mancher Päpste oder die Volksstimme
Beweiskraft besitzt — das Durchschnittsmaß. Den ordnungsmäßigen
Studiengang zurückzulegen, die höchsten akademischen Grade
zu erlangen, ermöglichten ihnen freilich beinahe nur italienische Universitäten,
da die übrigen Hochschulen im späteren Mittelalter den
wißbegierigen Jüngern jüdischen Stammes ihre Pforten immer mehr verschlossen
oder von vornherein nicht eröffneten. Wo sie wegen der konfessionellen
Schranken den formalen Vorbedingungen der Lizenz nicht
zu entsprechen vermochten, galten die jüdischen Aerzte freilich in den
Augen der ärztlichen Zunft als illegitime Praktiker, unbeschadet dessen,

daß sie sich oft auf Wegen, die von der Heeresstraße abseits lagen, ein
recht ansehnliches Wissen und Können erworben hatten. Damit soll
freilich nicht geleugnet werden, daß die Juden insbesondere in Deutschland,
wo ihr kulturelles Niveau infolge der schweren Bedrückung weit
niedriger als in den romanischen Ländern war, zum wirklichen Pfuschertum
ein starkes Kontingent gestellt haben.




In den vorhergehenden Abschnitten wurde gelegentlich darauf hingewiesen, daß
die jüdischen Aerzte im frühen Mittelalter fast die einzigen gebildeten Heilkünstler
aus dem Laienstande gewesen sind und diese Stellung in den weniger kultivierten
Ländern noch bis ins 13. Jahrhundert behaupteten (vgl. S. 276, 277, 325), ferner, daß
sie zur Schule von Salerno, noch mehr zur Schule von Montpellier, in enger Beziehung
standen (vgl. S. 281, 317, 318), endlich, daß sie sich um die Verpflanzung
der arabischen Medizin ins Abendland, namentlich in Form der Uebersetzertätigkeit
(vgl. S. 332, 335, 336), allgemein anerkannte, große Verdienste erworben haben[113].
Hinzugefügt sei noch, daß sie bei aller Verehrung für die antiken und arabischen
Meister dem literarischen Schaffen des Okzidents das regste Interesse entgegenbrachten
und nicht ruhten, bis auch die wertvollsten der salernitanischen und spätmittelalterlichen
Autoren durch Uebertragung ins Hebräische zum geistigen Besitztum
ihrer Nation geworden waren[114]. Unter den noch vorhandenen überaus zahlreichen
hebräischen Uebersetzungen (vgl. Steinschneider, Die hebräischen Uebersetzungen
des Mittelalters, Berlin 1893) sind folgende abendländische Autoren vertreten:
Macer Floridus, die Salernitaner Bernhardus Provincialis, Constantinus Africanus,
Gariopontus, Joh. de St. Paulo, Maurus, Nicolaus Praepositus, Petroncellus,
Platearius, Salernus, Urso, ferner Arnaldus de Villanova, Bernardus de Gordon,
Dinus de Garbo, Gentile da Foligno, Gerardus de Solo, Gilbertus Anglicus, Guainerius,
Joh. cum Barba, Johannes Jacobi, Joh. de St. Amando, Joh. de Tornamira,
Magnino, Montagnana, Petrus Hispanus, Petr. de Tussignana, Valescus de Taranta,
Raimund Lull, Saladinus de Asculo, Thaddaeus Florentinus u. a., die Chirurgen
Bruno de Longoburgo, Congeinna, Guil. de Saliceto, Guy de Chauliac, Lanfranchi,
Roger, Rolando, Theoderich.



Die verhältnismäßig große Zahl der mittelalterlichen jüdischen Aerzte, welche
in Italien, Südfrankreich (Provence) und Nordspanien auf hoher Stufe
standen, ist — abgesehen von der fast angestammten Vorliebe für die Heilkunde[115] —

schon daraus erklärlich, daß den Juden eben alle übrigen gelehrten Berufe verwehrt
waren; auch vermochte aus naheliegenden Gründen gerade die Tüchtigkeit auf dem
Gebiete der Medizin noch am ehesten, wenigstens für einzelne, den unsäglichen
Druck zu erleichtern, der auf dem verfemten Volke lastete. Ihre Ausbildung erlangten
sie teils in jüdischen Schulen[116] und durch private Unterweisung, teils an
Universitäten, die ihnen allerdings bloß in sehr beschränktem Ausmaße zugänglich
waren und infolge des vorherrschenden kirchlichen Charakters nur ganz ausnahmsweise
den Doktortitel verliehen (wie z. B. Padua)[117].



Wenn sie einen Titel führten, so war dies daher gewöhnlich derjenige eines
Magisters. In ihrer Praxis waren sie keineswegs bloß auf ihre Stammesgenossen
angewiesen, sie wurden vielmehr in allen Ländern von Christen stark in Anspruch
genommen, nicht nur vom niederen Volke, sondern mehr noch von den höchsten
Ständen, ja selbst von Klerikern[118]; wir finden sie als Leibärzte von Päpsten,
geistlichen und weltlichen Fürsten oder in städtischen Diensten[119], hauptsächlich
aber als freie Praktiker. An manchen Orten hatten sie zeitweilig die ganze
Praxis inne, so z. B. in Avignon. Außer manchen anderen Momenten war es
namentlich ein Umstand, der ihnen zu gute kam, nämlich, daß sie sich im Gegensatz
zu den übrigen wissenschaftlich gebildeten Aerzten mit Chirurgie häufig
abgaben; manche zeichneten sich sogar besonders als Wundärzte oder Augenärzte[120]

aus (z. B. Jakob von Lunel, der Wundarzt Dolan Bellan in Carcassone). Welcher
Beliebtheit sich die jüdischen Aerzte bei den Kranken erfreuten, sprach sich in vielfachen
Privilegien aus, die einzelnen unter ihnen zu teil wurden von seiten der
Päpste, Fürsten und Stadtverwaltungen. Es sei nur beispielsweise erwähnt, daß
Papst Innocenz VII. drei jüdischen Aerzten das Bürgerrecht in Rom verlieh, daß
Papst Paul II. die jüdischen Aerzte davon dispensierte, den sog. Judenflecken zu
tragen. All dies ist umso höher zu werten, als die Kirche seit dem 13. Jahrhundert
(in Konzilien- und Synodialbeschlüssen) wiederholt den Christen aufs strengste befahl,
jüdische Aerzte zu meiden[121], und es auch die medizinischen Fakultäten[122] wahrlich
an Gehässigkeit gegen die außer der Zunft stehenden Praktiker nicht fehlen ließen.
Vgl. zur Orientierung R. Landau, Geschichte der jüdischen Aerzte, Berlin 1895.





Die steigende Bedeutung, die der wissenschaftlichen Heilkunde und
den Aerzten im Staate zukam, die wachsenden Anforderungen, die an
sie gerichtet wurden, gaben wie schon weit früher in Italien allmählich
auch in anderen Ländern, so namentlich in Deutschland, den Anlaß zur
Entstehung von Medizinalordnungen, welche ihre Rechte und
Pflichten regelten. In dieser Hinsicht wäre insbesondere die um 1350
erlassene Nürnberger Aerzteordnung und jene zu erwähnen, die Karl IV.
für Schlesien erließ[123].



Diese offizielle Anerkennung der ärztlichen Berufsklasse ging aber

nicht so weit, den Vertretern der Medizin die gebührende Stellung als
Sachverständige vor Gericht einzuräumen[124] oder ihnen eine entscheidende
Stimme bei der Beratung und Durchführung sanitätspolizeilicher
Verfügungen zu sichern[125]. Was die letzteren anlangt, so hat es
namentlich im späteren Mittelalter an wohlgemeinten Bemühungen zur
Beseitigung der hygienischen Mißzustände, an ernsten Versuchen zur
Abwehr der Seuchen[126] nicht gefehlt; geht doch die Institution der
Quarantäne auf das 14. Jahrhundert zurück.




Die allgemeinen hygienischen Verhältnisse der mittelalterlichen Städte mit ihrer
dichten Bevölkerung, ihrer licht- und luftlosen Bauart, ihren engen Straßen, ihrer
mangelhaften Kanalisation, ihrem schlechten Trinkwasser, ihrem sanitätswidrigen
Begräbniswesen etc., waren die denkbar ungünstigsten; vergegenwärtigt man sich
noch außerdem, welche Gefahren der rege Handels- und Pilgerverkehr, das Bettlerunwesen,
die Völlerei und geschlechtliche Ausschweifung, der überall herrschende
Schmutz u. s. w. mit sich brachten, so nimmt es nicht wunder, daß Epidemien und
Endemien verschiedenster Art, für deren Entstehung und Verbreitung die vielfältigsten
Bedingungen gegeben waren, Hekatomben von Menschenopfern forderten,
umsomehr als die gelegentlich ergriffenen prophylaktischen Maßnahmen zumeist genügender
wissenschaftlicher und technischer Grundlagen entbehrten[127].




Von den behördlichen Abwehrversuchen sind diejenigen am
wichtigsten, welche sich gegen den „Aussatz” und die „Pest”
richteten.




Was die Leprösen anlangt, so ist bereits oben erwähnt worden, daß die
Staatsverwaltung schon in früher Zeit die Ausschließung der unglücklichen Kranken
aus der bürgerlichen Gemeinschaft verfügte und daß man, um den Nachteilen des
ungeordneten Sonderwohnens der Aussätzigen entgegenzuwirken, eigene Aussatzhäuser
in großer Zahl (außerhalb der städtischen oder Landgemeinden) errichtete, für deren
Erhaltung öffentliche und private Stiftungen bezw. Schenkungen sorgten, vgl. S. 276,
327, 413. Die Leprösen lebten dort unter einem aus ihrer Mitte gewählten „Siechenmeister”
in einer Art von genossenschaftlicher Organisation mit klösterlichen Formen[128].
An bestimmten Tagen durften sie in die Städte kommen, um zu betteln und ihren
Bedarf nach Lebensmitteln etc. zu decken. Sie mußten eine vorgeschriebene, schon
von ferne leicht kenntliche Tracht[129] anlegen, eine Klapper in den Händen
tragen[130] und damit bei jeder Annäherung von Menschen ein Zeichen geben, sie
durften Gegenstände, die sie kaufen wollten, nur mit dem Stock berühren, auch
war ihnen verboten (außer in Fällen dringendster Not und dann nur unter Einhaltung
gewisser Vorsichtsmaßregeln) mit anderen als ihresgleichen zu sprechen, aus öffentlichen
Brunnen zu trinken, Kirchen, Wirtshäuser u. s. w. zu besuchen. Die Entscheidung,
wer als aussätzig zu betrachten sei, wurde im späteren Mittelalter aus
triftigen Gründen nicht mehr wie früher bloß einem einzelnen (z. B. dem Siechenmeister)
überlassen, sondern einer Kommission übertragen, der neben Laien (vereidigten
„Beschauern”) auch Aerzte (oder Chirurgen) angehörten[131]. Die Diagnose
stützte sich großenteils auf reale Kennzeichen des Uebels, aber auch auf manche
phantastische Untersuchungsmethoden[132]. Zweifellos hat man mit der Lepra nicht
selten Affektionen anderen Ursprungs zusammengeworfen.




Energischen behördlichen Verfügungen zur Abwehr der Pest, welche auch nach
dem Verschwinden „des schwarzen Todes” eine ständige Gefahr bildete, begegnen
wir erst seit den letzten Dezennien des 14. Jahrhunderts, als sich die Ansicht von
der Kontagiosität der Seuche[133] mehr und mehr durchgerungen hatte. Was
vordem in prophylaktischer Absicht unternommen worden war, bestand hauptsächlich
in diätetischen Ratschlägen und in Maßnahmen zur Beseitigung der vermeintlichen
Luftverderbnis[134]. Von der Absperrung, als dem wirksamsten Vorbeugungsmittel,

von der Unterbringung verdächtiger Reisender in Quarantänestationen, von
der strengen Isolierung Pestkranker, von einer Art Desinfektion verpesteter oder
pestverdächtiger Gegenstände machten italienische Städte und Hafenplätze am
Mittelländischen Meere, die ja durch ihren regen Handelsverkehr mit dem Orient
der Seucheneinschleppung besonders ausgesetzt waren, zuerst Gebrauch. Dem gegebenen
Beispiele folgten allmählich auch Städte des Binnenlandes durch Erlassung
oder Verschärfung entsprechender sanitätspolizeilicher Vorschriften[135]. Die Aerzte

wurden von den Behörden wohl über die Natur des Uebels und die
Heilmittel dawider, aber gar nicht oder nur ausnahmsweise über
zweckmäßige Vorkehrungen gegen die Pestgefahr gefragt[136].





Am allerwenigsten, oder richtiger gesagt, gar nicht, kam der Arzt
in der Irrenpflege zur Geltung, da man nur den Schutz der Gesellschaft
gegen gemeingefährliche Personen und nur ganz ausnahmsweise die Behandlung
der Geisteskranken als solcher ins Auge faßte.




In Bezug auf die Behandlung, die man den Geisteskranken zu teil werden ließ,
steht das abendländische Mittelalter in schroffem Gegensatz zur Antike und insbesondere
zur arabischen Kultur (vgl. S. 194); es hängt dies mit der damals und
leider noch lange nachher herrschenden Anschauung zusammen, im Irrsinnigen nicht
einen Kranken, sondern einen vom bösen Geiste Besessenen zu sehen.



Gutartige Irre ließ man frei herumgehen[137] oder nahm sie gelegentlich, falls
sie nicht zu sehr störten, in den Spitälern auf, welche manchmal eine eigene Narrenstube
besaßen. Unruhige Geisteskranke hingegen wurden, wenn der angewandte
Exorzismus fruchtlos geblieben war, gefesselt und in Gefängnissen oder besonderen
Räumen untergebracht, deren Name allein — Tollhaus, Kastenhospital, Tollkiste,
Torenkiste, Narrenturm etc. — schon auf harten grausamen Zwang, nicht auf Heilabsichten
hinweist. Die Wartung lag in den Händen roher Büttel (Narrenknechte).
Fremde Geisteskranke ließ man, falls sie unruhig waren, einfach durch den Nachrichter
fortjagen. Um ihnen das Wiederkommen zu verleiden, peitschte man sie
vor dem Abschied gehörig aus. — Einzig allein dort, wo sich die christlich-abendländische
mit der arabischen Kultur direkt berührt hatte, in Spanien, gab es im
späteren Mittelalter wirkliche, von humanem Geiste geleitete Anstalten für Geisteskranke
(innocentes), deren Errichtung hauptsächlich das Verdienst des Ordens della
mercedes war. Die erste größere Irrenanstalt in besserem Sinne des Wortes wurde
im Jahre 1409 zu Valencia eröffnet, darauf folgten diejenigen von Saragossa (1425),
Sevilla (1436), Toledo (1483). Von einer wissenschaftlichen Bearbeitung der Psychiatrie
konnte unter solchen Umständen keine Rede sein, doch besitzen wir interessante
Berichte über Lykanthropie, Tanzwut u. a.





Dem ärztlichen Berufe diente vorherrschend die Privatpraxis zur
Wirkungssphäre — ein Umstand, der schon von vornherein die medizinische

Forschung als solche wenig begünstigte. Aber auch dann, wenn
es sich um Spitalkranke handelte, wurde der Heilkünstler durch enggezogene
Schranken aller Art in seinem Walten gehemmt. Denn die
mittelalterlichen Hospitäler (mit ihrer primitiven Einrichtung)
waren eher Pflegestätten für Sieche als wirkliche Krankenanstalten,
auf ihre Verwaltung hatte der Arzt keinen Einfluß, ja man
darf behaupten, in ihren Räumen spielte die ärztliche Behandlung
gar nicht die erste Rolle.



Es gehört überhaupt zu den charakteristischen Kennzeichen der
mittelalterlichen christlichen Kultur, daß die von kirchlicher Frömmigkeit
erfüllte Krankenpflege gegenüber der nüchternen medizinischen
Therapie weitaus den Vorrang besaß.




Die Krankenpflege als Teilstück der christlichen Liebestätigkeit und sozialen
Fürsorge bildet ein Ruhmesblatt in der Geschichte des Mittelalters, mag auch die
Sorge um das eigene Seelenheil, also fromme Selbstsucht, das Leitmotiv gebildet
haben. Kleriker, Mönche und Laien, Angehörige der höchsten und niedrigsten
Stände begegneten sich auf diesem Gebiete in edlem Wettstreit (vgl. S. 326, 412). —
Von den Krankenpflegerschaften des späteren Mittelalters wären besonders hervorzuheben
die Begharden, Lollharden und Beguinen, die Kalandsbrüder
(besonders als unerschrockene Pfleger von Pestkranken bewährt), die Antoniter
(vgl. S. 328), die Alexianer oder Celliten (von cella ═ das Grab, weil sie auch
als Leichenbestatter dienten). Vgl. Uhlhorn, Christliche Liebestätigkeit, Stuttgart
1895.





Gerade die Krankenpflege begünstigte aber in nicht geringem Ausmaße
die Volksmedizin, welche von der vordringenden wissenschaftlichen
Heilkunde zwar eingedämmt, aber durchaus nicht zum Verschwinden
gebracht worden war. Eine strenge prinzipielle Scheidung
zwischen der wissenschaftlichen und volksmedizinischen Therapie hatte
sich übrigens damals noch nicht in allen Punkten vollzogen, gegenseitige
Entlehnungen kamen häufig vor; so wie die gelehrten Aerzte manchen
empirischen oder sogar abergläubischen Heilgebrauch akzeptierten,
unterlag auch die Hausmedizin durch Aufnahme fremder Arzneistoffe
ganz bedeutenden Wandlungen. Mit dem natürlichen Heilverfahren war
in der Volksmedizin der Glaube an die Wirkung gewisser Beschwörungs-
und Segensformeln, gewisser sympathetischer Prozeduren unzertrennlich
verbunden.



Wer es nicht unberücksichtigt läßt, wie sehr das Unglück der Hoffnung
und Phantasie als tröstender Begleiter bedarf, wer sich darüber
klar ist, wie oft die damalige ärztliche Kunst versagen mußte, dem wird
es nicht erstaunlich erscheinen, daß der medizinische Wunderglaube[138]

trotz fortschreitender Kultur nicht abnahm, sondern sogar erschreckend
anwuchs — namentlich in der Zeit der furchtbaren Seuchen, welche die
Ohnmacht menschlichen Wissens in erschreckender Weise offenbarten.





Es galt somit für die wissenschaftliche Heilkunde noch manches Gebiet
zu erobern! Aber vorerst bedurfte sie schon im Hinblick auf die
zugewiesenen und nur unvollkommen erfüllten Aufgaben einer tiefgreifenden,
den Kern ihres Wesens erfassenden Erneuerung.



Dazu trug die Medizin des Mittelalters in sich selbst nicht die
Kraft, ja sie drohte unter fortschreitender Systematisierung des Wissensstoffes
bereits jener Erstarrung anheimzufallen, welche die Medizin der
orientalischen Völker so drastisch kennzeichnet. Vor diesem Geschick
bewahrten die Heilkunst auf abendländischem Boden glücklicherweise
von außen wirkende, überaus mächtige Faktoren — dieselben,
die zur neuzeitlichen Kultur überhaupt den Grund gelegt haben.



Wie für das übrige Geistesleben des Abendlandes setzte in der
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts auch für die Medizin eine ewig
denkwürdige, hellstrahlende Uebergangsepoche ein, eine Epoche,
die groß war durch das, was sie leistete, größer aber noch durch das,
was sie vorbereitete.




[1] Sinken der politischen Machtstellung des Papsttums, Exil in Avignon, Schisma,
Konzile — Entartung der Geistlichkeit, Ketzergemeinden, vorreformatorische religiöse
Bewegungen (Lollharden, Wiklifiten, Hussiten), Mystik — Verfall der Kaisermacht,
Zersetzung des Feudalwesens, Erstarkung der Nationalitätsidee, Blüte der Städte
(italienische Stadtstaaten), Emporkommen des Bürgertums, Bauernaufstände — Zurücktreten
der Natural- hinter die Geldwirtschaft u. a. m.



[2] Widerlegung der Lehre, daß Erde und Wasser zwei exzentrische Massen seien,
Kenntnis der periodischen Ortsveränderungen von Wasser und Land, „Weltbild” des
Pierre d'Ailly, Topographien, Landkarten, Reiseberichte (Niccolo De Conti u. a.),
Afrikafahrten des Infanten Heinrich von Portugal — Brillen, Papier, Schießpulver,
Feuergeschütze, Turmuhren, Schlaguhren, astronomische Uhren, Verbesserung der
Schiffsbussole u. s. w.



[3] Diese hatten in Dantes Divina commedia ihren letzten und erhabensten
Ausdruck gefunden, zugleich mit ihnen aber auch schon die Klage über die davon
wesentlich abweichenden wirklichen Zeitverhältnisse.



[4] Das meiste trug der Umstand dazu bei, daß mit der besseren Kenntnis und
dem vertieften Verständnis des originalen Aristotelismus — im Gegensatz zum
arabisierten — die Täuschung von der prinzipiellen Uebereinstimmung des Philosophen
κατ' εξοχὴν mit den Grundlehren der Dogmatik (z. B. in der Frage der Weltschöpfung)
schwinden mußte. Konsequenzen dieser Erkenntnis bildeten einerseits
die Betonung der empiristischen Elemente, wie sie schon im Nominalismus
durchschimmert, anderseits das Aufkommen der Mystik, die einer tiefinneren
individuellen Religiosität entsprach, oder endlich leerer Formalismus, welch
letzterer unter dem Einfluß kirchlicher Autorität und der Macht der Gewohnheit
freilich am weitesten verbreitet war und leider noch jahrhundertelang fortherrschte.



[5] Er billigt der Medizin, weil sie unbekümmert um die Seele nur der Leibessorge
diene, keinen hohen Rang unter den Wissenschaften bezw. Künsten zu, ja er
betrachtet sie eigentlich nur als Gewerbe, ohne das Streben nach wissenschaftlicher
Begründung wahrhaft zu würdigen. An manchen Stellen wird allerdings diese durch
überlebte Argumente gestützte Grundansicht etwas gemildert vorgebracht.



[6] Er betrachtet dieselbe als einen Kunstgriff der Scharlatanerie und spricht
ironisch von „Latina mors cum graeco velamine”.



[7] Gegen die Araber hegte Petrarca eine in religiösen und ästhetischen Momenten
tief wurzelnde Abneigung. Ihre poetischen Produktionen erschienen ihm als saft-
und kraftlos, ihre philosophischen als ein ungeheurer Irrweg, insbesondere der
widerchristliche Averröes war ihm ein Greuel. Einen Freund, der sich einst
auf diese Autorität berief, bat er, ihm mit den Arabern in jeder Beziehung
vom Leibe zu bleiben, da er nicht glaube, daß von ihnen irgend etwas Gutes
kommen könne.



[8] An einzelnen Stellen kann Petrarca freilich nicht umhin, zu betonen, daß es
seltene Ausnahmen gebe — stand er doch selbst mit mehreren Aerzten in regem
Verkehr, denen er vielseitige Bildung nachrühmt, deren Bemühungen er anerkennt
(Tommaso del Garbo, Giovanni de Dondi, Francesco [di Bartolomeo Casini] da Siena,
Joh. de Parma). Auch verwahrt er sich energisch dagegen, ein Feind der Aerzte
oder der Medizin als solcher zu sein, ja er nimmt sogar den Dank der letzteren für
seine gründliche Kritik der traurigen zeitgenössischen Zustände in Anspruch: Certa
ipsa mihi, vivas modo voces habeat, medicina gratias actura sit, si eorum praesentem
infamiam fando nudavero, qui antiquam illius gloriam novis erroribus extinxerunt.



[9] Illos alios, quos chirurgos dicunt, quibus mechanicorum sordium et infamiae
nomen impingunt, et in me et in aliis remedia optima sum expertus, et saepe vidi
gravia vulnera seu foeda ulcera fomentis adhibitis aut curare velociter aut lenire.
Nempe quid agant vident, mutant.



[10] Nicolaus von Ultricuria z. B. sprach 1348 die Ansicht aus, daß nicht
Aristoteles und seine Kommentatoren, sondern die Dinge selbst das Ziel der
Wissensdurstigen sein müßten; später war es der Mediziner und scholastische Philosoph
Raymund von Sabunde, der in seiner Theologia naturalis (um 1436) neben
dem Aristoteles auch das Lesen im „Liber naturae” empfahl.



[11] In Italien war die Heilkunde an den im 13. und 14. Jahrhundert entstandenen
Hochschulen von Vicenza, Arezzo, Vercelli, Siena, Piacenza, Rom, Perugia, Treviso,
Florenz, Pisa, Pavia, Ferrara etc. vertreten. An den, an Zahl nicht geringen Provinzialuniversitäten
Frankreichs spielte die Medizin eine ganz untergeordnete Rolle.
Von den Hochschulen der pyrenäischen Halbinsel kommen namentlich Salamanca
und Lerida in Betracht. In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts erheben sich
auf deutschem Boden die Schulen von Prag und Wien.



[12] So sagt Petrarca: Fuisse Salerni medicinae fontem fama est; sed nihil est,
quod non senio exarescat.



[13] Von hippokratischen Schriften kamen nur die mit Kommentaren Galens versehenen
in Betracht.



[14] Seit Bartolus und Baldus.



[15] Man darf auch nicht vergessen, wie kostspielig die Anschaffung der mühevoll
hergestellten Abschriften der Originalwerke war, so daß selbst die Fakultäten nur
über winzige Bibliotheken verfügten.



[16] Dem Beispiele des Taddeo Alderotti folgten Barthol. Varignana, Gentilis
de Foligno u. a. mit ihren „Consilia”.



[17] Gewiß hat auch die Nähe des päpstlichen Hofes in Avignon, dem hervorragende
Praktiker in der Stellung von Leibärzten zugezogen wurden, fördernd gewirkt.



[18] Die Concordanciae desselben setzte Petrus de Floro fort.



[19] Guillaume Boucher (Carnificis) und Pierre d'Auxonne (Danszon), vgl. unten
die literarhistorische Uebersicht.



[20] Die Universität in Prag wurde von Karl IV. im Jahre 1348 nach dem Muster
der Pariser Hochschule gestiftet und behauptete einige Jahrzehnte hindurch eine universale
Bedeutung; die rasch wachsende Zahl ihrer Studenten rekrutierte sich nicht
bloß aus Böhmen und den deutschen Ländern, sondern auch aus England, Frankreich,
der Lombardei, Ungarn und Polen. Die medizinische Fakultät, zu deren ersten
Lehrern die Magister Walther und Gallus (beide königliche Leibärzte) und Nicolaus
de Gevička gehörten, gelangte freilich erst nach ungefähr zwanzigjährigem Bestande
zu einer ansehnlichen Bedeutung.



[21] Beruht auf der von Avicenna und Averroës vertretenen Ansicht, daß die
Kontagien nach aufwärts steigen.



[22] So bei Gugl. Varignana, Dino del Garbo, Giacomo della Torre, Niccolò Falcucci
— Bernard de Gordon, Gaddesden.



[23] Der „per notabilia”, d. h. in einzelnen Lehrsätzen abgefaßte „nudus tractatus”
ist mit zahlreichen kommentierenden „declarationes praeambulae”, „declarationes
interlineares”, „declarationes obscurorum et obscura tangentium” förmlich umrankt.
Die Darstellung ist für den modernen Leser zwar etwas weitschweifig und stellenweise
durch Wiederholungen ermüdend, im Ganzen aber leidet die Uebersichtlichkeit
keine Einbuße.



[24] Mit besonderer Sorgfalt ist in dem Werke die chirurgische Methodologie
und Deontologie ausgearbeitet, wobei kulturhistorische, höchst interessante Streiflichter
auf die ärztlichen Unterrichts- und Standesverhältnisse, auf das Kurpfuschertum
etc. geworfen werden.



[25] Darauf ist es zurückzuführen, daß die Cyrurgia des Henri de Mondeville der
jungen Druckerpresse nicht zur Veröffentlichung übergeben wurde.



[26] „Inventarium et collectaneum in parte chirurgica medicinae.”



[27] Von den Alten kommen nicht nur Hippokrates und Galen, sondern auch
der bis zum Anfang des 16. Jahrhunderts sonst unbenützte Paul von Aegina
in Betracht.



[28] Guy de Chauliac deutet seine Tendenz zur Wiedervereinigung der internen
Medizin mit der Chirurgie schon im (ursprünglichen) Titel des Werkes an.



[29] In dem anatomischen Lehrvortrag Henris (herausgegeben von Pagel, Die
Anatomie des H. v. M., Berlin 1889) heißt es: Quicunque vult anathomiam capitis
ostendere intus vel extra, subtiliter et perfecte, ipse debet habere craneum artificiale,
aperibile formatum, per veras commissuras divisum in quatuor partes, quod, cum
anathomiam extrinsecam ostenderit, aperire possit, ut sensibiliter anathomia panniculorum
et cerebri videatur. Debet autem dictum craneum exterius esse munitum
aliquibus, quae capillorum et cutis et carnis lacertosae et panniculi ossa ligantis
vices gerant. Debet similiter interius aliquid esse fictum, quod sensibiliter formam
panniculorum et cerebri repraesentat (l. c. p. 26). Die anatomischen Unterrichtstafeln
des Henri de Mondeville erregten in hohem Grade Aufsehen bei den Zeitgenossen
und auch Spätere (Guy de Chauliac, Tract. I, Doctr. I, cap. 1) bringen
davon Kunde. Bei dieser Gelegenheit muß aber bemerkt werden, daß diese anatomischen
Abbildungen zwar teilweise eine gewisse Originalität besaßen, aber
keineswegs ein Unikum im Mittelalter darstellen, denn Handschriften aus früherer
Zeit beweisen die Existenz einer anatomischen Graphik, deren ziemlich starren
Typen und einander sehr ähnlichen Erklärungstexte in letzter Linie wohl
aus alexandrinischer, auf mancherlei Wegen ins Abendland gelangter, Ueberlieferung
stammen. Vgl. Sudhoff, Studien zur Geschichte der Medizin, Heft 1, Tradition und
Naturbeobachtung (Leipzig 1907) und Heft 4, Ein Beitrag zur Geschichte der Anatomie
im Mittelalter (Leipzig 1908). In Betracht kommen unter anderem zwei
Münchner Handschriften (Cod. lat. 13002, geschrieben 1158 im Kloster Prüfling bei
Regensburg, mit 5 Bildern, den Lauf der Arterien und Venen, den Knochenbau, das
Muskel- und Nervensystem darstellend — Cod. lat. 17403, im Kloster Scheyern 1250
hergestellt, ebenfalls mit 5 ganz ähnlichen Zeichnungen), eine Handschrift der Bodleiana
zu Oxford (Ashmolean Manuscr. Nr. 339 mit 5 den Prüfening-Scheyernschen
Bildern völlig gleichenden anatomischen Zeichnungen), ein provenzalischer anatomischer
Traktat aus dem 13. Jahrhundert (Basler Univ. Bibl. D. II, 11” mit 5 von
den früher erwähnten teilweise abweichenden Zeichnungen) u. s. w.



[30] So berichtet der Minoritenmönch Salimbeni, daß ein Arzt während einer
Seuche, die 1286 in Italien wütete, Leichen geöffnet habe, um die Ursache des
Leidens zu ergründen.



[31] Diminutiv von Raimondo oder Remondino.



[32] In manchen Ausgaben steht 1316.



[33] „Partes autem intrinsecae cordis sunt ventriculi cordis, dexter scilicet, sinister
et medius. Scinde igitur cor primum in dextra parte et incipe a cuspide ejus, sic
quod alium parietem non tangas, sed a latere ventriculi medii dividas, et tunc
occuret tibi statim ventriculus dexter, et videbis in eo duo orificia, quorum unum
est versus epar, et est orificium, per quod ingreditur vena chilis, et est orificium
maximum, quia per hoc orificium cor trahit sanguinem ab epate et ipsum expellit
ad omnia alia membra. Et quia per istud orificium plus habet trahere, quum debet
expellere, et aperitur, quum cor dilatatur. Et habet tria ostiola, quae aperiuntur
ab extra ad intra, quia per idem orificium fit etiam expulsio sanguinis perfecta
decocti. Et licet non totus expellatur, quoniam aliqua portio ejus expellitur ad
pulmonem, alia pars ejus transit in septum, ordinavit natura, ne illa hostiola essent
multum depressa, et ut perfecta clausione non claudantur. Nota tamen duo. Primo
quod sensus tibi declarat, quod vena chilis originem suam habet a corde, quia cum
substantia cordis est continua, et ipsum non pertransit. Et est maxima juxta cor,
sicut stirpes arboris. Et secundo adverte, quod ab ista vena, antequam concavitatem
cordis ingrediatur, oritur vena, quae circumcirca radicem cordis circulatur, et ab ea
oriuntur rami dispersi per substantiam cordis. Et ex hac vena nutritur cor, i. e. ex
sanguine hujus venae. — Postea vero versus pulmonem est aliud orificium venae
arterialis, quae portat sanguinem ad pulmonem a corde. Quia, cum pulmo deserviat
cordi secundum modum dictum, ut ei recompenset, cor ei transmittit sanguinem per
hanc venam, quae vocatur vena arterialis, quia habet duas tunicas. Et habuit duas
tunicas, primo quia vadit ad membrum, quod existit in continuo motu, et secundo,
quod portat sanguinem valde subtilem et colericum. Ut igitur non evaporet et ut
non scindatur haec vena, ipsa habet duas tunicas, quare eam dicimus vena arterialis.
Et in orificio isto vel istius venae sunt tria hostiola, quae aperiuntur ab intra ad
extra, et clauduntur ab extra ad intra perfecta clausione. Quia per hoc orificium
cor tantum debet expellere a se hora constrictionis, et non debet retrahere aliquid
hora dilatationis. — Hoc viso scinde ventriculum sinistrum, ita quod in medio remaneat
paries, in qua est ventriculus medius, et tunc statim tibi apparebit concavitas
ventriculi sinistri, cujus paries est densior et spissior pariete ventriculi dextri. Et
hoc fecit natura propter tria. Primo quod hic ventriculus debet continere spiritum,
dexter vero sanguinem; sanguis autem gravior est spiritu, propter quod ratione contentorum
plus aggravaretur pars dextra quam sinistra, et ideo cor non fuisset aequalis
staturae. Ut illa esset aequalis ponderis, fecit parietem sinistrum crassiorem, ut
recompensaret sua gravitate gravitati sanguinis. Alia causa est, quod debet continere
spiritum, qui facile est resolubilis. Ut igitur non resolvatur paries fuit spissus.
Tertia causa est, quod hic ventriculus generare debet spiritum ex sanguine. Spiritus
autem generatur ex sanguine a forti caliditate subtiliante et evaporante. Fortior
autem est caliditas, quoniam est in materia et subjecto densiori, quare paries hujus
ventriculi fuit spissus et densus. In concavitate autem ejus circa radicem sunt duo
orificia. Unum est orificium arteriae adorti, quae dicitur adorti, quia immediate a
corde orta, vel quia est principium originis omnium arteriarum, quae sunt in corpore.
Et per istam transmittit cor spiritum supra sanguinem, qui in ipso generatur, ad omnia
membra, cum constringitur. Et propterea ordinavit natura in principio istius orificii
tria hostiola, densa valde, quae perfecta clausione clauduntur ab extra ad intra; et
aperiuntur ab intra ad extra; et orificium hoc est valde profundum. Aliud est
orificium arteriae venalis, quae tantum habet unam tunicam, quia natura non fuit
multum sollicita de custodia ejus, quod per ipsam transit, quod est vapor caprinosus,
vel aër, quem attrahit cor a pulmone. Et quia per istam venam cor attrahit et
expellit, natura in hoc orificio posuit tantum duo hostiola, quae perfecta clausione
non clauduntur. Et sunt hostiola illa multum elevata, ut appodientur [i. e. nitantur



[34] Adjutorium ═ humerus, subasella ═ axilla, pars doinestica ═ Beugeseite, pars
silvestris ═ Streckseite, spatula ═ scapula, furcula ═ clavicula, focile superius ═
radius antibrachii, focile inferius ═ ulna bezw. tibia und fibula, rasceta ═ carpus,
pecten ═ metacarpus, pixis ═ Gelenkpfanne, vertebrum ═ caput femoris etc.



[35] Es ist höchst wahrscheinlich, daß Mondino nicht mit eigener Hand das Messer
geführt hat, sondern daß ein Dissektor (vgl. S. 433) nach seinen Angaben die Leicheneröffnung
vornahm. Der Ausdruck anatomizavi bedeutet bei den mittelalterlichen
Anatomen fast nie anderes als: ich gebot zu zergliedern oder ich war bei der Zergliederung
anwesend.



[36] Am häufigsten beruft sich Mondino auf die Schrift de juvamentis membrorum,
einen unvollständigen, aus dem Arabischen übersetzten Auszug aus Galens
de usu partium.



[37] Dieser Irrtum geht auf Aristoteles zurück und findet sich in der pseudogalenischen
Schrift de anatom. vivorum.



[38] Trotzdem für den Betrieb der Schulanatomie prinzipiell von den Behörden
Verbrecherleichen bewilligt wurden, herrschte doch infolge vielfacher erschwerender
Einzelbestimmungen ein steter Mangel an Material, so daß stellvertretend bis ins
16. Jahrhundert zur Zergliederung von Schweinen Zuflucht genommen werden
mußte, ein Untersuchungsobjekt, gegen welches damals übrigens keine theoretischen
Bedenken bestanden. Hie und da suchte man durch das verwerfliche Mittel des
Leichenraubes dem Mangel an Material abzuhelfen; so sollen nach erhaltenen Akten
schon im Jahre 1319 Schüler des Albertus Bononiensis die Leiche eines Gehenkten
ausgegraben und im Hörsaal des Magisters seziert haben.



[39] Bertuccio absolvierte die Schulsektion in 4 Vorlesungen und zwar in folgender
Reihe: 1. Baucheingeweide, 2. Brustorgane, 3. Kopf, 4. die Gliedmaßen und besprach
dabei wie Mondino an jedem Objekt im Anschluß an die Kategorien des Aristoteles
neun Punkte: positio, substantia, complexio, quantitas, numerus, figura, colligatio,
actio et utilitas, aegritudines. Dies berichtet Guy de Chauliac, der in seiner Anatomie
(═ Traktat I seiner Chirurgie) von ihm sagt: et ipsam (sc. anatomiam) administravit
multoties magister meus Bertrucius. Das beliebte Lehrbuch des
Bertrucius „Collectorium” enthält nur ein anatomisches Kapitel mit einer Beschreibung
des Gehirns.



[40] Nach späterer Bezeichnung muß übrigens zwischen einer Anatomia publica,
d. h. einer öffentlichen, dem allgemeinen Unterricht zu gute kommenden Zergliederung
und einer Anatomia privata, d. h. einer im Interesse einzelner Aerzte oder
Studierender oder zu gerichtlichen Zwecken vorgenommenen Sektion unterschieden
werden. Für die Schulanatomie geben die Statuten der Hochschulen den Anhaltspunkt.
In Padua fand nachweislich im Jahre 1341 eine Zergliederung statt
(Gentilis da Foligno), in Venedig wurde 1368 bestimmt, daß alljährlich vor den
Medici phisici et cirurgici eine menschliche Leiche zergliedert werden soll und 1370
entschieden, daß Aerzte und Chirurgen gemeinschaftlich die Kosten zu tragen hätten,
für Florenz liegt 1388 eine Bestimmung über Leichenlieferung vor, und in dieses
Jahr dürfte eine von Nicolaus Florentinus erwähnte Sektion fallen.



[41] Dort vertrat die Anatomie des Guy de Chauliac die Stelle von Mondinos
Kompendium. Wohl schreiben schon die angeblich 1340 verfaßten Statuten Bedachtnahme
auf Autopsien vor, doch stammt das erste Privilegium für solche aus dem
Jahre 1376 oder 1377.



[42] Bei den Chirurgen fanden allerdings jährlich vier Zergliederungen statt, Angaben
über die von der medizinischen Fakultät veranstalteten Sektionen finden sich
aber nicht vor der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. — Was Spanien anlangt,
so erteilte Juan I. von Aragonien 1391 der Universität Lérida das Privileg, alle
3 Jahre eine Verbrecherleiche zergliedern zu dürfen.



[43] Die Universität Wien wurde 1365 gegründet, 1384 reorganisiert. Die einzelnen
Fakultäten erhielten 1389 ihre Statuten, aber erst seit 1399 fließen Nachrichten
über die dortige medizinische Schule reichlicher (durch die am 6. Mai dieses
Jahres begonnenen Acta facultatis). Zwar kamen die ältesten der in den Fakultätsakten
verzeichneten Doktoren aus Paris — dessen Hochschule in ihren Einrichtungen
für die Wiener maßgebend wurde —, doch für die Medizin erwies sich nur der
Einfluß Italiens als tiefgreifend und dauernd.



[44] Ugo Benzi machte sich bei den Zeitgenossen nicht nur als Arzt und Interpret
der alten medizinischen Literatur, sondern auch als Philosoph einen großen Namen.
In Ferrara disputierte er 1438 unter dem größten Beifall mit den zur Zeit des Konzils
versammelten Theologen und Philosophen über die Lehren des Plato und Aristoteles.
— Er lehrte auch Anatomie und wir wissen, daß unter seiner Leitung
1429 die Zergliederung einer Verbrecherleiche in Padua vorgenommen wurde.



[45] Uebersetzt wurde z. B. die Chirurgie des Roger von Salerno, die Augenheilkunde
des Benvenutus Grapheus, die Chirurgie des Henri de Mondeville, des Guy
de Chauliac u. a. Von den in flämischer Sprache verfaßten Werken des Jehan Yperman
ist oben gesprochen worden.



[46] Eine ganz eigenartige Stellung nimmt die medizinische Literatur in keltischer
(irischer, gälischer, kymrischer) Sprache ein, welche von alten Aerztefamilien in
Irland, Schottland und Wales ausging. Proben dieser bloß handschriftlich erhaltenen
Literatur zeigen, daß sich in ihrem Inhalt die autochthone Heilkunde mit der mittelalterlichen
gemeineuropäischen Medizin verbindet (vgl. Norman Moore, The history
of the study of Medicine in the British Iles, Oxford 1908).



[47] Vgl. unten die Literarhistorische Uebersicht.



[48] In Paris, Montpellier, Bologna und Padua.



[49] Prag und Wien folgten die Universitäten bezw. Akademien Heidelberg (1386),
Köln (1388), Erfurt (1392), Würzburg (1402/10), Leipzig (1409), Rostock (1419), Greifswald
(1456), Freiburg i. Br. (1457/60), Basel (1460), Trier und Ingolstadt (1472),
Tübingen und Mainz (1477).



[50]




Hilfrunen sollst du lernen, wenn du helfen willst und Weiber entbinden;



in der Handfläche sollen sie gezeichnet werden, und man



soll um das Handgelenk fassen, und die Götter um Hilfe flehen.



Zweigrunen sollst du lernen, wenn du willst Arzt sein und Wunden zu beurteilen verstehen;



auf Rinde soll man sie ritzen und ins Holz des Baumes, dessen Zweige sich gegen Osten neigen.



(Die Lieder der älteren Edda, herausgegeb. v. Gering, pag. 320.)









[51] Derselbe machte übrigens mehrere Reisen ins Ausland (darunter England,
Frankreich, Italien, Spanien). Die von ihm berichteten Kuren bestanden in der Behandlung
durch Aderlaß, Brennen und Operationen. Unter letzteren ist auch der
Steinschnitt beschrieben nach dem sog. Celsusschen Verfahren, das der Isländer gewiß
in der Fremde kennen gelernt hatte.



[52] Bemerkenswert ist es, daß im altschwedischen Landschaftsgesetze (Södermannalagen,
Uplandslagen) definiert wird, welche Personen als legitime Aerzte anzusehen
sind: „Wenn ein Mann einem anderen Wunden zufügt, soll er ihm drei gesetzmäßige
Aerzte anbieten, von welchen er den einen, den er wünscht, wählen kann.
Gesetzmäßiger Arzt heißt derselbe, der eine mit Eisen gehauene Wunde, einen Beinbruch,
eine durchdringende Wunde, das Abhauen eines Gliedes, eine durchgestochene
Wunde mit zwei Oeffnungen geheilt hat”. Von ärztlichem Honorar (Naturalien), von
der Berechtigung der Barbiere zur Ausübung des Aderlasses, von Badestuben handeln
schon früh gesetzliche Bestimmungen der Schweden und Norweger.



[53] Außer den medizinischen Handbüchern handeln in spezialistischer Weise eigene
Traktate über die Untersuchung des Harns und der Exkrete (de egestione).



[54] Wie aus alten bildlichen Darstellungen erhellt, war das kelchartige Harnglas,
das „Urinal”, geradezu das Emblem der ärztlichen Kunst im
Mittelalter, und wiewohl die medizinischen Autoritäten davor warnten, stützten die
Praktiker ihre Diagnose und Behandlung oft ganz einseitig allein auf die Harnschau.
Die ärztliche Konsultation bestand nicht selten nur darin, daß das „Wasser” des
Patienten durch einen Boten zur Besichtigung überbracht wurde. Die Unsicherheit
der Methode eröffnete begreiflicherweise der Scharlatanerie, ja den plumpsten Betrügereien
Tür und Tor; lügenhafte Harnpropheten erweckten und verstärkten beim
Volke stets aufs neue den Glauben, daß der Kundige aus dem Harn alles ersehen
könne. Mancher tüchtige, aufgeklärte Arzt mag, gegen seine eigene Ueberzeugung,
nur unter dem Drucke der schwindelhaften Konkurrenz, den Schwächen des Publikums
entgegengekommen sein. Insbesondere in Deutschland war der Glaube an die
Harnschau tief eingewurzelt, so daß „kluge” Praktiker (z. B. in Frankfurt) ein Harnglas
als Aushängeschild gebrauchten.



[55] Vgl. zu dem folgenden die Grundprinzipien der galenischen Therapie, auf
welche (durch das Medium der arabischen) die gesamte spätmittelalterliche Behandlungsweise
zurückzuführen ist.



[56] Diese Vorschriften bezogen sich — unter Vermeidung einer allzu brüsken
Aenderung der bisherigen Lebensweise — auf den Aufenthaltsort (Lüftung, Temperatur,
Räucherung des Krankenzimmers — Klimawechsel), die Bettruhe oder die
Leibestätigkeit des Patienten, die Wahl und Zubereitungsweise seiner Nahrung, die
psychische Beeinflussung u. s. w. Wie pedantisch genau — im Geiste der Qualitäten-
und Säftelehre — namentlich die Krankenküche geregelt wurde, ersieht man aus
den meisten Konsilien.



[57] Anweisungen zur Arzneibereitung waren schon deshalb nötig, weil nur in den
größeren Städten Apotheken bestanden und somit die Bereitung der Heilmittel häufig
noch von den Aerzten selbst vorgenommen werden mußte.



[58] Vgl. S. 370. Die Aerzte schrieben noch keine Rezepte, sondern gaben die
einzelnen Bestandteile ihrer Arzneiverordnungen dem Apotheker mündlich an;
dem Kranken reichten sie selbst die Arzneien in Bechern aus Zinn oder Silber, die
nach dem Gebrauch in die Apotheke zurückgestellt wurden.



[59] Auch Latwergen und Pillen. Den Syrupen wurde gemäß den arabischen
Doktrinen die Wirkung zugeschrieben, daß sie die „Kochung” der Säfte befördern.



[60] Auch in Form von Suppositorien und Klysmen.



[61] Die Derivation wurde z. B. bei Entzündungen, wo der Prozeß bereits fixiert
zu sein schien, und bei chronischen Affektionen angewendet.



[62] Besonders hatten Mesuë und Serapion d. Aelt. und, ihnen folgend, Rhazes
und Avicenna zum Ausbau dieses Systems beigetragen, aber in Einzelheiten herrscht
bei den Autoren keine Uebereinstimmung, sondern eine unglaubliche Konfusion,
wie dies ja bei den ganzen fiktiven Grundprinzipien nur zu begreiflich ist.



[63] So hat man die V. cephalica geschlagen bei Leiden des Kopfes, die V. mediana
bei Anomalien des Herzens und Störungen der Lebensgeister, sowie in der Absicht,
eine Repletion des ganzen Organismus herbeizuführen, die V. basilica (zumeist der
linken Seite) bei Leiden des Unterleibs, die V. salvatella (namentlich der linken
Hand) bei Milzleiden, die V. saphena bei Pleuresie, Krankheiten der Niere, Blase
und Gebärmutter, die V. poplitaea zu gleichem Zwecke und noch außerdem zur
Hervorrufung der Menses, die V. sciatica bei Gelenkschmerzen u. s. w. — Bei Leiden
des Kopfes, der Augen u. s. w. wurde zuerst die V. cephalica geöffnet, später erst
kamen die entsprechenden Blutadern des Kopfes „Venae particulares” an die Reihe,
um nämlich dem Blutstrom vorerst eine vermeintlich andere Richtung zu geben und
sodann das örtliche Uebel direkt zu bekämpfen.



[64] Die Astrologie galt allgemein als exakte Wissenschaft, und die Stimmen
der Wenigen, welche sich gegen den Wahn erhoben (z. B. der Kanzler der Pariser
Universität Gerson, der deutsche Theolog und Astronom Heinrich von Langenstein
u. a.), verhallten wirkungslos. — Die Alchemie, welche seit dem 13. Jahrhundert
trotz des Einspruchs einzelner großer Denker, trotz des kirchlichen Verbots
(Papst Johann XXII.) immer eifriger betrieben wurde, hatte verhältnismäßig nur
geringe Bedeutung für die Medizin, abgesehen von den betrügerischen Ausschreitungen.



[65] Saturn herrscht über das rechte Ohr, die Milz, Harnblase, Vorderarm und
Schienbein; Jupiter unter anderem über Lunge, Leber und Füße; Mars über das
linke Ohr, die Adern und Geschlechtsteile; die Sonne über die rechte Körperseite,
das Herz u. s. w.; Venus über den Hals, das Abdomen und die Fleischteile im allgemeinen;
Merkur über Arme, Hände, Schultern und Hüften; der Mond über die
linke Körperhälfte, den Magen u. s. w. Das Blut ist dem Regiment des Jupiter
und der Venus, die schwarze Galle dem Saturn, die gelbe Galle dem Mars, der
Schleim dem Monde unterstellt. — Saturn bringt die langwierigen, Jupiter die kurzdauernden,
Venus die mittleren, die Sonne die allerkürzesten Krankheiten, Merkur
die variierenden, der Mond die remittierenden Leiden hervor. Sonne und Mars
verursachen die aus der Hitze stammenden, Venus und Saturn die aus der Kälte
stammenden, Jupiter die durch Blutfülle bedingten Krankheiten, Merkur die Geistesstörungen,
der Mond die Nervenleiden. — Jedes Zodiakalzeichen besitzt wie jeder
der Planeten eine eigene Qualitätsmischung, worin eben die Ursache seiner spezifischen
Influenz auf den Mikrokosmus liegt.



[66] Auch in der Aetiologie, besonders der Seuchen, wurde der Astrologie eine
wichtige Rolle zugeteilt. So leitete z. B. selbst ein Guy de Chauliac den schwarzen
Tod hauptsächlich von einer ungünstigen Konstellation der Gestirne her.



[67] Brechmittel sind am meisten wirksam, wenn sich der Mond in einem retrograden
Zeichen, z. B. im Krebs, bewegt, abführende Arzneien sind kontraindiziert,
wenn der Mond in einem rückläufigen oder wiederkäuenden Zeichen (Widder, Stier
und Steinbock) steht.



[68] Außerdem kam die Beziehung der Elementarqualität des Tierkreiszeichens
zur Komplexion des Patienten in Betracht. Der Mondstand im Zeichen der Zwillinge,
der Wage und des Wassermanns (Signa calida et humida) war am günstigsten für
die Vornahme der Venäsektion, wenn es sich um einen Sanguiniker handelte, hingegen
kamen für den Choleriker die Zeichen des Widders und Schützen (Signa
calida et sicca), für den Melancholiker die Zeichen der Jungfrau und des Stiers
(Signa frigida et sicca), für den Phlegmatiker die Zeichen des Krebses, des Skorpions
und der Fische (Signa frigida et humida) als günstigste in Betracht.



[69] Vgl. über die Entwicklung der Aderlaßfiguren- und Tierkreiszeichengraphik
sowie ihre Beziehung zu den frühesten anatomischen Abbildungen Sudhoff, Tradition
und Naturbeobachtung (Leipziger Studien zur Gesch. d. Med. Heft 1), Leipzig 1907.



[70] Möglicherweise auch, wie schon im Altertum, Demonstrationen an nackten
Personen.



[71] Freilich hatten in Wien die Baccalarien und Scholaren bereits 1435 vorgeschlagen,
jährlich eine Anatomie zu veranstalten, aber nach der ersten 1404 stattgefundenen
sind weitere nur für die Jahre 1418, 1444, 1452, 1455, 1459, 1493, 1498
bestimmt nachweisbar; eine im Jahre 1441 und 1491 beabsichtigte Anatomie mußte
entfallen, weil das zur Sektion bestimmte justifizierte „subjectum” wieder zu sich
kam. Aus den Akten ergibt sich, wie umständlich die Vorverhandlungen waren,
welche die medizinische Fakultät mit dem Scharfrichter pflegen mußte, wie dieselben
insgeheim betrieben wurden, wie man unter den in Betracht kommenden Delinquenten
eine Auswahl traf, als ob es sich um Schlachtvieh gehandelt hätte. — Viele Aerzte
mögen die Schule verlassen haben, ohne die inneren Teile des Menschen aus eigener
Anschauung kennen gelernt zu haben.



[72] Nach den Statuten von Bologna vom Jahre 1405 hatten bloß die im 3. Studienjahre
stehenden Mediziner darauf Anspruch, der „Anatomie” beiwohnen zu dürfen,
und auch von diesen sollten bloß 20 bei der Sektion einer männlichen, und 30 bei
der Sektion einer weiblichen Leiche zugelassen werden, später gestattete man überall
schon denen, welche das 1. Jahr zurückgelegt hatten, ja sogar den Erstjährigen
den Zutritt.



[73] Studenten und Zuschauer mußten die beträchtlichen Auslagen für Instrumente,
für Erwerbung, Transport, Herrichtung und Bestattung der Leiche u. s. w. bestreiten.



[74] Mondino und Guy de Chauliac deuten allerdings an, daß Muskeln, Knorpel,
Gelenke, Bänder, Nerven, Gefäße u. a. an lange gewässerten, gekochten oder an der
Sonne gedörrten Leichen studiert werden können, doch kam diese Methode der
Schulanatomie kaum zugute.



[75] Der Professor ordinarius practicae oder theoricae erklärte den von einem
Extraordinarius vorgelesenen Text, überließ aber die Durchführung der Sektion einem
Chirurgen und den Hinweis auf das Erläuterte dem Demonstrator. Trotzdem in Italien
die Wundärzte auf einer relativ hohen Stufe standen, genügten sie doch, wie der häufige
Wechsel beweist, nur selten den Anforderungen. Außerhalb Italiens mag die Obduktion
bisweilen eher eine Zerfleischung des Leichnams als eine kunstgerechte Zergliederung
gewesen sein. Wie sah es erst mit den Demonstrationen der gelehrten Doktoren aus!



[76] Die Unfehlbarkeit Galens in der Anatomie ist von Nicolaus Florentinus vielleicht
zuerst ausgesprochen worden.



[77] Dies gilt schon von den arabischen Aerzten, vgl. S. 166.



[78] Von den medizinischen Fakultäten wurde allgemein — wenigstens späterhin —
bei der Zulassung zum Lizentiat sogar gefordert, daß der Kandidat unter fachmännischer
Leitung fleißig Krankenbesuche gemacht habe, sei es in der Privatpraxis,
sei es in Spitälern.



[79] Z. B. die Statuten von Wien, Köln, Ingolstadt. In Wien wollte die medizinische
Fakultät 1455 die Krankenbesuche den Scholaren gänzlich verbieten, mußte
sich aber auf Drängen derselben noch im gleichen Jahre zur Entscheidung herbeilassen,
daß der Krankenbesuch allen denen gestattet werde, welche das 3. Studienjahr
vollendet haben und sich zum regelmäßigen Besuch der Vorlesungen verpflichten.



[80] Miniaturen der lateinischen Galenos-Handschrift der Kgl. öffentlichen Bibliothek
in Dresden, Db. 92-93 in phototypischer Reproduktion. Einleitung und Beschreibung
von E. C. van Leersum und W. Martin, Leyden 1910. Die Amtstracht der
Professoren der medizinischen Fakultät (des „Ordo gratiosus”) war durch die scharlachrote
Farbe gekennzeichnet, sie bestand aus einem talarartigen Ober- und Unterkleid
mit Hermelinbesatz und einem Barett; die Studierenden erscheinen (gewöhnlich
mit Tonsur) in einfachem Ober- und Unterkleide; der Pedell ähnlich, das
Zepter in Händen. — Ordentliche Vorlesungen wurden täglich nur zwei (1-2 Stunden
lang) gehalten, eine morgens und eine nachmittags. Die Unterrichtszeit erstreckte
sich von Oktober bis Mai und war durch eine beträchtliche Zahl von „dies illegibiles”
unterbrochen, d. h. Tagen, an denen nicht gelesen werden durfte.




[81] Der Titel „Professor” kam allmählich auf, an deutschen Universitäten erst
im 16. Jahrhundert. An den italienischen Stadtuniversitäten wurden die ordentlichen
Lehrer behördlicherseits besoldet, an den unter kirchlichem Einfluß stehenden
Hochschulen bezogen sie ihr Einkommen aus geistlichen Pfründen. Damit hängt es
zusammen, daß die Lehrpersonen wenigstens außerhalb Italiens in der Regel dem
geistlichen Stande angehören (niedere Weihen), unverheiratet sein mußten. In Paris
wurde das Zölibat der medizinischen Professoren erst im Jahre 1452 bei der
Reorganisation der Universität durch den Kardinal d'Estouteville aufgehoben, in
Heidelberg erst 1482. Freilich setzte man sich manchenorts über die strengen Bestimmungen
hinweg und gewährte Pfründen gelegentlich an Bewerber, die nicht
allen Vorschriften der kanonischen Gesetze zu genügen vermochten. — Am geringsten
war die Zahl der medizinischen Professoren an den deutschen Universitäten, dort
gab es meistens nur zwei (einen für die „Theorica” und einen für die „Practica”),
höchstens drei.



[82] Die Articella geht ihrer Entstehung nach auf die Zeiten der Salernitaner
Blüteepoche zurück.



[83] Die naturwissenschaftliche Vorbildung beruhte auf dem Studium der Schriften
des Aristoteles, namentlich der Parva naturalia. Ueberall mußte der Scholar,
wenn er vorher an der artistischen Fakultät den Grad eines Baccalars oder Magisters
noch nicht erlangt hatte, ein halbes bezw. ganzes Jahr länger studieren.



[84] In Bologna und Padua erstreckte sich die medizinische Studienzeit für
den Mag. artium über 4 Jahre, sonst über 5 Jahre. Den Vorlesungen wurden besonders
die Ars parva Galens, der Kanon des Avicenna, die Aphorismen
des Hippokrates und der „Colliget” des Averroës zu Grunde gelegt. Für
die Zulassung zur Lizenz bildete es unter anderem eine Voraussetzung, daß der
Baccalar über mehrere Traktate oder Bücher gelesen und mindestens zweimal respondiert
oder disputiert hatte. Bezüglich Paris vgl. S. 346. In Montpellier
war für diejenigen, welche an der Artistenfakultät den Grad eines Magisters erworben
hatten, ein 5jähriges, sonst ein 6jähriges Studium vorgeschrieben, auch
mußten die Studierenden während 8 Monaten oder 2 Sommer hindurch unter Leitung
von Doktoren Praxis ausgeübt haben, bevor sie zur Promotion zugelassen wurden.
Der Scholar hatte mindestens 24 Monate lang ununterbrochen die Vorlesungen zu
besuchen (das entspricht 3 Studienjahren), bevor er zur Prüfung fürs Baccalaureat
(wobei ihm jeder der Lehrer eine Frage stellte) zugelassen wurde; der Baccalar
setzte seine theoretischen Studien noch wenigstens 2 Jahre lang fort, hatte aber
außerdem über einzelne Abschnitte aus den Werken der Alten Vorlesungen zu halten
und sich auch praktisches Können anzueignen. Auf Grund der Vorschläge des
Arnald von Villanova wurden im Jahre 1309 besonders folgende Bücher vorgeschrieben:
Galen, de complexionibus, de malicia complexionis diverse, de simplici
medicina, de morbo et accidente, de crisi et criticis diebus, de ingenio sanitatis
(method. medendi), ars parva; Hippokrates, Aphorismen mit dem Kommentar
Galens; Johannitius, Isagoge; Isaac Judaeus, de febribus; Nicolaus
Präpositus, Antidotarium. Nach den Statuten vom Jahre 1340 kamen zu den
genannten Schriften noch hinzu, Galen, de juvamentis memborum et de interioribus,
de virtutibus naturalibus; Hippokrates, de regimine acutorum und Prognosticon;
Avicenna, das erste und vierte Buch des Kanon; Theophilus, de urinis; Philaretus,
de pulsibus, ein Regimen sanitatis, Isaac Judaeus, de dietis universalibus etc.
In Wien war für den Scholaren ohne artistischen Grad eine Studiendauer von
6 Jahren, für den Magister in artibus eine Studiendauer von 5 Jahren vorgeschrieben.
Das Baccalaureat konnte nach 3- resp. 4jährigem Studium erworben werden, der
Kandidat mußte wenigstens 22 Jahre alt sein, alljährlich disputiert haben und in
einer Disputation mit zwei Doktoren genügendes Wissen erweisen. Für das Lizentiat,
das erst nach weiteren 2 resp. 3 Jahren zu erlangen war, wurde der Nachweis von
mindestens einer Disputation in jedem Jahre, ununterbrochener Besuch zweier ordentlicher
Vorlesungen und ein einjähriger Krankenbesuch in Begleitung eines Arztes
erfordert. Den Vorlesungen lagen hauptsächlich die Isagoge des Johannitius,
die Ars parva Galens, das erste und vierte Buch von Avicennas Kanon, das
neunte Buch des Rhazes ad Almansorem, die Aphorismen, das Prognosticum und
die Schrift de diaeta in acutis des Hippokrates zu Grunde. Außer diesen Werken
waren im 15. Jahrhundert noch verschiedene Kommentare und Spezialschriften über
Harnschau, Pulsuntersuchung, Fieber- und Arzneimittellehre als Lehr- und Hilfsbücher
üblich. Ueber das Lehren und Lernen in Wien an der Wende des 15. zum
16. Jahrhundert gibt das ausgezeichnete, aber nicht offizielle Buch des Martin
Stainpeis, Liber de modo studendi seu legendi in medicina, die beste Auskunft.
Nach dem 3. Studienjahre war es gestattet, zwecks praktischer Ausbildung unter
Führung von Doktoren Kranke zu besuchen, jedoch durften dabei die Vorlesungen
nicht vernachlässigt werden. Aus den Statuten der medizinischen Fakultät in Köln
ergibt sich folgendes. Die Scholaren hatten täglich zwei Vorlesungen zu hören. Die
Zulassung zum Baccalaureat erforderte einen Besuch der Vorlesungen durch 36 Monate
(für den Lizentiaten der freien Künste durch 28 Monate) und dreimalige Responsion. Bis
zum Lizentiat mußte der Baccalar ununterbrochen wenigstens 2 Jahre über Schriften,
die ihm von der Fakultät bezeichnet werden, lesen, nämlich Isagoge Johannicii,
libri Tegni Galieni cum commentario Haly, pro uno cursu libri Aphorismorum
Hippocratis cum commentario Galieni, liber regiminis acutorum Hippocratis cum
commentario Galieni, libri Theophili de urinis et Philareti de pulsibus, Prognosticorum
Hippocratis cum commentario Galieni, Versus Aegidii de urinis et pulsibus
cum suis commentariis, Viaticus Constantini, Nonus et decimus Almansorum(!),
liber de morbo et accidente, liber de ingenio sanitatis. Der Baccalar hatte wenigstens
einmal im Jahre einem jeden Magister Regens über eine Quaestio zu respondieren,
ebenso auch zu disputieren, wenn es den Magistern beliebte. Der Baccalar
durfte weder innerhalb der Stadt Köln noch außerhalb derselben in einem Umfang
von 6 Meilen praktizieren, wenn er nicht von einem Doktor der Fakultät hierzu besonders
beauftragt wurde. Der neue Lizentiat mußte unter der Leitung seines
Magisters noch ein Jahr hindurch in der Stadt oder wenigstens 10 Monate außerhalb
derselben in einem volkreichen Orte praktizieren. — Bemerkenswert ist es, daß
der Baccalar vor Erteilung der Lizenz zu schwören hatte, quod non sit excommunicatus
nec infamis nec homicida, nec publicas cyrurgicus operans cum
ferro et igne, nec transgressor statutorum, nec uxoratus. Die Statuten enthalten
auch deontologische Vorschriften, in denen unter anderem der Besuch bei einem
Patienten untersagt wird, welcher den früheren Arzt nicht bezahlt hat. In Leipzig
erstreckten sich die Vorlesungsthemata über drei Jahre, die Medicina theorica
wurde morgens — im Sommer von 6-7, im Winter von 7-8 Uhr vorgetragen,
die Medicina practica nachmittags von 1-2 Uhr abgehandelt. Für den Kursus
in der Medicina theorica legte der Lehrplan im ersten Jahre den ersten Kanon
des Avicenna, im zweiten Jahre die ars parva Galens, im dritten Jahre die
Aphorismen des Hippokrates mit dem Kommentar Galens und den landläufigen
Erläuterungsschriften der Arabisten (Gentilis, Trusianus, Jacobus de Partibus u. s. w.)
zu Grunde, für den Kursus in der Medicina practica in der gleichen Reihenfolge,
das neunte Buch der Schrift des Rhazes ad Almansorem, den ersten Abschnitt des
vierten Buches des Kanons Avicennas (Fieberlehre) und den vierten Abschnitt des
ersten Buches des Kanons (allgemeine Heilmittellehre). Interessant ist die Bestimmung
in den Statuten vom Jahre 1429, daß der Scholar, ehe er zum Baccalariatsexamen
zugelassen werden dürfe, gehalten sei, mit einem Arzte oder auch mit verschiedenen
Aerzten zwei Jahre lang fleißig deren Klientel mitzubesuchen.



[85] In Paris wurde der Kandidat von jedem der Doktoren in dessen Wohnung
examiniert.



[86] Abschreckende Häßlichkeit, Entstellung durch auffallende körperliche Gebrechen
schloß den Kandidaten aus dem Grunde von der Promotion aus, weil man
fürchtete, daß Schwangere sich sonst an ihm versehen könnten.



[87] An manchen Fakultäten war ein Alter von 28 Jahren festgesetzt, von welcher
Bestimmung nur dann Ausnahmen gemacht wurden, wenn der Kandidat nicht zu
weibisch und jugendlich aussah.



[88] Namentlich in Paris und Montpellier, wo sich die Promotionsgebräuche durch
besondere Umständlichkeit auszeichneten, waren die Kosten der medizinischen Doktorwürde
durch die vom Kandidaten zu tragenden Ausgaben für die Veranstaltung,
durch die Taxen, Geschenke und Schmausereien ungemein hoch. In Wien war der
Kandidat verpflichtet, mindestens einem Doktor vierzehn Ellen guten Tuches für ein
Kleid, den übrigen Doktoren je ein Barett und ein Paar gewirkter Handschuhe,
jedem Lizentiaten und Baccalaren ein Paar gewöhnlicher Handschuhe (wobei jedoch
der Anstand und die Ehre der Fakultät zu berücksichtigen waren), dem Pedell ein
standesgemäßes Kleid oder zwei Gulden zu spenden und zu Händen des Dekans zwei
Gulden als Eintrittstaxe zu erlegen. — Armen Doktoranden wurden, wenn sie sich
durch ihre Kenntnisse auszeichneten, ausnahmsweise die hohen Spesen erlassen. —
Außer dem Papst und dem Kaiser erhielten übrigens auch die Pfalzgrafen das Recht
Doktoren zu kreieren, indessen stand die in letzterer Art erlangte Würde in geringem
Ansehen.



[89] Es sind Verzeichnisse von ärztlichen Privatbibliotheken erhalten, welche einen
interessanten Einblick in die geistige Struktur der Epoche gewähren. Vgl. z. B.
Corradi, Biblioteca di un medico Marchigiano del secolo XIV, Milano 1885.



[90] Bestand aus 635 Manuskripten.



[91] Die medizinische Fakultät zu Paris besaß im Jahre 1395 nicht mehr als
9 Werke, unter denen der Continens des Rhazes am meisten geschätzt war. Als
Ludwig XI. dieses Werk 1471 entlehnen wollte, um es abschreiben zu lassen, erhielt
er hierzu erst dann die Bewilligung, nachdem er eine Kaution von 12 Mark Silber
erlegt und 100 Taler in Gold hergeliehen hatte. Im Jahre 1465 besaß die Pariser
Fakultät erst 12 Werke. — In Wien wurde der Grund zur Fakultätsbibliothek dadurch
gelegt, daß einige Aerzte zu Gunsten derselben letztwillige Verfügungen über
ihre Bücher trafen.



[92] In der Literatur kommt die scheinbare Universalität des mittelalterlichen Arztes,
abgesehen von den umfassenden Handbüchern, in gewissen Sammelschriften
zur Geltung, deren eine z. B. der Cod. lat. 11229 der Pariser Nationalbibliothek
enthält (vgl. Sudhoff in Arch. f. Gesch. der Medizin II, 1909, S. 84 ff.). Diese
anonyme Sammelschrift besteht aus Texten, die sich um die typischen Abbildungen
der Harnglasscheibe (Harntraktat), des Aderlaßmännleins, des Tierkreiszeichenmännleins,
des Krankheitsmännleins (Krankheitssystematik mit
Berücksichtigung des Krankheitssitzes darstellend), des Wundenmannes (Systematik
der Verletzungen und chirurgischen Affektionen), der Schwangeren (gynäkologischer
Traktat) gruppieren, also der inneren Medizin, Chirurgie, Geburtshilfe-Gynäkologie
entsprechen und dabei noch überall der Anatomie (Situsbilder) Rechnung
tragen.



[93] Sie erwarben als „Lehrmägde” bei älteren Hebammen ihre Ausbildung; über
ihre Befähigung urteilte die längste Zeit hindurch nur die öffentliche Meinung,
welche in diesem Falle durch die angesehensten (ehrbaren) Frauen des Ortes vertreten
war. Diese hielten eine Art von Examen ab. Erst gegen Ende des Mittelalters
ist von wirklichen Prüfungen die Rede, die von den Stadtärzten vorgenommen
wurden. Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts wurden Stadthebammen angestellt und
Hebammenordnungen erlassen (die älteste, historisch beglaubigte ist die von Regensburg
vom Jahre 1452). Vgl. das kürzlich publizierte, für Hebammen bestimmte
Manual aus dem 15. Jahrhundert, Janus XIV, 1909, p. 217 ff.



[94] Wilhelm von Saliceto schildert zuerst Augenoperationen auf Grund eigener
Erfahrung. — Im 14. Jahrhundert hatten den größten Ruf als Augenärzte Guido
von Arezzo und Giraldus von Cumba (Lyon).



[95] So zählte z. B. die Pariser medizinische Fakultät im Jahre 1292 bloß 6, im
Jahre 1395 erst 32 Mitglieder (es kam damals also in Paris ein Doktor auf
ca. 8500 Einwohner).



[96] Zu den Leibärzten der Fürsten, Dynasten und Bischöfe gesellten sich dort nach
Entfaltung des Städtewesens Stadtärzte, welche oft von weither berufen werden
mußten und vor der Gründung einheimischer Universitäten nur im Auslande (Italien,
Frankreich) ihre fachmännische Bildung erworben haben konnten. Im Gegensatz zu
den Empirikern wurde der gelehrte Arzt besonders im 14. Jahrhundert als „physicus”,
magister in physica, „Kunstarzt”, „pucharzt” (═ wissenschaftlich, aus Büchern gebildeter
Arzt oder Baucharzt, d. h. Arzt des Leibes?) bezeichnet; seitdem aber alle,
die sich überhaupt mit dem Heilen abgaben (auch Wundärzte) den Titel „Meister”
(magister) führten, wurde die Bezeichnung Doktor üblicher.



[97] In gesellschaftlicher Beziehung standen sie im Range der Adeligen. Promovierte
Leib- oder Stadtärzte waren den Rittern gleichgestellt. Sagt doch Geiler von
Keisersberg: „Ist nōmen (nur) ein ritter oder ein doctor in eim geschlecht, mā
spricht, das ist unszer docterlin das ist unszer ritter”. Zu den Privilegien, welche
die Stadtärzte besaßen, gehörte das taxfreie Bürgerrecht, Steuerfreiheit, Befreiung
vom Wach- und Kriegsdienst u. a. Die Aerzte waren auch den sonst so rigorosen
Kleiderordnungen nicht unterworfen, manche suchten daher der Menge durch Luxus
(kostbare Kleidung, goldene Ringe mit gleißenden Steinen etc.) zu imponieren.



[98] Kulturgeschichtlich sehr interessant ist folgende Stelle aus Chaucers Canterbury
Tales (v. 413-446, übersetzt von W. Hertzberg):





Auch hatt' ein Doktor sich zu uns gesellt,


Ein Arzt. Gewiß, sprach keiner auf der Welt


So klug von Medizin und Chirurgie.


Er war gelehrt auch in Astronomie


Und stundenlang übt er der Patienten


Geduld mit magischen Experimenten.


Er wußte wirklich mit geschickten Händen


Des Kranken Horoskop zum Glück zu wenden.


Der Krankheit Grund sah er mit Leichtigkeit,


Ob Kälte, Hitze, Trocknis, Feuchtigkeit,


An welchem Ort erzeugt, aus welchen Stoffen.


Er war als Praktiker unübertroffen.


Hatt' er des Uebels Wurzel recht erkannt,


Ward gleich die Medizin auch angewandt.


Ein Apotheker war ihm stets zu Händen,


Um Drogen und Latwergen ihm zu senden;


Sie hatten durch einander viel gewonnen,


Die Freundschaft hatte nicht erst jüngst begonnen.


Die Alten konnt' er: Aesculap voran,


Und Dioskorides und Rufus dann,


Hippokrates, Hali und Gallien,


Serapion, Rasis und Avicen,


Averrhois, Damascenus, Constantin,


Bernard und Gatisden und Gilbertin.


In der Diät liebt' er nicht Ueberfluß,


Er gab nur solche Speise zum Genuß,


Die nahrhaft war und leicht zu digeriren,


Nicht pflegt er viel die Bibel zu studieren.


Blutrot und blau liebt er sich anzuziehen,


Mit Tafft gefüttert und mit Levantin.


Nicht ein Verschwender war darum der Mann,


Er sparte was er in der Pest gewann,


Gold gilt dem Arzt als Specifikum,


Ausnehmend liebt er das Gold darum.









[99] So zeigen uns z. B. Erfurter Urkunden zwischen 1336 und 1343 mehrere
Aerzte als Ländereibesitzer. In Italien gehörte der größte Teil der Aerzte den wohlhabenden
Klassen an. Die Honorarverhältnisse waren im allgemeinen keine ungünstigen,
wenn man die gesetzlichen Taxen, die an manchen Orten bestanden, die
Besoldungen der Leib- und Stadtärzte in Betracht zieht; die enormen Honorare,
welche die Zelebritäten empfingen (wie z. B. ein Thaddeus Florentinus oder ein John
Arderne), bildeten freilich, wie zu allen Zeiten, seltene Ausnahmen. In Venedig
sollten für jede ärztliche Visite 10 Soldi bezahlt werden, in Mailand 12-20 Soldi
für jeden Tag der ärztlichen Behandlung, außerhalb der Stadt 4-6 Lire, für einen
Nachtbesuch 1 Dukaten.



[100] Aerzte geistlichen Standes erscheinen häufig noch bis ins 15. Jahrhundert,
trotz der mehrmals erneuerten Verbote der Päpste Honorius III. (1219), Cölestin V.
(1294). Die Verbote galten hauptsächlich für die höheren Geistlichen und verwehrten
aus leichtbegreiflichen Gründen namentlich die Beschäftigung mit der Chirurgie
und Frauenheilkunde (vgl. S. 463). In Würzburg wurde den Geistlichen sogar die
Anwesenheit bei chirurgischen Operationen untersagt. Aber gerade die häufige
Wiederholung der Verbote noch Ende des 15. Jahrhunderts beweisen, wie wenig sie
gehalten wurden.



[101] Die Bader und Barbiere galten übrigens in manchen Ländern oder Landesteilen
als „unehrlich”. In Deutschland hatte König Wenzel die Bader 1406 für
„ehrlich” erklärt, aber diese Begünstigung wurde später wieder aufgehoben. Das
Zunftzeichen der Barbiere war eine beliebige Anzahl von Becken, das der Bader ein
vor der Türe aufgehängtes Handtuch.



[102] Z. B. in Paris, wo die Barbiere nach der, vor den Maîtres en chirurgie bestandenen
Prüfung den Titel Barbiers-chirurgiens oder Chirurgiens de courte
robe führten. Seit 1474 auch in Venedig, wo die Barbiere (Medici ignoranti) in
lebensgefährlichen Fällen die Chirurgen beiziehen mußten.



[103] Z. B. in Paris bereits 1371, zugleich mit beträchtlicher Erweiterung der Lizenz,
welche damit motiviert wurde, daß wegen des hohen Honorars nur Standespersonen,
nicht aber das Volk die Chirurgen konsultieren könne.



[104] In England gab es allerdings eine Guild of Surgeons und eine Guild of
Barber-surgeons. Den Mitgliedern der letzteren wurde verboten, die Behandlung
von in Todesgefahr schwebenden Personen zu übernehmen.



[105] Bei der am Schlusse der Lehrzeit abgelegten Prüfung wurde, abgesehen von
der Beantwortung einer Reihe von Fragen, die Bereitung von mehreren Salben
(besonders Wundsalben), von Wundtränken und Pflastern, die Ausführung verschiedener
Verbände, vielleicht auch kleinerer Operationen (z. B Zahnziehen), die Kenntnis
der Instrumente u. a. verlangt. Darauf wurde auf Grund von Brief und Siegel der
junge Meister in die Zunft aufgenommen. Der Scherer hielt eine Offizin und nahm
in seinem Hause gelegentlich auch Kranke auf. Das Honorar war durch Taxen geregelt.
In Fällen schwerer Verletzungen war er zur Anzeige bei der Behörde verpflichtet,
wie er auch im Auftrage der Stadtverwaltung eine Art von gerichtsärztlicher
Tätigkeit ausüben mußte.



[106] Bei lebensgefährlichen Eingriffen war die Erlaubnis der Obrigkeit einzuholen,
hauptsächlich besorgten übrigens die herumziehenden Bruchschneider (Hodenschneider),
Steinschneider, Starstecher u. s. w. die operative Tätigkeit.



[107] Sie richteten den durch die Tortur Gemarterten die verrenkten Glieder wieder
ein, doch wurde ihre Hilfe auch von anderer Seite häufig in Anspruch genommen.



[108] Wenn wir von den Salernitanerzuständen absehen, so ergibt sich, daß in dem
Maße, als die wissenschaftliche Heilkunde an Terrain gewann, die Frauen von der
medizinischen Praxis zurückgedrängt und auf die Krankenpflege und vulgäre Hausmedizin
verwiesen wurden. Zwar gestattete in Paris ein Edikt vom Jahre 1311 auch
Frauen, auf Grund einer Prüfung vor der Confrérie de St. Côme Chirurgie zu treiben,
zwar finden sich in städtischen Urkunden noch in den letzten Jahrhunderten geachtete
Aerztinnen, besonders Augenärztinnen, ferner Aderlasserinnen hie und da
genannt —, aber in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle gehörten die Weiber,
welche sich mit der Behandlung innerer oder äußerer Leiden abgaben, sogar den
Heeren auf ihren Zügen folgten (z. B. im Gefolge König Ludwigs d. H. befand sich
eine Aerztin „Frau Hersend”) u. s. w., den Kreisen des Kurpfuschertums an und
standen in keinem guten Rufe, umsomehr als viele nebstbei recht bedenkliche Gewerbe
ausübten. Zu diesem Urteil führen nicht nur die von ärztlicher Seite inspirierten
Auslassungen gegen das Pfuschertum, sondern auch die schöne Literatur,
in der von den weiblichen Heilpersonen zumeist eine sehr ungünstige Schilderung
entworfen wird (z. B. in des „Teufels Netz”).



[109] Dagegen eifert noch Geiler von Keisersberg mit den Worten: „Also kein
priester sol keim artznei geben, wan er es schon wol künte. Er sol ein artzet der
selen sein und nit des leibs.”



[110] Ein Miniaturbild des Dresdener Galen-Codex Fol. 195 (vgl. S. 458) stellt einen
solchen Gaukler vor, mit einer Theriakbüchse und einer gezähmten Schlange vor
sieben Zuschauern auf einer Bank stehend. Sehr oft war der in einen Talar würdig
gehüllte fahrende Heilkünstler mit einem Harlekin geschäftlich vereinigt, der durch
derbe Spässe die Leute anlockte und die Künste seines Meisters anpries; zum Schauplatz
diente eine Marktbude, welche durch ihre Ausstattung mit chirurgischen Werkzeugen,
Arzneistandgefäßen, Kuriositäten aller Art, Attesten u. s. w. auf die gaffende
Menge nicht geringen Eindruck machte. „Er hat ein geschrey wie ein Zaanbrecher
oder Triackerskraemer” (Theriakskrämer), war zum Sprichwort geworden.



[111] Z. B. Henri de Mondeville, Guy de Chauliac u. a.



[112] In Paris war schon 1220 die Kurpfuscherei verboten worden. Im Jahre 1322
wurde seitens der Pariser Fakultät einer Kurpfuscherin der Prozeß gemacht, der für
diese mit einer Geldstrafe und Exkommunikation endigte. Die Wiener medizinische
Fakultät führte mit großer Energie den Kampf gegen eine ganze Reihe
von Kurpfuschern, unter denen sich Geistliche, getaufte Juden, alte Weiber und
Studierende befanden; sie erwirkte auch 1404 einen mehrmals bestätigten Bannbrief
gegen die irregulären Praktiker, hatte aber im Einzelfalle gewöhnlich keinen Erfolg,
weil sich die Behörden lässig zeigten und die Kurpfuscher manchmal sogar fürstlichen
Schutz genossen.



[113] Beruhten doch auch manche lateinische Uebersetzungen auf hebräischen
Uebertragungen, nicht auf dem arabischen Originaltext.



[114] Der Entstehungsort der hebräischen Uebersetzungen war der europäische Südwesten
und Italien. Auch relativ selbständige literarische Produkte medizinischen
Inhalts sind noch erhalten, wie z. B. die von Steinschneider veröffentlichte altfranzösische
Kompilation über Fieberkrankheiten in hebräischen Lettern.



[115] Die mosaische Gesetzgebung mit ihren trefflichen hygienischen Vorschriften
erhob die Sorge für die Erhaltung der Gesundheit geradezu zur religiösen Pflicht;
das Studium des Talmud machte vielfach auch die Erörterung medizinischer Fragen
nötig und überlieferte eine Fülle einschlägiger Kenntnisse aus dem Altertum. Auf
dieser Basis, aber stets womöglich nach Erweiterung des Wissens im Anschluß an
die zeitgenössischen Fortschritte strebend, wirkten Juden als erfolgreiche Aerzte in
Byzanz und Persien, unter den Arabern und endlich unter den abendländischen
Völkern des Mittelalters, überallhin Traditionen verpflanzend, überall Neues rezipierend.
— In älterer Zeit leisteten in den jüdischen Gemeinden die Rabbiner auch
ärztlichen Beistand, umsomehr als sie nicht besoldet waren und daher aus der medizinischen
Praxis auf ehrenhafte Weise Mittel zum Lebensunterhalt gewinnen konnten.
Später widmeten sich diejenigen, welche nach einem gelehrten Beruf strebten, aber
die Laufbahn des Seelsorgers nicht einschlagen wollten, vorzugsweise oder nebenbei
dem Studium der Medizin.



[116] Welche Schriften zum Studium der Medizin in den spanisch-jüdischen Schulen
des 13. Jahrhunderts vorzugsweise benützt worden sind, ersieht man aus dem Buche
Jair Natib (vermutlich um 1250 von R. Jehuda b. Samuel b. Abbas verfaßt); dort
werden die Diätik des Maimonides, das Canticum und der Kanon des Avicenna, der
Lib. regalis des Ali Abbas, ein Werk Galens, das Viaticum des Ibn al Dschezzar,
der dritte Teil (die Pathologie) des Colliget des Averroës, die Chirurgie des Abulkasim
(?) und das Buch des Nedschib-ed-Din-al-Samarkandi empfohlen (vgl. Güdemann,
Das jüdische Unterrichtswesen während der spanisch-arabischen Periode, Wien 1873).



[117] Vgl. S. 347. Paris nahm keine jüdischen Studierenden auf, ebensowenig die
deutschen Universitäten. Daß sich übrigens sogar in Montpellier — 1306 waren die
Juden aus Frankreich vertrieben worden, im Jahre 1360 durften sie wieder zurückkehren
— die Verhältnisse wesentlich ungünstiger gestaltet hatten, beweist die Klage
eines jüdischen Uebersetzers, Leon Joseph, der 1409 schrieb, daß er 10 Jahre lang
die Schriften des Gerardus de Solo und Joh. de Tornamira nicht habe erlangen
können, weil die Gelehrten von Montpellier Verkäufer dieser Schriften an Nichtchristen
mit dem Anathema belegt hätten.



[118] Einzelfakten hier anzuführen, würde zu weit führen. Schon Arnald von Villanova
machte es den Mönchen zum Vorwurf, daß sie jüdische Aerzte gebrauchen.



[119] In Italien schon im 13. Jahrhundert, auf deutschem Boden später und weit
seltener, z. B in Frankfurt und Basel.



[120] In manchen jüdischen Familien ging die Ausübung der Augenheilkunde (auf
Grund spanisch-arabischer Traditionen) vom Vater auf den Sohn über. Die Bibliothek
von Besançon besitzt eine okulistische Sammelhandschrift aus dem 14. Jahrhundert,
die sich im Besitze jüdischer Augenärzte befand, wie aus beigefügten
hebräischen Bemerkungen hervorgeht. — Jüdische Wund- und Augenärzte sind in
Deutschland im 14. Jahrhundert urkundlich nachweisbar. — Hier sei erwähnt, daß
auch Jüdinnen ärztliche Praxis trieben und manche darunter, besonders als Augenärztinnen,
großen Ruf genossen, z. B. die Judenärztin Sarah in Würzburg und die
Jüdin Zerlin in Frankfurt.



[121] In Betracht kommen die Synode zu Wien 1267, zu Trier 1310, die Konzile
in Avignon 1326 und 1337, das Konzil von Lavaur 1368, das Basler Konzil (1431-1449),
die Synoden zu Freising 1440, zu Bamberg 1491. Angeblich lag dem
Verbot nur (?) das Motiv zu Grunde, daß die mittelalterlichen Aerzte verpflichtet
waren, Schwerkranke zum Empfang der Sakramente zu ermahnen, wozu eben die
jüdischen Aerzte weniger angehalten werden konnten; so sei es verständlich, daß
Päpste und Bischöfe häufig jüdische Leibärzte hatten, den Gläubigen aber solche
verboten waren. Uebrigens wurde kirchlicherseits eine Ausnahme zugelassen, in
Fällen „cum nullus alius medicus adest, vel cum est excellens aliquis medicus in
Judaeis”. Wie wenig übrigens das Gebot fruchtete, beweist, daß noch Geiler von
Keisersberg Anlaß zur Klage findet: „Dergleichen sein etliche, die lauffen zu den
Henckmessigen Juden, unnd bringen jhn den harn, und fragen sie umb rath. Welches
doch hoch verbotten ist, das man kein Artzeney sol von den Juden gebrauchen, es
sey den sach, das man sonst kein Artzet mag gehaben.”



[122] Z. B. die Statuten der medizinischen Fakultäten von Köln und Ingolstadt
untersagten ausdrücklich jede Gemeinschaft mit jüdischen Praktikern.



[123] Gemäß dieser mußten die „Kunstärzte” vor den Rathmannen durch „Briefe”
und Zeugnisse, vor den Aerzten durch eine Vorlesung den Nachweis ihrer Befugnis
und Befähigung erbringen. — Gleichzeitig wurde auch in diesen Verordnungen das
Verhältnis zwischen Arzt, Apotheker und Publikum geregelt (Verbot des
Selbstdispensierens der Aerzte, Verbot der Kurpfuscherei der Apotheker,
Apothekertaxe, Apothekenvisitation etc.).



[124] Zwar läßt sich in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters eine zunehmende
Verwendung der Aerzte bezw. Chirurgen in foro nicht verkennen, doch wirkte auf
eine festere Gestaltung der gerichtsärztlichen Tätigkeit insbesondere in Deutschland
das neuaufgenommene römische Recht zunächst hemmend ein.



[125] Am reichsten fließen die Nachrichten über mittelalterliche sanitätspolizeiliche
Verordnungen aus Italien; sie beziehen sich, nach dem Beispiel des Hohenstaufen
Friedrichs II. (abgedr. in Choulants histor.-liter. Jahrbuch, Leipzig 1838) und darüber
hinausgehend, auf die Reinhaltung der Luft, Entfernung des Unrats, auf die Wasserversorgung,
auf die Hygiene der Nahrungsmittel und Getränke, die Ueberwachung
der Prostitution, das Bestattungswesen u. s. w. In manchen deutschen Städten lassen
sich bis ins 12. Jahrhundert zurück sanitätspolizeiliche Verfügungen über den Verkauf
der Lebensmittel (z. B. Fleischbeschau), die Reinhaltung der Straßen, das Bauwesen etc.
nachweisen. — Hervorzuheben ist es, daß im Mittelalter manche vom Geiste echter
Humanität erfüllte sozialhygienische Vorschriften gegeben wurden, wie z. B. das
Verbot, daß Frauen gewisse anstrengende Arbeiten verrichten (in Frankreich schon
unter Ludwig IX.), gewisse Maßnahmen im Interesse des Mutterschutzes etc.



[126] Auf die, auch kulturhistorisch so bedeutungsvolle, Seuchengeschichte des
Mittelalters kann hier nicht eingegangen werden, wir müssen diesbezüglich auf die
einschlägigen Spezialwerke, besonders von Haeser (Geschichte der epidemischen
Krankheiten im 3. Band seiner Geschichte der Medizin, 3. Aufl., Jena 1882) und
Aug. Hirsch (Handbuch der historisch-geographischen Pathologie, Erlangen 1881-86)
verweisen. Hier sei nur bemerkt, daß außer dem Aussatz und der Pest (mit welcher
mehrere andere Infektionskrankheiten, z. B. Petechialtyphus, zusammengeworfen
wurden) das St. Antoniusfeuer (Mutterkornbrand), Blattern und influenzaartige Epidemien
die Hauptrolle in der Seuchengeschichte des Mittelalters spielten.



[127] Auf weit höherer Stufe als die öffentliche Gesundheitspflege stand die individuelle
Hygiene, die zum großen Teile auf den Vorschriften des Regimen
Salernitanum aufgebaut war. Sie umfaßte nicht nur die Diätetik im engeren Sinne,
sondern auch eine ganze Reihe streng geregelter prophylaktischer Maßnahmen, den
Bädergebrauch, das Schröpfen und Aderlassen, das Einnehmen von
Abführmitteln („blutreinigenden Tränken”) zu bestimmten Zeiten. Das Badewesen
(Warmwasserbäder, Schwitzbäder, Kräuterbäder etc.) war im
Mittelalter sehr entwickelt, wenn auch die technischen Einrichtungen mit denen der
Römerzeit nicht zu vergleichen sind (vgl. zur näheren Orientierung Zappert, Ueber
das Badewesen mittelalterlicher und späterer Zeit, Archiv f. Kunde österr. Geschichtsquellen
Bd. 21, 1859, Marcuse, Bäder und Badewesen, Stuttgart 1903, und namentlich
das erschöpfende Werk von Martin, Deutsches Badewesen in vergangenen Tagen,
Jena 1906). Im späteren Mittelalter gab es in jeder Gemeinde eine, in größeren
Orten sogar mehrere öffentliche Badestuben mit Wasser- und Dampfbädern;
daß auch der Arme der Wohltat des Badens teilhaftig werden konnte,
dafür sorgten fromme Stiftungen („Seelbäder”); statt des Trinkgeldes empfingen die
Handwerksburschen und Dienstboten ein Badegeld. Die Bedienung besorgten Badeknechte
und Bademägde. War das Bad gerichtet — in vollem Betrieb stand die
Anstalt nur an bestimmten Tagen in der Woche — so wurde dies durch Ausrufen,
Hornblasen, Beckenschlagen oder durch einen vor die Türe gehängten Badewedel
angekündigt; namentlich abends vor den Sonn- und Feiertagen strömte dann die
Bevölkerung in die Badestuben. Wannen- und Dampfbad wuchsen so in die gesellschaftlichen
Ergötzungen hinein, daß sie unter ihnen eine der ersten Stellen einnahmen;
leider arteten aber viele öffentliche Bäder schon sehr früh zu Sammelstätten
des Müßiggangs und der Schmausereien, zu Schlupfwinkeln der Unzucht aus (gemeinsames
Baden beider Geschlechter, Bedienung durch „Jungfräulein”). Die Juden
hatten ihre eigenen Badestuben, der Besuch der übrigen war ihnen untersagt. — In
enger Beziehung zum Badewesen stand das Schröpfen und Aderlassen als Gesundheitsmaßregel
gegen Völlerei, als Vorbeugungsmittel gegen Krankheiten; es geht
dies jedenfalls auf Klostersitten zurück (vgl. S. 271). Gewöhnlich wurden jährlich
4-6 prophylaktische Aderlässe vorgenommen, für die Zeit der Vornahme (am
günstigsten September, Oktober, Dezember, mit Einschränkung Februar, April, Mai,
November, ungünstig Jänner, März, Juni, Juli, August), ebenso für die Wahl der
Vene gab es bestimmte Regeln gemäß dem herrschenden astrologischen System. Den
geeigneten Zeitpunkt zeigten die Bader und Scherer durch das Aushängen einer
Aderlaßbinde an.  Genaue Vorschriften über das Aderlassen mit Abbildung einer
Figur (dem „Laßmännlein”), „Laßbriefe”, „Laßzettel”, „Laßtafeln” dienten zur
Belehrung von Hoch und Nieder. Für das Aderlassen trat stellvertretend das Schröpfen
ein. — Auch das regelmäßige Einnehmen von Abführmitteln, weniger die Applikation
von Klistieren zu prophylaktischen Zwecken spielte eine wichtige Rolle. — Medizinische
Monatsregeln für Aderlaß, Schröpfen, Baden, Arzneigebrauch,
Auswahl der Speisen und Getränke nach salernitanischem Muster — gestützt
auf die Vorstellung vom Einfluß der vier Elemente, der Planeten und Sternbilder
auf den menschlichen Körper — bilden nicht nur einen Teil des Inhalts von populären
Arzneibüchern und diätetischen Schriften, sondern wurden zwecks Verbreitung in die
weitesten Kreise auch mit den Kalendern verbunden (vgl. z. B. Deutsches Calendarium
aus dem 14. Jahrhundert in Haupts Zeitschr. VI, S. 351 oder den Kalender
vom Jahre 1428 im Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit, 1864, S. 333). Das
Leben „nach der mensur” war zur allgemeinen Sitte geworden!



[128] Ulrich von Lichtenstein hat davon in seinem „Frauendienst” eine Schilderung
gegeben.



[129] Das sog. Lazaruskleid bestand aus einem schwarzen Gewand mit verschiedenen
Abzeichen, dazu wurden ein Hut mit breitem weißem Bande und Handschuhe
getragen. Auf den Brustteil des Gewandes oder auch auf den Hut waren meist
zwei weiße wollene Hände genäht — zum Zeichen, daß die Hand des Herrn schwer
auf dem Sondersiechen ruhe.



[130] Vgl. S. 276. Außer der Klapper kam zur Ausrüstung der Leprösen noch ein
Stock, ein Fäßchen für Wasser und ein Korb.



[131] Die Entscheidung war ungemein schwerwiegend, da ja der Aussätzige der
bürgerlichen Rechte verlustig ging, fortan als bürgerlich tot galt. Tatsächlich
war die Erklärung der Aussätzigkeit an vielen Orten mit einer kirchlichen Totenfeier
(Requiem mit allen dazu gehörigen Gebräuchen) verbunden, an deren Schlusse
eine Schaufel voll Erde auf die Füße des Unglücklichen geworfen wurde. Andererseits
suchten sich unter die Leprösen auch bisweilen Leute der niedersten Volksklasse
einzuschmuggeln, um frank und frei den Bettel ausüben zu können. Die
Zuchtlosigkeit in den Leprosenhäusern erreichte übrigens oft einen hohen Grad, ja
es kam bisweilen zu förmlichen Revolten der Aussätzigen gegen die Städter. Zur
Zeit Philipps des Schönen von Frankreich beschuldigte man die Leprösen, daß sie
sich mit den Juden zur Brunnenvergiftung verschworen hätten, eine Anklage, die
natürlich zur grausamsten Bestrafung und zur Güterkonfiskation zu Gunsten des
Fiskus führte.



[132] Bei den mittelalterlichen medizinischen Autoren, z. B. bei den Glossatoren zu
Roger und Rolandus (Quatuor magistri), bei Henri de Mondeville, Guy de Chauliac,
finden sich vorzügliche Beschreibungen der Lepra, und unzweifelhaft wurde durch
die häufige Beobachtung der diagnostische Blick der Aerzte auf diesem Gebiete sehr
geschärft. Trotz der Befangenheit in humoralen Theorien (schwarze Galle als Ursache
der Lepra), welche übrigens die Begründung einer rationellen Aetiologie des Aussatzes
(Kontagiosität, Erblichkeit, Fischnahrung etc.) nicht hinderte, achtete man sorgfältig
auf „Vormäler” und äußere Krankheitssymptome. Als sicherste Zeichen werden
angeführt: Ausfallen der Augenbrauen, Verdickung der Orbitalränder, Exophthalmus,
Anschwellung der Nase, livide Gesichtsfarbe, starrer Blick, Knoten im Gesichte und
an den Ohren, die weißen Flecken (Morphaea alba), die dunklen Flecken (Morphaea
nigra), Schwinden des Muskels zwischen Daumen und Zeigefinger, pralle, glänzende
Spannung der Stirnhaut, Gefühllosigkeit der äußeren Teile der Tibien und der kleinen
Zehen u. s. w. Zu den diagnostischen Methoden gehörten folgende: Prüfung der
Hautempfindlichkeit in der Gegend der Tibien und Achillessehne — positiv bei
bestehender Anästhesie und beim Ausfließen einer serösen statt blutigen Flüssigkeit;
Benetzen der Haut des Kranken mit Wasser oder Bestreuen mit Salz —
positiv, wenn das erstere nicht, wohl aber das letztere haften bleibt; Aussetzen
an die kalte Luft — positiv, wenn keine Gänsehaut auftritt; Blutprobe (Aderlaßblut)
— positiv, wenn es schwarz und aschfarbig ist, wenn es mit Wasser behandelt
und durchgeseiht, zähe Fäden, ein sandiges, körniges, gerinnendes „Fleisch”
zurückläßt, wenn es Salz schnell auflöst, wenn es sich mit Essig und Wasser rasch
mischt; Harnprobe — positiv, wenn der Harn einen feinen, weißen oder grauen
Niederschlag enthält. — Von Mitteln, die man gegen den Aussatz, begreiflicherweise
ohne großes Vertrauen, empfahl, wären der Genuß von Vipernfleisch, gewisse diätische
und Abführmittel, Aderlässe und Fontanellen zu erwähnen.




[133] Die Erfahrungen, welche während der Zeit „des schwarzen Todes” gemacht
worden waren, führten, wenn auch nicht unwidersprochen, zur Ansicht, daß die Pest
vorzugsweise durch direkte Berührung Infizierter, durch Kleider, Habseligkeiten etc.
Erkrankter und Verstorbener, durch den Verkehr mit den, aus verpesteten Gegenden
angekommenen Fremdlingen u. s. w. verbreitet werde. Unter den medizinischen Autoren
vertrat, wie erwähnt, bereits Chalin de Vinario die Lehre von der Verbreitung der
Pest durch Ansteckung, ihm folgten darin die meisten Aerzte des 15. Jahrhunderts,
doch fehlt es auch nicht an solchen, die sich dieser Annahme unter Anführung gewichtiger
Gegenargumente widersetzten. Es darf übrigens nicht übersehen werden,
daß man wohl die Verbreitung des Pestgiftes von einem Kontagium abzuleiten
begann, hingegen die Entstehung der Seuche auf ganz andere Ursachen,
kosmisch-tellurischer Natur (causae inferiores et superiores), d. h. astralische
Einflüsse (ungünstige Konstellation, Kometen etc.), ungewöhnliche Witterungsverhältnisse,
Erdbeben u. s. w. zurückführte, welche erst in ihrer Gesamtheit als „Constitutio
epidemica” die „Fäulnis” der Säfte, namentlich des Blutes und somit die „putriden”
Fieber, die Pestilenz hervorrufen.



[134] Die „Pestkonsilien”, welche Aerzte an Private richteten, oder welche zur
Belehrung weiterer Kreise dienen sollten, enthalten außer Angaben über angeblich
prophylaktisch wirkende Arzneimittel großenteils diätetisch-hygienische Vorschriften
in Anlehnung an das S. 424 erwähnte Compendium de epidemia der Pariser
Fakultät vom Jahre 1348 (vgl. Sudhoff, Pestschriften aus den ersten 150 Jahren nach
der Epidemie des schwarzen Todes, Arch. f. Gesch. d. Med. Bd. IV, Heft 3, Leipzig
1910; Senfelder, Die ältesten Pesttraktate der Wiener Schule, Wiener klin. Rundschau
1898). — Manchmal erließen die städtischen Behörden Verbote gegen Völlerei
und Ausschweifung. — Ausgehend von der Vorstellung, daß die Verderbnis (Vergiftung
durch faulende organische Stoffe) der Atmosphäre (Miasma) die Wurzel des
Uebels sei, zündete man auf den Straßen große Feuer an oder empfahl die Räucherung
mit harzigen Substanzen in den Wohnungen.



[135] Vgl. Sticker, Abhandlungen aus der Seuchengeschichte, I. Bd., zweiter Teil
(Gießen 1910), S. 294 ff. Abgesehen von Genua und Mailand, die schon zur
Zeit des schwarzen Todes vorübergehend zur Sperre griffen, war es zuerst Venedig,
wo 1374 Verfügungen gegen die Einschleppung der Seuche getroffen wurden. Im
gleichen Jahre hatte der Visconte Bernabo von Reggio (bei Modena) verordnet,
daß jeder, den die Pest befallen habe, seine Wohnung verlassen und auf das Feld
oder in den Wald sich begeben müsse, daß jeder, der die Seuche einbringe, alle
seine Habe verlieren solle, daß diejenigen, welche Pestkranke gepflegt hätten, 10 Tage
abgesondert, allen Verkehr mit Gesunden meiden müßten, ferner daß außer den dazu
bestellten Leuten niemand den Pestkranken beistehen dürfe. Diese Vorschriften
wurden 1399 durch den Viconte Giovanni noch vermehrt (Bewachung der Stadttore
wie in Kriegszeiten, um den Einlaß pestverdächtiger Fremder zu verhindern, Lüftung,
Räucherung der Pesthäuser durch 8-10 Tage, Verbrennen von Kehricht, Stroh,
Lumpen etc.). In Ragusa befahl der Magistrat im Jahre 1377, daß alle Ankömmlinge
aus verpesteten Orten vom Bezirke abgewiesen werden sollten, falls sie nicht
vorher in Mercana oder in Altragusa einen ganzen Monat zur Reinigung Halt
gemacht haben. Personen, die mit den Abgesonderten in Berührung gekommen
seien, müßten ebenfalls einen Monat isoliert und durch Wind und Sonne gereinigt
werden. Die dreißigtägige Kontumaz, die Trentina, erweiterte man zuerst in Marseille
zur Quarantina. In der dort 1383 errichteten Quarantänestation wurden
die Menschen und Waren von verpesteten oder verdächtigen Schiffen für 40 Tage
isoliert, dem Wind und der Sonne ausgesetzt.  Im Jahre 1402 begann man in
Mailand damit, verpestete oder pestverdächtige Gegenstände durch Räucherungen
zu reinigen. Nach dem Muster Marseilles errichtete Venedig 1403 ebenfalls ein
Quarantänelazarett. Diese Vorbilder fanden im Laufe des 15. Jahrhunderts auch in
anderen Hafenstädten Nachahmung. Auf Mallorca bestand bereits im Jahre 1471 eine
vollständig eingerichtete Pestquarantäne, deren Reglement von Lucian Colomines
entworfen worden war. Venedig setzte 1485 einen eigenen Gesundheitsrat als Seuchenbehörde
ein. — In verschiedenen Städten Deutschlands und Oesterreichs erfuhren
während des 15. Jahrhunderts die Maßnahmen in Pestzeiten eine bedeutende Verschärfung,
wobei den mannigfachen Verbreitungsweisen der Seuche Aufmerksamkeit
geschenkt wurde. Man brachte die Pestkranken in leerstehenden Leprosenhäusern
oder neuerbauten Pestspitälern unter, legte Pestfriedhöfe an, errichtete Quarantänelazarette,
verbot größere Menschenansammlungen, schloß vorübergehend die öffentlichen
Badestuben, gab strenge Erlässe gegen pestverschleppende Landstreicher,
untersagte das Halten von Hunden, Katzen, Hausgeflügel, sorgte für bessere Reinigung
u. s. w.



[136] Was die Schutzmittel gegen die Pest anlangt, so kamen — abgesehen von
dem alten Rat zur Flucht, cede, recede, fuge — magische Mittel, Amulette und
Talismane, äußere Alexiteria (besonders Riech- und Räuchermittel), innere Alexipharmaca
(z. B. Theriak, die Pillen des Rufus von Ephesus ═ Pil. aloëticae, die
gebrannten Wässer), Fontanellen, Aderlässe u. a. zur Anwendung. In der Therapie
der Pest spielten Aderlässe (von Colle und Chalin de Vinario verworfen), Schröpfköpfe,
herzstärkende, blutreinigende Mittel (Abführ-, Schwitzmittel), Räuchermittel
und die Behandlung der Bubonen (erweichende Pflaster und Umschläge, Kauterisation,
Inzision) die Hauptrolle.



[137] Wobei mancher Spott mit ihnen getrieben wurde. Man gab ihnen eine
eigene, auffallende Kleidung, hing ihnen ein rasselndes Geräte (später eine Schelle)
an und versah sie zur Schutzwehr mit einem keulenartigen Stock.



[138] Es sei nur hingedeutet auf die Wunderkuren an den Gräbern von Heiligen,
durch Reliquien derselben u. s. w. Die Beziehungen bestimmter Heiliger zu bestimmten
Krankheiten wurden in ein förmliches System gebracht.





Literarhistorische Uebersicht[1].



[←]
         



Schriftsteller des 14. Jahrhunderts.



Italien.




Franciscus de Pedemontium (Francesco di Piedimonte), geboren in San
Germano in der Terra di Lavoro, wahrscheinlich ein Zögling Salernos und Leibarzt
des Königs Robert und Professor in Neapel († um 1320), verfaßte eines der besten
mittelalterlichen Lehrbücher der speziellen Pathologie und Therapie, in welchem die
Vereinigung der salernitanischen mit der arabischen Medizin deutlich hervortritt, ohne
daß der scholastischen Beweisführung ein allzugroßer Raum zugewiesen ist: Supplementum
Mesuae, eine Ergänzung zu dessen Practica medicinarum particularium
s. liber de appropriatis ═ lib. II des Grabadin (vgl. S. 226), die dort einsetzt, wo Peter
von Abano aufgehört hat (vgl. S. 405), also mit den Herz-, Baucheingeweide-, Leber-,
Gebärmutter- und Gelenkkrankheiten (gedr. c. Mesue opera). Das Werk ist überwiegend
kompilatorischen Charakters (erwähnt wird eine stattliche Zahl von Autoren,
antike, byzantinische, arabische, salernitanische und spätere), an eigenen Beobachtungen
(Krankengeschichten) bietet es nur wenig, hingegen eine Unmasse von Rezepttherapie
(darunter vieles „ex inventione nostra” empfohlen). Von Interesse ist namentlich der
geburtshilfliche Teil (im Abschnitt de aegritudinibus matricis). Wichtig ist die
Vorschrift, daß die Hebamme bei normalen Geburten der Natur nicht vorgreife (et
dimittat naturae obstetrix et nihil agat), sie solle nur beobachten und etwaigen
Gefahren vorbeugen. Zu den geburtsfördernden Mitteln (Geburtsstuhl mit
einem Ausschnitt) zählen Einlagen, Räucherungen, Einfettung, Niesemittel, instrumentelle
Dilatation des Muttermundes, Sprengen der Fruchtblase. Bei vollkommener
Fußlage sind die Arme, wenn sie nicht an den Schenkeln anliegen, herunterzustrecken;
bei unvollkommener Fußlage und bei Seitenlage ist die Wendung auf
den Kopf anzustreben (Reposition des Fußes, Schüttelung); bleibt dieses Verfahren
erfolglos, dann Herabholen des zweiten Fußes und Extraktion, ansonst ist das Kind
herauszubefördern wie ein totes. Zum Herausbefördern des toten Kindes sind zunächst
Arzneien anzuwenden, falls diese im Stiche lassen, ist die Extraktion mit
Haken bezw. Zerstückelung am Platze. Zur Herausbeförderung der Nachgeburt sind
nur medikamentöse Mittel empfohlen. Neben den rationellen Maßnahmen spielen
abergläubische Prozeduren noch eine sehr bedeutende Rolle.



Matthaeus Sylvaticus, „der Pandectarius” aus Mantua († 1342), widmete dem
König Robert von Neapel seine berühmt gewordenen Pandectae medicinae

(Opus pandectarum medicinae), eine (um 1297 begonnene, 1317 fertiggestellte) die
Synonymik berücksichtigende, alphabetisch geordnete Arzneimittellehre in ca.
720 Artikeln (auch unter dem Titel Liber cibalis et medicinalis pandectarum, Neap.
1474, Vicent. um 1475, Venet. 1480, 1484, 1492, 1498, 1499 u. ö., Papiae 1521, Lugd.
1524, 1534, 1541, die Ausgaben weichen nicht unerheblich voneinander ab durch
Einschiebsel aus Simon Januensis' Clavis sanationis und sonstige spätere Entstellungen),
möglicherweise rühren die etymologischen Erklärungen gar nicht vom Verfasser selbst
her. Matthaeus Sylvaticus kompilierte sein Werk aus einer sehr großen Zahl von
Autoren, die er zitiert, unternahm wahrscheinlich auch im Interesse seiner Arbeit
weite Reisen. In seiner späteren Lebenszeit wohnte er als „miles et physicus regius”
in Salerno, wo er einen botanischen Garten unterhielt.



Schule von Bologna.



Guielmus Brixiensis (Guglielmo da Brescia, G. de Corvis, 1250 bis um 1326),
aus Canneto bei Brescia, war zuerst Lehrer der Logik in Padua, studierte sodann
Medizin in Bologna bei Taddeo Alderotti, von dem er die Laurea empfing, und
wurde später Leibarzt der Päpste Bonifaz' VIII., Clemens' V. und Johanns XXII. (in
Avignon), welche ihn mit geistlichen Pfründen überhäuften; am Ende seines Lebens
zog er sich nach Paris zurück. Großes Ansehen erlangte seine Practica ad
unamquamque egritudinum a capite ad pedes, gewöhnlich als Aggregator
Brixiensis bezeichnet (Patav. 1505, 1515, Venet. 1510), ein von scholastischem
Geiste durchwehtes Sammelwerk, welches über die verschiedenen Kapitel der
speziellen Pathologie und Therapie die Anschauungen der maßgebendsten Autoren
zusammenstellt, zumeist ohne zu einer selbständigen Kritik vorzudringen. Mit dem
Hauptwerke wurden öfters noch einige andere Schriften, Tractatus de febribus,
de peste, de consilio observando tempore pestilentiali ac etiam
de cura pestis, gedruckt.



Bartolomaeus Varignana, † um 1320, Schüler des Thaddaeus Florentinus, ein
auch an den politischen Angelegenheiten hervorragend beteiligter Arzt und berühmter
Lehrer; von seinen Schriften (Kommentare und Kollegienhefte — Recollectiones —
über Galen und Avicenna, ferner Consilia) sind nur einige Proben gedruckt (bei
Puccinotti, Storia della medicina, Livorno 1855, Vol. II, P. 1 App., p. CXIII ff.,
Quaestiones super libro Galeni de complexionibus; quaestio: Utrum
medicina nutriat).



Guilielmus Varignana, † 1330, Sohn des Vorhergehenden. Secreta sublimia
medicinae ad varios curandos morbos, Venet. 1520, Lugd. 1526, Basil. 1597.
Ad omnium interiorum et exteriorum partium morbos remediorum praesidia
et ratio utendi eis pro circumstantiarum varietate (Basil. 1531).
Zusammengefaßt in Opera medica de curandis morbis universalibus et
particularibus, febribus, venenis, faciei et totius corporis mundificationibus
(Basil. 1545, 1595, Lugd. 1560). G. de Varignana war einer der
Ersten, welcher die Isolierung der Pestkranken forderte. Sein Sohn Guilielmo und
seine Enkel Pietro und Matteo waren gleichfalls Professoren der Medizin in Bologna.



Dinus de Garbo (Dino ═ Aldrobandino del Garbo, Dinus de Florentia), geboren
in Florenz als Sohn des Chirurgen Buono oder Bruno, Schüler des Thaddaeus, wirkte
als gefeierter Lehrer in Bologna, vorübergehend auch in Siena und Padua und erfreute
sich der besonderen Gunst des Königs Robert von Sizilien, dem Mäzen aller
Gelehrten. Er starb in seiner Geburtsstadt 1327 (wenige Tage nach dem Feuertode
seines wissenschaftlichen Gegners und Konkurrenten, des Dichterarztes und Astrologen
Cecco di Asculo, dessen Verurteilung durch die Inquisition er befördert haben soll).

Dino, einer der feingebildetsten und bedeutendsten Aerzte in den Augen der Zeitgenossen,
zeigte sich als starrer Anhänger der Tradition (secutus est Galenum
sicut Evangelium, sagt sein etwas freier gesinnter Sohn von ihm). Von seinen
Schriften sind gedruckt: Chirurgia cum tractatu ejusdem de ponderibus
et mensuris nec non de emplastris et unguentis (Ferrar. 1485,
Venet. 1519, 1536), hauptsächlich aus Avicenna geschöpft, Super IV. Fen. primi
Avicennae praeclarissima Commentaria etc. (Venet. 1514), Expositio
super Canones generales de virtutibus medicamentorum simplicium
secundi Canonis Avicennae (Venet. 1514) — von diesem Werke stammt der
Beiname „Expositor” —, Recollectiones in Hippocratis librum de natura
foetus (Venet. 1502, 1518), Ennarationes in guidonem de Cavalcantibus de natura
venerei amoris (Venet. 1498)[2], De coena et prandio (Rom 1545), Proben aus seinem
Kommentar zu den Aphor. des Hippokrates und zu Galens de malicia
complexionis diversae (bei Puccinotti l. c. p. LXXXIX ff.). Dinus de Garbo
wurde übrigens beschuldigt, die Werke seines Zeitgenossen Turisanus usurpiert zu
haben.



Thom. de Garbo (Tommaso del Garbo, † 1370), Sohn und Nachfolger des
Vorigen, ein sehr beliebter Praktiker, Landsmann und Freund des Petrarca, mit
dem er einen interessanten Briefwechsel unterhielt. Petrarca spricht ihn an einer
Stelle seiner Rer. senil. libri folgendermaßen an: „Scis tu, quem medicinae ars
omnium, non dico maximum, ne de ignotis judicem, sed haud dubie famosissimum
nunc habet.” Bei einer anderen Gelegenheit sagt er von ihm: „illum alterum medicorum
modo principem, si quid famae credimus, Thomam compatriotam meum.”
Hauptwerk ist die unvollendete Summa medicinalis (Venet. 1506, 1521 u. ö.,
Lugd. 1529); der erste Band handelt de rebus naturalibus et de eis annexis
humani corporis pertinentibus, der zweite de rebus non naturalibus appellatis ab
extra inevitabiliter humano corpori occurentibus; in manchen Ausgaben der Summa
sind auch gedr.: de reductione medicamentorum ad actum und de restauratione
humidi radicalis (z. B. Venet. 1529). Ein Pestkonsilium, das angeblich
von ihm herrührt, ist in mehreren Ausgaben des Marsilius Ficinus de pestilentia
beigefügt (neu herausgegeben, Bologna 1866). Ferner die Kommentare: Expositio
super capitulo de generatione embryonis III. Canon. Fen. XXV Avicennae und Comm.
in libb. Galeni de febr. diff. (Lugd. 1514).



Torrigiano di Torrigiani (Petrus Turisanus, Trusianus, de Turrisoniis etc.
aus dem Hause Rustichelli und Valori, daher auch Torrigiano Rustichelli oder Trusianus
Valorius), hervorragender Schüler des Taddeo Alderotti, „primus inter ceteros
Taddei auditores”, lehrte eine Zeitlang in Paris, kehrte dann nach Bologna zurück
und wurde schließlich Karthäusermönch, angeblich wegen seiner Mißerfolge in der
Praxis; er starb um die Mitte des 14. Jahrhunderts. Von seinen Schriften ist der
berühmte Kommentar zur Ars parva gedruckt, Trusiani plusquam Commentum
in librum Galieni qui microtechni intitulatur (Venet. 1504, 1517,
1526 u. ö.). Dieser Kommentar bildet geradezu das Paradigma der medizinischen
Scholastik, entbehrt aber doch nicht der eigenen Kritik (gegenüber manchen Lehrmeinungen
des Aristoteles, Galen und Avicenna). Gegen Galen verteidigt er z. B.
die Ansicht, daß die Wirkung der Laxativa nicht durch direkten Kontakt (sozusagen
mechanistisch), sondern indirekt (dynamisch), vermöge Anregung der Naturheilkraft zu
stande komme: Purgatio non fit a virtute naturali attractiva, quae est in medicine, sed

a stimulatione et punctione multa, quam facit circa orificia venarum mesenteriacarum,
ex qua sequitur ea laxari, ut contineri non possint; naturam quoque modo stimulatum
exprimere illuc humores sicut ad locum dolentem. Sed expulsio nulli attribuitur
medicinae sed naturae tantum. Im Gegensatz zu Aristoteles nimmt er den Sitz der
Empfindung im Gehirn an etc. Derselbe Nerv leite Empfindung und Bewegung,
die Kräfte der Organe seien nicht selbständig, sondern untergeordnete Kräfte der
Seele etc. Wegen solcher (sachlich allerdings recht bedeutungslosen) Selbständigkeit
hielt sich der Verfasser berechtigt, das Werk Plusquam commentum zu betiteln
(„quoniam in hoc dicto nostro libro non solum mentem Galeni proponimus comminisci,
sed saepe disgredientes aliqua faciemus intercipi medicis non inutilia scire”
ideo plusquam commentum appellavimus), daher sein Beiname der Plusquamcommentator.
In der Coll. Venet. de balneis sind aus seinem Kommentar die
canones balneandi besonders abgedruckt.



Nicolaus Bertrucius (Bert[r]ucci, Bertuccio[3], Vertuzzo u. s. w.), lehrte die Medizin
in Bologna (wo er auch Guy de Chauliac zu seinem Schüler hatte) und starb 1347
an der Pest. Seine historische Bedeutung liegt darin, daß er die anatomischen
Sektionen in der Art seines Meisters Mondino fortsetzte[4]. Er verfaßte ein Handbuch
der Pathologie und Therapie mit einleitenden Kapiteln (de commendatione artis
medicae, de informatione medici, de corpore medicando sine regimine sanitatis et
variis medici actibus). Collectorium artis medicae tam practicae quam
speculativae (Lugd. 1509, 1518, Colon. 1537), ferner die Schriften In medicinam
practicam introductio (Argent. 1533, 1535), Methodi cognoscendorum tam
particularium quam universalium morborum (Mogunt. 1534), Diaeta seu
regimen sanitatis de rebus non naturalibus et advertendis morbis
(Mogunt. 1534). Die Schriften stehen unter arabischem Einflusse und erfreuten sich,
besonders die an erster Stelle genannte, langanhaltender Beliebtheit; bemerkenswert
ist die stark hervortretende Abneigung gegen größere chirurgische Eingriffe, trotzdem
deren Beschreibung mitgeteilt wurde.



Petr. de Tussignana (Tussignano, Tussiano). Unter diesem Namen gehen
Schriften, die vielleicht von drei verschiedenen Trägern dieses Namens herrühren.
Einer derselben war Lehrer des Guilielmus de Saliceto (also in der ersten Hälfte
des 13. Jahrhunderts) und schrieb ein Regimen sanitatis (Lugd. 1535, Paris
1539, 1540), von einem zweiten rührte die Abhandlung über die Thermen von
Bormio, de balneis Burmi apud Vulturenos (in Coll. de balneis, Venet. 1553),
aus dem Jahre 1336 her, außerdem existieren noch die Schriften: de medicamentorum
formulis (Venet. 1518), Tabulae super problemata Aristotelis
(Venet. 1515, 1518), Receptae super nono Almansoris (Venet. 1497, 1517),
Consilium pro peste vitanda (abgedr. auch bei Joh. de Ketham Fasc. medicinae),
Compositiones et remedia ad plerosque omnes affectus morbosque
sanandos (Lugd. 1587). Verfasser derselben ist wahrscheinlich ein dritter Pietro de
Tussignana, welcher als berühmter Lehrer in Bologna, Pavia und Ferrara wirkte
und 1410 starb.




Schule von Padua.



Gentilis Fulgineus (Gentile da Foligno, de Gentilibus), Sohn eines Bologneser
Arztes, Schüler des Taddeo, glühender Verehrer des Pietro d'Abano, wirkte zuerst
in Bologna und Perugia, sodann (1337-1345) in Padua als Lehrer; er starb in
Perugia 1348 an der Pest („ex nimia infirmorum requisitione”). Von seinen Werken
sind die Consilia (Papiae 1492, Venet. 1503) am berühmtesten; dieselben enthalten
manche gute Beobachtung, freilich umstrickt von scholastischer Spitzfindigkeit. Wenn
sich der Ehrentitel „anima Avicennae” auf ihn (und nicht auf den früher lebenden
Gentilis da Florentia) bezieht, so sind ihm auch die Expositiones in Canonem
Avicennae (Pap. 1477, Venet. 1520) zuzusprechen. Gentilis de Foligno verfaßte
ferner: einen Kommentar zu den Lehrgedichten des Aegidius Corboliensis
de urinis, de pulsibus (in den alten Ausgaben derselben enthalten),
Introductorium practicae de febribus; Quaestiones subtilissimae
in artem parvam Galeni (Venet. 1576), de proportionibus medicinarum
(in den Venediger Ausgaben des Joh. Mesuë), de utilitatibus aquae
balnei de Porrecta (in Coll. de baln., Venet.), handschriftlich ist ein Tr. de corde
vorhanden.



Jacobus (de Dondis) Dondus (Giacomo de' Dondi) „der Aggregator”,
berühmt als Arzt, Astronom und Mechaniker, wurde 1298 in Padua geboren, machte
daselbst seine Studien und übte zuerst in Chioggia, sodann in seiner Vaterstadt die Praxis
aus; wahrscheinlich wirkte er daselbst auch als Lehrer der Medizin. Er starb 1359.
Sein Hauptwerk ist der Aggregator Paduanus de medicinis simplicibus (zum
Unterschied vom Aggregator Brixianus vgl. S. 421), auch unter dem Titel Promptuarium
medicinae (Venet. 1481, 1494, 1543, 1576; italien. Venet. 1536, 1540),
eine aus griechischen und arabischen Autoren geschöpfte Aufzählung der Heilmittel
(meist mit schlechten Abbildungen versehen). Ferner schrieb er de causis
caliditatis aquarum Aponensium, de modo conficiendi salis ex aquis calidis Aponensibus
(in Coll. de balneis, Venet. 1554) — Anfänge einer exakten Balneologie.
Die seesalzhaltigen Thermen von Albano erregten seine Aufmerksamkeit und er
unternahm es daher, das Salz derselben durch Verdampfung zum Arzneigebrauch
zu extrahieren — ein Projekt, das er in den genannten Abhandlungen zu rechtfertigen
suchte.



Johannes (de Dondis) Dondus (Giovanni de' Dondi), der Sohn des Vorigen,
wurde 1318 in Chioggia geboren, erfreute sich eines ganz außergewöhnlichen Ruhmes
als Arzt und Astronom und wurde mit Ehren überhäuft. Unter anderem ernannte
ihn Karl IV. schon 1349 „propter summam doctrinam” zu seinem Leibarzt. Er
lehrte (Astronomie, Logik, Medizin) teils in Padua, teils in Pavia und starb unter
Hinterlassung eines großen Vermögens 1389. Wegen eines außerordentlich kunstvollen
Planetariums, das er nach sechzehnjähriger Arbeit herstellte, erhielt er und seine
Familie den ehrenden Beinamen dell' Orologgio. Gedruckt ist von seinen wenigen
Schriften nur de fontibus calidis agri Patavini (in Coll. de balneis, Venet. 1553). Das
Bestreben, unabhängig von den Autoritäten durch eigene Erfahrung Kenntnisse zu erlangen,
im Bunde mit seiner Begeisterung für das klassische Altertum, hatte ihm die
vielbedeutende Achtung und Freundschaft Petrarcas erworben. Der große Verächter
der Aerzte seines Zeitalters ließ sich bei einer Fieberkrankheit, die ihn im 66. Jahre
überfiel, von Giovanni Dondi behandeln und befolgte wenigstens zum Teil dessen
Ratschläge, ja er rechtfertigte sich in einem Schreiben (Senil. lib. XII, ep. 1), daß
er über einen medizinischen Gegenstand mit dem „principe medicorum hujus temporis”
zu streiten wage; auch an anderen Stellen bringt er ihm die höchsten Achtungsbeweise

entgegen. Dondi richtete an Petrarca, mit dem er durch innige Freundschaft verbunden
war, mehrere Sonette.



Marsilius de Sancta Sophia (Marsilio de S. Sophia), Sprößling einer berühmten
Aerztefamilie[5], lehrte den größten Teil seines Lebens in Padua, später in
Pavia und Piacenza, zuletzt in Bologna (daselbst † 1405) und erfreute sich eines
großen Rufes als Erklärer des Hippokrates, Galen und Avicenna. Von seinem umfangreichen
Schrifttum sind gedruckt: Luculenta ... expositio in divi Hippocratis
particulam tertiam s. l. et a., Quaestiones zu den Aphorismen des
Hipp. (mit dem Kommentar des Jacobus Faroliviensis vgl. unten), Tractatus de
febribus (Lugd. 1507, Venet. 1514).



Galeatius (Galeazzo) de S. Sophia († 1427 an der Pest), Neffe des Vorigen[(1)],
lehrte in Bologna (Logik) und Padua, sodann von 1398 bis 1406 in Wien, seit 1407
wieder in Padua. Von seinen Schriften sind ein von eigener botanischer Forschung
zeugendes Werk über die Simplicia und ein Tractatus de febribus (Venet.
1514, Lugd. 1517) zu erwähnen. Zweifelhaft ist es, ob ihm der Kommentar zum
neunten Buche des Liber ad Almansorem (gedruckt unter seinem Namen, Hagenau 1533,
opus medicinae practice antehac nusquam impressum Galeatii d. S. Sophia in
nonum tractatum libri Rhasis ad regem Almanaorem etc.[6]), das Consilium tempore
pestilentiae (vgl. L. Senfelder in „Die ältesten Pesttraktate der Wiener Schule”,
Wr. Klin. Rundsch. 1898) und der Traktat über die Seekrankheit resp. Verhaltungsmaßregeln
für Seereisende (Consilium magistri G. cuidam domino ituro per mare,
ed. von L. Senfelder mit deutscher Uebersetzung, Wr. Klin. Rundsch. 1898) zuzusprechen
ist.





Jacobus Foroliviensis (Giacomo della Torre aus Forli, † 1413), einer der
berühmtesten Kommentatoren des Hippokrates, Galen und Avicenna, lehrte (Philosophie
und Medizin) an verschiedenen Orten Italiens, zuletzt in Bologna und Padua unter
ungewöhnlichem Beifall. Zu seinen bedeutendsten Schülern gehörten Ant. Guainerio
und Giov. Mich. Savonarola. Gedruckt sind von seinen Schriften: Expositio in
primum Avicennae canonem cum quaestionibus ejusdem (Pap. 1488,
Venet. 1479, 1495, 1547), Expositio super I, II et III Tegni Galeni (Pap.
1487, Venet. 1491), Expositio in aphorismos Hippocratis (Pap. 1485, Venet.
1490), Expositio in Avicennae aureum capitulum de generatione embryionis etc.
(Pap. 1479, Venet. 1501, 1502, 1518). Gesamtausgabe Venet. 1547. Sein Kommentar
zur Ars parva (Mikrotechne) diente neben dem Kommentar des Rodoam und des
Torrigiani lange Zeit als Grundlage des akademischen Unterrichts. Die überschwengliche
Inschrift, die man unter sein Grabdenkmal setzte, begann folgendermaßen:






Forlivius jacet hic Jacobus, quo clarior alter


Non fuit Latio et Graecia doctior illo;


Alter Aristoteles Italis, Hippocras fuit alter.








Nicolaus Florentinus (Nicolaus Nicolus Fl., N. Falcutius, de Falconiis, Niccolò
Falcucci, † um 1412), berühmter Florentiner Arzt, verfaßte (außer Kommentaren zu
den Aphorismen des Hippokrates) auf Grund enormer Belesenheit ein umfassendes
Repertorium der gesamten Medizin, welches alles bis dahin Bekannte zu vereinigen
bestrebt ist, Sermones medicinales (Papiae 1484, Venet. 1491,
1494, 1507, 1515, 1533). Die Bedeutung dieses Kolossalwerkes, in welchem alle
paar Zeilen die überaus zahlreich benutzten Autoren, sehr oft mit ihren eigenen
Worten, angeführt werden, ist nicht gering anzuschlagen, es bietet eine in seltenem
Grade vollständige Zusammenfassung der mittelalterlichen Medizin, von
originellen, dem Verfasser eigentümlichen Anschauungen dagegen verhältnismäßig
wenig. Nicolaus teilt sein Werk in Sermones (mit den Unterabteilungen Tractat,
Summa) ein. Der erste handelt „de subjecto medicinae et ejus conservatione”, der
zweite betrifft die Fieberkrankheiten (auch in die Coll. Venet. de febribus 1570 aufgenommen),
der dritte die Affektionen des Kopfes (dem Kopfschmerz sind allein
26 Folioblätter gewidmet), der vierte die Brustleiden, der fünfte die Affektionen der
Baucheingeweide (den Magenkrankheiten sind 71 Folioblätter gewidmet), der sechste
die Affektionen der Geschlechtsorgane, der siebente Chirurgie und Kosmetik. Die
einzelnen Sermones, bezw. mehrere derselben zusammen, erschienen auch gesondert.
Ob der sermo VIII, welcher nach des Verfassers Worten (in der Vorrede) die Arzneimittellehre
enthalten sollte, jemals geschrieben wurde, ist zweifelhaft. Zitiert sind
unter anderen folgende Autoren: Hippokrates, Aristoteles, Galen, Oribasius, Paulus,
Alkindi, Johannitius, Rhazes, Isaac Judaeus, Serapion, Ali Abbas, Abulkasim,
Avicenna, Avenzoar, Averroës, Maimonides, Constantinus Africanus, Roger, Rolando,
Salernitani, Gilbert, Brunus, Hugo von Lucca, Theoderich, Saliceto, Dinus de Garbo,
Gentilis, Bernard de Gordon, Dondi.



Silanus (Syllanus) de Nigris aus Pavia. Expositio super nono Almansoris
(Venet. 1483, 1490, 1497).



Frankreich.



Chirurgie.



Experimenta magistri Jo. Pickaert (Jean Pitard) qui habuit receptas
a rege Francie et valent contra omnes plagas. Manual der französischen
Wundärzte, auch französisch ed. K. Sudhoff (Arch. f. Gesch. d. Med. II, 1909,
p. 211-278).



Henricus de Amondavilla (Mondavilla, Hermondavilla u. s. w.) — Henri de
Mondeville. Ausgaben: Pagel, Die Anatomie des Heinrich von Mondeville, Berlin
1889; Pagel, Die Chirurgie des Heinrich von Mondeville etc., Berlin 1892; A. Bos,
La chirurgie de maitre Henri de M., Traduction contemporaine de l'auteur etc.,
Paris 1897-1898 (Ausgabe einer altfranzösischen Uebersetzung); Uebersetzungen:
Nicaise, Chirurgie de maitre H. de M., traduction française avec des notes etc., Paris
1893; deutsche Uebersetzungen einzelner Abschnitte in zahlreichen, von Pagel inspirierten
Dissertationen 1894-1898 (Albers, Diestel-Laemmer, Herda, Hering, Kahle,
Kauffmann, Kleinhans, Krahmer, Leßhafft, Margoniner, Neuhaus, Niendorf, Osterroht,
Pankow, Rawitzki, Rogge, Rudolph, Ruppin, Wachsmuth, Wagner, Weber, Wernicke,
Zimmermann).



Die Anatomie des H. liegt in zwei Fassungen vor, von denen die erste (vgl.
Pagels Ausgabe, Die Anat. d. H. v. M.) einen im Jahre 1304 gehaltenen Schulvortrag
enthält, während die zweite, in etwas geänderter Gestalt und mit Zutaten

(besonders literarischen) versehen, den Traktat I seiner umfangreichen Chirurgie
darstellt.



Inhalt der (1306 in Paris begonnenen und unvollendet gebliebenen) Chirurgie:
Traktat I Anatomie, Traktat II Behandlung der Wunden, Kontusionen und
Geschwüre. Von Traktat III (welcher die spezielle chirurgische Pathologie und
Therapie mit Ausschluß der Wunden, Geschwüre und Knochenleiden enthalten sollte)
ist nur die erste und zweite Doktrin, sowie das Vorwort zur dritten ausgeführt:
Lehre von den Inzisionen, der Kauterisation, Venäsektion etc., Amputation, Einbalsamierungsverfahren,
Kosmetik, Dermatologie, Abszeß- und Geschwulstlehre.
Traktat IV fehlt (sollte die Lehre von den Frakturen und Luxationen enthalten).
Traktat V behandelt die Arzneimittellehre und enthält Rezepte sowie ein Verzeichnis
von synonymen Arzneistoffen und Ersatzmitteln.



Die Anatomie des H. beruht, wie der Verfasser selbst angibt, zum größten
Teile auf Avicenna, zeichnet sich aber durch eine sehr übersichtliche, vorwiegend
die praktischen Zwecke des Chirurgen berücksichtigende Darstellungsweise aus. Bezüglich
der Notwendigkeit anatomischer Kenntnisse für den Chirurgen beruft er sich
auf Galen und Bruno von Longoburgo, doch stellt er verhältnismäßig geringe Ansprüche,
wie aus mehreren Stellen hervorgeht, z. B. sufficit cyrurgico scire loca
magnorum nervorum, venarum, arteriarum, ut sciat ea, cum incisiones fecerit, evitare
et eorum incisionibus succurratur cum oportet. Die Terminologie ist nicht sehr reich
an Arabismen, umfaßt aber eine beträchtliche Zahl von Bezeichnungen, die von
den heutigen erheblich abweichen. Die Körperbestandteile zerfallen in Membra
consimilia (z. B. os, cartilago, caro); membra officialia (z. B. bracchium) und
superfluitates (z. B. sanguis und medulla); die M. consimilia sind teils simplicia
spermatica (z. B. cartilago, nervus und vena) oder non spermatica (z. B.
caro, pinguedo), teils composita pure spermatica (z. B. chorda) oder partim
spermatica, partim non spermatica (musculus, lacertus). In den Handschriften
des Originaltextes sind die 13 Abbildungen, deren sich H. beim Unterricht bediente,
nicht vorhanden, sondern nur die Beschreibungen derselben; danach ging den anatomischen
Abbildungen ein Bild voraus, welches den Chirurgen als Dissektor darstellte.
Die Beschreibungen der Abbildungen lauten: Et est haec prima et praesens
figura hominis, in quo depinguntur a parte anteriori sola ossa sua, cartilagines et
ligamenta et juncturae praedictorum et in membris particularibus et remotis sicut
coxis et brachiis apparebunt nervi simplices principales et cordae et musculi singuli
eorundem (Vorderansicht eines Menschen; Knochen, Knorpel, Bänder,
Sehnen, Gelenke; Nerven, Sehnen und Muskeln der Extremitäten).



Figura (2) hominis in qua a parte posteriori apparent ossa sua, cartilagines et
cetera membra omnia nunc praedicta et nervi omnes prout a nucha oriuntur (Rückansicht).



Figura (3) hominis, in quo per fissuram pectoris et ventris apparent venae
et arteriae magnae nascentes ab epate et a corde et ad remota membra corporis
transeuntes et pili et ungues et capilli (Gefäße der Brust- und Bauchhöhle).



Figura (4) hominis excoriati portantis cutem suam super humeros a baculo,
in qua apparet cutis capitis capillata, et cutis manuum et pedum, et in qua apparet
caro lacertosa per corpus et glandulosa alba in mammillis et emunctoriis et per
fissuram ventris pinguedo, adeps et axungia (Haut, Unterhautfettgewebe etc.).



Figura (5) hominis fissi per medium a parte anteriori a summo vertice capitis
usque ad anum, in quo apparebunt craneum et cerebrum divisa per medium et
dura mater dependens a craneo et nervi optici venientes a cerebro ad oculos et
panniculi pectoris et ventris cum dyafragmate et suspensoria testiculorum, quae

vocantur didymi, quomodo a syphacis panniculo oriuntur (Rückansicht des Gehirns,
der Hirnhäute, des Brust- und Bauchfells).



Figura (6) hominis, in quo apparet a parte dorsi, fisso craneo, medulla cerebri
et medulla spinae usque ad caudam et aliae medullae omnium ossium habentium
medullas (Zentralnervensystem und Knochenmark).



Figura (7), in qua apparet conjunctio et compositio et juncturae 6 ossium
capitis prout a parte superiori respiciuntur (Schädel von oben).



Figura (8), in qua apparet conjunctio et compositio et juncturae praedictorum
6 ossium capitis et 6 ossium facieï et quomodo haec omnia simul conjunguntur et
quomodo se repraesentant respicientibus ea a latere (Seitenansicht des Schädels).



Figura (9) hominis fissi a parte anteriori per medium a fronte usque ad anum,
scilicet medium nasi et oris et linguae, et in quo apparebunt integra nodus gutturis,
via cibi et aëris, cor, pulmo et dyafragma, stomachus et zirbus, epar, splen et intestina
et quomodo conjunguntur et sunt in homine vivente, sicut propinquius veritati
(Medianschnitt von vorn, Situs viscerum).



Figura (10) forma oculi vel figura aut depinctio ipsius (das Auge).



Figura (11) hominis fissi per medium a parte posteriori a summo capitis usque
ad caudam per mediam spinam, per cujus dictam fissuram apparebit dicta pars
posterior omnium praedictorum membrorum intrinsecorum (Medianschnitt von
hinten, Situs viscerum).



Figura (12) est sola inferior medietas hominis a junctura spinae, quae est in
medio costarum usque ad articulos pedum fissa per medium a furcula ventris usque
ad anum per partem posteriorem, in qua apparet longaon (═ rectum) jacens supra
spinam; et renes juxta spinae latera et pori uritides (Harnleiter) a kyli vena venientes
et ab eis ad vesicam transeuntes, vesica integra et virga fissa per medium, et
osseum (Hodensack) et testiculi integri (Urogenitalsystem des Mannes).



Figura (13) est sola medietas inferior mulieris a junctura spinae, quae est in
medio costarum usque ad pedum digitos fissa per medium ventris a furcula stomachi
usque ad anum, in qua apparet matrix jacens supra longaonem (═ rectum) et duo
testiculi (═ Ovarien) intra ipsam inter ipsius collum et magnam concavitatem et
apparet vesica stans supra collum ipsius infra inter spondiles caudae et ossa hancarum
(Hüftbeine) ═ Urogenitalsystem des Weibes.



Die handschriftlich vorhandene altfranzösische Uebersetzung der Chirurgie des
H. enthält, abgesehen von der vorausgehenden Inzisionsfigur, 13 Bildchen (in
Sudhoffs Studien zur Gesch. d. Medizin, H. 4, Leipzig 1908, reproduziert), welche die
oben beschriebenen anatomischen Tafeln zur Vorlage hatten, aber auf dem beschränkten
Raume nur eine Auswahl des Details bringen konnten.



In einigen Mondeville-Handschriften finden sich kleine Organabbildungen, welche
mit den oben beschriebenen anatomischen Tafeln in gar keinem Zusammenhange
stehen, möglicherweise aber auf Zeichnungen zurückgehen, die H. einstens vor seinen
Schülern ausführte (gleichfalls reproduziert in Sudhoffs Studien Heft 4, Leipzig 1908).



In der mit dem zweiten Traktat beginnenden Chirurgie wird folgendes in sehr
eingehender Weise besprochen: Blutstillung (Tamponierung mit Zuhilfenahme
styptischer Mittel, Kauterisation, Ligatur, Naht[7]), Wundverband (als Verbandmittel
ist starker Wein anderen Substanzen wie „oleum”, „unctuosa”, „pulveres”
vorzuziehen, jedoch soll er nicht inter labia vulnerum recentium sanguinolentorum
gebracht werden; zur Herstellung der Scharpiekissen und Wieken eignet sich Werg

besser als Wolle), Wundnaht (Vorschriften über die Nadeln, Fäden, Stichführung
etc., Kopfnaht, trockene Naht, Kürschnernaht, umschlungene Naht u. s. w.,
Entfernung der Nähte), Pflege der Verwundeten (eventuell Blutentziehung
durch Schröpfköpfe oder Abführmittel; entsprechende Diät), Pfeilextraktion[8],
Therapie der Schädelverletzungen, Trepanation, Therapie penetrierender
Brust- und Bauchwunden (Lagerung des Patienten, Naht, Reposition
vorgefallener Teile etc.)[9], Behandlung der Kontusionen (Aderlässe, Schröpfen,
Diät, warme Weinumschläge), Lehre von den Geschwüren (7 Arten, Ulc. planum,
concavum, virulentum, sordidum etc., Behandlung mit Pflastern, Salben, Pulvern,
Inzisionen, Kauterien, Verband), Lehre von giftigen Wunden, Fisteln, Krebs
(nullus cancer curatur, nisi totus radicitus extirpatur), Indikation und Ausführung
der Inzisionen, Kauterisation (zumeist eiserne Cauteria, 7 Arten; Aetzkalk,
Kanthariden), Aderlaß (kontraindiziert in der Regel bei Kindern unter 9 Jahren,
dekrepiden Greisen, bleichen Jünglingen, menstruierende Frauen, Hydropischen etc.),
Schröpfen (trockenes und blutiges, gläserne Schröpfköpfe, Ausführung an siebzehn
bestimmten Stellen), Blutegel, Amputation, Einbalsamierung, Kosmetik[10],
Hautkrankheiten[11] (pruritus et scabies, serpigo et impetigo, morphaea et
barras aut albarras, Lepra mit den Hauptsymptomen: Ausfallen der Augenbrauen,
Verdickung der Orbitalränder, Exophthalmus, Anschwellen der Nase, livide Gesichtsfarbe,
starrer Blick, Knoten im Gesicht und an den Ohren, Morphaea alba ═ weiße
Flecken, Morphaea nigra ═ dunkle Flecken, Schwinden des Muskels zwischen Daumen
und Zeigefinger, pralle, glänzende Spannung der Stirnhaut, Gefühllosigkeit der Tibien
und der kleinen Zehen), Parasiten, Verbrennungen, Warzen, Abszesse
und Geschwülste (Ganglien, Skrofeln, Pestbubonen, Parotitis, Halsabszesse,
Brustfisteln, Mammaabszesse, eitrige Affektionen der männlichen Genitalorgane u. a.).
Im Antidotarium[12] sind unter anderem die verschiedenen äußeren Arzneiformen

erklärt (z. B. „Epithema” ═ Umschlag, Encathisma ═ Sitz- oder Halbbad, Embrocatio
═ Dusche), ausführlich ist die Arzneizubereitung besprochen, die Heilmittel zerfallen
in repercussiva, resolutiva, maturativa, mundificativa, incarnativa et regenerative et
cicatrizativa, corrosiva et ruptoria, remollitiva.



Der Inhalt der Chirurgie ist der Hauptsache nach kompiliert und überreich an
Zitaten (besonders oft werden Hippokrates, Aristoteles, Galen, Rhazes, Avicenna,
Theoderich zitiert), die Darstellungsweise ist bei aller Weitschweifigkeit und scholastischen
Manier den didaktischen Zwecken vorzüglich angepaßt. Für die Gegenwart
besitzen aber namentlich jene sehr umfangreichen Ausführungen Interesse, welche sich
auf die Hodegetik, Propädeutik und Deontologie beziehen; dieselben bilden
eine wahre Fundgrube für die ärztliche Standesgeschichte. Wir können uns nur
darauf beschränken, folgendes daraus hervorzuheben: „Der Chirurg, welcher regelrecht
operieren will, muß vorerst Orte besuchen, an denen erfahrene Chirurgen oft operieren;
er muß ihre Operationen gewissenhaft beobachten und seinem Gedächtnis einprägen;
sodann muß er sich üben, indem er mit diesen Chirurgen zusammen operiert....
Aus den Aussprüchen aller Schriftsteller, praktischen Aerzte und Chirurgen geht hervor,
daß ein Chirurg seiner Aufgabe nicht genügt, wenn er die medizinische
Kunst und Wissenschaft nicht kennt, so besonders die Anatomie.... Ein
Chirurg muß einigermaßen kühn sein, er darf nicht vor Laien schwatzen, er muß
mit Vorsicht und Umsicht operieren, er darf nicht gefährliche Operationen übernehmen,
bevor er alle Vorsorge zur Vermeidung gefährlicher Zufälle getroffen hat. Seine
Organe müssen wohlgestaltet sein, besonders die Hände, die Finger müssen lang, zierlich
und beweglich sein, dürfen nicht zittern, damit er in voller Gemüts- und Seelenruhe
die gesamten Operationen gut und nach Kräften ausführen kann.... Eine zu
gefährliche Kur soll er möglichst ablehnen. Auf ganz hoffnungslose Operationen
soll er sich in keiner Weise einlassen. Arme soll er um Gottes willen behandeln;
von Wohlhabenden lasse er sich so gut bezahlen, wie es geht; er soll von sich nicht
viel Aufhebens machen, andere nicht tadeln, keinen Chirurgen mit seinem Haß verfolgen.
Er soll den Patienten mit tröstenden Worten aufrichten, seinen begründeten
Bitten williges Gehör schenken, wenn sie der Behandlung der Krankheit nicht hinderlich
sind. Aus dem Gesagten ergibt sich unbedingt, daß an einen vollendeten Wundarzt
höhere Anforderungen gestellt werden als an den vollendeten Arzt, und daß
man noch mehr von ihm verlangt, nämlich manuelle Operationen” (l. c. p. 60 und 61).
„Wer in irgend einer Wissenschaft oder in irgend einem Unternehmen das erstrebte
Ziel erreichen will, muß auf bestimmten Wegen und durch die für den Eingang bestimmte
Pforte eintreten. Will er einen anderen Weg nehmen oder tut er so, als
ob er schon drin wäre, so ist er ein Einbrecher und Dieb, ein Verräter und Betrüger....
Nach Galen setzt eine Kur zwei Bedingungen voraus, erstens zu wissen,
womit man operieren soll, zweitens zu wissen, wie man damit zu operieren hat.
Zwei Wege führen uns mit Notwendigkeit zu jeder dieser Pforten: zu der ersten
nämlich, der theoretischen Chirurgie, führt uns der erste Weg: die Kenntnis und
gründliche Aneignung der Theorie der Wundheilkunde ..., der zweite Weg ist der,
diese Theorie zu lesen und mit seinen Kollegen bisweilen sich darüber zu unterhalten.

Um zur zweiten Pforte zu gelangen, zur praktischen Chirurgie, ist der erste
Weg der, den Wundärzten bei der Operation zuzusehen. Der zweite Weg ist der,
daß der Chirurg lange Zeit mit anderen operiert und dann selbständig ... Jeder
also, der auf andere Weise, als besprochen, eindringt oder so tut, als ob er schon
eingetreten wäre, der wird eintreten wie ein Einbrecher, und so machen es alle ungebildeten
Leute, die Barbiere, Weissager, Händler, Betrüger, Fälscher, Alchymisten,
Huren, Kupplerinnen, Hebammen, Vetteln, getaufte Juden, Sarazenen und sozusagen
alle, die ihr Hab und Gut verpraßt haben. Sie geben sich als Chirurgen aus, um so
ihren Lebensunterhalt zu finden und ihr Elend und ihren Betrug unter dem Mantel
der Chirurgie zu verbergen.... Aber mehr als erstaunlich, ja geradezu töricht ist
es, daß nicht nur die eben erwähnten Leute, sondern selbst Könige, Fürsten, Prälaten,
Dom- und Pfarrherren, Geistliche, Herzöge, Adelige und Bürger sich in völliger Unkenntnis
auf gefährliche chirurgische Kuren einlassen und besonders bei Augenkrankheiten,
deren Behandlung so gefährlich, schwierig und unsicher ist, so daß man sehr
selten einen in diesem Fache genügend erfahrenen Chirurgen findet. Durch die
Fehler solcher Leute, besonders der Wahrsager, der Geistlichen, Mönche und Eremiten
und selbst der Klausner, zu denen das Volk großes Vertrauen hat, werden an sich
heilbare Krankheiten ganz unheilbar oder schlimmer als zuvor. Sie machen die
kranken Glieder unbrauchbar und sehr oft töten sie den Patienten. Von diesen
Geistlichen und ihresgleichen sagt das Volk, daß solche Leute die Chirurgie verstehen
und daß dieselbe ihnen eingegeben ist rein durch die Gnade des Schöpfers.
Und wer dies nicht ganz ohne weiteres glaubt, kommt in den Ruf eines Ketzers,
eines Ungläubigen oder ruchlosen Menschen” (l. c. p. 64-66).



Höchst ergötzlich sind die Ausführungen über das Thema „Wie die Aerzte und
Chirurgen sich listigerweise bei gewinnbringenden Kuren zu verdrängen suchen”
(l. c. p. 66 ff.). Es heißt dort unter anderem: „Wenn bei einer lediglich chirurgischen
Erkrankung, abgesehen von einer Wunde, Luxation oder Fraktur, ein schlauer Mediker
hinzugezogen worden ist, so wird alsdann niemals so leicht chirurgische Hilfe in der
Folgezeit beansprucht. Im Gegenteil sagt der schlaue Medicus: Lieber Herr, es ist
bekannt, daß die Chirurgen hochmütig sind, vernünftige Ueberlegung fehlt ihnen
vollständig, und sie sind durch und durch Ignoranten. Wenn sie wirklich etwas
wissen, so haben sie das von uns Aerzten, dazu beanspruchen sie hohes Honorar....
Aus Liebe zu Euch, obwohl ich nicht Chirurg bin, werde ich versuchen Euch zu
helfen.” Geschieht dies, und geht alles gut, so ist dies ja sehr schön; nimmt es aber
ein schlechtes Ende, so sagt der Arzt zum Kranken: „Lieber Herr, ich habe es Euch
gleich gesagt, daß ich nicht Chirurg bin, indessen habe ich getan, was ich tun konnte,
und das gut und kunstgerecht, besser als irgend ein Chirurg. Jetzt bin ich seit
kurzem mit einigen Geschäften überhäuft und kann Euch nicht mehr helfen, ich
rate Euch, einen Chirurgen zu nehmen.” Seinem Patienten zuvorkommend, sagt dann
der Arzt: „Ich rate Euch, den und den zu nehmen” ... Dann läßt er einen ganz
ungebildeten Chirurgen kommen und zwar, damit er die Fehler des Arztes nicht
finden kann, damit der Arzt auch weiterhin die chirurgische Behandlung leite wie
vorher und nötigenfalls seine Fehler auf jenen schieben kann.... Wenn aber zuerst
der Chirurg zu einem innerlich zu behandelnden Falle gerufen wird, so wird er aus
mancherlei Gründen den Patienten ohne Arzt lassen und zwar weil die Aerzte nichts
verständen als mit den Kranken zu schwatzen und, ob nötig oder nicht, ihn abführen
lassen, ferner weil die Chirurgen täglich derartige Kranke behandeln ohne Hilfe der
Aerzte.... Dies eben angeführte Verhalten, ein ähnliches oder noch schlimmeres ist
dasjenige eines ungebildeten, rohen Chirurgen, hinterlistiger Aerzte und geschieht,
um die erfahrenen Leute in Verruf zu bringen.... Ein jeder Leser behalte aber

wohl im Auge, daß ich nichts gegen wissenschaftlich gebildete und erfahrene Aerzte
gesagt habe oder sagen will, das sei ferne von mir. Es ist durchaus eine Freude
mit solchen Männern zusammen zu kommen, weil sie die Bemühungen rechtschaffener,
erfahrener Leute anerkennen, die Lücken ergänzen und höflich, wohlwollend und
diskret wieder gut machen.



Weiterhin erörtert H. den Volksaberglauben, welcher die Pfuscher fördert und
der rationellen Therapie chirurgischer Affektionen im Wege steht (l. c. p. 68), das
Vorurteil gegen wissenschaftlich Gebildete (clerici) in chirurgischen Dingen[13], denen
man keine manuelle Ausbildung zutraue (l. c. p. 68), die wissenschaftliche Begründung
der Chirurgie (l. c. p. 69, 70), nochmals die Schliche im Verhalten betrügerischer
Chirurgen und Aerzte gegeneinander, Fragen der ärztlichen Politik,
das Verhalten bei reichen und armen Patienten etc. (l. c. p. 70-76). Sehr interessant
sind insbesondere die sehr eingehenden und offenen Bemerkungen über die
Honorarfrage. H. sagt unter anderem: Das ganze Denken des Patienten, das
ihn vollständig beherrscht, ist das, geheilt zu werden, einmal geheilt, vergißt er
diesen Wunsch und denkt nicht an Bezahlung; ebenso soll auch der Chirurg daran
denken, honoriert zu werden, niemals nehme er von dem Patienten eine bloße Versicherung
oder ein Versprechen an.... Niemals diniere er mit einem Kranken zusammen,
bevor er nicht Bezahlung erhalten hat. Ein solches Diner verringert immer
etwas das Honorar des Chirurgen.... Der Chirurg vertraue niemandem; die reichen
Leute nämlich pflegen in dem Gewande eines Armen zu kommen; kommen sie in
besserer Kleidung, so machen sie falsche Ausflüchte, um das Honorar des Chirurgen
herabzusetzen. Finden sie den Chirurgen dabei, wie er den Armen hilft, so sagen
sie, daß das Mitleid etwas Schönes sei und daß ein Chirurg verpflichtet ist, den
Unglücklichen zu helfen, aber sie geben niemals zu, daß auch sie verpflichtet sind,
es zu tun. Deshalb sagte ich oft zu ihnen: „Bezahlt uns für Euch und für drei
Arme mit, wenn ich Euch heile, damit ich auch jene kurieren kann.” Aber dann
schweigen sie. Ich habe niemals ziemlich reiche oder vielmehr ziemlich vornehme,
anständige Menschen, ganz gleich in welchem Berufe, gesehen, die freiwillig gezahlt
hätten, was versprochen wurde, ohne dazu gedrängt oder gezwungen zu sein....
Wenn einer von diesen reichen Patienten entschlüpfen kann, so wird er vorgeben,
daß von seiner Krankheit etwas zurückgeblieben ist, damit der Chirurg nichts von
ihm fordert und er einen Grund hat, nichts zu bezahlen.



Mit ganz besonderer Sorgfalt werden Vorschriften darüber erteilt, auf welche
Umstände der Chirurg bei der Behandlung Rücksicht zu nehmen habe, namentlich
kommen in Betracht die Komplexion, der Sitz, die Funktion, die Empfindlichkeit
der erkrankten Teile, der Kräftezustand, das Alter und Geschlecht
des Patienten, die Beschaffenheit der Luft, der Aufenthaltsort,
Ernährung, Ruhe und Bewegung, der psychische Zustand (für Aufheiterung
ist Sorge zu tragen), Schlaf, Krankheitsursache, Beruf und Charakter
des Patienten, die Pflege, die Tageszeit (für die Vornahme der operativen
Eingriffe), die Witterung (l. c. p. 83-121). Daran schließen sich Abschnitte über
allgemeine ärztliche Dinge, über den Unterricht (non solum masticare, sed iterum et
pluries ruminare — doctores et docentes ... offerant discipulis scientiam per bolos

divisam sub brevibus). Kulturhistorisch bedeutsam ist schließlich die Schilderung
eines Konsiliums (l. c. p. 127). Es heißt darin: ... et iste est modus faciendi collationes.
Prius debent discutere de morbo praesenti videndo diligentissime et palpando.
Et hoc faciunt omnes unus post alterum; deinde advertant, si expediat, iterum simul
omnes considerando sibi invicem signa morbi et particulares considerationes notabiles
et etiam patientis; postmodum aliquis eorum, et sit ille, qui est magis autenticus inter
ipsos et maxime, si est medicus dicat patienti: Domine, bene vidimus factura Vestrum
et bene videtur nobis, et bene debetis gaudere et laetari, quia sumus hic tot et tanti,
qui deberemus sufficere uni regi, et quorum minor deberet sufficienter discutere, prosequi
et perficere curam Vestram. Deinde quaerat ab ipso circumstancias suas morbi dicens:
Domine non displiceat Vobis nec habeatis pro malo, quamdiu est, quod Vos arripuit
primitus ille morbus, et sic deinceps ab ipso multas faciat quaestiones; deinde factis
a patiente diligenter omnibus quaestionibus conferentibus ad intentum, exeant omnes
camera patientis et subintrent aliam, in qua non sint aliqui nisi ipsi, quoniam in omni
collatione magistri disputant inter se, ut melius discutiant veritatem, et quandoque
gratia disputationis prorumpunt in verba, quare videretur extraneis assistentibus,
quod esset discordia vel litigium inter ipsos et ita est aliquando. Deinde ille, qui
est antiquior aut major aut famosior etc. Si sit aliquis, ut esset medicus regis aut
summi pontificis, offerat aliis singulariter quod loquatur, qui omnes si non loquantur,
sicut nec debent ante ipsum, loquatur ipse sic et quaerat ab omnibus et singulis
discurrendo incipiendo a minori, a minus famoso et sic deinceps semper ab inferiori
ad superius ascendendo, quia si major aut majores primitus loquerentur juniores
sive minores nihil penitus immutarent et sic collatio esset nulla, sed quidquid dicant
minores. Licitum est majoribus nec est vile, addere, subtrahere, interimere, approbare.
Quaerat ergo per ordinem, ut dictum est, ab omnibus, quis est praesens morbus et
quomodo nominatur secundum experientiam expertorum et qui actores, et ubi de
ipso faciunt mentionem. Et habita responsione quaerat, utrum sit curabilis vel non,
et si sit curabilis, per quem modum ... (vgl. Pagels Ausgabe p. 127).



Guy de Chauliac (Guido, Guidon de Cauliaco, Guigo de Chaulhaco), verfaßte
außer seiner epochemachenden Chirurgia magna noch andere, aber verloren
gegangene Schriften über Hernien, Katarakt, de conjunctione animalium ad se invicem,
de conjunctione plantarum ad se invicem, einen Lapidarius und Consilia;
handschriftlich ist eine astrologische Schrift Practica Astrolabii vorhanden
(vgl. J. A. Nixon, Janus, 1907, p. 1 ff.); das unter seinem Namen gehende Formulare
(später Chirurgia parva genannt, in mehreren Ausgaben der Chirurgie, z. B. Collect.
chir. Venet. 1546 gedruckt) soll nicht von ihm, sondern von Guidon de Ceilhat herrühren.



Von dem Hauptwerke des Guy, der Chirurgia magna (ursprünglich „Inventarium
et collectaneum in parte chirurgica medicinae” betitelt), existieren zahlreiche
Handschriften und Druckausgaben[14], darunter Uebersetzungen ins Französische,
Provenzalische[14],
Englische[15], Deutsche, Italienische, Spanische, Katalonische, Niederländische,
Hebräische[15],
außerdem Auszüge und Kommentare, vgl. die letzte Ausgabe
in französischer Uebersetzung: E. Nicaise, La grande chirurgie de Guy de
Chauliac etc., Paris 1890. In der Vorrede gibt G. zu, daß seine Arbeit zum großen
Teile eine Kompilation darstelle, es heißt darin: Ratio hujus commentarii seu collectionis
non fuit librorum defectus, sed potius unio et profectus.... Propterea ...
moderato compendio perstringam sapientum dicta praecipua, quae in diversorum

librorum voluminibus de chirurgia tractaverint. Wie sehr die Literatur verwertet
wurde, beweist das Vorkommen von über 3000 Zitaten, welche sich auf ungefähr
hundert Schriftsteller (antike, arabische und abendländische) beziehen; Galen ist
890mal, Hippokrates 120mal, Paul von Aegina 10mal zitiert, von den Arabern
Avicenna 661mal, Abulkasim 175mal, von den abendländischen Lanfranchi
102mal, Roger 92mal, Henri de Mondeville 68mal, Theoderich von Lucca
85mal, Wilhelm von Saliceto 68mal, Bruno von Longoburgo 49mal u. s. w.
Die Chirurgia magna beginnt mit einem Capitulum singulare, welches eine sehr wertvolle
Skizze einer Geschichte der Chirurgie und methodologisch-deontologische
Betrachtungen enthält. Die erstere ist bemerkenswert wegen der
treffenden Beurteilung Galens im Verhältnis zu Hippokrates und wegen der Angaben
über die bedeutendsten mittelalterlichen Chirurgen resp. der Lehrmeinungen
bezüglich der Wundbehandlung. Es heißt dort propter bonam ordinationem librorum
Galeni, libri Hippocratis et aliorum multorum fuerunt omissi. Galenus secutus est
eum, et quae Hippocrates seminavit, tanquam bonus agricola excoluit et auxit. —
Von den chirurgischen Sekten sagt Guy: et prima (sc. secta) fuit Rogerii, Rolandi
et quatuor magistrorum, qui indifferenter omnibus vulneribus et apostematibus
saniem cum suis pultibus procurabant ... secunda fuit Bruni et
Theodorici, qui indifferenter omnia vulnera cum solo vino exsiccabant
... tertia secta fuit Guilielmi de Saliceto et Lanfranci, qui volentes mediare inter
istos, procurant omnia vulnera cum unguentis et emplastris dulcibus. Was die Anforderungen
anlangt, die Guy an den Chirurgen stellt, so gehören hierzu allgemein
wissenschaftliche Ausbildung nicht nur in der Wundarzneikunst, sondern auch in
der inneren Medizin, namentlich anatomische Kenntnisse (praecipue anatomiam,
nam sine ipsa factum est nihil in chirurgia), technische Fertigkeit, intellektuelle
und physische Anlage, endlich die entsprechenden moralischen Eigenschaften
(sit infirmis gratiosus, sociis benevolus, cautus in prognosticando: sit castus, sobrius,
pius et misericors noncupidus, non extortor pecuniarum, sed secundum laborem suum
et facultates infirmi et qualitatem finis et dignitatem ipsius, salaria recipiat moderate).
Die Chirurgia magna zerfällt in sieben Traktate.



Traktat I handelt über Anatomie, welche größtenteils aus Galen, Avicenna
und Mondino geschöpft ist, hie und da aber auch auf Autopsie beruht. Abgesehen
von der arabistischen Terminologie zeichnet sich die Darstellung durch Klarheit aus
und entspricht den topographisch-chirurgischen Zwecken, indem fast bei jedem Körperteil
die von demselben ausgehenden Erkrankungen Erwähnung finden (z. B. gelegentlich
der Beschreibung der Fingergelenke der Tetanus traumaticus). Die Mitteilungen
betreffs der Handhabung des anatomischen Unterrichts sind von großem
historischen Interesse. Abbildungen können nach Guys Meinung die
Sektionen nicht ersetzen: „Et per istos modos in corporibus hominum,
simiarum et porcorum atque aliorum multorum animalium ad notitiam pervenitur
anatomia et non per picturas sicut fecit Henricus praedictus, qui cum tredecim picturis
visus est anatomiam demonstrare” (vgl. S. 431). In den teleologischen Deutungen weiß
er mehr Maß zu halten als seine Vorgänger, ja er verweist sogar die Lehre von den
Körperfunktionen in das Gebiet der Philosophie: et hoc est pelagus, in quo non licet
medicum navigare. Die Anatomie des G. diente in Montpellier bis ins 16. Jahrhundert
als Schulbuch.



Traktat II betrifft die „Apostemata”, worunter nicht bloß Abszesse,
sondern auch Tumoren verschiedener Art, Oedeme, Hernien etc. verstanden werden.
In der Behandlung der Abszesse kam die Inzision oder ein Ruptorium de calce et
sapone zur Anwendung. Anthrax gilt als carbunculus malignus, seine Therapie war

eine medikamentöse (lokal und intern), wobei der Theriak und die Scabiose besonders
geschätzt wurden. Bei Gangrän (Esthiomenus) hielt G. Aetzmittel (Arsenicum sublimatum),
das Glüheisen, eventuell die Amputation mit nachfolgender Kauterisation
für angemessen. Die Therapie der Drüsengeschwülste war teils auf Zerteilung oder
Vereiterung (mit Hilfe von Aetzmitteln), teils auf Entfernung mit dem Messer gerichtet
(Warnung vor der Exstirpation großer Geschwülste am Halse wegen der Gefahr
der Verblutung oder Vagusverletzung). Bezüglich der Heilung der Skrofeln
durch Königshand heißt es: Concedo tamen, quod virtute divina serenissimus rex
Franciae solo manus attactu sanat multos. Von der Angina („apostema gutturis”)
werden vier Arten unterschieden, eine derselben entspricht dem Retropharyngealabszeß,
eine andere dem Retroösophagealabszeß; außer zahlreichen inneren oder
äußerlichen Mitteln ist auch das für tief sitzende Abszesse passende Verfahren erwähnt,
den Patienten ein, an einem langen Faden befestigtes, Stück halbgekochten
Rindfleisches schlucken zu lassen und dann dasselbe plötzlich mit einiger Gewalt
wieder heraufzuziehen. In dem Kapitel über die Apostemata der Brust bespricht Guy
auch die Pestbubonen der Achselhöhle, woran sich die berühmte Schilderung des
schwarzen Todes, welcher 1348 in Avignon zu wüten begann, anreiht. Tract. II.
Doctr. II. cap. 5. Incepit autem dicta mortalitas nobis in mense Januarii et duravit
per septem menses. Et habuit duos modos. Primo fuit per duos menses cum febre
continua et sputo sanguinis. Et isti moriebantur infra tres dies. Secundus fuit per
residuum temporis cum febre etiam continua et apostematibus et anthracibus in exterioribus
potissime in subasellis et inguinibus. Et moriebantur infra quinque dies.
Et fuit tantae contagiositatis, specialiter quae fuit cum sputo sanguinis, quod non
solum morando, sed etiam inspiciendo unus recipiebat ab alio, in tantum, quod gentes
moriebantur sine servitoribus et sepeliebantur sine sacerdotibus. Pater non visitabat
filium, nec filius patrem; charitas erat mortua, spes prostrata. Et nomino eam ingentem,
quia totum mundum vel quasi occupavit.... Fuit inutilis pro medicis et verecundosa,
quia non erant ausi visitare propter timorem inficiendi. Et quando visitabant parum
faciebant et nihil lucrabantur. Omnes enim qui infirmabantur, moriebantur; exceptis
paucis circa finem, qui cum bubonibus maturatis evaserunt.... In praeservatione non
erat melius, quam ante infectionem fugere regionem et purgare se cum pilulis aloëticis
et minuere sanguinem cum phlebotomia, rectificare aërem cum igne et confortare
cor cum tiriaca et pomis et rebus odoriferis; consolari humores cum bolo armeniaco
et resistere putrefactioni cum acetosis. In cura fiebant phlebotomiae et evacuationes
et electuaria et syrupi cordiales. Et apostemata extrinseca maturabantur cum
ficis et cepis coctis et pistatis et mixtis cum fermento et butyro. Post aperiebantur
et curatione ulcerum curabantur. Anthraces ventosabantur, scarificabantur atque
cauterisabantur.



Bei der Bauchwassersucht („apostema aquosum”) wurde differentialdiagnostisch
gegenüber dem Meteorismus („apostema flatulentum”) sowohl die Sukkusion als die
Perkussion benützt (si venter agitetur, sonat velut uter aquae semiplenus ... si
percutiatur resonat non ut ventus, sed ut aqua); nach vergeblicher Anwendung innerlicher
Mittel kam das Glüheisen oder die Punctio abdominis zur Anwendung. In der
Gruppe der „apostemata ancharum et partium earum” sind Hernien und Hodengeschwülste
zusammengefaßt. Die als „Hernia aquosa” bezeichnete Hydrokele sei
durch den splendor pellucidus, d. h. das Durchscheinen erkennbar.



Traktat III handelt von den Wunden im allgemeinen und von den
Wunden der einzelnen Körperteile. Heilung erfolge per primam oder per
secundam intentionem. Vocatur autem prima intentio, quando conjunguntur
divisa absque medio heterogeneo, sed rore nutrimentali. Secunda intentio vocatur,

quando conjunguntur divisa in medio heterogeneo, sicut faber aerarius consolidat
plumbo.... Et istud medium dicitur porus sarcoides. Die Wundnaht könne einen
dreifachen Zweck haben, nämlich als: Sutura incarnativa, suppressoria sanguinis,
conservatrix labiorum ad tempus. Die Sutura incarnativa komme bei allen klaffenden
Wunden deren Ränder sich zusammenziehen lassen, zur Anwendung, und zwar
in fünf verschiedenen Arten, zu denen auch die Knopfnaht, die umschlungene
Naht und die Zapfennaht gehören. Die Sutura suppressoria sanguinis, welche
dann am Platze sei, wenn andere Nähte „propter magnum impetum sanguinis in
vulneribus venarum” nicht angewendet werden können, entspricht der Kürschnernaht.
Bei gerissenen und mit Substanzverlust verbundenen Wunden empfehle
sich die Sutura conservatrix, welche nicht so fest zusammengezogen ist. Ebenso
subtil werden die Binden, Wieken etc. abgehandelt. Guy kennt als Symptom
der Nervenwunden die Läsion der Bewegung und Empfindung, er
unterscheidet Knochenwunden von Knochenbrüchen und verwirft die Anwendung
der Wundtränke, empfiehlt aber eine antiphlogistische Diät. Als Blutstillungsmittel
gelten Styptika und Druckverband, Naht, Gefäßdurchschneidung, Ligatur,
Kauterisation. In der Behandlung der Schädelverletzungen schlägt G. unter
kritischer Verwertung der Methoden der Vorgänger seinen eigenen Weg ein, indem
er, je nachdem es sich um eine Schnittwunde, eine Hiebwunde mit oder ohne penetrierenden
Knochenbruch u. s. w. handelt, verschieden verfährt, insbesondere kommen
neben allgemein diätetischen Maßnahmen und Schutz vor Kälte und Luftzutritt, Reinigung
des Wundgebietes, Beseitigung von losen Knochenstücken, Sorge für den Abfluß
des Eiters, entsprechende Verbände in Betracht. Vortrefflich ist die Trepanation und
das dazu gehörende Instrumentarium beschrieben. Als Indikation für diese Operation
gelten komplizierte Frakturen größeren Umfangs, komplizierte penetrierende Schädelfrakturen,
Reizung der Dura, Beseitigung eitriger und anderer Absonderungen der
Dura. Merkwürdig nimmt sich die Warnung aus, bei Vollmond nicht zu trepanieren,
quia in eo cerebrum augmentatur et ad cranium appropinquat. Auch im Streite
über die Behandlung der Brustwunden — offene Wundbehandlung oder Schließung
der Wunde in allen Fällen — verläßt Guy die Schablone, indem er je nach dem
Falle vorgeht, im allgemeinen ist er für die offene Wundbehandlung. Erweiterung
und Offenhalten der Brustwunde sei jedenfalls nötig, wenn Zeichen von Erguß
und Zersetzung des Blutes in der Pleurahöhle bestehen (gravitas et pondus laterum
juxta falsas costas et sputum putridum cum tussi multa et febris incipiens). Ein
diagnostisches Zeichen penetrierender Brustwunden bestehe im folgenden:
anhelitus per vulnus emissio, maxime quando os et nares infirmi clauduntur, quod per
candelam incensam ... demonstratur. In der Behandlung des Empyems wird nur die
Thorakozentese anempfohlen, bei Darmwunden (Reposition der vorgefallenen Organteile)
die Kürschnernaht (Verwerfung der Ameisennaht und des Einlegens einer
Holunderkanüle).



Traktat IV handelt von den Geschwüren, Fisteln etc. im allgemeinen
und an bestimmten Körperteilen. In diesem Traktat ist kaum
etwas gebracht, was sich nicht schon bei den Vorgängern des G. fände. Bei hartnäckigen
Geschwüren applizierte man auch eine mit einer Lage Quecksilber bedeckte
Bleiplatte, zur Erweiterung von Fistelgängen diente die Enzianwurzel, tiefe und
lange Fistelgänge wurden auf einer hölzernen Sonde der ganzen Länge nach aufgeschnitten.
Karzinome rät G., wiewohl er sie für unheilbar hält, sorgfältig zu exstirpieren,
mit darauffolgender Aetzung (Arsensublimat) und Kauterisation.



Traktat V betrifft die Lehre von den Frakturen und Luxationen.
Die Darstellung der Entstehungsweise der Frakturen (auch Längsbrüche), der Extensions-

und Repositionsmethoden, der Verbände, Komplikationen ist erschöpfend.
Als Erfordernisse für die Behandlung der Knochenbrüche gelten: geeignete Lagerung,
geeignete Gehilfen, eine gehörige Quantität Eiereiweiß und Rosenöl, mit welchen die
Kompressen getränkt wurden, Band, drei Binden, gut gezupftes Werg, flache und
leichte Schienen (aus Tannenholz, Horn, Eisen, Leder), Röhrchen aus Sambucus (schon
von Lanfranchi angegeben) zum Zusammenschnüren der Schienen, eine Beinlade
oder Schwebe. Auf die Extension der Extremität legt Guy großen Wert, insbesondere
bei den (am ausführlichsten beschriebenen) Oberschenkelbrüchen (Strohladen-
und Gewichtsextension). Unter den fünf Methoden zur Reposition einer Humerusluxation
findet sich auch die von Avicenna beschriebene.



Traktat VI handelt über eine Reihe von Konstitutionskrankheiten, Dermatosen
und Unfallskrankheiten, sodann seinem Hauptinhalte nach über chirurgische
Lokalpathologie. Von Interesse sind die Abschnitte über Lepra (strenge Isolierung;
Hauptmittel Vipernfleisch, gekocht mit über Gewürzen destilliertem Wasser),
über Erhängen, Ertrinken, Verbrennungen, über Einbalsamierungsverfahren, über
Amputation gangränös gewordener Glieder (Anwendung der Säge, Kauterisation
des Stumpfes mit dem Glüheisen oder siedendem Oel), wobei der Anästhesierung
nach dem Vorschlage des Hugo von Lucca gedacht wird; Guy zieht übrigens
den spontanen Abfall der brandigen Teile vor. Die chirurgische Lokalpathologie
folgt natürlich der Ordnung a capite ad calcem. Was die Augenaffektionen
anlangt, so definiert Guy den Star als häutigen Fleck im Auge vor der Pupille,
welcher das Sehen stört, hervorgerufen von einer fremden Feuchtigkeit, die allmählich
ins Auge herabsteigt und infolge der Kälte gerinnt; er unterscheidet drei
Phasen der Starbildung: 1. phantasia (Gesichtstäuschung); 2. aqua descendens
s. gutta; 3. cataracta. Die Operation (Depression) ist ziemlich ausführlich beschrieben,
die Starnadel soll aus Eisen verfertigt sein. Was die Ohrleiden betrifft, so
ist die Mahnung, die Ohrmittel weder zu kalt noch zu heiß zu applizieren, noch
heute bemerkenswert; zur Untersuchung ist die Inspektion bei einfallendem
Sonnenlichte und gleichzeitiger Erweiterung des äußeren Gehörganges
mit einem Spekulum erforderlich. Versagen bei eingedrungenen Fremdkörpern etc.
die üblichen Extraktionsmethoden, so soll man zur blutigen Operation schreiten. In
der Zahnheilkunde ist die starke Benützung der Zange anzuerkennen. Daß zu
Guys Zeiten das Fach wohl größtenteils in den Händen der „Barbiere oder eigener
Zahnärzte” (dentatores) lag, geht aus seinen Worten hervor, doch fordert er Ueberwachung
durch wissenschaftlich gebildete Aerzte: quod istae operationes sunt particulares,
maxime dicatae barbitonsoribus et dentatoribus. Et ideo medici
istam operationem eis reliquerunt. Tutum tamen est, ut tales operationes
a medicis dirigantur. Ein sehr umfangreicher Abschnitt ist der Herniologie
gewidmet (im Gegensatz zu den Vorgängern rechnet Guy die Hodengeschwülste,
z. B. Hydrokele, nicht zu den Hernien). Es werden drei Arten von Hernien unterschieden,
nämlich die H. epiploalis, die H. intestinalis und die H. composita
ex ambabus. Die Ursache der Brüche ist in einer plötzlichen scissura oder in
einer allmählichen dilatatio zu suchen. Der Darmbruch läßt sich vom Netzbruch
dadurch unterscheiden, daß bei dem letzteren die Reposition ohne „quadam gurgulatione”
zurückgeht. Therapeutisch kommen je nach dem Falle in Betracht diätetisches
Regime, Abführmittel, Klistiere, adstringierende Fomentationen, Bruchpflaster,
Bruchbänder, nach vorausgegangener Taxis, in dringenden Fällen die Radikaloperation.
Von den zu seiner Zeit bekannten Methoden derselben hielt Guy vier für
zuverlässig: Die erste bestand in der Freilegung des Bruchsackes und Hodens durch
Schnitt, Heraushebung des letzteren und Unterbindung des ersteren so hoch als

möglich, Fortnahme des Hodens, Kauterisation des unterbundenen Endes des Bruchsackes;
die zweite bestand in der Anwendung des Glüheisens mit querem Durchbrennen
des Bruchsackes bis zum Schambein; die dritte in der Anwendung eines
Aetzmittels, z. B. Arsenik; die vierte in der Anwendung der Unterbindung, indem
eine Ligatur mit einer Nadel unter dem Bruchsack fortgeführt und über einem aufgelegten
Stückchen Holz geknüpft wurde[16]. Er selbst bevorzugte die Anwendung
der Aetzmittel.



Zur Diagnose der Blasensteine soll nicht allein die Digitaluntersuchung per
rectum, sondern auch der Katheter benützt werden. Der Steinschnitt ist
nach den bekannten Mustern sehr kurz beschrieben (hinzugefügt aber Naht der
Wunde), doch wurde die Operation von den herumziehenden Steinschneidern
ausgeführt. Ehe man sich zur Operation entschloß, versuchte man
es mit innerlichen Mitteln, Bädern, Umschlägen oder mit Einspritzungen in
die Blase. Die Schilderung des Katheterismus als Palliativbehandlung
(bei zu großem Steine oder bejahrten Leuten) beginnt folgendermaßen: Patiens
ponatur in balneo mollificante: deinde cathetere aut argalia seu syringa inuncta
butyro, aut aliquo suavi oleo, intromissa per virgam, impingatur e collo vesicae
usque ad fundum ipsius. Remanere enim potest in fundo per 40 annos, ut dicit
Theodoricus, aut per longum tempus, ut dicunt alii. Est autem catheter, intromissorium
longum et gracile sicut specillum, in fine cujus potest esse nodulus, ut
intrinseca non offendat. Argalia seu syringa est canulla illiusmet longitudinis et
gracilitatis perforata in extremitate et lateribus. In summitate sua est lati ad modum
emboti (Trichter), in qua potest ligari bursa corii, seu vesica porci vel arietis: et
quaedam est cum cochlea, quaedam sine cochlea in modum clysterem (Tract. VI,
Doctr. II, cap. 7). — Wiewohl die Geburtshilfe nahezu gänzlich in der Hand
der Hebammen lag, füllt Guy doch zwei Kapitel des VI. Traktats mit dem Gegenstande.
Normal ist nur die Geburt mit dem Kopfe voran, jede andere muß in eine
natürliche verwandelt werden, während die Schenkel der Mutter in die Höhe gehoben
sind. Tote Kinder sollen durch Niesemittel etc. zu Tage gefördert werden
(auch unter Erweiterung des Muttermundes mittels eines Apparates mit Schraubenwirkung),
eventuell durch Extraktion mit den Händen oder mit den
Haken und der Zange. Für den Kaiserschnitt wird die Schnittrichtung
angegeben, er soll nämlich mit einem Rasiermesser an der linken Seite ausgeführt
werden.



Der VII. Traktat, das Antidotarium, gibt eine vortreffliche Uebersicht
über die in der chirurgischen Praxis damals gebräuchlichen Heilmittel und Rezeptformeln.
Besprochen werden Aderlaß, Schröpfen, Blutegel, Abführ-, Brechmittel, Klistiere,
Stuhlzäpfchen, Kauterien, die Bereitungsweise der Salben, Pflaster, Oele,
Wundtränke, Kataplasmen, die Abszeßmittel, die Wundmittel, die Grade der Arzneimittel,
den Beschluß macht eine alphabetische Aufzählung derselben und eine Rezeptsammlung.
Weitläufig abgehandelt sind namentlich die Abszeßmittel und Wundmittel.
Nach ihrer Wirkungsweise zerfallen erstere in: medicinae repercussivae, attractivae,
resolutivae, mollificantes, maturativae, mundificativae und dolorem sedativae; letztere
in: constringentes sanguinem, incarnativae, regenerantes carnem, cicatrizativae et
sigillativae, corrosivae, putrefactivae, causticae, carnem atque cutem rumpentes.

Von Klistieren gibt es drei Arten: (enema aut clysterium) emolliens, mundificans et
constringens. Die Zahl der Glüheisen ist geringer als bei den Vorgängern, nämlich
nur sechs. Das beliebteste Aetzmittel war „calx viva et sapo mollis aequaliter”.



Schule von Montpellier.




Raymundus de Moleriis, Kanzler von Montpellier um 1338, schrieb unter
anderem einen Traktat de impedimentis conceptionis (C. Arlt, Neuer Beitrag
zur Geschichte der med. Schule von Montpellier, Berlin, Dissert. 1902, veröffentlichte
den ersten Teil, welcher von den Konzeptionshindernissen bei Frauen handelt,
Pagel im Janus 1903 den zweiten, der sich auf die männliche Sterilität bezieht).



Geraldus de Solo (Gerardus, Guirardus, † um 1360), Kanzler in Montpellier
nach Raymundus de Moleriis, zitiert oft als Doctor mansuetus oder Expositor, verfaßte
außer einem Kommentar zur Isagoge des Johanitius: Introductorium
juvenum sc. de regimine corporis humani etc. (Venet. 1535), Libellus de
febribus (ibidem), Commentum super Nono Almansoris c. textu (ibidem),
Tractatus de gradibus medicinarum (ibidem). In französischer Ueberarbeitung:
Traité des medecines de maistre Girard de Solo reformé et abregé par monseigneur
le chancelier de Montpellier Jehan de Piscis etc., Paris 1507, 1529.



(Raymundus Chalmellus) R. Chalin de Vinario, „Medicus de Montpellier”,
päpstlicher Leibarzt in Avignon, hinterließ eine für die Geschichte des schwarzen
Todes sehr wichtige Schrift über die Pest (De peste libri III, opera Jacobi
Daleschampi, Lugd. 1552), mit besonderer Beziehung auf das Jahr 1382. Bemerkenswert
ist darin namentlich die Stelle, wo er von der Ausbreitung der Seuche sagt:
ex neutra causa nec aliunde quam contagione malo transeunte. In der Behandlung
bevorzugte er die Cardiaca und Alexipharmaca, während er den Aderlaß nur ausnahmsweise
bei Vollblütigen billigte; die Bubonen suchte er durch örtliche Blutentziehungen
(Schröpfköpfe) und durch Umschläge zu zeitigen und zum Aufbruch
zu bringen.



Johannes de Tornamira (Jean de Touremire) wurde 1329 in Pouzols bei
Albi geboren, studierte in Montpellier und übte teils in Montpellier, teils in Avignon
(als Leibarzt der Päpste Gregor XI. und Clemens VII.) die Praxis aus. In Montpellier,
wo er die Kanzlerwürde bekleidete, hatte er den berühmten Valescus
von Taranta zu seinem Schüler. Joh. de Tornamira gehörte zu den gelehrtesten
und geschicktesten Aerzten seiner Zeit. Gedruckt sind von seinen Schriften: Clarificatorium
juvenum super nono Almansoris cum textu ipsius Rasis
(Lugd. 1490, 1501, Venet. 1507, 1521), eines der verbreitetsten Kompendien während
des 14. u. 15. Jahrhunderts, namentlich als Elementarbuch für Anfänger, Introductorium
ad practicam medicinae (gedr. mit dem Philonium des Valescus
von Taranta), Tractatus de febribus (Lugd. 1501). Die handschriftlich erhaltene
Krankengeschichte seiner Tochter, welche an einem Neoplasma der Mamma litt
und abortiert hatte, veröffentlichte in wörtlicher Uebersetzung Pansier (in Jean de
Touremire, Etude bio-bibliographique, Avignon 1904).



Johannes Jacobus, um 1364-1384, Zeitgenosse des Joh. de Tornamira, vorübergehend
Kanzler von Montpellier, päpstlicher und königlicher Leibarzt (wahrscheinlich
in partibus). Seine Schriften schließen sich an Gilbert, Gordon etc. inhaltlich an,
zeichnen sich aber durch eine knappe, vom Scholastizismus freiere Darstellung aus.
Rühmenswerterweise verwendet er weit weniger abergläubische und Dreckmittel als
seine Vorgänger und Zeitgenossen. Aus den Handschriften ist bisher bloß ein, Ende
des 14. Jahrhunderts verfaßter Steintraktat herausgegeben worden (ed. Er. Wickersheimer,

Arch. f. Gesch. der Medizin III, 1. Heft, 1909). Hauptwerk: Secretarius
practicus med. s. Thesaurarium med. aus Galen, Rhazes, Avicenna u. a. kompiliert.



Paris.



Petrus de Sancto Floro (Saint Flour) veranstaltete eine bedeutend erweiterte
Neubearbeitung der Concordanciae des Joh. de St. Amando colliget florum medicinae
compilatus (vgl. Pagel, Neue literarische Beiträge zur mittelalterlichen Medizin,
Berlin 1896).



Tituli secretorum et consiliorum Carnificis et Danszon ... collecta per quemdam
magistrum de Alemania in Francia Parisius, etc. (ed. E. Wickersheimer, Les
secrets et les conseils de maître Guillaume Boucher et de ses confrères, Contribution
à l'histoire de la Médecine à Paris vers 1400). Die 111 referierten Krankheitsfälle
enthalten ein recht interessantes Material, welches die konsultative Tätigkeit
hervorragender Mitglieder der Pariser Fakultät beleuchtet. Mit Ausnahme
dreier Notfälle handelt es sich um Patienten, die in der Behausung eines dieser
maîtres régents untersucht wurden.





Johannes cum Barba (de Burgundia, Jean à la Barbe), etwa 1330-1370 in
Lüttich, verfaßte mehrere (auch französisch übersetzte, handschriftlich noch erhaltene)
Pestschriften, von denen eine von G. Guttmann (Die Pestschrift des Jean à la Barbe,
Berlin 1903) herausgegeben und ins Deutsche übertragen wurde.



England.



Johannes Anglicus (John of Gaddesden, um 1280-1361), Mitglied des
Merton College in Oxford, Präbendarius von St. Paul in London, angeblich der erste
Engländer, welcher als Leibarzt am englischen Hofe angestellt wurde, verfaßte
zwischen 1305 und 1317 eine Practica medicinae a capite ad pedes, gewöhnlich
Rosa Anglica genannt (Pap. 1492, Venet. 1502, 1506, 1516, Neap. 1508, Aug.
Vindel. 1595). Dieses Werk stellt eine Nachahmung des Lilium medicinae des
Gordon (vgl. S. 403) dar, entbehrt aber der logischen Anordnung. Es enthält wohl
manche dem Verfasser eigentümliche Beobachtungen, erweist sich aber zum größten
Teile als Kompilation und strotzt in einem, selbst für dieses Zeitalter hohen Grade
von scholastischer Subtilität, von Mystizismus aller Art und auch bewußter Scharlatanerie[17].
So will er z. B. einen Mann, der 25 Jahre blind war, mit einem weinigen
Aufguß von Fenchel und Petersilie geheilt haben. — An einer Stelle sagt er von
seinen Arkanen: quae sunt de summis meis secretis, quod si scirent hoc homines
vulgares, vilipenderent artem et medicos contemnerent. Den Aerzten rät er, allzeit
vor Beginn der Kur das Honorar auszumachen. Einen Sohn Eduards II. behandelte
er wegen Pocken mit gutem Erfolge und ohne Hinterlassung von Spuren dadurch,
daß er den Patienten in ein rotes Tuch einhüllen und alles um das Bett herum rot
ausschlagen ließ (vgl. oben S. 369, Anm.).



Johannes (John) Mirfeld (zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts), absolvierte in
Oxford die medizinischen Studien, trat sodann in das Kloster des St. Bartholomäus
in London ein und wirkte an dem damit verbundenen Hospital; er hinterließ theologische
und medizinische Schriften. Zu den letzteren gehören ein Glossar Synonyma
Bartholomaei (ed. J. L. G. Mowat in Anecdot. Oxoniensia Mediaeval series I,
1882), welches aus ungefähr 750 Artikeln besteht und sich auf die Alphita (vgl. S 366)
stützt, und das Breviarium Bartholomaei; dieses behandelt in 15 Abschnitten die

Fieber, die Affektionen des ganzen Körpers, die Krankheiten des Kopfes und Halses, der
Brust, des Abdomen, der Beckenorgane, der Extremitäten, die Lehre von den Geschwüren,
Wunden und Quetschungen, Frakturen und Luxationen, die Krankheiten der Gelenke,
die Materia medica, speziell noch die Abführmittel, schließlich die Gesundheitspflege.



Das Breviarium stellt zum größten Teile eine Kompilation dar, wobei außer
antiken und arabischen Autoren Macer Floridus, die Salernitaner (Constantinus,
Platearius, Nicolaus Praepositus, das Regimen Salernitanum), die Chirurgen Roger,
Lanfranchi, ferner Arnold von Villanova und namentlich Gordon, Gilbert Anglicus,
Gaddesden in Betracht kommen; manchmal kommt auch die eigene Beobachtung
des Verfassers zur Geltung. Die Therapie ist teils eine rationelle, teils eine mystische
(zahlreiche, oft an Marcellus Empiricus erinnernde Beschwörungsformeln). Außer
den genannten medizinischen Schriften existiert handschriftlich noch ein ganz kurzer
Traktat über Prognostik: Speculum. In einer theologischen Schrift Mirfelds, dem
Florarium, handelt ein Kapitel über die Aerzte und ihre Medizinen vom deontologischen
Standpunkte.



Chirurgie.



John Arderne (Ardern, Arden). Seine mit Abbildungen von Instrumenten
versehenen Schriften, welche sich vorwiegend, aber nicht ausschließlich, auf die
Chirurgie beziehen und neben guter Literaturkenntnis reiche eigene Erfahrung verraten,
existieren zum größten Teile nur im Manuskript. Auch Uebersetzungen ins
Altenglische sind handschriftlich vorhanden. Gegenüber vielen anderen mittelalterlichen
Literaturprodukten fallen die Schriften Ardernes durch die Reichhaltigkeit
an Krankengeschichten und die zumeist rationellen und relativ
einfachen Behandlungsmethoden auf. Bei Darm- und Nierensteinkolik verwendete
er mit Erfolg Klistiere, wobei eine mit Seewasser gegerbte Tierblase als Reservoir
diente; andere Spritzen gebrauchte er bei Blasen- und Tripperkranken (vgl. Becket,
Philosoph. Transact. 1718, wo einiges aus einer Abhandlung über den Tripper mitgeteilt
ist). Jeder Mensch, meinte er, sollte mindestens 2-3mal jährlich ein Klysma
nehmen. Gedruckt wurde nur die Abhandlung über die Fisteln (als Anhang zu
dem Werke: Franciscus Arcaeus on wounds translated by John Read, London 1588),
in englischer Uebersetzung, Arderne, John: Treatises of Fistula in Ano, Haemorrhoids,
and Clysters, from an early fifteenth-century Manuscript Translation,
edited ... by D'Arcy Power, Early English Text Society, Original Series, 139, London
und Oxford 1910. Diese Schrift handelt über die Fisteln im allgemeinen, namentlich
aber über die Entstehung und Behandlung der Mastdarmfisteln — ein Spezialgebiet,
dem Arderne seine Aufmerksamkeit in besonderem Grade zuwandte. A. nennt
eine große Menge von Personen zum Teil sehr vornehmen Standes, welche er von der
Mastdarmfistel geheilt hat, und behauptet, noch niemals, weder in England noch im
Auslande, von jemand gehört zu haben, der wirklich imstande sei, das Leiden heilen
zu können. Als erforderliche Instrumente für die Operation der Mastdarmfistel werden
beschrieben und abgebildet: eine lange dünne metallene Sonde zur Untersuchung, genannt
Sequere me, eine breite silberne Nadel mit gebogener Spitze „acus rostrata” und
das „tendiculum” aus Holz, welches dazu diente, den Unterbindungsfaden („frenum
cesaris”) allmählich fester zu schnüren. Bei sehr hoch hinaufreichenden Fisteln oder
messerscheuen Patienten kam statt des Schnittes die Ligatur zur Anwendung.



Deutschland.



Thomas Bischof von Sarepta (1297 bis nach 1378). Thomas übte bis zu
seiner 1352 erfolgten Ernennung zum Bischof unter dem Klosternamen Petrus

physicus in Breslau und in aliis mundi partibus ärztliche Praxis aus und verfaßte
außer Schriften über Aderlaß und Harnschau ein (1360 begonnenes) Collectorium
(nach den Anfangsworten auch „Michi competit” genannt), von welchem bisher ein
Bruchstück (im Janus 1896 von Pagel) veröffentlicht wurde. Thomas war ein entschiedener
Gegner der Alchemie und Uroskopie.



Prag.



Magister Gallus, lehrte vielleicht um 1350-1360 Astronomie und Medizin an
der Universität und dürfte Leibarzt Karls IV. gewesen sein. An diesen richtete
er sein Regimen sanitatis (ed. Fr. Muller unter dem Titel Vitae vivendae ratio
in grat. Carol. IV a mag. Gallo medico et mathem. conser., Prag 1819); dasselbe
enthält Vorschriften über die Qualität und Quantität der Speisen und Getränke,
über die Tagesordnung und den Schlaf. Außerdem verfaßte er einen kurzen Traktat
über die Harnsemiotik (mit Harnfarbentafel), der im 15. Jahrhundert im Druck erschienen
sein soll, eine Pestschrift u. a.



Mag. Sulko (Meister Sulken) von Hosstka, artium et medicinae Doctor,
Zögling der Prager Hochschule, der er 1413 als Rektor vorstand. Zwei seiner bisher
publizierten Consilia („Regimen in febribus”, und ein deutsches „Regimen et cura
colicae”, ed Sudhoff in Arch. f. Gesch. d. Med. II, 1908) verraten eine gewisse Selbständigkeit
und Vorliebe für diätetische Behandlung.



Sigismundus Albicus aus Unczov (Mährisch-Neustadt), geboren 1347, studierte
in Prag 1378-1382 und wirkte ca. 30 Jahre als Lehrer der Medizin an dieser Hochschule
(vorübergehend hielt er sich auch in Italien auf, wo er in Padua als Doktor
beider Rechte promovierte). Er erwarb durch seine ärztliche Geschicklichkeit großen
Ruf und wurde 1394 (oder noch früher) Leibarzt des Königs Wenzel, der ihn mit
Gnaden überhäufte und bis zu seinem Lebensende seinen Rat in Anspruch nahm.
Im Jahre 1411, nachdem er kurz vorher die niederen Weihen empfangen hatte,
wurde er zum Erzbischof von Prag ernannt, legte aber diese Würde schon nach
einigen Wochen nieder, um die Propstei am Wyšehard zu übernehmen. Während
der Hussitenwirren floh er zunächst nach Olmütz, später nach Ungarn (an das Hoflager
des Königs Sigismund?), wo er 1427 starb. Albicus scheint ein trefflicher
Lehrer gewesen zu sein, wie man nach seinen Schriften vermuten darf, die sich
durch praktische Tendenz, kernige Sprache und Nüchternheit der Auffassung auszeichnen;
nirgends läßt er selbständiges Urteil bei aller Anerkennung der Autoritäten,
namentlich des Arnaldus de Villanova[18], vermissen. Der Alchemie sprach er
wohl Bedeutung für die Metallurgie zu, hingegen verwarf er sie vom Standpunkt der
Medizin, indem er meinte, daß durch das Sublimationsverfahren die ursprünglichen
Eigenschaften der Arzneistoffe zerstört würden; die Astrologie bekämpfte er zwar
nicht so entschieden, er widmet ihr sogar ein eigenes Kapitel, doch wie viel er von
ihr hielt, geht daraus hervor, daß er bezüglich der Zeit, wann der Aderlaß anzuwenden
sei, den radikalen Ausspruch tat: Sed necessitat frangit legem, womit eigentlich
das ganze Gebäude der medizinischen Astrologie untergraben wird. Außer einem
Regimen tempore pestilentiae (Lips. 1484-1487) und einem Medicinale
(Lips. 1483), worin ohne Ordnung verschiedene Fragen der Pathologie (Paralyse, Pest,
Rheuma, Kinder-, Frauenkrankheiten, Augenkrankheiten etc.), Diätetik und Therapie
behandelt werden, verfaßte er den für König Wenzel bestimmten Tractatus de
regimine hominis — später Vetularius genannt, eine Art Makrobiotik (Lips.
1484), eine Schrift, die sich von vielen anderen aus dieser Zeit durch Rationalität der

Ratschläge, Geistesfreiheit und heiteren Lebenssinn vorteilhaft unterscheidet. Albicus
empfiehlt mit Rücksicht auf die verschiedene Körperbeschaffenheit und Beschäftigung
in der Diät sorgfältigst zu individualisieren und erklärt Bewegung, Arbeit, Mäßigkeit
in Speise, Trank und Geschlechtsgenuß, diätetisches Regime und last not least heiteren
Lebenssinn als wichtigste Schutzmittel der Gesundheit[19]. O gaudium, o solatium,
motus et labor — interpone tuis interdum gaudia curis. — Ecce vulva muliebris est
spoliatrix totius vitae humanae. — Anderseits: Non est potus nisi vinum, non est cibus
nisi caro, non est gaudium nisi mulier. Sehr eifrig verbietet er den Mittagschlaf und
das Schlafen auf dem Rücken, das Faulenzen, langes Sitzen, übermäßige Mahlzeiten,
viel Essen vor dem Schlafengehen, frühen und allzu häufigen Koitus, auch wirken
nach seiner Meinung Sorge, Trauer, Furcht, Neid, Ueppigkeit, lebhafte Einbildung,
tiefes Denken, Fasten, schwere Arbeit, anhaltendes Studium und Schreiben schädigend.
Merkwürdigerweise ist Albicus ein Feind des häufigen Bädergebrauches, namentlich
in öffentlichen Badehäusern: er habe nirgends in den ärztlichen Schriften gefunden,
daß Bäder in bestimmten Krankheiten von Nutzen seien, sie verkürzen vielmehr das
Leben und trocknen die Säfte durch Schweiße aus, weshalb auch die Italiener,
Lombarden, Engländer Bäder nur selten gebrauchen. Bäder seien mehr für Schuster,
Riemer, Schlosser und ähnliche Gewerbsleute, welche die Haut sehr verunreinigen,
für höhere Stände eigneten sich nur Reinigungsbäder, selten gebraucht, in der
Wanne, mit einigen Zusätzen. Von Lebensperioden unterscheidet er nicht, wie es
damals allgemein üblich war, sieben, sondern vier, entsprechend den Jahreszeiten;
aus seiner treffenden Charakteristik derselben sei diejenige des Greisenalters hervorgehoben:
Senectus et senium sunt multum tristes et iracundae et rigidae aetates,
quia tunc homo canescit, infirmatur et de die in diem deficit et vires in eo frigescunt
et licet interdum jocundantur sicut asinus in majo attamen jocunditas illa cito
evanescit etc. In Kürze und doch treffendster Weise werden Ratschläge für die
Wahl des Arztes erteilt, welcher heiteren Sinnes sein soll und sich namentlich auf
das Individualisieren verstehen müsse (das rechte Auge habe er für die Kräfte des
Kranken, das linke für die Krankheit). Eine Reihe von Kapiteln behandelt die
Prophylaxe und Therapie einzelner Krankheiten, z. B. der „maledicta” paralysis, des
Rheuma (welches die Quelle der mannigfachsten Affektionen in den Augen und
Ohren, in der Brust, im Bauch und in den Gliedern sei), der Pest und anderer kontagiöser
Leiden (febris acuta, phthisis, scabies, pedicon ═ morbus caducus, ignis sacer,
anthrax, lippa, frenesis, lepra). Unter den Präservativmitteln gegen die Pest empfiehlt
Albicus z. B. das sal sacerdotale zu gebrauchen, auch rät er dringend die infizierten
Orte zu fliehen, doch die Furcht beiseite zu stellen, denn „timor de peste
et imaginatio et loquela facit hominem pestilentem”. — Die an König Sigismund
gerichtete Schrift Regimen contra reumata (Schrutz, Časopis čes. lékařův, 1909),
in welcher „reuma” als Quelle der meisten Krankheiten angesprochen wird, enthält
nebst verschiedenen Rezepten für innerlich oder äußerlich anzuwendende Medikamente
ebenfalls eine rationelle Diätetik, insbesondere auch für Gichtleidende.



Wien.



Galeazzo de St. Sophia dürfte 1398 von Padua nach Wien berufen worden sein
(in den Fakultätsakten von 1399-1405 nachweisbar), wo er als einer der bedeutendsten
Lehrer, Schriftsteller (sein Werk de simplicibus entstand auf Wiener Boden)
und als Leibarzt der Herzöge Albrecht IV. und V. von Oesterreich wirkte.




Schriftsteller des 15. Jahrhunderts.



Italien.



Hugo Senensis, H. de Sena (Ugo Benzi, Benzo, Bencius, Bentius, † zu Ferrara
wahrscheinlich um 1439) aus Siena, lehrte in Pavia, Piacenza, Florenz, Bologna, Parma,
Padua, Perugia und machte sich bei den Zeitgenossen einen großen Namen als Philosoph
sowohl wie als Arzt. Außer Kommentaren zu Hippokrates, Galen und
Avicenna (In primum canonis Avicennae fen primam, Venet. 1523, Super quarta fen
primi Avicennae expositio, Venet. 1485, 1517 u. ö., Super aphorismos Hipp. et super
comment. Galeni, Ferrar. 1493, Venet. 1498 u. ö., In tres libros microtechni Galeni
expositio, Venet. 1498, 1523) hinterließ er Consilia (Perutilia consilia ad diversas
egritudines, Bonon. 1482, Venet. 1518, 1523), welche durch ihre kasuistischen Mitteilungen
(z. B. periodischen Wahnsinn, Spermatorrhöe, Magenschwindel, Nasenrachenpolyp,
Tränenfistel, Epilepsie) von Interesse sind. Opera omnia, Venet. 1518.



Antonius Cermisonius (A. Cermisone, Cermesone) aus Padua, Professor in Pavia
und in seiner Vaterstadt († 1441), verfaßte Consilia medica contra omnes fere
aegritudines a capite usque ad pedes (Venet. 1496 u. ö., zumeist z. B. in der Ausgabe
Venet. 1514, mit einer Schrift des Franc. Caballus über den Theriak, den Consilien
des Montagnana angehängt). In den „Consilia” überwiegen die Rezeptformeln, doch
finden sich auch manche gute Beobachtungen und zweckmäßige therapeutische Vorschläge
darin, z. B. Fuß- und Handbäder als ableitende Mittel; Bäder, Vesikatore,
Brechmittel, Terpentin gegen Ischias.



Antonius Gainerius (Antonio Guainerio, † um 1445), eine Zeitlang Professor
in Pavia und Chieri, Leibarzt mehrerer Fürsten (Ludwig von Savoyen, Amadeus VIII.,
Filippo Visconti), verfaßte unter anderem einen Kommentar zum 9. Buche des Rhazes
(In nonum Almensoris commentaria etc., Venet. 1497, 1498) und eine Practica
(Papiae 1481 u. ö., Venet. 1508), auch unter dem Titel Opus praeclarum ad
praxim non mediocriter necessarium (Lugd. 1534), welche aus 12 Abschnitten
besteht: de egritudinibus capitis, de pleuresi, de passionibus stomachi, de
fluxibus, de egritudinibus matricis, de egritudinibus juncturarum, de calculosa passione
(Erwähnung der Bougie cap. 15 foramini virgae candelam subtilem ceream vel
virgulam stanneam aut argenteam immitte), de peste, de venenis, de febribus,
de balneis, Antidotarium. Aus dem Inhalt sind besonders jene Mitteilungen, die
sich auf die Pathologie des Nervensystems (z. B. Aphasie, Epilepsie, Manie) und
auf die Gynäkologie beziehen, bemerkenswert. Wenn Guaineri abergläubische Prozeduren
als Hilfsmittel bei der Geburt aufzählt, so scheint er mehr der Zeitrichtung
als eigener Ueberzeugung Rechnung zu tragen.



Johannes Michael (Giovanni Michele) Savonarola[20], wahrscheinlich 1390
bis 1462, Professor in Padua, später in Ferrara, Physicus ordinis equestris hyerosolomitanus
(Johanniter-Ritterorden), verfaßte außer den Schriften Practica canonica
de febribus etc. (Venet. 1498 u. ö., Lugd. 1560), de arte conficiendi aquam
vitae simplicem et compositam (Hagenov. 1532, Basil. 1597), in medicinam
practicam introductio (Argent. 1553), de balneis omnibus Italiae sicque
orbis (Venet. 1592), de pulsibus, urinis et egestionibus (Venet. 1497, 1552) u. a.
nach dem Muster von Avicennas Kanon eine, das Gesamtgebiet der Medizin betreffende

Practica de aegritudinibus a capite ad pedes (Papiae 1486, Venet. 1497, 1498,
1502, 1518, 1547, 1559, 1561). Das Werk zerfällt in sechs Traktate. Traktat I
handelt über das Verhalten des Arztes am Krankenbette, die Erhebung der Anamnese
und die Krankenuntersuchung (Inspektion des ganzen Körpers, des Harns, Blutes,
Schleims, des Stuhles, des Erbrochenen u. s. w., Prüfung der Körperfunktionen), worauf
dann die Zeichen der wichtigsten Symptomenkomplexe (Zeichen des hitzigen Symptomenkomplexes
der Cholera rubea, der Verstopfung, der Tympanitis, der Anschoppung,
der Verstopfung in den Gefäßen, der feuchten und hitzigen, der warmen und
trockenen, der kalten und feuchten, der kalten und trockenen Komplexion), die Fieberarten,
die Diätetik und medikamentöse Therapie (mit Rücksicht auf die Zeit der Verabreichung,
Dosis, Indikation, Kontraindikation), endlich die Prognostik und ärztliche
Politik erörtert werden. Traktat II handelt über die sex res non naturales. Traktat
III handelt über die Krankenküche. Traktat IV betrifft die Pharmakodynamik.
Traktat V zählt die Arzneimittel aus den drei Reichen und die Arzneiformen auf.
Traktat VI enthält in 22 Abschnitten die spezielle Pathologie und Therapie. Jeder
Abschnitt wird mit einer anatomisch-physiologischen Einleitung eröffnet, darauf folgt
die Aetiologie, Symptomatologie, die Indikationsstellung, die Therapie, den Beschluß
machen verschiedene Streitfragen „Dubia” und einschlägige hippokratische Aphorismen.
Neben der inneren Medizin ist auch die Chirurgie berücksichtigt (Erwähnung eines
Spiegels zur Erweiterung der Nase bei operativen Eingriffen, der direkten Laryngoskopie
[Sichtbarwerden der geschwollenen Epiglottis nach starkem Hinunterdrücken
der Zunge], Beschreibung eines Instrumentes nach Art des Syringotoms, mechanische
Behandlung der Wirbelsäulenverkrümmung u. a.), desgleichen die Geburtshilfe; hinsichtlich
letzterer ist hervorzuheben, daß unter den Ursachen der schweren Geburt
auch der schmalen Hüften (mulieres, quae non sint in suis anchis bene amplae)
gedacht und der Hebamme empfohlen wird, sich nach dem Verlauf etwa früher
stattgehabter Geburten zu erkundigen. Außer einer Schwangerschaftsdiätetik gibt
S. auch eine Wochenbettsdiätetik an. Aus einer Stelle geht hervor, daß damals der
Arzt schon etwas mehr als früher mit der praktischen Geburtshilfe zu tun hatte,
allerdings vorerst nur in schweren Fällen und bei den „dominae magnae” (pro
pauperculis non multum laborat medicus).



Johannes de Concoregio (Gioanni da Concoreggio), geboren um 1380 in
Mailand, lehrte in Bologna (1433), Pavia, Florenz und seit 1439 in seiner Vaterstadt;
er hinterließ ein echt arabistisches, jeder Selbständigkeit entbehrendes Werk
über die gesamte Medizin, welches eigentlich eine Sammlung mehrerer seiner Schriften
darstellt unter dem Titel: Practica nova medicinae. Lucidarium et flos
florum medicinae nuncupata. Summula ejusdem de curis febrium etc. (Papiae
1485, Venet. 1515, 1521, 1587).



Bartholomaeus (Bartolommeo) Montagnana[21], Professor in Padua, † um 1460.
Seine lange Zeit sehr geschätzten Consilia (Rothomag. 1476, Venet. 1497, 1499,
1514, 1564, Lugd. 1524, 1525, 1568, Francof. 1604, Norimb. 1652), an Zahl 305,
bilden eine medizinische Kasuistik, welche nach folgenden Gesichtspunkten geordnet
ist: Diät, Krankheiten des Gehirns, der Nerven, der Augen, des Ohres, der Nase,
des Mundes, der Kehle, der Lungen, des Herzens, der Brustdrüsen, des Magens, der
Leber, der Milz, der Därme, des Afters, der Nieren, der Blase, der männlichen, der
weiblichen Geschlechtsorgane, Krankheiten der Wirbelsäule und der Extremitäten,

Dyskrasien, Fieber, Hautkrankheiten, Lepra. Im Abschnitt von der Lepra
ist die knollige Form nicht mehr beschrieben. Im Anhang zu den Konsilien
sind noch einige kleinere Schriften des Montagnana enthalten: Tractatus
tres de balneis Patavinis, Tractatus de modo componendi medicinas
et de dosi earum, Antidotarium.



Johannes Arculanus (Herculanus, Giovanni Arcolano, d'Arcoli) aus Verona,
soll zuerst (1412-1427) in Bologna, sodann in Padua und Ferrara gelehrt haben
(† 1460 oder nach anderer Angabe 1484). Er schrieb Expositio in primam fen
quarti canonis Avicennae (Ferrar. 1488, Lugd. 1518, Venet. 1560, 1580, Patav.
1684) und Practica medica s. Expositio in nonum librum Almansoris
(Venet. 1483 u. ö., noch 1560, Basil. 1540). Letztere Schrift stellt zwar formell nur
einen Kommentar dar, welcher sich von anderen durch die weit geringere Weitschweifigkeit
und Zitatensucht vorteilhaft unterscheidet, enthält aber nicht wenige
selbständige Anschauungen über die spezielle Pathologie und Therapie. Treffend ist
z. B. die Symptomatologie des Säuferwahnsinns geschildert, in den chirurgischen Abschnitten,
welche durch Abbildungen von Instrumenten verständlicher gemacht werden,
finden sich manche interessante Stellen, die den Fortschritt in der Technik beweisen
(z. B. Beseitigung von Wasser aus dem Gehörgang mittels einer Art von Spritze,
Füllen hohler Zähne mit Goldfolie, Anwendung von Kathetern aus biegsamem
Material bei verschiedenen Harnleiden).



Christophorus Barzizius (de Barziziis, Cristoforo Barziza) „novello Ippocrate”,
„Monarca della Professione”, Professor in Padua (1434 bis mindestens 1440),
hinterließ Introductorium sive janua ad omne practicum medicinae
(Pap. 1494, Aug. Vindel. 1518), eine allgemeine Pathologie und Therapie, de febrium
cognitione et cura liber (Pap. 1494, Lugd. 1517).



Johannes Mattheus de Ferrariis (Ferrarius) de Gradi oder Gradibus (Giamatteo
Ferrari da Grado), † 1472, wirkte mit großem Erfolge als Professor der
Medizin in Pavia, als Leibarzt am Hofe des Francesco Sforza und als angesehener,
von den vornehmsten Persönlichkeiten in Anspruch genommener Praktiker. Schriften:
Practica vel commentarius textualis cum ampliationibus et additionibus materiarum
in nonum Rhazis ad Almansorem (Pars I Pap. 1471, 1497, Lugd. 1519, 1527,
Venet. 1520, 1560; Pars I et II Pap. 1497; Pars III Mediol. 1471), Expositiones
super vigesimam secundam fen tertiae canonis Avicennae (Mediol.
1494), Consiliorum secundum viam Avicennae ordinatorum utile
repertorium (Venet. 1514, 1521, Lugd. 1535). Practica und Consilia (für die
Zeitgeschichte nicht ohne Interesse) enthalten nicht wenige selbständige Beobachtungen
und von eigenem Urteil geleitete Angaben, z. B. diätetische Regeln für
Studierende und Reisende, Fälle von Schreibkrampf, Gesichtslähmung, Speichelfluß,
Haemoptoe bei Dysmenorrhoe, Sterilität infolge von Lageveränderung des Uterus,
Empfehlung eines Pessarium in der Behandlung des Uterusprolapses, eines Bruchbandes
(brachale) mit flacher und quadratischer Pelotte zur Behandlung der Hernien
u. a. m. Bemerkenswert ist die starke Berücksichtigung der Anatomie (in der
Practica in Form von Einleitungen zur Pathologie der einzelnen Organe). Eine Auswahl
der Consilia in auszugsweiser französischer Uebersetzung in H. M. Ferrari,
Une chaire de médicine an XV siècle, Paris 1899, p. 185-241.



Marcus Gatenaria (Marco Gatenaria, Gattinaria, Gattinara), † 1496, aus
Vercelli, übte in Mailand und Pavia (zuletzt daselbst Professor) die Praxis aus. In
seiner noch starr arabistischen, im wesentlichen kompilatorischen und kommentatorischen
Schrift de curis aegritudinum particularium sive expositio in nonum Almansoris
(Lugd. 1504 u. ö., Pap. 1509, Bonon. 1517, Venet. 1521 u. ö., Basil. 1537, Paris

1540, 1549, Francof. 1575, 1604), welche lange Zeit sehr beliebt war, kommen
manche gute Beobachtungen und auch wichtige chirurgische Bemerkungen vor (z. B.
Empfehlung eines eisernen Bruchbandes, Exstirpation des prolabierten Uterus beim
Versagen anderer Mittel). Im 47. Kapitel findet sich nebst entsprechendem Holzschnitt
die Beschreibung einer Klistierspritze (nach Avicenna); die Spritze besteht
aus einer Tierblase, an welche eine Kanüle angebunden ist, die der Länge nach in
zwei Räume durch eine Scheidewand geteilt ist, einen oberen, geräumigen, mit
einer Oeffnung am freien Ende, durch welche hindurch die Einspritzung in den
oberen Mastdarm gemacht wurde, und einen unteren kleineren Raum mit einer
zweiten Oeffnung nach hinten, nahe der Befestigung an der Blase, durch welche die
im Mastdarm befindliche oder in denselben eingespritzte Luft austreten soll.



Baverius de Baveriis aus Imola, Leibarzt Nicolaus V., noch um 1480 Professor
in Bologna, verfaßte Consilia medicinalia sive de morb. curat. liber
(Bonon. 1489, Pavia 1521, Argent. 1542, 1593), welche durch einzelne kasuistische
Mitteilungen höchst bemerkenswert sind (z. B. Karies des Felsenbeins, Differentialdiagnose
zwischen Katalepsie, Hysterie, Epilepsie und Synkope, Fall von Hemiplegie
einer Gravida mit Wirbelsäulenverkrümmung, Fall von Lähmung mit Sprach- und
Gedächtnisstörung, Magenschwindel, Behandlung der Chlorose mit Eisen).



Chirurgie.



Petrus de Argelata (Pietro d'Argellata, P. de la Cerlata, Largelata etc.,
† 1423). Professor in Bologna, einer der bedeutendsten Chirurgen im Anfang des
15. Jahrhunderts[22], verfaßte De chirurgia libri VI (Venet. 1480, 1492, 1497,
1499, 1513, 1520, 1531), worin die vorhergehende Literatur, von den Arabern besonders
Avicenna, von den abendländischen Autoren namentlich Wilhelm von Saliceto,
Lanfranchi und Guy de Chauliac, sorgfältig benützt ist, ohne daß es gelegentlich auch
an selbständigen Beobachtungen fehlen würde. Pietro d'Argellata beschreibt die gebräuchlichsten
Operationen, zeigt sich aber im ganzen zu größeren operativen Eingriffen
wenig geneigt und bringt unter Anführung der Quellen eine Fülle von medikamentöser
Therapie. Anerkennenswert ist die Kasuistik besonders im Abschnitt über
Wundbehandlung und die Offenheit, mit der er die eigenen Mißgriffe eingesteht. Im
5. Buche Tract. XIX, cap. 1-8 wird die Gynäkologie und Geburtshilfe abgehandelt,
bemerkenswert ist die Schnittführung in der Linea alba bei der Sectio caesarea post
mortem, das Extraktionsverfahren mit Einhaken des Fingers in die Perforationsöffnung,
die Selbstausführung der Embryotomie. Tract. XII cap. 3 (De custodia
corporis mortui) enthält den Bericht über die von d'Argelata 1410 ausgeführte Einbalsamierung
der Leiche des in Bologna verstorbenen Papstes Alexanders V.



Leonardus Bertapalia (Leonardo da Bertapaglia, Bertipalia, Bertopalia etc.,
† 1460), Professor in Padua verfaßte eine aus sieben Traktaten bestehende Chirurgia
s. recollectae super quartum canonis Avicennae (Venet. 1490, 1497, später in der Coll.
chir. Venet. 1499, 1519, 1546 publiziert). Das Werk ist von arabistischem Geist
durchweht, außer Hippokrates und Galen werden fast nur arabische Schriftsteller
zitiert, die Arzneibehandlung überwiegt weitaus die eigentlich chirurgische Therapie,
und phantastische Annahmen prävalieren vielfach über die nüchterne Beobachtung.
Der sechste Traktat De judiciis vulnerum significantium mortem per singula
membra humana per aspectum et secundum duodecim signa celestia

erörtert die Beziehungen der Chirurgie zur Astrologie (z. B. Verhalten der Wunden
in den einzelnen Monaten, wenn die Sonne im Zeichen des Widders, des Stiers, der
Zwillinge, des Krebses etc. steht). Der letzte Traktat, welcher in einen Hymnus
(in 10 Hexametern) über die Wirkung der Scabiosa ausklingt, behandelt die Rezepttherapie
und besitzt nur noch durch Angaben über zwei Leichensektionen (1429
und 1440), denen Bertapaglia beiwohnte, einige Bedeutung.



Frankreich.



Montpellier.



Valescus (Valascus, Balescus, Balescon) de Taranta, von Geburt Portugiese,
erhielt seine Ausbildung in Montpellier und wurde daselbst am Ausgang des
14. und im Anfang des 15. Jahrhunderts einer der hervorragendsten Lehrer; er genoß
den Ruf eines ausgezeichneten Praktikers. Er veröffentlichte 1401 einen Tractatus
de epidemia et peste (gedr. 1474, Hagenov. 1497; katalon. Uebersetzung von Villar,
Barcel. 1475 u. 1518 auf Grund einer 36jährigen Praxis). Das noch bis ins 17. Jahrhundert
sehr angesehene, die gesamte Medizin umfassende Werk: Philonium
pharmaceuticum et chirurgicum de medendis omnibus cum internis tum
externis humani corporis affectibus (Lugd. 1490, 1500, 1516, 1521, 1532, 1535, 1599,
Venet. 1490, 1502, 1589, außerdem noch mehrere abgekürzte Bearbeitungen von
J. Hartm. Beyer, Francof. 1599, W. Wedel, Francof. et Lips. 1680, Lips. 1714). Valescus
teilte, wie er in der Vorrede selbst sagt, die Schrift in sieben Bücher wegen der
Heiligkeit der Siebenzahl und läßt ein gewisses Streben nach nüchterner Beobachtung
nicht verkennen. In der herkömmlichen Anordnung a capite ad calcem, in übersichtlicher
Darstellung nach dem gewöhnten Schema Declaratio (nomina, differentia), causae,
signa, prognosticatio sive judicia, curatio werden die Krankheiten des Kopfes, Gesichtes,
der Atmungswege, des Darmtrakts, der Leber, Milz, Nieren und Blase, der Sexualorgane,
Fieber, epidemische Krankheiten, endlich in einem eigenen Tractatus chirurgiae
die Lehre von den Abszessen, Geschwülsten, Geschwüren, Wunden und Hautaffektionen
abgehandelt. Die Literatur, auch die zeitgenössische, ist fleißig benützt.
Bemerkenswert sind die den einzelnen Abschnitten vorausgehenden kurzen anatomischen
Beschreibungen und die, vielen Kapiteln beigefügten, Appendices.



Paris.



Jacobus de Partibus (Jacques Despars aus Tournay, † 1457, nach anderen
1465 oder noch später), Hauptvertreter der französischen Arabisten, Leibarzt
des Königs Karl VII. und Philipps des Gütigen, Herzogs von Burgund, lehrte an
der Pariser Hochschule, der er einen großen Teil seines Vermögens schenkte[23] und
welche er als Deputierter auf dem Konzil zu Konstanz vertrat. Nachdem er sich
infolge seiner Verurteilung des gemeinsamen Badens und den Antrag, in Pestzeiten
die Badestuben zu schließen, den Zorn der Baderzunft in einer Weise zuzog, daß
er seines Lebens nicht sicher war, kehrte er in seine Vaterstadt wieder zurück.
Despars arbeitete durch 20 Jahre an einem großen Kommentar zu Avicenna: Explanatio
in Avicennam (Lugd. 1498), wobei er sich auf die griechische und
arabische Literatur (angeblich im Original, nicht in Uebersetzungen) stützte. Bemerkenswert
ist darin namentlich eine Stelle (I. Tr. IV, cap. 1), welche auf Petechialtyphus
bezogen wird. Außer diesem Kommentar schrieb er noch: Glossa interlinearis
in practicam Alexandri Tralliani (Lugd. 1504), Collecta in medicina

pro anathomia (Venet. 1507), Expositio super capitulis ... primi
Avicennae (gedr. mit Jacob. Foroliviensis Expositio, Venet. 1518), Summula per
alphabetum super plurimis remediis ex ipsius Mesuae libris excerptis
(Lugd. 1523 u. ö.), Inventarium collectorium receptarum omnium medicaminum
(s. l. et a.) u. a.



Zur Literatur der Spezialzweige[24].



Augenheilkunde.



Gillibertus, Kanzler von Montpellier um 1250, Experimenta (ed. Pansier,
Janus 1903).



Barnabas de Reggio, Libellus de conservanda sanitate oculorum (ed. G. Albertotti,
Modena 1895), verfaßt im Jahre 1340.



Johannes de Casso, Tractatus de conservatione sanitatis oculorum (ed. Pansier,
in Coll. ophthalm. veter. auctor. Fasc. I, Paris 1903), verfaßt im Jahre 1346.



Kinderheilkunde.



„Practica puerorum” ed. Sudhoff, Janus 1909 (in der Abhandlung die
Schrift des Cornelius Roelans von Mecheln).



Paulus Bagellardus de Flumine (Paolo Bagellardo), geb. zu Fiume, zuerst
Extraordinarius für praktische Medizin, später (seit 1472) Ordinarius der theoretischen
Medizin an der Universität Padua, verfaßte Libellus de egritudinibus
infantium (Patav. 1472, 1487), Säuglingspflege, Kinderkrankheiten und deren
Behandlung, hauptsächlich nach der einschlägigen Schrift des Rhazes.



Arzneimittellehre und Pharmazie.



Christophorus de Honestis. Expositio super antidotarium Mesuae cum tractatu
de aqua hordei et modo faciendi ptisanam (Bonon. 1488, Venet. 1562).



Saladinus de Asculo (Esculo), um die Mitte des 15. Jahrhunderts, Leibarzt des
Fürsten von Tarent Giovanni Antonio di Balso Orsino, verfaßte zum Gebrauch der
Pharmazeuten ein Compendium aromatariorum (Bonon. 1488, Ferrar. 1488,
Venet. 1490 u. ö., noch 1602 mit den Op. Mesuae Venet. 1527, 1561, ital. Venez.
1559 von P. Lauro, span. Pinc. 1515 von Alf. Rodriguez de Tudela). Dieses erste
wirkliche Apothekerbuch in modernem Sinne stand bei Apothekern jahrhundertelang
im Gebrauch und wurde vorbildlich für alle späteren pharmazeutischen Lehrbücher.
Es besteht aus acht Abschnitten. Der erste beschäftigt sich mit den Anforderungen,
welche an den Apotheker in intellektueller und moralischer Hinsicht gestellt
werden. Bezüglich der Tätigkeit und Ausbildung soll auf die Frage des examinierenden
Arztes „quod est officium aromatarium” folgende Antwort gegeben
werden: „dico quod officium aromatarii est, terere, abluere, infundere, coquere,
destillare, bene conficere et confecta bene servare. Propter quae omnia
dico alterius, quod aromatarii tenentur scire grammaticam, ut valent bene intelligere,
dispensationes receptorum et antidotariorum et scientiae medicinae”. Folgende
Werke soll er besitzen: De simplicibus Avicennae et Serapionis de synonymis
Simonis Januensis, Liber servitoris (des Abulkasim), Mesue, Johannes Damascenus
(═ Serapion d. Ae.), Antidotarium Nicolai oder Circa instans Platearii, de simplicibus
des Dioskurides, auch den Macer Floridus. Der zweite Abschnitt

erklärt die Nomenklatur der zusammengesetzten Mittel, der dritte handelt von
den Gewichten, der vierte von der Anfertigung der Rezepte, wobei vor der
willkürlichen Verwendung der Ersatzmittel (quid pro quo) gewarnt wird. Im
sechsten Abschnitt werden Regeln für das Einsammeln der pflanzlichen Arzneistoffe
und für die zweckmäßige Aufbewahrung der einfachen und zusammengesetzten
Mittel gegeben. Der siebente Abschnitt handelt von den Aufbewahrungsgefäßen
(Vasa vitrea, vitreata, plumbea, porcellionibus[!], ferrea, argentea, stannea deaurata,
aurea, de cornu), der achte Abschnitt ist eine Series medicaminum in qualibet
aromataria vel apoteca (16 Fette, 7 Arten Galle, 4 tierische Auswurfstoffe, 46 Wässer,
darunter aqua vitae ardens aus Wein, 59 Elektuarien, 36 Pillenmassen, 24 Trochisci,
27 Oele, 18 Konserven aus Honig und Zucker) und am Ende werden Ratschläge
über die zweckmäßige Lage der Vorratsräume gegeben.



Quiricus de Augustis aus Tortona, Arzt zu Vercelli. Sein Lumen apothecariorum
(Venet. 1495, 1549 u. ö., Lugd. 1503) behandelt in 15 Distinktionen
alles für den Apotheker Wissenswerte.



Joh. Jac. de Manliis de Boscho. Luminare majus super descriptiones
antidotarii et practicae divi Johannis Mesue (Venet. 1490, 1496 u. ö., Pap. 1494).



Tertbona, Lumen apothecariorum (Venet. 1497).



Ricettario Fiorentino (1489).





Receptari de Manresa (Katalonien), eine Sammlung von bewährten Rezeptformeln
(230), zusammengestellt von dem Apotheker Bernardus des Pujol im Jahre 1347
(ed. L. Comenge, Barcelona 1899).



Toxikologie.



Santes de Ardoynis (Santes Ardoyno) aus Pesaro, Arzt in Venedig, veröffentlichte
1426 eine Schrift de venenis (Venet. 1492, Basil. 1562), welche zwar
durchaus kompilatorischen Charakter besitzt, aber historisch von großem Interesse ist.



Balneologie[25].



Matth. de Bandinellis, Tractatus de balneis Luccensibus, Piscie 1489.



Ugolinus de Montecatino, Tractat. de balneorum Italiae proprietatibus
et viribus (In coll. de baln.).



Diätetik.



Benedictus a Nursia, De conservatione sanitatis.



Medizinische Astrologie.



Johannes Ganivetus (Jean Ganivet, Minoritenpater, Professor der Theologie
zu Vienne in der Dauphiné). Seine lange Zeit in größtem Ansehen stehende Schrift
Amicus medicorum (Lugd. 1496, 1508, 1550, 1596, Francof. 1614), welche alles
enthalten sollte, was dem Arzte von der Astronomie und Astrologie zu wissen nützlich
sein könnte, wurde 1431 zum Abschluß gebracht. Vgl. über den Inhalt Sudhoff,
Iatromathiker vornehmlich im 15. und 16. Jahrhundert, Breslau 1902, S. 26, 27.




Zur Literatur in den Landessprachen[26].



Italienisch.



Vgl. Zambrini, Le opere volgari a stampa dei secoli XIII e XIV, Bologna 1884
und Morpurgo, Supplemento alle opere volgari ... indicate e descritte da Z. per
gli anni 1889-90, Bologna 1892. Im folgenden sind nur einige der altitalienischen
medizinischen Schriften angeführt; unter ihnen befinden sich auch Uebersetzungen
von Schriften des Dondi, del Garbo, Saliceto, Chauliac, Mesue, Petrus Hispanus,
Taddeo Alderotti, der hippokratischen Prognostik etc.



Maestro Gregorio, Fiori di medicina di maestro G. (ed. in der Sammlung
Scelta di curiosità letterarie inedite o rare dal secolo XIII al XVI, Bologna 1865),
handelt über die wichtigsten Gegenstände in der Diätetik in 12 Kapiteln.



Aldobrandino da Siena (vgl. S. 385, Anm. 2), Le quattro stagione e come
l'uomo si deve guardare il corpo in ciasceduno tempo dell' anno. Trattato
vulgarizzato da Zucheri Benvenini nel secolo XIV, Livorno 1471.



Ugolino da Montecatini (vgl. S. 512), Trattato de' bagni termali d'Italia.



Trattato dei cauterii (mit Abbildungen), 14. Jahrhundert, ed. G. Albertotti
(Atti e memorie della Ratecad. di scienze, Padova Vol. 24).



Ugo Benzi, Trattato utilissimo circa lo regimento e la conservazione
della sanitade (Milano 1481, 1507).



Michele Savonarola, Libreto de tutte che le cose se manzano comunamente piu
che comune ... e le regule per conservare la sanità de li corpi humani con dubii
notabilissimi (Vened. 1508).



Französisch.



Vgl. Pansier, Catalogue des manuscrits médicaux des bibliothèques de France.
Manuscrits Français in Archiv f. Geschichte der Medizin Bd. II (1909), p. 385 ff.



Recettes médicales en français publiées d'apres le Mscr. 23, P. Meyer
et Ch. Joret, Romania 18, p. 571 ff.



Provenzalisch.



Eine Basler Handschrift enthält der Reihe nach eine Chirurgie des Stephanus
Aldebaldi (Algebaldus nach 1400), eine Chirurgie des mayestre rogier (Roger
von Salerno), einen anonymen Harntrakt (um 1300 geschrieben), welchem eine
Diätetik angehängt ist (veröffentlicht von W. Wackernagel in Haupts Zeitschr. f.
deutsches Altertum Bd. 5, 1845 — stimmt stellenweise fast wörtlich mit dem entsprechenden
Abschnitte der Meinauer Naturlehre, vgl. S. 357, überein), eine „Anothomya”
(veröffentlicht von K. Sudhoff in Studien z. Gesch. d. Med. H. 4, Leipzig
1908, etwa um 1250 geschrieben, freie Bearbeitung der Anatomia des Richardus
Salernitanus, mit Exzerpten aus der Anatomia porci des Salernitaners Kophon des
Jüngeren), eine Uebersetzung der Augenheilkunde des Benvenutus Grapheus.
Der provenzalische Traktat über Anatomie enthält 5 Abbildungen, welche
den Knochenbau (mit erklärendem Texte), das Venensystem mit den Eingeweiden
der drei Körperhöhlen, die weiblichen Geschlechtsorgane, die männlichen Geschlechtsorgane,
die Arterienverzweigung samt den Brust- und Baucheingeweiden darstellen
(vgl. Sudhoff l. c.).




Deutsch[27].



a) Mittelhochdeutsch.



Arzneibücher. Das arzinbuoch Ypocratis (Zürich, Wasserkirchbibliothek
Ms. C. 58) ca. 1160. Graff, Diutiska II, 1827, p. 269-273; Pfeiffer, Zwei
deutsche Arzneibücher aus dem 12. und 13. Jahrhundert, Sitzungsber. d. phil.-hist.
Klasse der Wiener Akademie Bd. 42, p. 118-127. Vgl. Hofmann in den Münchener
Sitzungsber. Jahrg. 1870, Bd. I, p. 511-526. — „Practica” des „Meister Bartholomäus”
von Salerno (München, Hof- und Staatsbibliothek, Cod. germ. 92,
Bl. 1-18) ca. 1250. Pfeiffer, Zwei deutsche Arzneibücher, Sitzungsber. d. phil.-hist.
Klasse der Wiener Akad. Bd. 42, p. 127-158. — Eine Krankheits- und Heilmittelkunde
aus dem 14. Jahrhundert (Breslau, Rhedigerana, Perghdschr.
152 Bl.), vgl. Heinr. Hoffmann, Fundgruben für Geschichte deutscher Sprache und
Literatur Bd. I, Breslau 1830, p. 319-327 (auszugsweise abgedr. mit kurzer Inhaltsangabe
des Ganzen), Külz und E. Trosse-Külz, Das Breslauer Arzneibuch, Monatsbl. d.
Goslarer C. V. naturwissenschaftl. u. med. Vereine an deutsch. Hochschulen (1904).
Der Abschnitt „Heilkräfte verschiedener Kräuter” ist eine Bearbeitung des Macer
Floridus. — Eine kleine Arzneilehre (Basel, Univ. Ms. Bd. XI, Perg.),
14. Jahrhundert. W. Wackernagel in M. Haupt und H. Hoffmann, Altdeutsche
Blätter, 2. Bd., Leipzig 1840, p. 133. — Aus einem elsässischen Arzneibuche
des 14. Jahrhunderts (6 Blätter Großfolio — 112-117 — im Großherzogl.
Hess. Haus- und Staatsarchiv in Darmstadt), Birlinger, Alemannia 1882,
X, p. 219-232.



„Meinauer Naturlehre” (13. Jahrhundert), W. Wackernagel, Stuttgart 1851,
Lit. Verein, vgl. S. 357. Für die diätetischen Anweisungen diente das Regimen
sanit. Salernitanum zum Vorbild.



Volmars Steinbuch (ca. 1250) in Versen. J. G. Büsching (Museum f. altd. Lit.
u. Kunst, II, 1811, S. 52 ff.), H. Lambel, Heilbronn 1877, nebst dem St. Florianer
Steinbuch aus dem 15. Jahrhundert.



Heinrich von Mügeln über Steine (um 1350), Lambel, Das Steinbuch,
S. 126-134.



Kunrat von Megenberg (ca. 1309-1374), Puch der natur (ca. 1350), ed.
Fr. Pfeiffer, Stuttgart 1861. Neuhochdeutsch von H. Schulz, Greifswald 1898. Der
Verfasser, ein frei gesinnter Kleriker, stammte aus dem östlich von Schweinfurt gelegenen
Orte Mainberg (Meyenberg), lehrte 8 Jahre hindurch in Paris, wirkte sodann
nach seiner Rückkehr nach Deutschland (1337-1341) in Wien als Vorsteher der
Bürgerschule bei St. Stephan und nahm endlich in Regensburg dauernden Aufenthalt
(als Pfarrer, später Kanonikus). Das Megenbergsche Buch der Natur deckt sich inhaltlich
mit dem Liber de naturis rerum des Thomas von Cantimpré (vgl. S. 357),
scheint aber nicht direkt nach dieser Schrift, sondern nach einer lateinischen Ueberarbeitung
derselben (durch den Bischof Albert von Regensburg) hergestellt zu sein.



Regimen sanitatis (veröffentlicht von K. Ehrle in Rohlfs Deutsch. Archiv f.
Gesch. d. Mediz. 4. Jahrgang 1881), das ist „von der ordnung der gesundheit”
gewidmet dem Grafen Rudolf von Hochenburg [Vochenburg?] und seiner Gemahlin
Margarethe geb. von Tierstein), um 1400 (?). Inhalt: Diätetische Vorschriften

über das Verhalten in den Jahreszeiten und den einzelnen Monaten,
Einfluß der Elemente und Temperamente auf den Menschen, Qualität der verschiedenen
Speisen, Wasser- und Weintrinken, Diätetik des Schlafes, Laxierens,
Badens, Aderlassens (mit Aufzählung der Aderlaßvenen und ihrer Vorzüge im Einzelfalle),
Brechmittel, Klistiere, Lebensweise in Pestzeiten, Anweisung, wie man Haupt,
Hirn und Augen gesund halten soll. In späterer Zeit wurde dem Regimen noch
eine mit kurzen prophylaktischen und therapeutischen Ratschlägen versehene Semiotik
(Harnschau, Pulsuntersuchung, Prüfung des Aderlaßblutes), Rezepte mit Vorschriften
zur Vertreibung des Fiebers mittels Diät und kühlenden Sachen angehängt. Es
handelt sich um eine Kompilation, der unbekannte Verfasser beruft sich häufig auf
Aristoteles, Hippokrates, Galen und die Araber.



Heinrich Louffenberg. Versehung des Leibs. Diätetisches Lehrgedicht vom
Jahre 1429 (teilweise zum Abdruck gebracht und besprochen von K. Baas in Zeitschr.
f. d. Gesch. d. Oberrheins XXXI und Zeitschr. d. Gesellsch. f. Beförderung d. Geschichtskunde
von Freiburg, „Alemannia” 21). Kulturhistorisch sehr interessant
sind die 83 Holzschnitte in der Inkunabel (Augsburg 1491).



Ortolff von Bayrland (Arzt in Würzburg, spätestens in den ersten Dezennien
des 15. Jahrhunderts): Arzneibuch (Arzneipuch, Nürnberg 1477, Augsburg 1479,
1482, 1488, Mainz 1485-91, in niederdeutscher Ubersetzung, Lübeck 1484 [Promptuarium
medicinae]). Inhalt: Die vier Elemente, Kennzeichen der Gesundheit[28],
Regeln zur Erhaltung der Gesundheit (Meidung Kranker wegen Ansteckungsgefahr),
Arzneigebrauch, Stuhlgang, Krankheitsanfälle, Säuglingspflege, Harntraktat, Pulstraktat,
spezielle Pathologie und Therapie der inneren Affektionen a capite ad calcem,
einige kurze chirurgische Kapitel[29], diätetisches Verhalten in den einzelnen Monaten,
die Wirkung der einzelnen Speisen, über Stuhlzwang, Theriak, Fußbäder, Magenfüllung,
Atembeklemmung, Aloesalbe (der nun folgende Abschnitt, pharmakologisch-botanische
Abschnitt, von den Kräutern ist ein späteres Anhängsel, welches aus dem
Buch der Natur des Konrad von Megenberg entnommen ist). Das Arzneibuch des
Ortolff deckt sich mit Ausnahme der speziellen Pathologie und Therapie und der
speziellen Speisediät stofflich vielfach mit der Schrift von der Ordnung der Gesundheit
(vgl. oben) und erweist sich als eine Kompilation aus lateinischen Texten („darumb
will ich Ortolff von Bayrlandt doctor der ertzney ein artztpuch machen zedeutsch
aus allen artztpüchern die ich in latein ye vernam”). Besonders dienten auch das
Pantegnum, die Schriften des Platearius und die salernitanischen curae egritudinum
als Vorlage. Bei der Abfassung der Schrift schwebten vornehmlich therapeutische
Zwecke vor, die anatomisch-physiologischen Beschreibungen der einzelnen Körperteile
sind daher flüchtig behandelt. Ob dem Ortolff das Büchlein, wie sich die

Schwangeren, Gebärenden und Wöchnerinnen halten sollen[30] (Ulm
ca. 1495), tatsächlich zukommt (in der Ausgabe gilt er als Verfasser), ist zweifelhaft;
die in dieser populären Schrift gegebenen Anweisungen sind recht zweckmäßig.



Bartholomaeus Metlinger (um die Mitte des 15. Jahrhunderts), Arzt in Augsburg,
verfaßte Ein Regiment wie man junge kinder halten sol von
mutterleyb bis zu siben jaren, mit essen, trinken, paden und in allen
kranckheytten die in zu sten mügen (der Titel lautet in den einzelnen Ausgaben
verschieden, Augsburg 1473, 1474, 1476, 1497, 1500, 1511, 1531, in freier
Uebertragung herausgegeben von L. Unger, Das Kinderbuch des B. Metlinger, Leipzig
und Wien 1904). Dieses wohl auf handschriftlichen Vorlagen beruhende Büchlein,
in welchem Hippokrates (Aphorismen), Galen (de regimine sanit.), Rhases (Continens),
Avicenna (Kanon), Averroes (Colliget), Constantinus (Pantegni) und Avenzoar zitiert
werden, zerfällt in vier Kapitel, von denen die beiden ersten die Diätetik und Pflege
des Kindes, das dritte die Krankheiten der Kinder, das vierte die Erziehung behandelt.
Kap. I: Allgemeine Lebensregeln für die Neugeborenen, bis sie Gehen
und Sprechen lernen, Mundreinigung, Salzen, Baden der Neugeborenen, Bestreuen
des Nabels mit austrocknendem Pulver, Nabelpflege, das tägliche Bad bis zu einem
halben Jahre mit seinen Kautelen, die Lagerung des Schlafenden mit erhöhtem
Kopf; über die Art des Aufhebens, Streichens, Wickelns der Kinder, was man aus
ihrem Weinen entnehmen kann. Kap. II: Säugen, Wahl der Schenkamme, Entwöhnung,
Probe der Ammenmilch, Ammenernährung. Kap. III: Nach der Vorbemerkung,
daß bei einem kranken Säugling die Amme in die Kur genommen werden
müsse, werden folgende Krankheiten durchgesprochen: „Nerys” ═ Kopfausschlag,
„Wechselbalg” ═ Hydrocephalus, „Durstig” ═ Meningitis (?), „Wachen” ═ Schlaflosigkeit,
„Vergicht” ═ Krämpfe, Lähmungen, Ohrenfluß, Augenentzündungen, Schielen,
Zahnen, Halsgeschwulst, Affektionen der Mundschleimhaut, Brustkatarrh, Verdauungsbeschwerden,
Gelbsucht, Durchfall, Verstopfung, Mastdarmvorfall, Würmer und Leibschmerz,
Nabel- und andere Brüche, Harnsteine, Hautgeschwüre, Fieber, „Gesegnet
oder Ungenad” ═ Erysipel, „Durchschlechten und Blatern” ═ Masern und Blattern.
In der Therapie beruft sich Verf. gelegentlich auf eigene Erfahrungen. Kap. IV:
Anweisung, wie man die Kinder halten soll beim Laufenlernen, über körperliche
und moralische Erziehung bis zum 7. Jahre (Essen, Trinken, Baden, Bewegung, Beginn
des Unterrichts mit 6 Jahren); Weingenuß: Mädchen erst nach dem 12., Knaben
nach dem 14 Jahre gestattet).



Michael Puff aus Schrick (ca. 1400-1473), Professor an der Wiener Universität,
verfaßte 1455 „Ain guts nützlichs büchlin von den ausgeprennten Wassern”
(von 1477-1601 dreißigmal gedruckt, besonders oft in Augsburg), welches 1466 vom
Autor einer Neubearbeitung unterzogen wurde. Die Schrift handelt von der Verwendung
der destillierten Wässer (aus 80 Pflanzen) und des gebrannten Weines[31].




Heinrich von Pfolspeundt. Buch der Bündth-Ertznei (ed. H. Haeser und
A. Middeldorff, Berlin 1868), 1460 verfaßt. Die Schrift beginnt mit einigen deontologischen
Betrachtungen, die sich namentlich auf die Nüchternheit, Reinlichkeit beziehen;
wichtig ist der Rat, daß der Wundarzt in schwierigen Fällen, denen er selbst
nicht gewachsen ist, den Kranken an andere erfahrene Meister verweise. Die Wunden
(bei deren Untersuchung die Sonde zur Anwendung gelangt) zerfallen in frische
und alte („faule”); erstere können in der Regel nur auf dem Wege der Eiterung
(Applikation von Terpentinöl, Rosenöl, auf Werg oder Flachs gestrichener Wundpflaster,
aus Honig, Mehl, Butter und Bolus bestehend) zur Heilung gebracht werden,
letztere bedürfen scharfer, austrocknender und ätzender Mittel, von denen eine
Menge angeführt sind (z. B. Alaun, Grünspan, Aetzkalk). Obgleich P. geringe Geneigtheit
für die Anwendung der blutigen Naht bei der Wundvereinigung im allgemeinen
zeigt, so gibt er doch klare Anweisungen zur Ausführung derselben, z. B.
der Knopfnaht (mit einem grünseidenen Faden, der 7 Tage lang liegen bleibt).
Zur Stillung von Blutungen dienten Tampons (aus Baumwolle), die mit styptischen
Mitteln (darunter z. B. Zunder, Schweine- und Eselskot) versehen waren; von der
Ligatur findet sich nicht einmal eine Andeutung. Als akzidentelle Wundkrankheiten
gelten das „wilde Fewer” (Erysipel) und das „Gliedwasser” (wässerige Absonderung,
Eiterung, Jauche [?]). Wundtränke bilden natürlich ein unabweisbares Erfordernis.
Am ausführlichsten wird die Behandlung der penetrierenden Bauchwunden (namentlich
der durch Pfeile verursachten) geschildert. Hierbei ist ausführlich die eventuelle
Vornahme der Erweiterung der Wunde und der blutigen Naht, namentlich aber
die Reposition prolabierter Därme besprochen; eine verletzte Darmschlinge soll durch
Schnitt entfernt und durch eine silberne Kanüle ersetzt werden; innerer Bluterguß
(wegen Gefahr der Gerinnung) ist stets durch entsprechende Lagerung der Kranken zu
beseitigen. Sehr eingehend sind die Vorschriften über Pfeilextraktion, von Schußwunden
ist dagegen nur an einer einzigen Stelle, und zwar ganz nebensächlich, die
Rede. Der Verband bei Frakturen (nach vorgenommener Reposition) besteht aus
einem „Beinpflaster” und entsprechend angebrachten Holz-, Filz- und Pappenschienen;
bei komplizierten Frakturen muß die Bruchstelle offen gehalten werden. Bei Fraktur
des Oberschenkels kommt eine hölzerne Beinlade wegen Gefahr der Verkürzung zur
Anwendung, zur Behebung von Verkrümmungen maschinelle Behandlung. Die Anweisungen
über die Reposition der Luxationen entbehren der anatomischen Grundlage
und beruhen bloß auf Empirie, die Therapie der Hernien ist dürftig (Ruhelage,
Reposition, diätetische Maßnahmen etc.), die Radikaloperation wird nicht erwähnt.
Außer den genannten Affektionen werden mit kürzeren Bemerkungen noch Zahn-
und Mundkrankheiten, Gicht, Ruhr, Spulwürmer, Dysurie, Kondylome, Pestbubonen etc.
berücksichtigt. Die große Bedeutung der Schrift liegt hauptsächlich darin, daß sie
die erste Beschreibung der ängstlich als Zunftgeheimnis gehüteten Rhinoplastik
enthält, welche der Verfasser, wie er selbst angibt, von einem Italiener gelernt und
nur zwei Ordensbrüdern mitgeteilt hatte. Diese Beschreibung, welche sich durch
Ausführlichkeit auszeichnet, lautet folgendermaßen:



Die kunst. Nim ein bergament ader ein leder, vnnd must das gleich nach der
nassen wunden machen, vnnd schneiden, sso weith vnd sso langk, als die forige
nassen gewest ist. vnd must das enwenig bigenn oben vff der nassen, dor vmb das
die nassen oben nicht breith werde. dornach nim das selbige bergemen ader leder,
vnnd lege das hinder den elbogenn enweinig vff den arm, do er dicke ist, vnnd
streich dorvmb mith einer dinten oder sunst mith farb, als weit vnd langk das
selbige flecklein gewest ist: vnd nim ein guth scharff schnedemesser, ader ein schermesser,
vnd do mith streich adder schneidt durch die hawt, vnnd nim des fleiss

enweinigk mith. vnd schneidt nicht weiter, wan du das mit der dinten ader farb
gemergt hast. vnd hibb hinden an zcw schnidden herfurbatz. vnnd wie du die mosse
eben getroffen hast mit dem schniden, szo schneid nach mir er furbas. das thustu
wol mith einem schnidt. vmb ein zcweren finger adder mehr. vnd lass denn selbenn
fleck, den du geschnitten hast, am arm hengenn, vnd schnide den nicht abe. vnd
hebe jm den arm vff das heupt, vnnd hefft im den selben fleck gleich auff die nassen,
jn massenn als sie vor gewest ist. vnd dorvmb mustu den fleck dester lenger schneiden,
das du dester bas tzw der nassen kommen kanst. den du must jm den arm vff
das heupt binden, vnd hinder den elbogenn, vnnd must en alsso mith bendernn bewaren,
das im der arm dister steter ligen möge, vnde dister weniger müde werde.
mache derr binden von tochern dester meher. den er muss sso langk gebunden ligen,
biss das dy nasse mith fleck gestosssenn sei. das werth tzw tzeitenn viii ader x tage.
adder alsso langk bistu sichst, das es gestossen sie vnd in der heill ist, szo schnide
den lappen ader flecke abe, doch nicht tzw kurtz, alsso das er dennacht ein wenigk
vor dy nasse gehe, szo hat dy nasse newr ein loch. dornoch schneid den lappen
adder den fleck in solcher lengk vnd breite, das du en vnden widder hefftenn magst.
alsso mustu die hawth ein wenigk weg schneidenn, aber sunst roe fleiss aldo
machen, vnd den selbigen lappen vnden hintzw hefftenn, do er roe fleisch ist, szo
wirt die nassen ausssen widder zcwislicht, aber innen nicht. szo heil sie denn mith
dem wundtrangk vnd mith dem öl, vnnd mith der rothen szalbenn. doch ee du in
schnidest, szo lege im den arm vfft vff das heupt hocher vnnd nidder, sso siehstu
woll, wo du jnn schneiden saldt. vnnd wan du en sso gantz gehefft hast, vnnd wilt
jnn heilenn, vnnd all die weil du inn heilest, sso richt öm die nassen, vnnd binde
im die, vnnd vorsorge ims alsso mith solchenn gebende, do von sie schmal, hoch
ader nider wirth, ist enn die nasse tzw breith, szo binde jm kleine secklein tzw
beidenn seiten neben vff die nasse, doch mustu jm gebunden fedderkell mith flachs
in die nasse stossenn, vnd die forne in der nassen wol auss föllen, szo werden die
nassen locher nicht tzw enge, vnd bleiben gleich weith. her wirt aber müde am
ligenn, szo mustu jm tzw tzeitenn helfen am bette mith küssen vnnd mith tochern.
die mustu alsso binden vnd legen, das sie im tzw holffe komen, vnnd rwe do durch
gehabenn kan. vnnd muss tzw tzeiten lehenne im bette, alsso das es hoch tzw
heupten sei. tzw tzeitenn sittzet er, zcw tzeiten gehet er vmb inn dem gemache, do
er leith, vnd wo von ader wie er jn besten rwen magk, tzwm sselbigen hilff im.
vnnd ist vorwar gerecht, gehe einer mith dem schneiden nwr recht vmb vnnd mith
vornunfft, vnnd schneid im den fleck lang gnug, szo machstu disterbass mith im
vmb gehen, vnnd rwet disterbass, vnnd schadt im nicht vorwar. Ich rathe einem
ittzlichenn gantz, wen er der nasse nicht habbe. ein wall hath mich das gelernth,
der gar vil leuten do mith geholffen hath, vnnd vill geldes do mith verdieneth.
Queme dir einer tzw, vnnd wir im die nasse abgehawen, vnd wer im geheilet,
szo schneid im die hawth wol vnnd weid gnug vff bis vff das roe fleisch,
vnnd mache das alsso das forder. dor nach heile das aus alsso, es gehet antzweiffell
tzw. es ist vfft bewerth. (In der erwähnten Ausgabe S. 29 ff.) Bemerkenswert ist
ferner die Schilderung der Hasenschartenoperation und die Anweisung zur
Anästhesierung (Schlafschwämme, die mit dem Saft von schwarzem Mohn, Bilsensamen,
Mandragorablättern, unreifen Maulbeeren, Schierlingswurzeln, Efeu, Lactucasamen,
Seidelbastkörnern getränkt sind).



b) Mittelniederdeutsch.



„Practica” des „Meisters Bartholomaeus” von Salerno (Gotha, Herzogl. Bibl.
Ms. 980, Bl. 85^r-104^v), ed. von Felix Freih. v. Oefele, „Angebliche Practica des
Bartholomaeus von Salerno, Schüler des Constantinus Salernitanus”, Neuenahr 1894.




Die dudessche arstedie (Gotha, Herzogl. Bibl. Ms. 980, Bl. 7_{r}-85_{r}). Vgl. über
diese beiden Bestandteile des „Gothaer Arzneibuchs” Regel (Gothaer Gymnasialprogramm
1872, 1873; Jahrb. d. Ver. f. nd. Sprachf. Jahrg. 1878, 1879).



Fragment eines mittelniederdeutschen Arzneibuches (ca. 1300), H. Fischer,
Pfeiffers Germania, 1878, XXXIII, S. 52-56.



Everhard von Wampen, aus Pommern, verfaßte 1325 am schwedischen Königshofe
den Spegel der naturen (Spiegel der Natur), ein Lehrgedicht, welches
eine populäre Darstellung der Humoralpathologie mit Berücksichtigung von Jahreszeit,
Tierkreiszeichen, Planeten etc. und darauf gebauter Diätetik enthält, veröffentlicht
von Erik Björkman in Upsala, Universitets Aarsskrift 1902.



Van den eddele ghestenten. C. Schröder, Jahrb. d. Ver. f. nd. Sprachf. 1876,
S. 57-75.



Das [Utrechter] Mittelniederdeutsche Arzneibuch (ca. 1400). J. H. Gallee,
Jahrb. d. Ver. f. nd. Sprachf. 1889, S. 105-149.



Das große Wolffenbütteler mittel-niederdeutsche Arzneibuch (Wolfenbüttel,
Herzogl. Bibl. Ms. Aug. 23, 3. — 143 Bl. Perg. — 15. Jahrhundert), vgl. Regel
(Jahrb. d. Ver. f. nd. Sprachf. 1878, S. 5-26).



Mittelniederländisch.



Jehan Yperman. Chirurgie ed. M. C. Broeckx, La chirurgie de maître J. Y.,
Anvers 1863 (Annales de l'Académie d'archéologie de Belgique, t. XX). Traktat
über Medizin ed. M. C. Broeckx, Traité de méd. pratique de maître J. Y.,
Anvers 1867. Die mit anatomischen Figuren (z. B. Schädelnähte) und Abbildungen
von Instrumenten versehene Chirurgie (welche ursprünglich lateinisch abgefaßt
war) beruht auf gründlicher Literaturkenntnis[32] und vielen selbständigen
Erfahrungen, welche den Verfasser als geschickten und kühnen Operateur zeigen.
Das Werk beginnt mit einer frommen Einleitung, der Definition der Chirurgie und
einer Anatomie des Kopfes nebst zugehörigen physiologisch-pathologischen Bemerkungen,
sodann folgt eine chirurgische Hodegetik resp. Deontologie, worin außer
den entsprechenden körperlichen und moralischen Eigenschaften, die Kenntnis der
Grammatik, Logik, Rhetorik und Ethik verlangt wird. Aus dem weiteren Inhalt,
der die Lehre von den Wunden im allgemeinen und von der Blutstillung, sodann
die chirurgischen Affektionen in der Anordnung a capite a calcem behandelt (von
den letzten Kapiteln, Krankheiten der unteren Extremitäten, ist nur der Anfang
erhalten), wäre folgendes hervorzuheben. Die Wunden werden (in geeigneten Fällen)
mit gerader Nadel und einem gewichsten Faden genäht, zur Beförderung des Eiterabflusses
dient eine Wieke. Yperman unterscheidet arterielle und venöse Blutungen,
bei größeren Blutungen kommen Styptika, die Kompression, das Cauterium, die
Unterbindung und Umstechung (vielleicht auch die Torsion) der Gefäße
zur Anwendung. Unter den Schädelverletzungen (ausführliche Schilderung der Trepanation)
werden auch die Quetschungen des Schädeldaches ohne äußere Wunden
beschrieben. Bei der Operation der Hasenscharte findet eine Anfrischung und eine

Vereinigung mittelst der Knopfnaht und der umschlungenen Naht statt. Halb abgehauene
Ohren werden mittelst Naht wieder befestigt. Eingehend sind die Verletzungen
durch Geschosse (Pfeile) geschildert, resp. die Methode der Ausziehung;
den Verletzten wurde auch ein besonderer Wundtrank gereicht. Balggeschwülste
sind nach Freilegung zu exstirpieren oder mit einem stumpfen Haken herauszubefördern.
Von Nasenkrankheiten werden Polypen, Nasenbluten, Ozäna, von den
Krankheiten der Mundhöhle ranula, cancer, ulcera der Zunge, Mundfäule, Fissuren
der Lippenschleimhaut, von Ohrleiden Fremdkörper, Ohreiterungen, Ohrwürmer besprochen.
Reichhaltig ist der Abschnitt über die Verletzungen, Schußwunden,
Abszesse, Drüsenschwellungen der Halsregion. Hierbei wird ein Fall erzählt, wo
die Ernährung durch eine, tief in den Mund gesteckte silberne Röhre stattfand.
Bezüglich der Heilung der Kröpfe und Skrofeln durch Königshand heißt es, daß
die Skrofeln, wo sie heilbar sind, auch ohne diese Maßnahme heilen „ende vnderwilen
ghenesen si niet”. Ausführlich werden die Hautleiden (Scabies, Warzen,
Pocken und „maselen”, worunter außer den Morbillen noch eine ganze Reihe anderer
Exantheme zusammengefaßt sind, Lepra ═ laserscap mit ihren verschiedenen Spezies)
besprochen; unter den Kennzeichen des Aussatzes ist auch die Anästhesie der
Haut, das Nichthaften von Wasser auf der Haut und die Blutprobe (drei Körner Salz,
auf das Aderlaßblut gelegt, „schmelzen” bei Leprösen) erwähnt, die „Laserie” entstehe
oft als „infexcie” durch häufigen Sexualverkehr mit Frauen, welche an der Krankheit
leiden. Nach den Abschnitten über vergiftete Wunden, Bubonen, Fisteln, Erysipel,
Abszesse, Verbrennungen folgt die Darstellung der Eingeweideverletzungen und
Hernien. Behufs Reposition prolabierter Bauchorgane soll die Wunde erweitert
werden, die Heilung der Hernien sei durch sechs Wochen lang fortgesetzte Rückenlage,
besondere Diät, Pflaster etc. zu versuchen. Unter den Affektionen des Penis ist
die Rede von guten und brandigen Geschwüren etc., wobei in der Therapie Pulver,
Einspritzungen, Kauterisationen etc. eine wichtige Rolle spielen. Nabelbrüche sollen
durch Umstechung radikal geheilt werden. Bei den Hämorrhoiden wird von chirurgischen
Maßnahmen nichts angeführt; in der Therapie der Mastdarmfisteln kommen
Salben oder das Abbinden zur Anwendung, Vorfall des Mastdarmes sei mit adstringierenden
Mitteln zu behandeln. — Der Traktat über innere Medizin stellt
ein mehr für Anfänger bestimmtes Kompendium dar (es liegt nur unvollständig vor)
und berücksichtigt vorzugsweise die therapeutische Seite (Aderlaß, Purganzen, Bäder,
Räucherungen, Einreibungen, Umschläge etc.); auch in diesem Werk bewährt sich
Yperman als ein Arzt von selbständigem Urteil und reicher Eigenerfahrung[33].




Einen anonymen Traktat, der über Harnschau, Aderlaß und über den Gebrauch
von Medikamenten handelt, gab kürzlich Geyl mit französischer Uebersetzung heraus,
Un traité de médecine du XV. siècle. Janus XIV, 1909, p. 354 ff.



Mittelenglisch[34].



Ein mittelenglisches Medizinbuch, ed. Fritz Heinrich, Halle 1896.



Mittelenglische Rezepte des 14. Jahrhunderts (ca. 1400), ed. G. Henslow,
Medical works of the fourteenth Century, London 1899.




„Heilkräuterlehre”. Archaeologia, Vol. XXX, Lond. 1844, p. 364-395.



„Gereimte Heilkunde”. Archaeologia, Vol. XXX, Lond. 1844, p. 349-363.



Englische Rezepte (ca. 1400). Archaeologia, Vol. XXX, Lond. 1844, p. 395-403.



Gälisch.



Meddygon Myddfai, the physicians of Myddvai or the medical practice of the
celebrated Rhiwallon and his sons, of Myddvai, in Caermarthenshire ... translated
by John Pughe ... and edited by John Williams ab Ithel, Llandovery 1861.



Alt-Dänisch, Norwegisch, Schwedisch.



Henrik Harpestreng († 1244), Danske Laegebog, ed. Chr. Molbech, Kopenhagen
1826. In altnorwegischer Uebertragung ed. Marius Haegstad in Videnskabs-Selskabets
Skrifter II. Hist.-filos. Kl. Nr. 2; in altschwedischer Uebertragung ed.
G. E. Klemming in Läke-och Örteböcker från Sveriges medeltid, Stockholm 1883-86
(Samlingar utgifna af Svenske Fornskrift-Sällskapet).



Ein altdänisches Arzneibuch aus dem 14. Jahrhundert, ed. Viggo Såby,
Det Arnamagnaeanske håndskrift Nr. 187, Kopenhagen 1886.



Ur laekningabók (13. Jahrhundert), norwegisch, ältestes Fragment eines isländischen
Arzneibuches, ed. Konr. Gislason, Kopenhagen 1860 (Prover af oldnordisk
sprog og literatur, p. 470-475); auch in altdänischer Uebersetzung.



Den islandske laegebog, ed. Kr. Kalund, Kopenhagen 1907 (Kgl. Danske
Vidensk.-Selsk. Skr. 6. Raekke hist. og filos. Afd. VI, p. 365-394).



Läke-och Örte-böcker från Sveriges Medeltid (schwedische Arzneibücher aus
der Zeit vom 14.-16. Jahrhundert, zumeist aus dem 15. Jahrhundert), ed. G. E. Klemming,
Stockholm 1883-86 (Samlingar utgifna af Svenska Fornskrift-Sällskapet,
Heft 82, 84, 90).








[1] Im folgenden sind nur besonders wichtige und meist nur später im Druck
erschienene oder in unserer Zeit neu herausgegebene Schriften angeführt. Selbst bei
dieser Beschränkung soll auf Vollständigkeit kein Anspruch erhoben werden, namentlich
auch nicht hinsichtlich der Ausgaben.



[2] Erläuterung zu Guido Calvacantis bekanntem Gedicht über die Natur der
Liebe, beginnend mit den Worten: „Donna mi prega”.



[3] Diminutivum von Alberto.



[4] Guy de Chauliac (Tr. I, Doctr. I, cap. 1) sagt: Et ipsam (sc. anatomiam) administravit
multoties magister meus Bertrucius in hunc modum. Collocato corpore
mortuo in scamno, faciebat de ipso quatuor lectiones. In prima tractabantur membra
nutritoria, quia citius putrent. In secunda membra spiritualia. In tertia membra
animata. In quarta extremitates.



[5] Der Ruf der (angeblich aus Konstantinopel eingewanderten) Paduaner Aerztefamilie
Sophia reicht weit zurück. Besonderes Ansehen erlangte zuerst Nicolo
† 1315), der selbst schon von namhaften Aerzten abstammte. Söhne Nicolos waren
Giovanni († 1389), Professor in Padua und Bologna und der oben erwähnte Marsilio.
Auch deren Nachkommen wirkten in hervorragender Weise als Aerzte und
Professoren, so Galeazzo, Bartolommeo und Francesco, die Söhne des Giovanni,
und Guglielmo und Daniel, die Söhne des Marsilio.



[6] Möglicherweise rührt dieses Werk von Marsilio oder von Bartolommeo her.



[7] H. beschreibt eine von ihm erfundene Modifikation für Nadel- und Fadenhalter
(Ausgabe von Pagel, p. 167).



[8] H. gibt hier ein neues von ihm erfundenes Verfahren an, einen Armbrustpfeil
aus dem Kniegelenk auszuziehen (l. c. p. 154).



[9] Als sehr gefährlich oder tödlich gelten die (tieferen) Wunden des Herzens
und des Herzbeutels, die Wunden der großen Gefäße, der Trachea, des Oesophagus,
der Lungen, gewisse Verletzungen der Unterleibsorgane (l. c. p. 247); an gleicher
Stelle wird auf den glücklichen Ausgang mancher schweren Hirnverletzungen
(kasuistisch belegt) hingewiesen.



[10] Betrifft die Behandlung der übermäßigen Röte, Blässe des Gesichts, des Sonnenbrands,
die Enthaarungsmittel, Bartwuchsmittel, Toilettemittel für Frauen.



[11] Sehr wichtig ist der Hinweis, daß unter den Autoren keine Uebereinstimmung
über die Termini herrscht. „Sie differieren so sehr, daß sie das Gegenteil sagen.
Der eine nennt Serpigo, was der andere Impetigo, der dritte Pannus heißt” (l. c. p. 410).



[12] In der Einleitung wird eingehend begründet, weshalb H. ein Antidotarium
schrieb und weshalb er dasselbe vor Ausarbeitung der Traktate III und IV fertigstellte.
In erster Hinsicht wird bezeichnenderweise betont, daß auch über Galen
hinaus noch ein Fortschritt möglich sei: absurdum et quasi haereticum
videtur, credere quod Deus gloriosus et sublimis dedisset ita sublime ingenium Galeno
et sub tali pacto, quod nullus post ipsum posset aliquod novum invenire, immo jam
Deus de propria potentia aliquid defalcaret. Nonne Deus cuilibet nostrum
sicut Galeno dedit proprium ingenium naturale? Miserum autem esset
ingenium nostrum, si semper uteremur inventis et iterum moderni sunt
respectu antiquorum sicut nanus super humeros gigantis qui videt, quicquid videt
gigas et ulterius videt quidquam, quare licitum est nobis scire aliqua quae
non erant scita tempore Galeni et necessarium est ea scribi. Hinsichtlich
des zweiten Punktes weist er auf die Wichtigkeit des Gegenstandes, das Drängen
der Schüler und auf seinen schlechten Gesundheitszustand hin: quia asthmaticus sum,
tussiculosus, phtisicus et consumptus (l. c. p. 508). — Bemerkenswert ist die Stelle
(l. c. p. 509), wo vom Magneten gesagt wird, applicatus corpori extrabit ferrum infixum
(Extraktion von Pfeilspitzen mit dem Magneten [?]).



[13] Notandum, quod nunc est consuetudo omnium principum, praelatorum et
vulgalium, in omnibus regionibus occidentis, et forte in calidis regionibus non est
ita, quod de nullo medico (cyrurgico) scientifico confidunt, nisi parum dicentes, quod
cyrurgicus non debet esse clericus, quia interim quod clericus intrat scolas, laicus
addiscat modum manualiter operandi (l. c. p. 68).



[14] Vgl. z. B. die Ausgabe von L. Joubert, Lugd. 1585.



[15] Nur handschriftlich.



[16] Es gab überdies noch zwei Verfahren, nämlich 1. die Freilegung des Bruchsackes
durch Schnitt, Ergreifen und Erhebung desselben mit einer Zange und Kauterisieren
des Schambeines unter demselben, 2. Freilegung des Bruchsackes und Unterbindung
desselben mit Golddraht.



[17] Von Guy de Chauliac als „una fatua Rosa Anglicana” charakterisiert.



[18] Dieser ist ihm der „peritissimus medicorum”.



[19] moveri, laborare, jocundari, abstinentia summa medicinae — cavendo
a cavendis et bona diaeta praeservant homines a morbis.



[20] Großvater des berühmten Girolamo Savonarola, der 1498 als „Ketzer” verbrannt
wurde.



[21] Ein Heremias de Montagnana aus Padua (gegen Ende des 13. Jahrhunderts) verfaßte
ein Compendium de significatione vocabulorum medicorum. — Bartolommeo Montagnana
war Stammvater einer bis in das 17. Jahrhundert blühenden ärztlichen Familie.



[22] Er war artium et medicinae doctor und lehrte Logik, Astrologie, Medizin,
letztere nach Avicenna. Nach seinem Tode wurde ihm im anatomischen Amphitheater
zu Bologna ein Standbild errichtet.



[23] Ihm war es hauptsächlich zu danken, daß die Pariser medizinische Fakultät
endlich ein eigenes Heim in der Rue de la Bûcherie beziehen konnte.



[24] Hier sind nur Autoren berücksichtigt, die oben keine Erwähnung gefunden
haben. Von den Pestschriften wurde abgesehen.



[25] Vgl. oben die einschlägigen Schriften von Petr. de Tussignana, Jacob.
de Dondis, Gentilis Fulgineus, Mich. Savonarola, Montagnana,
Ant. Guainerius u. a.



[26] Uebersetzungen aus dem Lateinischen sind im folgenden zumeist nicht berücksichtigt,
da dieselben bereits oben angeführt wurden.



[27] Vgl. K. Sudhoff, Die gedruckten mittelalterlichen medizinischen Texte in germanischen
Sprachen, Archiv f. Gesch. d. Med. Bd. III, 1909 und Deutsche medizinische
Inkunabeln (Studien zur Gesch. der Medizin, Heft 2/3), Leipzig 1908.



[28] Verhalten des Urins und Pulses, der Zustand in den verschiedenen Tageszeiten,
die Farbe des Gesichtes und die Beschaffenheit der Träume kommt hierbei
in Betracht.



[29] Beginnend mit den Krankheiten des Kopfes: Vallendes Siechthumb (Epilepsie),
von dem gehen Tode (Apoplexia), von der Unsinne (Mania), Haubtschwindel, Fluß
des Haubtes u. s. w. In der Therapie überwiegen die vegetabilischen Drogen, die
Dreckapotheke ist reduziert. Chirurgische Eingriffe, meist nur als ultima ratio, werden
bei folgenden Affektionen empfohlen: Siechthumb der Nase ═ Polypen, pöse Drüsen
am Halse ═ Skrofeln, Fleisch in der Keln ═ Schwellung der Mandeln, Theielplattern
═ Hämorrhoiden (Kauterisation), Pyß eines tobenden Hundes, Verwundung
des Haubtes (Entfernung der Knochensplitter), Verwundung eines großen Darmes
oder des Magens (Naht) u. s. w.



[30] wie sich die schwangern frawen halten süllen vor der gepurt, in der gepurt
vnd nach der gepurd.



[31] Mitteldeutsche Traktate des Salernitaners „Meister Bartholomaeus” über
gebrannte Weine und Wässer liefen handschriftlich umher (vgl. die Veröffentlichung
von J. Haupt in Sitzungsber. d. Akad. Wiss. Wien, Philos.-histor. Klasse 71. Bd.,
Wien 1872, p. 542 ff.). Möglicherweise ist daher das Büchlein des Michael Puff nur
eine Kompilation — Ueber die lateinischen Schriften des Michael Puff aus Schrick
vgl. L. Senfelder, Oeffentliche Gesundheitspflege und Heilkunde, Separatabdr. aus
Bd. II der Geschichte der Stadt Wien, herausgeg. vom Altertumsvereine zu Wien 1904.



[32] Zitiert sind 25 Autoren, darunter am häufigsten von den antiken Galen,
von den arabischen Avicenna, von den abendländischen Lanfranchi. An letzteren,
der sein Lehrer war, schließt sich Y. am meisten an. Außer den bekannten kommen
unter den zitierten Autoren auch eine Anzahl von Namen zum ersten Male vor, z. B.
Wilhelm von Congeinna oder „Anceél van Geneven”, welcher im Gegensatz zu allen
übrigen Chirurgen bei Verwundeten kräftige Diät empfahl, Wilhelm van Medicke,
der eine Quecksilbersalbe angab u. s. w.



[33] Unter den Heilmitteln der Wassersucht nach Wechselfieber empfahl er den Bodensatz
in den Eimern der Schmiede, bei Strangurie Injektionen von Milch und Narkotika.



[34] Bezüglich der S. 274 erwähnten angelsächsischen Literatur wären nachzutragen,
die Neueditionen des Leech Book of Bald von Günther Leonhardi in der Bibliothek der
angelsächsischen Prosa VI. Bd., Hamburg 1905, p. 1-91, des anderen Leech Book
von demselben Herausgeber ibid. VI. Bd., 1905, p. 91-109, der angelsächs. Rezeptsammlung
Lacnunga, ibid. IV. Bd., 1905, p. 121-155.





Register.



[←]
         





	 A
	 B
	 C
	 D
	 E
	 F
	 G
	 H
	 IJ
	 K
	 L
	 M



	 N
	 O
	 P
	 Q
	 R
	 S
	 T
	 U
	 V
	 W
	 Y
	 Z







	A.

	Abd el-Letif 191. 223.

	Abd el-Malik ben Abhar Alkinani 145.

	Abd er-Rezzak 225.

	Abella 285.

	Abenguefit 184. 220. 332.

	Abraham ben Meir ibn Esra vide Avenerzel.

	Abu Bekr Muhammed ibn Baddscheh vide Avempace.

	Abu Dschafer Ahmed el Dschezzar 176. 211. 288.

	Abu Dschafer al-Gafiki 220.

	Abu Imran Musa ben Majmun vide Maimonides.

	Abu Jusuf Chisdai ibn Schaprut 154.

	Abul Abbas Ahmed ben Jusuf Ettifaschi vide Tifaschi.

	Abul Farradsch Dschordschis vide Bar Hebraeus.

	Abulkasim 178. 195. 196. 197. 212. 332. 384. 488. 496.

	Abu Mansur Muwaffak 176. 227.

	Abu Merwan ibn Zohr vide Avenzoar.

	Accursius aus Pistoja 333.

	Actuarius vide Joannes Aktuarios.

	Adalbert von Mainz 318.

	Adam von Marisco 358.

	Adamantios 52. 105.

	Adelard von Bath 331. 358.

	Aegidius Corboliensis vide Petrus Aegid. Corb.

	Aelian 21.

	Aëtios 98. 102. 104 ff. 127. 134. 170.

	Afflacius 289. 295. 314.

	Aggregator Brixiensis 421.

	Agulinus vide Gualtherus Agul.

	Ahron von Alexandria 128.

	Ailios Promotos 17. 27.

	Aineas von Gaza 34.

	Albertus Magnus 349. 352 ff.

	Albicus 424. 425.

	Alcadinus 366.

	Alchabitius 332.

	Alcoati(m) 221.

	Alderotti vide Thaddaeus Florentinus.

	Aldhelm von Malmsbury 265.

	Aldobrandino da Siena 385.

	Alexander de Spina 348.

	Alexandros von Abonuteichos 21.

	Alexandros von Aphrodisias 111.

	Alexandros von Tralles 98. 102. 110 ff. 134. 254 ff. 274. 285. 307. 369. 372. 510.

	Alfred Sershall 358.

	Alhazen 158. 362.

	Ali ben el Abbas 176. 191. 195. 196. 210. 288. 330. 362. 440. 488.

	Ali ben Husain el Ansari 229.

	Ali ben Isa vide Jesus Haly.

	Ali ben Rodhwan 183. 219. 333.

	Alkindus vide al-Kindi.

	Alkuin 266. 267.

	Alpetragius 335.

	Alphanus 282. 284. 286.

	„Alphita” 366.

	St. Amando vide Johannes de St. A.

	Amin ed-Daula 221.

	Ammar ben Ali al Mausili 183. 195. 219.

	Amplonius 462.

	Andromachos 13.

	Anthimus 248. 249.

	Antyllos 52. 105. 123. 125. 209.

	Apollonios von Kittion 131.

	Apollonios von Mys 53.

	Apollonios von Tyana 19. 30. 36.

	„Apulejus” (Pseudoapulejus) 59. 234. 255. 256. 274. 275. 278. 320.

	Archibios 8.

	Archigenes 17. 46. 51. 105. 106. 107. 166.

	Archimatthaeus 290. 293. 314.

	Arcolano Giov. 442. 508.

	Arculanus vide Arcolano.

	Arderne John 430. 466. 503.

	Aretaios 166. 235.

	Arib ben Said 196.

	Aristides 21.

	Aristophanes 18.

	Aristoteles 34. 137. 161. 168. 187. 188. 201. 330. 331. 335. 340. 349. 350. 353. 355. 364. 368. 369. 377. 416. 459. 484. 485. 488.

	Armengaud 333. 336.

	Arnaldus von Villanova 299. 333. 338 ff. 419. 460. 464. 503. 504.

	Arnoldus Saxo 354.

	
Artemidoros 20. 23.

	„Articella” 459.

	Artorius 75.

	„Arzneibücher” 445. 514. 519. 521.

	Asklepiades 76. 105. 137.

	Asklepiodotos 73. 74.

	„Aspasia” 107.

	Athenaios 16.

	Atto 289.

	Augustinus 80. 258.

	„Aurelius” 256. 257. 285.

	Ausonius 233.

	Avempace 220.

	Avendeat vide Joh. Toletanus.

	Avenerzel 192.

	Avenzoar 185. 191. 195. 220. 333. 488.

	Averroës 161. 185. 187. 191. 195. 221. 333. 335. 336. 369. 459. 488.

	Avicenna 130. 161. 179 ff. 191. 195. 196. 197. 202. 214 ff. 332. 335. 368. 369. 372. 375. 395. 440. 441. 452. 459. 460. 461. 484. 487. 488. 496. 502. 509. 510.




	B.

	Bachtischua 148. 165. 200.

	Bacon Roger 358 ff.

	Bagellardus Paulus 444. 511.

	Bandinellis de Matth. 512.

	Bar Hebraeus 202. 224.

	Barnabas de Reggio 511.

	Bartholomaeus 290. 295. 518.

	Bartholomaeus Anglicus 356.

	Barziza (Barzizius) Christoforo 442.

	Basileios 42. 78.

	Baverio vide Baverius.

	Baverius de Baveriis 443. 509.

	Beda Venerabilis 265.

	Benedetto da Norcia 443. 512.

	Benedictus d. Heilige 251.

	Benedictus Crispus vide Crispus.

	Benevenutus Grapheus 315. 513.

	Benjamin von Tudela 282. 317.

	Benzi vide Hugo Senensis.

	Bernard de Gordon 403 ff. 419. 447. 488. 501. 503.

	Bernardus Provincialis 302. 303. 316.

	Bernhard von Clairvaux 323.

	Bertapaglia da Leonardo 443. 509.

	Bertharius 255.

	Bertuccio vide Bertucius.

	Bertucius 438. 485.

	al-Biruni 159. 183.

	Blemmydes 102. 138.

	Boethius 248.

	Bonacosa 333.

	Bonifacius 265.

	Bonifacius VIII. 432.

	Borgognoni de Ugo vide Hugo von Lucca.

	Boucher Guillaume 502.

	Branca 443. 444.

	Bruno da Longoburgo 380. 447. 488. 496.

	Burgundio von Pisa 440.

	Burzweih 141.




	C.

	Caelius Aurelianus 43. 61 ff. 248. 255. 256. 260. 285.

	Caesar 12. 238.

	Caesarius von Heisterbach 318.

	Calenda Constanza 285.

	Calmeta Raimund 447.

	Canamusali 227.

	Cassianus Bassus 26.

	Cassiodorius 247. 248. 250. 251. 252. 253.

	Cassius Felix 72. 73. 248. 372.

	Cecco di Asculo 483.

	Celadianus 10.

	Celsus 273. 372.

	Cermisone Ant. 442. 506.

	Chalifa ben Abil Mahasin 225.

	Chalin de Vinario 425. 477. 501.

	Charmis 10.

	Chaucer 465.

	Chauliac vide Guy von Ch.

	Cicero 12. 20.

	Clemens Alexandrinus 75. 77.

	„Cleopatra” 72.

	Colomines Lucian 478.

	Columban 265.

	Concoreggio Joh. de 442. 507.

	Congeinna vide Wilhelm von C.

	Constantinus Africanus 287 ff. 301. 305. 306. 307. 308. 310. 320. 329. 330. 339. 369. 460. 488. 503.

	Corvi Guglielmo vide Aggregator Brixiensis.

	Cosmas vide Kosmas.

	Crispus Benedictus 253.




	D.

	Damian 39. 251. 385.

	Damigeron 35.

	Damnastes 130.

	Daud el Antaki 225.

	Demetrios 13.

	Demetrios Pepagomenos 101. 132.

	Demosthenes 10. 105. 109. 256. 273. 372.

	Deroldus 282.

	Despars vide Jacobus de Partibus.

	Didymos 105.

	Diokles 76.

	Dionysius Alexandrinus 41. 77.

	Dioskurides 17. 44. 53. 105. 154. 212. 223. 234. 252. 253. 256. 319. 372.

	Donatus 261.

	Dondi de' Giacomo 421. 486.

	Dondi de' Giovanni 418. 421. 486.

	Donnolo 277.

	Dschelal ed-Din es-Sojuti 225.

	Dschordschis ben Dschabril ben Bachtischua vide Bachtischua.

	„Dyascorides” 256.




	E.



	Edda 446.

	Erasistratos 76.

	„Escolapius” 256. 257. 285.

	Euelpides 10.

	Eustatius de Matera 366.

	„Evax” 320.

	Everhard von Wampen 445. 519.




	F.

	Fachr ed-Din er-Razi 222.

	Falcucci Niccolo vide Nicolaus Florentinus .

	al-Farabi 161. 175.

	Farradsch ben Salem 335.

	Ferrari da Grado 443. 508.

	Ferrarius 295. 302. 304.

	Forat ben Schânâsa 145.

	Francesco di Piedimonte 422. 464. 482.

	Fredegar 261.

	Fredus 255.

	Friedrich II. 334. 335. 344. 345. 377. 412.




	G.

	Gaddesden John of 423. 502. 503.

	al-Gafiki 185. 191. 220.

	Galeazzo de Santa Sofia vide St. Sophia.

	Galenos 4. 7. 8. 10. 11. 15. 17. 20. 21. 33. 39. 42. 43. 48. 50. 53. 73. 105. 107. 110. 121. 123. 128. 131. 134. 140. 148. 165. 168. 170. 179. 181. 186. 207. 223. 251. 252. 255. 256. 257. 285. 289. 305. 310. 320. 332. 368. 369. 372. 376. 377. 395. 420. 440. 452. 457. 458. 459. 460. 461. 469. 484. 487. 488. 491. 502.

	Gallus 424. 504.

	Ganivetus 512.

	Garbo del Dino 421. 483. 488.

	Garbo del Tommaso 418. 421. 425. 484.

	Gargilius Martialis 45. 255. 256. 320.

	Garib ben Said 212.

	Gariopontus 284. 285. 306. 307. 372.

	Gatenaria Marco 443. 508.

	Geber 150.

	Geiler von Keisersberg 465. 469.

	Gellius 16.

	Gentile da Foligno 421. 422. 440. 461. 486. 488.

	Georgios Choniates 138.

	Gerardus de Solo 423. 501.

	Gerbert 273.

	Gerhard von Cremona 332.

	Gilbertus Anglicus 367. 369. 488. 501. 503.

	Gilles de Corbeil vide Petrus Aegidius Corboliensis.

	Gillibertus mag. 388. 511.

	Giraldus von Cumba 464.

	de Gradibus vide Ferrari da Grado.

	Gregor von Tours 261. 262. 327.

	Gregorios von Nazianz 78.

	Gregorios von Nyssa 78.

	Grossetête 350. 358.

	Grimoald 282.

	Guainerio 443. 506.

	Gualtherus Agulinus 367. 368.

	Guarna Rebecca 285.

	Guascone Armando 317.

	Guido von Arezzo 464.

	Guidoald 255.

	Guilielmus Brixiensis 421. 425. 483.

	Guilielmus de Saliceto 380 ff. 488. 509.

	Guy de Chauliac 428 ff. 440. 454. 456. 469. 476. 485. 495 ff. 496. 509.




	H.

	Hadrian 15.

	al-Haitam vide Alhazen.

	el-Harits ben Kalada 143.

	Harpestreng Henrik 446. 447. 521.

	Heinrich von Louffenberg (Lauffenberg) 445. 515.

	Heinrich von Mügeln 514.

	Heliodoros 51.

	Henri de Mondeville 427 ff. 469. 476. 488 ff. 496.

	Henricus de Saxonia 354.

	Heras 105.

	Herculanus vide Arcolano.

	Heribrand 272.

	„Hermes Trismegistos” 31. 33. 34.

	Herodotos 46. 57. 105. 106.

	Herophilos 76.

	Herrard von Landsperg 319.

	Hersend 469.

	Hesychios 73. 74.

	Hibat Allah ibn Dschami 221.

	Hieronymus 75.

	Hildegard die Heilige 320. 321.

	Hippokrates 25. 33. 73. 76. 105. 123. 128. 131. 134. 140. 170. 252. 253. 255. 256. 257. 285. 305. 332. 368. 369. 420. 459. 460. 461. 487. 488. 496.

	de Honestis Christof. 444. 511.

	Horaz 280.

	Hrabanus Maurus 269.

	Hubaisch ben el Hasan 147. 149.

	Hugo, Abt von St. Denys 272.

	Hugo, Physicus 317.

	Hugo von Lucca 376. 378. 379. 488.

	Hugo Senensis 442. 506. 513.

	Hunain ben Ishak vide Johannitius.




	I. J.

	Jacob ben Abba-Mari b. Anatoli 334.

	Jacobos 73. 74.

	Jacobus de Partibus 441. 461. 510.

	Jacobus Foroliviensis 421. 487.

	

Jacopo da Bertinoro 317.

	Jahja ben Masawaih vide Mesuë.

	Iamblichos 31.

	Jamerius 308.

	„Janus Damascenus” 204. 205.

	Ibn abu Useibia Muwaffik ed-Din 202. 224.

	Ibn al-Baitar 159. 189. 223.

	Ibn al-Dschezzar 176. 211. 288.

	Ibn al-Haitam vide Alhazen.

	Ibn an Nafis 224.

	Ibn Botlan 183. 218.

	Ibn Dschezla 183. 218. 335.

	Ibn Dscholdschol 178. 202. 211.

	Ibn el Katib 225.

	Ibn el Koff 224.

	Ibn el Kotbi 225.

	Ibn Hobal Muhaddib ed-Din 223.

	Ibn Wafid el-Lachmi vide Abenguefit.

	Ibn Zohr vide Avenzoar.

	Jean à la Barbe 425. 502.

	Jehuda ben Tibbon 318.

	Jesus Haly 183. 195. 219.

	Innozenz III. 326. 377.

	Joannes 129.

	Joannes Aktuarios 101. 133.

	Joannes Alexandrinus 128.

	Joannes Chumnos 133.

	Joannes Philoponos 128.

	Joannes Tzetzes 136.

	„Johann von Mailand” 299.

	Johannes Anglicus vide Gaddesden.

	Johannes cum Barba vide Jean à la Barbe.

	Johannes de Casso 511.

	Johannes Castalius vide Joh. de St. Paulo.

	Johannes de Sancto Amando 367 ff. 370 ff.

	Johannes de Sancto Paulo 302. 305. 312.

	Johannes de Tornamira 423. 440. 441.

	Johannes Jacobi 423. 501.

	Johannes von Capua 333.

	Johannes Toletanus 332.

	Joh. von Salisbury 318. 323. 324. 325.

	Johannitius 149. 165. 166. 204. 288. 368. 369. 459. 460. 488.

	Ionikos von Sardes 46.

	Josef ben Jehuda Aknin 318.

	Josephus Flavius 18.

	Isaac Judaeus 176. 177. 197. 211. 288. 304. 314. 333. 368. 369. 460. 488.

	Isaak Taxeotes 136.

	Isa ben Jabja 149.

	Ischak ben Amran 211. 288.

	Isidorus von Sevilla 256. 259. 268. 286. 320. 372.

	Iso 272.

	Juda 282.

	Julian Apostata 42.

	Julius Africanus 35. 39.

	Justos 105.

	Juvenal 15.




	K.

	Karl der Große 267. 276. 327.

	Karl I. von Anjou 335. 346.

	Kemal ed-Din el Demiri (Domairi) 225.

	al-Kindi 150. 161. 165. 167. 205. 333. 488.

	Kohen al Attar 224.

	Kophon 284. 290. 291. 295. 307. 316.

	Kosmas 39. 251. 385.

	Kosta ben Luka 147. 288.

	Kotb ed-din es-Schirazi 225.

	Krinas 11.

	Kriton 105.

	Kyraniden 35.




	L.

	„Lacnuga” 275.

	Lactantius Firmianus 38. 40. 77.

	Lanfranchi 385 ff. 496. 503. 509.

	Largelata vide Pietro d'Argellata.

	Latini Brunetto 357.

	Leech book 274. 520.

	Leon 101. 129.

	Leonides 105. 107. 109. 123. 125.

	Louffenberg vide Heinrich von L.

	Lucretius Carus 261.

	Lukas 39.

	Lukian(os) 19.

	Lullus Raimundus 35. 363. 364.

	Lysiponus 10.




	M.

	„Macer Floridus” 319. 447. 502.

	Magnino 391.

	Magnos 13.

	Magnos der Iatrosophist 73.

	Magnos von Antiochia 46.

	Magnos von Emesa 121. 134.

	Maimonides 161. 189. 222. 488.

	Manka 148.

	de Manliis (de Boscho) Joh. Jac. 444. 512.

	Mar Samuel 81.

	Maranchus 366.

	Marbod 319. 320. 447.

	Marcellus Empiricus 60. 61. 233. 234. 235.

	Marcus Manilius 32.

	Marcus Toletanus 333.

	Marileif 261.

	Markellos von Side 105.

	Markianos 105.

	Martial 8. 10. 12. 15.

	Martianus Capella 268. 343.

	Masardjaweih 145.

	Masona 259.

	Matthaeus Sylvaticus 422. 482.

	Maurus 302. 304. 309. 312. 314. 369.

	Maximus 137.

	Mechithar 229.

	

Meddygon Myddfai 521.

	Megenberg, Konrad 445. 514. 515.

	Meinauer Naturlehre 357. 445. 514.

	Meletios 100. 129.

	Mercuriade 285.

	Merkurios 130.

	Mesuë 165. 191. 204. 452.

	Mesuë der Jüngere 183. 226. 405. 440.

	Methodios 77.

	Metlinger, Bartholomaeus 445. 516.

	Michael Scotus 335.

	Mirfeld, John 423. 502.

	Mir Muhammed Husain 229.

	Mir Muhammed Zeman-Tunkabuni 228.

	Mondino de Liucci vide Mundinus.

	Montagnana 442. 507.

	Montecatini de Ugolino 512. 513.

	Moschion 72. 108. 256. 272. 321. 372.

	Muhammed al-Gafiki vide Gafiki.

	Mundinus 433 ff. 455. 456. 485.

	Musa ben Majmun vide Maimonides.

	Musandinus 302. 303. 312.

	Mutanabbi 164.

	Myrepsos vide Nikolaos M.




	N.

	Najim ad-din Mahmud 225.

	Neckam 318. 355.

	Nedschib ed-Din es-Samarkandi 223.

	Nemesios von Emesa 79.

	Nicolaus 261.

	Nicolaus Florentinus 422. 457. 488.

	Nicolaus Praepositus 301. 302. 311. 315. 367. 369. 370. 372. 460. 503.

	Nicolaus von Reggio 440.

	Nicolaus von Ultricuria 418.

	Niketas 101. 131.

	Nikolaos 154.

	Nikolaos Myrepsos 101. 133. 303. 440.

	Nilus der Heilige 277.

	Nonnos vide Theophanes N.

	Norciner (die) 443.

	Notker 272.

	Nurredin Muhammed Abdullah 228.




	O.

	Obizo 317.

	Octavius Horatianus 57.

	Odo von Meudon 319.

	Odo von Morimunt 319.

	Olympiodoros 34.

	Oreibasios 43. 46. 47 ff. 98. 105. 131. 134. 137. 170. 256. 257. 320. 372. 488.

	Origines 36.

	„Orpheus” 35.

	Ortolff von Baierland 445. 515.

	Otto von Cremona 312.

	Oseibia vide ibn Abu Useibia.




	P.

	Paccius Antiochus 15.

	Palladios 73. 75. 131. 261. 320.

	Paravicius 333.

	Paulos von Aigina 98. 121 ff. 131. 134. 170. 196. 208. 278. 285. 372. 429. 488. 496.

	Paulus Silentiarius 137.

	Paulus von Merida 259.

	Petosiris 32. 33.

	Petrarca 416 ff. 419. 484. 486.

	Petroncellus, Petronius 284. 285. 286. 295. 306.

	Petrus 261.

	Petrus Aegidius Corboliensis 308 ff. 314. 316. 317. 318. 322. 324. 325. 368. 459. 460.

	Petrus Aponensis 404 ff. 419.

	Petrus de St. Floro 423. 502.

	Petrus Hispanus 367. 368.

	Petrus von Maricourt 358.

	Pfolspeundt, Heinrich von 445. 517.

	Philagrios 53. 73. 105. 106. 107.

	Philaretus 310. 368. 459. 460.

	Philipp de Thaun 320.

	Philostratus 8. 36.

	Philotimos 114.

	Philumenos 45. 46. 105. 106. 107.

	Phlatzpingen vide Pfolspeundt.

	Photios 100. 129.

	„Physiologus” 275.

	Pietro d'Abano vide Petrus Aponensis.

	Pietro d'Argellata 443. 509.

	Pietro da Eboli 366.

	Pietro de Tusignana vide Tussignana.

	Pitard 427. 488.

	Platearius, Johannes 284. 286. 290. 293. 314.

	Platearius, Matthaeus 301. 303. 311.

	Plinius 7. 10. 11. 15. 16. 19. 24. 26. 42. 44. 233. 234. 235. 372.

	Plotin 31. 36.

	Plutarch 16.

	Poëma medicum 378.

	Polemon 52.

	Porphyrios 31. 36. 161. 166. 340.

	Poseidonios 53. 54. 105. 106. 136.

	Precianer (die) 443.

	Profatius 336.

	Psellos 100. 101. 102. 130. 138.

	Pseudodemokrit 26. 32. 34.

	Pseudomesuë 227. 335.

	Pseudoplinius 58. 59. 253. 255. 278.

	Ptolemaeus 33. 331.

	Puff aus Schrick 445. 516.

	Puteolana balnea 366.




	Q.

	„Quatuor magistri” 377. 476.

	Quiricus de Augustis 444. 512.




	R.



	Rafn Sveinbjörnsen 446.

	Ragenifrid 282.

	Rambam vide Maimonides.

	Raschi 318.

	Raymund von Sabunde 418.

	Raymundus de Moleriis 501.

	Receptari de Manresa 512.

	Regimen Salernitanum 299. 300. 301.

	Reoval 261.

	Rhazes (Rhases) 168 ff. 191. 195. 202. 205. 333. 335. 369. 372. 384. 395. 452. 459. 460. 461. 462. 488. 502.

	Rheginus vide Nicolaus von Reggio.

	Rhuphos 50. 53. 105. 106. 107. 131. 256.

	Ricardus Anglicus 367. 368.

	Ricettario Fiorentino 512.

	Richardus Salernitanus 302. 305. 312. 369.

	Richerus 272. 282.

	Ristoro d'Arezzo 357.

	Rodoam vide Ali ben Rodhwan.

	Roger, König von Sizilien 316. 317.

	Roger(ius) 306. 307. 308. 377. 488. 496. 503. 513.

	Rogerius de Barone (Varone) 307. 308.

	Rolandus 377. 488.

	Romualdus 283. 302. 305. 312.




	S.

	Sabbatai ben Abraham vide Donnolo.

	Sabinos 51.

	Sabur ben Sahl 165.

	Sadaka as-Schadili 225.

	Saladinus de Asculo 444. 511.

	Salah ad-Din 195. 225.

	Salernus Mag. 302. 303. 312. 316.

	Salomo 18.

	Salvino degli Armati 348.

	Sams ad-din al Afkani 225.

	Sanguinaticius 137.

	Santa Sophia de Galeazzo 421. 487. 505.

	Santa Sophia de Marsilio 421. 487.

	Santes de Ardoynis 444. 512.

	Savonarola Michele 442. 506. 513.

	Scacchi delle Preci 443.

	Schrick vide Puff von Schr.

	Scribonius Largus 11. 15. 17.

	Secretum secretorum 330.

	Serapion der Aeltere 165. 166. 205. 384. 452. 488.

	Serapion der Jüngere 183. 227.

	Serenus Samonicus 44. 253. 255. 267. 275.

	Sergios von Rasain 140.

	Severos 10. 73. 75. 105. 109. 127.

	Sextus Empiricus 29. 33.

	Sextus Placitus Papyriensis 58. 59. 274.

	Sigismundus Albicus vide Albicus.

	Sigoald 272.

	Silanus de Nigris 488.

	Simeon Seth 101. 131.

	Simon von Genua vide Simon Januensis.

	Simon Januensis 334. 336. 368. 372. 483.

	Solinus 42.

	Soranos 7. 46. 50. 63. 76. 105. 107. 108. 109. 123. 124. 127. 131.

	Speculum hominis 286.

	Stainpeis 460.

	Stephanos von Athen 121.

	Stephanos von Edessa 101.

	Stephanos Magnetes 101. 132.

	Stephanus de Caesaraugusta 333.

	Stephanus von Antiochia 330.

	Stertinius Xenophon 13. 14.

	„Der Stricker” 354.

	Sulken vide Sulko.

	Sulko von Hosstka 424. 504.

	es Suwaidi el-Ansari 224.

	Synesios 138.

	Synesios von Ptolemais 34.




	T.

	at-Tabari 172. 209.

	Tacitus 12. 236. 238.

	Taddeo Alderotti vide Thaddaeus Florentinus.

	at-Tamimi 211.

	Tatian 39.

	Teoderico Borgognoni vide Theoderich von Lucca.

	Tertbona 512.

	Tertullian 40. 41. 76.

	Thabit ben Kurra 147. 191. 205.

	Thaddaeus Florentinus 373 ff. 377. 406. 419. 422. 466.

	Theoderich 246.

	Theoderich von Lucca 376. 378 ff. 488. 496.

	Theodokos 145.

	Theodorus Priscianus 56. 57. 284. 285. 372.

	Theodor von Tarsus 264. 266.

	Theophanes Nonnos 129.

	„Theophilos” 99. 120. 134. 304. 314. 459. 460.

	Thessalos 7.

	Thiedegg von Corvey 272.

	Thomas aus Breslau vide Thomas von Sarepta.

	Thomas von Aquino 349. 355.

	Thomas von Brabant 354. 357.

	Thomas von Cantimpré 357. 514.

	Thomas von Sarepta 424. 503.

	Tibboniden 336.

	Tifaschi 224.

	Torre della Giovanni vide Jacobus Foroliviensis.

	Torrigiano di Torrigiani vide Turrisanus.

	Tribunos 140.

	„Trotula” 284. 286. 296. 306.

	Turrisanus (Trusianus) 421. 461. 484.

	Tussignana 425.

	Tzetzes vide Joannes Tz.




	U.



	Ulpian 13.

	Uranios 101.

	Urso 304. 312. 314.




	V.

	Valescus de Taranta 441. 511.

	Varignana Bartolommeo 374. 421. 422. 483.

	Varignana Guglielmo 421. 425. 432. 483.

	Varro 16. 268.

	Vettius Valens 11.

	Vincentins Bellovacensis 352. 355. 356.

	Vincenz von Beauvais vide V. Bellovacensis.

	Vindicianus 56. 73. 255. 257.

	Virgilius Maro 268.

	Vitalis de Furno (du Four) 357.

	Volmars Steinbuch 354. 514.

	„Von der Ordnung der Gesundheit” 445. 514.




	W.

	Walahfrid Strabo 270. 320.

	Wampen vide Everhard von W.

	Wikbert 272.

	Wilhelm von Congeinna 377.

	Wilhelm von Saliceto vide Guilielmus de S.

	Wintarus 267.




	Y.

	Yperman Jehan 430. 519.




	Z.

	Zacharias 314. 369.

	Zarrin-Dast 228.

	Zedekias 276.

	Zenon von Kypros 46. 47.

	Zosimos von Panopolis 34.






[image: Balken]



Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.





Früher erschien:



Professor Dr. Max Neuburger:



Geschichte der Medizin.



—— Zwei Bände. ——




1.

Band:


gr. 8°. 1906. geh. M. 9.—; in Leinw. geb. M. 10.40.





2.

Band:


Erster Teil. 1. Hälfte. gr. 8°. 1908. geh. M. 5.40.









Die historische Entwickelung der experimentellen
Gehirn- und Rückenmarksphysiologie vor Flourens.



8°. 1897. geh. M. 10.—





Die Vorgeschichte der antitoxischen Therapie
der akuten Infektionskrankheiten.



8°. 1901. geh. M. 1.60.





Geschichte der Ohrenheilkunde.



Von



Hofrat Prof. Dr. A. Politzer.



Zwei Bände.



I. Band: Von den ersten Anfängen bis zur Mitte des neunzehnten Jahrhunderts.



Mit 31 Bildnissen auf Tafeln und 19 Textfiguren.



gr. 8°. 1907. geh. M. 20.—; in Leinw. geb. M. 22.—





Studien zur Geschichte der Medizin.



Von



Prof. Dr. V. Fossel.



gr. 8°. 1909. geh. M. 6.—



[image: Balken]



Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.






Brüning,

Prof. Dr. H.,


Geschichte der Methodik der künstlichen Säuglingsernährung.


Nach medizin-, kultur- und kunstgeschichtlichen Studien zusammenfassend
bearbeitet. Mit 78 Textabbildungen. gr. 8°. 1908. geh. M. 6.—; in
Leinw. geb. M. 7.20.




Greeff,
Geh. Rat Prof. Dr. R.,
Rembrandts Darstellungen der Tobiasheilung.
Nebst Beiträgen zur Geschichte des Starstichs.
Mit 14 Tafeln und 9 Textabbildungen.
Lex.-8°. 1907. steif geh. M. 6.—








Prof. Dr. E. Holländer:



Die Karikatur und Satire in der Medizin.

Mediko-kunsthistorische Studie. Mit 10 farbigen Tafeln und 223 Abbildungen
im Text. hoch 4°. 1905. kart. M. 24.—; in Leinw. geb. M. 27.—




Die Medizin in der klassischen Malerei.

Mit 165 in den Text gedruckten Abbildungen. hoch 4°. 1903. geh. M. 16.—;
in Leinw. geb. M. 18.—









Kobert,
Prof. Dr. R.,
Ein Edelstein der Vorzeit und
seine kulturhistorische Bedeutung.

Nach einem im Rostocker Altertumsverein gehaltenen Vortrage. Für
Ärzte, Apotheker, Lehrer der Naturwissenschaften und Freunde der
Kulturgeschichte. Mit 35 Abbildungen im Text und 10 Tafeln in Lichtdruck.
Lex.-8°. 1910. steif geh. M. 6.—




Müllerheim,
Dr. R.,
Die Wochenstube in der Kunst.

Eine kulturhistorische Studie. Mit 138 Abbildungen. hoch 4°.
1904. kart. M. 16.—; in Leinw. geb. M. 18.—









Dr. W. Sternberg:



Diätetische Kochkunst.

I. Gelatinespeisen.
Mit 21 Abbildungen und 10 Tafeln im
Text. 8°. 1908. geh. M. 2.20; in Leinw. geb. M. 3.—




Die Küche im Krankenhaus,

deren Anlage, Einrichtung und Betrieb.
Mit 49 Textabbildungen und 2 Tafeln. gr. 8°. 1908. geh. M. 7.—; in
Leinw. geb. M. 8.20.



Die Küche in der klassischen Malerei.

Eine kunstgeschichtliche und literarhistorische Studie für Mediziner und
Nichtmediziner. Mit 30 Textabbildungen. Lex.-8°. 1910. steif geh. M. 7.—






Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.






Prof. Dr. J. Berendes:




Des Pedanios Dioskurides aus Anazarbos Arzneimittellehre


in fünf Büchern..
Übersetzt und mit Erklärungen versehen.
gr. 8°. 1902. geh. M. 16.—




Das Apothekenwesen.

Seine Entstehung und geschichtliche
Entwicklung bis zum XX. Jahrhundert.
gr. 8°. 1907. geh. M. 12.—; in Leinw. geb. M. 13.20.









Dragendorff,
Prof. Dr. G.,
Die Heilpflanzen der verschiedenen Völker und Zeiten.


Ein Handbuch für Ärzte, Apotheker, Botaniker und Drogisten.
gr. 8°. 1898. geh. M. 22.—; in Halbfranz geb. M. 24.50.









Geh. Rat Prof. Dr. W. Ebstein:




Charlatanerie und Kurpfuscher im Deutschen Reich.


Mit 1 Abbildung. gr. 8°. 1905. geh. M. 5.—




Die Gicht des Chemikers Jakob Berzelius


und anderer hervorragender Männer.
Mit 1 Abbildung. gr. 8°. 1904. geh. M. 2.40.





Die Krankheiten im Feldzuge gegen Russland (1812).


Eine geschichtlich-medizinische Studie. Mit einem
in den Text gedruckten Kärtchen. gr. 8°. 1902. geh. M. 2.40.





Dr. Martin Luthers Krankheiten und deren
Einfluss auf seinen körperlichen und
geistigen Zustand.


gr. 8°. 1908. geh. M. 2.—





Die Medizin im Alten Testament.


8°. 1900. geh. M. 5.—





Die Medizin im Neuen Testament und im Talmud.


8°. 1903. geh. M. 8.—





Die Pest des Thukydides.


(Die attische Seuche.)
Eine geschichtlich-medizinische Studie.
Mit 1 Kärtchen. gr. 8°. 1899. geh. M. 2.—





Artur Schopenhauer, seine wirklichen und
vermeintlichen Krankheiten.


gr 8°. 1907. geh. M. 1.20.





Rudolf Virchow als Arzt.


gr. 8°. 1903. geh. M. 2.40.






Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.






Hirsch,
Prof. Dr. A.,

Handbuch der historisch-geographischen Pathologie.


Zweite vollständig
neue Bearbeitung.
Drei Abteilungen. gr. 8°. 1881-1886. geh. M. 38.— I. Abt.: Die allgemeinen
akuten Infektionskrankheiten. gr. 8°. 1881. geh. M. 12.— II. Abt.:
Die chronischen Infektions- und Intoxikationskrankheiten. Parasitäre
Krankheiten, infektiöse Wundkrankheiten und chronische Ernährungs-Anomalien.
gr. 8°. 1883. geh. M. 12.— III. Abt.: Die Organkrankheiten.
Nebst einem Register über die drei Abteilungen. gr. 8°. 1886. geh. M. 14.—









Prof. Dr. R. Kobert:




Medizinische Fakultät zu Rostock.


Einiges aus dem zweiten Jahrhundert des Bestehens.
Ein Beitrag zur Kulturgeschichte des Reformationszeitalters.
Mit 3 Bildnissen auf Tafeln. gr. 8°. 1907. geh. M. 2.—





Pharmakobotanisches aus Rostocks Vergangenheit.


Ein im Rostocker Altertumsverein gehaltener Vortrag.
Mit 11 Textabbild. gr. 8°. 1911. geh. M. 2.—









Lange,
Dr. Wilh.,
Hölderlin. Eine Pathographie.

Mit 12 Schriftproben und einer Stammtafel. gr. 8°. 1909. geh. M. 9.—




Mamlock,
Dr. G. L.,

Friedrich des Grossen Korrespondenz mit Ärzten.


gr. 8°. 1907. geh. M. 6.—









Dr. J. Marcuse:




Bäder und Badewesen in Vergangenheit und Gegenwart.


Eine kulturhistorische Studie. Mit 22 Abbildungen.
8°. 1903. geh. M. 5.—





Diätetik im Altertum.


Eine historische Studie. Mit einem
Vorwort von Prof. Dr. E. v. Leyden.
8°. 1899. geh. M. 1.60.





Hydrotherapie im Altertum.


Eine historisch-medizinische Studie. Mit
einem Vorwort von Prof. Dr. W. Winternitz. 8°. 1900. geh. M. 2.—









Moll,
Dr. med. A.,
Ärztliche Ethik.

Die Pflichten des Arztes in allen Beziehungen seiner Tätigkeit.
gr. 8°. 1901. geh. M. 16.—; in Leinw. geb. M. 17.40.




Opitz,
Dr. K.,
Die Medizin im Koran.

8°. 1906. geh. M. 3.—




Thöle,
Prof. Dr. Fr.,

Das vitalistisch-teleologische Denken in der heutigen Medizin.


Mit besonderer Berücksichtigung von Biers
wissenschaftlichen Erklärungen.
gr. 8°. 1909. geh. M. 8.—






Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.





Kürzlich erschienen:




Bernstein, Geh. Rat Prof. Dr. J., Lehrbuch der Physiologie des
tierischen Organismus. Im Speziellen des Menschen. Dritte,
umgearbeitete Auflage. Mit 270 Textabbildungen. gr. 8°.
1910. geh. M. 16.—; in Halbfr. geb. M. 18.—



Buttersack, Oberstabsarzt Dr. F., Die Elastizität, eine Grundfunktion
des Lebens. Gedanken und Studien. gr. 8°. 1910. geh. M. 5.40.



Dilling, Walter J., M. B., Ch. B., Atlas der Kristallformen und
der Absorptionsbänder der Hämochromogene. Eine für
Physiologen, Pharmakologen und Medizinalbeamte bestimmte
Studie. Mit einem Vorwort von Prof. Dr. R. Kobert. Text
in deutscher und englischer Sprache. Mit einer Textabbildung
und 36 Tafeln, davon 34 in Lichtdruck. hoch 4°.
1910. kart. M. 28.—; in Leinw. geb. M. 29.—



Fürstenau, Dr. R., Leitfaden der Röntgenphysik. Vorträge über
die physikalischen Grundlagen der Röntgenapparate. Mit 61 Abbildungen.
gr. 8°. 1910. geh. M. 3.—; in Leinw. geb. M. 4.—



Grawitz, Prof. Dr. E., Organischer Marasmus. Klinische Studien
über seine Entstehung durch funktionelle Störungen nebst therapeutischen
Bemerkungen. gr. 8°. 1910. geh. M. 3.60.



Jahrbuch der praktischen Medizin. Kritischer Jahresbericht für
die Fortbildung der praktischen Aerzte. Herausgegeben von
Prof. Dr. J. Schwalbe. Jahrgang 1910. Mit 56 Abbildungen.
8°. 1910. geh. M. 14.60; in Leinw. geb. M. 15.60.



Jahresbericht über die Ergebnisse der Immunitätsforschung.
Unter Mitwirkung von Fachgenossen herausgegeben von Prof.
Dr. W. Weichardt. V. Band 1909.



Abteilung I: Ergebnisse der Immunitätsforschung. gr. 8°. 1910. geh. M. 9.—


Abteilung II: Bericht über das Jahr 1909 mit einer zusammenfassenden
Übersicht vom Herausgeber. gr. 8°. 1910. geh. M. 21.—



Jahresbericht über die Fortschritte der Physiologie. Herausg.
von Geheimrat Prof. Dr. L. Hermann und Prof. Dr. O. Weiss.
XVIII. Band: Bericht über das Jahr 1909. gr. 8°. 1910. geh. M. 30.—



Rühl, Dr. K., Medizinisches Wörterbuch der deutschen und italienischen
Sprache. Mit einer Vorrede von Prof. Dr. Pio Foà.
8°. 1910. geh. M. 12.—; in Leinw. geb. M. 13.20.



Schenck, Prof. Dr. F. und Gürber, Prof. Dr. A., Leitfaden der
Physiologie des Menschen für Studierende der Medizin. Siebente
Auflage. Mit 40 Abb. 8°. 1910. geh. M. 5.40; in Leinw. geb. M. 6.40.



Thiem, Prof. Dr. C., Handbuch der Unfallerkrankungen einschliesslich
der Invalidenbegutachtung. Zweite, gänzlich umgearbeitete
Auflage. Zwei Bände. Mit 268 Textabbildungen.
gr. 8°. 1909-1910. geh. M. 66.60; in Halbfr. geb. M. 72.60.



Tugendreich, Dr. G., Die Mutter- und Säuglingsfürsorge. Kurzgefaßtes
Handbuch. Mit Beiträgen von J. F. Landsberg und
Dr. W. Weinberg. Mit 13 Textabbildungen und 2 farbigen
Tafeln. gr. 8°. 1910. geh. M. 12.—; in Leinw. geb. M. 13.40.



von den Velden, Privatdoz. Dr. R., Der starr dilatierte Thorax.
Eine klinisch-experimentelle Studie. Mit 6 Tafeln und 7 Textabbildungen.
gr. 8°. 1910. geh. M. 7.—





Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.






Baginsky, Geh. Rat Prof. Dr. Adolf, Säuglingskrankenpflege und
Säuglingskrankheiten nach den Erfahrungen im städtischen
Kaiser und Kaiserin Friedrich-Kinderkrankenhause in Berlin. Unter
Mitwirkung von Dr. Paul Sommerfeld. Mit 44 Textabbildungen
und 1 farb. Tafel. gr. 8°. 1906. geh. M. 7.40; in Leinw. geb. M. 8.60.



Baur, Dr. A., Das kranke Schulkind. Anleitung zum physiologisch-psychologischen
Beobachten in der Schule. Für Schulamtsvorstände,
Lehrer und Schulbibliotheken. Dritte, neu bearbeitete
Auflage. Mit 1 Farbentafel und 138 Abbildungen. gr. 8°.
1904. geh. 6.—; in Leinw. geb. M. 7.—



Das Buch ist in Preußen offiziell eingeführt, in Baden von dem Großherzoglichen
Oberschulrat und im Königreich Sachsen sowie im Herzogtum Anhalt vom Unterrichtsministerium
empfohlen worden.



Biedert, Geh. Rat Prof. Dr. Ph., Die Kinderernährung im Säuglingsalter
und die Pflege von Mutter und Kind. Fünfte,
ganz neu bearbeitete Auflage. Mit 17 Abbildungen im Text und
1 farbigen Tafel. gr. 8°. 1905. geh. M. 6.40; in Leinw. geb. M. 7.60.



Biedert und Langermanns Diätetik und Kochbuch für Magen-
und Darmkranke nebst einem Abriß über Untersuchung und
Behandlung. Neu herausgegeben gemeinsam mit Dr. G. Langermann
und Dr. F. Gernsheim von Geh. Ober-Med.-Rat Prof. Dr.
Ph. Biedert. Zweite umgearbeitete Auflage. 8°. 1909. geh.
M. 4.20; in Leinw. geb. M. 5.—



Ebstein, Geh. Rat Prof. Dr. W., Die chronische Stuhlverstopfung
in der Theorie und Praxis. 8°. 1901. geh. M. 5.40.



Engelhorn, Medizinalrat Dr. E., Das Samariterbuch. Ein Leitfaden
für die erste Hilfe bei Unglücksfällen und die Krankenpflege im
Hause, insbesondere auch zum Gebrauche für Damenkurse. Mit
75 Abbildungen. kl. 8°. 1909. geh. M. 3.—; in Leinw. geb. M. 4.—



Fischl, Prof. Dr. R., Die Ernährung des Säuglings in gesunden
und kranken Tagen. Sechs populäre Vorträge. kl. 8°. 1903.
geh. M. 2.—; kart. M. 2.80.



Glück, M., Leiter des Erziehungsheims für schwachbeanlagte Kinder
in Stuttgart, Schwachbeanlagte Kinder. Gedanken und Vorschläge
zu ihrer Unterweisung und Erziehung mit besonderer Berücksichtigung
großstädtischer Verhältnisse. 8°. 1910. geh. M. 2.40.



Grosse, Dr. L., Krankenpflege in Frage und Antwort. Mit 15 Textabbildungen.
kl. 8°. 1910. geh. M. 2.80; in Leinw. geb. M. 3.20.



Krukenberg, Dr. H., Die Samariterin. Ein Ratgeber bei Unglücksfällen
und Krankheiten im Hause. Mit 88 in den Text gedruckten
Abbildungen. 8°. 1904. geh. M. 3.20, geb. M. 4.—



Tugendreich, Dr. G., Vorträge für Mütter über Pflege und Ernährung
des gesunden Säuglings, gehalten in der städtischen
Säuglingsfürsorgestelle V in Berlin. Mit 7 Textabbildungen
nebst einem Vorwort von Prof. Dr. Finkelstein. kl. 8°. 1908.
geh. M. 1.20; kartoniert M. 1.60.



Villaret, Generalarzt Dr. A., Die wichtigsten deutschen, österreichisch-ungarischen
und schweizerischen Brunnen- und
Badeorte nach ihren Heilanzeigen alphabetisch zusammengestellt.
8°. 1909. geh. M. 3.—; in Leinw. geb. M. 3.60.





Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.






Dessoir, Prof. Dr. M., Aesthetik und allgemeine Kunstwissenschaft
in den Grundzügen dargestellt. Mit 16 Abbildungen.
gr. 8°. 1906. geh. M. 14.—; in Leinw. geb. M. 17.—



Dessoir, Prof. Dr. M., und Menzer, Prof. Dr. P., Philosophisches
Lesebuch. Dritte, wiederum vermehrte Auflage. 8°. 1910.
geh. M. 6.—; in Leinw. geb. M. 6.80.



Frischeisen-Köhler, Privatdoz. Dr. M., Moderne Philosophie.
Ein Lesebuch zur Einführung in ihre Standpunkte und Probleme.
gr. 8°. 1907. geh. M. 9.60; in Leinw. geb. M. 10.80.



Graf, Dr. M., Die innere Werkstatt des Musikers. Mit 6 Faksimilebeilagen,
72 Notenbeispielen und 10 Partiturbeispielen.
gr. 8°. 1910. geh. M. 6.40; in Leinw. geb. M. 7.40.



Kindermann, Prof. Dr. C., Parteiwesen und Entwicklung. In
ihren Wirkungen auf die Kultur der modernen Völker. gr. 8°.
1907. geh. M. 3.—



Mélamed, Dr. S. M., Theorie, Ursprung und Geschichte der
Friedensidee. Kulturphilosophische Wanderungen. gr. 8°. 1909.
geh. M. 8.—; in Leinw. geb. M. 9.40.



Mélamed, Dr. S. M., Der Staat im Wandel der Jahrtausende.
Studien zur Geschichte des Staatsgedankens. gr. 8°. 1910.
geh. M. 8.—; in Leinw. geb. M. 9.40.



Stein, Prof. Dr. L., Die soziale Frage im Lichte der Philosophie.
Vorlesungen über Sozialphilosophie und ihre Geschichte. Zweite
verbesserte Auflage. gr. 8°. 1903. geh. M. 13.—; in Leinw.
geb. M. 14.40.



Stein, Prof. Dr. L., Philosophische Strömungen der Gegenwart.
gr. 8°. 1908. geh. M. 12.—; in Leinw. geb. M. 13.60.



Utitz, Dr. E., Grundzüge der ästhetischen Farbenlehre. Mit
4 Abbildungen und 2 Tabellen im Text. 8°. 1904. geh. M. 4.—



Wundt, Wirkl. Geh.-Rat Prof. Dr. W., Ethik. Eine Untersuchung
der Tatsachen und Gesetze des sittlichen Lebens. Dritte umgearbeitete
Auflage. Zwei Bände. gr. 8°. 1903. geh. M. 21.—;
in Leinw. geb. M. 24.20.



Wundt, Wirkl. Geh.-Rat Prof. Dr. W., Logik. Eine Untersuchung
der Prinzipien der Erkenntnis und der Methoden wissenschaftlicher
Forschung. Dritte, umgearbeitete Auflage. Drei Bände.
I. Band: Allgemeine Logik und Erkenntnistheorie. gr. 8°. 1906.
geh. M. 15.—; in Leinw. geb. M. 16.60. II. Band: Logik der
exakten Wissenschaften. gr. 8°. 1907. geh. M. 15.—; in Leinw.
geb. M. 16.60. III. Band: Logik der Geisteswissenschaften.
gr. 8°. 1908. geh. M. 15.80; in Leinw. geb. M. 17.40.



Wundt, Wirkl. Geh.-Rat Prof. Dr. W., Prinzipien der mechanischen
Naturlehre. Ein Kapitel aus einer Philosophie der Naturwissenschaften.
Zweite umgearbeitete Auflage der Schrift: Die physikalischen
Axiome und ihre Beziehung zum Kausalprinzip. 8°. 1910.
geh. M. 5.60; in Leinw. geb. M. 6.60.





Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.






Müller, Prof. Dr. R., Einleitung in die Gesellschaftsbiologie.
Für Gebildete bearbeitet. 8°. 1909. geh. M. 4.—; in Leinw.
geb. M. 5.—



Sellheim, Prof. Dr. H., Die Reize der Frau und ihre Bedeutung
für den Kulturfortschritt. Mit einer Tafel. gr. 8°. 1909.
geh. M. 1.60.








Das Kind. Seine geistige und körperliche Pflege von der Geburt
bis zur Reife. In Verbindung mit Lehrer Boerlin, Dr. Cramer,
Prof. Dr. Flegler, Dr. Gernsheim, Dr. Kronenberg, Dr. Quint,
Dr. Reinach, Dr. Rensburg, Dr. Rey, Prof. Dr. Selter, Prof. Dr.
Siegert, Dr. Würtz herausgegeben von Geheimrat Prof. Dr.
Biedert. Mit 76 Abbildungen und 2 Kurventafeln im Text.
gr. 8°. 1906. geh. M. 8.—; in Leinw. geb. M. 9.—







Dr. C. H. Stratz




Der Körper des Kindes und seine Pflege. Für Eltern, Erzieher,
Aerzte und Künstler. Dritte Auflage. Mit 312 in den Text
gedruckten Abbildungen und 4 Tafeln. gr. 8°. 1909. geh.
M. 16.—; in Leinw. geb. M. 17.40.



Die Körperpflege der Frau. Physiologische und ästhetische Diätetik
für das weibliche Geschlecht. Allgemeine Körperpflege,
Kindheit, Reife, Heirat, Ehe, Schwangerschaft, Geburt, Wochenbett,
Wechseljahre. Mit einer Tafel und 79 Textabbildungen.
gr. 8°. 1907. geh. M. 8.40; in Leinw. geb. M. 10.—



Die Schönheit des weiblichen Körpers. Den Müttern, Aerzten,
Künstlern gewidmet. Zwanzigste Auflage. Mit 270 teils
farbigen Abbildungen im Text, 6 Tafeln in Duplex-Autotypie
und 1 Tafel in Farbendruck. gr. 8°. 1910. geh. M. 15.60;
in Leinw. geb. M. 17.60.



Die Rassenschönheit des Weibes. Sechste Auflage. Mit 271 in
den Text gedruckten Abbildungen und 1 Karte in Farbendruck.
gr. 8°. 1907. geh. M. 14.—; in Leinw. geb. M. 15.40.



Die Frauenkleidung und ihre natürliche Entwicklung. Dritte,
völlig umgearbeitete Auflage. Mit 269 Abbildungen und 1 Tafel.
gr. 8°. 1904. geh. M. 15.—; in Leinw. geb. M. 16.40.



Naturgeschichte des Menschen. Grundriss der somatischen Anthropologie.
Mit 342 teils farbigen Abbildungen und 5 farbigen
Tafeln. gr. 8°. 1904. geh. M. 16.—; in Leinw. geb. M. 17.40.





Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.





Handbuch



der



Praktischen Chirurgie.



In Verbindung mit



Prof. Dr. v. Angerer in München, Prof. Dr. Borchardt in Berlin, Prof. Dr. v. Bramann in
Halle, Prof. Dr. v. Eiselsberg in Wien, Prof. Dr. Friedrich in Marburg, Prof. Dr. Graff
in Bonn, Prof. Dr. Graser in Erlangen, Prof. Dr. v. Hacker in Graz, Prof Dr. Henle in Dortmund,
Dr. Hoffa, weil. Prof. in Berlin, Prof. Dr. Hofmeister in Stuttgart, Dr. Jordan, weil.
Prof. in Heidelberg, Prof. Dr. Kausch in Schöneberg-Berlin, Prof. Dr. Kehr in Berlin, Prof.
Dr. Körte in Berlin, Prof. Dr. F. Krause in Berlin, Dr. Krönlein, weil. Prof. in Zürich,
Prof. Dr. Kümmel in Heidelberg, I. Oberarzt Prof. Dr. Kümmell in Hamburg, Prof. Dr.
Küttner in Breslau, Prof. Dr. Lexer in Jena, Primararzt Dr. Lotheißen in Wien, Dr.
v. Mikulicz, weil. Prof. in Breslau, Dr. Nasse, weil. Prof. in Berlin, Dr. Nitze, weil. Prof.
in Berlin, Stabsarzt Dr. Rammstedt in Münster i. W., Oberarzt Prof. Dr. Reichel in Chemnitz,
Prof. Dr. Riedinger in Würzburg, Prof. Dr. Römer in Straßburg, Prof. Dr. Rotter in Berlin,
Dr. Schede, weil. Prof. in Bonn, Prof. Dr. Schlange in Hannover, Prof. Dr. Schlatter in
Zürich, Oberarzt Dr. Schreiber in Augsburg, Prof. Dr. Sonnenburg in Berlin, Prof. Dr.
Steinthal in Stuttgart, Oberarzt Dr. Wiesmann in Herisau, Prof. Dr. Wilms in Heidelberg



bearbeitet und herausgegeben von





	
Prof. Dr. E. von Bergmann


in Berlin.

	
und
    
	
Prof. Dr. P. von Bruns


in Tübingen.








Dritte umgearbeitete Auflage.



═══ Fünf Bände. ═══



Mit 1312 Textabbildungen.



gr. 8°. 1906-1907. geh. M. 103.—; in Leinw. geb. M. 113.—




I.

Band:


Chirurgie des Kopfes. Mit 167 Textabbildungen.
gr. 8°. 1906. geh. M. 22.—, in Leinwand geb. M. 24.—





II.

Band:


Mit 265 Textabbildungen.
gr. 8°. 1906. geh. M. 21.60, in Leinwand geb. M. 23.60.





III.

Band:


Chirurgie des Bauches. Mit 140 Textabbildungen.
gr. 8°. 1907. geh. M. 19.40, in Leinwand geb. M. 21.40.





IV.

Band:


Chirurgie des Beckens. Mit 176 Textabbildungen.
gr. 8°. 1907. geh. M. 15.—, in Leinwand geb. M. 17.—





V.

Band:


Chirurgie der Extremitäten. Mit 564 Textabbildungen.
gr. 8°. 1907. geh. M. 25.—, in Leinwand geb. M. 27.—





VI.

Band:


Krankheiten der Verdauungs-, der Harnorgane und des
männlichen Geschlechtsapparates. Venerische Krankheiten.
61 Bogen. Mit 54 Textabbildungen. gr. 8°. 1905. Geh. M. 20.-,
in Leinw. geb. M. 22.-











Lexer, Prof. Dr. E., Lehrbuch der allgemeinen Chirurgie
zum Gebrauch für Ärzte und Studierende.
Zwei Bände.
Vierte umgearbeitete Auflage. Mit 395
teils farbigen Textabbildungen und einem Vorwort von Prof. E. von Bergmann.
gr. 8°. 1910. geh. M. 22.60; in Leinw. geb. M. 25.—





Verlag von FERDINAND ENKE in Stuttgart.





Handbuch der praktischen Medizin.



Bearbeitet von



Geh. Medizinalrat Prof. Dr. Brieger in Berlin, Prof. Dr. Damsch in Göttingen, Prof. Dr. Dehle
in Dorpat, Geh. Medizinalrat Prof. Dr. Ebstein in Göttingen, Prof. Dr. Edinger in Frankfurt
a. M., Prof. Dr. Epstein in Prag, Dr. Finlay in Havanna, Geh. Medizinalrat Prof. Dr. Fürbringer
in Berlin, Prof. Dr. E. Grawitz in Charlottenburg, Geh. Medizinalrat Prof. Dr. Karnack
in Halle a. S., Prof. Dr. Jadassohn in Bern, I. Oberarzt Dr. Kümmell in Hamburg, Prof. Dr. Laache
in Christiania, Prof. Dr. Lenhartz in Hamburg-Eppendorf, Prof. Dr. Lorenz in Graz, Stabsarzt
Prof. Dr. Marx in Frankfurt a. M., Prof. Dr. Mendel in Berlin, Prof. Dr. Nicolaier in Berlin, Prof.
Dr. Obersteiner in Wien, Hofrat Prof. Dr. Přibram in Prag, Prof. Dr. Redlich in Wien, Oberarzt
Dr. Reiche in Hamburg-Eppendorf, Prof. Dr. Romberg in Tübingen, Prof. Dr. Rosenstein in
Leiden, Prof. Dr. Rumpf in Bonn, Prof. Dr. Schwalbe in Berlin, Prof. Dr. Sticker in Münster
i. W., Prof. Dr. Strübing in Greifswald, Medizinalrat Prof. Dr. Unverricht in Magdeburg, Prof.
Dr. Wassermann in Berlin, Geh. Medizinalrat Prof. Dr. Ziehen in Berlin.



Unter Redaktion von





	
Dr. W. Ebstein


Geh. Medizinalrat,
o. Professor in Göttingen

	
und
    
	
Prof. Dr. J. Schwalbe
Herausgeber der Deutschen med. Wochenschrift








herausgegeben von



W. Ebstein.



Zweite, vollständig umgearbeitete Auflage.



═══ Vier Bände. ═══



232 Bogen. Mit 261 Textabbildungen. gr. 8°. 1905/06.



Geh. M. 77.—, in Leinw. geb. M. 85.—




I.

Band:
Krankheiten der Atmungs-, der Kreislaufsorgane, des
Blutes und der Blutdrüsen. 67 Bogen. Mit 75 Textabbildungen.
gr. 8°. 1905. Geh. M. 22.—, in Leinw. geb. M. 24.—





II.

Band:
Krankheiten der Verdauungs-, der Harnorgane und des
männlichen Geschlechtsapparates. Venerische Krankheiten.
61 Bogen. Mit 54 Textabbildungen. gr. 8°. 1905. Geh. M. 20.—,
in Leinw. geb. M. 22.—





III.

Band:
Krankheiten des Nervensystems (mit Einschluß der Psychosen).
Krankheiten der Bewegungsorgane. 59 Bogen. Mit
81 Textabbildungen. gr. 8°. 1905. Geh. M. 20.—, in Leinw. geb. M. 22.—





IV.

Band:
Infektionskrankheiten, Zoonosen, Konstitutionskrankheiten, Vergiftungen
durch Metalle, durch Tier- und Fäulnisgifte.
45 Bogen. Mit 51 Textabbildungen. gr. 8°. 1906. Geh. M. 15.—, in
Leinw. geb. M. 17.—









Chirurgie des praktischen Arztes.



Mit Einschluß der Augen-, Ohren- und Zahnkrankheiten.



Bearbeitet von Prof. Dr. A. Fraenkel in Wien, Geh. Medizinalrat Prof. Dr. K. Garrè in Bonn,
Prof. Dr. H. Häckel in Stettin, Prof. Dr. C. Hess in Würzburg, Geh. Medizinalrat Prof. Dr.
F. König in Grunewald-Berlin, Prof. Dr. W. Kümmel in Heidelberg, I. Oberarzt Prof. Dr.
H. Kümmell in Hamburg-Eppendorf, Prof. Dr. G. Ledderhose in Straßburg i. E., Prof. Dr.
E. Leser in Halle a. S., Prof. Dr. W. Müller in Rostock i. M., Prof. Dr. J. Scheff in Wien,
Prof. Dr. O. Tilmann in Köln.



Mit 171 Abbildungen. gr. 8°. 1907. Geheftet M. 20.—, in Leinwand geb. M. 22.—



(Zugleich Ergänzungsband zum Handbuch der praktischen Medizin. 2. Aufl.)



Druck der Union Deutsche Verlagsgesellschaft in Stuttgart.





*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GESCHICHTE DER MEDIZIN. II. BAND, ERSTER TEIL ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/7673289991132967285_verl_balken.jpg





OEBPS/7673289991132967285_cover.jpg
GESCHICHTE
DER MEDIZIN

BAND II

Dr. Max Neuburger





OEBPS/7673289991132967285_titlelogo2.jpg





OEBPS/7673289991132967285_tafel_2.jpg





OEBPS/7673289991132967285_tafel_1.jpg
iy

peolonbyvane it ¥ acuutansfia mhangati®

PaunoSemde ufueporeaanminmulane i fanciu on
v anee affimi lasu: S ffeguide ot whomerer agnop
awlaffirmlatmpillie fMinm . & jfic ol quemvoant—

o





OEBPS/7673289991132967285_tafel_3.jpg





OEBPS/7673289991132967285_harnflasche.jpg
=

\Fidhes Enaecremat Bypostasrs

)

|

)

Sgosnenwan






