
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia europea


Author: Bertrando Spaventa


Editor: Giovanni Gentile



Release date: July 21, 2019 [eBook #59958]


Language: Italian


Credits: Produced by Carlo Traverso, Claudio Paganelli, Barbara

        Magni and the Online Distributed Proofreading Team at

        http://www.pgdp.net (This file was produced from images

        generously made available by the Bibliothèque nationale

        de France (BnF/Gallica) at http://gallica.bnf.fr)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA FILOSOFIA ITALIANA NELLE SUE RELAZIONI CON LA FILOSOFIA EUROPEA ***





LA FILOSOFIA ITALIANA

NELLE SUE RELAZIONI

CON LA FILOSOFIA EUROPEA








BERTRANDO SPAVENTA



LA FILOSOFIA ITALIANA

NELLE SUE RELAZIONI

CON LA FILOSOFIA EUROPEA



NUOVA EDIZIONE

CON NOTE E APPENDICE DI DOCUMENTI



A CURA DI



GIOVANNI GENTILE



BARI

GIUS. LATERZA & FIGLI

TIPOGRAFI-EDITORI-LIBRAI

1908









PROPRIETÀ LETTERARIA

A NORMA DELLE VIGENTI LEGGI



Stampato in Trani, coi tipi della Ditta Tipografica Editrice
Vecchi e C.










INDICE













PREFAZIONE ALLA PRESENTE EDIZIONE




Questo libro, che ora si ristampa con note e
un'aggiunta di lettere dell'autore e di suo fratello
Silvio, utili a illustrarne l'origine e gl'intenti,
vide la luce in Napoli nel 1862 col titolo
di «Prolusione e introduzione alle lezioni di
filosofia nella Università di Napoli, 23 novembre — 23
dicembre 1861»[1]. Titolo troppo generico,
almeno oggi, e però mutato nella presente
edizione in quello suggerito dallo stesso soggetto
del libro: La filosofia italiana nelle sue relazioni
con la filosofia europea. Nel '62, infatti, a
Napoli, contro i filosofanti giobertiani e nazionalisti,
avversarii dell'insegnamento hegeliano
inaugurato quell'anno nell'Università, il titolo
scelto dallo Spaventa aveva un evidente significato,
che s'è andato poi via via oscurando
sempre più, mentre quell'Università è diventata
quel che è diventata; al punto che esso ora potrebbe
forse suonare rimprovero o ironia.







Pure, la situazione spirituale della cultura italiana,
nella quale il libro sorse, non si può dire
sostanzialmente diversa dalla presente. E però
il libro, rispondendo al desiderio di molti, dopo
circa mezzo secolo ritorna alla luce. I giobertiani
sono tutti spariti; e non c'è più nessuno forse
che abbia la fisima della filosofia nazionale. Ma
tutti intanto tornano a guardare, — come mezzo
secolo fa a Napoli, — con animo tra curioso e
ansioso, ad Hegel; e molti, sgomenti delle difficoltà
con cui questi si presenta sempre alle
menti più solide e più vigorose, invocano uno
Spaventa che mostri la via di pervenire all'intelligenza
della parte vitale di quella dottrina, e
di sperimentarne e gustarne la verità. Al luogo
dei giobertiani ci saranno i positivisti, i prammatisti,
i neo-spiritualisti e altri e altri sbandati
della filosofia, dai quali questa deve ogni
giorno difendersi, con la storia alla mano, dimostrando
i proprii diritti acquisiti. In vece dei
nazionalisti ci sono altri avversarii, che, come
quelli pretendevano la marca nazionale, non
s'acconciano a prendere sul serio e mettersi a
studiare una filosofia se non ci vedono la marca
scientifica: rappresentanti questi come quelli
della pigrizia e dell'inerzia intellettuale e morale,
di cui non v'ha ostacolo più grave a chi
voglia rianimare con le intuizioni profonde e
sincere della vita gli studi e lo spirito d'una nazione.
E così, mutatis mutandis, la questione
che importa, oggi come nello scorcio del 1861
quando lo Spaventa si riprometteva, iniziando

il suo insegnamento a Napoli, di promuovere di
là un profondo risveglio speculativo nel nostro
paese, è la stessa: giustificare il punto di
vista della filosofia come sapere assoluto.
Oggi muterebbe il linguaggio dello Spaventa;
ma egli potrebbe tornare a scrivere lo stesso
libro, solo inserendovi in mezzo qualche capitolo
relativo alle tendenze filosofiche apparse
in Italia più tardi, e da lui criticate in altri
scritti posteriori.



Giacchè il problema dottrinale preso a trattare
in questo libro assume una forma storica,
che può parere a molti il lato più importante di
esso, poichè ne riesce disegnata in iscorcio una
storia — l'unica storia che finora si abbia — della
filosofia italiana ne' suoi momenti principali.
E realmente l'interesse storico non è qui
in seconda linea. Per lo Spaventa, infatti, tutta la
storia della filosofia italiana, — da lui già abbozzata
un anno innanzi in una prolusione letta a
Bologna[2] — si raccoglie appunto nelle dieci lezioni
d'Introduzione da lui fatte nel primo mese
del suo insegnamento napoletano, condensandovi
tutti i suoi studi precedenti su Bruno, Campanella,
Vico, Galluppi, Rosmini e Gioberti. La Prolusione
precedente è un'introduzione a questa
storia. Lo Schizzo d'una storia della logica (da
lui denominato nella prima edizione semplicemente:
Appendice alla Introduzione) serve di

schiarimento ai succosi cenni intorno alla filosofia
tedesca più recente, che gli erano occorsi
nella storia di quella italiana, rappresentata,
com'era giusto, nel suo nesso storico con tutta
la filosofia europea.



Se non che l'interesse storico, come lo sentiva
lo Spaventa, non era diverso dallo stretto interesse
scientifico. Il libro pare una polemica, ed è
una ricerca; pare una mera storia, ed è una fenomenologia
dello spirito, cioè vera e propria filosofia.
La polemica c'è; ma si riduce al colorito
letterario del libro, per intendere il quale bisogna
riferirsi alle condizioni della cultura italiana, e
specialmente napoletana, dopo il rinnovamento
di quella Università operato in quell'anno dal De
Sanctis[3]. Ma, guardando alla sostanza delle cose
esposte, è facile accorgersi, che quando l'autore
cerca nel Risorgimento i primi germi della filosofia
moderna, e ne studia i primi lineamenti
nel soggettivismo di Campanella e nel naturalismo
di Bruno, vedendo anticipati quasi, in Italia,
Cartesio e Locke da una parte, e Spinoza dall'altra;
e quando scruta in Vico gli oscuri accenni
a una filosofia dello spirito, non semplicemente
critica, come sarà in Kant, ma metafisica, quale
sarà in Hegel, e così vede pronunziato in Italia
tutto quasi il nuovo mondo del pensiero moderno,
che, formatosi a sistema in Germania, è poi il
mondo dei nostri Galluppi, Rosmini, Gioberti; è
facile accorgersi che l'autore non pensa più che

tanto ai piccoli avversarii tumultuanti nell'aula
affollata delle sue lezioni, ma ha innanzi la storia
del pensiero moderno europeo, che indaga
con tutta serietà di spirito per ricostruirne, a sè
prima che ad altri, il procedimento vero e necessario.



Il libro era sorto nella mente dell'autore prima
ancora della speranza d'una cattedra lì a Napoli,
dove nel 1847 gli era stato chiuso dal Governo
uno studio privato; era sorto in un periodo di
fervore spirituale in cui egli sentì il bisogno di
fare i conti con la filosofia italiana recente, già
per molti anni spregiata[4]. In una lettera del
13 maggio 1857, sollevando il fratello dalla noia
mortale dell'ergastolo, dove Silvio divideva da
otto anni col Settembrini la fiera compagnia degli
assassini, gli annunziava[5]: «Mi apparecchio a
scrivere qualche cosa di meglio, o di peggio, delle
cose scritte sinora». Voleva scrivere un lavoro
sulla Fenomenologia di Hegel, che leggeva e rileggeva,
vedendoci sempre più addentro. «Una critica
della filosofia italiana moderna non mi pare
che possa essere veramente utile senza la soluzione,
e se non nella soluzione, del problema della
fenomenologia. Ciò che ti negano sempre, è il sapere
assoluto. Bisogna dunque elevarsi a questo
sapere, e mostrare, nel tempo stesso, che i principii
delle loro filosofie sono inferiori — e perciò

gradi che debbono essere negati — a quello della
filosofia hegeliana... Chi sa se potrò riuscire, almeno
in parte!». E il 13 luglio dello stesso anno
tornava a scrivergli, chiarendo meglio il concetto
del suo nuovo lavoro: «Ti ho detto... che lavoravo
intorno alla Fenomenologia, e che il difficile
non era solamente il comprendere il concetto
e il metodo di essa, ma anche il trovare una
radice nella nostra filosofia, un punto d'appoggio
per tutta la critica. Ora ho tra le mani questi
filosofi, compreso il Galluppi, e credo d'aver trovato
questo punto... Cos'è la coscienza in generale,
che è l'oggetto della Fenomenologia? In
Rosmini, Galluppi, ecc. dove posso trovare la
coscienza sensibile, che è il punto da cui comincia
la Fenomenologia? L'ammettono essi, come
l'ammetteva Hegel? Se l'ammettono, a me non
fa nulla che da questo punto vadano a risultati
diversi; la battaglia e la critica sarà appunto
intorno a ciò che bisogna farne di questo punto
comune per la soluzione del problema, che più
o meno è lo stesso per tutti: la verità del sapere».
E si mostrava assai soddisfatto della scoperta
fatta dell'identità della certezza sensibile
hegeliana (unità di universale e di particolare:
ist da) con la sensazione del Galluppi e
con la percezione intellettiva del Rosmini.
In una lettera successiva, dell'11 ottobre 1857,
aggiungeva che la critica, che aveva in animo di
scrivere dei filosofi italiani, doveva essere «un
saggio da mettere nella introduzione» del
suo lavoro sulla Fenomenologia: per «far vedere

i vizii delle teoriche sulla conoscenza dei
nostri filosofi; come non bastino a se stesse e
vogliano un altro modo di soluzione ecc.; quindi
la necessità... della fenomenologia».



Ma via via che ristudiava questi filosofi, trovava
sempre altro. E il 25 gennaio del '58 tornava
a scrivere: «Continuo a lavorare sui filosofi
nostri, e vedo o credo di vedere tante cose
che sarebbe lungo dirti». Finì per addentrarsi
in una lunga critica del Gioberti. A un tratto aprì
una parentesi «sul problema della cognizione,
e in generale dello spirito, senza distinguere
l'umano e il divino. Come è possibile lo spirito?
Rispondono: è possibile perchè così l'ha fatto
Dio. Come vedi, non è una risposta. Io domando
da capo: come è possibile lo spirito (cioè Dio)?
Questo è il problema nuovo della filosofia: il
problema della filosofia tedesca. E mi pare che
sinora la migliore soluzione è l'hegeliana... Non
so se quello che ho scritto va bene interamente;
in certi punti mi sono incontrato con Hegel; in
certi altri non so bene ancora se sì o no»
(lettera 8 marzo 1858). — Chiusa questa parentesi,
che non fu mai pubblicata, ma di cui è
facile rintracciare le idee nel presente volume,
di nuovo a Gioberti. Ma le Postume di questo
filosofo, da poco venute in luce (1856-57), e allora
lette dallo Spaventa, giovarono a mutare la sua
disposizione spirituale verso questo filosofo e il
movimento speculativo, di cui esso era quasi la
conclusione; e mutò quindi il suo apprezzamento
e il suo concetto di questo movimento. L'8 febbraio

1858, rileggendo il vecchio Gioberti, diceva
al fratello: «È inutile che ti ripeta che non mi
piace affatto, anzi mi dispiace sempre più. Di filosofico
non c'è nulla, meno un contenuto farraginoso, che
al far de' conti si trova poi in ogni
sistema, anche nella stessa rappresentazione religiosa.
E infatti il suo sistema non è che una
continua rappresentazione: è una filosofia
rappresentativa». Il 2 settembre dello stesso
anno, invece: «Mi sono un po' riconciliato con
quest'uomo. Negli ultimi suoi scritti (postumi) si
spoglia di molte imperfezioni, che trovavo nella
prima forma del suo sistema; ed è curioso vedere
questo sviluppo come una specie di critica
che il suo pensiero fa di se stesso». E, a rifletterci
bene, riconosceva che «già qualche germe
del nuovo ci è nella prima forma, ma inviluppato
e nascosto». Pure, nè anche la nuova
forma del sistema del Gioberti poteva bastare.
In lui manca sempre la scienza, ossia il vero e
proprio sistema. Procede per aforismi. «Ma se
ne può cavare gran bene, perchè il contenuto è
profondamente speculativo. Bisogna esprimere il
suo pensiero nella sua vera forma e mostrare
che certe determinazioni estrinseche, che egli
stesso ha abbandonato poi necessariamente in
gran parte, sono in contradizione cogli stessi
suoi principii speculativi».



Questa rivelazione delle Postume giobertiane
venne così a modificare il disegno del lavoro,
che il nostro filosofo aveva in mente. Lo studio
di questo nuovo Gioberti assumeva tale proporzione

e importanza, che quella critica dei filosofi
italiani la quale doveva essere solo una parte
polemica dell'introduzione al suo lavoro, potè
diventare atta per se stessa a servire di propedeutica
alla scienza, e di propedeutica appropriata
all'Italia, quale avrebbe dovuto essere
il lavoro sulla Fenomenologia, che non fu più
scritto. Poichè la nuova forma del sistema di
Gioberti offriva il modo di dimostrare la necessità
di tutto il processo fenomenologico, che
conduce la coscienza al grado della scienza assoluta,
ossia al punto di vista hegeliano, — che
era il fine propostosi dallo Spaventa. E raccostati
i nuovi studi sulla filosofia italiana del
sec. XIX a quelli, che negli anni 1854 e 55 aveva
pubblicati intorno al Bruno e al Campanella,
egli potè scorgere quasi intera l'immagine del
nostro pensiero intrecciato col moto generale
della speculazione europea: donde quella formola
della circolazione del pensiero italiano,
che designa uno dei resultati maggiori e
delle più incontestabili benemerenze degli studi
di lui. Il quale pervenne, adunque, a questo concetto
della filosofia italiana con indagini del tutto
spregiudicate e scevre d'ogni preoccupazione polemica.



Tuttavia, tra le prime mosse del pensiero nel
Risorgimento e l'ultima sua tappa nel sec. XIX,
restava nella solitudine del decimosettimo e decimottavo
secolo, — che allo Spaventa apparivano
quasi il periodo dell'esilio del pensiero dal
nostro paese, — restava, torreggiante, misteriosa,

la Scienza Nuova. Ma, quando per la prolusione
di Bologna, egli volle rappresentare in
un quadro completo il carattere e lo sviluppo
della filosofia italiana dal Risorgimento in poi,
e ristudiò con nuova intensità d'attenzione il
suo Vico già lungamente meditato, questi gli
parve irraggiare una gran luce in quel momento
critico del pensiero europeo, in cui il vecchio
dommatismo (l'antica metafisica dell'essere) privo
com'era del concetto di sviluppo, fatte le ultime
prove con la monadologia, stava per dissolversi
esausto nello scetticismo di Hume, per cedere
quindi il campo a quel criticismo, che doveva
iniziare una metafisica, non più dell'essere che è
immediatamente se stesso (natura), ma dello spirito
che si fa gradualmente da sè e per se stesso.
Fu allora che il Vico gli apparve il precursore
di questo nuovo mondo col suo concetto dello
spirito come sviluppo, insieme con quello dell'unità
della Provvidenza divina e dell'umana,
oscura affermazione dell'esigenza moderna d'una
metafisica, per cui la natura, opera di Dio, non
fosse altro dalla storia, opera della mente, e
unico fosse perciò lo sviluppo, e la natura grado
dello spirito. — La storia della filosofia italiana
fu così per lo Spaventa conchiusa: ed era una
storia che confortava, con la forza d'un procedimento
razionale, ineluttabile, ad abbracciare
il risultato principale della filosofia tedesca moderna,
come l'effetto di un'opera a cui tutte le
nazioni europee avevano collaborato.



Ma era questa una semplice conclusione storica?

Posto che l'interpretazione che lo Spaventa
faceva dei nostri filosofi fosse esatta, ne seguiva
per ciò che l'ultima loro conclusione fosse vera?
Può insomma la storia essere addotta ad argomento
di verità d'una filosofia? O voleva la ricostruzione
dello Spaventa riuscire una revisione
di titoli per stabilire l'esatto albero genealogico
della filosofia italiana? — Certo, la storia, come
semplice fatto, non prova nulla. Ma è mai la
storia un puro e semplice fatto? Ecco una vecchia
questione, la quale è però tutt'altro che
chiusa, e può, male intesa e mal risoluta, impedire
l'esatta intelligenza dell'indole e del valore
di questo libro. Intanto giova ricordare
che lo Spaventa si trovava innanzi la Fenomenologia
hegeliana, che è anche una storia della
filosofia, anzi, nel suo complesso, una filosofia
della storia, o dimostrazione della razionalità
dell'intero processo storico dello spirito umano
(Weltgeist): onde tutti i sistemi, come tutti i
momenti della civiltà, son presentati quasi gradi
necessarii, attraverso i quali lo spirito è passato
(o meglio passa eternamente) per conquistare la
piena coscienza della propria assoluta attività
creativa. Ma, poichè non c'è storia della filosofia
che possa assumere la forma d'un registro delle
opinioni succedutesi nelle teste dei pensatori
(anche nei cataloghi dei vecchi dossografi c'era
un disegno e una critica); la stessa legge intrinseca
della storia della filosofia doveva condurre
lo Spaventa a concepire la sua costruzione
storica come una dimostrazione scientifica di

quello che gli pareva il principio definitivo raggiunto
dalla storia. La legge è che la filosofia
e la storia della filosofia sono, astrazion fatta
dalle accidentalità letterarie e dal peculiare interesse
degli autori, la stessa cosa; così come
il razionale è lo stesso reale, e viceversa. Attraverso
la storia, e attraverso il divenire (la guisa
del nascimento) non possiamo non veder sorgere
ed affermarsi la natura dello stesso reale. E per
quanta poca fede si abbia nella razionalità della
storia, non si può a meno di rappresentarcela,
questa storia, secondo quel tanto di razionalità
che siamo disposti ad attribuirle, cioè appunto
secondo la razionalità della nostra filosofia. Lo
scettico, si sa, è dommatico a suo modo; e se
fa la storia, ci mette dentro quel suo duro arido
dommatismo, che è scetticismo, nè più nè meno
del dommatico. In breve, a questa legge, poichè
è una legge, nessuno può sottrarsi: e l'eccellenza
dello storico, il suo vigore speculativo, la sua
mente animatrice e ricostruttiva si scorgono dal
grado in cui egli riesce a realizzare tal legge.
Orbene: in questo libro dello Spaventa, se si cancellassero
i nomi de' varii filosofi menzionati, e
si considerassero le rispettive posizioni progressive
come ipotetiche, si avrebbe, anche nella
forma, un'opera filosofica libera d'ogni carattere
storico. Soltanto del Bruno la commozione suscitata
nell'animo dello scrittore dal destino dell'eroe
del pensiero, dell'araldo e martire
della nuova e libera filosofia, move la sua
penna a sbozzarne con pochi tratti da maestro

il carattere morale. Pure anche quello, più che
il ritratto di una persona realmente vissuta, lo
diresti l'ipotiposi dell'ideale del filosofo vagheggiato
da Bertrando Spaventa nella ricchezza
della sua vita morale.



Si dirà perciò che questa storia, — succinta,
quasi scheletrica, perchè rimasta nella forma
primitiva di appunti per le lezioni; ma sicura,
felice e definitiva nel disegno e nelle singole caratteristiche, — non
sia propriamente una storia,
anzi una costruzione ideale? — Qualche
volta infatti questa storia è stata giudicata
così: ma è un giudizio che si può ritenere a
priori per falso, poichè muove, in fondo, dal disconoscimento
della suddetta legge della storia
della filosofia. Pure contiene anch'esso una parte
di verità, di cui bisogna rendersi conto. Ed è
questa: che di storie della filosofia ce ne ha,
almeno, due: una che pare abbia ad oggetto,
come questa dello Spaventa, soltanto le idee
dei filosofi, anzi dello spirito filosofico, unico attraverso
il tempo e lo spazio; l'altra che pare
abbia ad oggetto anche i filosofi diversi con le
loro rispettive biografie connesse con le cangianti
condizioni della civiltà, in mezzo a cui essi si
formarono. Ma ho detto «pare»; perchè nel primo
caso le idee dei filosofi si sa bene che sono i
filosofi, la cui vera individualità storica consiste
appunto nel pensiero che son riusciti a pensare;
e se la loro individualità già è connessa con
tutta la civiltà concomitante, le loro idee sono
in sostanza considerate quasi tutta la realtà

storica dell'epoca relativa, assommata e come
fusa nel loro pensiero. Nel secondo caso poi le
condizioni sociali e biografiche entrano nella considerazione
dello storico in quanto presupposti
della disposizione spirituale, in cui a volta a
volta il problema filosofico sorge: e però non
mirano a chiarire nient'altro che la successione,
lo scoppiar dei problemi l'un dall'altro, e cioè
la pura storia delle idee.



In altri termini, una storia delle idee comprende
implicitamente una storia della civiltà
in tutte le sue determinazioni, e si regge sul
valore di questa storia che essa presuppone. Ora
la storia dello Spaventa è mera storia d'idee, in
cui non apparisce quasi mai quell'altra. Non già
che egli avesse a sdegno l'altra; ma il suo interesse
lo traeva alla prima; e, obbedendo al
proprio interesse, egli esercitava un diritto proprio
d'ogni storico, e inalienabile. La limitazione
della sua ricerca diventerebbe illegittima se
desse origine a una falsificazione delle dottrine,
intese in corrispondenza a bisogni spirituali anacronistici
o comunque inesistenti. Ma, se lo Spaventa
non ebbe mai occasione o voglia di scrivere
una storia circostanziata della filosofia, fu
sempre guidato da una cognizione profonda delle
condizioni spirituali de' varii periodi e da un
acuto senso storico. Basti ricordare la sua critica
del lavoro del D'Ancona sul Campanella.



In un solo punto forse, passando dalla esposizione
della logica delle idee, quale si venne
realizzando nella storia, alla considerazione delle

attinenze che le sorti di questa logica ebbero
con lo stato generale degli spiriti in Italia, non
s'appone, secondo me, alla verità: dove ritiene
che la ragione del «vuoto» rimasto nella filosofia
italiana tra Campanella e Vico, e poi tra Vico
e Galluppi, — vuoto da riempire con la storia
della filosofia europea[6], — sia da cercare nella
mancanza di libertà degl'italiani, oppressi dalla
chiesa cattolica che avevano in casa. «Non ci
hanno lasciato fare», egli dice. Ragione inesatta
o, almeno, insufficiente; perchè la condanna di
Galileo non impedì che questi si lasciasse dietro
anche in Italia, nella scienza naturale, una
scuola fiorente lungo il sec. XVII e il seguente.
E la paura della chiesa, di cui si hanno indubbie
prove, non impedì d'altra parte a Descartes
di iniziare quell'intrepido naturalismo, che doveva
produrre Spinoza; nè le preoccupazioni religiose,
sincere e profonde, valsero ad arrestare
il divino intelletto di Vico sulla via di quella
ispirata speculazione, che con la quasi incoscienza
e sicurezza dello spirito fanciullesco uccise — per
dirla con lo Spaventa — in un sol
colpo, il Dio del vecchio teismo, e il naturalismo,
il materialismo e l'ateismo. E Rosmini,
filosofo della restaurazione, che finisce nel kantismo,
e nella Teosofia s'accosta all'Hegel abborrito?
E Gioberti, il neoguelfo Gioberti, che
comincia assoggettando la filosofia alla religione,
e finisce anche lui nell'assoluto razionalismo? — La

verità è che il movimento internazionale
della cultura nei secoli XVII e XVIII deviò la
maggior parte degli ingegni italiani dai problemi
filosofici. Furono le scienze naturali, furono le
matematiche, furono gli studi storici, che attrassero
le maggiori intelligenze. Per la filosofia della
cultura generale e dei professori e dei piccoli
scrittori bastavano, ed eran d'avanzo, le celebrate
novità oltremontane o le onorate tradizioni
scolastiche non mai interrotte nelle nostre
università lungo tutti interi quei secoli.



Questo però è un punto appena accennato
nel nostro libro, che s'attiene d'ordinario al solo
filo logico delle idee svolgentesi da un capo all'altro
della storia della filosofia europea, pur
mirando sempre in modo speciale all'Italia. E
riesce, in conclusione, una storia della filosofia
moderna e insieme una dimostrazione del principio
della filosofia dello Spaventa, ossia della
soluzione data da Hegel al problema fondamentale
della sua logica: e in questo senso, un'introduzione
allo studio della filosofia hegeliana.



Con quale spirito e con quale intendimento
questa introduzione fosse scritta, non si potrebbe
dir meglio dello stesso autore in una delle
ultime pagine del libro[7] che giova anticipare
qui come suggello a quanto s'è detto dell'indole
del libro, e insieme ritratto vivo dell'atteggiamento
del nostro filosofo rispetto a Hegel:
«Prima di Hegel nessun filosofo ha spiegato il

conoscere, e così risoluto il problema della logica
(il sistema delle categorie).



«Con ciò non voglio dire, che la logica di Hegel
sia la logica perfetta, assoluta; che la sua
filosofia sia l'ultima parola dello spirito speculativo;
che dopo Hegel noi non dobbiamo far altro
che ripetere o commentare macchinalmente
le sue deduzioni come tante formole sacramentali.



«Può darsi, che ci sia chi pensi così. Per me,
se ci è cosa che io abborro — mi pare di averlo
detto già tante volte — è appunto la riproduzione
meccanica delle altrui dottrine. Nei filosofi,
ne' veri filosofi, ci è sempre qualcosa sotto,
che è più di loro medesimi, e di cui essi non
hanno coscienza; e questo è il germe di una
nuova vita. Ripetere macchinalmente i filosofi,
è soffocare questo germe, impedire che si sviluppi
e diventi un nuovo e più perfetto sistema.
Se Platone non avesse fatto altro che ripetere
Socrate, non avremmo avuto il mondo delle
idee. Se Aristotele avesse ripetuto Platone, non
avremmo avuto il primo concetto della sostanza,
della individualità. Se Spinoza non avesse fatto
altro che ripetere Cartesio, non avremmo avuto
il primo concetto di Dio come semplice causalità,
come identità che è causa. Se Fichte avesse
ripetuto Kant, non avremmo avuto il concetto
dell'autocoscienza, della mentalità. Se Schelling
avesse ripetuto Fichte, non avremmo avuto il
concetto della identità [di essere e di pensiero],
come mentalità, come ragione.







«Quel che io voglio dire, è questo: posto Fichte, — cioè
che il conoscere sia impossibile
senza l'autocoscienza; e posto Schelling, — cioè
che il conoscere non sia reale senza la
identità come autocoscienza o mentalità, — l'unica
via di risolvere il problema del conoscere, il problema della logica, sia quello di provare la identità.



«Per me tutto il valore di Hegel, qui, è questo:
provare la identità».



Giovanni Gentile.







PREFAZIONE DELL'AUTORE.




In un breve programma, pubblicato or fa pochi
mesi, io ho dichiarato così la intenzione del presente
lavoro:



«La Prolusione tratta della Nazionalità nella filosofia. — Sono
possibili, dopo il medio evo e ne'
tempi moderni, tante filosofie nazionali, quanti sono
i popoli civili di Europa? O invece quelle che si
dicono filosofie nazionali non sono altro che momenti
particolari dello sviluppo comune della filosofia
moderna nelle diverse nazioni? Si può dire,
p. e., che ci sia una filosofia italiana essenzialmente
diversa da una filosofia francese, inglese, tedesca,
come si dice che ci è stata una filosofia
greca essenzialmente diversa da una filosofia indiana?
E in generale, il genio proprio originario
d'una nazione, il quale si specchia e riconosce così
nettamente nella lingua, nella letteratura e nell'arte
in generale, e ne' costumi, deve e può discernersi
anche — oggi giorno e in Europa — in quella forma
e attività universale dello spirito, che si chiama filosofia?
E discernersi in essa, non già come differenza
e carattere naturale, letterario o artistico, ma
come intuizione universale o pensiero della realtà
delle cose: come problema, indirizzo, soluzione?



«L'autore, compendiando gli ultimi risultati della
storia della filosofia, ed esponendo la differenza essenziale

della nazionalità moderna dall'antica, mostra
che — se è vero che la filosofia indiana e la greca
sono, più o meno, intimamente nazionali — comune,
invece, ed unico è il carattere, lo sviluppo e l'indirizzo
generale della filosofia ne' popoli moderni;
che, se ci ha una differenza tra il genio filosofico
italiano e quello delle altre nazioni, o in altre parole
se esso ha o almeno ebbe un privilegio sopra
gli altri popoli — questo fu solo l'aver precorso due
volte i due principali periodi della filosofia moderna:
cioè il cartesiano ne' filosofi del Risorgimento e
specialmente in Bruno e Campanella, e il kantiano
in Vico; e val quanto dire il nuovo naturalismo
e il nuovo spiritualismo; e che se noi vogliamo
ancora e possiamo avere un privilegio, questo è quello
di precorrere ed effettuare un nuovo e più largo indirizzo,
una nuova e più ampia soluzione del problema
dello spirito. Ma ciò a un patto; e questo è
di non rigettare tutto quel che si è fatto da un gran
pezzo fuori d'Italia o meglio che in Italia, ma studiarlo,
comprenderlo, appropriarcelo; e solo così,
entrati in più largo orizzonte, conosciuto meglio noi
medesimi, e ritemperata la nostra vita nella perpetua
corrente della vita universale, fare un gran passo
innanzi non nel vuoto, ma colla piena coscienza delle
nostre forze, del nostro cómpito, del cómpito comune.



«E posto anche che ci sia stata o ci sia una filosofia
propria italiana, distinta essenzialmente o opposta
a quelle delle altre nazioni, quale è e dove si
trova ella mai? Si sa, che di libertà filosofica in Italia
ce n'è stata sempre poca o niente, e chi se l'ha
presa, gli è costato assai caro. Dov'è dunque la filosofia
italiana, ne' libri delle vittime o in quelli de' persecutori?
Il problema più difficile per noi — quello
senza la cui soluzione noi non possiamo fare

e progredire davvero — è il riconoscere qual sia e
dove sia il vero pensiero italiano. Finchè non si fa
ciò — e il farlo non è cosa così agevole — il gridare
nazionalità in ogni cosa servirà bene ad eccitare e
intorbidare il sentimento e talvolta anche le passioni,
ma non produrrà niente di serio nella scienza.



«La Introduzione è lo sviluppo e la dimostrazione
della intenzione principale della Prolusione.
L'autore espone il carattere e il progresso del pensiero
italiano nei maggiori nostri filosofi dal secolo
XVI sino al nostro tempo: Campanella, Bruno,
Vico, Galluppi, Rosmini, Gioberti; e dimostra come
questo pensiero non solo non si oppone al pensiero
europeo, ma concorda schiettamente con esso; che
Campanella e Bruno sono i precursori di Cartesio e
Spinoza (e in parte di Locke e Leibniz); che Vico,
esigendo una nuova metafisica e fondando la filosofia
della storia, anticipa il nuovo antropologismo,
quello che il Gioberti chiama trascendente
e identico al vero ontologismo; che Galluppi, Rosmini
e Gioberti rappresentano in Italia questo nuovo
indirizzo; e che Gioberti specialmente non è, come
si crede, l'antitesi di tutta la filosofia moderna, ma
differisce dall'ultimo gran filosofo europeo in tutt'altro
che nel vero principio, metodo e risultato
della sua filosofia».



A questa dichiarazione mi rimane ad aggiungere
poche parole.



Questo lavoro non avrà buona accoglienza da due
specie di lettori; da coloro che hanno per un errore
dello spirito umano o almeno per una cosa che non
interessa noi altri italiani, tutto il movimento filosofico
da Cartesio sino ad Hegel, e da coloro che
credono che da due secoli e mezzo non si sia più
pensato in Italia. Pe' primi Hegel, Schelling, Fichte

e lo stesso Kant non valgono niente, e già qualcuno
di loro ha gravemente profetizzato, che da qui a
un anno non se ne parlerà più; pe' secondi Galluppi,
Rosmini e Gioberti sono ingegni mediocri, e
lo stesso genio di Vico è una delle solite esagerazioni
degli italiani.



Io ho considerato sempre queste opinioni estreme
come misere gare di parte; o almeno come pregiudizi
egualmente nocivi al progresso della coltura filosofica
in Italia. Ciò che solo può convincere e rimettere
sulla retta via gli uni e gli altri — parlo
di coloro che sono di buona fede — è lo studio sincero
de' filosofi nostri e stranieri. Questo scritto, sebbene
principalmente indirizzato a combattere il primo
di questi pregiudizi, pure, per la sua stessa natura,
non ha minor valore contro l'altro.



Non essendomi io proposto qui di fare una storia
della nostra filosofia, ma solo di determinare in modo
generale e sommario il carattere e il progresso del
pensiero filosofico italiano, non ho esposto in tutta
la loro ampiezza i sistemi de' nostri filosofi, ma solo
quanto bastava per far intendere la loro relazione
ideale, cioè appunto quel carattere e quel progresso.
Così di Campanella ho considerato soltanto la tendenza
generale e il principio della sua filosofia; tanto
più, che di questo filosofo io aveva già discorso largamente
in un altro mio scritto. Di Bruno ho detto
quanto era necessario per passare a Spinoza, e quindi
a Vico, e di Vico quanto si richiedeva per passare
a Galluppi, Rosmini e Gioberti. Del Lullismo di Bruno
non ho detto niente, e niente del progresso del pensiero
rosminiano dopo la polemica con Gioberti.



Alle lezioni ho aggiunto un'Appendice, le cui ragioni
sono esposte in un'avvertenza particolare.



Napoli, ottobre 1862.







I.
DELLA
NAZIONALITÀ NELLA FILOSOFIA
PROLUSIONE.








Signori,



Nella solenne inaugurazione del nuovo anno universitario
fu udita una voce[8] far appello al sentimento
nazionale. Plaudendo unanimemente, voi mostraste
di voler tutti la stessa cosa: la manifestazione
del genio italiano in tutte le forme della nostra vita.
Quella voce si rivolse a tutte le Facoltà riunite,
a' professori e a' giovani studenti. Agli uni suonò
come un saluto amichevole, agli altri come un consiglio;
quanto a me, uscita di bocca al mio predecessore
su questa cattedra, ella parve un po' di tutto
questo, e dirò anche di più, una benevola ammonizione.



Signori, all'udir pronunziare in questa Università
i nomi di Telesio, di Campanella, di Vico, di Gioberti,
e forse la prima volta dopo tanti anni il nome
di Giordano Bruno, l'animo mio si aperse a una
vivissima gioia. Anche io ho pensato sempre, che il

nostro genio nazionale deve specchiarsi nella nostra
filosofia. L'ho pensato, e l'ho detto, in tutti i modi
che ho potuto. Se la filosofia non è una vana esercitazione
dell'intelletto, ma quella forma reale della
vita umana, nella quale si compendiano e trovano
il loro vero significato tutti i momenti anteriori
dello spirito, è cosa naturale che un popolo libero
si riconosca e abbia la vera coscienza di se stesso
anche ne' suoi filosofi. Dove manca questo riconoscimento,
la importazione forestiera non giova; giacchè
la coscienza di sè non è una merce, che se non
ci è, si acquista; ma è noi stessi, il vero noi.



Ma il difficile ora, o Signori, non è avere il sentimento
nazionale e la convinzione, che il nostro
genio deve riflettersi in tutte le forme della nostra
vita, e per conseguenza anche nella filosofia: non è
dire, che bisogna amare i nostri filosofi. Essere italiani
vogliamo tutti; non è più quistione di ciò. Il
punto sta — specialmente per noi altri professori
e studenti — nel fare che questo amore diventi
conoscenza; giacchè quando si tratta di filosofi,
amarli è principalmente conoscerli. Il punto sta nel
comprendere questo sentimento, perchè non degeneri
in vuota boria; e sopratutto nel formarsi una
chiara e netta notizia di questo genio, perchè sotto
un tal sacro nome non passi ciò che non è nostro,
e noi possiamo rigettarlo da noi come una falsa moneta,
e d'altra parte non ci accada di ripudiare ciò
che è veramente nostro per la falsa apparenza che
non sia; e di gridare, insomma, come si doleva il
Machiavelli, viva la nostra morte e muoia la
nostra vita.



Io mi restringo a trattare il mio tema particolare.
Per vedere in che possa stare la nazionalità della
nostra filosofia, bisogna intendere il significato della

nazionalità nella vita della filosofia in generale. E
a tal fine a me non basta il dire: la filosofia è l'ultima
e più chiara espressione della vita di un popolo.
Oltre questa determinazione astratta, io devo mostrare
come tale espressione abbia avuto un'esistenza
storica.



Oramai, siamo tutti, più o meno, della stessa opinione,
quanto al concetto stesso della nazionalità.
Questa non è più per noi, anzi non è stata mai, una
semplice espressione geografica, come diceva il ministro
d'Austria. È più che il semplice costume, la
lingua stessa, l'arte e la letteratura, il sentimento
e la intuizione. Questa nazionalità noi l'abbiamo da
un pezzo: e non ce ne siamo contentati. Nazionalità
è per noi unità: unità viva, libera e potente
come Stato. E perchè noi vogliamo questa unità
come libero Stato? Perchè noi sappiamo che solo
nella unità come libero Stato possono spiegarsi liberamente
tutte le potenze della nostra vita; solo
in quello noi possiamo essere e saperci veramente
noi. Questa è già una implicita confessione, che in
sino ad ora noi non siamo stati in tutte le forme
della nostra esistenza quel che avremmo potuto davvero
essere.



La nazionalità non ha sempre nella storia dei popoli
lo stesso significato; tra il mondo antico e il
moderno vi ha una profonda differenza, e anche tra
i popoli stessi dell'antico mondo. In generale nel
mondo antico la vita delle nazioni si forma come
in campo chiuso, e con poche modificazioni da fuori;
e in quelle stesse, che, appartenendo originalmente
alla medesima stirpe, portarono seco nella loro separazione
un patrimonio spirituale comune, la cui
scoverta è ora una delle più belle glorie della filologia
comparata, in quelle stesse nazioni la nazionalità

ha un fondamento proprio, naturale, esclusivo,
il quale è come principio che si esplica e riconosce
nettamente in tutte le manifestazioni della vita; la
loro comunità primitiva è come un tesoro nascosto,
di cui esse non hanno coscienza, e che aspetta solo
la maturità de' tempi per mostrarsi in tutta la sua
luce. Ciò che si mostra e prevale è la loro differenza,
l'effetto e insieme la causa della loro separazione
originaria. Questa differenza, che è come il centro
proprio di ciascuna nazionalità, ha per così dire
una gradazione spirituale nelle diverse nazioni: più
immediata e naturale nell'India, più libera e riflessa
in Grecia, più astratta ed universale in Roma, dove
si accosta e prelude all'umanità. E così accade poi
che nel mondo moderno, all'opposto dell'antico, la
vita di ciascuna nazione si muove come all'aperto
insieme con quella delle altre; ciascuna è non solo
se stessa, ma anche l'altra; anzi non è veramente
se stessa, che in questa relazione e intima unità
colle altre. Il fondamento naturale e proprio cede,
senza però sparire, a un nuovo fondamento, comune
ed universale; il quale non è più qualcosa d'immediato
e primitivo, come la comunità originaria anteriore
alla separazione, ma è il risultato di una
lunga, paziente e dolorosa elaborazione comune, che
apparisce come rimescolamento e lotta di popoli e
di stirpi; è una nuova origine, una seconda nascita.
Così la nazionalità non ha più lo stesso significato
di prima. Non apparisce più come qualcosa che è
dato naturalmente e immediatamente e dirò quasi
ciecamente da un inesorabile destino; ma come un
prodotto assolutamente spirituale, come il posto che
ciascun popolo piglia da sè, per sua propria e conscia
energia, nello splendido banchetto della nuova
vita. D'ora innanzi nazionalità non significa più

esclusione o assorbimento delle altre nazioni, ma
l'autonomia d'un popolo nella vita comune de' popoli;
come la personalità dell'individuo consiste nel
conservare la propria autonomia nella comunità dello
Stato.



L'antichità ci presenta due grandi filosofie: l'indiana
e la greca. In ambedue si riflette nettamente
lo spirito nazionale.



È noto, che uno degli elementi più intimi e fondamentali
della vita de' popoli, è la loro rappresentazione
religiosa dell'universo. Naturalmente quale
è l'idea di Dio, tale è l'idea dell'essenza dell'uomo
e della comunità umana, e in generale di tutte le
relazioni della vita. Se non che nei popoli antichi
la religione è la nazionalità stessa: essi hanno, nel
vero senso, religioni nazionali. Ne' popoli moderni
all'opposto la relazione tra religione e nazionalità
è più larga e indeterminata; l'intuizione religiosa è
essenzialmente la stessa in tutti, non ostante le differenze
nazionali, e spesso le specificazioni di questa
identica essenza vivono insieme nella stessa nazione.
Ora nell'India, non solo la religione è la nazionalità
stessa, ma tutte le forme della vita, lo
stesso pensiero speculativo, ha questo carattere religioso;
la sua filosofia è immediatamente filosofia
religiosa; e in generale la coscienza indiana non è
giunta mai a sciogliersi da' legami della religione.
Avvolta fin dal principio nella moltiplicità della
rappresentazione naturale, ella non sa liberarsene
che negando ad un tratto ogni esteriorità, ogni determinazione,
ogni concretezza. Varuna, Indra, Agni,
le antiche divinità de' Vedi, devono cedere il posto a
Brama, che è il puro essere, vuoto, indeterminato;
identità indifferente delle cose, il dio della riflessione
teologica. Lo spirito indiano non ha la potenza

di trasformare, come fece il greco, quelle sue
divinità impersonali, generali, vaghe, in un olimpo
d'individualità determinate e viventi. Non sa trovare
la vera vita che nella negazione della materia
stessa della vita. Ma, non reggendosi in questa vuota
altezza, ricade nella trivialità della rappresentazione
naturale; Brama neutro diventa Brama mascolino:
una bassa personificazione. Questa alternativa
dalla realtà empirica all'unità assolutamente
vuota e astratta, e da questa a quella, la coesistenza
di questi due estremi nella stessa coscienza,
senza che possano compenetrarsi l'un l'altro: tale è
lo spirito indiano.



Sospeso così, quasi a mezz'aria, tra l'intelligibile
senza determinazioni e il concreto senza l'intelligibile,
egli non può fissare in volto la natura
e intenderla, ma è come affascinato da essa: la
sua esistenza è come un sogno, un mondo vago,
senza limite e misura. Così egli non arriva mai
ad una spiegazione sistematica de' fenomeni dalle
loro cause naturali, nè alla libertà della vita civile
e politica, nè alla civiltà umana propriamente
detta. L'oggetto che egli contempla, non è il vero
e reale, nel quale addentrandosi l'occhio dell'intelletto
si levi poi gradatamente, come avvenne in Grecia,
all'essenza intelligibile, ma è un oggetto mobile
e fantastico, nel quale l'intelletto non trova il suo
punto di appoggio. Così la filosofia non può aver
mai una forma e un metodo rigorosamente scientifico;
ma si arresta in parte a uno schematismo
esterno logico e grammaticale, come nel medio evo;
in parte a precetti ed osservazioni aforistiche, in
parte a descrizioni fantastiche e poetiche. Con tutto
ciò il gran valore dell'intelletto indiano è l'essersi
elevato alla coscienza dell'altezza del pensiero: alla

separazione del soprasensibile dal sensibile, dell'universale
dal moltiplice empirico, naturale ed umano:
alla concentrazione dello spirito in se stesso,
mediante la negazione di ogni esistenza finita e determinata.
Questa potenza di astrazione e di negazione,
questo puro concentrarsi in se stesso — questa
soggettività assoluta — è come la forma universale
dello spirito ariano. È la condizione assoluta
d'ogni filosofia, proprietà, della stirpe comune
e non della nazione.



Così l'India segna quasi lo schema di questo spirito:
del nostro spirito. Ma tale potenza è nel fatto
poi nell'India una vera impotenza; giacchè la negazione
qui non consiste nel vincere e domare la
realtà senza distruggerla, nel trasfigurarla spiritualmente,
nel renderla intelligibile e ideale, nel conservarla
insomma ed eternarla nella vita infinita
dello spirito; ma sì nel metterla da parte, nello sbarazzarsene;
e perciò invece della piena e assoluta
personalità, si ha solo il vuoto essere, l'essere stesso
di questa vuota astrazione. Questo concentrarsi che
non piglia nulla, questa coscienza che non ha coscienza
di nulla, questo puro se stesso senz'altro:
tale è Brama. Brama è lo stesso spirito indiano.
L'infinita distanza di questo vuoto essere dalla personalità
piena ed assoluta, tale è l'abisso che separa
questa coscienza dalla coscienza moderna.



Anche in Grecia, come nell'India, la religione è
l'intima sostanza dello spirito nazionale. Anche qui
tutti i lati del contenuto etico della vita comune,
religione, morale, diritto, non sono ancora distinti
e formano come una massa sola. Ma qui vediamo la
prima volta nel mondo due fatti importanti: il contenuto
etico della vita è libero da ogni oppressione
esterna, da ogni dispotismo, e perciò si sviluppa

liberamente; e d'altra parte la filosofia non comincia
che col fare astrazione da ogni intuizione religiosa,
senza essere però astrazione assoluta come la coscienza
indiana. Talete, il primo filosofo greco, introduce,
come è stato detto, la prosa della schietta
riflessione nell'olimpo poetico di Omero e di Esiodo:
nel luogo di Giove padre degli uomini e degli Dei,
egli pone l'acqua come principio universale delle
cose. Così lo spirito greco ha quella potenza che
non ha l'indiano; di trascendere cioè come speculazione
il contenuto religioso. Il che non vuol dire che
la filosofia greca non rappresenti più lo spirito nazionale:
tutt'altro. Vuol dire solamente che la relazione
tra nazionalità e filosofia è in Grecia ben diversa, un
po' più larga, che nell'India; o, se mi permettete
di dirlo, che la filosofia indiana è più nazionale
che la greca, nel senso, beninteso, che questa si
muove più liberamente nel grembo della vita schiettamente
greca, si oppone a poco a poco a questa
vita, va oltre di essa, ed è la leva più potente della
sua distruzione. Ma d'altra parte la filosofia greca
è profondamente nazionale, giacchè non è già un
altro spirito, ma lo stesso spirito ellenico che consuma
se stesso; si consuma come stato, come comunità,
come popolo vivente, e da questa cenere
sorge e s'impone, vera fenice del pensiero, alle
età future. Anche in quanto trascende la vita nazionale
e la distrugge, ella procede in modo veramente
ellenico.



Così lo spirito greco spira da per tutto nella sua
filosofia. Infatti, in Grecia lo spirito è di certo ancora
limitato dalla natura, ma non soggetto ad essa,
come nell'India; egli si distingue dalla natura, sebbene
senza lotta ed opposizione. Egli se ne serve come
fondamento e materia della sua vita, ne fa organo e

mezzo di sua manifestazione, come l'anima del corpo;
di maniera che l'elemento spirituale non sopravanzi
e quasi rompa la forma sensibile, ma si esprima in
essa solo fin dove può esprimersi sensibilmente; e
così questa risponda e si adegui a quello perfettamente.
La vita greca non è altro che questa unità
armonica di natura e spirito: tale è la individualità
degli Dei, tale è lo Stato, e tale è anche la filosofia in
generale, cioè libero abbandono e ingenua fede del
pensiero nell'oggetto. L'oggetto da prima è l'oggetto
puramente naturale (filosofia antesocratica); poi diventa
oggetto ideale (filosofia socratica: Socrate, Platone,
Aristotele); e quando il soggetto o lo spirito comincia
a ritirarsi in se stesso dall'oggetto (nello
stoicismo e nell'epicureismo) ed a dubitare dell'oggetto
stesso (nello scetticismo), lo spirito greco conserva
quella serena ingenuità sua propria; lo scettico
si riposa nel suo scetticismo. Finalmente, allorchè
disperando di trovare nell'oggetto e nella scienza
(come contemplazione dell'oggetto) la verità, la
cerca fuori della scienza, nelle antichissime tradizioni
greche ed orientali, in rivelazioni straordinarie della
divinità, anche qui egli conserva il suo carattere:
muore, ma muore da greco; giacchè gli ideali neo-platonici,
ne' quali finisce e si dissolve la filosofia
ellenica, hanno sempre qualcosa di plastico, e sempre
l'essere, l'oggetto, è il primo, da cui deriva
come secondo il pensiero. Così tutta la filosofia greca
è ontologismo: l'assoluto è sempre l'ente, non ancora
lo spirito. Perciò i greci non intesero la creazione.



Quanto a Roma, sanno tutti che ella non ebbe una
filosofia propria. Pe' romani la pura speculazione è
già qualche cosa di indifferente, e la pigliano da'
greci. Così la relazione tra nazionalità e filosofia diventa

ancora più larga, la stessa nazionalità romana
non è così esclusiva come la greca; assorbe, non
esclude; e così cessa di essere una determinazione
puramente naturale: è già, come ho detto, qualcosa
di umano. I romani aveano altro a fare nel mondo
che teorizzare sull'universo; il loro interesse era il
volere, l'attività pratica, la potenza: non contemplare
l'universo naturale, ma fare l'universo umano.
E ne fecero uno, ma a loro modo, cioè da un lato
solo. Per fare l'universo veramente umano, ci voleva
una nuova contemplazione, un nuovo oggetto, una
nuova idea di Dio, una nuova religione, una nuova
filosofia. Essi non compresero l'umanità che come
diritto, come pura ed astratta manifestazione del volere.
Il diritto romano trascende i limiti di una nazionalità
determinata; come diritto privato esso è
già diritto umano. Questa forza di astrazione, questo
separare il diritto da tutta la sostanza etica della
vita, dalla morale e dalla religione, questa potenza
che non ebbero i greci, è il più gran pregio dello
spirito romano. Il filosofo romano, Cicerone, era inferiore
alla stessa realtà romana. La romana coscienza
era arrivata a separare il diritto dalla morale: e
Cicerone filosofando — cioè riflettendo sulla realtà
(qui umana) — confondeva ancora, come i greci, diritto
e morale.



Il germe della filosofia moderna bisogna cercarlo
nelle rovine della filosofia greco-romana. Il processo
della filosofia greca è evidente: — La verità per l'intelletto
greco è l'oggetto, l'ente, qualcosa di esterno
sempre; non è lo spirito, come per noi altri moderni.
E l'oggetto è prima naturale, semplicemente esterno;
poi ideale, cioè l'esterno divenuto interno senza
cessare di essere esterno; finalmente la esteriorità,
l'oggettività, sparisce, e la verità è la pura idealità,

il puro soggetto senza l'oggetto. Lo scetticismo conclude:
dunque la verità non è nulla; giacchè per lo
spirito greco la verità è l'oggetto, e ora l'oggetto è
scomparso. E pure questo nulla non è lo stesso che
zero: anzi è qualcosa di più dello stesso oggetto naturale
e dello stesso oggetto ideale. È zero solo per
la coscienza scettica, non già in se stesso. Se fosse
zero in se stesso, la filosofia sarebbe finita collo scetticismo
antico; noi non avremmo avuto più filosofia,
o, che è lo stesso, la nostra filosofia sarebbe stata
solo una ripetizione meccanica della filosofia greca.
Questo nulla non è altro in sè che il negare l'oggetto,
sia naturale sia ideale, come l'assoluto, e l'affermare
come l'assoluto il puro e vuoto soggetto, la
pura intimità. L'assoluto diventa sempre più intimo
allo spirito: tale è il processo della filosofia greca da
Talete allo scetticismo. Ora, questo nulla che è la
soggettività vuota, diventa un esterno di nuovo, un
nuovo oggetto, la nuova verità. Tale è il significato
del neoplatonismo. Il neoplatonismo è l'ultimo sforzo
dello spirito greco: scomparso l'oggetto, la soggettività
vuota si espande e getta, direi quasi, se stessa
al di fuori, a un tratto, e però si pone a sè dinnanzi
come un altro esterno, un altro oggetto. È un altro
esterno; perchè ha origine e radice nella intimità
vuota del soggetto, e invece l'esterno di prima avea
radice nell'oggetto naturale. Qui dunque abbiamo
come una conversione dello spirito, una — per
dirla coi matematici — mutazione di segno, un nuovo
indirizzo, e piuttosto il principio di una novella êra,
che la fine dell'antica. Ma nel fatto non è che la
fine. E in vero l'intelletto greco si leva gradatamente,
come ho già notato, dall'oggetto naturale al
concreto intelligibile.



L'indiano, movendo dall'oggetto fantastico, erasi

levato immediatamente, per subitanea astrazione,
al puro essere, al vuoto intelligibile; e così dovea
procedere e a ciò riuscire, appunto perchè, l'oggetto
essendo fantastico, l'intelletto non avea in esso nè
misura nè contenuto. Lo stesso ora avviene, sebbene
in senso inverso, all'intelletto neoplatonico: il soggetto,
da cui esso muove, non è il soggetto concreto
come soggetto, come soggetto umano, ma è il soggetto
che era stato concreto come soggetto greco, non
umano, e ora non è più greco, ma vuoto e non ancora
umano. E però, mancando la concretezza, da
una parte l'intelletto non è processo, ma intuizione
immediata, come l'indiano era stato astrazione immediata;
e d'altra parte l'oggetto di questa intuizione,
il nuovo oggetto, non ha nessuna determinazione
in quanto nuovo oggetto, cioè come soggetto,
ma è assolutamente indeterminato, e quindi incomprensibile.
Questa contradizione, in cui si vede da
una parte il carattere ellenico, l'oggettività, e dall'altra
la negazione di questo carattere, cioè un
oggetto non intelligibile e quindi non più oggetto:
tale è il neoplatonismo. Perciò è la fine, cioè la
dissoluzione della filosofia greca.



Perchè dunque questa situazione dello spirito
fosse il principio di una nuova filosofia, bisognava
che il soggetto fosse concreto come soggetto, cioè
umano, siccome l'oggetto dell'intelletto greco era
già concreto come oggetto, cioè come natura. Questa
concretezza, cioè la formazione pratica del soggetto,
questa, se così posso dire, seconda natura, questa
prima educazione dell'uomo come uomo, e non già
solo come cittadino di una data nazione, è l'opera
di più secoli, e presuppone l'apparecchio romano,
l'avvenimento del cristianesimo, la caduta dell'impero,
la mescolanza de' popoli, il medio evo. Solo

dopo quest'opera prodigiosa, dopo questo rinnovamento
del cuore, era possibile il dire davvero, come
fece Cartesio: Cogito ergo sum, Deus cogitatur ergo
est: cioè una nuova filosofia, che ponesse per principio
il soggetto e non l'oggetto, il pensiero e non
l'ente, l'intelligente e non l'intelligibile, e che dalla
coscienza di sè, dalla notizia intuitiva dell'essere
contenuto nel pensiero, procedesse alla vera concezione
della natura e di se stesso: — nella quale
concezione la natura (l'essere) fosse non più l'assoluto
(come nell'India) o un limite insuperabile dello
spirito (come in Grecia), ma, come dice Bruno, l'infinita
genitura dell'infinito generante: la creatura
dello Spirito.



Così, epilogando il detto fin qui sulle due filosofie
dell'antichità, si vede che il punto più alto a cui esse
riescono, manifesta lo stesso schema, come ho già
osservato, dello spirito ariano, e rappresenta come
due grandi tentativi, ne' quali questo spirito intende
a realizzare se stesso. Questo spirito è in sè il vero
spirito, cioè intimità, relazione assoluta verso se
stesso, e se posso dir così il Sè stesso. Ma la differenza
tra India e Grecia è immensa, e si vede chiaro
che il tentativo greco è più felice. L'India infatti
riesce al Sè stesso come vuoto Essere, come l'indeterminato,
come quello la cui determinazione consiste
nell'astrarre da ogni determinazione; e, giacchè
determinazione è intelligibilità, riesce al non
intelligibile, al puro Nulla. — La Grecia invece
riesce al Sè stesso, già assolutamente determinato
come natura, come intelligibile, come ente, e però
non assolutamente vuoto, ma vuoto soltanto come
vero soggetto. Solo lo spirito moderno, lo dico anticipatamente,
nel quale si raccolgono i popoli del
gran ceppo ariano, — giacchè ora l'India stessa ci

è presente, se non come attrice, almeno come monumento, — solo
questo spirito poteva concepire
il vero Sè stesso, e dire: Egli non è l'Essere, non
l'Ente, ma il Creatore.



Signori, il mio intento non era e non è di fare
una storia della filosofia, ma solo di determinare la
relazione tra la nazionalità e la filosofia, per conoscere
qual significato e quindi quali limiti deve avere
la esigenza, che la nostra filosofia abbia ad essere
nazionale. Io mi sono dilungato nella caratteristica
della filosofia antica, perchè da un lato, solo essa,
l'indiana come la greca, si può dire nazionale nel
vero significato della parola; e dall'altro lato, compresa
la filosofia antica e quindi il suo difetto, noi
abbiamo già compreso il problema e l'indirizzo principale
della moderna, che nasce da quella, ed è
appunto il suo compimento. Sarò, dunque, breve
nel resto; e tanto più, che l'ho già esposto ampiamente
in un'altra scrittura, pronunciata da un'altra
cattedra, e che forma con questo discorso un sol
tutto[9].



Il problema della filosofia moderna e il fondamento
necessario alla sua instaurazione richiedono che essa
non sia l'opera di una sola nazione, ma di tutte. Il
problema è il concetto dello spirito nella pienezza
della sua vita, nella sua umanità, e non già come
spirito di questo o di quel popolo; il fondamento è
la educazione comune già avvenuta. Laonde nel
medio evo e nel nuovo tempo tutte le nazioni hanno
i loro rappresentanti; ciascuna contribuisce la sua

vita alla vita comune del pensiero; ciascuna pone un
elemento della soluzione del problema, e non già la
intera soluzione. Specialmente dopo il Risorgimento,
quelle che appariscono come filosofie nazionali, il
cartesianismo in Francia, il lockismo in Inghilterra,
e così via via, non sono che tante stazioni per
le quali passa il pensiero nel suo corso immortale.
La filosofia moderna non è dunque nè inglese, nè
francese, nè italiana, nè alemanna solamente, ma
europea. Un popolo che si arrestasse ad una di queste
stazioni o le girasse intorno senza andare avanti,
non avrebbe più vita filosofica, e gli si potrebbe applicare
il detto di Cristo: «lasciate i morti seppellire
i loro morti».



Di queste stazioni dirò solo le più cospicue. Nel
medio evo, fatta già la prima educazione umana,
quella che io direi umanità naturale, riapparisce
l'oggetto neoplatonico, il trascendente, ma con
altro carattere. Esso è già in sè spirito, soggetto e
non oggetto; è immaginato come tale nella rappresentazione
religiosa. Pure apparisce all'intelletto come
oggetto, come un esterno, perchè quel concreto
spirituale o umano, che mancava al neoplatonismo,
e che noi abbiamo visto essere il presupposto necessario
della nuova êra filosofica, appariva anch'esso
alla coscienza come un'opera straordinaria ed esterna,
non come l'opera della coscienza stessa. Questa
contraddizione — cioè quest'intimo, che non è più
vuoto, come il soggetto neoplatonico, ma già concreto
in sè, e nondimeno apparisce come esterno;
un esterno, che, appunto perchè già concreto in sè
come soggetto, lascia, dirò così, trapelare e già
quasi erompere la sua intimità, e quindi accenna a
più di quel che esso apparisce, e nondimeno l'esprime
solo nella propria insufficienza ad esprimerlo,

cioè negativamente — questa contraddizione è l'Incomprensibile
degli scolastici. Non è l'assurdo,
ma il Sovrintelligibile.



Così abbiamo due motivi nella Scolastica. — La
esteriorità è il motivo del formalismo, nel quale
il nuovo Assoluto è trattato come ente, come oggetto,
colle stesse categorie dell'Assoluto antico, le quali
non gli si attagliano; e ciò confessano gli stessi scolastici,
dichiarandolo superiore ad ogni categoria.
La interiorità è il motivo della prova a priori,
o ontologica, che gli antichi non conoscevano nè,
come ora è chiaro, potevano conoscere. La contradizione
già notata, cioè l'intimo che apparisce come
non intimo, si vede nella prima ed imperfetta forma
di questa prova, in quella di Anselmo. Anselmo vuol
dimostrare l'Assoluto, l'Essere, dal pensiero, dall'intelletto;
e intanto non è l'Essere, che si dimostra
da sè all'intelletto, ma è l'intelletto che dimostra
estrinsecamente l'Essere, cioè solo se stesso come
vuoto intelletto.



Riassumendo ora i tre grandi periodi già esposti,
pare che, dove l'India riesce al Sè stesso come assolutamente
vuoto, come puro essere, e la Grecia al
Sè stesso concreto, ma solo come Ente (Natura) e
vuoto come soggetto, il medio evo in verità non
riesca ad un concetto nuovo e più profondo del Sè
stesso, giacchè quella concretezza (l'umanità naturale)
del soggetto, che la differenzia dal neoplatonismo,
è un dato estrafilosofico; e quindi la posizione
dell'intelletto rispetto alla Verità sia la stessa che
nella filosofia neoplatonica. Pare insomma che il medio
evo non sia altro che la contradizione stessa del
neoplatonismo, posta in più chiara luce. E pure è
altro di più; e perciò fu un vero periodo della storia
della filosofia. Forse m'inganno, ma a me sembra

che lo spirito del medio evo sia rispetto alla
nuova natura quel che è lo spirito indiano rispetto
alla natura immediata e dirò pure naturale;
l'oggetto è fantastico nell'India, fantastico nel medio
evo; nell'una e nell'altro, è dato dalla rappresentazione
religiosa, e inseparabile da essa; ci si
vede lo stesso schematismo, lo stesso vuoto formalismo,
la stessa congerie di determinazioni, che non
arriva mai a determinare l'oggetto intellettivo, e
finalmente la stessa confessione della insufficienza di
tutte le categorie e il loro annichilamento nell'indeterminato
Assoluto. L'India e il medio evo riescono
dunque ambedue al Nulla; ma la differenza
tra loro è tanto infinita, quanto la differenza delle
due nature. L'India riesce a Brama; il medio evo,
all'Actus purus[10].



La prova a priori ha in Cartesio un'altra forma:
non è il pensiero che dimostra estrinsecamente l'essere
e come dato fuori del pensiero: ma è l'essere
che si dimostra da sè al pensiero, in quanto è contenuto
originariamente e immediatamente in esso.
Questa presenza immediata, questa evidenza, è la
esistenza dell'essere. L'esistenza di Dio, dice Cartesio,
è la stessa sua idea in noi, cioè nel pensiero;
giacchè questa idea non me la fo io, non mi viene
da fuori; essa è infinita; è dunque l'atto stesso di
Dio in me. Così i due principii, Cogito ergo sum,
Deus cogitatur ergo est, sono un sol principio; certezza
e verità sono, la prima volta, una cosa sola.
Questo è il gran pregio di Cartesio.







Ora questa presenza immediata è una nuova natura,
appunto perchè immediata; è una idea innata,
cioè data in noi naturalmente. È natura nuova,
perchè non è data solo estrinsecamente, come la greca,
non nella intuizione religiosa e fantastica come
l'indiana e quella del medio evo, ma è contenuta
originariamente nel pensiero. È concreta, perchè in
tutto il tempo del Risorgimento, caduta la teocrazia,
fondata la monarchia, aperta la via dell'oceano,
inventata la stampa, fatte tante altre scoperte, l'uomo
avea incominciato a riaver fede in se stesso e
nel suo valore, a non credersi più straniero in questo
mondo, e a rivolgere gli occhi seriamente sopra
di esso.



Da Cartesio a Spinoza non vi ha che un passo.
Quella immediatezza dell'essere nel pensiero, questa
nuova natura, è appunto la Sostanza. Deus = Substantia,
sive natura. Ma appunto perchè uno immediatamente,
l'essere ed il pensiero non sono
veramente uno; sono paralleli tra loro, e non si risolvono
l'uno nell'altro: sono, insomma, immediati,
anche essi. Quindi si ha due indirizzi nel pensiero,
in quanto contiene l'essere, cioè nella nuova natura;
e questi sono il pensiero come semplice pensiero,
cioè astratto, vuoto, e il pensiero come percezione
sensibile, cioè cieco, direbbe Kant. In una parola,
si ha l'intellettualismo da Cartesio sino a Volfio,
e l'empirismo da Bacone e Locke sino ad Hume
e al sensualismo francese. Quello riesce all'Essere
Supremo, alla prima e suprema cosa; questo
riesce alla Materia come Dio.



Ho paragonato innanzi l'intelletto scolastico coll'indiano,
in quanto entrambi movevano dall'oggetto
fantastico. Potrei nello stesso modo paragonare l'intelletto
moderno all'intelletto greco, in quanto ambedue

procedono dall'oggetto tale quale è realmente.
La nuova natura cartesiana è tutta prosaica: tutta
meccanismo; e Dio è solo causa efficiente: gli spettri
e le essenze occulte del medio evo sono scomparse
al raggio del pensiero. Ma quando si dice p. es.:
Cartesio è il Socrate moderno, e Socrate è il Cartesio
antico; Locke non so chi altro antico risuscitato, e
questo antico Locke anticipato di più secoli, e così
di Hume e altri, come fanno i francesi abilissimi in
questi paragoni, e tal volta per far credere che la
filosofia non sia altro che una ripetizione continua
della stessa cosa; quando si dice ciò, bisogna ben
guardarsi dal confondere una cosa con un'altra. Bisogna
considerare che la coscienza o soggettività
socratica è ben diversa dalla cartesiana; che l'oggetto
della percezione lockiana, non è quel medesimo
della percezione antica; che lo scetticismo di
Hume è altro da quello di Sesto; e tutto ciò per
l'unica ragione che nell'intelletto antico l'essere
determinava e fondava il pensiero, e nel moderno
avviene l'opposto[11].



Il Dio sostanza non è il vero Dio. Dio è personalità
assoluta, e perciò non è un immediato, ma mediazione
o relazione assoluta verso se stesso. Questa
è la vera confutazione dello spinosismo. Certamente
Dio è immanente o intimo al pensiero; e in
ciò Cartesio e Spinoza hanno ragione. Ma se Dio è
la relazione assoluta, come dice il nostro Gioberti,
deve essere immanente come relazione assoluta. Il
che vuol dire che il pensiero o lo spirito deve essere

esso stesso questa mediazione. Non già che l'uomo
sia o faccia Dio, come intendono alcuni; o che la
mediazione umana sia una semplice ombra della mediazione
divina, come intendono altri. In questo secondo
caso, Dio sarebbe estrinseco a noi, e non si
avrebbe il vero uomo; e nel primo non si avrebbe
il vero Dio. La vera immanenza vuol dire, che la
coscienza che noi abbiamo di Dio è la coscienza
stessa che egli ha di sè in noi; di maniera che non
siamo noi che facciamo Dio, ma è Dio che fa noi,
e facendo noi fa se stesso in noi. Così egli è il
Creatore assolutamente, cioè come dice Gioberti, di
se stesso e di noi; è di noi, in quanto è di se stesso.
In altri termini, se Dio non fosse uomo, l'uomo non
conoscerebbe Dio, e non sarebbe uomo. Il che non
vuol dire, certo, che l'uomo faccia Dio, ma piuttosto,
mi pare, che Dio, in quanto uomo, fa l'uomo.



Negare l'immediatezza e avviare all'assoluta mediazione,
è l'opera gigantesca della critica kantiana.
Kant, eccitato dallo scetticismo di Hume, apparisce
come negazione a un tempo del sensualismo e dell'intellettualismo,
e insieme come la loro conciliazione;
egli dice di non capir niente della sostanza
di Spinoza. Ora questa sostanza, l'esser supremo dell'intellettualismo,
e il Dio materia del sensualismo
sono l'immediato, solo in apparenza. La sostanza
è l'essere contenuto del pensiero, e però il vero immediato
è il pensiero; l'essere supremo e la materia
sono il risultato del ragionamento, che procede
dal pensiero e dalla percezione sensibile, e però anche
qui il vero immediato è il pensiero e la percezione.
Sostanza, essere supremo, materia non sono
dunque altro che il pensiero in quanto contiene immediatamente
l'essere, cioè in quanto è notizia immediata
di se stesso, del suo proprio essere, e delle

cose esteriori. Ora il pensiero come tale notizia non
è altro che il conoscere. Adunque il vero immediato
è il conoscere. Così il problema di Kant, il
nuovo problema, è il problema del conoscere.



Ora il conoscere è, dirò così, una nuova natura.
È un immediato; ma un immediato, che consta di
due immediati, che sono il pensare ed il sentire,
il concetto e l'intuizione, l'a priori e l'a posteriori.
Nel conoscere, l'immediato non è il solo concetto,
come voleva Cartesio, e nè anche la sola intuizione,
come voleva Locke. Col solo concetto non
si conosce nulla, e però è falsa l'idea immediata o
innata cartesiana; e dall'altra parte, colla semplice
intuizione nè meno si conosce niente, e però è falsa
la percezione o l'idea lockiana. Adunque il conoscere
è un immediato sui generis; un immediato,
che è immediatamente due immediati, una mediazione
immediata: non una unità, che risulti dagli
elementi di cui consta come l'effetto dalla causa, e
perciò sia posteriori ad essi; ma una unità originaria,
cioè che pone sè stessa e perciò pone gli
stessi elementi di cui consta, e quindi è essenzialmente
triplicità. Così il conoscere è assolutamente
e originariamente attività, produttività, atto; il suo
essere è il suo prodursi. Esso è dunque una natura,
che non è più natura. — Tale è il gran pregio
di Kant: il significato del suo problema del giudizio
sintetico a priori. — Il difetto di Kant è
l'aver presupposto il conoscere, il non aver compreso
come sia possibile l'atto, cioè quella unità
originaria degli opposti scoperta da lui stesso, l'aver
ridotto questa unità a una unità vuota ed astratta[12].







È noto il risultato della critica kantiana. Essa
nega i tre grandi risultati della filosofia anteriore:
la Sostanza, l'Essere supremo e la Materia. Non rimane
adunque che il conoscere come vuoto, o meglio,
puro conoscere, la nuova soggettività, il
puro Io di Fichte. Quest'Io è puro, in quanto non
è l'Io empirico di Cartesio o di Locke, ma quello
per cui l'Io è Io, cioè posizione di se stesso e posizione
del Non-io in quanto posizione di se stesso.
Quest'Io assoluto, questa pura e assoluta posizione,
è la Ragione di Schelling, come indifferenza
assoluta del reale e dell'ideale. E la ragione
come tale indifferenza è il pensiero puro di Hegel.
Questo pensiero, il quale appunto perchè puro
è dialettica, come assoluta e reale mediazione con
se stesso, è lo Spirito assoluto o il Creatore. — Questo
processo è la terza e vera forma della prova
ontologica. Questa prova è tutta la scienza.



Tale, o Signori, è l'ultimo punto a cui è arrivata
la speculazione moderna. Il pensiero è puro,
non in quanto sia assolutamente vuoto, come Brama,
ma in quanto è libero da tutte le opposizioni e imperfezioni
de' precedenti principii, perchè gli ha già
risoluti e compresi in se stesso; in quanto ha in sè
trasfigurata tutta la realtà della coscienza umana, e
perciò è perfettamente adequato alla realtà stessa.
Questo pensiero, come posizione storica dell'intelletto
rispetto alla verità, è il risultato di tutta la
storia della filosofia, e quindi di tutta la storia in
generale; come scienza, cioè come cognizione di
tutto il processo inconsapevole della coscienza umana
nella produzione di questo risultato storico, esso
è una nuova critica del conoscere, e nello stesso
tempo uno schema della filosofia della storia. Come
assoluta indifferenza, e non altro che assoluta indifferenza,

esso è il vero immediato e originario: quello,
che non presuppone nulla; e quindi è il vero
cominciamento. Ma non altro che il cominciamento,
non il vero e assoluto Principio, che è in sè anche
Fine, e perciò Relazione assoluta. E non rimane semplice
cominciamento, appunto perchè è puro; cioè
trasparenza assoluta, vero pensiero, ossia vero Sè
stesso. Come cominciamento è essere. Se esso non
fosse altro che essere, non sarebbe Sè stesso. Deve
dunque negarsi come semplice essere; deve dire:
Io sono il non essere. Il che non vuol dire: Io
sono il niente. Tutt'altro. Vuol dire: io sono più
che il puro essere. Questa negazione, che scaturisce
dalla pura affermazione, e che non è zero, ma
più che la pura affermazione — è la scintilla eterna
del pensiero, la dialettica. Essa è viva e palese,
solo dove e quando il pensiero è puro, cioè vero
pensiero; dove il pensiero ha, come ho già detto,
trasfigurato in sè storicamente tutta la realtà, e perciò
sa se stesso come sè stesso. L'indiano si arresta
a Brama, perchè Brama non è pensiero puro,
ma solo astratto. Noi moderni, all'opposto, non possiamo
arrestarci al pensiero puro come assoluta indifferenza,
ma dobbiamo — per la stessa sua forza,
che è la dialettica — concepirlo e comprenderlo
come reale mediazione verso se stesso, cioè come
spirito.



Così tutta la storia della filosofia corre tra due
estremi, i quali si riuniscono in un circolo, e sono
il vuoto essere dell'astrazione indiana e lo spirito
assoluto o il Creatore, della speculazione alemanna.
Quello si riproduce come il cominciamento; questo
come il risultato assoluto della scienza. Così la filosofia
nella sua storia è, come la scienza stessa, un
continuo progresso. Questo circolo è il vero Spirito,

il vero Sè stesso. Il quale, dunque, non è l'Essere,
non l'Ente o l'Intelligibile, non il Sopra-ente,
non l'Actus purus, non la Sostanza, non l'Essere
supremo, non la Materia, e così via via; non è nessuno
di questi predicati semplicemente, ma è quello
in cui essi tutti si risolvono e che non si risolve in
altro; e per ciò è tutto se stesso, non più predicato,
ma unico soggetto, cioè l'Unico o il vero Dio.



Questi predicati, presi come soggetto, sono le principali
stazioni della storia della filosofia. Noi abbiamo
visitato queste stazioni, e visto quale di esse appartiene
a ciascuna nazione. Così l'Essere astratto
appartiene agl'Indiani, l'Intelligibile agli Elleni,
il Sovrintelligibile agli Alessandrini, l'Actus purus
agli Scolastici, che erano di tutte le nazioni, il
Pensiero astratto e la Materia a' Francesi, la
Sostanza a Spinoza che nacque in Olanda, la Percezione
agli Inglesi, e tutto il resto all'Alemagna.
Dove è dunque, direte voi, la filosofia italiana?



Signori, la filosofia italiana è da per tutto; è in
sè tutta la filosofia moderna. Ella non è un particolare
indirizzo del pensiero, ma, direi quasi, il pensiero
nella sua pienezza, la totalità di tutti gli indirizzi.
Io non parlo dell'Italia antica; la sua filosofia
è parte della greca. Parlo dell'Italia moderna,
di quella che deve essere, come ha detto una verace
parola, l'Italia degli Italiani. Questa universalità,
in cui si raccolgono tutti gli opposti, questa
unità armonica in cui si riassumono tutti i lati
dell'ingegno europeo, è appunto il nostro genio nazionale.
Essa ci ricorda l'universalismo dell'antica
Roma, meno la sua forma astratta. Questa natura
potente, varia, complicata, esige per formarsi un
lungo e difficile lavoro. Essa ha a lottare non solo
con gli altri popoli, ma con se stessa. Per essere

davvero, essa deve superare se medesima. Così non
è senza ragione, se l'Italia è venuta l'ultima ad
assidersi nel convito delle nazioni, e se deve ancora
lottare per essere signora di sè.



Questa spontaneità complicata e universale del genio
italiano e insieme questa difficoltà nel formarsi
si manifestano in tutta la storia del nostro intelletto.
L'Italia apre le porte della civiltà moderna con una
falange di eroi del pensiero. Pomponazzi, Telesio,
Bruno, Vanini, Campanella, Cesalpino, paiono figli di
più nazioni. Essi preludono più o meno a tutti gli
indirizzi posteriori, che costituiscono il periodo della
filosofia da Cartesio a Kant. Così Bacone e Locke
hanno i loro precursori in Telesio e Campanella, Cartesio nello
stesso Campanella, Spinoza in Bruno, e
nello stesso Bruno si trova un po' del monadismo di
Leibniz, dell'avversario di Spinoza. Finalmente Vico
scopre la nuova scienza; anticipa il problema del
conoscere, esigendo una nuova metafisica che
proceda sulle umane idee; pone il vero concetto
della parola e del mito, e così fonda la filologia;
intuisce l'idea dello spirito, e così crea la filosofia
della storia. Vico è il vero precursore di tutta l'Alemagna.
Ho detto il precursore, e avrei dovuto dire
di più, giacchè Vico aspetta ancora chi lo scopra
davvero.



Dopo Vico, la spontaneità dell'ingegno filosofico
italiano pare smarrita. I nostri filosofi ricevono l'impulso
dagli altri paesi. Solo Vico non ha origine che
da se stesso. Galluppi, Rosmini e Mamiani pigliano
da Kant il problema del conoscere; il loro difetto è
di esaurirsi in esso. Non si avvedono che il significato
vero di questo problema è la necessità di una
nuova filosofia: della filosofia dello Spirito in luogo
di quella dell'Ente. Solo Gioberti, nel quale si può

dire ritornata tutta la spontaneità dell'ingegno italiano,
si accorge che la psicologia è mezzo e non
fine, è mezzo di porre un nuovo principio e non già
di consolidare l'antico. Questo nuovo principio è
espresso,nella formola ideale, la quale non è altro,
chi ben intende, che il nuovo concetto dello
spirito, il concetto di Dio come il Creatore[13].



Così l'ultimo grado, a cui si è levata la speculazione
italiana, coincide coll'ultimo risultato della
speculazione alemanna. Questa coincidenza ci addita
la via che dobbiamo tenere per progredire. Studiarne
noi stessi, la storia del nostro pensiero, ma senza
temere o spregiare il pensiero di un'altra nazione,
in cui si raccoglie egualmente il patrimonio della
speculazione europea. Studiando anche questo pensiero,
noi studieremo meglio noi stessi; giacchè esso
non è altro in sostanza che lo stesso nostro pensiero
in altra forma. Così noi avremo come due coscienze
in una, cioè una maggior coscienza. Noi abbiamo
tanto più bisogno di specchiarci in questa seconda
coscienza, in quanto che, per la malvagità degli uomini
e della fortuna, la nostra non è stata sinora
quel che avrebbe potuto essere. Dopo le lunghe
torture di Campanella e il rogo di Bruno, si formarono
in Italia come due correnti contrarie: quella
de' nostri sommi pensatori e quella de' loro carnefici.
Questi dicevano naturalmente, che la loro era la vera
corrente della nostra vita, la vera filosofia italiana.
Questa corrente non è ancora del tutto estinta; anche
oggi dicono che l'Italia, che noi stiamo facendo,
non è la vera, ma la vera è quella che abbiamo disfatta.

Tale contradizione nel seno stesso della vita
nazionale impedì lo sviluppo della filosofia del Risorgimento,
e fu cagione che Vico e Gioberti poco fossero
compresi, anzi, dirò francamente, non comprendessero
perfettamente se stessi. Così la mancanza di
libertà ci fece per lungo tempo come stranieri a noi
medesimi, e il nostro vero pensiero divenne quasi
un segreto per noi, prosperando in altre contrade. È
tempo di ripigliarlo, che è nostro, ora che siamo
liberi.







NOTA ALLA PROLUSIONE




Intorno alla filosofia indiana.



Il fine principale di questa mia Prolusione è stato
di mostrare la insussistenza della opinione di coloro,
che parlano oggigiorno di una filosofia nazionale,
come gli ebrei, tanti secoli fa, parlavano del loro
Dio. Perciò, se qualcuno mi rimproverasse che nelle
brevi parole che ho detto sull'India, io abbia fatto
d'ogni erba fascio, non distinguendo il bramanismo
dal buddismo, e la filosofia del Vedanta da quella
del Sankhya e dalla speculazione buddistica, e in
generale i tempi più o meno naturali dell'India,
direbbe Vico, da' tempi umani, io potrei rispondere:
questo rimprovero dimostra più di quel che
io voleva. Io voleva provare che l'umanità ci è o
almeno ci ha da essere ne' tempi moderni, e il rimprovero
dice che ci è stata, a suo modo, anche nei
tempi antichi; cioè, che nell'India stessa la coscienza
siasi elevata a tale altezza, da superare i limiti de'
pregiudizii nazionali. Adunque, potrei dire: tanto
meglio; e basterebbe. Contuttociò, giacchè la dimostrazione
del mio tema si connette necessariamente
colla caratteristica della filosofia e in generale
dello spirito de' tre popoli ariani antichi (India, Grecia

e Roma), io devo provare che questa caratteristica
non esclude, anzi contiene in sè, quel progresso
dalla coscienza puramente naturale e nazionale all'umana.



E in vero, ei pare che io abbia fatto di ogni
erba fascio, perchè ho detto: «lo spirito indiano
non arriva mai alla coltura umana propriamente
detta»; e: «Brama è lo stesso spirito indiano».
E simili. Tutto ciò, si osserverà, stava bene venti
o trenta anni fa; ma oggi, dopo le nuove ricerche
sull'India e specialmente sul buddismo, è un errore,
che non si può scusare. Chi non sa oggi che il
buddismo è l'umanismo indiano, e tale umanismo
che spesso, al paragone, noi altri popoli moderni
d'Europa, che diciamo di rappresentare tutta l'umanità,
abbiamo cagione di arrossire? Chi non sa oggi,
insomma, che bramanismo e buddismo sono essenzialmente
differenti, e che il bramanismo non è o almeno
non è stato tutta l'India? — Io so bene che la
ignoranza non è una scusa, nè anche quella così facile,
e direi quasi così scusabile, delle cose indiane.
Io non sono di quelli, che hanno l'India, anzi tutto
l'Oriente in tasca, e di questo Oriente — veramente
tascabile — parlano a ogni momento e occasione.
Nè, d'altra parte, sono di que' pochissimi, che se
cominciano a parlare dell'India tra noi, hanno il
diritto di farlo, perchè o la studiano o l'hanno studiata
davvero. Io non pretendo, insomma, di esser
annoverato tra i dotti, ma nello stesso tempo rigetto
ogni società o parentela coi ciarlatani. Quel che ho
detto, l'ho detto perchè l'ho pensato, conoscendo — almeno
in parte — le difficoltà che si sarebbero
potute fare a questo modo di pensare. Queste difficoltà
le ho meditate, e scrivo questa nota appunto
per esporre brevemente le mie ragioni: il che non

avrei potuto fare nel testo senza spezzare il filo del
discorso.



1. Ripetendo quel che è stato affermato da altri
anche di recente[14], cioè che «lo spirito indiano
non arriva mai alla coltura umana propriamente
detta», io non ho avuto intenzione di confondere
il buddismo col bramanismo, e negare all'India ogni
senso di civiltà ed umanità, ma solo, invece, di distinguere
la civiltà così detta classica e specialmente
la moderna, e come esiste e come s'intende, da
tutta la civiltà indiana. Conosco bene, che il bramanismo
come sistema gerarchico e castale, che determina,
abbraccia e incatena tutte le relazioni universali
e particolari della vita e perfino le azioni più
indifferenti, è tutt'altro che un'istituzione umana,
e che al paragone, anzi senza paragone, il buddismo — almeno
nella sua genuina originalità —, è
l'umanità stessa. Sottoscrivo a tutti i paragoni,
che sono stati fatti e si possono fare per rappresentare
la radicale differenza tra la coscienza bramanica
e la buddistica; quella sia la coscienza del
fariseo o dell'uomo del medio evo, e questa la coscienza
del cristiano o dell'uomo dopo la Riforma,
ecc., ecc. Se l'India buddistica non avesse altro
a mostrare al mondo, che la sua etica[15], ciò basterebbe
a provare la gran potenza e originale profondità
dello spirito indiano, e come l'umanità — il
valore dell'uomo come uomo, senza differenza di
nazioni, di nascita, di classi, di ricchezza e simili,
ma come semplice effetto della sua propria libera
attività teoretica e pratica, del vero sapere e del
puro volere — sia qualcosa di assai più antico che

lo stesso cristianesimo. Io non so, se in alcuna religione — come
spiegazione della vita — si trovi un
concetto più serio e più profondamente umano di
quello del Carma: un concetto, nel quale si veda
espressa più energicamente la convinzione, che l'uomo
sia il vero e unico artefice del suo proprio destino,
e che lo spirito, come attività etica — come
efficacia e processo continuo delle opere — come perennità
morale — sia l'unica suprema potenza, che
regge e ordina ogni cosa, la legge, a cui tutto è
soggetto e da cui dipende il corso del mondo[16].



Contuttociò, vi ha umanità e umanità, e nelle parole:
umanità propriamente detta, io ho voluto
dinotare appunto questa differenza. L'umanità buddistica,
per quanto sia il suo pregio, è, come è stato
già osservato da uomini molto versati in tal materia, sempre
negativa; è un'etica di pazienza e di
annegazione, non di azione ed energia: una morale
da cenobita, la quale, al far de' conti, stanca e dissolve
ogni forza dell'animo. Invano tu cerchi in essa
quel vigore efficace, quella operosità e accorgimento
individuale, quella maschia virtù; che noi tanto ammiriamo
nell'antichità classica. «A chi ti dà una
guanciata, offri l'altra guancia». Politicamente, essa
favorisce la servitù; giacchè, insegnando che si
deve sopportare pazientemente ogni ingiuria e ingiustizia,
e proibendo ogni resistenza contro l'usurpazione
e la violenza, predica naturalmente l'ubbidienza
cieca e passiva verso la potestà anche tirannica,

e perciò, nonostante il suo principio dell'eguaglianza
di tutti gli uomini, è stata di aiuto al dispotismo,
dovunque si è introdotta. Questo suo carattere
negativo nasce dalla sua trascendenza, e
specialmente dal concetto che il buddismo ha di
quel che noi diciamo comunemente l'altro mondo,
e in generale del principio e fine delle cose.



Per l'elleno il vero mondo è questo mondo, la
terra con tutto quel che essa sostiene e alimenta; e
perciò l'etica greca, sebbene apparisca da un lato
meno umana, perchè più nazionale e più limitata
della buddistica, pure dall'altro lato si accosta di
più all'umanità concreta de' tempi moderni, perchè
in questa stessa misura essa ha un contenuto
positivo e determinato. Pel buddista al contrario i
grandi interessi terreni e mondani non hanno nessun
valore: la nazione, lo stato, la società civile — tutto
quello appunto che noi diciamo vita umana — sono
qualcosa d'indifferente, o valgono soltanto come
mezzi per conseguire il supremo fine, che è al di
là della vita. Questo fine è il Niente; il Niente,
da cui deriva e a cui ritorna ogni cosa. Questo è
l'ideale umano; io devo pensare, volere e operare,
solo per estinguermi assolutamente come individualità
che pensa, vuole e opera. E però, per quanto
questo fine, come assoluto e universale, come la perfetta
liberazione di tutti gli esseri viventi senza differenza
di nazioni e di classi, come scopo a cui devono
essere indirizzate e nel quale devono risolversi
tutte le potenze dell'anima, possa essere causa e
motivo di una gran virtù operativa, ciò nondimeno
la sua stessa vacuità si riflette nell'attività individuale,
e il cuore del buddista è al far de' conti vuoto
come l'ideale a cui esso aspira.
Quelli che si potrebbero chiamare risultati positivi

dell'etica buddistica, o sono una inconseguenza,
una deviazione pratica dal suo stesso principio, ovvero
di quegli effetti che sogliono essere prodotti
anche da cause negative; giacchè operare, anche
per un ultimo fine quale è quello del Niente, è sempre
qualcosa di positivo. La negatività e quindi la vacuità
buddistica non consiste tanto nella trascendenza,
quanto nella natura del trascendente. Così l'ideale
cristiano, specialmente come fu elaborato nel medio
evo, è trascendente, ma non è il Niente. E sebbene
il cristianesimo per lunga età, specialmente ne' primi
tempi e anche dopo la Riforma, abbia avuto e conservato
sempre o non mai smesso del tutto quella
tendenza ascetica, che è inseparabile da ogni nuovo
trascendente, e la umanità come si annunzia nel
Vangelo sia principalmente astratta, indeterminata,
negativa, e direi quasi livellatrice, come la buddistica;
pure, appunto perchè il suo ideale non è il
Niente, è avvenuto che la civiltà, come si dice cristiana
o in altre parole la umanità moderna, avesse
quel carattere di universalità e di concretezza insieme,
di celeste e di mondano, di trascendenza e
d'immanenza, che tanto la diversifica così dalla buddistica
come dall'ellenica. So bene, che si attribuirà
tutto questo a tante diverse cagioni, più che al principio
cristiano: alla natura de' popoli che lo ricevettero,
alla preesistenza e al rinascimento della
civiltà classica, alle condizioni geografiche, ecc. Ma
per quanta parte tutte queste cause abbiano potuto
avere nella produzione della civiltà moderna, non
si potrà mai negare, che se il principio cristiano non
fosse stato quel che è stato, i popoli o non l'avrebbero
ricevuto, o ricevendolo avrebbero tenuto un'altra
via nello sviluppo della loro coltura. Per esprimere
questa differenza dell'umanità negativa indiana

dalla umanità europea, io ho detto nella Prolusione:
«l'infinita distanza di questo vuoto essere (Brama)
dalla personalità piena e assoluta, tale è l'abisso
che separa questa coscienza dalla coscienza moderna».



2. Brama è per me «la (vuota) concentrazione
dello spirito in se stesso, mediante la negazione di
ogni esistenza finita e determinata»; e perciò ho
detto: « Brama è lo stesso spirito indiano». Il buddismo,
infatti, — quest'ultimo grado dello sviluppo
della coscienza indiana — per quanto differisca essenzialmente
dal bramanismo, non si leva al di là
di questa vuota concentrazione; di questo vuoto
Essere, che è il puro Nulla. Inteso così il concetto
di Brama, il buddismo apparisce come una
conseguenza logica di questo concetto: più logica
dello stesso bramanismo, come istituzione gerarchica
e castale, e come sistema di riti, di cerimonie, di
sacrifizi, di espiazione e in generale di mezzi esterni
e meccanici per arrivare alla dissoluzione della personalità
nel vuoto assoluto. Questa dissoluzione è lo
scopo comune di tutti gl'indirizzi della coscienza
indiana, religiosa e filosoflca: della pratica bramanica,
della contemplazione vedantica, dell'etica buddistica,
e della stessa speculazione eterodossa del
Sankhya. Il Sankhya, infatti, sebbene opponga all'unità
originaria dell'essere la dualità assoluta della
natura e dell'anima individuale, e faccia consistere
la liberazione nel conoscere se stesso e distinguersi
dalla natura; pure ha per fine ultimo l'isolamento
assoluto dell'anima, e quindi la estinzione della personalità
e dell'Io. Il puro bramanismo, il Sankhya
e il buddismo sono come i tre gradi principali, pe'
quali passa la speculazione indiana, senza mai arrivare
al vero concetto della personalità umana. Nel

bramanismo l'anima individuale è come niente: una
pura modificazione apparente e illusoria di Brama,
che è l'Essere indeterminato e indifferente. Il pregio
del Sankhya è il valore originale dell'anima
individuale; ma questa individualità è vuota, come
Brama medesimo, e senza coscienza. Il buddismo
compendia in sè il bramanismo e il Sankhya, giacchè
per esso ogni anima è in se stessa quel che nel
puro bramanismo è Brama come Tutto; e, giacchè
Brama come vuoto Essere è il Nulla, la vera essenza
dell'anima è appunto l'annichilamento assoluto.



3. Paragonando l'India, la Grecia, Roma e il
mondo moderno, si può dire, che nell'India l'umanità
apparisce la prima volta come religione (nel
buddismo); nella Grecia come filosofia (nel principio
socratico); e in Roma come diritto. Solo
l'umanità moderna è davvero concreta e abbraccia
ed esprime tutto l'uomo; e perciò essa sola è degna
di questo nome.







II.
CARATTERE E SVILUPPO
DELLA FILOSOFIA ITALIANA
DAL SECOLO XVI SINO AL NOSTRO TEMPO
LEZIONI.








LEZIONE PRIMA.




SOMMARIO.




Motivo e soggetto della introduzione — Pregiudizio della nostra coscienza nazionale — Necessità d'una storia del pensiero italiano
nella sua relazione col pensiero europeo.





«Sono alcuni, che, per qualche credula pazzia
temendo che per vedere non se guastino,
vogliono ostinatamente perseverare ne le tenebre
di quello che hanno una volta malamente appreso.
Altri poi sono i felici e ben nati ingegni,
verso gli quali nisciuno onorato studio è perso;
temerariamente non giudicano, hanno libero l'intelletto,
terso il vedere, e son prodotti dal cielo,
si non inventori, degni però esaminatori, scrutatori,
giodici e testimoni de la verità. Di questi ha
guadagnato; guadagna e guadagnarà, l'assenso e
l'amore il Nolano. — Quello, al che doviamo fissar
l'occhio de la considerazione, è, si noi siamo
nel giorno e la luce de la verità è sopra il nostro
orizonte, o vero in quello degli avversarii nostri...;
si siamo noi in tenebre, o ver essi; e in conclusione,
si noi, che damo principio a rinovar l'antica
filosofia, siamo nella mattina per dar fine alla
notte, o pur nella sera per dar fine al giorno».



Bruno, Cena de le ceneri, 132, 134[17].







Signori,



La giustificazione della scienza — il vedere che
ella è non solo la mattina, come dice Bruno nelle
parole che ho lette, ma il pien meriggio, e che i
suoi avversarii sono non solo nella sera, ma in piena
notte —, questa giustificazione o piena testimonianza
cha la scienza fa di sè, è la scienza stessa,
tutta la scienza.



La scienza non si può dir davvero giustificata,
se non quando è giunta al suo ultimo risultato,
quando ha toccato la sua meta. Questa meta è la
scienza stessa, la scienza come oggetto della scienza,
la scienza che spiega se stessa.



Questa proprietà della scienza — di giustificare
assolutamente se stessa — forma il suo privilegio e
la sua difficoltà. Da un lato, essa non deve presupporre
nulla che non sia la scienza, ed esiste solo
a questa condizione. E dall'altro lato, ella deve
spiegare non solo, come si dice, il reale, le esistenze,
le cose del mondo, ma se stessa come suprema e
assoluta realtà. La scienza non è, come si crede
comunemente — come credono spesso gli stessi
scienziati —, una semplice immagine o copia, più
o meno fedele, del reale o delle cose: una fotografia,
che riproduca più o meno felicemente un mondo,
di cui il fotografo o la fotografia stessa non facciano
parte. Il reale o il mondo senza la scienza — preso
così per sè — non è il vero reale, il vero mondo.
Questo è solo la scienza, giacchè scienza non vuol
dir altro che la verità del mondo. Il reale senza la
scienza è solo una parte del reale; la quale, presa
pel tutto e riprodotta semplicemente dalla scienza,
è falsa, perchè solo in quella unità, che è il Tutto,
essa ha il suo vero significato.







Le scienze particolari, p. e., la matematica, la fisica,
non hanno nè questo privilegio, nè questa difficoltà.
Da una parte esse presuppongono i proprii
principii, e dall'altra non giustificano se stesse come
scienze. Così la materia della geometria sono le pure
dimensioni dello spazio, e non già la stessa geometria;
la materia della fisiologia è la vita, e non già
la scienza stessa della vita. Solo la filosofia ha per
ultimo oggetto se stessa; e può dir di aver spiegato
il reale, solo quando ha spiegato se stessa.



Perciò la filosofia non è una scienza fra le scienze,
ma la Scienza; non è solo, come si dice, la prima
scienza, la scienza fondamentale, ma la scienza,
dirò così, finale. Non è un punto, un luogo comune,
da cui partono tutte le scienze particolari, e poi viaggiano
e vanno, ciascuna per sè, non si sa dove; ma
è anche l'indirizzo e la meta comune del loro viaggio.
Non è, insomma, per le scienze particolari una
semplice rimembranza, una formola imparata nella
fanciullezza, un primo battesimo, le cui tracce si disperdono
nella corrente della vita; ma è lo scopo dell'uomo
maturo, l'avvenire, l'ultima consacrazione.



Chi dunque si fa a imparare la scienza deve avere,
più che altri, una certa buona disposizione, una
certa fede in chi la insegna, una certa dose di pazienza:
deve aspettare, che la luce venga quando
ha da venire. Tali sono i felici e ben nati ingegni,
verso i quali nessuno onorato studio è
perso. Di questi, se io non presumo troppo di me,
io spero di guadagnare l'assenso e l'amore.



Ma pur troppo tali ingegni non sono molti! E fossero
pur molti, vi ha sempre di coloro, che hanno
qualche credula pazzia, che temono che per vedere
non si guastino, che perseverano in quel che
hanno una volta male appreso.







Dire a questi ultimi: «Aspettate, abbiate pazienza,
la scienza si giustificherà pienamente alla fine», è
tempo perso, fiato sprecato.



Voi gli invitate a entrare nel tempio della Scienza,
a visitarne gli altari, a penetrare nel santuario; ed
essi o s'arrestano innanzi alla porta, o vi voltano
le spalle. Perchè? Perchè vedono in voi, in qualche
vostra prima parola, qualcosa che offende la loro
credula pazzia, il loro timore, quello che
hanno malamente appreso.



Con costoro dunque il dire: la giustificazione
verrà, non fa niente. Questa giustificazione fa per
quelli, che sono già entrati. Come adoperare con
quelli che non vogliono entrare?



Io vi vedo entrati già tutti in questa sala, e parlo
a coloro che sono entrati. Ma io vorrei che la vostra
presenza qui fosse una vera entrata: un'entrata
spirituale. Su quella soglia bisogna deporre le credule
pazzie, ogni vano timore, tutte le cose malamente
apprese: insomma, ogni pregiudizio.



A me pare l'unica via sia questa: guardare in
faccia questi pregiudizii; lottare, dirò così, con essi
corpo a corpo, francamente, senza vani rispetti; far
vedere, che la credula pazzia non è credula pazzia;
il timore, timore; le cose mal apprese, cose mal apprese.
Insomma, che il pregiudizio o la falsa coscienza,
è pregiudizio o falsa coscienza.



Ora uno dei più funesti pregiudizii nostri è:



il falso concetto della nostra filosofia;



il falso concetto della storia della filosofia in generale;



il credere, insomma, che l'ultimo risultato a
cui è giunta la speculazione moderna europea, sia
in opposizione coll'ultimo risultato, a cui è giunta
la nostra.







Lo scopo della mia Prolusione è stato di vincere
l'uno e l'altro pregiudizio, che sono in sostanza uno
solo; cioè esporre il vero concetto — quello che io
credo vero — della filosofia nostra e della europea,
e far vedere come coincidono e devono concidere.



E infatti lo spirito veramente filosofico è solo lo
spirito ariano, il nostro spirito. A principio, noi altri
popoli indogermanici, o se volete, indo-europei,
eravamo una sola stirpe, una sola famiglia, una
massa sola. Naturalmente, non ci era ancora filosofia;
non c'erano ancora tante altre cose, che la filosofia
presuppone. Poi, a poco a poco, l'uno dopo
l'altro, ci separammo, forse senza dirci addio, e
senza pensare che un giorno ci saremmo riveduti;
chi andò di qua, chi di là, dispersi, come si è detto,
sulla faccia della terra. Questa separazione fu un
gran progresso: cominciammo a diventar nazioni,
ad avere una vita propria, distinta, nazionale; a
svolgere in tanti modi e forme diverse tutta la ricchezza
della nostra originale natura. Qualcuno di
noi giunse, prima degli altri, a tal grado di sviluppo,
che potè esprimere la sua propria intuizione e celebrare
il mistero della vita in quella chiara ed alta
coscienza, che è solo la filosofia. Così la nostra antichità — devo
dire tutta l'antichità — ebbe due
grandi filosofie: l'indiana e la greca, nelle quali lo
spirito ariano si specchia perfettamente come indiano
e greco. Altri non si elevarono da sè a questa
coscienza. Tali furono, checchè si dica in contrario,
i latini. Di poi, dopo tanto tempo, tante vicende,
tante lotte, dalle quali uscimmo, più o meno, con
diverso volto e quasi con altra natura, noi cominciammo
ad unirci di nuovo: a sentire e conoscere
la nostra unità, la nostra comune natura, non solo
tra noi, ma co' popoli di altre stirpi. L'espressione

più chiara e genuina di questa coscienza — della
coscienza della nostra umanità — è la filosofia
moderna. Togliete questa coscienza, e la filosofia
moderna non ha più significato. Ho detto la
filosofia moderna, e dovrei dire la filosofia antica:
la greca, da Socrate in poi; giacchè il principio socratico — inteso
in un modo più o meno ristretto,
cioè come semplice oggettività ideale di Platone ed
Aristotele — nella sua pura ed ampia virtualità è
appunto l'antropologismo. Con Socrate la filosofia
precorre, almeno — ripeto — virtualmente, i nuovi
tempi: i tempi umani.



Questo ora vedono anche i ciechi; ma non i nostri
nuovi bramani[18]. Costoro s'hanno foggiato una storia
della filosofia a loro modo, e l'hanno gerarchicamente
divisa in caste, come gli antichi divisero la società
indiana. Ogni nazione, essi dicono, ha la sua propria
e particolare filosofia, e ciascuna filosofia è una
casta. Guai, se si confondono le caste! In Europa
oggi si nasce ontologista o psicologista, puro o
impuro, teista o panteista, come nella valle del Gange
si nasceva e si nasce tuttavia Bramano, Kshatriya,
Vaisja e Sudra. Naturalmente i bramani — la primogenitura
di Brama — siamo noi italiani; e non
ci è bisogno di dire chi siano i Sudri, anzi i Tschandali,
gl'impuri, i reietti, gli eslegi. Se costoro avessero
ragione, o tanto potere quant'hanno poca ragione,
farebbero davvero dell'Italia una nuova India
bramanica, e noi dormiremmo tranquilli i nostri
sonni sulle rovine del nuovo buddismo!







Mostrare questa coincidenza dell'indirizzo della
nostra filosofia colla filosofia europea, è opera della
storia della filosofia.



Io non farò, nè posso fare qui questa storia come
si deve. Solo mi propongo di fare una breve esposizione
del nostro pensiero filosofico dal secolo XVI
sino al Gioberti nella sua relazione col pensiero
europeo.



Questa sarà la mia introduzione alle lezioni di filosofia:
la mia propedeutica. So bene, che essa non
è la vera propedeutica; giacchè io non considero
qui il pregiudizio o la serie dei pregiudizii (tutto
il falso sapere) della coscienza come tale, nè mediante
la critica di questi pregiudizii la elevo all'orizzonte
della scienza. Vi ha un pregiudizio più forte
di quel generale della coscienza; e questo è appunto
il pregiudizio nazionale, e proprio della nostra coscienza,
del quale ho parlato. Questo particolare e
tenace pregiudizio io devo superare.



Fermato così, che la verità, come risultato del
processo storico, è sopra il nostro orizzonte; che
noi siamo nella mattina per dar fine alla
notte, e non nella sera per dar fine al giorno,
solo allora noi potremo muoverci liberamente e
sicuramente in questo orizzonte e costruire il sistema
della scienza.



L'introduzione sarà breve; e per questa ragione — tra
le altre — credo che non contenterà tutti, e
in tutto. A questo difetto io cercherò di supplire
con corsi speciali su' sistemi de' filosofi italiani[19].







LEZIONE SECONDA.




SOMMARIO.




L'antica filosofia italiana. — L'antiquissima italorum sapientia di Vico.
Critica di questa ipotesi.





Io devo esporre, come introduzione alla filosofia,
come la via più sicura per vincere uno dei nostri
più tenaci pregiudizii, i principali momenti della
storia del nostro pensiero dal Risorgimento sino al
nostro tempo; cioè, determinare il carattere e lo
sviluppo della nostra filosofia.



Dico dal Risorgimento sino al nostro tempo, perchè
ciò che si chiama filosofia italica nell'antichità (pitagorei,
eleati) appartiene alla filosofia greca, e d'altra
parte è appena un rudimento di questa. Rinnovare
oggi il pitagorismo o l'eleatismo sarebbe lo stesso che
ritornare alla infanzia della filosofia. Infatti la filosofia
antesocratica o naturale, di cui sono parte quelle
due filosofie, incomincia colla ricerca della essenza
universale dell'esistenza naturale, del mondo fenomenale,
e la ripone in un ente immediato, in una sostanza
immobile: determinata progressivamente come
materia (jonici), come numero (pitagorei), come
puro essere (eleati). Ma queste tre soluzioni non
spiegano il movimento e il divenire del mondo naturale:
quindi fu necessario un nuovo sviluppo della
speculazione (Eraclito, Atomisti ed Empedocle, Anassagora).







In secondo luogo, ciò che chiamasi filosofia romana — e
si deve dire greco-romana — come romana
è ben poca cosa; Cicerone è filosofo popolare,
eclettico (vedi Prolusione, pag. 16); Marco Aurelio
è anche popolare, e stoico, ecc. ecc.[20].



I nostri bramani, nella pia intenzione di rigettare
come illegittimo e spurio tutto quel po' di progresso
che ha fatto lo spirito umano e per conseguenza — disgraziatamente — anche
noi altri italiani da
più centinaia d'anni, non contenti dell'antichità storica
de' pitagorei e degli eleati, sono ricorsi al mito
d'un'antichissima filosofia italica; e vi ha di
certo taluni, che s'immaginano un'accademia, un
peripato, una stoa ne' tempi aurei di Saturno, quando
l'acqua de' ruscelli, e credo anche la filosofia, era
latte e mele.



A chi dubita di questa scoperta, costoro rispondono:
«L'ha detto Giambattista Vico; leggete il libro:
De antiquissima Italorum sapientia. Voi dunque
ne sapete più di Vico?»



Anch'io ho letto un po' questo libro di Vico; e
devo dirvi qui quel che ne penso, lasciando a chi
si sia eguale libertà di dire ingenuamente, che io
ne so più di Vico.



Vico dice: «Dum linguae latinae origines meditarer,
multorum bene sane verborum tam doctas animadverti,
ut non a vulgari populi usu, sed inferiori
aliqua doctrina, profecta esse videantur»[21].







Ora questa interior doctrina, rintracciata da Vico
e riveduta, corretta e migliorata ad usum puerorum
dai nostri bramani, è appunto l'antichissima filosofia
italiana!



La ricerca di Vico, intesa in un senso generale,
e come è espressa nel luogo citato, equivarrebbe
ad ammettere e contrapporre l'una all'altra due origini
della lingua latina e, credo, d'ogni lingua originale
come quella: cioè l'uso volgare del popolo e
l'interna dottrina. Ora, che nella lingua ci sia una
interna dottrina, — che ci sia più o meno in ogni
lingua, — non si può negare. Ma il punto sta nel
vedere, se questa interna dottrina sia ciò che si
chiama propriamente dottrina, cioè un sapere o coscienza
riflessa, colta, filosofica, come dice il luogo
di Vico, ovvero solo una dottrina, dirò così, inconsapevole,
spontanea, e propria dello spirito originario
di ogni popolo che parla: quella dottrina che è
contenuta necessariamente nell'uso volgare e senza
la quale lo stesso parlare — l'uso volgare, popolare,
nazionale della parola — non sarebbe possibile.



L'uomo parla, perchè è uomo, cioè pensiero, ragione,
spirito. La parola non è una parte dello spirito,
ma lo spirito, tutto lo spirito, come parola. L'uomo, la
società, il popolo, lo spirito che parla, depone nella
parola la sua rappresentazione o intuizione originaria
delle cose e di se stesso, della sua esistenza, delle
relazioni della sua vita; e in generale, del mondo,
dell'universo. La parola è essa stessa un mondo;
è l'universo in quanto rappresentato e immaginato
originariamente dallo spirito. Questa immaginazione — questo
mondo immaginato — è in sè pensiero,
ragione, ma non sussiste ancora come pensiero,
come ragione; è una interna dottrina, un organismo,
un sistema, ma che non sussiste ancora come

riflessione, scienza, filosofia: come vera dottrina.
Perchè questa immaginazione diventi nello sviluppo
della vita di un popolo vera dottrina; perchè l'intuizione
originaria diventi piena e riflessa coscienza,
cioè scienza, si richiede un lungo lavoro della
riflessione; la filosofia è l'ultimo grado della riflessione.



Tale è il concetto che Vico ha della lingua e
anche della filosofia nella Scienza Nuova. L'origine
della lingua è una; ed è lo spirito come rappresentazione
o immaginazione dell'universo. Cito un solo
luogo: «Gli universali fantastici furono dettati
naturalmente da quella innata proprietà della mente
umana di dilettarsi dell'uniforme; lo che non potendo
fare coll'astrazione per generi, il fecero
colla fantasia per ritratti; ai quali universali
poetici riducevano tutte le particolari specie a ciascun
genere appartenenti. I quali generi fantastici,
con avvezzarsi poscia la mente umana ad
astrarre le forme e le proprietà de' subbietti, passarono
in generi intelligibili; onde provennero
appresso i filosofi»[22]. L'universale o genere
fantastico, poetico o mitico, di cui discorre Vico, è
appunto la parola, cioè lo spirito o la mente come
parola; è la mente, che non è più semplice senso
(affezione sensibile; corpo, tempi muti), e non è
ancora vera mente (ragione umana tutta spiegata,
VERO delle idee), ma è solamente favella,
CERTE idee, formole di parole[23]: universale, che
non è il vero universale, e non il semplice particolare,

ma universale immaginato, non pensato. In
questo luogo — in questo concetto dell'universale
fantastico — è tutta la teorica della parola.



Ora cosa vuol dire che questo genere passa in genere
intelligibile, e così provengono i filosofi? Vuol
dire, che quelle parole che Vico nella Antiquissima
Italorum sapientia dice originate da interna dottrina
(da sapienza riposta, filosofica, non volgare), — tutte
le determinazioni di cui consta la sua metafisica,
verum, factum, genus, forma, species, individuum,
caussa, ecc. — erano a principio, più o meno, generi
fantastici, cioè sapienza volgare, e appresso
passarono in intelligibili. Vico stesso nella Scienza
Nuova deride e non crede alla sapienza riposta delle
origini. Direi quasi che il passare di quelle determinazioni
in nozioni intelligibili è il libro stesso
di Vico; giacchè quella antichissima metafisica
degli italiani non pare che abbia mai esistito. Vico
determina così nella Scienza Nuova lo sviluppo dello
spirito: dalla religione (favella, mito) alle repubbliche
(Stato); da queste alle leggi, e dalle leggi
alla filosofia. La filosofia è la corona dello sviluppo.



Contuttociò io non voglio negare, che la formazione
di certi vocaboli, come quelli che Vico reca
nel Proemio: ens, essentia, substantia, etc., presupponga
di necessità una coltura filosofica. È un fatto
che i latini, imparando la filosofia greca, li formarono
per rendere nella loro favella ὄν, οὐσία etc.[24].
Ma non si deve confondere la natura di tali vocaboli,
che sono molto astratti, con quella delle voci,
da cui Vico vuoi dedurre l'antichissima sapienza degli

italiani. Ens, essentia, substantia, etc., presuppongono non solo un alto grado di riflessione, ma
le voci primitive esse, sub, stare, etc.; come generalis
presuppone la voce genus, possibilitas la voce
posse, etc. Ma ciò non vuol dire, che queste voci, e
in generale tutte quelle recate da Vico, presuppongano
una dottrina filosofica. Chi può asserire, che
per dire: esse, sub, stare, etc. bisognò prima esser
filosofo?



Adunque, la ricerca di Vico nella sua generalità,
se ha un senso, vuol dire: determinare la relazione
tra la lingua e il pensiero d'una nazione; cioè, data
la lingua, investigare quale possa essere, più o meno
e sempre dentro certi limiti, il carattere generale
della speculazione nel corso del tempo. Il risultato
di questa ricerca è una specie di prognosi; la
quale, se è presa per una realtà storica che preceda
o accompagni la formazione e lo sviluppo primitivo
della lingua, contradice alla natura dello spirito
e — ciò che forse più importa a qualcuno — al
concetto principale della Scienza Nuova. Questo
sarebbe lo stesso che dire contro Vico: i generi intelligibili precedono o accompagnano i generi fantastici.



Ma, anche intesa così la cosa, perchè quella prognosi
nella stessa sua generalità si avveri, si richiedono
certe condizioni, che non sempre hanno luogo.
E la principale è, che la nazione viva come in
campo chiuso, tutta a sè, nella sua solitudine, e non
accada niente — non si dia verun caso o necessità
più universale sotto forma di caso — che ne modifichi
o muti in qualche modo l'indirizzo. E in verità
pare che a questo stato di patriarcale isolamento
vogliano ridurci costoro, che si danno tanta
briga di risuscitare un morto, che non è stato mai

vivo; o, se è stato mai vivo, il che non pare, è tutt'altra
persona e di tutt'altra razza di quella che
essi s'immaginano.



Infatti, cos'è al far de' conti questa antichissima
filosofia degl'Itali? dov'è nata? chi n'è stato
autore?



Il senso proprio e particolare della ricerca di Vico
è il seguente.



Due fatti sono certi. Il primo è, che molte voci
nella lingua latina originale, sono così dotte,
che non possono essere provenute dall'uso
del volgo, ma piuttosto da qualche dottrina
intrinseca. Il secondo è, che gli antichi
Romani, infino a' tempi di Pirro, furono affatto
sforniti di ogni scienza e attesero solo alla agricoltura
e alle cose di guerra. Da questi due fatti
insieme si deve inferire, che i Romani non abbiano
creato essi medesimi quelle voci, ma le abbiano invece
ricevute da altre nazioni circonvicine, e usate
così pregne come erano di filosofici sentimenti, senza
intenderne la forza del significato; e tali sentimenti,
proprii di queste nazioni, abbiano formato il tesoro
antichissimo dell'italica sapienza.



Sul primo di questi fatti ho detto abbastanza, nel
considerare il significato generale della ricerca. E
pure, se questo fatto non è vero, la conclusione di
Vico non è giusta. Se, dovunque vi ha vocaboli,
che poi ci appariscono pregni d'una certa dottrina,
o anche di un sentimento filosofico, si dovesse presupporre originalmente l'esistenza d'una filosofia,
non saprei come si potrebbe principiare a filosofare,
e nè anche a parlare. È dottrina o sapienza la intuizione
o la rappresentazione contenuta nella parola
e nel mito; e nondimeno la parola e il mito
non sono ancora la filosofia. Vico risolve, quanto

a' Romani, la difficoltà della esistenza di que' vocaboli,
supponendo che fossero stati creati da filosofi
di altre nazioni; ma la difficoltà rinasce in tutta la
sua forza rispetto a queste medesime nazioni. Come
si formarono tali vocaboli nel seno di queste nazioni?
Per una qualche interna dottrina, cioè per
opera di filosofi. E come fu possibile tale filosofia,
prima di que' vocaboli; cioè, come, p. e., si potè
aver prima il concetto proprio e filosofico del genere,
della specie, della causa, etc., senza i vocaboli
genus, species, causa, etc., e creare tai vocaboli
dopo aver pensato i concetti? Ammettere che ci
sieno stati uomini nel seno di queste nazioni, i quali
abbiano prima pensato i concetti e poi formato,
anzi creato i vocaboli, equivale a separare assolutamente
questi uomini — i filosofi (devo dire i primi
filosofi) — dalla vita delle loro nazioni medesime,
giacchè il primo legame comune è appunto la lingua.
Una filosofia primitiva, che non presupponga la
parola nazionale (cioè la parola), non è dottrina intrinseca,
ma estrinseca alla nazione; e in quanto
estrinseca, presuppone altre nazioni più antiche e
altri filosofi, e così via via, finchè si arrivi ad un
filosofo assolutamente primo, il quale abbia prima
pensato senza parlare, e poi parlato dopo aver
pensato. Questo primo filosofo non può essere altro
che il primo uomo, anzi Dio stesso; e così la vera
ed antichissima filosofia, non solo propria particolarmente
di noi altri italiani, ma comune (contro
la intenzione de' nostri separatisti) a tutti i popoli
del mondo, sarebbe quella stessa dell'Eden: filosofia
non italica, ma preadamitica. Questa
ipotesi, che capovolge tutto il cammino naturale
dello spirito umano, e a cui riesce necessariamente
la prima asserzione di Vico, non spiega niente, nè

la parola nè la filosofia. Essa fa infondere nel cervello
degli uomini e delle nazioni i concetti e le parole,
come il primo cibo è messo dalle madri nella
bocca de' bambini: l'uomo pensa e parla, non perchè
tale è la sua intima natura, ma perchè altri
da fuori operando lo fa pensare e parlare; potrebbe
nè pensare nè parlare, e nondimeno essere ancora
uomo. Così si può dire di tutti i popoli quel che
Vico dice degli antichi romani: parlarono lingua
di filosofi senza essere filosofi[25].



Credo che non ci possa essere una dottrina più
falsa e più contraria, ripeto, a tutto lo spirito della
Scienza Nuova. Un popolo che non capisce niente
di filosofia e non sente affatto il bisogno di filosofare,
piglia da un altro popolo dei vocaboli filosofici, se
ne serve, gl'introduce nel tesoro della sua lingua,
e intanto non intende quello che dice! Ma perchè
li piglia, e se ne serve? I vocaboli si pigliano a prestito,
e se ne fa uso, quando si sente un certo bisogno
della cosa, che que' vocaboli esprimono; e coi
vocaboli si piglia la cosa. Pigliare i vocaboli senza
la cosa, non mi pare possibile. Perchè i Romani dalle
voci esse, genus, substare, etc. formarono essentia, generalis,
substantia, etc.? Perchè aveano già appreso
i concetti e le voci corrispondenti da' greci;
e intendevano più o meno tali concetti. Ora il caso,
di cui parla Vico, è ben diverso: non si tratta di
pigliare i concetti e poi formare, secondo l'indole
della propria lingua e da voci della propria lingua,
i vocaboli; ma si tratta di pigliare vocaboli originali
forestieri, così, senza i concetti e senza il bisogno
di tali concetti. E quali vocaboli! Genus, forma,
anima, etc. Agli scrittori del Giornale de' letterati

d'Italia, i quali desideravano che egli avesse addotto
luoghi dove la voce genus significasse
forma, etc., Vico risponde: «in cotal guisa, nella
quale voi richiedete da me le pruove delle origini,
io avrei ritratto l'antica sapienza d'Italia da esse
voci latine, non dalle origini loro, che è il mio argomento»[26].
Queste origini — almeno quelle da
cui Vico ritrae l'antica sapienza nostra — non sono,
dunque, per lui latine. E di qual nazione sono? Da
chi le ricevettero gli antichi romani?



Vico nel proemio dice: da due nazioni, cioè dagli
Jonii e dagli Etruschi. «Nationes autem doctas,
a quibus eas locutiones accipere possent (Romani),
duas invenio, Jones et Hetruscos... In Jonibus Italica
philosophorum secta, et quidem doctissima praestantissimaque
floruit. Hetruscos autem eruditissimam gentem..... Ab Jonibus bonam et magnam linguae partem ad Latinos importatam ethymologica
testatum faciunt. Ab Hetruscis autem religiones Deorum,
et cum iis locutiones etiam sacras, et pontificia
verba Romanos accersisse, constat. Quamobrem
certo conjicio ab ea utraque gente doctas verborum
origines Latinorum provenisse; et ea de caussa animum
adjci ad antiquissimam Italorum sapientiam ex
ipsius latinae linguae originibus eruendam». Nella
seconda risposta al Giornale dei Letterati Vico spiega
meglio, anzi, dovrei dire, corregge questa sua congettura.
«Ripeterla (l'antica nostra sapienza) fin
dalla Jonia e dalla pitagorica scuola, egli non era investigare
la filosofia antichissima dell'Italia, ma
una più novella di Grecia... Io la ripeto sì da Pitagora,
ma non la fo venire di Grecia, e la fo più antica
di quella di Grecia..... Quando nell'Egitto fioriva

quel grandissimo imperio che si distendeva per
quasi tutto l'Oriente e per l'Africa..... verisimile,
anzi necessaria cosa egli è, che gli Egizii, signoreggiando
tutto il mare interno, facilmente
per le sue riviere avessero dedotto colonie, e così
portato in Toscana la loro filosofia. E quivi essendo
poi sorto un regno ben grande..., forza è che anche
fossevi diffusa la lingua, e di questa ne avessero più
preso i popoli più vicini del Lazio... Ora, per tutto
il ragionato, ardisco asseverantemente dire, che Pitagora
non avesse da Jonia portato in Italia la sua
dottrina.....; ma, menato in Italia dal desiderio di
acquistare nuove conoscenze, e qui avendo apparato
l'italiana filosofia, e riuscitovi dottissimo, gli fosse
piaciuto fermarsi nella Magna Grecia, in Crotone,
ed ivi fondar la sua scuola....; talchè, se vi ha voce
di sapiente significazione che abbia indi l'origine»
(ab Jonibus bonam magnamque linguae partem ad
Latinos portatam ethymologica testatum faciunt)[27],
«ella s'abbia a stimare essere stata quella molto
innanzi portata da Toscana in Magna Grecia, e prima
che in Magna Grecia, nel Lazio»[28]. (Cioè: non
più, come è detto nel Proemio, dalla Jonia, e quindi
dalla Magna Grecia nel Lazio, ma piuttosto dal Lazio
nella Magna Grecia, o almeno in tutti e due
dall'Etruria successivamente o contemporaneamente
senza che passasse dall'una all'altro)[29].



Adunque, secondo Vico, il pitagorismo — quella
che tutti gli storici della filosofia riconoscono concordemente

come la più antica filosofia italiana (dell'Italia
greca) — non solo non ha originalmente
niente di greco, ma l'autore di esso non è nè meno
Pitagora; non già nel senso, come vogliono taluni,
che fosse nata dopo Pitagora da' pitagorei, ma invece
nel senso, che esisteva già — chi sa quanto
tempo! — prima dello stesso Pitagora. Pitagora,
quando sbarcò in Italia, la trovò bella e fatta; l'aveano
inventata gli etruschi, anzi portata per mare
dall'Egitto, giacchè pare che l'opinione di Vico sugli
etruschi sia, che fossero egizii; di maniera che
quella che noi diciamo filosofia italiana, in origine
è egiziana. E noi dobbiamo seguitare ad essere egiziani,
se non vogliamo cessare di essere italiani.
Ecco di che si tratta! — Cito lo stesso esempio di
Vico. Anima e animus, dicono i Letterati d'Italia,
non ci è bisogno di cercarli in Egitto; guardate la
voce greca ἄνεμος, e vi persuaderete che i greci la
portarono in Italia. — E Vico risponde: «dalle
prove ivi fatte si può dedurre facilmente(!) che quegli
Egizii antichissimi che mandarono in Italia cotal
voce in cotal sentimento (di aria), l'avessero parimente
mandata in Grecia; e così essersene tutte e
due queste nazioni servite, senza averne alcun
commercio tra esso loro»[30]. Se i medesimi letterati
avessero detto: genus è lo stesso che γένος, Vico
avrebbe similmente risposto: gli Egizii portarono
la stessa voce in Grecia e in Italia.



Non è qui il luogo di far vedere quanto questa
ipotesi di Vico sia contraria alla storia e alla filologia.
Mi contento di fare qui solo poche osservazioni.
1.º Il pitagorismo — quale noi lo conosciamo
dalla storia della filosofia, e non quale lo congettura

Vico — è una schietta creazione dello spirito
greco, specialmente del dorico. 2.º Nei tempi,
di cui parla Vico, gli egizii non viaggiavano ancora
per mare, e perciò non potevano trasportare
la loro filosofia in Toscana[31]. 3.º I primi etruschi
in Italia avevano così poca coltura, che non si
può ragionevolmente supporre, non dico che fossero
già filosofi, ma nè pure che avessero potuto venire
per mare[32]. 4.º Tutte le investigazioni fatte fin qui
sulla loro lingua non sono ancora riuscite a classificarla;
e perciò niente si può dire di certo sulla
loro origine nazionale. 5.º È certo che gli etruschi
pervennero a un alto grado di coltura; ma non è
meno certo che questa coltura non ebbe su' costumi
o almeno sulla lingua degli antichi romani
quella essenziale influenza che si è voluto credere[33].
Che i romani avessero preso la religione,
e perfino un'arte di schierar battaglia sola al
mondo, etc., dagli etruschi; che, insomma, tutta
la sapienza de' romani consistesse nel far buon uso
de' frutti dell'altrui dottrina e mantenere l'ignoranza[34],
tutto ciò è un'esagerazione, per non dir
altro[35].



Quello che è degno di nota nella ricerca di Vico
si è, che egli non si contenta delle origini greche.
A' suoi tempi si credeva ancora, che la lingua latina
derivasse dalla greca. Vico, invece, va cercando

un'origine più antica: un'origine comune a' latini e
a' greci, e non sa trovarla altrove che in Egitto! Se
Vico avesse saputo tutto quel che si sa ora di lingua,
di filologia e di storia, e anche meno, non ci
avrebbe parlato di Egitto, e nè meno della necessità
d'una antichissima sapienza per la creazione di quei
suoi vocaboli. Egli avrebbe visto — conformemente
al vero concetto della lingua nella Scienza Nuova — che
tutta la sapienza p. e. de' vocaboli genus e
mens consiste nella intuizione primitiva, e comune
a tutti i popoli della nostra stirpe, contenuta nelle
radici gen (sanscrito: gan, greco: γιν), e men (sanscr.
man, greco μνα), etc.



Che Vico, un secolo e mezzo fa, abbia sbagliato,
s'intende da sè; ma che ora, dopo tanto tempo e
tanti progressi in tutto, ci si venga a ripetere tali
errori, questo è quello che io non so capire. O piuttosto
lo capisco: si tratta di consacrare il sistema
delle caste, e l'autorità di Vico deve servire a questo
pio intendimento! Adunque noi, per far onore
a Vico, dobbiamo essere etruschi, anzi egiziani in
filosofia. Ma perchè non anche in religione? La filosofia
egizia dovea avere un nesso intimo colla religione
egizia; e non so perchè la religione deve essere
qualcosa di più universale e di meno nazionale
che la filosofia. Questo vorrei che mi spiegassero i
nostri bramani.



Per me non ho bisogno di dire, che io rispetto
Vico; ma credo nello stesso tempo, che il maggior
onore che gli si possa fare da noi, sia quello di metter
da parte i suoi errori e di svolgere e ampliare
con tutti i sussidii delle nuove investigazioni ciò
che vi ha di vero nella Scienza Nuova. Facendo
altrimenti, noi facciamo ridere appunto i nostri
nemici, gli stranieri; e spero che, quando tutti

questi pregiudizi! saranno passati — non rideranno
meno i nostri nipoti.



Ora conchiudo questa lezione già troppo lunga, e
dico che nella esposizione del pensiero italiano io
non posso cominciare dall'antiquissima italorum sapientia,
per la semplicissima ragione che essa non
ha mai esistito. La sapienza contenuta nel libro,
di cui ho discorso, sarà la metafisica di Vico; ma
tanto manca che sia quella degli etruschi e degli
egizii, che non è nè pure quella de' Pitagorei. E
io non comincio da' Pitagorei, perchè la loro filosofia
è parte della greca. Non comincio dalla Scolastica,
perchè la Scolastica appartiene a tutte le nazioni
europee. Non posso dunque cominciare che
dalla filosofia del Risorgimento.







LEZIONE TERZA.




SOMMARIO.




Il Risorgimento: I. Sua differenza dalla Scolastica. — II. Determinazioni principali della nuova filosofia ne' filosofi del Risorgimento: — Il
Cusano, Pletone, Valla, Agricola, Ficino, Pico, Zorzi, Reuchlin,
Tomeo, Achillini, Pomponazzi, Vives, Nizolio, Melantone, Paracelso,
Telesio, Patrizio, Cesalpino, Zabarella, Cremonini.




I.


Io devo determinare il carattere e lo sviluppo
della nostra filosofia.



Dico carattere e sviluppo; perchè il semplice
carattere, senz'altro, è sempre qualcosa di astratto,
e la sua attualità — direi quasi la sua vita — è appunto
lo sviluppo. Così nella filosofia greca il carattere
è l'oggettivismo, e lo sviluppo è l'interiorità
sempre più profonda dell'oggetto, infino a
che l'oggetto è negato come semplice oggetto[36].



Il carattere della nostra filosofia è quello stesso
di tutta la filosofia moderna, essenzialmente diverso
dal carattere dell'antica: cioè la ricerca del principio
di ogni cosa non nella assoluta oggettività,
materiale o ideale, ma nella mente assoluta.



Lo sviluppo è la esplicazione, la opposizione e
finalmente la unità de' due momenti della mente
assoluta, cioè la oggettività e la soggettività infinita:

la realtà vivente della natura e l'autonomia
della coscienza umana[37].



Dicendo carattere e sviluppo, io non affermo
che i nostri filosofi abbiano avuto chiara coscienza
del processo del nostro pensiero, come è avvenuto
ne' giorni nostri in Alemagna, e anche in parte in
Grecia nel tempo antico. Dico solo, che quando si
determina l'idea propria di ciascun sistema e la
loro comune tendenza, ci si vede chiaro quel carattere
e quello sviluppo. La chiara coscienza e
quindi il vero, ampio e libero sviluppo è mancato
in Italia, appunto perchè è mancata la libertà della
vita.



La nostra filosofia comincia come critica o negazione
(più o meno espressa e vivace) di quella del
medio evo: della Scolastica.



Per intendere il valore di questa negazione, bisogna
intendere ciò che essa negava, cioè avere il
concetto della Scolastica.



Il Reale che era oggetto della Scolastica, era, in
generale, un reale fantastico, dato dalla rappresentazione
religiosa, dalla quale la filosofia del medio
evo non seppe mai liberarsi interamente. La filosofia,
è stato detto, era ancella della teologia.



Da questa posizione risultano le seguenti determinazioni:



pretensione di comprendere l'Assoluto mediante
l'intelletto finito e formale; e così l'Assoluto diventa
qualcosa di vuoto ed astratto: una creatura
dello stesso intelletto. E nel medesimo tempo:



rappresentazione di Dio come fuori del mondo
della natura e dello spirito, e quindi:

degradazione dell'uomo e della natura;



astrazione da ogni elemento concreto e reale
della vita;



difetto di certezza nella conoscenza;



prevalenza della fede e intuizione mistica, in luogo
della osservazione, della esperienza, del senso e della
coscienza.



Queste determinazioni si riducono alle due seguenti:



negazione della natura: della realtà;



negazione della soggettività: della certezza.



La critica di questa posizione, cioè la filosofia del
Risorgimento, dovea essere:



separazione della filosofia dalla teologia;



negazione del misticismo;



critica dell'intelletto finito, e dimostrazione della
impossibilità di arrivare all'Assoluto mediante le
categorie (isolate le une dalle altre, e sciolte dalla
loro unità razionale, che è appunto il loro vero significato): — scetticismo,
dotta ignoranza; la conoscenza
non altro che semplice congettura;



naturalismo: cioè la necessità di conoscere e studiare
la natura; perchè solo questa conoscenza è
scala alla conoscenza di Dio, non essendo altro la
natura che o la immagine e simiglianza di Dio, o
Dio medesimo come essenza immanente nelle cose
(Natura est Deus in rebus: Bruno);



il principio della dignità dell'uomo come pensiero
e come volere, come intelletto teoretico e come intelletto
pratico;



legittimità del piacere e dell'elemento mondano
in generale come momento essenziale della virtù, e
della vita dello spirito;



ricerca di un principio immediato della certezza
e della prova scientifica, il quale non è altro che

l'Io, il pensiero (ego cogito): da prima come senso
o esperienza in generale, di poi come coscienza o
pensiero razionale.



Tutte queste determinazioni sono sparse, un po'
confusamente, nelle opere de' filosofi nostri e stranieri
di quel tempo. Sono semplici indizi, semi e
germi, i quali si raccolgono più o meno e hanno
maggior vita nella coscienza di Bruno e Campanella,
e si riducono alle due seguenti:



	valore della natura,

	valore della soggettività.




Bruno e Campanella chiudono l'epoca del Risorgimento
in Italia. Già sin d'allora è evidente la comunità
d'indirizzo tra noi e gli altri popoli. Io mi
sono proposto di considerare particolarmente questo
nuovo indirizzo soltanto in Campanella e Bruno[38].


II.


Intanto, perchè qualcuno non dica che queste determinazioni
le abbia immaginate io stesso per insinuare
negli animi ingenui il sentimento di quella
comunità d'indirizzo, che secondo la sentenza de'
nostri bramani non ci è nè ci può essere, e vituperare
così la nazionalità propria della nostra filosofia;
e che in ogni caso Campanella e Bruno non siano
tutta la filosofia italiana del Risorgimento, e tanto
più che quegli puzza di congiura e di carcere, e
questi di eresia e di rogo, io sento l'obbligo di far
precedere ancora alcune notizie all'esposizione particolare

del pensiero di questi due nostri filosofi.
La dimostrazione di quella comunità d'indirizzo e
della verità storica di quelle determinazioni è solo
la storia della filosofia del Risorgimento: opera lunga,
difficile e laboriosa, che è ancora un desiderio.
Non potendo nè volendo io fare qui questa storia,
mi contenterò di leggere, o testualmente o compendiati,
e accompagnare di qualche comento alcuni luoghi
de' filosofi di quel tempo, ne' quali il nuovo indirizzo
e le nuove determinazioni a me paiono immediatamente
evidenti. Del resto, questa lettura, che
non merita nè anche il nome di semplice cronica,
servirà in ogni caso, se non a formare, almeno a
preparare nell'animo vostro quella convinzione, che
è lo scopo di queste mie lezioni.





a) A un tale, che nella precedente lezione quasi
mi accusava di voler distruggere la Scolastica
(sic!), io risposi: — non sono io, ma la storia che
si è incaricata da un pezzo di questa faccenda. — Ora
potrei dire a colui: pigliatevela col cardinale
di Cusa[39]; giacchè egli primo, il Cardinale, scosse
quel giogo, che il mio accusatore si duole che voglia
scuotere io. Si rassicuri pure il mio accusatore,
e stia tranquillo; quel giogo è non solo scosso, ma
infranto da più secoli, e, checchè si dica o faccia
per rappezzarcelo sopra le spalle, non sarà altro
che un innocente desiderio o piuttosto una pia commemorazione.



Dal Cusano a Bruno e Campanella corrono circa
200 anni. La prima cosa, il Cusano raccomanda la
tolleranza religiosa, e con tale ardimento, che farebbe

paura anche in questo secolo. Non est nisi
una religio in rituum varietate.... Una est igitur
religio et cultus omnium intellectu vigentium. — Il
fondamento filosofico di questa tolleranza è quella
duplice tendenza, più o meno comune a tutti i filosofi
del Risorgimento e opposta direttamente alla
Scolastica, cioè: la convinzione, che la perfetta conoscenza
della verità (di Dio) sia impossibile (scetticismo),
e che la sola conoscenza possibile di Dio
sia quella, che consiste nella contemplazione della
natura (naturalismo). Noi non possiamo, dice il Cusano,
conoscere i misteri impenetrabili di Dio; finiti
e limitati come siamo, non ci è dato di saziare
il nostro desiderio della verità. In questo senso siamo
ignoranti. Pur dobbiamo, quanto è possibile,
contemplare le cose dell'universo, per accostarci alla
conoscenza della verità; giacchè le cose dell'universo
contengono nella loro profondità una gran ricchezza,
la ricchezza di Dio stesso, spiegata e sparsa
per modo, che la loro considerazione può bastare ad
alimentare continuamente il nostro spirito insaziabile. — Gli
Scolastici, si sa, non vedevano nel mondo
che povertà e miseria. — Così col Cusano comincia,
o piuttosto ricomincia il problema della contemplazione
della natura.



Le ragioni di questa duplice tendenza nel Cusano
sono ne' seguenti concetti di Dio, delle potenze del
conoscere, e del mondo:



1. Ragione dello scetticismo. Dio è la coincidenza
de' contradittorii. Debet autem in his profundus
omnis nostri humani ingenii conatus esse, ut ad illam
se elevet simplicitatem, ubi contradictoria coincidunt[40].
Perciò Dio è la negazione — la pura negazione — del

finito: il Negativo infinito. Il mondo, al contrario,
è il Privativo infinito. Vi ha, infatti, una
connessione intima e universale di tutte le cose: il
sistema delle cose, il Tutto. Ora, ogni cosa è il tutto,
ma contratto. Se non fosse il Tutto contratto,
sarebbe Dio. Dio solo è il Mondo stesso — il Tutto — senza
contrazione: absoluta quidditas mundi.



Noi non possiamo conoscere questa connessione
(complicatio) o quiddità assoluta, perchè tre sono le
nostre potenze conoscitive: senso, ragione, intelletto.
Il senso ci fa apprendere il particolare, senza nesso;
la ragione, quel nesso, ubi contraria se compatiuntur
ut oppositae differentiae in genere; l'intelletto, quel
nesso, ubi contradictoria se compatiuntur. Sopra questo
nesso vi ha quello — il divino —, ubi omnia absque
differentia coincidunt. Questa coincidenza noi non
possiamo apprendere. Essa è la summa praecisio intellectus,
come l'intelletto è della ragione, e la ragione
è del senso.



2. Ragione del naturalismo. L'universo è il
Mezzo assoluto tra Dio e le cose. Deus est, mediante
universo, in omnibus; et pluralitas rerum, mediante
universo, in Deo. Così la mente di Dio si conosce
dalle sue opere, cioè dalla sua relazione col mondo:
mediante il verbo di Dio. I mistici al contrario si
ritirano dal mondo nella oscura profondità dell'anima,
sperando così di arrivare alla conoscenza di Dio.





b) Tra i greci venuti in Italia, Pletone[41] raccomanda
di non dare nessuna importanza alle opinioni

ecclesiastiche nelle cose filosofiche. E sebbene dica,
che la teologia è la scienza fondamentale, pure — quando
si va a vedere — questa teologia non è cristiana,
ma politeistica; i suoi iddii non sono altro
che le forze della natura; promovendo la teologia,
egli promuove la contemplazione fisica delle cose. — Pletone
fu maestro del cardinale Bessarione[42].



c) Tra i filologi latini il Valla[43] — spirito irrequieto,
malédico, nemico de' pregiudizii, avido di
novità — nega la donazione di Costantino, mette
in dubbio la tradizione sulla origine della confessione
degli apostoli, mostra i difetti dell'antica traduzione
della Bibbia; e — ciò che più importa qui — combatte
la Scolastica, il linguaggio barbaro de'
suoi dottori e le regole sillogistiche a nome della
rettorica e della filologia, della natura e del senso
comune. Valla considera il senso comune nell'uso
della lingua. Biasima la pretensione de' filosofi che
vogliono conoscer tutto, e dice che i misteri non si
possono conoscere. Naturam... in omnibus esse ducem. — Idem
est Natura quod Deus, aut fere Deus. — Vuole
una morale più libera e meno astratta; il
vero bene non sia la virtù, ma il piacere, cioè il
fine della virtù. Ubi sunt, qui honestum propter se
dicunt expetendum? Ne Deo quidem sine spe remunerationis
servire fas est. — Qui si vede insieme scetticismo
e naturalismo.



Anche Rodolfo Agricola[44], che visse nello stesso
secolo di Valla, antepone la rettorica a ogni altra

disciplina e vuole in tutto la chiarezza. Nello
stesso tempo afferma, che non si può saper tutto,
e che alcuni enimmi non hanno ancora trovato il
loro Edipo nè lo troveranno mai.





d) Tra i platonici e teosofi Marsilio Ficino raccomanda,
come il Cusano, la tolleranza religiosa.
L'unico mezzo di ricondurre alla fede i filosofi, che
non credono, essere la buona filosofia, non le prediche.
Esalta la dignità dell'uomo: onorando Dio
noi onoriamo noi medesimi, perchè riconosciamo in
noi la dignità divina. Noi conosciamo Dio mediante
il divino che è in noi, e non altrimenti.



Giovanni Pico della Mirandola[45] non vede altra
via di conoscere il mistero della natura che la
rivelazione: alla quale nondimeno si deve aggiungere
lo studio delle tradizioni pagane, che contengono
una rivelazione antichissima. Esalta, anche più che
il Ficino, la dignità dell'uomo. L'uomo non è limitato
da una natura particolare, ma ha una natura
universale. Definita caeteris natura, dice Dio all'uomo,
inter praescriptas a nobis leges coërcetur. Tu nullis
angustiis coërcitus, pro tuo arbitrio, in cuius manu
te, posui, tibi illam, praefinies. Medium te mundi posui,
ut circumspiceres inde commodius, quidquid est
in mundo. Nec te coelestem, neque terrenum, neque
mortalem, neque immortalem fecimus, ut fui ipsius
quasi arbitrarius honorariusque plastes et fictor, in
quam malueris tute formam effingas. Poteris in inferiora,
quae sunt bruta, degenerare. Poteris in superiora,
quae sunt divina, ex tui animi sententia regenerari. — Hominis
substantia..... omnium in se

naturarum substantias et totius universitatis plenitudinem
re ipsa complectitur..... Est autem haec diversitas
inter Deum et hominem, quod Deus in se
omnia continet uti omnium principium, homo autem
in se omnia continet uti omnium medium (cioè,
centro di ogni cosa.). — La conoscenza umana può
abbracciar tutto; in certo modo il conoscente diventa
ciò che egli conosce. L'essenza di ogni ente è nel
suo interno; nella conoscenza l'uomo può appropriarsi
questa essenza interna: siccome insegna anche
Aristotele, che l'anima è tutto, perchè conosce
tutto. Senonchè la conoscenza è solo un possesso
parziale delle cose. L'uomo si appropria davvero
tutte le cose solo coll'amore: colla volontà. — Doversi
investigare la natura; questo essere il vero
modo di vincere la superstizione. L'esistenza materiale
essere la condizione necessaria della nostra
vita mondana e il cominciamento d'ogni sviluppo.



Francesco Zorzi[46], veneziano (frate de' Minori),
celebra l'armonia di ogni cosa con ogni cosa, e di
tutte le cose coll'uomo (Harmonia mundi totius). Dio
essere la suprema concordia di tutte le cose; e noi
ci eleviamo alla conoscenza di Dio dalla investigazione
della natura.



Giovanni Reuchlin[47] predica anche lui la tolleranza
religiosa, e difende — come fa anche Cornelio
Agrippa[48] — gl'israeliti contro i teologi di
Colonia. — Dice, che il sillogismo, il ragionamento,
il discorso non basta per conoscere le cose, ma si

richiede la fede. Ma la fede cristiana neanche basta:
il Dio immanente si rivela al nostro spirito, e questa
rivelazione è più profonda della cristiana. — Il
ragionamento non può comprendere l'unità degli opposti.
In mentis regione aliqua sunt necessaria, quae
in ratione sunt impossibilia. In mente datur coincidere
contraria et contradictoria, quae in ratione longissime
separantur. Non bastare l'intuito interiore
di Dio senza la contemplazione della natura (misticismo);
ma dalla conoscenza del mondo si procede
a quella di Dio. Omnes res inferiores sunt repraesentativae
superiorum, et uti fit inferius, sic agitur superius.
Per ben morire, per godere della beatitudine,
si deve anche ben vivere e cercare di godere
della felicità: si abbia cura del corpo, e non solo
dell'anima. — La volontà è più potente della natura.
La volontà di Dio si conosce dalle sue rivelazioni
nell'universo.



Il platonismo non era, di certo, favorevole alla
Scolastica, e se il mio oppositore fosse nato in que'
tempi, non avrebbe mancato di accusarlo nelle debite
forme. Questi filosofi scrivevano con una certa
eleganza; allargavano i limiti della teologia, che
sino allora era stata unicamente cristiana, senza
veruna relazione colle altre religioni e colla natura
in generale; e considerando gl'ideali platonici come
tipi delle cose favorivano e promovevano lo studio
della natura come rivelazione di Dio, e anche lo
studio delle azioni umane. Queste novità non avrebbero
potuto formare tanti capi di accusa?





e) Tra gli aristotelici — oltre Leonico Tomeo[49],
il quale si sforza di conciliare la dottrina aristotelica

della tabula rasa colla platonica della reminiscenza
delle idee —, Alessandro Achillini
(professore a Bologna[50]) non vuol riconoscere altro
universale, che quello che come essenza delle cose
è nella Natura. Il vero Universale non è separato
dal particolare, nè è prima del particolare; ma è
come forma nella materia. Gli universali, come forme
nella materia, servono a formare l'intelletto umano,
e a fargli conoscere l'Eterno. Originariamente l'intelletto
è solo possibile, non ha in sè verun pensiero
universale innato, ma solo la potenza di conoscere.
Comincia dal sensibile, e nel sensibile conosce
le idee universali poste da Dio nella natura.
L'universale, che è nella natura, ci riunisce a Dio.
Quindi la necessità d'investigare i pensieri universali
di Dio nella natura.



Uno studio più diligente di Aristotele, dice il Ritter,
avea già fatto vedere che l'aristotelismo non
era favorevole al nominalismo. Il nominalismo negando
la realtà degli universali, era contrario alla
investigazione di Dio nella natura, e favoriva la
opposizione tra il soprannaturale e il naturale.



Pomponazzi (mantovano)[51] investiga i limiti dell'intelletto
umano. La nostra conoscenza non apprende
la verità per intuizione, ed è solamente ombra
e vestigio d'intelletto. Verius et ratio quam
intellectus appellari dicitur. Non enim, ut ita dixerim,
intellectus est, sed vestigium et umbra intellectus[52]. L'unione
dell'intelletto possibile coll'attivo non
può essere lo scopo della attività umana; l'uomo

aliquid immaterialitatis odorat[53], e non altro; anzi sa
poco della stessa natura. — Ha più autorità il senso
che la ragione, più l'esperienza che i principii razionali.
I primi principii non si possono provare,
ma solamente credere. E se ciò avviene nella cognizione
naturale, tanto più avrà luogo nella cognizione
del soprannaturale. In questa è necessaria la
fede. — Non solo l'attività speculativa, ma anche
l'attività pratica dell'uomo è limitata, sebbene
meno della prima. Praticamente l'uomo può arrivare
a quella perfezione, a cui non può giungere speculativamente. — Doversi
ammettere la contingenza
della creazione, ma non potersi comprendere dalla
nostra intelligenza. Nello stesso modo, la ragione
naturale non può conciliare la libertà umana e la
provvidenza divina; nè risolvere il problema dell'immortalità
dell'anima. — Senza il corpo non è
possibile nè l'intelletto teoretico, nè il pratico: quello
non conosce l'universale che nel particolare, e per
la rappresentazione del particolare ha bisogno del
senso e della immaginazione; il senso senza il corpo,
come oggetto della sua attività, non può far nulla;
la volontà non opera senza strumenti corporei. Così
la vita morale, nella quale consiste tutta la dignità
dell'uomo, non è possibile senza il corpo. — Questa
necessità del corpo, così per la speculazione come
per la pratica, limita di tal maniera il nostro intelletto,
che, posto anche che noi fossimo immortali,
non potremmo mai conoscere davvero la verità.
(Pomponazzi nega la visione intuitiva in Paradiso).
In che dunque deve esercitarsi l'intelletto? Non nel
cercare di conoscere degli oggetti trascendenti, ma
nell'attendere a' bisogni pratici della vita.







Pomponazzi espone arditamente la opposizione tra
l'autorità filosofica e la religiosa, tra la conoscenza
naturale e la soprannaturale, e nega perfino che questa
abbia un privilegio su quella; il soprannaturale
non poter essere conosciuto nè meno dopo la morte. — Questo
scetticismo di Pomponazzi è temperato
dalla sua filosofia pratica; la vita pratica sia appunto
la destinazione dell'uomo. — Nessuno de' suoi
contemporanei, dice il Ritter, ha investigato meglio
di lui la connessione della scienza colla vita reale.
Questa gloria non gli si può negare.





f) Tra i nuovi filologi, Ludovico Vives[54] crede
impossibile una dottrina della prova scientifica:
la scienza umana essere limitata, e riuscire alla semplice
verisimiglianza, non alla verità assoluta. L'elemento
pratico sia da preferire allo speculativo.



Nizolio[55] nega la realtà delle idee universali: solo
le cose materiali essere conoscibili, e il vero metodo
essere l'induzione. Quindi impossibile la scienza, che
è appunto la cognizione degli universali; la conoscenza
non poter essere altro che opinione: conoscenza
di sensibili e di particolari. — Questo indirizzo
favoriva lo studio delle cose naturali. — Nizolio
distingue, come anche Vives, l'elemento formale
dall'elemento materiale della cognizione: quello
costituisce la filologia, questo la filosofia; quello
è l'anima, questo il corpo. — La stessa distinzione
è fatta da Pietro de la Ramée (Ramus)[56],
il quale preferisce anche il lato formale al materiale.







L'indirizzo de' filologi aveva questo significato: si stia alla natura, e si riconosca come legge ciò che essa c'insegna; il suo vero insegnamento è nel senso retto. — Il clero in quel tempo era separato scolasticamente dal popolo, e i filologi contribuirono a
togliere questa divisione tra i letterati e il popolo, facendo valere il senso comune e la maniera ordinaria di pensare e parlare. I filologi dicevano: se gli scienziati possono formarsi delle parole tecniche, non devono però separarsi dalla vita comune del popolo, in mezzo al quale vivono.





g) Tra i riformatori, Melantone[57] dice, che la verità assoluta non si può conoscere, e bisogna contentarsi della esperienza; cominciare da' sensi per elevarsi alla conoscenza delle cose spirituali. Il mondo essere una rivelazione di Dio: e come tale, oggetto della filosofia. Teologia e filosofia devono essere separate; la filosofia deve essere popolare, e servire alla vita. Non si deve amare la sola virtù, ma anche la vita e i beni della vita: il matrimonio, la comunità politica, i piaceri ordinati e concessi da Dio.



Paracelso[58] espone la necessità, che l'uomo cerchi la verità non solo in se stesso, ma anche fuori di se stesso, e conosca il piccolo mondo, — il mondo interiore, — dal gran mondo, dall'esterno. L'arte umana consiste nel fare interno l'esterno, per modo che il gran mondo passi nel piccolo. Che altro è la natura, se non la filosofia? E che altro è la filosofia, se non la natura invisibile? Chi conosce, porta invisibilmente la cosa in se medesimo: è puro specchio

delle cose. — Il filosofo deve fare del cielo e della terra un microcosmo, e non trovare nel cielo e nella terra, se non ciò che trova nell'uomo. — Dio si conosce mediante la natura. — L'uomo contiene in sè tutti gli elementi del mondo, ed è nato a fare che la natura si manifesti, cioè si appalesi l'intima essenza, posta da Dio nelle cose. Così nell'uomo si compie la destinazione del mondo. Ma ciò essere impossibile senza la esperienza: senza il lavoro dell'uomo,
il quale deve separare e unire le cose, e trasportare l'interno nell'esterno.





h) In Italia — mentre la gerarchla, specialmente per opera de' gesuiti, si sforzava di rinnovare la Scolastica — il naturalismo prendeva una forma più schietta e determinata. — Telesio[59] professa di voler seguire il senso e la natura. Qui ante nos mundi huius constructionem rerumque in eo contentarum naturam perscrutati sunt, diuturnis quidem vigiliis magnisque illam indagasse laboribus, at nequaquam inspexisse videntur. — Sensum videlicet nos et naturam, aliud praeterea nihil secuti sumus[60]. — In questo luogo è enunciato il nuovo principio delle scienze naturali: il metodo naturale è di osservazione. Telesio precorre Bacone e Galileo. Il solo senso, egli dice in un altro luogo, ci fa conoscere la natura; anzi la prova derivata dal senso è migliore
della matematica. In eo certe naturales (conclusiones)
praestare videntur, quod a propriis hae principiis et a propriis manant causis, at mathematicae

a signo omnes[61]. — Si sa dove si riuscì, ne' secoli
posteriori, per questa unica via: al naturalismo
e al materialismo. E infatti per Telesio, che vuole
investigare ogni cosa col senso, tutti gli oggetti si
trasformano in oggetti sensibili: le forze della natura
non sono che forze sensibili. E, nell'etica stessa,
ogni virtù si riduce all'istinto sensibile della conservazione
di sè stesso; e ha un sol fondamento,
cioè la riflessione ragionevole, che nasce dall'esperienza
di quel che è utile o nocivo. L'interesse personale
è in tutti i nostri appetiti ed affetti.



Telesio separa la fisica dalla teologia, dalla morale,
dalla religione, e dalla stessa metafisica. Non
nega queste scienze, anzi ammette una scienza superiore
alla fisica, ma vuole che quelle non abbiano
veruna influenza su questa.





i) Tra gli ultimi platonici, Patrizio[62] — amico
a' gesuiti, ai quali raccomanda la sua filosofia, e denigratore
arrabbiato di Aristotele — segue pure, più
o meno, lo stesso indirizzo di Telesio. Nel suo sistema
(Nova de universis philosophia) si propone
principalmente di spiegare l'universo con ragioni
fisiche, e di ricercare nella esperienza i punti di
unione di tutte le scienze. Ammette la metafisica,
e ne fa uso frequentemente, sebbene vagamente e
senza esatte definizioni de' principii; ma, al far de'
conti, questa scienza — come teorica del soprannaturale — non
ha per lui, come per gli altri fisici
della sua stessa pasta, altro ufficio, che quello di
indicare i limiti della fisica: nel fatto essa non ha

più posto d'onore tra le scienze. Con tutto ciò egli
non è sensualista come Telesio, e pone l'origine di
ogni cognizione non solo nel senso, ma nella mente.
De incognitis nulla nobis condetur philosophia. A cognitis
ergo initium sumendum. Cognitio omnis a mente
primam originem, a sensibus exordium habet primum.
Ogni attività, ogni forza è sempre per Patrizio qualcosa
d'incorporeo ed immateriale; il corpo, la materia,
è per sè inerte; una forza puramente sensibile
è una contraddizione. Omnis enim actio incorporei.
Nullum enim corpus actionem sui natura habet
ullam, et si quid corpora agere videantur, per incorporeum
quid, quod in ipsis est, id operantur. — Passiones
namque corporum sunt actiones. Nihil enim
aliud agit corpus quam patitur. — Il merito di Patrizio
sopra i suoi predecessori è di aver avuto un
concetto più chiaro e rigoroso di questa dottrina.





k) Tra gli ultimi aristotelici, Cesalpino[63] — autore
della prima botanica sistematica e della prima
mineralogia, e scopritore della circolazione del sangue
prima di Harvey — concepisce l'universo come
un ente vivo, e tutte le cose come parti organiche
di quest'ente. Le cose non hanno significato, che in
quanto sono organi dell'universo ed hanno in sè la
vita del tutto. L'essere di ogni sostanza non è altro
che la sua stessa attività, e la connessione di tutte
le attività è la vita universale del mondo. — Fondamento
eterno e universale di tutte le cose è la
materia, la quale come soggetto de' corpi è ingenita
e incorruttibile, ed è la estensione pura (ingenita
et incorruptibilis substantia). La materia è

l'essere intelligibile di Dio (pel cardinale di
Cusa era la potenza); il quale, come intelligenza,
non è che la forma universale del mondo. — L'essere
delle cose intelligenti consiste nella
conoscenza che hanno di se stesse. La moltiplicità
delle intelligenze dipende dalla moltitudine delle forme
materiali. Una è la intelligenza, la quale è in
tutte le parti, per modo che un essere intelligente
non è già un'intelligenza particolare, ma solo la
intelligenza nel particolare. L'intelligenza è uno e
molti, come la potenza sensitiva dell'anima nelle
membra del corpo. Questa intelligenza è Dio. Esser
vano domandare, se un essere intelligente abbia intelletto
degli altri, giacchè in verità non sono
altre intelligenze, ma una e medesima intelligenza.
Essi sono diversi come il piede e la mano, l'occhio
e l'orecchio. — Il divino è in ogni cosa, e ogni
cosa è in certo modo uno; altrimenti non sarebbe
possibile il passare da una cosa a un'altra. La scienza
deve comprendere quest'Uno che è in tutte le cose,
e anche in noi. Comprendendo noi stessi, noi comprendiamo
Dio, del quale siamo una partecipazione;
e questa eterna intellezione è la beatitudine. — Senza
la materia, almeno come materia pura,
non essere possibile l'intelligenza; non esser possibile
la moltitudine delle intelligenze.



Zabarella[64] pone anche la materia eterna, e dice
anche, che come soggetto del corpo è l'estensione
pura. La fisica è superiore alla metafisica, anzi il
fondamento di essa. Dalla conoscenza del mondo si
procede a quella di Dio. Il principio pensante è inseparabile
dal corpo: dalla materia.







Cremonini[65] (professore a Ferrara e a Padova)
raccomanda l'induzione e l'esperienza come la
vera via de' principii delle scienze. La fisica è la
scienza per eccellenza: l'esistenza di Dio non si può
provare che fisicamente. — L'essenza dello spirito è
il pensiero: l'essere intelligente non conosce che
se stesso. L'essenza della materia è l'estensione.



Da questa stessa scuola padovana provenne l'infelice
Vanini[66]; del quale taccio, perchè le sue opere
e la sua filosofia sono abbastanza note.



Da tutte queste citazioni, prese così qua e là e
quasi alla rinfusa, si vede chiaro dove debba andare
a finire questo gran movimento di quasi duecento
anni, il quale si fece principalmente in Italia
e si compì in Bruno e Campanella. Cartesio, Bacone,
Spinoza, Locke non si faranno molto aspettare.
Si dirà, che tutto questo periodo, a cui la storia ha
dato giustamente il nome di Risorgimento, non
significhi altro che l'aberrazione dello spirito italiano.
Si dica pure. Ma ciò che non si può negare,
è appunto questo: che tale aberrazione ha durato
due secoli, e coincide colle più grandi scoperte dello
spirito moderno: la stampa, la circumnavigazione,
il nuovo mondo, il sistema copernicano, e quel solenne
avvertimento, per non dir altro, che ebbe da
un frate la gerarchla, e da cui essa trasse, al solito,
quel profitto che tutti sanno![67]







LEZIONE QUARTA.
Tommaso Campanella.




SOMMARIO.




Concetto della Restaurazione cattolica. — Carattere generale
della filosofia del Campanella.





Campanella è l'ultimo filosofo del Risorgimento. Il
suo imprigionamento coincide quasi colla morte eroica
di Bruno e colla nascita di Cartesio. Io non racconterò
qui la sua vita; non indagherò se egli avesse
davvero congiurato contro gli Spagnuoli. Il D'Ancona
ed altri tentarono, di già sono parecchi anni,
tutte le vie per dimostrare la falsità dell'accusa,
quasi temendo che la sua verità storica fosse un'infamia
pel frate di Stilo. Le ragioni del D'Ancona — allora
giovanissimo, e pur colto e ingegnoso — furono
da me sommariamente discusse nella introduzione
a' miei studii sulla teorica della cognizione e
sulla metafisica di Campanella[68]. Qui io devo considerar
Campanella soltanto come filosofo.



Campanella è il filosofo della restaurazione cattolica.
Si è dato questo nome a quel tentativo, più

o meno serio e sincero, di conciliazione, iniziato e
promosso dal clero in generale dopo la Riforma, tra
il medio evo e la tendenza del nuovo tempo, tra
la Scolastica e il pensiero libero. Campanella è come
due uomini e due coscienze in una: l'uomo del medio
evo — il discepolo di S. Tommaso —, e l'uomo
nuovo, con nuovi istinti e tendenze, il quale teme
sempre di contraddire al primo e quasi diffida di se
stesso. Perchè dunque sia ben compreso il significato
di Campanella nella storia della nostra filosofia,
io credo di dover esporre, quanto più brevemente
potrò, il concetto di questa restaurazione. Si
sa, che la filosofia non è mai qualcosa d'astratto e
d'indifferente verso le altre forme reali della vita,
ma nasce sempre o almeno viene determinata da
una data posizione storica della vita stessa.



Ora la differenza tra il medio evo e il nuovo
tempo, considerata in quelle forme principali della
vita umana, che sono lo Stato, la religione e la filosofia,
è la seguente:



1. Nel medio evo lo Stato dipende assolutamente
dalla Chiesa, come si vede chiaro dalla teorica della
relazione tra le due spade: la spirituale e la temporale.
Lo Stato non ha altro valore che quello di
piedistallo della statua di Dio, che è la Chiesa; non
è in sè niente di divino (di legittimo e razionale),
ma è sacro solo come piedistallo. Per Dante stesso — il
quale noi sogliamo venerare come il primo
autore del concetto del nostro Stato autonomo e nazionale —,
lo Stato non è altro ancora che il Sacro
romano imperio, e l'Italia soltanto la prima gemma
dell'imperiale corona. Lo Stato è uno ed universale,
come una ed universale è la Chiesa; e non
solo lo Stato come tale è soggetto alla Chiesa, ma
lo Stato nazionale è una cosa secondaria.







La religione è impacciata da forme esterne
troppo materiali; le quali spengono, invece di manifestare,
la vitalità dell'idea religiosa. Nella Chiesa,
come governo di Dio su questa terra, come papato
e gerarchla, si fa una mostruosa mescolanza dell'infinito
e del finito, a' quali si attribuisce egual valore;
un tempio, un convento, una pietra sono sacri
come la stessa legge divina, e sempre superiori a
tutte le leggi umane. Tale è l'origine delle immunità
e d'ogni maniera di privilegi locali e personali.



La scienza (e specialmente la filosofia, come ho
già detto nella lezione terza) dipendeva assolutamente
dalla teologia.



2. Nel nuovo tempo, al contrario, lo Stato intende
di separarsi dalla Chiesa, acquistare la propria
autonomia, e dire: io sono, e sono qualcosa di divino
e ho una missione divina sopra la terra. A questo
indirizzo corrisponde la formazione delle nazionalità
e della monarchia.



La religione intende di liberarsi dalle forme
esterne troppo materiali e raccogliersi nella purezza
ed interiorità del sentimento: e pregiare non le sole
opere senza la fede (e neppure la sola fede senza le
opere), ma le opere prodotte e vivificate dalla fede.



La scienza, finalmente, intende di emanciparsi
dalla teologia; cerca nel pensiero (nella natura e
nella coscienza) la base della certezza, e già dice:
penso, dunque sono.



In generale: nel medio evo, il divino è solo l'elemento
religioso, e l'uomo effettua il divino, solo nella
religione. Nel nuovo tempo, invece, la religione è
solo una delle forme del divino nell'uomo, e le altre
sono appunto lo Stato, la scienza, l'arte; e l'uomo
può elevarsi a Dio ed effettuare il divino anche nella
pratica della vita civile, nell'arte, nel sapere.







Ora ecco come i restauratori cattolici si misero a
conciliare questa opposizione.



Quanto allo Stato, fecero questa gran concessione:
Chiesa e Stato stanno tra loro come anima e
corpo (non più come statua e piedistallo); sono due
sostanze, due nature (dottrina tomistica: San Tommaso
trascende in parte il medio evo). Il corpo, come
ente per sè, ha una certa indipendenza: vegeta,
vive, mangia, digerisce, etc., etc. Ma nelle cose
che interessano l'anima, o deve lasciar fare all'anima
o deve dipendere dall'anima (nelle così dette
funzioni miste). Egualmente lo Stato. Il quale apre
strade, dissecca paludi, riscuote tasse, produce e
consuma, etc., etc. Ma non può definire quel che è
buono e giusto — non può far leggi veramente degne
di questo nome —, senza consultare e obbedire
l'oracolo supremo, che è la Chiesa. Non ci è bisogno
di dire, che questa dipendenza dello Stato si
estende anche alle azioni miste. — Questa relazione
tra la Chiesa e lo Stato è da' moderni gesuiti rappresentata
più grossolanamente così: la Chiesa è il
medico che fa la ricetta, e lo Stato è lo speziale
che la spedisce. Ovvero meglio: la Chiesa è l'architetto,
e lo Stato è il muratore[69]. I primi gesuiti erano
più larghi e liberali; e concependo le due potestà,
la spirituale e la temporale, come immediate a Deo
tutte e due, facevano conferire la prima a S. Pietro
e successori, e la seconda al popolo solo, alla

moltitudine, alla massa; la quale poi la trasferisce
sub conditione o per contratto nel Principe. Perciò
la potestà del Principe non è di origine divina,
come quella del Papa; il diritto divino è solo nella
massa. Così i gesuiti d'allora per combattere la
prima forma dell'autonomia dello Stato (la monarchia
assoluta), mettevano innanzi la sovranità popolare
e negavano il diritto divino de' principi; e i
gesuiti d'oggi giorno, per combattere la vera forma
dell'autonomia dello Stato, fondata nella volontà
nazionale, mettono innanzi il vecchio diritto divino
delle famiglie principesche. Il fine è lo stesso; solo
i mezzi sono differenti.



Quanto alla religione in generale, la conciliazione
fu l'opera, si sa, del Concilio tridentino.



Nella filosofia finalmente essa ebbe la sua forma
più schietta, e direi quasi disinteressata, appunto
nel sistema di Campanella.



In generale, questa restaurazione, come tutte le
restaurazioni fatte da coloro che hanno perso e vogliono
rifarsi, non fu una vera conciliazione. Pure
fu in qualche modo un progresso. E il maggior bene
fu questo: che si riconobbe che ci era qualcosa da
fare e qualche opposizione da conciliare. Gli stessi
restauratori ammettevano, almeno implicitamente,
che il mondo non andava più come era andato
nel medio evo. Questa convinzione era così profonda
in Campanella, che tra lui e la schiera comune
de' restauratori ci è da fare una gran differenza.
Costoro, più che a fondare il nuovo, miravano
a conservare o riedificare il vecchio mondo; Campanella
al contrario si sentiva come tirato dal nuovo,
e il vecchio faceva su lui, dirò così, l'effetto d'un
contrappeso. Gli altri guardavano indietro, e avrebbero
volentieri voltato per sempre le spalle a ogni

avvenire; Campanella guardava innanzi, e si volgeva
indietro come il fanciullo verso la madre che
l'ha allevato.



Infatti fin da giovinetto, come ho già notato in
una mia scrittura[70], Campanella difende la fisica di
Telesio, cioè la nuova scienza, la scienza della natura
opposta alle credenze ecclesiastiche; ma nel
tempo stesso con pietà religiosa indaga la relazione
della vita naturale colla soprannaturale.



Vuol riformare la filosofia (cioè, non si contenta
nè della Scolastica, nè davvero del medio evo) e la
società (Città del sole); ma conservando, anzi promovendo
sempre il rispetto della Chiesa cattolica.



Ammette il progresso; ma indirizzato ad una
monarchia universale, capo il Papa, alla estirpazione
dell'eresia, alla comunità de' beni e delle donne.
Riconosce che lo Stato e le relazioni mondane non
sono il puro nulla, sebbene non abbiano in sè il divino,
ma lo ricevano solo per partecipazione, in
quanto servono a' fini della Chiesa; il vero Stato è
l'ecclesiastico-laicale. È divino solo l'elemento religioso.



Afferma il valore del senso e della esperienza:
anzi nella esperienza fonda tutta la scienza delle
cose umane e naturali, e pone come principio la
coscienza di sè e l'attività spontanea dello
spirito (precorre l'empirismo ed il razionalismo). Ma
con tutto ciò la scienza naturale non è cosa divina,
e ha radice principalmente nell'anima materiale, più
che nella immateriale (che è l'organo della religione). — Dualismo
tra il naturale e il soprannaturale, come
tra le due anime.







Insiste sulla necessità di studiare la natura, gran
libro o codice di Dio: questo studio è tutta la filosofia.
Ma il mondo in generale è solo la statua di
Dio, non un lato della vita di Dio. Dio nella sua
verità è assolutamente fuori del mondo, e ce lo fa
conoscere solo la religione, non la filosofia; la quale
così è di certo regina delle scienze naturali, ma sempre
ancella della teologia.



Ma se la filosofia e le scienze naturali non ci fanno
conoscere la verità, che è Dio stesso, a che servono?
Come giustificare la necessità della loro esistenza?
In generale, perchè questa vita terrena, finita, mutabile?
Non se ne sa niente; è pericoloso anche il
congetturare su ciò, dice Campanella.



Campanella non comprende la necessità del finito
in generale: la mondanità e umanità di Dio.
Quindi i due caratteri della sua filosofia: teologismo
e scetticismo. Questo è la convinzione che il sapere
umano non basta a tutto, perchè sempre imperfetto;
quello è la convinzione della necessità di
sussidii straordinarii per soccorrere la ragione[71].



Il suo teologismo si fonda dunque nel suo scetticismo.
All'opposto, il teologismo scolastico era puramente
dommatico.



Questo scetticismo — diverso dall'antico, e prodotto
dalla contemplazione della natura — è un elemento
nuovo nella filosofia. (Anche oggi i naturalisti
in generale non fanno consistere la scienza umana
che nell'osservazione e nella esperienza; nel resto
sono scettici, e, o ricorrono alla rivelazione, o non
ci credono affatto. A certi problemi — i quali interessano,
più che essi non credono, lo spirito umano,

perchè concernono l'uomo stesso, non come minerale,
pianta o semplice animale, ma appunto come
uomo — i naturalisti non sanno rispondere altrimenti
che o negando i problemi medesimi o facendone
una girata al curato e al confessore). — Abbiamo
visto le diverse forme di questo scetticismo
nel Risorgimento (Cusano, Valla, Pomponazzi, etc.).
Adunque, epilogando, possiamo dire, che nella
nostra filosofia Campanella ha questo significato: — è
filosofo libero, che confida nel senso, nella esperienza
e nella coscienza di se stesso; ma non
è libero, non dico come Bruno, ma nè meno come
Pomponazzi, Achillini, Cesalpino; non è scolastico,
e più che Bruno, in quanto cerca di fondare la filosofia
nella coscienza di sè; ma ne' risultati si
accorda, più che non si potrebbe credere, colla dottrina
gerarchica del medio evo. Rompe sì i ceppi
alla scienza, ma sol perchè questa se li rifaccia da
sè; e si sottometta liberamente, quasi per esperienza,
alla fede.



È insomma, come ho già detto, il filosofo della
restaurazione cattolica.



Il concetto della restaurazione si riassume nel
seguente concetto della vita umana.



L'uomo, dice Campanella, è imperfetto; il suo
stato non corrisponde alla sua natura; egli è in lotta
con se stesso. Causa di ciò è il peccato. Quindi la
necessità dell'aiuto divino. Giovano anche le leggi
positive (quindi il valore dello Stato); ma non bastano.
Ci bisogna altro: la rivelazione. A questa
però si accompagna la religione interna, nella
quale solamente noi partecipiamo alla vera libertà.



Qui ci è del vecchio e del nuovo, e tale è Campanella
stesso: l'uomo restaurato. Il principio

nuovo che si associa all'antico, all'autorità e al sillogismo
(che esplica e vuol comprendere i dati dell'autorità),
è la religione interna; ciò, che egli
chiama anche tactum intrinsecum. «A deo errantes
per flagella reducti sumus ad viam salutis et cognitionem divinorum, non per syllogismum, qui
est quasi sagitta, qua scopum attingimus a longe absque gusta, neque modo per auctoritatem, quod
est tangere quasi per manum alienam, sed per
tactum intrinsecum in magna suavitate». Cioè in
magna libertate.



Il vero principio di questa ristaurazione non è
nè l'autorità nè il sillogismo, ma il tactus intrinsecus.
Cos'è questo tactus? In generale nient'altro
che il sentire, la coscienza di sè, la presenza
dello spirito a sè medesimo, l'Io, il pensare, la
certezza.



E tale è il principio della filosofia di Campanella.
Questo è l'elemento nuovo in lui[72].







LEZIONE QUINTA.
Giordano Bruno.




SOMMARIO.




A) Carattere e destino di Bruno; — Differenza della sua filosofia da
quella di Campanella. — B) Spinoza. — C) Bruno precursore di Spinoza: — Dio come Sostanza Causa.





A) Bruno è il vero eroe del pensiero: l'araldo e
martire della nuova e libera filosofia. Se libertà non
vuol dire un facile dimenarsi nel vuoto, ma il lottare
contro gli enimmi dell'universo e contro i vecchi
pregiudizi, i vecchi sistemi e tutta la potenza
del vecchio mondo, non vi ha filosofo più libero di
Bruno. Prometeo, rapitore della immortale scintilla,
fu confitto alla rupe, ma non domo. Socrate, che
portò la prima luce nella oscura intimità della coscienza,
bevve tranquillo il veleno, che gli porsero i
suoi concittadini. Bruno è degno di avere un posto
accanto a Prometeo e Socrate. — Voi, diceva a suoi
giudici l'annunziatore de' mondi innumerabili,
dell'infinito universo e mondi, della vita infinita
di Dio nell'universo e nell'animo umano[73],
voi profferite questa sentenza contro di me con

maggior timore che io non la riceva. — La mitica
leggenda ci racconta la liberazione di Prometeo. Gli
ateniesi si pentirono di aver fatto morire Socrate.
Bruno aspetta ancora in Italia chi onori la sua memoria,
chi lo vendichi dall'anatema che pronunziarono
contro di lui la superstizione e l'ignoranza.
Uno storico d'Italia[74] lo chiama pazzo; questa parola
è l'unica giustificazione. Invece del rogo, il
manicomio.



Siamo sinceri. Bruno è stato vendicato da un
pezzo; e quest'opera, non solo pietosa ma giusta,
questa riparazione, che ha cancellato una vergogna
nella storia umana, e però è stata una riparazione
dell'umanità stessa, noi la dobbiamo agli stranieri,
se vi ha stranieri nella patria del libero pensiero[75].

Gli stranieri sono verso i nostri filosofi più giusti e
generosi che noi non siamo verso i loro.



La libertà è il carattere stesso di Bruno; è tutto
Bruno. «Qua molti, che per sua bontà e dottrina
non possono vendersi per dotti e buoni, facilmente
potranno farsi innanzi, mostrando quanto noi siamo
ignoranti e viziosi. Ma sa Dio, conosce la verità infallibile,
che, come tal sorte d'uomini son stolti,
perversi e scellerati, così io in miei pensieri, parole
e gesti non so, non ho, non pretendo altro, che
sincerità, simplicità, verità. Talmente sarà giudicato,
dove le opre ed effetti eroici non saran creduti
frutti de nessun valore, e vani; dove non è
giudicata somma sapienza il credere senza discrezione;
dove si distinguono le imposture degli uomini
dagli consegli divini; dove non è giudicato atto
di religione e pietà sopraumana il pervertere la
legge naturale; dove la studiosa contemplazione non
è pazzia; dove nell'avara possessione non consiste
l'onore, in atti di gola la splendidezza, nella moltitudine
de' servi, qualunque sieno, la riputazione,
nel meglio vestire la dignità, nel più avere la grandezza,
nelle maraviglie la verità, nella malizia la

prudenza, nel tradimento l'accortezza, nel fengere
il saper vivere, nel furore la fortezza, nella forza
la legge, nella tirannia la giustizia, nella violenza il
giudicio, e cossi si va discorrendo per tutto. Qua
Giordano parla per volgare, nomina liberamente,
dona il proprio nome a chi la natura dona il proprio
essere; non dice vergognoso quel che fa degno
la natura; non cuopre quel ch'ella mostra
aperto; chiama il pane pane, il vino vino, il capo
capo, il piede piede, ed altre parti di proprio nome;
dice il mangiare mangiare, il dormire dormire, il
bere bere, e così gli altri atti naturali significa con
proprio titolo. Ha gli miracoli per miracoli, le prodezze
e maraviglie per prodezze e maravigile, la verità
per verità, la dottrina per dottrina, la bontà e
virtù per bontà e virtù, le imposture per imposture,
etc. Stima gli filosofi per filosofi, gli pedanti per
pedanti, gli monachi per monachi —, le sanguisughe
per sanguisughe, gli disutili, montaimbanco,
ciarlatani, bagattellieri, barattoni, istrioni, papagalli,
per quel che si dicono, mostrano e sono, etc. Orsù,
orsù, questo, come cittadino e domestico del mondo,
figlio del padre Sole e de la Terra madre, perchè ama
troppo il mondo veggiamo come debba essere odiato,
biasimato, perseguitato e spinto[76] da quello»[77].



Domenicano, come Campanella, Bruno abbandona
giovinetto il chiostro, getta gli abiti monacali, va
vagando per tutta Europa; visita Francia, Inghilterra,
Alemagna, predicando in ogni luogo le sue
libere dottrine, cercando pace da per tutto, e non la
trovando mai, scontento sempre di tutto e di tutti,
fuorchè d'una cosa sola, la verità. E grida: «l'Universitade

che mi dispiace, il volgo ch'odio, la moltitudine
che non mi contenta, una che mi innammora;
quella per cui sono libero in soggezione,
contento in pena, ricco ne la necessitade, e vivo ne
la morte». Solo «per amore di essa io mi affatico,
mi crucio, mi tormento»[78]. Finalmente, come
spinto dal suo fato, ritorna in Italia; è imprigionato
dalla inquisizione di Venezia, consegnato a quella
di Roma, esaminato, torturato e arso. — Si suol
dire che il maggior tormento e insieme la maggior
consolazione de' filosofi sia la verità. Se ciò è vero,
io credo che a nessun uomo la verità abbia fruttato
più gran tormento e più grande consolazione che
al povero Bruno[79].




  E chi mi impenna e chi mi scalda il core?

  Chi non mi fa temer fortuna o morte?

  Chi le catene ruppe?. . . . . . .

  . . . . . . . . . . . . . . . . .

Quindi l'ali sicure a l'aria porgo

  Nè temo intoppo di cristallo o vetro,

  Ma fendo i cieli e a l'infinito m'ergo.

E mentre dal mio globo agli altri sorgo,

  E per l'eterio campo oltre penetro,

  Quel che altri lungi vede, lascio al tergo.




Poi che spiegate ho l'ali al bel desio,

  Quanto più sotto il piè l'aria mi scorgo,

  Più le veloci penne al vento io porgo,

  E spreggio il mondo, e verso il ciel m'invio.

Nè del figliuol di Dedalo il fin rio

  Fa che giù pieghi, anzi via più risorgo.

  Ch'i' cadrò morto a terra, ben mi accorgo;

  Ma qual vita pareggia al morir mio?

La voce del mio cor per l'aria sento:

   — Ove mi porti, temerario? China,

  Chè raro è senza duol troppo ardimento. —



Non temer, rispondo io, l'alta ruina.

  Fendi sicur le nubi e muor contento,

  Se il ciel sì illustre morte ne destina![80]






Bruno era presago del suo destino! Onde tanto
entusiasmo, e quello spirito irrequieto che si mostra
tranquillo e sereno solo innanzi alla morte? «In Bruno»,
scrive uno storico della filosofia[81], «vi ha l'esaltazione
di una grande anima, che sente in se stessa
la immanenza dello spirito, e sa che nella unità del
suo essere e di tutti gli esseri consiste tutta la vita
del pensiero. Nella profondità di questa coscienza
vi ha qualche cosa che rassomiglia al sacro furore
di una baccante; essa trabocca, per divenire oggetto
a se stessa ed esprimere tanta ricchezza».
È qui, ho detto io in una mia breve scrittura sulla
filosofia italiana[82], tutta la differenza tra Bruno e
Campanella. Per Campanella l'universo non è certo
una cosa morta; tutte le cose vivono, anzi sentono,
e l'anima universale le muove e alimenta. Ma questa
vita è solo ombra della vita vera: la fonte di
ogni vita è fuori di essa. A questa fonte non si perviene
coll'intelletto, il quale è sempre condannato
a cibarsi d'acqua e di fango: noi ne gustiamo appena
qualche analogia mediante la fede. Anche Bruno
lascia sussistere questo incomprensibile, o almeno
non lo nega assolutamente; ma affermandolo lo riduce
a un punto oscuro piccolissimo, il quale non
reca alcun tormento all'animo umano, perchè tutti
i tesori che esso può nascondere egli li contempla

vivi, reali ed esplicati nella natura, nell'universo,
nel mondo, cioè, al dir di Bruno, in quella celeste
Anfitrite che è la infinita genitura, perfetta somiglianza
e imagine dell'infinito generante. Così l'universo
per Bruno non è solo la statua di Dio,
ma la sua infinita rivelazione; non la tomba della
divinità morta, ma la sede della divinità vivente;
anzi la vera e unica vita di Dio; perchè vivere è
rivelarsi, e si rivela chi genera e si contempla e
specchia nella sua genitura. Senza l'universo Dio
sarebbe infinità astratta, non reale. Bruno concede
la prima all'attività de' teologi, e la seconda assegna
ai filosofi come il loro unico e vero Dio.





B) È stato detto che Bruno è il precursore di
Spinoza, anzi lo Spinoza italiano. Ciò è in grandissima
parte vero. Ma non sempre è stato inteso il
vero concetto dello spinozismo, e però quel che si
voleva significare con un tal paragone[83].



Spinoza, si è detto, è il filosofo della Sostanza;
per lui Dio è la identità e la indifferenza assoluta
del pensiero e dell'estensione, de' due universi, del
corporeo e dello spirituale, e come tale indifferenza
è un essere immobile e senza vita: il carattere della
Sostanza è l'immobilità assoluta.



Or tale non è il Dio di Bruno. Il Dio di Bruno
è la vita stessa, infinita attività, infinita rivelazione
di se stesso. Come dunque si può dire, che Bruno
precorra Spinoza?







È vero che il Dio di Spinoza è la Sostanza, cioè
assoluta indifferenza; ma non è solo questo. Il pregio
di Spinoza nella storia della filosofia non è solo
di aver concepito Dio come Sostanza; o piuttosto,
la Sostanza di Spinoza non è quella che comunemente
s'intende sotto un tal nome.



Quella identità, che è la Sostanza, non è semplice
Essere, pura immobilità, ma Causa sui. Causa sui, — questo
concetto che il nostro Mamiani dice contradittorio,
assurdo, perchè lo stesso ente non può essere
a un tempo causa ed effetto di se medesimo, — questo
è quello che ha di nuovo e di proprio la
Sostanza di Spinoza. Essa è di certo assoluta indifferenza
dei due opposti (pensiero ed estensione):
ma, come tale indifferenza, è assoluta attività,
causalità infinita. Essa non è semplice immanenza
(Sostanza), ma attività immanente (Sostanza
causa).



Il concetto di Dio come causalità immanente:
tale è la novità dello spinozismo.



Come indifferenza assoluta degli opposti, Dio è la
Sostanza; e



come assoluta attività, essenza, actuositas, è l'Attributo;



come
infinito effetto, o esistenza, è il Modo infinito.



Sostanza, Attributo e Modo sono i tre concetti
fondamentali dello spinozismo. Ora il modo come
tale, la res particularis, non si può comprendere
senza il Modo infinito. Modo infinito è il finito
infinito, l'effetto infinito, l'universo come universo,
come sistema o eterno ordine delle cose, come infinita
genitura. Così Dio è causa sui; l'universo
è Dio stesso come effetto di se stesso.
In altri termini:







Dio è Natura:



come semplice Natura, è identità assoluta, Sostanza.



Come Natura naturante, è Causa;



come Natura naturata, è Effetto.



Qui il vero Dio è la causa sui; la Natura che
natura se stessa. L'essenza di questo Dio è il
naturare (causare)[84].



Quindi lo schema dello spinozismo è il seguente:



1. Substantia = Deus = Natura;



2. Natura naturans (attributi). Potentia infinita.
a) Infinita cogitandi potentia. b) Infinita agendi potentia
seu Quantitas infinita.



3. Natura naturata = Facies totius universi: quae,
quamvis infinitis modis variet, manet tamen semper
eadem: Modo infinito, a) Intellectus assolute infinitus.
b) Motus et Quies.



4. Res particulares. a) Ideae. b) Corpora (res). Il
modo, come puro modo, è la res così per sè; non è
niente di reale, ma puro auxilium imaginationis.



Il pregio dello spinozismo è il concetto del Modo
infinito: della Natura naturata (fatto ideale del
Gioberti); cioè della differenza nella stessa indifferenza
assoluta. Il difetto è aver concepito Dio, solo
come Causa (efficiente).







In Bruno vi ha lo stesso schema: cioè Sostanza;
Attributo (Sostanza come Causa); Modo infinito
(Universo); Modi (cose dell'Universo)[85]. — La
differenza tra Bruno e Spinoza è questa, che in
Bruno vi ha una certa perplessità nel concetto di
Dio: Dio ora è principio soprannaturale e soprasostanziale,
ora è la stessa Natura e Sostanza. Quello
è, come ho già detto, il Dio de' teologi, questo de' filosofi; — io
lascio stare questa perplessità, e considero
in Bruno solo l'elemento nuovo, che riceve
la sua vera forma in Spinoza.



Se non che, a scansare ogni equivoco, devo notare
che quando si parla del panteismo di Bruno — e
in Italia già ricominciano le vecchie accuse — come
di un fatto incontroverso, si offende un po' — almeno
così pare a me — la verità storica. Appunto
perchè in Bruno ci è questa perplessità, non
credo si possa dire ch'ei sia quel panteista tutto di
un pezzo, che si ammira o si teme nello Spinoza.
In Bruno ci è ancora l'ente estramondano o soprannaturale
del vecchio mondo, sebbene ridotto a minime
proporzioni; e in Spinoza non ci è più[86]. — D'altra
parte, si casca in un errore opposto e non
meno grave, quando di questo caput mortuum della
vecchia teologia, come è rimasto in Bruno, si vuol
fare come un'anticipazione dello spirito assoluto
della filosofia moderna, e così ammirare nel nostro
filosofo anche il precursore di Hegel. In una storia
della filosofia non vi ha cosa peggiore di questi guazzabugli.









C) Bruno è il precursore di Spinoza, ma come
poteva essere prima di Cartesio.



1. Per Bruno l'Assoluto è l'identità o indifferenza
assoluta del pensiero e dell'estensione (la Sostanza);
ma concepita alla maniera aristotelica (alla maniera
antica), come unità della forma e della materia
(potenza attiva di tutto e potenza passiva di
tutto; potestà di fare e potestà di esser fatto).
Senonchè Bruno critica Aristotele di non aver posta
davvero questa unità (e infatti è così; il Dio
aristotelico è pura forma). «Aristotele non conobbe
l'ente come uno. Fu molto poco avveduto
nella verità, per non profondare alla cognizione di
questa unità e indifferenza della costante natura
ed essere». Questa indifferenza è la Sostanza.
«Principio materiale costante ed eterno; Principio
formale similmente costante ed eterno. I quali si
riducono ad uno essere ed una radice.



«Questa unità e indifferenza è complicatamente
e totalmente infinita; è in tutto il mondo
e in ciascuna parte del mondo infinitamente e
totalmente. (All'opposto l'universo è esplicatamente
infinito e non totalmente; la sua infinità è
totalmente in tutto e non nelle parti). Quella unità
è uno individuo infinito semplicissimo. (All'opposto
il mondo è uno amplissimo dimensionale
infinito). Dio è l'infinito implicato nel semplicissimo
primo principio (L'universo è l'infinito esplicato infinitamente)».



2. Dio (Unità, Indifferenza, Sostanza) è essenzialmente
Causa: la sua essenza è causare. Ed è perciò causalità infinita.



«In Dio il potere e il fare è tutt'uno. — Egli
non può essere altro che quello che è; non può essere
tale, quale non è; non può potere altro che

quello che può; non può volere altro che quello
che vuole; e necessariamente non può fare altro
che quello che fa. — L'azione sua è necessaria,
perchè procede da tale volontà, che è la stessa
necessità. In lui libertà, volontà, necessità sono
affatto medesima cosa, e il fare col potere, volere
ed essere ».



Il gran pregio di Bruno è aver detto: Essere è
fare; Essere è causare.



Non faccia scandalo quello che dico, cioè che Dio
per Bruno è necessariamente causa. Come causa,
esso è causa sui, e perciò è causa del mondo. Dio
non causa il mondo, che in quanto causa se stesso.



Similmente Gioberti dice: Dio crea se stesso; l'essere
è in lui il creare. E crea il mondo, in quanto
crea se stesso. Il che non vuol dire, che Dio sia l'effetto
del mondo, ma l'opposto.



Dove Gioberti dice crea, Bruno ha detto causa.
Gioberti: Essere è creare; Bruno: Essere è
causare.



Il difetto di Bruno è aver concepito il fare divino
(l'Essere divino) come causare semplicemente.



3. L'universo — notate bene, non le cose dell'universo
(e Bruno, come si vedrà, distingue quello
da queste) — è Dio stesso come EFFETTO infinito
di se stesso. Infinita genitura dell'infinito
generante. — Potenza, operazione, effetto sono
in Dio una medesima cosa. L'universo — l'operazione
o effetto infinito, medesimo in Dio colla
potenza — non è altro che le cose, in quanto
sono in Dio (Natura naturata), non le cose per sè.



L'universo come effetto infinito è identico e
differente da Dio.



È identico, in quanto infinito; differente, in quanto
effetto; identico differente, perchè Infinito come

effetto. Non è il vero infinito, ma l'infinito, come
effetto, fatto, causato.



Come identico differente, l'universo è una
differenza o distinzione in Dio; in Dio, e non
fuori, appunto perchè è infinito; se fosse finito,
sarebbe semplice effetto, cioè fuori della sua causa.



Quest'idea dell'universo in Dio come una differenza
in Dio, è tanto contrastata, perchè non si
ha un concetto giusto di ciò che vuol dire Universo.
Vuol dire sistema, ordine, nesso, relazione
universale. E ciò non solo è in Dio, ma
non può non essere in Dio; non può essere che
in Dio.



Identico: «È uno, immobile; non si genera
(perchè ha tutto l'essere); non si corrompe; non
può nè sminuire nè crescere, perchè infinito; non
è alterabile, non è mutabile, non è misurabile.....;
è uno e medesimo; non è altro e altro; non ha essere
e essere; non ha parte e parte.....; è il tutto indifferentemente,
e perciò è uno; è tutto quello
che può essere, e in lui non è differente
l'atto dalla potenza».



Queste determinazioni sono le stesse determinazioni
di Dio: Dio è per Bruno il tutto indifferentemente,
e in lui non è differente l'atto
dalla potenza.



Ma pure l'universo è



Differente: «Dico Dio termine interminato di
cosa interminata, perchè così Dio come l'universo
è tutto infinito; ma Dio complicatamente e totalmente,
l'universo esplicatamente e non totalmente.
L'universo è tutto infinito; perchè non
ha margine, nè termine, nè superficie; non è totalmente
infinito, perchè ciascuna parte, che in quello
possiamo prendere, è finita, e de' mondi innumerabili

che contiene, ciascuno è finito. Dio è tutto infinito,
perchè da sè esclude ogni termine, ed ogni
suo attributo è uno ed infinito; è poi totalmente
infinito, perchè tutto lui è in tutto il mondo
e in ciascuna sua parte infinitamente e totalmente,
al contrario della infinità dell'universo,
la quale è totalmente in tutto, e non in queste parti.
E però Dio ha ragione di termine, l'altro di terminato,
non per differenze di finito ed infinito,
ma perchè l'uno è infinito, e l'altro infinito
e finiente».



Adunque, ripeto, vi ha in Dio una differenza;
e questa differenza — ciò è anche da notare — è
essa stessa indifferenza: il tutto indifferentemente.



Dio, dunque, è indifferenza, che si differenzia indifferentemente.



Come causa è indifferenza;



come causato è indifferenza.



La differenza è dunque pura forma. Questo è il
difetto di Bruno (e anche di Spinoza). Ma, anche come
semplice forma, è già un gran passo innanzi.



Come Infinito finiente Dio è già più che Sostanza
causa. Ma Bruno non sviluppa questo concetto
del fine. Questo concetto si riproduce — con
più chiara coscienza — nel Gioberti; secondo il quale
la vera infinità di Dio è appunto la preoccupazione
o presunzione infinita del mondo. In Bruno
non ci è vero fine: non ci può essere, perchè Dio
è semplice causa.



4. Distinzione delle cose dell'Universo dall'Universo:
le cose sono semplici modi dell'una e assoluta
Sostanza.



«L'universo comprende tutto l'essere e tutti i
modi di essere; delle cose ciascuna ha tutto l'essere

(tutta la sostanza: identità), ma non tutti i modi di
essere.... Uno è l'ente, la sostanza e la essenza....
In essa si trova la moltitudine, il numero, ma
come modo e moltiformità dell'ente; laonde non
è più che uno, ma moltimodo, moltiforme e moltifigurato....
Tutto ciò che fa differenza e numero è
puro accidente, pura figura, pura complessione....
(La sostanza rimane sempre la stessa; è
una, ente divino, immortale).... diverso volto di
medesima sostanza; volto labile, mobile, corruttibile,
d'un'immobile, perseverante ed eterno essere....
Ciò che fa la moltitudine non è l'ente, non
è la cosa, ma quello che appare, che si rappresenta
al senso ed è nella superficie della
cosa»[87] (auxilium imaginationis, diceva Spinoza).



Da questa sommaria comparazione io credo di poter
conchiudere, che lo schema metafisico di Bruno
e Spinoza è lo stesso, o almeno, che l'uno è precursore
dell'altro.







LEZIONE SESTA.
Giambattista Vico.




SOMMARIO.




A) Difetto della dottrina di Bruno — Passaggio da Bruno e Campanella
a Vico. — B) Il nuovo concetto della unità dello Spirito — Di nuovo
Bruno, Spinoza e Vico. — C) Il concetto dello Sviluppo — Schema
logico: La Psiche individuale; la Psiche nazionale; l'umanità. — Pregio
e difetto di Vico. — D) Oscurità di Vico.





A) Da Bruno e Campanella a Vico corre un periodo
di circa cento anni. In tutto questo tempo non
vi ha un filosofo veramente originale in Italia; all'Italia
non appartiene nessuna idea nuova. Cartesio,
Spinoza, Locke, Leibniz non sono italiani. O piuttosto,
i nuovi germi, nati in Italia, si formarono liberamente
a sistemi fuori del nostro paese. Bruno
diventa Spinoza; Campanella, Cartesio e (in quanto
telesiano) Locke; la monade di Bruno, trasfigurata
nell'Esse cognoscere di Campanella, diventa la monade
di Leibniz (rappresentazione assoluta del moltiplice
nella unità del pensiero).



Da Bruno e Campanella a Vico vi ha dunque come
un vuoto nella storia del nostro pensiero. Perchè
Vico possa esser ben compreso, bisogna riempire
questo vuoto colla storia della filosofia europea.
Posti Bruno e Campanella, si vede, ora, la necessità
di Vico; ma perchè Vico nascesse, la necessità
della sua nascita dovea manifestarsi e divenire
una realtà storica: un fatto nella vita

del pensiero umano. E ciò è dire, che doveano mostrarsi
in tutta la loro realtà i difetti della posizione
di Campanella e di Bruno; anzi dovea prima
compiersi questa posizione.



La posizione era questa: Dio è solamente causa
(causa efficiente), e perciò l'Universo è solamente
effetto.



Questa posizione annulla ogni distinzione essenziale
tra i due universi, il naturale e lo spirituale,
e assegna loro un'identica legge: la causalità, o la
semplice relazione causale.



Questa posizione è in generale il nuovo naturalismo — di
cui abbiamo visto le prime tracce,
dopo la Scolastica, nel Cusano — applicato indifferentemente
alla considerazione della natura e dell'uomo;
e la cui unica legge è la legge matematica
o meccanica, e il metodo il processo dal principio
alla conseguenza o dalla conseguenza al principio.



Ora l'uomo, il mondo umano, vuol dire libertà;
e la libertà non è la semplice causalità.



Nella dottrina di Bruno non vi ha davvero libertà
umana (nè divina). In altri termini (così in
Bruno, come in Spinoza) è inesplicabile il concetto
della Sostanza. Come il Modo può conoscere
la Sostanza, la quale non conosce se stessa, e così
essere superiore alla Sostanza stessa? Come l'uomo
può elevarsi a Dio, se è semplice effetto? Come
l'effetto ritorna alla causa? E pure Bruno e Spinoza
finiscono egualmente con questa contradizione: — Bruno
negli Eroici Furori, che sono appunto
la liberazione dell'anima e la sua elevazione e unione
con Dio; Spinoza nella parte quinta dell'Etica,
che tratta della potentia intellectus, cioè de libertate
humana, la quale per Spinoza è la stessa beatitudine
(amor Dei intellectualis).







Una semplicemente non può essere la legge della
natura e dell'uomo.



L'essere naturale è immediatamente quel che
è e può essere; è posto come quel che deve essere,
e tutto il suo mondo è la sua nascita, che non è
opera sua. L'uomo, all'opposto, fa se stesso, il suo
mondo; e questo suo mondo è lui stesso: Carne
della sua carne, etc. Come uomo, come spirito,
come mondo umano, egli è creatore di se stesso. — Con
ciò non voglio dire, già s'intende, che egli crei
se stesso come immediato uomo, come uomo animale
o naturale.



In altri termini: è vero che tutte le cose sono
in Dio. Sono in Dio, perchè hanno la loro entità
in Dio. Così, Dio è sostanza prima (Gioberti); l'esser
le cose in Dio è la loro entità vera. Ma la differenza
tra l'entità delle cose naturali e l'entità
umana è questa:



le cose sono in Dio immediatamente; sono poste
come semplici enti, e non altro, in Dio;



l'uomo, invece, è in Dio, in quanto si eleva per
se stesso e si unisce a Dio; in quanto si fa lui
stesso, quanto può, Dio (quell'essere, che è Dio);
di maniera, che il suo essere è la sua stessa libera
attività: la libera produzione di se stesso. Se Dio
è causa o attività assoluta, e perciò in lui essere e
fare sono lo stesso; se insomma, essere davvero è
farsi, egli è evidente, che essere davvero in Dio,
non è semplicemente esser fatto, ma farsi Dio e
in Dio. Ciò vuol dire: il vero uomo non è semplicemente
effetto, ma causa. Ora l'effetto, che è causa,
è appunto il fine.



Così Dio, come insieme causa o principio e fine
o effetto assoluto è una duplice attività in una:
creativa e ricreativa, direbbe Gioberti; e solo così,

come tale unica attività, è la vera attività, e quindi
il vero Essere; lo Spirito o il Creatore. La prima
attività è semplicemente divina (naturale); la seconda
è divina e umana insieme (cioè veramente
divina). — I due cicli di Gioberti, che sono un unico
ciclo.



Ora Vico rappresenta appunto questa distinzione
reale de' due universi; e quindi fonda il mondo
umano, il mondo dello spirito. Rappresenta la differenza
reale di quella assoluta indifferenza;
e questa differenza è espressa nel concetto delle due
Provvidenze. Il suo mondo naturale, fatto solo
da Dio (come provvidenza naturale), e il suo mondo
umano, fatto dall'uomo e da Dio insieme, consistono
nelle due attività creative, che sono i due cicli di
Gioberti.



In Vico il concetto della formola ideale è già
dato: non della formola monca, l'Ente crea l'esistente,
ma della vera formola, l'Ente crea l'esistente
e l'esistente ritorna all'Ente[88].







Tale è, in brevi parole, il passaggio ideale e, direi
quasi, logico da Bruno a Vico.



Perchè questo passaggio fosse storico, era necessario
che il naturalismo (di Bruno) prendesse la sua
forma schietta e rigorosa nello spinozismo (e Spinoza
richiede Cartesio, precorso da Campanella); che il
principio della semplice efficienza si mostrasse in
tutta la sua luce, come cartesianismo e come lockismo;
che Leibniz ponesse il concetto — sebbene imperfetto,
cioè come identità immediata — dello spirito
nella monade, e così protestasse contro il puro
naturalismo (la monade in sè è più che causa efficiente);
che, insomma, si vedessero e s'intendessero
le conseguenze della prima posizione.





B) Ho detto che Vico pone la differenza, la
differenza reale, nella assoluta indifferenza di Bruno
e Spinoza; quella differenza, che nè questi nè gli
altri filosofi posteriori aveano saputo porre. Ponendo
la reale differenza, Vico pone la reale unità: cioè,
non più la Sostanza causa, ma lo Spirito. Tale è lo
Spirito: non vuota identità, ma reale differenza, e
contuttociò, anzi appunto perciò, reale unità.



Ho esposto altrove[89] la intenzione di Vico, quasi
colle stesse sue parole, così: «Finora i filosofi hanno
contemplato Dio solo per l'ordine delle cose naturali;
io, più su innalzandomi, contemplo in Dio il
mondo delle menti umane, che è il mondo metafisico,

per dimostrare la Provvidenza nel mondo
degli animi umani, che è il mondo civile, ossia il
mondo delle nazioni. Contemplando Dio solo per
l'ordine naturale, cioè in quanto ha dato naturalmente
l'essere alle cose e agli uomini, e naturalmente
lo conserva, i filosofi hanno dimostrato solo
una parte o attributo della sua provvidenza; io
lo contemplerò per la parte che è più propria
degli uomini, la natura de' quali ha questa principale
proprietà, di essere socievoli, cioè come
provvedente nelle cose morali politiche, ossia ne'
costumi civili, coi quali sono provenute al mondo
e si conservano le nazioni. E questa nuova e più alta
contemplazione è possibile, perchè questo mondo
civile è certamente stato fatto dagli uomini;
onde se ne possono, perchè se ne debbono, ritrovare
i principii dentro le modificazioni della nostra
medesima mente umana. E dee recar meraviglia,
come tutti i filosofi si studiarono di conseguire
la scienza di questo mondo naturale, del
quale, perchè Iddio egli il fece, esso solo ne ha
la scienza, e trascurarono di meditare su questo
mondo delle nazioni, del quale, perchè l'aveano
fatto gli uomini, ne potevano conseguire la scienza
gli uomini. Questo stravagante effetto è provenuto
dalla miseria della mente umana; la quale,
restata immersa e seppellita nel corpo, è naturalmente
inchinata a sentire le cose del corpo, e dee
usar troppo sforzo e fatica per intendere se medesima.
E pure l'uomo in tanto si approssima a Dio,
e questa scienza è d'una specie veramente divina,
in quanto il mondo, che egli vuole con essa contemplare,
lo ha fatto egli stesso; perchè in Dio il
conoscere e il fare è una medesima cosa, e solo
l'uomo partecipa di questa divina natura. La differenza

tra l'uomo e Dio è, che l'uomo ha fatto a
principio questo suo proprio mondo senza sapere ciò
che si faceva, anzi credendo di fare tutto il contrario.
E questa è come una benevola astuzia della
Provvidenza; la quale, senza forza di leggi, ma
facendo uso degli stessi costumi degli uomini, — dei
quali le costumanze sono tanto libere di
ogni forza, quanto lo è agli uomini celebrare
la loro natura, — come una mente diversa, alle
volte contraria e sempre superiore a' fini particolari
e ristretti che gli uomini si propongono,
ne fa mezzi per servire a fini più ampii, e gli
adopera sempre per conservare l'umana generazione.
Così vogliono gli uomini usar la libidine bestiale
e disperdere i loro parti, e ne fanno la castità de'
matrimonii, onde sorgono le famiglie; vogliono i
padri esercitare smoderatamente gli imperi
paterni sopra i clienti, e surgono le città; vogliono
i nobili abusare la libertà signorile sopra i plebei,
e vanno in servitù delle leggi, che fanno la libertà
popolare; e simili. Questo, che fece tutto,
fu pur Mente; perchè il fecero gli uomini con intelligenza;
non fu Fato, perchè il fecero con elezione;
non Caso, perchè con perpetuità, sempre
così facendo, escono nelle medesime cose. Questa
Mente o Provvidenza è l'unità dello spirito che
informa e dà vita a questo mondo di nazioni».



Io devo considerare qui solamente questa unità
dello spirito, la quale è il nuovo Dio della filosofia,
che sbalza di soglio l'antico (il Dio semplicemente
Causa), e la vera negazione e il vero compimento
della unità di Bruno e Spinoza: questa unità,
il cui concetto è la base e il principio, in cui consistono
e a cui ritornano tutti i concetti nuovi della
Scienza nuova, e che è solo la possibilità reale

di questa scienza, cioè della filosofia della storia:
questa unità, che esige una nuova metafisica, la
metafisica della mente umana, che proceda
sulla storia delle umane idee: quella metafisica,
di cui Cartesio pose la base, quando disse:
Pensare è essere (il vero essere); ma poi non ne
fe' niente, appunto perchè non si avvide di tutto il
tesoro che avea in mano, concependo in modo ristretto
il pensare e perciò stesso il vero essere:
quella metafisica, che non è il puro ontologismo — la
vecchia metafisica fondata sull'essere, — ma
che appunto, perchè fondata nel pensare, è psicologismo,
e appunto perchè fondata nel pensare vero,
cioè puro e non empirico, è psicologismo trascendente,
cioè il vero ontologismo: insomma,
la metafisica della Mente, della Mente Umana,
e non dell'Ente. Gioberti — che meglio intende
e spiega se stesso — è in ciò di accordo con
Vico[90].



Che cosa è dunque,questa nuova e vera unità,
questa Unità dello Spirito?



Bisogna ripigliare, da questo punto di vista, la
considerazione di Bruno e Spinoza.







«Chi vuol sapere i massimi secreti di natura,
riguardi e contempli circa gli minimi e massimi
degli contrarii ed oppositi. Profonda magia è trar
il contrario, dopo aver trovato il punto dell'unione».



«A questo tendeva con il pensiero... Aristotele,
ponendo la privazione, a cui è congionta, certa
disposizione, come progenitrice, parente e madre
della forma; ma non vi potè aggiungere. Non ha
possuto arrivarvi, perchè, fermando il piè nel geno
dell'opposizione, rimase inceppato di maniera,
che, non descendendo alla specie de la contrarietà,
non giunse nè fissò gli occhi al scopo:
dal quale errò a tutta passata, dicendo, i contrarii
non poter attualmente convenire in soggetto medesimo»[91].



Adunque, secondo Bruno, vi ha due cose a fare,
che in verità sono una medesima: dati i contrarii,
trovare il punto della unione; e trovato il punto
della unione, trarre il contrario.



Sono una medesima cosa; giacchè il punto della
unione, che si dice trovato, non è veramente trovato — non
è veramente unità de' contrarii, — se
da esso non si trae il contrario, cioè non si fa vedere
che questo punto stesso si differenzia. Se
non si trae da esso il contrario, ma si pone così
estrinsecamente, questo punto non è il punto
della unione.



Aristotele riceve i contrarii platonici: l'idea e il
fenomeno (l'idea è fuori del fenomeno: dualismo),
e fa di quella la forma, di questo la materia;

questa è complicatamente e possibilmente
QUELLO STESSO, che quella è esplicatamente e
attualmente; l'una è l'essere meramente possibile,
l'altro l'essere attuale. Così la relazione tra
i contrarii non è più negativa come in Platone,
nel quale l'uno è l'essere, e l'altro il non essere.
Ma è positiva: l'uno è l'essere attuale, l'altro
l'essere possibile. Questa relazione positiva, questo
uno essere, sotto i due aspetti della possibilità
e dell'attualità, è il punto della unione aristotelico.
Aristotele dunque, procedendo da' contrarii,
trova il punto della unione.



Ma lo trova davvero?



Bruno ha detto già, che non lo ha trovato; che
«non conosce l'Ente come Uno, per non aver profondato
alla cognizione di questa» (la sua) «unità
e indifferenza della costante natura ed essere».



Ora dice, che non ha saputo trarre il contrario;
che, al più, si è arrestato al genere dell'opposizione,
ma non è disceso sino alla specie della contrarietà.



La seconda critica è il compimento della prima.
Aristotele non ha concepito l'Ente come Uno, perchè
non l'ha concepita come assoluta indifferenza;
e non l'ha concepito come assoluta indifferenza,
perchè non l'ha concepito come coincidenza
dei contrarii. Bruno, seguendo il Cusano, dice
di concepirlo così: questo essere il suo vantaggio
sopra Aristotele. In realtà, questa indifferenza
non è che la conseguenza esplicita della posizione
aristotelica; giacchè quella relazione positiva,
quell'uno stesso essere sotto due aspetti, non è
che l'essere indifferente. Ma non basta, — ecco
la seconda critica, — dire: l'essere indifferente. Perchè
questo sia un vero concetto, e non già un semplice

presupposto; perchè sia veramente l'essere indifferente,
bisogna trarre da esso il contrario, non
presupporlo; cioè, nel caso di Aristotele, non presupporre,
ma derivare i due principii, forma e
materia. Finchè non si fa questo, il dualismo dei
principii non è superato; cioè, non si ha veramente
l'uno essere, l'assoluta indifferenza. Ora Aristotele
non deriva i due principii, ma li presuppone.



Bruno dice: assoluta indifferenza, e oltre a
ciò esige la derivazione del contrario. Ciò è molto.
Ma poi, non solo non trae il contrario, ma con tutto
che dica indifferenza, non afferma quella posizione,
che è la possibilità del punto della unione.
Mi spiego: Aristotele dice: uno stesso essere sotto
due aspetti. Ma, poi, pone come il vero essere l'uno
di questi due aspetti, per sè, senza l'altro, e così
distrugge da sè la posizione dell'uno stesso essere.
Così l'altro rimane sempre qualcosa d'estrinseco
al primo, e non è derivato dal primo; e sebbene
non sia superiore al primo, pure è sempre un limite
insuperabile del primo. E ciò val quanto dire: il
primo — la forma, il pensiero — non è veramente
il Primo; in realtà ci sono due Primi.



Bruno dice: Indifferenza, e sta fermo a questa
posizione, in quanto la forma non è mai estrinseca
alla materia e l'intelletto artefice muove e opera
da dentro; il Dio aristotelico, pura forma, è scomparso.
Ma, d'altra parte, quella indifferenza è un
punto assolutamente oscuro, una base presupposta,
non pensata affatto; i due contrarii sono in realtà
ancora assolutamente irreducibili; la loro indifferenza
o unità è piuttosto essere insieme, semplice
coincidenza, non altro.



Spinoza, mediante Cartesio, fa chiaro quel punto
oscuro; e questo punto chiaro — immediatamente

chiaro (evidenza, intuito cartesiano) — è il pensiero
in quanto contiene il suo contrario, l'essere. Questa
unità, che non è più semplice coincidenza, ma
contenenza, insidenza, — unità che si differenzia
immediatamente come indifferenza, — è la nuova
indifferenza, la Sostanza di Spinoza.



Spinoza è la chiarezza di Bruno; quel che in
Bruno è oscuro, in Spinoza è chiaro (sebbene non
assolutamente chiaro, ma solo immediatamente). In
Bruno è oscura la indifferenza, e in Spinoza si fa
chiara, in quanto il punto della unione è il pensiero,
e il pensiero non è tale che in quanto contiene
o pone immediatamente o intuitivamente il
suo contrario, l'essere. Il pensiero è quel punto
(punctum mobile), che è insieme unire e trarre
il contrario; il punto della unione è il punto
stesso della differenza. Punto attivo, non morto;
che unisce in quanto differenzia, e differenzia
in quanto unisce. Similmente, l'indifferenza come
causa è oscura in Bruno, e si fa chiara in Spinoza.
La Sostanza è causa, attività, in quanto è il
pensiero che contiene o pone immediatamente l'essere:
l'essere è l'effetto del pensiero, e questo effetto
è lo stesso essere del pensiero: il pensiero è
causa sui. Infinità del pensiero, infinità dell'essere;
causa infinita, effetto infinito; Dio infinito, universo
infinito. E la Sostanza è semplice causa, cioè
sostanza, non soggetto, appunto perchè è una
posizione immediata dell'essere nel pensiero.



Adunque, quello che è come implicito in Bruno
(Sostanza causa, cioè Indifferenza che si differenzia
indifferentemente, ossia immediatamente), è chiaro in
Spinoza. Questa chiarezza è il pensiero cartesiano.



Il pensiero, che contiene in sè e pone immediatamente
l'essere, è la causa. Causare: tale è la prima

e la immediata risposta all'esigenza di Bruno:
trarre il contrario. Causare è trarre il contrario,
ma in una forma immediata. Causare è
pensare, ma pensare immediatamente. Causare senza
pensare è impossibile. L'effetto è contenuto nella
causa; e questa contenenza, che è produzione in
sè, non è altro che pensiero, non già semplice
essere. (Così la Sostanza è il Pensiero come
immediata unità di se stesso e dell'essere: è l'Idea,
ma non l'Idea platonica).



Questa immediatezza è la Natura spinoziana,
la nuova natura. Quindi il nuovo naturalismo.



Essere e pensare, immediatamente uno e immediatamente
differenti: tale è il punto della
unione e la derivazione spinoziana del contrario.
Ora, appunto perchè immediatamente uno,
essere e pensare non sono veramente uno; e appunto
perchè immediatamente differenti, non sono
veramente differenti. Nè la unità, nè la differenza
è reale: nè il punto della unione, nè la derivazione
del contrario. Quindi si ha insieme:



parallelismo, e, come unica legge de' due mondi,
la relazione causale.



Queste due determinazioni, che sono la stessa determinazione,
è il naturalismo. È la indifferenza
differenziata indifferentemente: la causa come effetto,
come semplice effetto.



Così non si ha il vero Universo; il vero Universo
è fuori di questo Universo puramente formale.



Ma in Spinoza stesso ci è il principio della correzione
di Spinoza: il principio del pensiero, il principio
cartesiano: solo bisogna intenderlo meglio (psicologismo
trascendente). I due mondi paralleli, e
che hanno una medesima legge (la causalità)
non sono in sè davvero paralleli; giacchè l'uno è

l'esse obiective e l'altro l'esse formaliter; quello è,
dunque, più che questo e lo contiene. Il pensiero
contiene in sè l'essere, è l'essere oggettivo, e perciò
non può esser parallelo all'essere, non può avere
la stessa legge dell'essere; l'essere non dev'essere
eguale, ma sottoposto al pensiero, deve essere il
fenomeno del pensiero.



Ecco Leibniz: la vera realtà è la monade, e
l'estensione non è che il fenomeno delle monadi.



Ma la monade è anch'essa qualcosa d'immediato,
e perciò di naturale.



Ora Vico vede la vera differenza: nega davvero
il parallelismo, distinguendo le due provvidenze,
i due attributi, di maniera che uno di essi sia
scala all'altro, e concepisce il pensiero, il punto
di unione e la derivazione del contrario, come
sviluppo (spiegamento); la natura è il fenomeno
e la base propria dello spirito, il presupposto
che lo spirito fa a se stesso, per essere veramente
spirito, vera unità.



La vera Unità, il vero Uno, l'Unico è sviluppo;
sviluppo di se stesso: da se stesso, per se stesso, a
se stesso: cioè veramente e totalmente Se stesso.
Questo è il nuovo concetto, che, più o meno espressamente,
consapevolmente e inconsapevolmente, è
l'anima di tutta la Scienza nuova: è il gran valore
di Vico.





C) Sviluppo non vuol dire emanazione, semplice
venir fuori, semplice eduzione; e non vuol
dire semplice causazione, semplice posizione di
un effetto. Sviluppo è moto, ma moto che è insieme
riposo; non è andare da uno a un altro, ma da sè
a sè, andare che è riandare; è produzione, ma produzione

di se stesso; e non di se stesso come ens
diminutum, come meno di sè, e però come non se
stesso, come un altro (tale è l'effetto infinito della
causalità infinita di Bruno e Spinoza: pura esplicazione
di quel che è complicato), ma di sè come
vero se stesso; è produzione, che è riduzione. Sviluppo
è autogenesi.



Chi dice sviluppo, dice gradi, stazioni, funzioni,
forme diverse di attività. Ora quel che si
sviluppa è il principio stesso universale della
esplicazione, de' varii gradi o funzioni. Questo principio — Psiche,
Anima, Mente, Ragione, Pensiero,
Spirito — dà a se stesso, appunto in queste funzioni
o forme, una realtà determinata; e allora ha finito la
sua esplicazione, quando è arrivato o meglio ritornato
a se stesso, cioè quando si è attuato in una
forma adeguata alla sua universalità o idealità. Così
tutte le altre funzioni della psiche sono que' gradi
di esplicazione della psiche stessa, nei quali la sua
universalità o idealità, che è il vero principio, ha
raggiunto solo una realtà particolare, non perfetta
e universale. Perciò la psiche — il pensiero, la
mente — ha colle sue altre funzioni la seguente
doppia relazione: da un lato ella è il loro principio,
e così esse sono i suoi gradi di esplicazione; e dall'altro
lato ella è il supremo e assoluto grado di
esplicazione, ed esse sono gradi solamente relativi
(principio e fine).



Così, quando si dice: «lo Spirito è senso, rappresentazione
(immaginazione), pensiero», ciascuna
forma è tutto lo spirito (il pensiero) in un
suo grado di esplicazione; e il pensiero è il supremo
grado, il vero Spirito.



Questo schema dello sviluppo si può dire lo
schema astratto della Scienza nuova: l'ultimo grado

è per Vico la Ragione umana tutta spiegata.
Così tutta la vita dello Spirito non è che spiegamento
di sè: quello che io dico sviluppo.



Ci è questo schema in Vico:



1. Come schema astrattissimo e, direi quasi, logico:
Uno, Molti, Uno. È l'uno che si pone — si
spiega — come Uno immediato, come Molti, e come
Uno vero e concreto: Uno tutto spiegato. «Sopra
quest'ordine di cose umane civili corpulento e composto
vi conviene l'ordine de' numeri, che sono cose
astratte e purissime. Incominciarono i governi dall'Uno
colle monarchie famigliari, indi passarono a'
Pochi nelle aristocrazie eroiche; s'inoltrarono ai
Molti e Tutti nelle repubbliche popolari, nelle
quali o tutti o la maggior parte fanno la ragion pubblica;
finalmente ritornarono all'Uno nelle monarchie
civili. I pochi, molti e tutti ritengono
ciascheduno nella sua specie la ragione dell'Uno.
Così l'umanità si contiene tutta tra le monarchie
famigliari» (l'Uno come principio), «e le civili»
(l'Uno come fine)[92]. — È evidente, che questo movimento
dell'Uno non è semplicemente deduzione,
ma insieme riduzione (induzione); l'Uno, spiegandosi,
non si disperde, ma cresce e insieme si raccoglie
in se stesso: ἐπίδοσις ἐφ’ ἑαυτό, direbbe Aristotele.



2. Come schema dell'animo umano o psiche individuale:
Corpo (senso), Favella (immaginazione, fantasia)
e Mente. «Non essendo altro l'uomo propriamente
che mente, corpo e favella; e la favella essendo
come posta in mezzo alla mente e al corpo; il
certo intorno al giusto cominciò ne' tempi muti
dal corpo; di poi, ritrovate le favelle, che si dicono
articolate, passò alle certe idee, ovvero formole

di parole; finalmente, essendosi spiegata tutta la
nostra umana ragione, andò a terminare nel vero
delle idee d'intorno al giusto, determinate con la
ragione dalle ultime circostanze de' fatti; che è
una formola informe di ogni forma particolare;
ecc.»[93]. — Al corpo (senso) corrispondono i
tempi muti, perchè il senso è la percezione del
semplice particolare, e finchè l'uomo sente solamente
e percepisce sensibilmente, non parla; la parola
presuppone una certa universalità della rappresentazione.
Questo universale è quel che Vico
chiama fantastico o poetico. Quindi formola
di parole. Alla mente corrisponde il puro intelligibile. — Senso,
favella e mente non sono tre essenze
o sostanze separate, ma la stessa essenza o sostanza — la
ragione umana — in tre forme.



3. Come schema della psiche concreta e vivente,
della psiche de' popoli o nazioni. È questo il vero
trovato di Vico. Senza questa psiche, specialmente
come comunità morale e politica, come Stato, non
ci è popolo davvero, e la stessa psiche individuale
non è altro che una vuota astrazione. Essa è concreta
e organica, perchè è l'unità di tutte le forme
della vita popolare: religione, lingua, terra,
nozze, nomi, case, armi, ecc. È psiche, perchè
non è nè caso nè fato o pura necessità, ma
attività libera, che realizza se stessa come vero
Stato (vera repubblica), apparecchiandosi (presupponendosi)
nelle forme anteriori imperfette della
sua esistenza altrettante materie della sua vera
forma. «Nè il caso li divertì, nè il fato gli strascinò
(gli uomini) fuori di quest'ordine naturale

(del primo stato): nel punto, nel quale esse repubbliche
(il vero Stato umano) doveano nascere,
già si erano innanzi apparecchiate ed erano tutte
preste le materie a ricever la forma; e ne uscì
il formato delle repubbliche, composto di mente
e di corpo. Le materie apparecchiate furono
proprie religioni, proprie lingue, proprie terre,
proprie nozze, proprii nomi ovvero genti o sieno
case, proprie armi, e quindi proprii imperii, proprii
maestrati, e per ultimo proprie leggi; e perchè
PROPRII, perciò dell'intutto LIBERI, e perchè dell'intutto
liberi, perciò costitutivi di vere repubbliche. — In
cotal guisa il diritto natural
delle genti, che ora tra i popoli e le nazioni
vien celebrato, sul nascere delle repubbliche nacque
proprio delle civili sovrane Potestà; talchè popolo
o nazione, che non ha dentro una Potestà sovrana
civile fornita di tutte le anzidetto proprietà,
egli propriamente popolo o nazione non è;
nè può esercitar fuori contro altri popoli o nazioni
il diritto natural delle genti; ma, come la ragione,
così l'esercizio, ne avrà altro popolo o nazione
superiore»[94].



Di questa psiche, che muove e dà vita a tutti
gl'individui che compongono una nazione, e che
come la ragione e la personalità della nazione
medesima si attua e spiega nella comunità politica — gli
individui non hanno coscienza che nel
corso del tempo, e specialmente come filosofi;
la coscienza procede insieme coll'attuazione. Essa
è la stessa provvidenza, considerata per rispetto
a un popolo particolare, e pur sempre per rispetto

al fine universale del mondo umano.
Così lo spiegamento della ragione umana è lo
spiegamento stesso della ragione eterna. Di questa
ragione e del suo fine, gli uomini a principio
non sanno nulla; credono di fare soltanto il lor
proprio interesse particolare e immediato e conseguire
solo i loro proprii fini, e non fanno che servire
di mezzi, come ho già notato, a fini più alti ed
eterni. La vita degli uomini, così considerata, sarebbe
qualcosa di comico, se questa astuzia della
provvidenza non fosse la umanità stessa che si fa
strada e si produce mediante l'attività particolare
degli individui e de' popoli. L'umanità è appunto
questa eterna catena di cause ed effetti, che
non è nella intenzione immediata del soggetto operante,
e nondimeno è contenuta virtualmente nell'azione,
e nasce da essa come quel che vi ha in essa
di vero e sostanziale. L'azione, come tale virtualità
infinita, sorpassa il fine e la stessa esistenza finita
dell'operante. Intanto, l'uomo, che opera così, è
libero, e perchè ha il suo proprio interesse immediato
nell'azione, e perchè il grande effetto, che
non era il fine proprio di quella, non realizza una
natura estranea all'uomo, ma la stessa natura umana.
«Jura a Diis posita sono state dette le ordinazioni
del dritto natural delle genti. Ma, succeduto poi il
diritto naturale delle genti umane......, sopra il
quale i filosofi e i morali teologi si alzarono a
intendere il dritto naturale della ragione eterna
tutta spiegata: tal motto passò acconciamente a
significare il diritto naturale delle genti ordinato
dal vero Dio»[95] (Dio umano). — «Si rifletta...

alla semplicità e naturalezza, con che la Provvidenza
ordinò queste cose degli uomini, che per
falsi sensi gli uomini dicevano con verità che
tutte facessero gli Dei»[96].



La vita della psiche nazionale ha tre gradi, o,
come dice Vico, tre età; le quali, in generale, corrispondono
al senso, alla rappresentazione e all'intelletto,
che si potrebbero chiamare le tre età della
psiche individuale. Quindi i tre costumi, i tre
diritti naturali, i tre governi, le tre lingue,
i tre caratteri, etc., etc.[97]. L'ultimo grado è sempre
il più perfetto: quello, come ho già fatto osservare,
della ragione umana tutta spiegata. Lo
schema di questi tre gradi è il seguente:



L'uomo, la nazione, il genere umano è a principio
unito immediatamente alla natura, al mondo
esterno e visibile; è dominato e come affascinato da
essa. Questo legame e dipendenza è la prima religione;
ma religione sotto una forma falsa. La natura
è Dio, e ogni cosa naturale è divina. L'uomo
non ha ancora coscienza di sè come distinto e opposto
alla natura; la natura è tutto, l'uomo è niente;
tutto quel che fa l'uomo è opera della natura, e
perciò divino. È un falso divino, appunto perchè è
tutto naturale, e non umano.



Poi l'uomo comincia a distinguersi dalla natura,
senza però romperla con essa. È una distinzione
ancora naturale; la natura rimane come fondamento;
l'uomo non è ancora davvero uomo. L'uomo si distingue
dalla natura; ma questa distinzione è fatta
nella natura stessa, e perciò nell'uomo. Prima il
naturale era tutto divino; ora vi ha una doppia

natura, alta e bassa, divina e bestiale, e perciò una
doppia classe di uomini: uomini affatto naturali,
bestiali, e uomini mezzo divini, non naturali, ma
figli della natura (buona, degli Dei). Il buono
non è più un immediato, anzi l'immediato è il
male: i cattivi sono gli uomini che non si sono
ancora distinti dalla natura. Il buono, dunque,
come qualcosa di derivato e mediato, è un'opera
mezzo umana; e i buoni, gli ottimi, sono coloro
che hanno fatta quella distinzione, senza però troncare
ogni legame colla natura: la nobiltà naturale.
La nobiltà è nella nascita; ma non ogni nascita
fa nobile: ci vuole una certa nascita. E ciò
vuol dire: non ogni natura è divina, ma solo una
certa natura. Questo certo è un'opera umana:
una distinzione fatta dall'uomo stesso, sebbene non
in sè, nella sua umanità, ma nel seno stesso della
natura. Così la divinità, che prima per l'uomo era
solo la natura, comincia ad essere qualcosa d'umano,
ma non è ancora davvero umana.



Finalmente l'uomo si pone come uomo; il divino
è l'umanità stessa dell'uomo. Quindi non più distinzioni
o classi naturali; ma tutti gli uomini hanno
lo stesso diritto. La nascita non fa differenza.
Rimangono le distinzioni; ma sono puramente spirituali,
umane: opera dell'attività stessa dell'uomo
libero.



Questo schema della psiche, che io ho detto nazionale,
è la stessa psiche universale, e comune
a tutte le nazioni. E qui si vede la imperfezione
del gran concetto di Vico. Infatti, Vico conosce la
umanità solo come nazione, e perciò non conosce
davvero nè l'umanità concreta, nè la nazione o, meglio,
le nazioni concrete. Il suo schema si applica a
tutte le nazioni, e perciò è lo schema dell'umanità.

Ma, giacchè ei non ha uno schema proprio
di ciascuna nazione, e in realtà lo schema vero e
concreto dell'umanità ha per contenuto gli schemi
proprii delle nazioni, così lo schema vichiano della
umanità è ancora astratto. Vico non vede chiaro
che non solo la nazione, ma la stessa umanità ha
età diverse, e le ha appunto mediante le nazioni.
Le nazioni sono le età dell'umanità. — Se non
che in questo stesso errore di Vico ci è qualcosa di
vero, che apparisce come una protesta anticipata
contro la esagerazione di questo metodo della filosofia
della storia. L'esagerazione consiste nel considerare
le nazioni troppo letteralmente come età
o gradi dello sviluppo della psiche universale. Si
dice: «la psiche come psiche ha questi e questi
gradi: senso, immaginazione, etc. Dunque questa
nazione rappresenta questo grado, quest'altra quest'altro,
etc. Il primo grado appartiene solo alla
prima nazione, e l'ultimo solo all'ultima o alla comunità
vivente delle nazioni». Vico, invece, vede
tutti i gradi — tutto lo spirito — in ciascuna nazione.
Egli non ammette una nazione solo senso,
un'altra solo immaginazione, ecc; ma riconosce
la pienezza de' tempi — i tempi umani — in ogni
nazione; di maniera che da una parte lo sviluppo
di ciascuna nazione ha come sua finale tendenza il
trascendere i limiti della sua nazionalità naturale
ed entrare appunto ne' tempi umani (che fanno
tanta paura a' nostri bramani); e d'altra parte lo
sviluppo dello spirito universale a traverso le nazioni
non è solo correre, ma ricorrere, non è solo
andare, ma riandare. Coloro che parlano con
tanta leggerezza del ricorso vichiano, come di un'anticaglia,
e si rappresentano il progresso umano come
una linea retta indefinita, — senza capo nè coda, — dovrebbero

pensare almeno, che l'India ebbe i suoi
tempi umani nella nuova religione (in Budda),
la Grecia nella nuova filosofia (Socrate), e Roma
nel nuovo diritto.



Pare, che Vico ammetta questa unità dello spirito — l'unità
come sviluppo — solo nel mondo
umano, e tra questo e il naturale (tra le due provvidenze)
non veda altro che la differenza, e così
non arrivi al nuovo concetto (alla nuova unità) del
Tutto. Infatti, egli dice del mondo naturale: «perchè Dio egli il fece, esso solo ne ha la scienza».
Chiosando questo luogo si potrebbe dire: «in Vico
non solo è espressa una differenza essenziale tra
i due mondi, ma manca quella unità universale, che
Bruno e Spinoza concepirono, se non altro, come
Sostanza; anzi, invece della nuova unità spirituale
e del nuovo significato della natura come momento
dello spirito, Vico afferma la superiorità di quella
su questo, appunto perchè la provvidenza naturale
è tutta divina e saputa solo da Dio, e la umana è
divina e umana insieme, e saputa così dagli uomini
come da Dio. In tal modo, la tanto vantata differenza
posta da Vico tra' due mondi, non solo non
è un passo innanzi, ma è davvero un passo indietro:
perchè riduce a niente il gran pregio del Naturalismo,
che era appunto la unità, sebbene in una
forma falsa, dell'universo corporeo e dello spirituale».
Certamente in Vico non è espresso il nuovo
concetto come unità del Tutto; ma questa unità è
implicita nel suo concetto dello spirito, ed è una
conseguenza necessaria di tal concetto; appunto perchè
l'unità dello spirito è sviluppo, tale deve essere
anche l'unità del Tutto. Questa unità è la
Provvidenza; e se la provvidenza umana è sviluppo,
non si sa intendere perchè tale non debba

essere la provvidenza in sè stessa come unità delle
due provvidenze. E già Vico, annunziando la sua
nuova contemplazione e mettendola più su dell'antica
(della naturale), considera la seconda provvidenza
(Dio, in quanto mondo delle menti umane)
come superiore alla prima (Dio, in quanto ordine
delle cose naturali). E d'altra parte l'uomo
è in sè le due provvidenze (la loro unità); e non
già nel senso, che all'uomo come essere naturale
si aggiunga esteriormente l'uomo come mente,
ma nel senso, che la mente (la provvidenza umana)
contenga in sè come momento e sorpassi l'essere
naturale, e solo così sia quello che è. L'uomo
a principio fa il suo proprio mondo, e non ne
sa niente, o sa tutt'altro di quel che fa davvero;
di maniera che anche di questo mondo si può dire
quel che Vico dice del mondo naturale: Dio solo
ne ha la scienza. Poi, l'uomo sa quello che fa;
ed ha del suo mondo, come Dio, la sua scienza anche
lui, e questa scienza è il vero mondo umano.
Si vede, che quella unità che è l'uomo o il mondo
umano, — e che pare l'unico scopo della contemplazione
di Vico, — in sè o quanto alla sua essenza
è quella stessa che è il Tutto, e Dio medesimo come
punto d'unione de' due infiniti attributi.



Lo schema, dunque, di Vico è non solo lo schema del
pensiero astratto e della psiche umana individuale,
nazionale e universale, ma anche della totalità del
reale e di Dio stesso. Vico rappresenta la prima negazione
del parallelismo; la differenza reale de' due
attributi; e in luogo della Sostanza, lo Spirito.





D) Tale è l'unità dello spirito di Vico. È un
intuito profondo, una divinazione, una profezia, nata
dalla seria e intima contemplazione del reale umano,

della realtà dello spirito. Vico è la realtà umana,
il positivo umano, che parla a sè stesso: che s'intende.
Prima di Vico non l'aveano inteso. Avevano
considerato l'uomo come psiche astratta, non concreta.
Vico è il primo autore d'una psicologia de'
popoli. Aveano intesa la realtà umana, la vita dello
spirito, naturalmente, non spiritualmente. Vico è
una vera cometa tra i naturalisti e i matematici
del secolo decimottavo.



Ma Vico è oscuro: oscuro come Bruno, assai più
che Bruno. Bruno è la vita della natura che parla
a se stessa: entusiasmo, fantasia, furore eroico. A.
Vico manca il concetto espresso, speculativo, metafisico
della nuova unità. Gli manca quel che
mancava a Bruno. A Bruno mancava Cartesio, — la
nuova metafisica, — per avere Spinoza. Oltre a ciò,
al naturalismo di quel tempo mancava ancora l'inspicere,
già richiesto da Telesio. A Vico manca, — oltre
la grande esperienza de' proprii prodotti dello
spirito, — il nuovo cogito ergo sum; il nuovo pensiero,
che non è la posizione immediata, ma la mediazione
assoluta, e perciò perfetta trasparenza dell'essere.
Vico stesso confessa in certo modo il punto
oscuro della Scienza nuova, esigendo una nuova
metafisica: quella della Mente. L'ha fatta egli? No.
Non si contenta di Cartesio, ed ha ragione; il dommatismo
cartesiano non può comprendere il processo
storico (critico) dello spirito. Ma ha egli compreso,
metafisicamente, meglio il pensiero? Ha risposto alla
sua stessa esigenza? Coloro che mettono innanzi
l'Antiquissima italorum sapientia, e vedono in essa
la chiave metafisica della Scienza nuova, rassomigliano
un po' a que' letterati, che vogliono comprendere
un dramma di Shakespeare coll'arte poetica
di Orazio alla mano.







LEZIONE SETTIMA.
Pasquale Galluppi.




SOMMARIO.




A) Vico e Kant — Il problema del conoscere nella filosofia antekantiana — Il problema del conoscere in Kant. — B) Kantismo del Galluppi.





A) Da Vico a Galluppi, Rosmini e Gioberti corre
quasi un secolo. E vi ha di mezzo, oltre i filosofi
prima di Kant, Kant e quasi tutti i filosofi tedeschi.
Quale è l'anello che congiunge Galluppi, Rosmini
e Gioberti a Vico? Ripigliamo il filo della nostra
esposizione.



La unità, il vero punto di unione, — quello che
è insieme unire e trarre il contrario, — era per
Bruno la Causa.



Ma questo punto era oscuro in Bruno, e si fa
chiaro solo in Spinoza mediante Cartesio. Appariva
come coincidenza, e non già come contenenza
o insidenza.



Il pensiero cartesiano, che contiene in sè e pone
immediatamente l'essere, è la chiarezza di Bruno.
Questo pensiero è la Causa: la unità come Causa.



Per Vico il vero punto di unione, — che unisce
e trae il contrario, — è Sviluppo.



Sviluppo è più che Causa. Non è procedere da
sè a un altro, da sè a sè come diminutum, — e perciò
non procedere; ma è da sè, per sè, a sè: al
vero Sè.







In Vico manca la chiarezza dello Sviluppo.
Questa chiarezza è il nuovo pensiero, il nuovo
cogito ergo sum, il nuovo Cartesio, e quindi il nuovo
Spinoza. È il conoscere di Kant, l'Io di Fichte,
la Ragione di Schelling, lo Spirito assoluto di
Hegel: la sensibilità di Galluppi, come percezione
immediata del me e del fuor di me, la percezione
intellettiva di Rosmini, la formola di
Gioberti.



Vico esige una nuova metafisica, la metafisica
della mente. E intanto la sua metafisica è la vecchia:
quella dell'ente. Questa contradizione, — nuova
unità e vecchia metafisica, — è la oscurità di Vico.



Questa esigenza d'una nuova metafisica è la esigenza
stessa che fa la filosofia europea nel secolo di
Vico. Questa esigenza, fatta dalla filosofia europea,
vuol dire: dissoluzione della filosofia che ha il suo
principio in Cartesio (e Locke), e necessità di una
nuova filosofia.



Questa nuova esigenza è Kant.



Kant è la dissoluzione di tutta la filosofia europea
dopo Cartesio, e la nascita della nuova filosofia.



Kant è filosofo europeo: risultato del movimento
della filosofia europea: risultato chiaro, evidente,
cosciente: una conseguenza logica, che si mostra
conseguenza e realtà storica.



In Vico all'opposto questa stessa esigenza, nella
sua relazione colla filosofia europea del suo tempo,
è oscura: è una anticipazione, come è un'anticipazione
il concetto dello Sviluppo. Ecco perchè è
oscura. Vico concepisce lo Sviluppo ed esige la
nuova metafisica, prima che la vecchia filosofia, — quella
di Cartesio e Locke, — sia esaurita; prima
che la corruzione sia venuta a tal punto che sia generazione;
prima di Wolf e Hume.







In questo senso Vico è precursore dell'avvenire:
cioè quegli che pone qualcosa che è vero e ha da
essere, perchè è il risultato necessario di quel che
è attualmente, — il nuovo mondo, contenuto nel vecchio,
e di cui, come si dice, il vecchio è gravido;
ma lo pone prima che sia venuta la pienezza dei
tempi; quasi un parto precoce: un parto estemporaneo.
Questo parto non è un falso parto. Quel che
talvolta si dice parto, è semplice eduzione. Quel che
si educe, è già formato, è già vivo, è già generato,
già partorito. Allora il parto — il venir fuori — è,
direi quasi, più una faccenda meccanica, che altro;
il concepimento è tutto; questo è il difficile. Questo
concepimento è Vico. È la nuova vita — l'infante — posta,
intuita, prima che si stacchi da sè
dalla vecchia vita, dalla vita della madre.



In questo senso, — quando si considera che Bruno
è in sè Spinoza, e Campanella Cartesio, e Telesio
Bacone e Locke — quando si considera quel che è
Vico, — si può dire che l'ingegno italiano sia ingegno
precursore. È stato tale: e questa è la sua
eccellenza, e insieme la sua imperfezione.



Adunque la chiarezza della esigenza di Vico è
la filosofia del suo tempo e dopo del suo tempo sino
a Kant; è tutto il secolo decimottavo. La chiarezza
dello Sviluppo è Kant e tutta la filosofia dopo
Kant. In generale la chiarezza di Vico è il decimottavo
e il decimonono secolo.



È noto come Kant risulta dalle due direzioni del
pensiero moderno dopo Cartesio. Cartesio dice: Pensare
è essere. Questa unità è immediata; e perciò
pensare e essere non sono veramente uno. Quindi:
il pensare come pensare, come astratto pensare, e
il pensare come essere: cioè, il cartesianismo e il
lockismo (percezione lockiana). Il primo riesce al

formalismo volfiano, alla pura cosa; il secondo alla
materia: due metafisiche. Hume è la negazione
del lockismo; Wolf la pietrificazione del cartesianismo
(puro intellettualismo). Kant è la negazione
vera di tutti e due, e perciò la nuova
unità: il nuovo Cartesio.



Quella doppia direzione vuol dire: distinzione
e opposizione de' due contrarii, posti come immediatamente
uno da Cartesio. È la loro divergenza:
l'apparizione della loro differenza. Ma nella
loro divergenza, nella loro ultima divergenza, già
manifestano la loro unità, la loro nuova unità:
non più quella di prima, la cartesiana.



Nella loro ultima divergenza quelle due direzioni
sono il Conoscere: il conoscere come concetto,
come semplice intelletto, e il conoscere come percezione
(intuizione), come semplice senso. La loro
unità — la nuova unità — è dunque il conoscere,
o meglio il puro conoscere.



Ho detto: il puro conoscere; puro, cioè non
empirico, ma trascendentale. Quindi il psicologismo
kantiano è in sè trascendentale. In questo concetto
è il gran significato del kantismo.



Il conoscere — questa è la scoperta di Kant — è
un immediato (un originario), che consta di due
immediati (di due originarii; almeno appaiono così),
che sono il pensare ed il sentire, il concetto e l'intuizione,
l'universale ed il particolare, il così detto
a priori e l'a posteriori. Nel conoscere, l'immediato
non è il solo concetto, come voleva il
Cartesianismo, nè la sola intuizione come voleva il
Lockismo. Col solo concetto non si conosce nulla
(il concetto è vuoto) e però è falsa l'idea immediata
o innata cartesiana; e d'altra parte, colla
semplice intuizione nè meno si conosce nulla (l'intuizione

è cieca), e però è falsa la percezione o
l'idea lockiana. Adunque il conoscere è un immediato
sui generis: un immediato che è immediatamente
due immediati, una mediazione immediata
(originaria); una unità, che non risulta dagli
elementi di cui consta come l'effetto dalla causa,
e perciò non è posteriore ad essi; e che nè meno
produce essa i suoi elementi, come la causa produce
l'effetto, e perciò non è anteriore ad essi. Posteriore:
i due elementi, presi per sè, non sono niente
senza la loro unità — il conoscere, e perciò non possono
produrla. Anteriore: il conoscere non è niente
senza i due elementi, e perciò non può produrli. Il
conoscere, adunque, non può essere nè semplicemente
effetto o risultato, nè semplicemente causa o
principio. Da una parte, il conoscere non può essere
senza i due elementi; dunque, il conoscere è
risultato. E d'altra parte, gli elementi non possono
essere senza il conoscere; dunque, il conoscere
è principio. Adunque, il conoscere — non essendo
nè semplice risultato nè semplice causa — è insieme
risultato e causa. Ma di che? Di se stesso.
Esso è il risultato dei suoi elementi; e gli elementi
sono l'effetto del conoscere. Adunque, il conoscere
è l'effetto del suo effetto, cioè la causa di se stesso:
causa sui[98].



Eccoci, come pare, ritornati a Cartesio e Spinoza.
E pure non è vero, Cartesio dice: Pensare è essere.
Qui l'essere è contenuto nel pensare, è l'effetto
del pensare; non è tutto il pensare, tutta la
realtà del pensare, l'adequatezza del pensare, ma
meno di quel che è il pensare; è, insomma, il pensare
come ens diminutum. È un semplice giudizio,

un giudizio immediato. — Il pensiero è, dunque, qui
causa di un altro, più che di se stesso, cioè di se
stesso come altro, e non come se stesso.
Kant, al contrario, vuol dire: Pensare (conoscere)
è essere (senso, intuizione); essere è pensare
(concetto); adunque, pensare è pensare.



	Pensare è essere

	Essere è pensare

	Pensare è pensare.




Conoscere è conoscere. Qui non abbiamo più
un giudizio, ma un sillogismo.



Questo è il nuovo Cogito ergo sum, la nuova
unità. Non è una unità vuota, A = A, pensare
è pensare, come pare considerando solo l'ultimo
giudizio. È una unità piena, concreta, perchè è
il risultato di due mediazioni; il pensare (il risultato)
a cui si ritorna, è l'attualità assoluta del pensare
da cui si comincia.



Questa unità non è, dunque, una semplice e monotona
ripetizione di sè (A = A); non è l'Uno che produce
l'Altro, e si degrada, si perde; ma è l'Unità
che produce se stessa come Unità, come vera Unità.
L'Unità qui è il prodursi come Unità; e perciò è
produrre se stessa, producendo i suoi opposti
elementi e unendoli.



Questo è il vero punto della unione: il vero
unire e trarre il contrario INSIEME.



Produrre se stesso, producendo e riducendo
i suoi proprii elementi opposti, è svilupparsi
(spiegarsi). L'unità kantiana — il conoscere — il
nuovo Cogito, è dunque l'unità dello spirito
di Vico, l'unità come Sviluppo o Spiegamento:
come Processo.



Questa unità è ciò che Kant chiama unità sintetica
a priori, originaria, della coscienza. In

essa è la possibilità e il vero significato del giudizio
sintetico a priori.



Kant vuol spiegare la conoscenza empirica, reale,
concreta: la esperienza. Ora la spiegazione della
conoscenza empirica non può essere la stessa conoscenza
empirica; ciò non sarebbe una spiegazione.
La spiegazione del conoscere empirico è il puro
conoscere: il conoscere, come dice Kant, trascendentale.



Conoscere puro o trascendentale è il conoscere,
che è la possibilità del conoscere; che è in fondo a
ogni conoscere; il concetto del conoscere, senza
il quale il conoscere non sarebbe tale. Il giudizio
sintetico a priori è la possibilità di ogni giudizio,
il giudizio come giudizio, il giudizio puro,
trascendentale.



Il giudizio puro, sintetico a priori, non è un dato
giudizio, un giudizio empirico. Esso si fonda nella
unità sintetica originaria; è (nel vero senso) questa
stessa Unità, e come questa non consta di elementi
empirici.



Esso non è, come si crede, l'unità di due concetti,
de' quali l'uno non è contenuto nell'altro.
È l'unità della intuizione e del concetto, del
senso e dell'intelletto. Ed è l'unità, non di una data
intuizione e di un dato concetto, ma della intuizione
come intuizione e del concetto come concetto.
Se il conoscere è la unità — quella tale unità già
spiegata innanzi — del senso e dell'intelletto, spiegare
il conoscere è spiegare questa unità: è far vedere
come senso e intelletto fanno uno, cioè il conoscere:
il senso come senso, come puro senso, e l'intelletto
come intelletto, come puro intelletto: cioè
intuizione pura, concetto puro. (Prima di Kant non
si pensava alla intuizione pura, e nè meno al concetto

puro nel vero senso. — Gran merito di Kant
è la scoperta del puro, specialmente della intuizione
pura[99]). Ora la intuizione pura è il tempo,
e quindi lo spazio; il concetto puro è la categoria.
Quindi Estetica e Logica trascendentali,
pure. Adunque il problema è: Come è possibile
l'unità del tempo e della categoria (della
intuizione pura e del concetto puro)?



Tale è il significato della quistione: Come è possibile
il giudizio sintetico a priori? È lo stesso che
domandare: come è possibile il conoscere? Cioè:
come è possibile quella unità sintetica originaria?
L'Unità come Sviluppo?



Infatti, non è già che senso ed intelletto siano
dati così come opposti, come l'uno la negazione
dell'altro, e si tratti di unificarli; nè che sia data
la Unità, e si tratti semplicemente di trarre gli
opposti. Si tratta invece della Unità che pone se
stessa, ponendo e unendo gli opposti: della Unità
come Sviluppo.



Sviluppo; quindi in altri termini: come l'unità (il
conoscere) si pone da prima come senso, per porsi
poi come intelletto, cioè come vero conoscere?



	Intelletto (conoscere) è senso

	Senso è intelletto (conoscere).

	Intelletto (conoscere) è intelletto (conoscere).




Questo è il problema: come l'intelligibile si fa
sensibile, e il sensibile intelligibile, e perciò l'intelligibile,
vero intelligibile? — Come l'intelligente
si fa senziente, e il senziente intelligente, e perciò
l'intelligente vero intelligente? — Come la pura

idea si fa natura, e la natura spirito, e perciò lo
spirito vero spirito? È il problema della creazione:
il nuovo problema. È il problema dello spirito, che
in Kant si presenta come problema del conoscere.



La Critica di Kant è dunque psicologismo; ma
psicologismo trascendentale. Il suo difetto, come
si vedrà poi[100],
è di non essere veramente trascendentale,
di essere poco trascendentale.





B) Il problema del conoscere è il problema de'
due nostri filosofi Galluppi e Rosmini. Tutti e due
pigliano questo problema da Kant; e senza saperlo,
forse, essi rispondono alla esigenza di Vico.



Come rispondono?



Galluppi scrive una Critica della conoscenza[101],
nella quale mostra grandissima erudizione e molto
acume. Conosce assai bene la storia della filosofia
da Cartesio a Kant: non così i greci e i tedeschi.
Manca della conoscenza del fondamento e della corona
dell'edifizio della storia della filosofia. Quindi
non conosce bene quel che conosce.



Pare pretto empirista, un nuovo Locke, puro psicologista.
Procede empiricamente, colla semplice osservazione;
nega il giudizio sintetico a priori,
e non intende il senso di questo problema, come
l'ha bene inteso il Rosmini; pare insomma di tutt'altro
infetto, che di kantismo.



E con tuttociò è kantista; è kantista quasi senza
saperlo, quasi suo malgrado, per una forza superiore
alla sua volontà[102].







Egli dice: sensibilità interna (la coscienza) e sensibilità esterna; e su questa doppia base che, come sensibilità, è una sola, edifica tutto l'edifizio del sapere, mediante l'intelletto vuoto, senza forma, e il volere. La sensibilità dà i materiali; l'intelletto e il volere fanno il resto. Così Galluppi dalla percezione sensibile si eleva gradatamente sino a Dio. E di Dio sa solo che è, ma non sa cos'è: l'Essere supremo. Così Galluppi pare lockiano: anche Locke comincia dal senso, che dà il materiale, lavora questo coll'intelletto e col volere, che sono vuoti, senza forma essenziale, e riesce all'astratto Essere supremo.



Ma già, in primo luogo, il volere di Galluppi non è perfettamente vuoto. Come volere etico, esso ha una forma, una originalità: quindi i così detti giudizii sintetici a priori pratici. Questi gli ammette. Essi scaturiscono dalla potenza produttiva della ragione; dall'unità sintetica dello spirito.



In secondo luogo, è vero che noi ci eleviamo dalla percezione a Dio. Ma noi non potremmo elevarci a Dio e nè meno al concetto dell'universo
come tale, come cosmo, ordine, sistema, se lo spirito non creasse dal suo proprio fondo alcune idee, cioè non fosse una unità sintetica originaria. Così, oltre alcune idee semplici, identità, diversità, etc., la stessa idea di unità deriva, secondo Galluppi, dall'unità sintetica dello spirito.



In terzo luogo, egli chiama la coscienza in generale dell'Io e del Non-io (me e fuor di me), sensibilità;

la quale afferra la sostanzialità dell'Io e del Non-io immediatamente, direttamente; e perciò è senso, non giudizio (non intelletto); ricettività, non spontaneità. Galluppi non s'accorge che
la sua sensibilità è tale solo di nome, e che quella sostanzialità dell'Io e del Non-io è tutt'altro che percezione sensibile, e non è altro che il contenuto necessario e originario della coscienza di sè
(Kant e Fichte), cioè il puro conoscere: quel conoscere, che Galluppi vuol appunto combattere col suo realismo fondato nella percezione.



Infatti, Galluppi distingue tre cose: la sensazione, la percezione della sensazione o la coscienza, e l'oggetto della sensazione. Egli dice: «la coscienza di qualunque sensazione è inseparabile dalla coscienza del me». Ciò è vero, ma questa coscienza, e in generale la coscienza, non è senso interno, e Galluppi stesso la distingue dalla
sensazione come tale: essa è intelletto, o senso divenuto intelletto. Come va, dunque, che Galluppi chiama la coscienza anche sensibilità interna? Ammesso che la coscienza della sensazione sia inseparabile
dalla autocoscienza, ne segue forse che la stessa sensazione come tale sia quest'autocoscienza? La sensazione come tale non è coscienza; cioè la coscienza non è sensibilità. Qui dunque Galluppi sbaglia, e si contradice. Si contradice, perchè, se la coscienza è la stessa sensibilità interna, coscienza e sensazione devono essere la stessa cosa. Se la sensazione è distinta dalla coscienza della sensazione, e la coscienza è sensibilità, cioè sensazione, dobbiamo avere una sensazione della sensazione. Ma la così detta sensazione della sensazione non è sensazione (è intelletto), e Galluppi sbaglia tenendola per tale. Ciò vuol dire, che il puro senso, la pura

sensazione, non è l'Io; l'Io è essenzialmente un a
priori; non è posto da altro, ma pone se stesso.
Galluppi potrebbe derivare dalla sensazione come
tale quello che egli chiama il sentimento della sensazione,
cioè la coscienza?



Oltre a ciò, Galluppi dice: «la sensazione è di
sua natura oggettiva; è la percezione immediata
dell'oggetto, etc.». Ma quale sensazione? La sensazione
come tale, ovvero la sensazione in quanto
percepita, cioè la coscienza stessa della sensazione?
Galluppi scambia la seconda colla prima e attribuisce
alla prima ciò che è proprio solo della seconda,
cioè non più della sensazione, ma della coscienza,
dell'intelletto. Non è la sensazione come tale che
percepisce l'oggetto (Rosmini ha ragione: la sensazione
non ha oggetto, ma termine soltanto), ma sì
la coscienza della sensazione: cioè la sensazione come
oggetto della coscienza (Galluppi stesso dice:
l'oggetto della coscienza è la sensazione) diventa
essa stessa l'oggetto (l'oggetto reale). In altre parole,
l'oggettività non appartiene alla sensazione,
ma all'autocoscienza. Se Galluppi avesse ben posto
mente alla sua distinzione di sensazione e coscienza
della sensazione, sarebbe entrato nella buona via;
avrebbe attribuito l'oggettività non alla sensazione
come tale, ma alla sensazione in quanto intesa. E
il fatto curioso è, che l'oggettività ch'egli vuol vendicare
alla sensazione non è altro che l'oggettività
in generale, quella appunto che consiste nell'autocoscienza;
ciò ch'egli chiama il fuor di me non è
altro che il Non-io in generale, non è l'esteso,
non è il corpo, etc. Ma se si tratta di ciò, perchè
combattere quelli che parlano di oggettività reale e
la provano col ragionamento? Galluppi dicendo: la
sensazione è la percezione immediata dell'oggetto, — ha

ragione se per sensazione si intende
la coscienza, e per oggetto l'oggettività in generale,
il Non-io come tale; giacchè nell'autocoscienza l'Io
e il Non-io sono posti immediatamente; il ragionamento
fondato nel principio di causa, di ragione
sufficiente, etc., non ci entra. Quelli che Galluppi
vuol confutare, perchè non attribuiscono alla sensazione
l'oggettività, parlano di oggettività reale, ed
hanno ragione; giacchè, se è vero, che senza la
sensazione non si ha l'oggetto reale, senza l'intelletto
non solo non si ha l'oggetto, ma senza
l'intelletto stesso come ragionamento dalla causa,
ecc., non si ha l'oggetto reale, un Non-io reale.



Gioberti critica così Galluppi: «Il concetto di
corpo inchiude due elementi, la sostanza intima o
forza, e le proprietà o modificazioni. La sensazione
del Galluppi ci porge il secondo elemento, che
consiste nei sensibili, ma non il primo, che è schiettamente
intelligibile»[103]. Questa critica vale contro
la sensazione in generale, ma non contro la sensazione
del Galluppi; giacchè quella che il Galluppi
chiama impropriamente sensazione ci porge il semplice
fuor di me (il non-Io in generale), cioè un
elemento intellettivo, e non già un elemento sensibile[104].



Adunque Galluppi pone, o meglio presuppone
l'unità sintetica originaria, la nuova unità.
Questa è il suo Deus ex machina, a cui egli ricorre
ne' casi difficili. Ma non se ne avvede; non la comprende.

È kantista suo malgrado, ripeto, e quasi
senza saperlo. Ei pone la unità nuova nella forma
immediata, cioè come sensibilità. E non è Locke;
non è l'antico empirista, ma il nuovo. Questo empirismo,
che contiene in sè la nuova unità, è la negazione
dell'empirismo astratto.



Rosmini è kantista con maggior coscienza. Anzi
crede di esser più kantista di Kant. A udirlo, il
giudizio sintetico a priori l'ha scoperto lui, non
Kant; quel di Kant è un giudizio posticcio.



Ciò si vedrà nella lezione seguente.







LEZIONE OTTAVA.
Antonio Rosmini.




SOMMARIO.




A) Difetto di Kant, e sviluppo del kantismo in Alemagna — B) Galluppi
e Rosmini; L'Ente; il puro conoscere; unità sintetica originaria;
passaggio a Gioberti.





Rosmini, e, come abbiamo visto, lo stesso Galluppi,
non s'intende bene senza Kant. Kant compendia
in sè tutto il pensiero europeo anteriore; il nuovo
pensiero comincia da lui. Vediamo come questo pensiero
si sia esplicato in Alemagna; poi come sia stato
compreso in Italia. La prima posizione dà lume alla
seconda.





A) Il nuovo problema della filosofia è il problema
del conoscere.



Il conoscere nella sua realtà, il conoscere reale, è
la notizia del mondo oggettivo; in generale, la esperienza.
Quel problema è, dunque, lo stesso che questo:
come è possibile l'esperienza?



La esperienza[105], il conoscere reale, è un fatto
che consta di due elementi: l'intuizione e il concetto,
il senso e l'intelletto. Essa non è nè il semplice
senso senza l'intelletto, nè il semplice intelletto
senza il senso. Semplice senso e semplice intelletto

non sono il fatto, il conoscere reale, ma due
astratti: non il conoscere reale, ma le semplici
potenze del conoscere.



Spiegare l'esperienza, il conoscere reale, è adunque
spiegare la unità della intuizione e del concetto,
del senso e dell'intelletto: la unità come fatto,
il fatto della unità.



Questa spiegazione non può essere essa stessa un
fatto, una esperienza, un conoscere reale, empirico:
se fosse un fatto, una esperienza, avrebbe bisogno
di essere spiegata, e perciò non sarebbe una spiegazione.



La spiegazione del conoscere, non potendo essere
il fatto stesso del conoscere, deve essere l'idea
(essenza, possibilità reale) del conoscere: il puro
conoscere, il conoscere trascendentale.



Sino a Kant i filosofi non aveano compreso il
problema del conoscere; non l'aveano posto, come
dovea esser posto. Aveano preso per il conoscere un
elemento del conoscere, non il fatto del conoscere;
e questo elemento, preso per il fatto del conoscere,
per tutto il conoscere, questo fatto falso, cioè monco,
valeva per la stessa spiegazione del conoscere. L'intellettualismo
piglia per conoscere il semplice
pensare (il concetto), e questo fatto, questo dato immediato,
è per esso la spiegazione del fatto. L'empirismo
piglia per il conoscere il semplice percepire,
e questo fatto è per esso la spiegazione del
fatto.



Pensare, percepire, conoscere non sono la
semplice realtà, ma la realtà cosciente, la realtà
come psiche: la Psiche. Così tutta la filosofia moderna
da Cartesio sino a Kant, in quanto le sue
stazioni e quindi i suoi problemi sono il pensare, il
percepire, il conoscere, — in quanto il suo universale

problema è la Psiche, — si può dire psicologismo.
Ma l'intellettualismo e l'empirismo sono psicologismo
immediato, imperfetto, falso; e ciò per
due ragioni: 1.º perchè pigliano per la psiche (per
la realtà cosciente) un fatto monco, e quindi falso;
2.º perchè pigliano questo fatto stesso come spiegazione
del fatto, di tutto il fatto.



Kant, all'opposto, studia il fatto (la psiche) nella
sua integrità, come conoscere; e cerca la spiegazione
del fatto non in un fatto, ma in ciò che trascende
il fatto, e che per ciò è la spiegazione del
fatto. La spiegazione del conoscere è il puro conoscere.
Con Kant comincia dunque il vero e nuovo
psicologismo, il psicologismo trascendentale.



Confondere i due psicologismi, e chiamare Kant
psicologista come i cartesiani e i wolfiani, è non
conoscere la profonda differenza che corre tra quello
e questi.



Il puro conoscere e quella nuova unità (il nuovo
pensiero, il nuovo Cogito[106]) che è il puro conoscere,
non è il conoscere e la unità come fatto,
come esperienza, ma il conoscere e l'unità come
fare, farsi, fare se stesso. Il fare o farsi trascende
il fatto: è la ragione, l'idea, la spiegazione
del fatto. Il fatto, preso così per sè, senza il
fare, è come il corpo senz'anima.



Ora il conoscere (la realtà cosciente, la Psiche)
è tal fatto, che il fare o farsi non può essere semplice
fare o causare, ma fare che è Sviluppo.
Aver visto ciò — sebbene non chiaramente, come
mostrerò più innanzi —, tale è il gran merito di
Kant. Cartesio e Locke non aveano ben compreso

il fare, che è la Psiche. Cartesio l'avea compreso
come semplice causare, come attività immediata,
come qualcosa d'innato (di naturale); Locke come
il fare di altro, e perciò come semplice effetto
(risultato della impressione degli oggetti). Kant, invece,
concepisce la Psiche — il conoscere — nè
come fare che è semplice causa, nè come fare che
è fare di altro o semplice effetto: ma come causa
e effetto insieme di altro, e perciò causa vera di
se stessa: come Sviluppo. Cartesio avea detto
semplicemente: pensare è essere; Locke: essere è
pensare. Kant dice: Pensare (intuizione, immaginazione,
concetto) è Pensare[107].



La Psiche, la realtà cosciente, il Cogito ergo
sum, non più come giudizio, ma come sillogismo:
tale è il significato dell'unità sintetica a priori;
di quella unità che è il puro conoscere, e perciò
la spiegazione del conoscere.



Questa unità sintetica originaria, che è in sè Sviluppo,
è il fatto del conoscere come fare.



Ma Kant non comprese bene questo fare che è
Sviluppo, cioè la sua stessa unità sintetica originaria,
e perciò non comprese bene la Psiche, la
realtà cosciente. La chiara intelligenza di questa
Unità e perciò la soluzione del problema della
Psiche, è il cómpito de' filosofi posteriori. Questi filosofi
sono il vero Kant.



Kant comprese questa unità — che in sè non è
nè semplice intelletto nè semplice senso, nè il loro
semplice risultato, ma sempre tutta se stessa, cioè
spirito, intelletto, pensiero, che si fa senso, e come
senso si fa intelletto, e perciò vero e reale intelletto

(coscienza, cioè coscienza di sè, che si fa coscienza
di altro, e come coscienza di altro si fa coscienza
di sè, e perciò vera coscienza di sè); — Kant comprese
questa Unità come uno de' suoi opposti, come
semplice Io penso, come semplice intelletto, come
semplice categoria; o, meglio, separò di nuovo
l'intelletto e il senso, la categoria e l'intuizione, e
fece consistere l'unità, il conoscere, nell'applicazione — direi
quasi esterna — della categoria all'intuizione.
Così comprese la unità — il conoscere — come
semplice risultato: come risultato di questa
applicazione. Ovvero, se la comprese come principio,
la identificò come principio colla semplice categoria,
quale attività unificatrice del vario della
intuizione dato fuori della unità stessa e non prodotto
da essa. L'unità kantiana non era, dunque,
ciò che esigeva il suo stesso concetto, cioè assolutamente
fare (Sviluppo); ma parzialmente fare,
cioè ancora un fatto. Era fare, in quanto l'Io
penso, la categoria, come attività unificatrice,
movendo da sè, cioè spontaneamente, apprendeva
il molteplice della intuizione e lo riduceva a se stesso:
se lo assimilava, lo faceva suo, cioè uno, e così era
movimento da sè a sè, relazione verso se stesso.
Era fatto, in quanto l'Io penso, la categoria come
attività unificatrice, non era la unità sintetica originaria
che produce se stessa, ma solo un elemento
di questa attività, come un dato, e quindi un presupposto;
e il molteplice della intuizione similmente
non era il prodotto della unità originaria sintetica,
ma anche un dato, fuori dell'unità unificatrice,
cioè dell'intelletto, e quindi anche un presupposto.



Così senso e intelletto, intuizione e concetto sono
nel kantismo di nuovo separati, e accade qui quello

stesso che abbiamo osservato della Unità cartesiana:
pensare è essere. Pensare ed essere, appunto perchè
immediatamente uno, non erano veramente uno;
si separavano, e si avea il pensare come pensare, e
il pensare come essere (il concetto e la percezione).
Ma la categoria e la intuizione kantiana non sono
più il concetto e la percezione, quali risultano dal
principio di Cartesio; sono altro di più, appunto
perchè l'unità kantiana è altro, in sè, più che la
cartesiana. Quel concetto e quella percezione conservavano
in sè la loro unità originaria, cioè il pensare
come unità immediata del pensare e dell'essere,
e perciò si distinguevano dal concetto e dalla
percezione antica; erano due modi del pensare come
semplice immediatezza. All'opposto la categoria
e la intuizione kantiana, appunto perchè conservano
l'unità loro originaria, manifestano, così come
possono nella loro separazione, questa unità: giacchè
la categoria non è pura immediatezza, ma unità
che funziona come unità, cioè unifica, e così è relazione
verso se stessa; e la intuizione come tale,
la pura intuizione, è anche a suo modo tale unità,
cioè relazione, in quanto è tempo e spazio. Categoria
e intuizione sono due attività sintetiche originarie
a priori, come l'unità sintetica originaria,
da cui devono rampollare.



Ora questo difetto di Kant è notato e posto in
chiaro da Fichte. Kant avea detto: senza il puro
conoscere, il conoscere è impossibile, e gli elementi
del puro conoscere sono la categoria o il concetto
puro e la pura intuizione; questi elementi formano
ogni conoscenza. Fichte, rinnovando e comprendendo
meglio il concetto della Unità sintetica originaria
della coscienza, dice: «Senza questa unità
come produzione di se stessa non si ha il conoscere,

e quindi nè meno gli elementi del conoscere. Questa
unità, come posizione di se stessa, è l'Io, la
coscienza di sè, l'autocoscienza. Adunque, così la
categoria come la intuizione sono impossibili senza
un'autocoscienza che le produca (producendo se
stessa). Ora non è possibile un'autocoscienza — un'autocoscienza
produttiva — siffattamente produttiva — se
non è assoluta»[108].



Così per Fichte l'Autocoscienza è assolutamente
fare (Thathandlung); la Psiche kantiana è semplice
coscienza.



Ma, continua Schelling, questa assolutezza dell'autocoscienza
è impossibile, se lo spirito e la natura
non sono identici.



Questa identità — la Ragione — conclude finalmente
Hegel, non può esser saputa, se l'universale
e assoluto Principio non è la Ragione conscia
di sè, cioè lo spirito.



Tale è il processo necessario del pensiero da Kant
ad Hegel. L'Unità kantiana, — posta come semplice
coscienza, poi come Autocoscienza, poi come
Ragione, — diventa finalmente assoluto Sapere.





B) Questo processo, sebbene non nella sua integrità,
ma con una certa fretta e a salti, si ripete
nella filosofia italiana: almeno il risultato, se ben
si considera, è, quanto all'essenza, lo stesso.



Abbiamo visto che Galluppi è kantista suo malgrado,
e sino a qual punto. Egli nega il puro conoscere,
il conoscere trascendentale, la categoria e
la pura intuizione, il giudizio sintetico a priori: e
nondimeno ammette una certa spontaneità dello spirito,

la sua unità sintetica, la quale produce per
sè appunto le categorie. Pare che faccia consistere
il conoscere, come notizia così dell'Io come del
Non-io, come coscienza, come prima esperienza o
primo sapere, in un lato solo del conoscere, nella
sensibilità, senza l'intelletto; e che per lui questo
sia una attività puramente analitica e combinatrice
(analisi e sintesi del Galluppi: sintesi come
ricomposizione di ciò che l'analisi ha separato,
e non già come sintesi originaria). E pure la sua
sensibilità nella duplice forma di interna ed esterna
come coscienza della sensazione e come oggetto
della sensazione, come percezione immediata
del me e del fuor di me, non è altro che la
forma stessa della coscienza: «l'Io si sa in quanto
si distingue dal Non-io, e sa il Non-io in quanto lo
distingue dall'Io ». Pura forma: puro Io, puro
Non-io. Essa non è sensibilità come un lato del conoscere
senza l'intelletto; ma è il conoscere come
primo conoscere, come conoscere o certezza sensibile,
come primo o immediato giudizio, come
prima coscienza. Coscienza è essenzialmente
giudizio. — Il difetto di Galluppi è di confondere
la conoscenza sensibile colla semplice sensibilità;
il non accorgersi che la sua sensibilità non è
semplice sensibilità, ma coscienza (intelletto) sensibile.
In Galluppi, dunque, vi ha un equivoco.



Questo equivoco cessa in Rosmini. Galluppi è Kant
non inteso bene, inteso a metà; è, dirò così, Kant
visto coll'occhio di Locke. Rosmini è, generalmente,
Kant inteso bene: non il vero Kant, il Kant quale
si compie ne' filosofi posteriori, ma il Kant come ha
inteso o franteso se stesso. Dico generalmente: perchè,
come si vedrà, vi ha qualcosa in Rosmini, che
è da meno di Kant, dello stesso Kant imperfetto.







La percezione immediata, — la sensibilità del
Galluppi, — si manifesta nel Rosmini quel che veramente
è, cioè non sensibilità, semplice percezione
sensibile o un lato solo del conoscere, ma percezione
intellettiva, cioè giudizio.



Rosmini dice come Kant, e citando Kant: Pensare,
intendere, conoscere, coscienza è giudicare; senza
giudizio non si ha conoscenza. Spiegare il conoscere
è dunque vedere come sia possibile il giudicare.



Ora la considerazione del giudizio ci presenta questa
grave difficoltà: da una parte il giudicare è impossibile
senza un concetto, un'idea generale
(l'intelletto), e d'altra parte il concetto non è possibile
senza il giudizio, giacchè non può essere in
generale che il risultato del giudizio. Come si risolve
questa difficoltà?



Non si può risolvere altrimenti che coll'ammettere
un concetto, il primo concetto, che non sia il
risultato di nessun giudizio, ma sia, invece, anteriore
a ogni giudizio, e quindi la possibilità di ogni
giudizio.



Questo concetto è l'Ente, l'idea dell'Ente, dell'Ente
come semplice Ente, cioè come puramente
possibile, comunissimo, indeterminato. Esso non è il
risultato del giudizio, ma anteriore ad ogni giudizio,
perchè ogni giudizio lo presuppone. Come anteriore
ad ogni giudizio e perciò ad ogni conoscere,
esso non è conoscere, non è fatto, non esperienza,
ma qualche cosa che trascende il fatto, l'esperienza,
il reale conoscere; cioè, come dice Rosmini,
un'idea innata, l'unica idea innata. Così
esso è la forma dell'intelletto, quel che fa Intelletto
l'intelletto, la possibilità dell'intelletto e
quindi del conoscere.







Si vede che Rosmini ammette come Kant il puro
conoscere, il conoscere trascendentale; giacchè la
sua idea dell'Ente, il suo oggetto ideale, il
suo conoscere intuitivo così, senz'Io, senza coscienza,
non è altro che il puro conoscere.



È noto, che con questa unica idea, che è tutto
l'intelletto, e presupposto il senso come compagno
indivisibile dell'intelletto, il Rosmini si fa a
spiegare o a fabbricare la conoscenza.



Egli conserva la distinzione kantiana di forma e
materia del conoscere, e ammette che il conoscere
reale sia l'unità di questi due elementi. Ma, dove
Kant distingue anche una pura materia del conoscere
(tempo e spazio), la intuizione pura, e
mostra che il puro conoscere, la possibilità
del conoscere, è — e non può non essere — l'unità
del puro concetto e della pura intuizione,
della pura forma e della pura materia; il Rosmini,
invece, fa consistere il puro conoscere unicamente
nella sua unica forma intellettiva, nella pura
idea dell'Ente, negando ogni intuizione pura, ogni
forma nel senso. Così egli annulla — o almeno pare
così a prima vista — quella unità del conoscere,
che è unità sintetica originaria, e la riduce a
una semplice unità analitica, a un semplice elemento
del conoscere. E dove Kant, concependo l'unità
del conoscere come unità sintetica originaria,
considera i concetti o le categorie come diverse
funzioni di questa Unità (e per essere conseguente,
dovrebbe considerare come prodotti di
questa stessa Unità così le categorie come anche le
forme della pura intuizione: Fichte); il Rosmini, invece,
ammettendo solo quella unica prima categoria
dell'Ente, vuotando (almeno così pare) l'Unità sintetica
originaria kantiana e riducendola a un quasi

nulla, trasporta nel senso tutta la ricchezza dello
intelletto, tutte le categorie, e fa derivare questa
ricchezza dalla combinazione di quella unica idea colla
materia del senso stesso. Kant avrebbe dovuto
derivare le categorie, e in generale la forma
del conoscere, il puro conoscere, dalla unità sintetica
originaria (dall'autocoscienza: Fichte); e invece
falsa quella unità, la pone come unità analitica,
come Io penso, e nel tempo stesso presuppone come
sue funzioni, come suoi strumenti, le categorie.
Rosmini comprende, come Fichte, la necessità di dedurre
le categorie dalla Unità intellettiva; ma poi
intende questo problema alla maniera di Locke, ricade
nell'empirismo anteriore a Kant, piglia da una
parte la sua vuota unità, l'intelletto, e dall'altra il
senso; porta in giro quella — la sua unica forma — e
l'applica a tutta la materia, a tutta la ricchezza
che ha trasportato nell'affezione sensibile; e questa
applicazione chiama origine delle idee, cioè delle
categorie e delle stesse forme dell'intuizione. Non
si avvede, che così facendo egli non deriva le categorie
nè dalla sua unità vuota, nè dalla materia
del senso, ma le trova in questa mediante quella,
perchè ce le ha già presupposte.



Così il psicologismo del Rosmini, che è trascendentale
in quanto ammette il puro conoscere come
Ente possibile, come puro essere, torna ad essere
psicologismo volgare, in quanto tutta la ricchezza
del puro conoscere, tutte le categorie sono trasportate
nel senso. Esso sarebbe psicologismo assolutamente
e pienamente trascendentale, se avesse saputo
derivare da quella idea del puro essere tutte le categorie.
Ma Rosmini stesso dice, come ho già osservato
in un mio scritto[109], e come si vedrà più chiaro

in un altro mio lavoro[110], che questa derivazione,
possibile in sè, è impossibile rispetto a noi, intelligenze
finite.



Quella applicazione dell'idea dell'Ente alla materia
del senso è in generale il giudizio sintetico
a priori rosminiano. Questo giudizio è l'unità del
concetto originario, puro, e della intuizione sensibile.
Il Rosmini critica Kant di aver fatto consistere
un tal giudizio nella unità di due concetti: e non
si avvede che egli dice quello stesso che dice Kant,
cioè unità di concetto e intuizione, e che Kant avea
detto molto tempo prima di lui.



Così Rosmini è kantista. Egli si crede più kantista
di Kant, il vero Kant, perchè ha dinanzi agli
occhi un falso Kant. Paragonando se stesso con
questo sconcio simulacro, ha ragione di credersi la
persona viva, Kant in persona.



E il Rosmini è Kant non solo ne' pregi, ma anche
ne' difetti; ed ha più difetti di Kant.



Infatti quell'applicazione del concetto puro all'intuizione
è nel Rosmini, come in Kant, una faccenda
tutta meccanica: qua il senso o l'intuizione, là
l'intelletto o la categoria: adatta questa a quella,
ed ecco il giudizio sintetico a priori. Ora come
va questa applicazione? Questo è il difficile. In Kant,
se non altro, il concetto puro si applica alla intuizione,
in quanto già predetermina la intuizione come
pura intuizione. Nel Rosmini, all'opposto, tolta di
mezzo la pura intuizione, ogni applicazione è impossibile:
tra il concetto puro, e la intuizione sensibile
manca, come si suol dire, il ponte di passo[111].







Questo ponte, il vero ponte, è la stessa unità
sintetica originaria. Intesa bene, essa non è
semplice passare dall'intelletto al senso, senso ed
intelletto essendo già dati. Ma è l'Unità che pone
gli opposti, e ponendo gli opposti gli unifica e così
pone se stessa. È l'Uno che si dualizza, e dualizzandosi
si unizza.



Kant chiama quel passare, quella predeterminazione
del senso mediante l'intelletto, immaginazione
trascendentale. Nel Rosmini vi è anche
qualcosa di simile. «Nel nostro fondamental sentimento
esistono tutte queste potenze avanti la loro
espressione, cioè la sensitività e l'intelletto. Questo
sentimento intimo e perfettamente uno unisce la
sensitività e l'intelletto. Egli ha altresì un'attività,
quasi direi una vista spirituale, colla quale ne
vede il rapporto; questa attività è ciò che costituisce
la sintesi primitiva. Se noi consideriamo più
generalmente questa attività nascente dalla unità
intima del sentimento fondamentale, in quanto
cioè l'Io è atto a vedere i rapporti in generale, ella
è la ragione. E se la riguardiamo sotto il rispetto
della unione che ella fa d'un predicato con un soggetto,
ella prende il nome di facoltà di giudicare.
La sintesi primitiva è quel giudizio col
quale la ragione acquista la percezione intellettiva»[112].



La possibilità dell'applicazione dell'intelletto al
senso è, dunque, questa unità sintetica originaria,
fondamentale. Questa è la stessa unità sintetica
originaria kantiana. Ma, come Kant non fa vero
conto della sua unità e riduce il conoscere a una

semplice applicazione estrinseca d'una cosa a un'altra,
così fa Rosmini della sua.



Insomma, così in Kant come nel Rosmini ci è il
concetto della Unità dello spirito (Unità sintetica
originaria, Sviluppo); ma questo concetto è ancora
oscuro, incompreso.



La chiarezza del concetto di Kant è la filosofia
alemanna posteriore a Kant; è una genesi chiara,
graduale, conseguente.



La chiarezza, in Italia, del concetto rosminiano
è, dirò così, un'apparizione subitanea, una esplosione.
E perciò non è vera chiarezza.



Kant avea ridotto il puro conoscere all'Io penso,
alla Unità come semplice unità analitica. Quindi il
conoscere o il giudizio volea dire: semplice unione
di due opposti, e non già unità che si giudica, cioè
si pone come due opposti, si dualizza.



Rosmini riduce il puro conoscere, il conoscere intuitivo,
la possibilità del conoscere, al puro concetto
dell'Ente, all'Ente possibile, immobile, morto,
indeterminato. E il conoscere è anche unione di
due opposti già dati, e non la unità che si giudica
da sè.



Gioberti dice: il puro conoscere, la possibilità del
conoscere, il conoscere intuitivo, originario, l'intuito
insomma, non è la pura categoria, il puro
Ente possibile, indeterminato, la idea vuota, il minimum
dell'idea; ma è la totalità perfetta ed unica
di tutte quante le categorie, l'Ente reale e determinatissimo,
l'idea nella sua assoluta pienezza, il maximum
dell'Idea, cioè l'Idea come atto creativo.



Gioberti compie Rosmini, come Fichte, Schelling
ed Hegel compiono Kant. L'oscurità di Gioberti,
la meraviglia e lo stupore che destò la sua apparizione
nel mondo del nostro pensiero, nasce da questo:

che egli è tutto insieme, — e perciò un po' confusamente,
senza il processo graduale necessario, e,
se devo dire quel che sento, con un po'di abborracciatura, — Fichte,
Schelling ed Hegel. Quando
egli dice mentalità, cioè coscienza di sè, egli
è Fichte. Quando dice idea o ragione, egli è
Schelling. Quando dice: idea o ragione conscia
di se stessa come principio assoluto universale,
egli è Hegel.



Gioberti rappresenta dunque la vera Unità dello
spirito, il vero concetto dello Sviluppo, la vera ed
assoluta Psiche: una attività che come due attività
è una attività, un Ciclo che come due cicli è un
unico ciclo. Tale è il vero ed assoluto Spirito: il
Creatore.



Così, e solo così, il psicologismo di Gioberti è psicologismo
assolutamente trascendentale, cioè il vero
ontologismo[113], e, direi io, il vero spiritualismo.



La spiegazione della Psiche è la Psiche assoluta.







LEZIONE NONA.
Vincenzo Gioberti.




SOMMARIO.




Coincidenza di Hegel e Gioberti — Critica della filosofia di Gioberti. — Parte
prima: Teorica del conoscere. — A) Elementi del conoscere. — B)
Il conoscere assoluto. — Parte seconda: Il sistema.





La soluzione del problema del conoscere — della
realtà cosciente, della Psiche — consiste nel puro
conoscere.



La differenza tra il conoscere — il fatto del conoscere — e
il puro conoscere è stata esposta nella
lezione antecedente.



I momenti storici del puro conoscere sono in
Alemagna la Coscienza, l'Autocoscienza, la Ragione e
lo Spirito, cioè Kant, Fichte, Schelling ed Hegel[114].



In Italia sono la Sensibilità di Galluppi, l'Ente
possibile di Rosmini, e l'Ente assolutamente reale
o creatore di Gioberti.



Gioberti compendia in sè i momenti anteriori, cioè
Galluppi e Rosmini, come Hegel compendia Kant,
Fichte e Schelling; anzi — giacchè i momenti anteriori
al puro conoscere, il cartesianismo e il lochismo,
la chiarezza di Bruno, e ora posso dire di
tutti i filosofi nostri del Risorgimento, di Campanella,

di Telesio, di Cesalpino, di Cremonini, di
Zabarella, non si erano spiegati originalmente in
Italia, — Gioberti li compendia o meglio riproduce,
confusamente e spesso come soltanto coesistenti coi
nuovi momenti, coi momenti del puro conoscere.
Così l'intuito è in sè il puro conoscere, il conoscere
assolutamente puro, la possibilità assoluta del
conoscere; non è un fatto, ma fare assolutamente.
E pure Gioberti (e più di lui i giobertiani) lo pigliano
spesso per fatto, per il fatto stesso del conoscere,
come una vera intuizione innata originaria
dell'Ente creante, come una conoscenza immediata
naturale, come idea innata; nello stesso modo
che Cartesio pigliava il suo pensiero. Così Gioberti
è cartesiano, vecchio cartesiano, quando meno sel
crede. Quindi accade, che l'Ente, in quanto afferrato
effettivamente dall'intuito immediato, è determinato
a modo di Spinoza — e non può essere
diversamente — come semplice Sostanza-causa;
e quindi l'accusa di spinozismo contro Gioberti da
coloro che non vedono che un lato solo del suo
pensiero.



Si è paragonato Gioberti a Schelling. Il paragone
è giusto, se l'intuito non si considera come innato,
ma come una subitanea elevazione della coscienza
volgare al cielo della scienza.



L'intuito o il conoscere puro giobertiano — come
intuito dell'Ente creante — è in sè tutto il conoscibile;
giacchè fuori dell'Ente creante non vi ha
nulla, e l'Ente creante vuol dire tutto il conoscibile.
Perciò l'intuito è in sè assoluto conoscere o
sapere, cioè quel sapere in cui tutto è chiaro; in
cui tutta la realtà è sapere, tutta sapere: trasparenza
o specchialità assoluta, come dice lo stesso
Gioberti.







Tali non sono i semplici momenti del puro conoscere.
La sensibilità del Galluppi è il conoscere
solo come esperienza, come semplice coscienza:
l'universo, l'anima, Dio sono una regione perfettamente
oscura. E semplice coscienza è il conoscere
kantiano e rosminiano. Il conoscere fichtiano
è semplice mentalità o soggettività; e la natura o
il non-io è oscuro. Il conoscere schellinghiano è semplice
ragione o idealità oggettiva, e non già idealità
oggettiva come mente o coscienza di sè. Solo
il conoscere hegeliano e giobertiano — come la ragione
o la idealità oggettiva conscia di se stessa,
come spirito — è trasparenza o chiarezza assoluta.



Il risultato di tutte queste lezioni — di questa
breve storia del pensiero italiano e insieme del pensiero
europeo — è, adunque, questo punto comune:
il conoscere come assoluta chiarezza. Tale è il pensare
puro di Hegel; tale è l'intuito di Gioberti.



Pensare puro e intuito vuol dire: la realtà assolutamente
chiara, assolutamente trasparente; cioè
assolutamente conosciuta.



Pensare puro e intuito è dunque l'orizzonte o il
cielo della Verità: il vero cielo della Scienza.



A questo cielo noi ci siamo elevati mediante la
storia; il puro conoscere non è altro qui per noi
che il risultato del processo storico. E perciò, al far
de' conti, non è un risultato scientifico, ma un
semplice fatto, che nasce necessariamente da altri
fatti; e il primo fatto è la posizione cartesiana.
Si sa, che la coscienza storica in generale non è
ancora la coscienza scientifica; il mondo de' semplici
fatti non è il cielo della scienza, il cielo della
verità. Perchè dunque il puro conoscere sia quel
che ha da essere, cioè scienza e non semplice fatto,
bisogna che apparisca come risultato del processo

della coscienza stessa e in se stessa, e non già del
semplice processo storico. Il conoscere assolutamente
puro deve essere dimostrato — nella coscienza stessa — come
la possibilità assoluta della coscienza:
come la stessa possibilità del conoscere.



Questa dimostrazione del conoscere è la vera Teorica
del conoscere.



Ma questo puro conoscere, come risultato della
teorica del conoscere, appunto perchè è semplice intuito
o pura possibilità assoluta del conoscere, non
è ancora attuale puro conoscere; è la potenzialità
della scienza, e non già la scienza, ossia tutta la
scienza: è intuito, non riflessione in se stesso:
semplice orizzonte o prospetto, non ancora
mondo o sistema della Verità. Esso è scienza
solo come potenzialità del puro conoscere, come risultato del movimento dialettico della coscienza.



Il puro conoscere deve, dunque, diventare puro
attuale conoscere: attuale, senza cessare di esser
puro. Non deve ridiventare quella realtà del conoscere,
che esso ha già superata; quel reale conoscere,
dal quale la coscienza si è già elevata al
puro conoscere; un qualche grado del conoscere
come coscienza, o autocoscienza, o ragione, ma una
nuova realtà del conoscere, la realtà vera del puro
conoscere. In altri termini, il puro conoscere deve
di nuovo diventare un fatto: non il fatto di prima,
ma il fatto che è l'atto stesso cosciente del puro
conoscere. Questo fatto, che è assolutamente atto
cosciente puro, è la Scienza come Sistema.



Adunque, il punto, a cui siamo giunti, esige due
cose:



	1. Teorica del conoscere.

	2. Sistema della Scienza.




Io considererò Gioberti da questi due lati.







Parte Prima — Teoria del conoscere.
A) Elementi del conoscere.




I momenti di questa teorica del conoscere sono
l'intuito, la riflessione (psicologica e ontologica),
la parola, la sovrintelligenza.



L'intuito è l'apprensione immediata, originaria,
immanente dell'Idea, e perciò il fondamento
d'ogni sapere; senza di esso non sarebbe possibile
la cognizione. Ma l'Idea è immensa, universale,
infinita; non vi ha nessuna proporzione tra lo spirito
finito e l'oggetto ideale. Quindi nell'intuito
primo la conoscenza è vaga, indeterminata, confusa;
lo spirito non può fermarla, appropriarsela
veramente e averne distinta coscienza. La distinzione,
e quindi la coscienza, così di se stesso, come
dell'oggetto, comincia solo colla riflessione; la
quale, se è semplice ripiegamento dello spirito sopra
se stesso, è meramente psicologica; se è anche ripiegamento
sopra l'oggetto, è ontologica. Alle due
specie di riflessione corrispondono due metodi: il
psicologismo e l'ontologismo. Solo quest'ultimo
è il vero metodo filosofico, perchè riproduce nella
sua integrità l'organismo ideale. Ma lo spirito, come
riflessione ontologica, non può ripiegarsi sopra l'Idea,
se questa non è espressa sensibilmente, cioè
circoscritta, limitata, e accomodata alla capacità
finita di esso spirito. Questa espressione sensibile
dell'Idea è la parola. Senza la parola, lo spirito
non sarebbe altro che intuire, cioè apprendere
confusamente l'Idea; vedrebbe tutto e non vedrebbe
niente, e al più potrebbe ripensare l'intuito stesso

come atto meramente soggettivo; ma non saprebbe
veramente mai nulla nè di Dio, nè della sua propria
essenza, nè di quella delle cose. Ora la essenza
di Dio e delle cose, appresa immediatamente e perciò
confusamente dall'intuito e conosciuta distintamente
col sussidio della parola, e mediante il discorso
della riflessione, non è la Verità assoluta, cioè
la vera essenza.



L'Idea, che è l'oggetto immanente ed eterno
della conoscenza, ha due lati; l'uno chiaro e l'altro
oscuro. Diciamo due lati per rispetto all'intelletto
umano, e non per rispetto all'Idea stessa, la
quale come una e semplicissima è indivisibile, e
non ammette distinzione d'intelligibile e di non intelligibile.
Ella è l'intelligibilità stessa. La distinzione
nasce dalla incapacità dell'intelletto umano
di afferrare una parte dell'Idea, la parte più riposta
ed intima; la quale si può chiamare essenza reale
per non confonderla con quella che viene appresa
dall'intelletto, e può avere il nome di razionale.
Così abbiamo nella nostra facoltà di conoscere una
doppia imperfezione: l'una intensiva e l'altra estensiva;
la prima è come un panno sottilissimo che
adombra tutta la pupilla, ma per la sua trasparenza
non toglie interamente il beneficio della visione;
la seconda è come una piccola maglia che
vela solo una parte della pupilla, ma produce su
tal punto un'oscurità assoluta; è un'ecclissi mentale,
in cui il corpo frapposto tra l'occhio e il sole
è nell'occhio stesso. Questa oscurità assoluta è il
sovrintelligibile, e la facoltà che ce ne suggerisce
l'esistenza è la sovrintelligenza. Ora la parola,
che serve ad emendare la prima imperfezione,
ci aiuta a scemare in certo modo anche la seconda.
Con ciò non si vuol dire che essa possa esprimere

adequatamente il lato oscuro dell'Idea; ma può
bene rappresentarcelo più o meno efficacemente mediante
certe analogie. In generale, come espressione
del lato intelligibile dell'Idea e come manifestazione
del lato sovrintelligibile, la parola è la stessa
rivelazione, sebbene per rivelazione s'intenda più
propriamente la rappresentazione analogica delle verità
sovrarazionali[115].



La determinazione di questi momenti in Gioberti
non è sempre la stessa. Infatti:



1. l'intuito a) ora è semplice potenzialità del
conoscere; ora è adoperato come organo attuale
della scienza (cartesianismo, spinozismo). b) Ora è
semplice apprensione dell'oggetto, e punto del soggetto,
nè meno confusa, e perciò non è in niun
modo riflessione; ora, in quanto visione dell'atto col
quale l'infinito pone il finito e quindi anche il soggetto — è
apprensione anche del soggetto, e perciò
in sè riflessione. Anzi Gioberti giunge sino a dire,
che l'intuito è essenzialmente compenetrazione
di sè, e che lo spirito non apprenderebbe l'Ente
nel pensiero immanente, se non apprendesse prima
se stesso. Quindi ora accusa Rosmini di non aver
escluso dall'intuito la coscienza di sè; ora di non
averla inclusa in esso.



2. La riflessione ora è meno dell'intuito, ed attesta
la imperfezione dello spirito; ora è più, ed
attesta la infinità dello spirito. L'uomo solo riflette:
la bestia no. E d'altra parte, la riflessione psicologica
ora precede l'ontologica (come pura apprensione
dell'oggetto), ora segue.







3. La riflessione ontologica ora è semplice
intuito dell'Idea, circoscritta (rannicchiata) nella
parola per opera della Idea stessa e in niun modo
dello spirito; e perciò non è punto riflessione,
ed esclude l'apprensione del soggetto. Ora è l'intuito
dell'Ente intuíto, abbraccia insieme soggetto
ed oggetto, e li apprende con un atto unico.
Quindi ci ha un punto (di contatto) semplicissimo,
in cui oggetto e soggetto, sostanzialmente distinti,
si toccano e formano l'unità della sintesi conoscitiva.
E perciò la riflessione ontologica non è nè semplice
apprensione dell'oggetto (e tale era prima), nè
semplice apprensione del soggetto. Questo punto di
contatto è la relazione dei due termini. Ma la
relazione non è più reale de' suoi termini, secondo
lo stesso Gioberti?[116] Dunque, la riflessione ontologica
è il vero intuito.



4. La parola ora è la veste arbitraria (dono
esterno) dell'Idea: ora è produzione dell'intima
attività dello spirito. Quindi ora la parola ci è,
come la riflessione, perchè siamo imperfetti: ora
ci è, perchè lo spirito è in sè la stessa perfezione;
perchè l'Idea stessa (e quindi lo spirito) è in sè
parola.



5. Il sovrintelligibile ora è un termine fisso,
assolutamente insuperabile, dello spirito; ora no, ma
diminuisce continuamente; e perciò in sè non è
niente. E così il soprannaturale. E nello stesso
modo la rivelazione ora pone qualcosa di esterno
allo spirito, ora è l'intimità stessa dello spirito. Ora,
insomma, l'intuito è potenzialità limitata, che
non si attua mai perfettamente: quindi doppia imperfezione,
di potenza e d'atto. Ora è potenzialità

infinita, e l'oscuro, il sovrintelligibile, non
è altro che il conoscere non ancora attuato.
Quindi in tutto due indirizzi: cioè, ora eteronomia
assoluta dello spirito, ora autonomia assoluta[117].



Gioberti adunque, si dirà, si contradice? Così
pare; ma in verità quel che apparisce come una
contradizione è solo un concetto poco chiaro del
proprio principio. Il principio è: l'Ente come attività
creativa e ricreativa; questa duplice attività
è un'attività una ed indivisibile. Quindi — come
conseguenza necessaria — l'autonomia dello
spirito; l'intuito (il puro conoscere) come compenetrazione
di sè, come essenzialmente riflessione;
la parola, il sovrannaturale, la rivelazione, come atto
della intimità dello spirito; il sovrintelligibile, evanescente;
e la palingenesia, come progresso eterno
immanente.



Il principio, compreso poco chiaramente, vuol
dire invece: intuito (cognizione) immediato, e
solo dell'oggetto, senza il soggetto, senza la coscienza
di sè. Quindi non libertà, non intimità, non
autonomia dello spirito.



Ci è ora da maravigliarsi che Gioberti non sia
stato bene inteso, se non sempre egli medesimo ha
compreso nettamente se stesso? Taluni lo dissero
un oscurantista, un retrivo, un semplice teologo
(l'abbé Gioberti[118]); altri non videro in lui, che
un pensatore senza religione, un panteista, e fors'anche
un ateo. Vecchie accuse, fabbricate dagli astuti,
e ripetute dagl'ignoranti.







I filosofi vogliono essere studiati non nelle semplici
parole e frasi, ma nelle idee. Di frasi ce ne
ha molte in Gioberti; ma ci ha anche le idee. E la
idea essenziale e fondamentale è appunto il contenuto
e il ritmo della formola. Nella formola è tutto
il sistema. Il peggior male è, come spesso è accaduto,
ridurre le idee a semplici frasi. Se il principio
giobertiano non è una semplice frase, vuol dire:
autonomia e libertà assoluta dello spirito. Così Gioberti
dice enfaticamente nella Riforma Cattolica:
«La libertà cattolica è somma, perchè è assoluta.
Perchè tutta l'autorità ne dipende. La autorità
cattolica si fonda tutta quanta nella libertà dell'individuo.
L'atto libero concreativo dell'individuo
fonda con un fiat la fede e con essa il suo oggetto.
È un fichtismo applicato alla rivelazione. L'uomo a
rigore crea a se stesso la sua Chiesa, il suo Dio,
il suo culto, il suo dogma. E ciò fa in tutti i casi,
anche quando si sforza di fare il contrario; perchè
è metafisicamente impossibile che un atto di volontà
non sia radicalmente autonomo. La mentalità
è autonoma di sua natura; autonomia creata,
che dipende solo dall'atto creativo[119] e copia, imitazione,
partecipazione di tal atto.... La moralità
stessa è libertà verso Dio: il che Moisè espresse
mostrandoci Dio che fa e itera cogli uomini un vero
contratto sociale. E la libertà è elezione di Dio;
e quasi creazione di Dio, o dirò meglio concreazione
di Dio; perchè, Dio creando sè stesso (mentalità
assoluta, Trinità), in quanto l'uomo si accompagna
all'atto creativo di Dio viene a creare esso
Dio. Dunque, l'uomo in tutto rende a Dio la

pariglia: Dio crea l'uomo e l'uomo ricrea
Dio; e in tal senso il fichtismo è vero... Io sono cattolico
liberamente: credo al Papa, perchè ci voglio
credere; e credendo al Papa, lo giudico, lo inauguro,
lo installo; poichè dico liberamente: egli è
il Papa. Se non volessi dirlo, tutte le forze del mondo
non potrebbonmi costringere. Io sono libero come
Dio stesso quando crea il mondo. La mentalità
è un'autonomia e libertà suprema»[120].



Dirò or più particolarmente del sovrintelligibile,
per mostrare in Gioberti il puro assoluto conoscere.


B) Il conoscere assoluto.


Il puro assoluto conoscere è la possibilità assoluta
del conoscere: tale è per me la vera teorica del
conoscere. Questa teorica deve dimostrare, che senza
la potenza assoluta e infinita di conoscere sarebbe
impossibile l'atto stesso del conoscere; che questo
atto è tale di sua natura, da presupporre infinità di
potenza; che niente si conoscerebbe, se la potenza
di conoscere non fosse infinita.



Ciò vuol dire che, quanto alla potenza del conoscere,
non vi ha sovrintelligibile; la potenza
del conoscere è in sè tutto il conoscibile. Il conoscere
o non è niente o è in sè trasparenza (specchialità)
assoluta.



In generale, alla domanda: possiamo noi tutto
conoscere (la potenza di conoscere è assoluta), ovvero

conosciamo noi solo qualcosa (la potenza di conoscere
è finita)? — non si può rispondere, se non
facendo vedere la relazione necessaria che corre
tra l'atto del conoscere e la potenza del conoscere.
Che noi conosciamo — conosciamo qualcosa — è
un fatto; la stessa conoscenza di conoscere solo
qualcosa o anche la conoscenza di non conoscer
nulla, è una conoscenza; noi conosciamo, che il conoscere — la
realtà cosciente — o è una realtà
limitata, in quanto conosce solo qualcosa, o è niente, — come
realtà cosciente, — in quanto non conosce
niente. Il quale ultimo caso è aperta contradizione,
perchè, negando, afferma il conoscere; dire, infatti,
di non conoscere niente è già conoscere, cioè affermare
la realtà cosciente, il conoscere. Adunque, il
conoscere (conoscere semplicemente, conoscere di
conoscere solo qualcosa, conoscere di non conoscer
niente) è possibile, se la potenza del conoscere è
finita? ovvero, bisogna che la potenza sia infinita?



Tale è la quistione: il conoscere in sè — la realtà
cosciente — vuol dire infinito o finito? È possibile
che realtà cosciente voglia dire finito?



Per risolvere la quistione, si deve dunque rifare
e riandare il conoscere dalla sua propria potenza o
possibilità. Questo ritorno, che è una critica del conoscere,
è in generale la teorica del conoscere. Se
la potenza si mostra limitata, il sovrintelligibile è
certo; la realtà, la semplice realtà, è più della realtà
cosciente, perchè vi ha una realtà che non si conosce.
Se la potenza è infinita, la realtà è assolutamente
conoscibile; e perciò la realtà cosciente è
davvero più della semplice realtà. Dire che vi ha
un reale che non si conosce, è dire che lo spirito è
meno della natura; l'essere e sapere, meno dell'essere
e non sapere.







Il risultato della breve storia che abbiamo fatta
è questo: la possibilità del conoscere è la potenza
assoluta di conoscere: la realtà assolutamente conoscibile,
trasparente: cioè la Ragione (idealità
oggettiva) conscia di sè. Questa storia è in sè il
ritorno del conoscere (del fatto del conoscere) alla
possibilità del conoscere: è, direi quasi, la teorica
del conoscere, come storia delle teoriche del conoscere.



La teorica del conoscere è in sè d'accordo colla
storia? Non è qui il luogo di risolvere questa quistione. Io ritorno a Gioberti.



Gioberti dicendo: «Senza l'intuito originario
ogni conoscere (ogni atto conoscitivo) è impossibile;
l'intuito è la potenza del conoscere, e il conoscibile,
cioè l'oggetto in sè dell'intuito, è tutto
il conoscibile, l'assolutamente conoscibile, l'Idea,
l'Ente creante; cioè, la realtà assoluta, non come
semplice realtà, ma come compenetrazione assoluta
di se stessa, come realtà cosciente assoluta,
come Spirito assoluto »; dicendo ciò, Gioberti
viene a dire: la nostra potenza del conoscere è infinita;
è in sè tutta la realtà come compenetrazione
di se stessa, come perfetta trasparenza; e se la potenza
non fosse infinita, l'atto — qualunque atto — del
conoscere non sarebbe possibile.



Ciò vuol dire, che se noi non avessimo la potenza
di conoscer tutto, non conosceremmo di fatto
niente. In altri termini: senza la conoscenza di Dio,
non si conosce niente. Il che significa che solo allora
noi possiamo dire di conoscere davvero tutto
quel che diciamo di conoscere, quando conosciamo
Dio.



Gioberti, dunque, sin dal principio — perfino nella
Introduzione, — dichiarando l'intuito come la potenzialità

del conoscere e l'Idea come il contenuto
dell'intuito, — afferma implicitamente la infinità del
conoscere: la infinità del conoscere come possibilità,
del conoscere. Quando egli scrive più tardi, la prima
volta, credo, ne' Prolegomeni[121] e poi ripete sempre
nelle Postume: l'uomo è l'infinito in potenza,
è un Dio incoato, non si contradice; giacchè questo
stesso l'ha già detto, chi ben l'intende, nel capitolo
terzo dell'Introduzione. La contradizione — se
tale si può chiamare una poco chiara coscienza di
se stesso, cioè del proprio principio — è già cominciata
nella stessa pagina di questo stesso capitolo.



L'intuito, dice Gioberti, è semplice potenza del
conoscere; e qui stesso egli comincia a confonderlo
coll'atto del conoscere; lo piglia per una conoscenza
diretta, immediata. Il contenuto assoluto dell'intuito — cioè
tutto il conoscibile, l'assoluto intelligibile,
la stessa potenza infinita del conoscere diventa
un oggetto immediato dell'intuito stesso,
come conoscenza anch'essa immediata. L'intuito,
appunto perchè conoscenza immediata, vede il suo
oggetto a principio confusamente; come quando, io
mi fo alla finestra e guardo così a un tratto una
prateria; vedo tutto e non discerno niente. E oltre
a ciò esso vede dell'oggetto solo la superficie e il
davanti, non già il didentro e il didietro; la superficie
la vede confusa, e il didentro non lo vede affatto,
cioè solo come oscurità perfetta. Questa è la
duplice imperfezione dell'intuito come cognizione
immediata dell'Idea. La prima si toglie colla riflessione;
la seconda è insuperabile[122].







Ora, se s'intende da capo l'intuito — già preso
così per cognizione immediata e qualificato nel modo
che abbiamo visto — se s'intende come semplice
potenza del conoscere, la conseguenza necessaria
di tal baratto sarà la limitazione assoluta
della potenza come potenza. Quindi il sovrintelligibile
come un limite insuperabile, come un campo
assolutamente chiuso.



E dove prima la possibilità del conoscere era la
potenza infinita del conoscere, e perciò si ammetteva
che niente poteva esser chiaro senza l'assoluta
chiarezza; ora, all'opposto, la possibilità del conoscere
è la finità stessa della potenza conoscitiva, e
niente può esser chiaro senza l'assolutamente oscuro,
senza il mistero. Prima la chiarezza assoluta era la
condizione d'ogni chiarezza; ora l'oscurità assoluta.



Certo il mistero è la condizione del chiaro; è ciò
che fa chiaro ogni cosa: ma non già più come mistero,
ma come aperto e visto assolutamente.



Così vi ha in Gioberti come due dottrine opposte
del conoscere: l'una suppone la infinità come possibilità
del conoscere, l'altra la finità.



Il pregio di Gioberti è di aver pensato o al più tentato
di fare questa teorica, come si deve fare, cioè
esponendo la relazione dell'atto del conoscere colla
potenza del conoscere. Ma l'ha semplicemente tentato.
O piuttosto l'ha detto, e non l'ha nè meno tentato.



Egli vuol provare il sovrintelligibile come limite
insuperabile, cioè la finità della potenza del conoscere;
e osserva che non basta allegare in genere,
come fanno i razionalisti, la ragione imperfetta
e finita; ma verificare — al che, ei dice, nessuno
si è applicato prima di lui — psicologicamente
la nozione stessa di mistero (del sovrintelligibile).







Verificare psicologicamente vuol dire: provare
la finità del conoscere e quindi il mistero, col
ridurre l'atto del conoscere alla sua possibilità, alla
potenza del conoscere.



A che riesce Gioberti in questa verificazione? O
a niente, cioè a non verificare quel che vuole (e
non può, anche per forza del suo stesso principio),
o all'opposto, cioè alla infinità del conoscere.



Egli paragona — nella Teorica del Sovrannaturale — senso
ed intelletto, dopo averli separati come
due facoltà sostanzialmente ed essenzialmente
differenti; e trova che si limitano reciprocamente,
giacchè nè il sensibile può divenire
intelligibile, nè questo quello. Quindi l'idea dell'incomprensibile
(relativo); cioè, il sensibile non
apprensibile intellettualmente, e viceversa.



Il difetto di questo modo di considerare, fu corretto
poi dallo stesso Gioberti. Infatti nelle Postume — e, chi ben vede, nella stessa Introduzione — non
parla più di questo limite reciproco; il senso,
invece, si risolve nell'intelletto, il sensibile diventa
intelligibile; il senso è l'intelletto implicato, e
l'intelletto è lo stesso senso esplicato, ecc. ecc. E
ciò vuol dire: in quanto intelletto, io so di essere
limitato come senso, e supero questo limite; sapere
il limite e superarlo, è una cosa medesima.



Nello stesso modo, l'intelletto dovrebbe risolversi
nella sovrintelligenza; e anche qui sapere di essere
limitato come intelletto e superare il limite, dovrebbe
esser lo stesso.



Ma Gioberti non fa così. Pone immediate la sovrintelligenza,
senza nessuna relazione colle altre facoltà: cioè come una facoltà speciale (e ciò sta bene contro i rosminiani), ma vuota, senza oggetto:sapere di esser limitato come intelletto, non è qui

superare il limite. Quindi non ci è quella verificazione
psicologica che avea promessa. Dice solo,
che ci ha da essere quella facoltà, perchè ci è il mistero;
e ci è il mistero, perchè ci è quella facoltà[123].



Nella Introduzione altro concetto della sovrintelligenza.
Noi, dice Gioberti, abbiamo il sentimento
di tutta la potenza del conoscere; il sovrintelligibile
corrisponde alla potenza non attuata. Qui
la sovrintelligenza non è in sè facoltà vuota, senza
oggetto; il conoscere è infinito; è in sè tutto il conoscibile.



Così l'intelligibile è l'esplicato, il sovrintelligibile
è l'implicato; il quale, esplicato, diventa intelligibile.
Questo concetto è un po' vago, e nel
fatto annulla la differenza tra intelligibile e sovrintelligibile.
E questa differenza ci è; e Gioberti stesso la pone.



Questa dottrina ha, nello stesso Gioberti, una relazione
intima con quella delle due vite; la terrena
e la beata. La dottrina ha diverso senso secondo
il senso della vita beata (la palingenesia). Se
per vita beata s'intende un semplice avvenire, un
tempo dopo il tempo, la infinità consiste nella semplice
esplicazione indefinita. Se s'intende anche
coeva alla vita presente, la infinità è l'unità originaria
che si esplica, di certo, ma si ripiglia e raccoglie
sempre nella sua esplicazione. Questa è la vera
infinità: quella esplicazione, che è Sviluppo[124].



Il primo senso prevale nella Introduzione, il secondo
nelle Postume.







Il Sovrintelligibile (Essenza reale) è la unità delle
determinazioni intelligibili. Questa unità nella
sua assolutezza è la relazione o unità assoluta di
tre relazioni o unità assolute: cioè, pura relazione
verso sè, relazione verso l'altro, relazione
verso sè mediante l'altro. Questa Relazione,
Mediazione o Processo assoluto è Dio medesimo[125].



Secondo Gioberti, noi non possiamo conoscere
questa Unità assoluta. Ma perchè? È ciò vero?



Se non la conosciamo, quel che conosciamo non è
Dio, ma la creatura; giacchè Dio è appunto la
Unità di quelle tre Unità (Logo, Natura, Spirito).



Da quel che ho detto fin qui si vede, che in Gioberti
vi ha tre concetti del Sovrintelligibile, e perciò
della potenza del conoscere (della essenza dello
spirito).



1. Sovrintelligibile = limite insuperabile; finità
assoluta dello spirito.



2. Sovrintelligibile = essenza implicata, che si
esplica di continuo; lo spirito infinito, ma non actu
infinito: solo esplicazione infinita, non vero sviluppo:
solo essenza e fenomeno, forza e manifestazione;
Sostanza, non Soggetto. Si annulla
la differenza tra intelligibile e sovrintelligibile.



3. Sovrintelligibile = Unità delle determinazioni
intelligibili; Unità come Processo o genesi di se
stessa: non semplice esplicazione, ma eterno ritorno
a se stessa: relazione assoluta verso se stessa.



Negando la cognizione di questa Unità, Gioberti
si contradice: nega la vera infinità o unità dello
Spirito, ammessa nella potenzialità dell'intuito.







Infatti, cos'è questa Unità? Come nè pura unità
immobile, nè unità che si esplica semplicemente,
ma come autogenesi, essa è la stessa attività
creativa, presa assolutamente. Unità qui è Creare;
è lo Spirito: Ciclo assoluto, non Essere. Ora l'intuito
come intuito del Creare, del vero creare — (esplicazione
e ritorno) — è in sè questa unità, la
conoscenza di questa unità. In ciò consiste la sua
infinità vera, come potenza del conoscere. E tale, — così
infinito, cioè conoscenza di tale unità, — deve
essere il conoscere, l'atto vero del conoscere, la
Scienza.



Adunque, la conoscibilità dell'essenza reale, — di
questa assoluta autogenesi, — è contenuta sin da
principio nella dottrina giobertiana dell'intuito. O
questa essenza è conoscibile, e non vi ha punto il
sovrintelligibile come un limite insuperabile dello
spirito; o l'intuito (dell'atto creativo) è una parola
vuota di senso. E tale pare che diventi per la più
parte dei giobertiani; i quali parlano con tanta enfasi
della visione ideale, ne raccontano mirabilia,
la spacciano come l'unica infallibile ricetta per
guarire dal sensismo (sic) aristotelico, cartesiano,
spinoziano, kantiano, hegeliano e che so io; e poi,
interrogati da noi altri poveri ciechi: cosa vedete
voi lassù? non sanno rispondere altro che: oscurità
perfetta. E in verità quel che essi dicono di vedere,
e a cui danno il nome di Ente creante e nell'atto
di creare, non è Dio, non è il Sole, ma un pezzo
di carta dipinto, cioè loro medesimi, in fondo al
cannocchiale.







 Parte Seconda — Il Sistema.




1. Il principio della filosofia di Gioberti è l'Idea;
e la scienza è la riproduzione fedele dell'organismo
ideale.



L'Idea è quel che vi ha d'immutabile, d'eterno,
di vero nelle cose. In questo senso ogni filosofia ha
per principio o oggetto l'Idea; e perciò è idealismo.



La differenza è in quel che s'intende per Idea.
La storia della filosofia mostra che s'intende sempre
diversamente in modo che questa storia sia
come la posizione de' diversi momenti dell'Idea[126].



L'Idea giobertiana non è l'antica, la platonica, o
altro, ma è tutta moderna; non è semplice oggettività
ideale, ma idealità oggettiva o assoluta. E,
come tale, è o la Sostanza assoluta, o la Mentalità
assoluta, secondo che l'intuito è preso per una cognizione
immediata, o per la semplice potenza del
conoscere.





2. E, appunto perchè in Gioberti ci è tutti e due
insieme questi modi d'intendere l'idealità oggettiva,
il suo sistema ha un doppio contenuto e una
doppia forma: un doppio principio, e un doppio metodo.



a) Il contenuto è l'Idea come Sostanza e Causa,
e perciò la forma non ha niente di dialettico.
Tutto quel, che si dice provato, è già presupposto;
e la così detta prova (la Scienza) non è altro
che la esplicazione formale di ciò che si è ammesso

già prima nell'intuito. Domandate a Gioberti,
e specialmente a' giobertiani: perchè dopo
questa determinazione ponete quest'altra? Perchè
dopo l'Ente dite: l'Esistente? Perchè l'Ente è questa
totalità di determinazioni? ecc., ecc. — L'unica
risposta è questa: perchè vedo così. Anzi a chi
fa istanza, che non basti dire: io vedo, ma si
debba provare e far vedere anche agli altri — cioè
a tutti coloro che pensano — quel che uno dice di
vedere lui, si risponde: la prova è impossibile, perchè
vuol dire necessità; e la necessità è la negazione
della libertà dell'Idea. Adunque, il vero sapere
è il sapere immediato, arbitrario, senza nesso,
o senz'altro nesso che il semplice prima e dopo.



Questa strana combinazione di spinozismo e di
profetico sentimentalismo, di necessità immediata e
di libertà immediata, di necessità senza libertà e di
libertà senza necessità, questo destino che è il caso:
tale è la prima forma del sistema.



Questa stessa combinazione, — questo nesso delle
determinazioni ideali, che è la negazione d'ogni
nesso ideale; questa logica, che non è logica, ossia
atto del pensiero, — è ciò che i giobertiani chiamano
intelligibilità. Il vero nesso ci è, ma è
come se non ci fosse per noi altri esseri pensanti:
è il sovrintelligibile.



b) Il contenuto è l'Idea in quanto atto creativo:
e non già come semplice efficienza o arbitraria
posizione d'un altro, ma come atto intimo, libero
e assoluto dell'Ente: l'Ente medesimo (lo
Spirito) come posizione o produzione assoluta di se
stesso. E perciò la forma è processo dialettico: non
la semplice narrazione o immaginazione degli elementi
sciolti e sconnessi dell'intelligibile, ma la
riproduzione fedele del vivo organismo ideale:

riproduzione, che, come atto del pensiero o
della stessa ragione, è originale produzione.



Di questi due modi il primo prevale nelle prime
opere di Gioberti; il secondo è la tendenza delle
Postume, ma non è mai un fatto compiuto.



In generale, l'Idea giobertiana manca della sua
vera forma. Le sue parti o elementi sono disposti,
se si vuole, organicamente o dialetticamente; ma
quest'organismo è più esterno che interno, più apparente
che reale. Il tutto rassomiglia più a un
corpo morto di fresco, che a un corpo vivente. Tu
vedi ancora in esso le vestigia della vita, ma non
la vita. E la vita — l'atto vitale — del gran corpo
della filosofia è quella piena unità del pensiero,
che penetra e insieme abbraccia, e perciò anima,
tutta la sua propria materia; che non s'interrompe,
nè si perde mai, ma nel suo perpetuo discorso si
ripiega sempre e concentra in se stessa. Questa unità
concreta, che nel primo grado dell'organismo si dice
comunemente anima, nella filosofia è ciò che si dice
sistema.



Vi ha nella Protologia un luogo, che, contro la
dottrina più volte ripetuta del privilegio dell'intuito
sulla riflessione, dice così: «L'intuito apprende
l'infinito, ma finitamente. Non è dialettico. La dialettica
la crea la riflessione, in quanto si unisce
coll'azione creatrice, principio del dialettismo reale.
L'atto riflessivo è concreativo, e quindi dialettico.
L'intuito vede l'atto creativo, e non vi partecipa»[127].
Il che vuol dire,che non lo vede, perchè
se lo vedesse, vi parteciperebbe. Ora, quando si
considera che per Gioberti atto creativo, dialettica,
organismo ideale, scienza o sistema sono

una cosa medesima, si può epilogare il difetto della
sua maniera di filosofare così: l'intelletto giobertiano
è più intuito che riflessione, cioè: apprensione
dell'Idea in una forma finita, meramente
soggettiva, e quindi falsa. La vera oggettività o infinità
dell'Idea è il processo dialettico della riflessione.



Questo luogo ed altri simili delle Postume contengono
come il punto di conversione o una nuova
piega della mente di Gioberti; sono un'ingenua
confessione della insufficienza della sua prima maniera
di filosofare, e una condanna perentoria di
quel che il maestro con tanta enfasi e i discepoli
con tanto fracasso hanno chiamato il puro ontologismo.
Se Gioberti non fosse morto così presto,
e avesse avuto il tempo e l'agio di raccogliersi in
se stesso e ordinare in una forma scientifica tutto
quel gran caos delle Postume, sarebbe stato uno
spettacolo davvero curioso il vedere l'accoglienza,
che tutta la gran folla raccolta sotto la bandiera
dell'Ente avrebbe fatto al Sistema del psicologismo
trascendente. Quante innocenti illusioni sarebbero
cadute! Quanti castelli in aria, quante gran
riputazioni non sarebbero ora altro che pulvis et
umbra!





3. La scienza, in quanto ha per oggetto l'Idea,
si dice ideale. Ora l'Idea ha due lati: l'intelligibile
e il sovrintelligibile. Dunque la scienza ideale
ha due parti: la filosofia e la teologia; l'una è la
scienza dell'intelligibile, e l'altra del sovrintelligibile.
E, giacchè il sovrintelligibile è superiore all'intelligibile,
la teologia è superiore alla filosofia.



Questa superiorità consiste in ciò, che la rivelazione
o la parola (quindi la teologia) è superiore

alla ragione (filosofia), e la ragione non è
ragione, non è riflessione, senza la parola.



Questa relazione si converte poi in un'assoluta
dipendenza della filosofia dall'autorità esteriore.
Infatti, dice Gioberti, «la rivelazione è definita
e determinata dalla Chiesa, e il capo visibile
della Chiesa — il principio organico da cui dipende
l'unità futura del mondo» (se non dell'Italia!) «è
il Papa; tolto il magisterio autorevole e le
formole ecclesiastiche, la filosofia non saprebbe
dove pigliare gli elementi integrali dell'Idea».
«Quindi il dovere di conservare questi elementi,
quali le vengono suppeditati da quelle formole; perchè
la scienza (cattolica; e si dee chiamare così,
essendo vano il cercarla fuori della società divina,
privilegiata di questo nome) vuol essere ordinata,
e l'ordine importa regola ed autorità. La regola
risulta dai principii e dal metodo; e la Chiesa»
(e quindi il Papa) «mantiene i veri principii e il
vero metodo, conservando inalterabile il deposito
affidatole delle verità razionali, e mettendolo in
sicuro co' suoi oracoli». Credo che nel medio
evo non si sia parlato così chiaro ed aperto! Contuttociò,
continua a dire Gioberti, non si deve giudicare,
che la filosofia non sia libera, e che il
vero razionale, che è il suo oggetto, dipenda dall'autorità.
Imperocchè, in primo luogo, «senz'ordine
non vi ha libertà verace. La libertà richiede
che si lasci allo spirito umano l'esercizio legittimo
delle sue potenze» (manco male!). «Quindi
la scienza (cattolica) è anco libera, perchè il campo
della speculazione è amplissimo fra tutti, e salvo
i capi fermati dal magistero legittimo, l'ingegno
umano può spaziarvi a piacimento: limitazione
tanto propria alla libertà quanto avversa

alla licenza; giacchè la scienza non può esser libera,
se non è ben sicura della propria esistenza,
e se vien piantata in base incerta e vacillante.
Oltre a ciò, l'uomo è destinato più ad operare che
a speculare, e la speculazione vuol essere indirizzata
all'azione. Ora, se la scienza avesse il diritto
di porre in dubbio o rigettare la verità, in
cui si fonda ogni vivere pubblico e privato, l'operare
diverrebbe impossibile e crollerebbe tutto
il mondo civile; ecc. ecc. In secondo luogo, la
filosofia riceve sì la sua materia dalla parola; ma
ricevutala, l'apprende immediatamente per la sua
intrinseca luce; l'uomo ammette gl'intelligibili, non
già solo in virtù di essa parola autorevole, ma per
l'evidenza lor propria (nell'intuito), di cui la
parola è l'occasione eccitatrice e non la cagione nè
la dimostrazione. L'Idea è veduta immediatamente
in se stessa. E in ciò consiste la differenza essenziale
tra la filosofia e la teologia; giacchè le verità
soprannaturali, che sono oggetto di quest'ultima,
dipendono dalla parola rivelata; non la provano,
ma ne vengono provate; non s'intuiscono, ma
si credono».



Questo temperamento è una contradizione, e non
mitiga punto l'orrore, che ogni libero filosofo deve
avere per una simile dottrina. E difatti qui sono
da notare due punti principali: l'evidenza intrinseca
del vero razionale, e l'autorità estrinseca,
alla quale spetta il principio e il metodo
della filosofia. Come si accordano essi? In filosofia
o tutto (e quindi anche, anzi specialmente, il principio
e il metodo) deve essere intrinsecamente
evidente, o la filosofia non è filosofia. Il principio
e il metodo sono la filosofia stessa; e ammettere
l'evidenza in tutt'altro, fuorchè nel principio e nel

metodo, equivale a non ammetterla di nessuna maniera.
Questa dottrina — rigettata poi dallo stesso
Gioberti[128], e contraria al vero concetto del conoscere[129] — è
illogica, e pericolosa. Illogica: perchè
la scienza per esser libera, deve provare da
sè la propria base ed esistenza. Pericolosa: perchè
si confonde l'attività scientifica colla politica.
Io, di certo, non posso negare la legge mediante
l'azione; ma posso indagare se essa sia razionalmente
giusta. La filosofia è investigazione,
non azione politica, e l'unica autorità che essa deve
ammettere è quella, che è riconosciuta tale per intrinseca
evidenza. E già a questo s'incammina anche
lo Stato; e perciò legge autorevole è solo quella,
che è consentita liberamente dal suffragio de' cittadini,
che devono eseguirla.



È questo il vero Gioberti? Lo domando a voi. Lascio
stare, che con questa dottrina dell'ordine applicata
alla filosofia sarebbe giustificato perfino il
rogo di Bruno in pieno secolo decimonono. Quel che
voglio far osservare, si è che Gioberti qui sottomette
la filosofia alla teologia positiva, come si suol dire:
alla teologia del Padre Perrone[130], e simili organi del
magistero autorevole e delle formole ecclesiastiche.

Ora nel vero Gioberti la teologia, la
vera teologia, — non la volgare, come dice egli
stesso, cioè appunto la positiva, — non è altro che
filosofia: la filosofia della rivelazione. Certamente
la filosofia, come l'ultima e suprema attività
dello spirito, presuppone e quindi dipende da tutto:
parola, società, Stato, religione, ecc.: ma contuttociò,
anzi appunto perciò, trae la sua luce, la
sua autorità, solo da se stessa, cioè, dal libero pensiero,
dalla libera riflessione.



A coloro, i quali fanno consistere tutto il progresso
nelle conversioni politiche, e che quasi in tutto il
resto e principalmente nella filosofia non vanno al
di qua nè al di là del medio evo, e in quest'opera,
ch'essi chiamano di conciliazione, e che è una flagrante
contradizione tra la teorica e la pratica, tra
la scienza e la politica, si fanno scudo dell'autorità di
Gioberti, vorrei raccomandar la lettura di tutti que'
luoghi delle Postume, ne' quali il nostro filosofo discorre
liberamente, senza diplomazia e quasi in veste
da camera, della falsità della teologia positiva e della
vera relazione tra la fede e la scienza, la religione
e la filosofia. Io noto qui solamente, che quel che
nel luogo sopra citato è detto domma, base certa
e sicura, autorità, e simili, ne' nuovi luoghi apparisce
appena come germe, potenza, o, in quanto
determinazione o definizione (positiva), come semplice
opinione. Quel che è germe o potenza non
diventa base certa e sicura, se non è spiegato
e determinato dal libero pensiero. La fede è quasi
senso; la scienza intelletto. Etc., etc.[131] — Questo
è il vero Gioberti.









4. La scienza ideale si divide nel modo seguente:
La formola consta di tre elementi: soggetto, copula
e predicato, cioè Ente, creazione ed esistenza.
Nella scienza dell'intelligibile in generale (puro e
misto, Ente ed esistente), cioè nella filosofia, 1. al
soggetto corrisponde la filosofia pura (ontologia), la
quale espone le determinazioni dell'Ente. 2. Alla copula,
come processo discensivo dall'Ente all'esistente,
corrisponde la filosofia della matematica, che ha
per oggetto il tempo e lo spazio[132]; e come processo
ascensivo dall'esistente all'Ente, la logica e la morale:
delle quali l'una ha per oggetto la scienza o
il vero, e l'altra la virtù o il bene. 3. Al predicato
corrisponde la filosofia dell'esistente come tale in
generale (della natura, dell'universo, del mondo
sensato delle esistenze, de' sensibili, esterni o interni,
materiali o spirituali), e si suddivide in psicologia,
cosmologia, estetica (!) e politica; le quali
hanno per oggetto l'animo umano come essere meramente
individuale, la natura come tutto, il bello
e lo stato. Tutta la filosofia, in quanto consta di
queste tre parti, si può anche dire teologia razionale;
giacchè, se la prima espone gli attributi più
essenziali della Divinità (le determinazioni dell'Ente),
e perciò è teologia razionale pura, le due altre
sono una teologia razionale mista, in quanto distinguono
e amplificano il concetto delle perfezioni
divine, lo avvalorano ed accrescono di precisione e
di luce; quella è la cognizione naturale della divinità
in se stessa, e questa la cognizione naturale
della divinità nelle sue opere. Similmente nella
scienza del sovrintelligibile, cioè nella teologia rivelata.

Al soggetto corrisponde la teologia rivelata
pura, che espone le determinazioni dell'Essenza;
alla copula e al predicato la teologia rivelata mista,
cioè a quella la logica della rivelazione (apologetica
e critica cattolica) e la morale rivelata (virtù
teologali), e a questo l'antropologia e la cosmologia
rivelata. E giacchè la doppia teologia razionale (la
filosofia) s'immedesima oggettivamente colla teologia
rivelata (perchè ciò che si distingue come intelligibile
e sovrintelligibile, a rispetto nostro, si
compenetra nella unità della natura divina), e questa
teologia abbraccia altresì i due ultimi membri
della formola, da questa unione nasce una teologia
universale, che è la scienza compita e perfetta
della Divinità conosciuta naturalmente e sovrannaturalmente,
così in se stessa, come nelle sue opere;
alla qual teologia universale le altre specie menzionate
si riferiscono, come le parti al tutto. La teologia
universale è l'ultimo corollario e la somma,
o vogliam dire la quintessenza dell'enciclopedia,
come la teologia schiettamente razionale ne
è il principio. Per tal modo, la notizia di Dio è la
base e l'apice della piramide scientifica[133].



Lascio stare i difetti formali e materiali di questa
divisione. Quel che vi ha in essa di profondamente
vero, è questo: l'unità concreta della
Scienza, non solo come unità organica delle diverse
parti in cui si divide ciascuno de' due lati della
scienza ideale (filosofia e teologia), ma come unità
oggettiva di questi due lati: di filosofia e teologia:
e non nel senso che la filosofia sia assorbita dalla
teologia, ma nel senso che la teologia universale
non è altro che la stessa filosofia.







Infatti, oggetto della filosofia è l'Idea, e l'Idea
è una, è Dio stesso. Mondo, Esistenza, Finito, la
filosofia li spoglia della loro finità e li considera
nella loro infinità, come pensiero divino, come momento
della infinità di Dio (sub specie aeternitatis).
Quindi la filosofia è in ogni sua parte scienza
della divinità, o teologia.



Ma come Dio non è il vero Dio, nè in quanto
semplice Ente, nè in quanto semplice Esistenza
(Natura), nè in quanto semplice Ritorno (Spirito),
cioè dire, non in quanto una sola di queste tre
Unità, di questi tre Assoluti, ma in quanto la loro
unità assoluta ed unica; così la filosofia non è veramente
teologia, se non come tutta la Scienza,
come tutto il processo della Scienza. Ora Dio, come
la unità di quelle tre unità, è l'atto assolutamente
creativo, il Creatore, lo Spirito: Personalità assoluta.



Quindi la filosofia è teologia, cioè intendimento
di Dio (del vero Dio, del Creatore), in quanto intende
il Creare: quella unità delle tre unità.



Può intenderla?



Non sono due oggetti: l'uno della filosofia, l'altro
della teologia. Il così detto oggetto della filosofia
è il falso oggetto: oggetto sciolto e senza
nesso, non quel che è in sè veramente. Ente:
unità senza nesso, pura moltipltcità. Natura: pura
moltiplicità. Spirito: pura moltiplicità. Il vero oggetto
è quello così detto della Teologia: Nesso de'
nessi, unità di unità; il Creare.



Può dunque la filosofia intender questo? il vero Dio?



Sì: e Gioberti stesso lo afferma, dicendo: l'intuito
(visione dell'atto creativo) è la potenza del conoscere.



O il conoscere è niente, o è conoscenza dell'atto
creativo.







Gioberti parla sempre di due filosofie: divina e
umana; ma non sempre nello stesso modo. Ora la
divina è «fuori e sopra l'atto creativo: quindi impossibile
all'uomo». Ora la divina «è l'idea creatrice,
e quindi atto puro; e la umana è riproduzione
o copia della divina». Questo è il vero Gioberti;
quello è il vecchio.



Quello che è «fuori e sopra l'atto creativo» è
il Dio falso, astratto, indeterminato: il semplice
Ente, quello che è, e non crea nulla. Secondo questo
concetto, la vera filosofia è la scienza dell'Ente,
l'ontologia; e la bandiera l'ontologismo. Nel nuovo
Gioberti è tutt'altra cosa. La filosofia è la protologia,
la scienza di quel che è l'assoluto Primo,
il Primo che è anche l'Ultimo; e questo non è
l'Ente ma il Creatore. «Il Primo filosofico, avea
detto Gioberti nella Introduzione, è l'Ente». Si potrebbe,
dunque, credere che la protologia fosse la
scienza dell'Ente, cioè, la stessa ontologia. Ora Gioberti
stesso dice espressamente: «la scienza prima
o la protologia non è l'ontologia; l'idea sola
dell'Ente non può costituire il principio protologico;
questo è la formola ideale»; e perciò «la
protologia è la scienza di Dio, considerato come
Ente creante; la scienza dell'atto creativo».
Ma quale formola? quale atto creativo? Quella
formola che esprime, e quell'atto che è, tutta l'attività
creativa, cioè insieme il creare e il ricreare, il
Primo e l'Ultimo. E perciò «la protologia discende
dall'Ente all'Esistente e risale dall'Esistente all'Ente»;
e così è insieme protologia e teleologia:
e val quanto dire tutta la filosofia, giacchè la filosofia
non è altro che «la scienza di Dio e di tutte
le cose in quanto a Dio si riferiscono e con lui si
connettono». Dio così, come questa assoluta relazione

o connessione, è l'assoluta Psiche o la
Mente assoluta. E perciò la protologia è detta anche
«l'analisi del principio costitutivo dello
spirito umano»[134]. Il problema della filosofia è il
problema dello spirito, e la sua nuova bandiera
il psicologismo trascendente.







LEZIONE DECIMA.
Epilogo e conclusione.




Il soggetto della mia Introduzione era la esposizione
de' principali momenti del pensiero italiano
dal Risorgimento sino a Gioberti.



La mia intenzione era di vedere, se il progresso
e il risultato del pensiero italiano s'accordano o no
col progresso e il risultato del pensiero europeo.



Io volea vincere il pregiudizio, che il nostro pensiero
e il pensiero europeo siano in opposizione tra
loro.



Io credo aver dimostrato, che la nostra filosofia e
la filosofia europea hanno avuto lo stesso progresso,
più o meno, e lo stesso risultato.



Ho vinto così quel pregiudizio? Giudicate voi.



Io spero che sì. Io confido ne' liberi ingegni: in
quegli ingegni che amano la scienza per se stessa,
e non sono preoccupati da altro interesse che quello
del Vero.



Ritorniamo rapidamente sulla via che abbiamo percorsa,
e fermiamo bene il punto, al quale siamo arrivati;
fermiamo bene lo stato della nostra coscienza
dopo la Introduzione.



Io ho detto, che il carattere e lo sviluppo della
nostra filosofia dopo il Risorgimento è quello stesso
della filosofia europea:







Carattere = Ricerca del principio assoluto nella
Mente assoluta.



Sviluppo = Esplicazione, opposizione e unità
de' due momenti della Mente assoluta: oggettività
e soggettività infinita.





I. La nostra filosofia è da prima filosofia del Risorgimento:
critica e negazione della Scolastica.



La Scolastica è la negazione dell'oggettività (realtà
della natura) e della soggettività (realtà dello
spirito).



La filosofia del Risorgimento è l'affermazione dell'una
e dell'altra.



Abbiamo visto le nuove determinazioni ne' filosofi
del Risorgimento, italiani e stranieri: dal Cusano a
Campanella e Bruno.



Queste determinazioni si riassumono in Campanella
e Bruno.



Campanella = Principio della soggettività: il sentire.



Bruno = Infinità della Natura; Dio come Indifferenza
e Coincidenza assoluta: Sostanza: Sostanza
essenzialmente Causa: Causa infinita, effetto infinito;
Infinito generante, infinita genitura.





II. Cartesio = il Pensare (Campanella: il Sentire).



Spinoza: è la chiarezza di Bruno.



Bruno: Coincidenza (Punto oscuro).



Spinoza: Insidenza, Contenenza (Punto chiaro:
ma immediato; quindi, non veramente chiaro).



Pregio di Spinoza e Bruno: Dio = Identità assoluta:
Natura. Infinità della Natura, dell'Universo.



Pregio riconosciuto da Gioberti stesso. [«La teologia
volgare che dominò finora è finitesimale....
Così un mondo finito; un tempo mondiale finito etc.

Meschinissime idee!»[135] — «Tre teologie. 1. Prima
e imperfetta: Iddio è l'Ente (l'ente si considera
senza l'esistenze). Non dà tutti gli attributi di Dio;
è la formola del vecchio testamento» (Puro monoteismo).
2. «Teologia cosmologica: Iddio è il tutto»
(Bruno, Spinoza): 3. «la perfetta, fondata nella formola
cristiana: l'uomo è in Dio». L'uomo è in
Dio significa: «la libertà è concreazione di Dio;
perchè Dio, creando se stesso (mentalità assoluta,
Trinità), in quanto l'uomo si accompagna all'atto
creativo di Dio, viene a creare esso Dio »][136].



Difetto di Bruno e Spinoza: Dio semplice Sostanza
Causa; cioè, teologia semplicemente cosmologica.
Naturalismo, meccanismo: non differenza de' due
universi.





III. Vico pone la differenza reale: le due provvidenze:
il mondo umano.



Unità non più come Sostanza-causa, ma come spirito
(Unità dello Spirito): Sviluppo.



Vico esige una nuova metafisica, e non si appaga
più di quella dell'Ente.



Esigenza fatta prima del tempo, cioè della dissoluzione
della vecchia Metafisica.



Con questa esigenza finisce la filosofia da Cartesio
a Kant, e comincia la nuova.



Questa esigenza storica è Kant. — Si dice: Vico
non ha metafisica. Vero e non vero ciò. L'ha, ma
incorporata colla Scienza Nuova. Voler comprendere
Vico colla sua vecchia metafisica (Italorum sapientia)
è non capirne niente. Quindi l'oscurità.







IV. La chiarezza di Vico è la filosofia dopo
Kant. Problema del conoscere.



a) Kant studia tutto il fatto del conoscere e spiega
il fatto non più col fatto, ma col fare (Potenza
del conoscere). — Trascendentalismo: Puro conoscere.
Pregio di Kant: Unità sintetica originaria.
Difetto: Il suo puro conoscere non è
assolutamente fare, ma fare parziale. Categoria:
fare e fatto. Intuizione pura: fare e fatto.



b) Fichte: Puro conoscere — assoluto fare — mentalità
o soggettività pura — autocoscienza come produttività
delle categorie: assoluta.



c) Schelling: Se assoluta, richiede identità di natura
e spirito assoluta: Ragione.



d) Hegel: Ragione conscia di sè o assoluto spirito
come Principio assoluto.



Puro conoscere = Potenza infinita del conoscere.
Niente si conosce, se tutto non si conosce.



a') Galluppi: Puro conoscere = Unità sintetica
originaria dello spirito (fondo proprio dello spirito,
da cui provengono le idee d'identità, diversità,
etc., cioè le vere idee, le categorie, non le
rappresentazioni); giudizii sintetici a priori pratici;
idea dell'universo e di Dio; la sensibilità come
pura cognizione (la forma della coscienza).



b') Rosmini: Puro conoscere — unità sintetica
originaria (ragione, sentimento fondamentale). Poi:
semplice Ente possibile, idea innata.



c') Gioberti: Puro conoscere o possibilità del conoscere
= assoluto spirito (creare e ricreare =
Creare assoluto). Potenzialità del conoscere = Potenzialità
infinita.



Il Principio assoluto è l'assoluto Spirito o la Mente
assoluta; i cui momenti sono l'oggettività (natura)
e la soggettività (spirito) infinita: il creare e il ricreare:

i due cicli. La loro unità è l'Idea vera giobertiana.



La vera Idea giobertiana non è l'essere, ma il
creare, non l'Ente, ma lo Spirito.



Atto creativo è dialettica, assoluta dialettica; e
dialettica è l'organismo o vita ideale. La filosofia,
come riproduzione fedele di tale organismo, è
dunque essa stessa dialettica; è, a suo modo, creare.



Questo ripensare, che è creare, è il vero pensare:
la scienza.



La scienza è la pienezza dell'atto creativo: la
realtà assoluta dello spirito.





V. Tale è il grado, a cui è salito in Gioberti il
pensiero italiano. È lo stesso grado del pensiero tedesco
in Hegel. Ma tra i due gradi vi ha una profonda
differenza, quando si considera non il nudo
risultato, ma tutto il processo del pensiero. In Italia,
checchè si voglia dire in contrario, manca il vero
processo storico; da Bruno e Campanella a Vico vi
ha, storicamente, quasi un salto; e similmente da
Vico a Gioberti. I due indirizzi della speculazione
dopo Cartesio si sviluppano originalmente fuori d'Italia,
e il nuovo problema del conoscere è il campo
chiuso della filosofia tedesca. Se da una parte lo
stesso anacronismo di Vico dà maggior risalto alla
sua originalità, non è meno vero d'altra parte, che
Galluppi, Rosmini e Gioberti seguono una via già
tenuta, per non dire aperta e spianata, da altri, e
sono costretti dalla forza stessa delle cose ad essere
imitatori e ripetitori, anche quando dicono di fare
il contrario. So bene che questo discorso non piace,
e si ha come un'offesa all'originalità dell'ingegno
italiano. So questo e altro; ma io devo dire quel
che penso. Questo ingegno italiano, tanto adulato e

imbalsamato, e spesso così mal servito dai suoi medesimi
adulatori, non ha niente a temere in tutta
questa faccenda; e non è screditare l'originalità di
nessuno il dire che chi vien dopo è preceduto da
chi è venuto prima. Siamo arrivati tardi, dopo essere
stati i primi: ecco tutto. Ma di chi la colpa?
Di coloro, che ci hanno legato i piedi e le braccia,
e non ci hanno lasciato fare. La colpa, in parte, è
degli stessi imbalsamatori. Non ci è peggio, che il
falso concetto dell'originalità. Si crede, che essere
originale vuol dire troncare ogni relazione colla
realtà e col processo storico, e fare da sè solo senza
tempo e spazio, e creare un nuovo mondo a piacere
e a ogni momento. Di tali originali io ne
conosco molti.



Il processo del pensiero tedesco, è naturale, libero,
consapevole di sè: in una parola, critico. Quello
del pensiero italiano è spezzato, impedito e dommatico.
Questa è la gran differenza. Ora l'Alemagna
è entrata in un nuovo periodo critico, più ampio
e vigoroso del precedente, e al quale succederà
una nuova costruzione del reale. E noi altri italiani,
prima di rimetterci davvero in via, e dar corso a
tutta l'originalità precoce, che non ci cape in seno,
abbiamo l'obbligo di rientrare ancora in noi medesimi,
di orizzontarci, di guardarci anco attorno,
di vedere e conoscere ciò che gli altri hanno fatto
da sessant'anni in qua, e specialmente ciò che stanno
facendo. Solo così noi faremo nel mondo del pensiero,
come abbiam quasi fatta nel mondo politico,
un'Italia che duri, non un'Italia immaginaria, pelasgica[137],
pitagorica, scolastica, e che so io, ma un'Italia

storica: un'Italia che abbia il suo degno posto
nella vita comune delle moderne nazioni.







III.
SCHIZZO
DI
UNA STORIA DELLA LOGICA
APPENDICE ALLE LEZIONI.








AVVERTENZA.




Nella Lezione nona ho detto: «I momenti storici del
puro conoscere sono in Alemagna la Coscienza, l'Autocoscienza,
la Ragione e lo Spirito; cioè Kant, Fichte, Schelling
ed Hegel».



In una Introduzione come la mia, il cui tema principale
era la esposizione del pensiero filosofico italiano, io non poteva
trattare più ampiamente questa materia della filosofia
tedesca. Dissi un po' di Kant; ma quasi niente di Fichte,
Schelling ed Hegel. E pure chi non sa il significato di questi
filosofi nella storia della filosofia moderna, non può farsi
un concetto giusto e adeguato della filosofia italiana di questi
tempi.



Nel mio Corso di Logica, che fece séguito immediatamente
all'Introduzione, io dovei ritornare su questa materia,
perchè, volendo giustificare il concetto che io m'era
formato di questa scienza, stimai di non poter ciò fare altrimenti
che coll'esporre in poche lezioni il suo sviluppo
storico; e giacchè un tal concetto si fonda nel nuovo indirizzo
della filosofia dopo Kant, questa parte storica dovea
versare principalmente nella filosofia tedesca.



Io do qui questa esposizione come appendice all'Introduzione.
Avrei potuto abbreviarla anche di più, togliendo
quelle parti, che non hanno una relazione diretta col fine,
per cui la inserisco in questo volume. Pure l'ho lasciata
tal quale, perchè da un lato si veda chiaro tutto il mio pensiero,
e dall'altro il lettore abbia come un saggio di questo

corso di logica, che forse — quando che sia — mi risolverò
di pubblicare[138].



Questa esposizione è una brevissima storia della filosofia
(occidentale), considerata da un certo punto di vista:
dal punto di vista logico. Anche sotto questo aspetto esso
può servire di chiarimento al soggetto principale della Prolusione
e dell'Introduzione.







PRELIMINARI.




1. La logica è la scienza delle categorie. Scienza,
vuol dire sistema. Il problema della logica è dunque
il sistema delle categorie.



Ma cos'è, e come è possibile il sistema?



Per Aristotele sistema era apodittica (la necessità
che dimostra se stessa: la necessità razionale). La
sua logica (più esattamente: l'intento principale dei
suoi scritti logici) era la esposizione dell'apodittica:
una propedeutica scientifica, ovvero un esperimento
che il pensiero umano deve fare, appunto nell'apodittica,
dell'unità dell'universale e del particolare,
la quale viene poi conosciuta ontologicamente come
Principio (nella metafisica)[139].



Anche per noi la logica è la esposizione del sistema
come tale (della sistematica): cioè teorica
della scienza. Ma è anche altro; cioè metafisica.



Per Aristotele la logica, sebbene avesse in sè un
fondamento nella metafisica (nella filosofia prima),
pure era semplice avviamento a quella. Era dunque
fuori della scienza (del sistema), cioè semplice
analitica: una teorica dell'apodittica, senza apodittica.







Per noi la logica è la stessa filosofia prima, la
stessa metafisica; non propedeutica, ma — come
teorica della scienza o sistematica — la scienza fondamentale:
non fuori del sistema, ma parte essenziale
e principale del sistema.



Dire adunque scientificamente cosa sia scienza
o sistema è, per noi, tutta la Logica. La logica finisce
nel concetto di sistema; il Logo è il sistema
come sistema.



2. Intanto io credo utile far intendere anticipatamente
cosa sia sistema. E farò nel modo seguente.



Dimostrerò, che il sistema come tale — la sistematica,
e quindi il sistema della logica (la soluzione
del problema logico, cioè della unità organica delle
categorie) — non è possibile, che secondo il nostro
punto di vista; cioè secondo il nostro modo di intender
l'essere, il vero essere, e quindi la stessa
logica; e che tutti gli altri punti di vista rendono
impossibile il sistema, e non risolvono il problema
della logica. Io farò, brevemente, la critica
di questi punti di vista, non per rigettarli assolutamente,
ma piuttosto per far vedere che il nostro
è il loro risultato necessario, e che esso solo può
risolvere il problema; e come non è un punto opposto
agli altri, ma contiene in sè gli altri.



Fare la critica di questi punti è fare la storia del
problema del concetto e del metodo della logica, e
in gran parte della stessa filosofia.



E avere così, mediante la critica, il concetto vero
di sistema — il concetto vero della logica —, non
è un modo assolutamente estrinseco di giustificare
questo concetto. Sistema è in sè sviluppo, critica,
storia. La logica, come sistema del semplice pensare,
è la storia e direi quasi il dramma del semplice

pensare: quella che davvero merita il nome
di storia pura ideale eterna. A questo modo
noi avremo il concetto di sistema come sviluppo di
se stesso; cioè in quanto si forma e si fa realmente
o storicamente quello che è. La scienza, infatti,
è essenzialmente storia, perchè è ragione, assoluta
ragione; e la ragione è assoluta, in quanto
è risultato necessario di se stessa. In questa natura
della ragione si fonda la necessità della storia della
scienza: la necessità della storia in generale. La
storia, si dice, serve a far conoscere il presente
mediante la conoscenza e la critica del passato. Perchè?
Perchè il presente, il vero presente, è la verità
del passato: è il passato, in quanto inverato.
Il che vuol dire, che il presente senza il passato è
qualcosa d'astratto, e perciò non è assoluta ragione.
L'assoluta ragione è appunto questo continuo presente,
che senza storia non è niente, e la cui concretezza
è la storia stessa.







I.
Filosofia Antica.




Filosofare è spiegare (conoscere) l'ordine, la connessione,
la relazione delle cose.





a) La filosofia greca prima di Socrate considera
solo l'ordine naturale delle cose, la natura, la
natura delle cose, la realtà naturale: in generale,
l'Essere, l'essere naturale.



L'Essere è



1. semplice essere naturale, essere e principio
immutabile delle cose: cioè principio materiale
(Ionici), numero (Pitagorei), puro essere (Eleati).



2. semplice divenire naturale: principio della
mutazione delle cose: cioè semplice indeterminato
divenire (Eraclito), divenire materiale
(Empedocle, Atomisti), divenire sopramateriale
o come intelligenza (Anassagora).



3. essere cosciente naturale. Il principio di
Anassagora (il suo Noo), come intelligenza naturale,
è il soggetto (la realtà cosciente) immediato,
l'uomo come individuo: il principio della
Sofistica.



Tutta questa filosofia è filosofia naturale:



1. perchè considera solo la realtà naturale. La
realtà cosciente, infatti, è considerata come realtà

naturale (aequa, numero, ecc.); non è distinta chiaramente
dalla naturale, e molto meno messa sopra
la naturale. Così la giustizia pei Pitagorei è un
numero, etc.



2. perchè conosce, ma senza riflettere sul conoscere,
sul processo e autorità del conoscere,
senza conoscere il conoscere; cioè senza
conoscenza di sè.



Conoscere è realtà cosciente. Conoscere il conoscere
è conoscere la realtà cosciente.



Tutta questa filosofia è dunque semplice conoscenza
della realtà naturale: dell'ordine naturale
delle cose. In essa non era possibile la logica;
perchè la logica è conoscenza della conoscenza.
La stessa Sofistica, avendo per principio
il soggetto individuale, non universale, non poteva
aver logica, ma solo rettorica. La quale pure
è già qualcosa: è come il bozzolo della logica.





b) Socrate, il primo si eleva all'orizzonte della
logica, elevandosi dal conoscere naturale al conoscere
a concetti, dall'oggettività naturale alla
oggettività ideale. Questa è insieme l'essenza
delle cose e l'essenza del pensiero (è questa, in
quanto quella). D'ora innanzi il problema principale
della filosofia è la relazione ideale (logica) delle
cose, non più la naturale.



Platone sostanzializza i concetti socratici: le
idee. Ne fa un mondo, ordinandole mediante la dialettica;
i cui momenti sono: scendere dalle superiori
alle inferiori mediante la dieresi di quelle, e
salire, al contrario, mediante la sinagoga[140] delle
inferiori: dall'uno a' molti, e da' molti all'uno.







Socrate e Platone attendono più alla forma della
universalità che al contenuto. Platone non distingue
nettamente i concetti, il cui contenuto è universale
e non intuitivo, da quelli il cui contenuto è
particolare e intuitivo: i concetti puri dai rappresentativi.



Aristotele li distingue: categorie. Mediante le categorie
si intende, si concepisce la rappresentazione
empirica. Ma altro è quello, che fa concepire
(la categoria); altro è l'atto del concepire,
del pensare, del ragionare, del provare. Quindi
materia e forma del pensare: materia e forma
logica.



Quindi due parti o elementi della logica: cioè
categorie, e forme del pensare (concetto, giudizio,
sillogismo: prova). Quella è più metafisica; e val
quanto dire si accosta e s'intreccia più colla metafisica
aristotelica. Questa è più logica. Non dico già
che Aristotele abbia fatto una logica così. Si sa che
ciò che si è chiamato Organo non è altro che la
raccolta de' suoi scritti logici. Ma quel che voglio
dire è, che la distinzione tra materia e forma logica
ci è in Aristotele, e che in Aristotele «logica» importa
principalmente studio della forma logica.



Quel che manca in Aristotele, è la soluzione del
problema della relazione tra la categoria, senza di
cui niente s'intende, e l'atto o la forma del pensare:
tra la materia e la forma logica: in altri termini,
tra la metafisica e la logica.



La logica aristotelica non è formale, nel senso
moderno di tal vocabolo; ma si presta a diventar
formale. Non è formale, perchè non è opposta alla
metafisica; si presta a diventar formale, perchè non
determina la relazione tra la materia e la forma del
pensare.







Che non si opponga alla metafisica, tutti l'ammettono ora; anzi taluno crede, che non solo non ci sia opposizione in Aristotele tra logica e metafisica, ma invece una unità fondamentale; giacchè il concetto della sostanza è insieme categoria ontologica suprema e l'essenza del sillogismo.



Ora è vero, che il concetto della sostanza ha un tal valore in Aristotele; ma da ciò non segue, che egli abbia determinato la relazione tra la materia e la forma del pensare; come dicendo in generale: lo stesso essere sotto due aspetti[141], non determina davvero la relazione tra questi due aspetti. Dice che sono uno; ma, non traendoli dall'uno, non li distingue, nè li fa uno davvero. Pare a me che il non determinare quella relazione sia appunto il difetto del sistema aristotelico; e che tal difetto sia quello stesso che si è chiamato dualismo di forma e materia (universale e particolare), la cui unità, — cioè il punto oscuro e non inteso, — è, come si sa, la sostanza.



Il concetto della sostanza è oscuro; non inteso, ma presupposto. Questa posizione corrisponde a quella della non unità e della non opposizione tra logica e metafisica. Non vi è unità, perchè la sostanza non s'intende; non vi è opposizione, perchè la sostanza è presupposta. Perciò, come ho già detto, questa logica non è formale, ma si presta a diventare formale.



Per la stessa ragione, questa logica non è metafisica, ma si presta ad essere metafisica.



Questa indifferenza ha la sua radice nel dualismo aristotelico di forma e materia.







II.
Filosofia moderna.




La filosofia antica è essenzialmente considerazione
dell'oggetto (della natura). Lo considera prima naturalmente;
poi idealmente. Nella prima considerazione
il naturale è principio del naturale, il
fatto del fatto. Nella seconda il principio è l'oggettività
ideale, che trascende la naturale; il fare
che trascende il fatto.



Originariamente essa non è conoscenza della realtà
cosciente, come la filosofia moderna. Questo
problema nasce in essa per risolverne un altro, che
è il principale. Perciò è inteso in altro modo che
nella filosofia moderna; è piuttosto il problema della
realtà saputa, che della realtà cosciente.



La filosofia moderna, al contrario, è essenzialmente
considerazione del soggetto, della realtà cosciente,
dello spirito. Si sa come per istinto (per tutta la
esperienza da Talete a Cartesio), che, spiegato questo,
tutto è spiegato.



Essa procede rispetto alla realtà cosciente, al
nuovo oggetto, come l'antica procedeva rispetto all'oggetto
antico, alla realtà naturale.



Da prima spiega il fatto col fatto; considera la
realtà cosciente — la psiche, il conoscere — naturalmente,

come qualcosa d'immediato[142]. — Dommatismo.



Poi spiega il fatto col fare; studia il fatto intero
e assegna come principio ciò che trascende il fatto;
considera la realtà cosciente idealmente. — Criticismo. — Il
fare qui è il puro conoscere trascendentale. — Kant.



Come il concetto socratico (oggettività ideale)
trascende la realtà naturale, che si vuol spiegare,
è la realtà pura, l'Idea; così il puro conoscere
kantiano (categorie, intuizione pura, unità sintetica
a priori) trascende il conoscere, la realtà cosciente
come esperienza.



Socrate fonda il trascendentalismo antico; Kant
il moderno.



Questa è la ragione, per cui Kant si chiama il Socrate
moderno, e Socrate il Kant antico[143]. Ma tra
l'antico e il moderno ci è infinita differenza; giacchè
la filosofia antica è considerazione prima naturale
e poi ideale della realtà naturale; la moderna è
considerazione prima naturale e poi ideale della
realtà cosciente. Perciò così il naturalismo come
l'idealismo antico si diversifica dal naturalismo e
dall'idealismo moderno. L'uno e l'altro nell'antichità
sono oggettivismo; ne' tempi moderni, soggettivismo.
E nello stesso modo il dommatismo antesocratico
differisce dall'antekantiano, come il dialettismo socratico
dal kantiano.





A) Vediamo ora cos'è la logica in questa nuova
posizione.







Nell'antichità non poteva essere che quel che fu;
giacchè, mancando la conoscenza diretta della realtà
cosciente, non era possibile la soluzione del problema
sulla relazione tra materia e forma.



Ora, come nell'antico naturalismo non fu possibile
la logica, e cominciò solo con Socrate, così nel nuovo
naturalismo (da Cartesio e Bacone a Kant) non fu
possibile la nuova logica, la logica corrispondente
alla nuova posizione (problema della realtà cosciente);
si riprodusse solo e si continuò l'antica
logica (modificata più o meno in bene o in male, ma,
in sostanza, la stessa sempre).



Il nuovo naturalismo considera la realtà cosciente,
il conoscere, come qualcosa di naturale,
o un fatto; come essenza, sostanza, causa:
come qualcosa d'immediato.



Quindi due tendenze:



	Realtà cosciente come Idea innata;

	Realtà cosciente come Senso.




Idea innata e Senso sono due immediati.



Quindi due metodi, due principii, due indirizzi:



Idealismo ed empirismo; processo a priori e processo
a posteriori; assioma o immediato ideale, ed
esperienza o immediato sensibile; deduzione (metodo
matematico), e induzione; discorso dalla causa
all'effetto, dal principio alla conseguenza, e dall'effetto
alla causa, dalla conseguenza al principio.



La spiegazione è sempre la relazione causale: il
pensare come causare[144]. Hume, infatti, nel quale
questo naturalismo si dissolve, indirizza il suo scetticismo
principalmente contro la relazione causale.
Negata la causalità, è negata tutta questa filosofia
naturale.







È spiegata così la realtà cosciente?



La coscienza non è un essere naturale, non
un immediato semplicemente; non un semplice
effetto; non risulta da quel che non è coscienza,
da quel che è semplice realtà (il pensare non risulta
dall'essere, il fare dal fatto); non risulta dall'idea
innata; non risulta dall'impressione sensibile.
Dunque, così non è spiegata.



Come l'antico naturalismo si dissolve nella sofistica,
così il nuovo si dissolve nello scetticismo di
Hume.





B) Kant.



Il conoscere, la realtà cosciente, dice la Sofistica,
non può essere spiegato dall'acqua, dall'aria,
dal numero, dal puro essere, dal divenire, dallo
stesso noo di Anassagora. Dunque, nego il conoscere,
l'oggettività del conoscere; giacchè, se deve
essere spiegato da que' principii, cioè naturalmente,
non si può spiegare; e se uno di que' principii,
cioè la natura, è il vero principio, il conoscere,
non potendo essere spiegato da questo principio,
non ci è. — Ora, negare il conoscere è già affermarlo;
è dire: io conosco di non conoscere.
La proposizione: non conosco, presa dommaticamente,
è un giudizio categorico, e perciò conoscere.
Questa proposizione, dunque, annulla se stessa,
se si prende assolutamente. Questa contradizione è
la Sofistica. Il conoscere sofistico è un conoscere
che non è vero conoscere; è opinione, conoscere
individuale, soggetto empirico. — Pure la Sofistica
ha un lato vero. Quando essa dice: non ci è il
conoscere, dice ciò nella sua posizione storica,
cioè reale, vera; per intendere la Sofistica, non bisogna
astrarla da questa posizione. Ora in questa

posizione essa, dicendo non conoscere, vuol dire
non conoscere nel senso della filosofia naturale,
e non già negazione assoluta del conoscere; e
perciò è una negazione che non è annullamento:
non è una negazione dommatica (come quando si
dice: non ci è il conoscere, ut sic), ma in sè semplicemente
critica; non è in sè dommatismo,
ma, se posso anticipare la frase, criticismo: la
critica della filosofia anteriore. Questo è il lato vero
della Sofistica. Il falso è la negazione presa assolutamente,
cioè come annullamento; la critica presa
come dommatica, cioè come non più critica, il non
essere preso come il niente, e non già come
avviarsi al vero essere; come annullarsi e non
già come inverarsi.



La critica, come inveramento e non già come annullamento
(Sofistica), la critica, come vera critica,
è Socrate. Socrate è la verità della Sofistica. Socrate
nega la filosofia naturale, come la Sofistica;
ma, negandola, pone il nuovo principio: il concetto.
La negazione fissata, cioè presa assolutamente,
è l'individuo sofistico; la negazione risoluta,
cioè come inveramento, è la coscienza e il
conoscere socratico: il conoscere a concetti.



Hume ha, rispetto alla filosofia anteriore da Cartesio
e Bacone e rispetto a Kant, la stessa posizione
che la Sofistica ha rispetto al naturalismo greco e
a Socrate. Lo scetticismo di Hume come proposizione
dommatica è la nuova Sofistica; come critica
è inveramento, è Kant. In Hume la filosofia
moderna nega se stessa come filosofia naturale;
e in Kant afferma se stessa come filosofia del
conoscere, come filosofia critica, cioè come filosofia
della POSSIBILITÀ del conoscere.



Socrate, dunque, fonda la filosofia della POSSIBILITÀ

della realtà saputa, e quindi indirettamente della
realtà cosciente: ontologismo trascendentale.



Kant fonda la filosofia della POSSIBILITÀ della
realtà cosciente direttamente: psicologismo
trascendentale.



Socrate dice: la possibilità della realtà saputa è
il puro saputo, il puro conosciuto, il puro intelligibile,
il concetto, l'universale, l'oggettività
ideale. — Quindi l'Idea platonica (ὄντως ὄν). (quindi
l'Idea aristotelica: la Sostanza (οὐσία): unità di materia
e forma: non vera unità, appunto perchè Ente.



Kant dice: la possibilità della realtà cosciente è
la pura coscienza, il puro conoscere, il puro
sapere, il concetto, l'universale, l'idea, ma come
sapere, come Io, Io penso, soggetto, e non già
come saputo, non-io, oggetto.



Socrate pone il concetto, l'universale, il pensare
come pensato, come essere.



Kant lo pone come pensare, come atto del pensare
che è psiche, dell'Io penso, come forma dell'Io
penso.



Concetto, universale, categoria (determinazione
universale delle cose, determinazione ontologica,
metafisica) = forma del pensare, dell'Io penso
(forma logica); cioè materia logica = forma logica;
metafisica = logica: tale è in sè il kantismo.



Ma solo in sè. È il nuovo orizzonte della filosofia.
Ma Kant — il criticismo kantiano — è inferiore
alla sua potenza; come il concetto socratico
è in sè il platonismo e l'aristotelismo e altro,
ma, come attività puramente socratica, è meno della
sua potenza.



In Socrate il concetto è tutto nell'attività del
soggetto filosofante, nell'attività induttiva; non è

ancora sistema delle idee, cioè dialettica platonica
(dialettica dell'Ente stesso); non è ancora metafisica
(Aristotele). Dialettica e metafisica sono
come assorbite nell'attività socratica, soggettiva,
dialogica.



In Kant, più che l'unità della metafisica e della
logica, si ha l'assorbimento della metafisica nella
logica, nella nuova logica: nella logica dell'Io penso
come semplice Io, del soggetto come semplice soggetto
(e perciò non vera logica, in quanto non è
logica e metafisica). È nuova logica, perchè la categoria
è forma (attività) dell'Io penso; non è
vera logica (vera nuova metafisica), perchè la categoria
così, come semplice forma dell'Io, del semplice
soggetto, non è determinazione della cosa
in sè (noumeno), ma solo della cosa rispetto a
noi, o in quanto conosciuta da noi (fenomeno).
La logica kantiana è, come è stato detto, metafisica
del fenomeno, non dell'Ente.



Qui ci è del vero e del falso. Il vero (il nuovo)
è aver posto la categoria come forma (attività)
dell'Io. Il falso è aver preso il semplice Io, il semplice
soggetto, e aver opposto ad esso la cosa in
sè, distinguendola dalla cosa per noi, alla quale
sola compete la categoria.



La cosa in sè; cioè considerare il puro conoscere
come non assolutamente puro; il conoscere
trascendentale come non assolutamente trascendentale;
il fare, non come assoluto fare, ma come ancora
fatto, e perciò non come assoluta trasparenza;
l'Io o la Psiche, non come Io o Psiche assoluta,
ma come Io o soggetto finito, semplice coscienza,
tale è il difetto del kantismo, la sua contradizione:
la contradizione colla sua stessa posizione fondamentale
(unità sintetica originaria).







Unità sintetica originaria: questo è il fondamento
e la possibilità della nuova logica, di quella
che è logica e metafisica; della nuova metafisica
(non più dell'Ente, nè del solo fenomeno, ma
della Mente).





C) Fichte.



1. Vediamo lo sviluppo della nuova posizione:
della posizione kantiana.



Unità sintetica originaria vuol dire: unità che
produce e unisce gli opposti. È dunque unità come
assoluto fare; e, come assoluto fare, è posizione
di se stessa. È la vera apriorità, l'assolutamente
Primo, appunto perchè è prima e dopo gli opposti.
Come tale è in sè ciclo: sillogismo. L'apriori
cartesiano è un falso apriori; è un dato naturale,
un a posteriori. L'unità sintetica originaria è unità
dell'apriori e dell'a posteriori (Cartesio e Bacone).



Ma Kant stesso non intende l'unità sintetica originaria
come assoluta produzione, come produzione
di sè: ciclo, sillogismo. La intende come semplice
giudizio[145].



Giudizio (κρίσις) non è semplice unità, unità meramente
immediata, ma unità che si distingue
in se stessa, unità nella forma della distinzione.
L'unità non è annullata, ma permane e si mostra
come distinzione. Ma non è la vera unità, perchè
non è integrazione della distinzione, e perciò rintegrazione
di sè stessa. Tale è solo il sillogismo.
Il giudizio non è assoluto fare, il vero pensare;
ma è fare e fatto, pensare e essere. È pensare, in

quanto distinzione; è essere, in quanto unità.
Distinzione come pensare (nella forma del pensare;
distinzione pensata), e unità come essere (nella
forma dell'essere): tale è il giudizio.



Il giudizio è, dunque, unità parziale tra intelletto
e senso, soggetto e oggetto. Quindi il soggetto
ha un limite nell'oggetto, l'Io nel non-io. Questo
limite è la cosa in sè.



Quindi la realtà cosciente non è per se stessa,
ma per qualcosa che non è essa stessa e che la
limita: per qualcosa di naturale.



Ciò vuol dire, che essa non è realtà cosciente;
che è fatto, non fare, non farsi.



Dunque, così, la realtà cosciente, il conoscere,
non è spiegato. E perciò il problema della logica
non è sciolto.



Ora Fichte dice: realtà cosciente, in quanto unità
sintetica originaria, è assoluto fare: è autocoscienza,
e come tale, produzione assoluta di sè.



Quindi non più cosa in sè. La cosa in sè, il
non-io, il limite dell'Io, è posto dall'Io stesso; e
perciò non è più limite. L'Io (tesi) pone in sè il
non-io (antitesi), e, ponendolo in se stesso (pensandolo
e superandolo), pone davvero se stesso (sintesi).



Questa produzione assoluta di sè — tesi, antitesi,
sintesi — questa vera unità originaria è la produzione
delle categorie.



L'Io, l'autocoscienza, che, in quanto produzione
di sè, è produzione delle categorie: — tale è la logica
di Fichte.



L'unità sintetica originaria è una posizione, che
è triplice posizione:



Prima posizione: L'Io pone se stesso come
semplice Io.







	Tesi. Io = Io, Io sono Io.

	Quindi il concetto dell'essere:

	La categoria della realtà (metafisica):

	La forma logica dell'identità (logica).




Seconda posizione: L'Io pone il non-io.



	Antitesi. (Si distingue da sè come non-io). Io è non-io: Io non sono Io.

	Quindi il concetto del non-essere:

	La categoria della negazione:

	La forma logica della differenza.




Terza posizione: l'Io, ponendo il non-io è nel
non-io, in quel che ha posto; e perciò stesso il non-io
è nell'Io (non è un di là, un limite insuperabile,
cosa in sè). Ma l'Io pone se stesso, l'Io; e nell'Io
è il non-io. Dunque, l'Io pone nell'Io il non-io.
Dunque, è unità o sintesi dell'Io e del non Io.



	Sintesi. Quindi il concetto dell'essere per sè (vero essere);

	La categoria della relazione;

	La forma logica della ragione.




Questo ritmo (tesi, antitesi, sintesi), è la vera
forma logica: il metodo della logica (la vera
forma del pensare).



Kant avea detto: categoria è Io, forma dell'Io,
attività dell'Io. — Questo era un progresso.



Ma Kant non determinò la relazione tra l'Io e
la categoria, tra l'Io e la sua funzione. L'Io è dato
e la categoria è data. Sono due presupposti.



Questa relazione è determinata da Fichte. Per Fichte,
«categoria è attività dell'Io» vuol dire:
l'attività dell'Io è il suo prodursi per se stesso,
e il suo prodursi è la produzione delle categorie.
L'Io, producendo se stesso, categorizza (produce
le categorie); categorizza sè; è Categorica; è attività
categorizzante.







Adunque, Fichte è il vero Kant —: Fichte deduce;
Kant descrive. In Kant non è cessato interamente
il naturalismo.



2. Per Aristotele la vera categoria è la sostanza
(οὐσία): l'unità dell'universale e del particolare: l'Individuo. La sostanza — questa categoria — è la
essenza, la forma del concetto, del sillogismo aristotelico.
In essa è la radice della unità tra la metafisica
e la logica aristotelica.



Ma Aristotele non intese la unità dell'universale
e del particolare. Questa unità (unità sintetica originaria)
è mentalità (autocoscienza).



La mentalità è il pregio (la scoperta) di Fichte.
La mentalità è la vera individualità. È l'unità,
non più come giudizio (Kant), ma come sillogismo.



Spinoza concepiva la sostanza (l'individuo) come
semplice causare (identità assoluta come causare).
La sostanza spinoziana è la stessa sostanza cartesiana:
cogitare ergo esse come attività immediata.



Fichte compie Aristotele (e Spinoza), ma solo formalmente.
E in ciò è il difetto di Fichte.



Fichte, infatti, spiega solo la realtà cosciente in
quanto cosciente: spiega la coscienza. La spiegazione
è: coscienza è autocoscienza.



Conoscere, coscienza, nella sua realtà (come reale
conoscere) vuol dire: Soggetto e oggetto, Io e non-io,
realtà cosciente e realtà saputa, spirito e natura.
Ma, da un lato, perchè il conoscere sia REALE conoscere
(non sia semplice apparenza), è necessario
che l'oggetto, il non-io, la realtà saputa, la natura,
sia un reale; qualcosa, che sia fuori e senza il
soggetto. E dall'altro lato, ciò nondimeno, perchè il
conoscere sia VERACE conoscere, cioè non sia semplicemente
posto, ma ponga se stesso, è necessario

che il soggetto, l'Io, il sapere, sia in se stesso — cioè
appunto come soggetto o Io — sia, dico, Io
e non-io, soggetto e oggetto, sapere e saputo, spirito
e natura. La essenza del conoscere — il non
esser semplice effetto, ma causa sui — esige
questo lato. Questo ci vuole, perchè il conoscere
sia conoscere, cioè non semplice realtà, realtà
naturale, ma realtà cosciente, Io. L'altro lato ci
vuole, perchè il conoscere sia reale, oggettivo:
non sia la pura forma del conoscere, la sua semplice
essenza come conoscere. L'uno senza l'altro
non è il conoscere nella sua realtà, il vero conoscere.
Ora il pregio di Fichte (e originalmente di
Kant) è appunto questo: conoscere è conoscere se
stesso, coscienza è autocoscienza. E ciò, non nel
senso semplicemente: «Io non posso conoscer altro,
se non conosco prima me stesso; io non posso dire
non-io se non dico prima Io». Coscienza è autocoscienza
vuol dire: l'Io non sarebbe coscienza,
conoscere, se non fosse in sè (come Io, come Auto)
Io e non-io; l'Io, l'Auto, è in sè Io e non-io, e
perciò come coscienza, come conoscere, è autocoscienza,
conoscenza di se stesso. Coscienza è Sè
e Altro. Ora è autocoscienza, in quanto l'Auto,
il Sè, è Sè e Altro; è, in sè, Sè e Altro.



Io come Io e non-io: tale è il pregio di Fichte.



Io come Io e non-io è l'unità sintetica originaria:
quella unità (Io) che produce (pone) e unisce gli
opposti (Io e non-io). Questa unità, che è produzione
di se stessa, è l'autocoscienza. In quanto produzione
di se stessa è ritmo, categoricità: produzione
delle categorie.



Il fichtismo è vero, in quanto s'intende così:
conoscere vuol dire soggetto e oggetto; io dunque
non conosco, se non sono in me — come soggetto,

come conoscere — soggetto e oggetto. Se il conoscere
non è in sè questa unità; se il soggetto non
è in sè questa forma, il conoscere non è certezza,
non è mio conoscere, non è Io; è semplice pictura
in tabula, non realtà cosciente, e quindi non
saputa; quella che si dice realtà saputa, è semplice
impressione naturale in una realtà naturale;
manca la coscienza, l'Io. La pittura è impressa
nella tavola. Perchè la tavola non sa?



D'altra parte il fichtismo è falso, se s'intende
così, che il non-io (il mondo, la natura, l'oggetto)
che è nell'Io ed è posto dall'Io, sia il reale non-io;
cioè dire, che l'Io crei davvero il mondo, il
mondo reale. È falso, se s'intende che l'Io crei
se stesso come Io reale. Io reale importa non-io
reale; e, giacchè il non-io reale non è nell'Io, ma
solo il semplice non-io, e il non-io reale non è posto
dall'Io, così l'Io non è posizione di se stesso
come Io reale, ma solo come semplice Io; come
forma del conoscere, ma non come reale conoscere;
come certezza, non come verità del conoscere.



L'Io è dunque qui assoluto e relativo, infinito e
finito, fare e fatto, a priori e a posteriori, posizione
di sè e posto. Questa è la contradizione del fichtismo:
fissato come fichtismo.



È assoluto, in quanto è semplice forma del conoscere,
Io come forma e essenza dell'Io, come mentalità
(Ichheit). È relativo, in quanto è reale conoscere,
cioè non semplice mentalità (forma della
mente), ma mente, mente reale.



L'Io, dunque, come autocoscienza, come produttiva
autocoscienza, come attività logica, non è
veramente assoluto, appunto perchè è assoluto solo
come forma. E perchè è assoluto solo come forma,
anche come forma non è davvero assoluto. Questa

non assolutezza si mostra nella stessa autocoscienza
come tale, come forma; giacchè il non-io, sebbene
posto dall'Io, è pur sempre limite dell'Io; è limite
posto dall'Io, ma sempre limite; deve essere eguale
all'Io, ma, al far de' conti, gli rimane sempre opposto:
altrimenti l'Io non sarebbe Io.



Così l'Io di Fichte, non essendo davvero assoluto,
non risolve il problema della logica. Questa logica
è sempre, come la kantiana, metafisica del fenomeno,
non della mente assoluta.



Fichte, dunque, spiega solo l'esser cosciente, e
questa spiegazione è l'autocoscienza. Ma non spiegando
la realtà di cui si ha coscienza — la realtà
saputa —, non spiega davvero nè anche l'esser
cosciente. Anche qui la realtà cosciente è realtà
cosciente, solo in quanto ci è la realtà naturale. Se
Fichte la spiega come cosciente (e non la spiega
davvero), non la spiega di certo come realtà, cioè
come realtà cosciente. Fichte, dunque, non spiega
il conoscere come reale conoscere.





D) Schelling.



1. Con tutto ciò la scoperta di Fichte — il conoscere
è impossibile, se l'Io non è in sè Io e non-io — questa
scoperta rimane, e diventa la base di una
nuova costruzione. Ed ecco in che modo:



Come è vero che l'Io è in sè — in quanto Io — Io
e non-io, giacchè altrimenti il conoscere non sarebbe
possibile; così è vero che il non-io è in sè — in
quanto non-io — non-io e Io, giacchè altrimenti
il conoscere sarebbe impossibile. Appunto perchè è
vera la prima proposizione, è vera la seconda. Se
l'Io, infatti, in quanto Io, è Io e non-io, ciò vuol
dire che il non-io è anche Io, cioè se stesso e l'Io.
Solo l'Io, il semplice Io come Io e non-io (autocoscienza),

non è il reale conoscere, perchè il non-io
non è reale. Il non-io solo, senza l'Io, senza in sè
stesso l'Io, è la semplice realtà naturale, non la
realtà saputa, non il reale conoscere; anzi non
è realtà che si possa sapere, non è realtà conoscibile.
La conoscibilità vuol dire dunque non
solo il non-io nell'Io, cioè l'Io insieme Io e non-io
(Fichte), ma anche il non-io insieme non-io e Io:
vuol dire, insomma, identità d'Io e non-io.



Questa identità è Schelling. Lo spirito, dice
Schelling, è in sè la natura; la natura è in sè lo
spirito. Questa identità — identità assoluta — è la
Ragione: la Ragione assoluta.



Questa identità non è quella di Bruno (semplice
coincidenza), non quella di Spinoza (semplice insidenza).
Il non-io, in quanto è in sè l'Io (la natura
in quanto è in sè lo spirito), è Io come Io di Fichte,
come autocoscienza, come mentalità. La identità
dunque qui non è semplice causalità o assoluta indifferenza,
ma è identità o indifferenza come mentalità:
Ragione assoluta, e non semplice Causa-sostanza
assoluta. Schelling così non è Spinoza, appunto
perchè la sua identità è mentalità, non
semplice causalità; appunto perchè Schelling è rispetto
a Fichte quel che Spinoza è rispetto a Cartesio,
e appunto perchè Cartesio differisce da Fichte
come causare da creare, come causalità da
mentalità[146].



Per intendere il significato di Schelling, consideriamo
meglio questa sua posizione rispetto a Fichte.



2. Fichte dice: perchè il conoscere sia possibile
(cioè idealità, conoscere, sapere, Io, Se stesso,

non pictura in tabula, non semplice impressione),
il non-io deve essere nell'Io, cioè l'Io deve essere
Io e non-io: l'Io come Se stesso deve essere
se stesso e l'altro. Ciò è solo la mentalità (il creare).



Schelling dice: perchè il conoscere sia reale,
l'Io deve essere nel non-io, cioè il non-io deve essere
non-io e Io.



In altri termini, Fichte dice: conoscere è autocoscienza.



Schelling dice: perchè il conoscere sia reale, la
realtà deve essere conoscibile. E perchè la realtà
sia conoscibile, deve essere in sè il conoscere (Io).



Dunque, realtà cosciente è = conoscere, autocoscienza,
mentalità. Realtà in generale è = conoscibilità,
in sè conoscere, in sè mentalità.



Quindi identità come Io (Ragione, mentalità).



Pare, che la seconda proposizione di Schelling, da
cui risulta la identità, sia una semplice esigenza
per la realtà del conoscere, dicendo: perchè il conoscere
sia reale, il reale deve essere conoscibile.
Si può dire qui: «Chi ci assicura che il conoscere
deve esser reale? Fichte ha ragione di dire che,
se il conoscere non è quel che dice lui (autocoscienza),
non è conoscere, ma pictura in tabula. Ma
voi fate l'esigenza che il conoscere deve esser reale
(che il non-io sia reale, e non solo nell'Io), per
dire identità. Ora il conoscere non potrebbe essere
semplice conoscere, cioè il non-io essere semplicemente
nell'Io, e l'Io essere l'unico reale? Se
il non-io è reale, segue certamente che per esser
conoscibile, deve essere in sè Io: quindi la identità.
Ma se non è reale? Adunque, la identità, — almeno
così pare, — nasce dal supposto della realtà del
non-io. Si esige questa realtà, e si conchiude quindi
la identità».







Fichte prova la possibilità del conoscere, non
la realtà. Gli antichi volevano dalla realtà (dall'oggetto)
ricavare la possibilità. Non riuscirono.
Il conoscere non si prova che da sè, non da quel
che non è conoscere. Gli antichi supponevano la
realtà; non ne dubitavano. E da questo dato, da
questo reale, cercavano di spiegare il conoscere:
il conoscere da quel che non è conoscere. Schelling,
pare, rimetta in campo il reale, e dica: reale, reale
conoscibile; dunque, identità.



Non si potrebbe dallo stesso principio di Fichte,
dalla possibilità del conoscere (dall'autocoscienza),
derivare il Reale, la realtà del conoscere? E quindi
la identità?



Non si può. «Io nel non-io, e non-io nell'Io,
e quindi identità d'Io e non-io (identità, che è l'Io,
il vero Io)» , vuol dire solo identità d'Io e di non-io
possibile, di non-io nell'Io, non già d'Io da una
parte, e di non-io dall'altra fuori dell'Io, di non-io
reale: vuol dire solamente: se il non-io è reale,
per essere conoscibile deve avere questa natura,
che in esso sia l'Io.



Adunque, l'identità che risulta da Fichte — identità,
che è il principio stesso di Fichte, cioè la semplice
mentalità: identità dell'Io con sè stesso, e
non altro — questa identità come realtà, come
identità reale, come identità reale d'Io e non-io,
come identità d'Io e non-io reale, come identità
fondamentale, come Natura: questa identità è
un presupposto di Schelling (intuizione intellettuale).



Schelling dice bene con Fichte, spiegando Fichte:
Se il non-io è reale conoscibile, deve essere Io.
Quindi identità. Ma il se rimane sempre un se. Il
se diventa è nell'intuizione intellettuale.







Certo è, ciò nondimeno, che posto l'Io, il non-io
è posto come possibile; giacchè, se non fosse il
non-io, non sarebbe l'Io. Mentalità è relazione
necessaria tra Io e non-io. Se l'Io dunque è reale,
il non-io è reale, è realmente. Ma è reale l'Io di
Fichte? L'Io di Fichte è la semplice possibilità dell'Io
(la semplice mentalità), non l'Io reale.



Non si potrebbe rovesciare il discorso, e come si
dice: «perchè il conoscere sia possibile, bisogna
che sia identità tra Io e non-io, e questa identità
sia l'Io, la mentalità», dire invece: «bisogna che
questa identità sia il non-io»? No. Questa identità
= non-io è l'essere: e sarebbe lo stesso che
derivare l'Io dall'essere, dal non-io. La storia della
filosofia prima di Fichte ha mostrato, che ciò non
si può fare. Il pregio di Fichte è questo appunto:
aver provato, che l'Io (la mentalità; non l'Io reale:
reale, in quanto Io) non può derivare che da se
stesso; che, come mentalità, è assoluto; e che perciò,
se quella identità è non-io, ossia essere, non
ne può derivare l'Io (tale è lo spinozismo). Adunque,
l'identità non può essere che Io, Ragione,
Intelligenza.



Fichte ha dimostrato questo, lui primo.



Ma questa identità fichtiana è un se: una relazione
necessaria, ma solo possibile. Schelling
ha oggettivata questa relazione coll'intuito; ed
ecco la Natura: il Reale.



3. Il pregio di Schelling è di aver detto: senza
identità di natura e spirito, senza identità (notate
bene) come mentalità, non ci è il conoscere, il
reale conoscere. (E già il conoscere non è che
tale: conoscere non reale non è conoscere).



Per Schelling conoscere la realtà è appunto conoscere
questa identità, che è mentalità; come

per Spinoza conoscere la realtà è appunto conoscere
quella identità, che è la Sostanza-causa.



Conoscere la realtà è afferrare la relazione: la
relazione come identità.



Per Schelling, conoscere la realtà è afferrare la
relazione come mentalità; per Spinoza, come causalità.



Per Spinoza l'Idea, la Relazione, è Causare: per
Schelling è Mentalizzare (Creare. Creare è identità
come mentalizzare).



Spiegare il conoscere (e quindi la realtà, tutta
la realtà) è dunque — posto Schelling — spiegare
la identità come mentalità (è spiegare il creare).



Schelling spiega la sua identità? Non la spiega,
ma la presuppone; la pone immediate nella intuizione
intellettuale.



Questo presupposto, cioè la identità come mentalità,
posta immediatamente; questo presupposto è la
Natura di Schelling.



Quindi nuovo naturalismo; nuovo dommatismo;
nuovo spinozismo; nuovo parallelismo. Infatti la differenza
che si fa comunemente tra Schelling ed
Hegel è: in Schelling spirito e natura sono coordinati
semplicemente, in Hegel la natura è subordinata
allo spirito.



Per Schelling la identità, in quanto presupposta,
in quanto intuita intellettualmente, cioè la
Natura, è il Primo. «La Intelligenza» (la Ragione,
la mentalità, la identità), dice Schelling[147],
«è produttiva in duplice modo[148]: o ciecamente

e senza coscienza, o liberamente e con coscienza;
senza coscienza è produttiva nella intuizione universale;
con coscienza, è produttiva nella creazione
del mondo ideale». L'intuizione universale è
qui la Natura; il mondo ideale è lo Spirito
(ordo rerum, ordo idearum). Ora per Schelling l'intuizione
è il Primo: è il fondamento universale.
Quindi prima, la incoscienza; poi, la coscienza; quella
produce questa, la natura lo spirito; la natura si
contrappone a se stessa come spirito. — Questa contrapposizione
è il nuovo parallelismo.



Ora la Natura — la intuizione — non è il Primo;
è Primo solo come un presupposto; e quindi un
falso Primo.



Schelling dunque, presupponendo e non spiegando
la identità, cioè ponendo come Primo la Natura, non
spiega il conoscere, ma lo presuppone e quindi
non spiega la realtà.



Schelling riduce tutto e ogni cosa a questa identità
presupposta, a questo Primo; comprendere le
cose è comprendere questa identità nelle cose. Come
si comprende questa identità? Non col discorso,
colla logica ordinaria, ma con un organo adequato
alla identità stessa. Questa identità, che è intelligenza,
appunto perchè immediata, è intelligenza-intuizione,
intelligenza intuitiva (Natura).
Adunque, non può essere appresa che colla intuizione
intellettuale. Questa è l'unico vero organo
della filosofia: questa è la logica di Schelling.
È una logica, che è un solo atto, un atto immediato:
una, come è stato benissimo detto, esplosione
di pistola[149]. È una logica, che non è logica.
Questa esplosione è la spiegazione del conoscere: è

spiegare e comprendere la realtà. — Non è una spiegazione.



Così, posto Schelling, come fare? Come andare
avanti? Come spiegare il conoscere?



Ritornare semplicemente a Fichte, non si può:
l'Io di Fichte non spiega il conoscere. A Kant,
molto meno; e anche molto meno a Cartesio, ad Aristotele,
a Platone.



Dunque, come fare?



Bisogna conservare tutto il progresso sino a Schelling,
e vedere quel che manca.



Fichte pone la mentalità; senza la mentalità non
è possibile punto il conoscere.



Schelling dice: senza identità reale, identità come
mentalità, non ci è il conoscere.



Fichte e Schelling hanno ragione. Ma Schelling
presuppone la identità, la identità come mentalità.
Questo è il suo difetto.



Bisogna dunque provare la identità. Solo provando
la identità, si spiega il conoscere; si risolve
il problema della logica.



Questa prova è Hegel.





E) Hegel.



1. La Identità di Schelling è intelligenza, ragione,
mentalità: è l'Io (l'autocoscienza) di Fichte, non
come Io soggettivo, ma come identità di natura e
spirito, come mentalità assoluta.



Come mentalità, essa non è un semplice immediato,
ma mediazione o relazione assoluta verso se
stessa (tesi, antitesi, sintesi). Perciò essa non può
essere appresa immediatamente, intuitivamente; non
può essere intuita, ma solo pensata.



Questa è la contradizione di Schelling. (È la stessa
contradizione di Gioberti, tra il principio, che è

il creare, e il metodo del sistema, che è l'intuito
come cognizione immediata). L'organo della
sua filosofia non può essere che logica, pensare,
mediazione del pensare con se stesso, perchè l'identità
(che è il suo oggetto) è questa mediazione medesima,
è Pensare. Intanto egli fa di quest'organo una
intuizione, e così lo priva del suo vero carattere,
che è di essere pensiero, logica. In altre parole,
la intuizione di Schelling, come apprensione della
mentalità assoluta, non è che mentalità assoluta;
Schelling, ponendola o fissandola come intuizione,
non la spiega; contradice a se stesso, alla esigenza
del suo proprio principio.



Questa è la critica che Hegel fa di Schelling.



Hegel spiega la identità, che è mentalità, la mentalità
assoluta, facendoci assistere, dirò così, alla sua
generazione per se stessa. La spiega ricostruendola,
riproducendola[150]; e questa riproduzione, questo ripensare,
questo pensiero del pensiero come semplice
pensiero, come semplice mentalità, come forma
della mente, questo mentalizzare è la logica[151].



Come è possibile questa riproduzione, cioè come
è possibile questa logica?



Mentalità è pensare, semplice pensare. Riprodurre
la mentalità è dunque riprodurre il semplice pensare,
cioè pensare il semplice pensare, e perciò
pensare semplicemente. Riprodurre è qui produrre;
il pensare, riproducendo, produce, pensa;
riprodurre la mentalità è mentalità. Se mentalità
è ritmo, dialettica, pensare, la sua riproduzione è
questo stesso ritmo, questa dialettica, questo pensare:
cioè il pensare, semplicemente pensare.







Semplicemente pensare: questa è la possibilità
della logica.



Hegel, spiegando la identità che è mentalità, spiega
il conoscere; e così risolve il problema della logica.



2. Prima di Hegel nessun filosofo ha spiegato il
conoscere, e così risoluto il problema della logica
(il sistema delle categorie).



Con ciò non voglio dire, che la logica di Hegel
sia la logica perfetta, assoluta; che la sua filosofia
sia l'ultima parola dello spirito speculativo; che
dopo Hegel noi non dobbiamo far altro che ripetere
o commentare macchinalmente le sue deduzioni come
tante formole sacramentali.



Può darsi, che ci sia chi pensi così. Per me, se
ci è cosa che io abborro — mi pare di averlo detto
già tante volte — è appunto la riproduzione meccanica
delle altrui dottrine. Nei filosofi, ne' veri filosofi,
ci è sempre qualcosa sotto, che è più di
loro medesimi, e di cui essi non hanno coscienza;
e questo è il germe di una nuova vita. Ripetere
macchinalmente i filosofi, è soffocare questo germe,
impedire che si sviluppi e diventi un nuovo e più
perfetto sistema. Se Platone non avesse fatto altro
che ripetere Socrate, non avremmo avuto il mondo
delle idee. Se Aristotele avesse ripetuto Platone,
non avremmo avuto il primo concetto della sostanza,
della individualità. Se Spinoza non avesse fatto altro
che ripetere Cartesio, non avremmo avuto il primo
concetto di Dio come semplice causalità, come
identità che è causa. Se Fichte avesse ripetuto
Kant, non avremmo avuto il concetto dell'autocoscienza,
della mentalità. Se Schelling avesse ripetuto
Fichte, non avremmo avuto il concetto della
identità come mentalità, come ragione.



Quel che io voglio dire, è questo: posto Fichte, — cioè

che il conoscere sia impossibile senza l'autocoscienza, — e
posto Schelling, — cioè che il conoscere
non sia reale senza la identità come autocoscienza
o mentalità, — l'unica via di risolvere il
problema del conoscere, il problema della logica,
sia quello di provare la identità.



Per me tutto il valore di Hegel, qui, è questo;
provare la identità.



L'ha provata egli davvero?



Questa è un'altra quistione.



Ora, provare la identità è provare la creazione.



Non vi sbigottite di questa parola; e intendiamoci
bene. Provare vuol dire comprendere, concepire
davvero: quanto si può da noi. Io non voglio dire
che la nostra sarà l'ultima prova.



Io dico: risolvere il problema del conoscere (della
logica) è provare la identità come mentalità: provare
la identità come mentalità è provare la creazione,
giacchè la identità come mentalità è appunto
l'attività creativa; dunque, risolvere il problema del
conoscere è provare la creazione.



— Provare la creazione! Ma la creazione provata
è creazione necessaria, cioè non più creazione; la
creazione provata vuol dire il contingente, la creatura,
non più contingente, ma necessaria. Gioberti
dice così, e dice benissimo: la creazione è un fatto;
s'intuisce, non si prova!!



Questo timore, questo orrore contro la prova della
creazione non è che un equivoco. Provare la creazione
non vuol dire provare il contingente come
contingente, questo o quel contingente; p. e. che
la tale o la tale pietra, la tale o la tal pianta, ecc.
ci deve essere. Krug pretendeva a un di presso questo
da Schelling. Schelling diceva: io devo costruire

a priori la Natura; e Krug: costruitemi la penna,
questa penna colla quale io scrivo[152]. Schelling volea
dire: la Natura, la vera Natura, la idea della natura
(la natura, diremmo noi, quale è nella mente
di Dio) è un a priori, e appunto perchè è a priori
si può costruire a priori. Il che non vuol dire di
certo, che si deve chiuder gli occhi e gli orecchi, e
far tacere gli altri sensi, cioè far astrazione da ogni
esperienza[153].



Provare la creazione vuol dire provare quel che
vi ha d'ideale, di mentale, di vero, e perciò di
necessario nella creazione. Questo è provabile,
provabilissimo; è il provabile stesso. O forse
l'ideale è il contrario della necessità razionale?
E che altro vuol dire prova, se non necessità razionale?



Gioberti dice: creare è pensare.



Ebbene: provare è pensare, il vero pensare. Se
non si prova il pensare, cioè se il pensare non può
provare, cioè pensare sè stesso, non so davvero che
cosa possa provare e pensare.



In questa esigenza: provare la creazione, checchè
mostrino in contrario le apparenze, è tutto Gioberti.
La sua Idea è il creare; lo spirito è in sè
l'intuito del creare; questo intuito è la potenzialità
infinita dello spirito; la sua riflessione ontologica — cioè
la filosofia — è ripensare, pensare davvero,
cioè provare il creare.



Ciò che differenzia Gioberti da Schelling è appunto
questa esigenza: la riflessione ontologica.
Que' giobertiani che pigliano l'intuito per una cognizione

immediata del creare, e non già per la
semplice potenzialità del conoscere, contro la
mente vera di Gioberti, rendono inutile la riflessione
ontologica, e non si accorgono che così fanno
di Gioberti una copia di Schelling, niente altro. Ho
detto altra volta, che per Gioberti il creare non è
l'Ente in quanto Ente, ma lo Spirito, cioè l'Ente
come in sè due cicli in uno, e quindi non più semplice
Ente. Ora Gioberti, dicendo: Ente semplicemente,
esige una ontologia, una metafisica, una logica
proprio nel nostro senso; giacchè il suo Ente
non è altro che la identità fondamentale (della natura
e dello spirito) come mentalità. In ciò differisce
da Schelling, pel quale la Natura è il Primo, e
tutta la logica si riduce all'intuizione intellettuale.
Fate che l'intuito giobertiano sia cognizione
immediata dell'Ente creante, e allora
l'Ente creante, appunto perchè appreso immediatamente,
non sarà altro, checchè ne dicano i giobertiani,
che la stessa Natura di Schelling.



Si può dire: «Provare la creazione, anche in questo
senso — nel nostro senso or ora spiegato — è
fare necessario il contingente, creatore la creatura;
lo spirito, in quanto prova la creazione, è lo stesso
atto creativo». Ebbene, lo spirito è una creatura,
è, se volete, un contingente; ma tal creatura, tal
contingente, che si libera dal suo essere immediato,
dalla sua contingenza, e diventa — come può — il
necessario. Questa è la sua natura. Il nostro spirito
crea, cioè prova, perchè è il ricreare. Questo è
il senso delle parole di Gioberti: lo spirito è il contingente,
fatto a immagine del necessario. Contingente
è mimesi; contingente che si fa il necessario,
è metessi, ritorno, ricreare.



Quando io dico: risolvere il problema del conoscere

(e della logica) è provare il creare (la identità
come mentalità), non esco fuori delle tradizioni della
filosofia italiana, non mi ribello a questa filosofia (anche
politicamente, pochi anni fa, eravamo tutti ribelli);
sono anzi in piena filosofia italiana; esprimo
un'esigenza, che è l'ultima esigenza della filosofia
italiana.



D'altra parte io so bene quel che si dice da alcuni[154]:
«Che importa a noi di filosofia italiana e non
italiana? Noi vogliamo la verità; e la verità non ha
che fare colla nazionalità». Certamente, la verità
trascende la nazionalità; ma senza nazionalità è
un'astrazione. Trapiantate quanto volete la verità;
se essa non ha veruna corrispondenza col nostro
genio nazionale, sarà verità per sè, ma non per
noi; per noi sarà sempre una cosa morta. Mostrare,
dunque, che noi siamo vissuti nel grembo del pensiero
europeo e abbiamo sempre promosso e partecipato
a questo pensiero, che non siamo stati solamente
noi e fuori della vita comune, non è un accorgimento,
un procedere diplomatico, un rispetto
umano, ma un nobile e rigoroso dovere per chi professa
filosofia.



Così io ritorno, nel conchiudere questa breve istoria
del problema della logica, alla intenzione principale
della mia Introduzione. Per me non ci sono due filosofie
moderne; due, tre, quattro correnti filosofiche
perpetue, quante sono le nazioni presenti di

Europa: ma ci è una sola filosofia, essenzialmente
una. Questa unità è lo sviluppo stesso della filosofia
nelle diverse nazioni. E molto meno per
me ci sono due filosofie italiane, due, dirò così,
Italie filosofanti: l'una bianca e l'altra nera, quella
innocente, e questa peccatrice, la filosofia di Gioberti
e la filosofia di Bruno. Bruno filosofava come
si poteva e doveva filosofare nel suo tempo; Gioberti
come si poteva e doveva nel suo. Non sono
due correnti, due vite contrarie: ma sono il correre
della stessa corrente, il vivere della stessa vita.
Vita è sviluppo; e Bruno e Gioberti sono due termini
e stazioni di questo sviluppo, della nostra vita.
Bruno concepiva la identità come causalità; Gioberti
come mentalità. Per arrivare a Gioberti, bisognava
passare per Bruno. Eliminate Bruno dalla
storia della nostra filosofia, e voi non eliminate il
peccato, non purificate l'Italia, ma la dimezzate, la
guastate; voi non restituite, ma rompete l'aurea catena
della tradizione nazionale; non avete l'Italia
viva, ma una di quelle statue antiche, che si trovano
negli scavi, senza braccia e spesso senza testa.



Vi è certo, o almeno ci è stata, — o se ci è ancora,
corre sotterranea e non si mostra, — un'altra
corrente in Italia, la quale non solo è contraria
alla nostra vera tradizione filosofica, così a Bruno
come a Gioberti e anco a Rosmini; ma, se potesse,
ingoierebbe tutto quel che vi ha di filosofia in Europa.
Ma se questa corrente meriti il nome di filosofia
italiana o semplicemente di filosofia, io non lo
voglio dire. —



Ritorniamo ad Hegel; e concludiamo.



Se l'identità si prova — quella che noi intendiamo
per identità, cioè la mentalità (e già questa sola
può essere provata, perchè quella di Spinoza non è

mentalità, e quindi non si può provare); se la nostra identità si prova, il problema della logica (e
quindi del conoscere) è risoluto.



Qual è infatti il problema della logica?



Il sistema delle categorie.



Che vuol dire categorie?



Non solo forme del pensiero, atti o funzioni
soggettive, ma predicati universali delle cose, leggi
oggettive.



E cosa vuol dire scienza o sistema?



Vuoi dire mentalità; e cosa sia mentalità, e qual
sia il suo ritmo, ce lo ha detto Fichte. Mentalità è
tale, in quanto produce, crea se stessa. Categoria è
atto originario di mentalità (atto mentale originario).
Sistema delle categorie vuol dire, dunque, mentalità
in quanto fa, produce, crea se stessa come mentalità: vuol dire produzione delle categorie.



Ora a questa doppia esigenza adempie appunto il
nostro presupposto, cioè l'identità provata.



Dicendo identità, adempiamo alla prima.



Dicendo provata, adempiamo alla seconda.



Infatti, provare la identità vuol dire identità
che prova o produce se stessa; giacchè provare
è mentalizzare, e identità è mentalità. Identità
provata, o meglio che si prova (l'atto della
prova), vuol dire dunque categorica (sistema delle
categorie, logica, metafisica), che si produce come
insieme funzione soggettiva e legge oggettiva.



La soluzione del problema della logica non è dunque possibile che nella filosofia della identità, e della
identità che si possa provare (mentalità), e che si
provi.



Ora identità che si prova non è più Natura,
ma Spirito. Quindi non più dommatismo, ma dialettismo.







Identità che si prova è identità, che è conscia
di sè. Questa identità conscia di sè, cioè questa non
più relativa (la fichtiana), ma assoluta autocoscienza, è appunto lo Spirito (il Creatore).



Lo Spirito è la vera identità: la identità che sussiste, è concreta come identità.



Infatti, vera identità non è la semplice identità
senza la differenza, cioè solo quel che han di comune
i due mondi, la natura e lo spirito, e che non è nè
l'una nè l'altro, la pura loro indifferenza. Vera identità è quella che si realizza nella differenza, e dalla
differenza ritorna identità.



Così abbiamo:



	identità come pura identità,

	identità come differenza,

	identità come vera identità (unità, armonia). È la identità che si sviluppa: la mente, che si mentalizza eternamente e assolutamente: la mente assoluta.




Così abbiamo, di nuovo, la divisione della filosofia,
cioè:



	Logica = pura identità;

	Natura = identità come differenza;

	Spirito = identità come unità.




La vera prova della identità è dunque tutta la
filosofia. La logica è solo prova della identità pura,
indifferente, fondamentale.





F) Conclusione; ed enunciazione delle difficoltà della scienza.



1. Qual è il risultato di questa breve storia? È
quello, che ci eravamo proposto di conseguire?



Io ho detto a principio: «Dimostrerò, che il sistema
come tale — la sistematica, e quindi il sistema
della logica — non è possibile, che secondo il

nostro punto di vista; cioè secondo il nostro modo
d'intender l'essere, il vero essere, e quindi la stessa
logica; e che tutti gli altri punti di vista rendono impossibile il sistema, e non risolvono il
problema della logica. Io farò la critica di questi
punti di vista, non per rigettarli assolutamente, ma
piuttosto per far vedere che il nostro è il loro risultato necessario, e che esso solo può risolvere il
problema».



Ebbene: per noi il vero Essere era il Creare.
Creare è identità come mentalità, cioè assoluta autocoscienza,
Spirito. Ora noi abbiamo visto, che la logica,
la scienza o il sistema della logica, è possibile
solo in questa filosofia, nel nostro modo d'intendere
il vero Essere, secondo il nostro punto di vista.



E questo punto di vista risulta da tutti gli altri,
e li comprende: è la loro unità. Infatti, i momenti
storici della logica sono:



Socrate, che forma i concetti;



Platone che li ordina in un mondo ideale;



Aristotele che ne scopre la forma (il sillogismo,
la prova: la sostanza, l'individuo);



Kant che identifica la categoria colla funzione
del pensare;



Fichte che concepisce la mentalità, e scopre il
ritmo logico;



Schelling che concepisce la identità come mentalità o ragione.



La nostra logica, — in quanto l'Identità che
prova se stessa, in quanto la Ragione conscia
di sè, — abbraccia tutti questi momenti anteriori.



2. Perchè questo risultato di tutta la storia della
logica porti i suoi frutti, bisogna intender bene la
esigenza che esso esprime, cioè cosa vuol dire provare la identità.







Questa quistione si connette intimamente con quella
delle principali difficoltà della scienza.



a) Sapere, certezza, scienza in generale è prova.
Assoluta scienza, filosofia, è assoluta prova.



Assoluta prova vuol dire, che tutto è provato; che
nella filosofia non ci sia niente, nessuna parte che
non sia provata. (Così la matematica non è assoluta
prova, non solo perchè la sua evidenza non è la
vera, ma anche perchè essa prova tutto, fuorchè il
suo proprio principio, la quantità).



Ora prova vuol dire: 1. pensare; 2. un processo,
quale che sia, del pensare; 3. un primo nel pensare, cioè un pensare come primo pensare, una
base, un principio, un cominciamento della prova,
di quel processo che è la prova.



Così chi dice prova, dice sempre pensare: pensare come primo nel processo; pensare come processo.



Se la filosofia è assoluta prova, — cioè, se non
deve presupporre niente che non sia provato, — deve,
dunque, innanzi tutto provare il pensare, il
primo nel pensare, il processo del pensare.



Questi momenti sono la prova stessa. Dunque, la
filosofia deve provare la prova. E ciò pare impossibile.



Questa è una seria difficoltà, sin dal principio. Se
non ne usciamo, non possiamo fare un passo. Per
risolverla, bisogna intenderla. Che importa, dunque,
provare il pensare? il processo del pensare? il Primo
nel pensare?



b) Abbiamo visto che la Scienza (la filosofia) è
la identità (mentalità) che si prova come concreta
identità, come mente assoluta. Cioè:



Logo o pura mentalità, che si prova, si sviluppa
come Logo;







Provato, sviluppato, come Logo, si sviluppa come
Natura;



Provato, sviluppato, come Natura, si sviluppa come
Spirito.



Questa prova, la scienza, è il pensare, che si sviluppa
come pensare.



Ma questo sviluppo è sempre attività del pensare,
del mio pensare, dell'Io: certo non di quello di
Fichte, ma pur sempre dell'Io, del soggetto, del pensare
soggettivo, come si dice. Chi mi assicura, che
questo sviluppo sia anche sviluppo della cosa dell'oggetto,
del reale? Chi mi assicura, che il pensare
sia il Vero?



Questa è la prima difficoltà. Provare il pensare
vuol dire: provare che il pensare sia il Vero; che
pensando, puramente pensando, io sono nel
regno della verità.



Provare il pensare pare un quesito impertinente.
E pure, se s'intende bene cosa si vuol dire, non è.
Infatti il pensare — il pensare filosofico, e la stessa
riflessione colta — non è il pensare comune, la coscienza
volgare. Come questa coscienza si eleva alla
coscienza scientifica, alla scienza? A quella coscienza,
in cui il pensare è la cosa stessa? Ora questo appunto
è provare il pensare. È provare che il semplice pensare — questa
funzione del soggetto pensante — è
categoria, determinazione universale, essenza della
cosa. — Ciò è stato sempre supposto, non provato mai.



La seconda difficoltà è il pensare che procede, si
sviluppa, si dialettizza. Il pensare è egli dialettica?
Ciò si può vedere solo col fatto, cioè pensando, e
facendo la scienza. E, risoluto affermativamente il
primo problema, cioè, se il pensare sia il Vero, si
vede che, se il pensare è dialettica, dialettica ha da
essere anche la cosa, l'oggetto, il reale.







La terza difficoltà è quella del Primo. — Primo
nella scienza vuol dire Primo che sia provato;
e intanto Primo vuol dire che non si può
provare, perchè la prova presuppone già il Primo.
Primo scientifico è dunque una contradictio in
adiecto.



c) Le due prime difficoltà concernono direttamente
la identità. Quel che importa qui è comprendere
la loro differenza. La terza difficoltà concerne la
identità indirettamente.



La identità che si sviluppa, già suppone la identità
come prima identità: la identità come Primo,
come cominciamento. Identità è pensare, mentalizzare.
Prima identità è primo pensare. Questo, dunque,
bisogna provare: identità è pensare. Se poi
si prova che pensare è mentalità (dialettica), è
provato già che identità è mentalità, sviluppo, dialettica.



Fichte dice: coscienza (conoscere) è impossibile, se
non è autocoscienza.



Schelling dice: non è reale, senza la identità come
mentalità (identità di natura e spirito).



Ora noi già sappiamo, che Schelling presuppone
tale identità; e che questo presupposto è la intuizione
intellettuale. Ma quel che non ancora abbiamo
visto, è che la presuppone in due sensi. Infatti:



1. Presuppone la identità, — la pura e semplice
intelligenza, — come già perfetta, come totalità o
sistema in quanto semplice intelligenza: presuppone
il Logo, tutto il Logo, il Logo come sistema completo.



Questo presupposto (intuito intellettuale) è il reale,
la Natura. Perciò ho detto: tutta la logica di Schelling
è un sol atto, un atto immediato; non è logica

davvero (sviluppo, dialettica, sistema organico del
pensare), ma esplosione. Questa esplosione è la
Natura. Schelling comincia dalla Natura, e si getta
dietro le spalle il Logo.



Dalla Natura (intelligenza inconsapevolmente produttiva)
passa allo Spirito (intelligenza consapevolmente
produttiva: intelligenza intelligente), e così
spiega il conoscere. Ma in realtà non lo spiega,
perchè non spiega la natura; e non spiega la natura,
perchè la presuppone; e la presuppone, perchè
presuppone il Logo, la identità assoluta come
indifferenza.



Per spiegare il conoscere, la realtà COSCIENTE, bisogna
prima di tutto spiegare (comprendere) il Logo,
la Indifferenza. Non dico che ciò basti. Ma senza
ciò non si spiega la natura, e quindi non si spiega
lo spirito (il conoscere).



Questo è il primo difetto di Schelling. — Schelling
presuppone la identità come mentalità; presuppone
la mentalità. La mentalità è il Logo. Schelling
non prova il Logo. Egli dice: la Natura è intelligenza
inconsapevole. Ma come sa che essa è
intelligenza? Come sa che cosa è intelligenza? Comprende
egli e prova la intelligenza? Intelligenza è
sistema. Sa egli questo sistema? Egli dice: identità
è intelligenza e non semplice causalità (Spinoza).
Deve dunque provare la intelligenza: esporre
il sistema della intelligenza.



Hegel fa questo sistema; prova e comprende la
intelligenza (essere, essenza, concetto). Questo sistema
è la Logica di Hegel.



Quel che dunque è qui dommatismo in Schelling,
in Hegel è scienza, dialettica, intelligenza
stessa. Hegel scopre, fa vedere, svela la intelligenza
come semplice intelligenza: il regno della mentalità

pura. Questo regno è in Schelling occulto,
sotterraneo; l'intuito intellettuale non arriva a scoprirlo;
piglia la superficie, l'essere soltanto; e
questo è la Natura. La mediazione, che come
immediato è la Natura, gli sfugge; e si mostra
solo l'immediato, la Natura.



2. Ma non basta provare la intelligenza; bisogna
provare la identità. La identità, la vera identità,
è intelligenza, non semplice causalità (il pensare
cartesiano). Ma la intelligenza, che io provo e sviluppo
qui come sistema della logica, è la intelligenza
come mia intelligenza, il pensare come mio
pensare: insomma, il pensare soggettivo: nello stesso
modo che la causalità, che si sviluppava nello spinozismo,
era la causalità come il pensiero di Spinoza,
il pensiero come atto del soggetto pensante,
come pensiero soggettivo.



Certamente nella logica stessa il pensare si mostra
e prova come identità (identità di pensare ed essere),
in quanto si prova appunto come tutto il sistema
del Logo. Ma si può sempre dire: questa
identità di pensare ed essere, cioè la identità, è
solo identità del pensare col pensare: pensare =
pensare: pensare come essere, e pensare come pensare;
ma è pur sempre pensare, niente altro. E
l'essere, il reale? Dov'è, dunque, la identità?



Ebbene, questa identità è il pensare, non altro
che pensare. Ma questo bisogna provare: cioè, che
il pensare non è semplicemente una funzione soggettiva,
ma legge oggettiva, realtà, essere; che
pensando io non sono fuori della realtà delle cose,
ma sono la realtà stessa delle cose, appunto perchè
la realtà, l'entità, la verità delle cose è il pensare: che,
insomma, il pensare non è solo il mio
pensare, ma la cosa stessa, la vera cosa.







Ora questo non fa Schelling. Questo non ha fatto
Spinoza, nè altri prima.



Quindi in Schelling un altro dommatismo: un'altra
esplosione, quella di cui parla propriamente
Hegel nella prefazione alla Fenomenologia[155].



Schelling non prova che l'Identità è il Pensare.
Questo fa Hegel nella Fenomenologia.



Quindi la differenza tra logica e fenomenologia è
questa: la logica prova la intelligenza come intelligenza:
il sistema della pura intelligenza;



La fenomenologia prova che la intelligenza, non
già ancora come sistema, ma come semplice astratta
intelligenza, come semplice atto d'intelligenza, come
prim'atto, come prospetto e orizzonte d'intelligenza,
è appunto identità.



Senza la logica non si può spiegare il conoscere,
la realtà cosciente (e quindi nè anche la semplice
realtà, la Natura).



Senza la fenomenologia la spiegazione, — che è
tutta la filosofia e il cui fondamento, la spiegazione
fondamentale, è la logica, — non ha un valore
reale; è sempre un'ipotesi, non una realtà. Chi vi
assicura, infatti, che questa spiegazione, che è pensare,
dialettica del pensare, funzione del pensare,
sia anche la realtà della cosa?



Nella spiegazione del conoscere — cioè nella filosofia — la
logica e la fenomenologia stanno tra
loro come Fichte e Schelling nel problema stesso del
conoscere. Fichte dice: mentalità: possibilità del
conoscere. Schelling dice: identità: realtà del conoscere.
Ora la logica prova la mentalità; la fenomenologia
prova la identità. E Fichte non prova

davvero quella; Schelling presuppone questa. Hegel
poi compie l'uno e l'altro insieme. Compiendo Fichte,
compie (nella logica) il primo difetto di Schelling.
Nella fenomenologia compie il secondo difetto di
Schelling; e compie Fichte, il cui difetto aveva
avvertito Schelling, ma solo avvertito, non altro;
giacchè la identità, che mancava anche a Fichte,
Schelling la presuppone.



3. Di questi due difetti di Schelling — che sono
suppliti da Hegel — uno solo ci è in Gioberti assolutamente,
cioè il presupposto dell'identità. Gioberti
non ha fenomenologia; e dice immediatamente:
concetto = cosa; pensare = essere; quel che
penso è vero, è reale; la dialettica del pensare
è dialettica dell'essere. Domandate: perchè così?
perchè quel che penso è vero? Perchè, risponde,
l'Idea, il Vero, la vera realtà (il creare), è presente
al mio intuito, al mio pensare; il pensare, il mio
pensare è quel che lo fa l'Idea. Dunque, intuendo e
ripensando, — nella riflessione ontologica, — io afferro
il vero, il reale.



Questo è dommatismo. Gioberti non prova, che
l'intuito (lo spirito) è la potenzialità infinita del conoscere.



L'altro difetto ci è in Gioberti, nel solo caso che
per intuito s'intenda la conoscenza immediata
dell'Ente creante; giacchè allora l'Ente creante è
Natura, quella di Schelling, o di Spinoza, secondo
che la mentalità ci è, o manca. Dicendo Ente semplicemente,
Gioberti esige una logica; parla anzi
di determinazioni dell'Ente come tale (concetti assoluti),
sebbene questa logica ei non la faccia.



Anzi, se si pone mente alla sua distinzione di riflessione
psicologica e ontologica, e come l'ultima
consista nell'uscire che fa il soggetto da sè e cogliere

quel punto di contatto coll'oggetto, che è
il Vero, si vede che in Gioberti ci è anche l'esigenza
di una fenomenologia: cioè d'una dialettica
della coscienza, che, superando tutti i gradi del falso
sapere, arrivi al sapere assoluto.



4. Gioberti dice: essere è creare, pensare è creare,
creare è pensare. — Questa identità bisogna provare.



Creare è l'Ente concreto; è fare, realizzare, individuare,
sostanziare, entare, far esistere; è la
realtà, l'assoluta realtà. È assoluta realtà, perchè,
per Gioberti, Dio stesso è creare, creare se stesso.
Togliete il creare, e avrete il niente. — E pure
non si ha mai il niente; giacchè togliere qui è
pensare; il pensare rimane, e ci è sempre. Ciò vuol
dire: il creare, tolto, rimane; perchè il togliere
stesso è creare, cioè come semplice togliere — negare — è
momento del creare.



Ora come si prova la realtà, il creare?



Il Pensare è; non può non essere. Il Pensare prova
se stesso; negare il Pensare è Pensare.



Il Pensare è Certo, assoluto Certo. Il Pensare è
atto, dialettica, un mondo, totalità, sistema. Pensando,
semplicemente pensando, io — come semplice
pensare — fo, costruisco, creo questo mondo,
questo mio mondo, che è lo stesso Pensare. Questo
mondo, creato dal Pensare, è assolutamente certo
come il Pensare; è lo stesso Pensare. (Il puro mondo
del Pensare è appunto la logica).



Ebbene, che cosa manca a questo Certo?



Esso è certo, è, non solo come Pensare, ma come
un mondo, un ordine, un sistema, una creazione,
che è lo stesso Pensare.



Se creare è dunque realtà, mondo, ordine, sistema,
è certo che il Pensare è Creare. In altri termini,

più semplicemente: è certo, che il Pensare è
un Reale, Essere, È, appunto perchè non può non
essere; dicendo non è, dico è. — Sia anche sogno
il Pensare, e il suo mondo un mondo di sogni, è
certo che questo mondo è.



Ma tutto ciò vuol dire anco che il Creare sia Pensare?
Che il Reale sia Pensare? Vuol dire, insomma,
identità di Pensare e Creare?



No, certo. Ma ci è presunzione che sì. E in vero,
il Pensare è, è di certo; ed è, di certo, un mondo,
cioè creare. Non è il Creare come tutto il Creare,
come tutto l'Essere; ma è di certo creare, essere.



Il che vuol dire, che Creare, Essere, è almeno in
parte, dirò così, Pensare; vi ha un creare, un'attività
creativa, un essere, che è Pensare. Vi ha egli
un altro creare, un altro essere, che non sia Pensare,
non sia assolutamente e in niun modo Pensare,
e sia l'opposto assoluto del Pensare?



Se così fosse, ci sarebbe un doppio Creare, un
doppio Essere, due attività creative, senza punto
unità, e sarebbe inesplicabile come il Pensare sia
Creare, Essere.



Se non altro, queste due attività creative (questo
doppio Essere), hanno comune il Creare, l'Essere:
quel Creare, che è il Pensare.



Questo Comune — questa radice comune del Pensare
e dell'Essere come opposti — questo Pensare,
che è unità di se stesso e dell'Essere — è appunto
la Identità.



Ora la fenomenologia prova la identità: Pensare
è Essere, Essere è Pensare.



La logica prova il Pensare come mondo, come
mentalità, sistema del pensare, pura creazione.



Dunque, Essere, Creare, è questo mondo, mentalità,
sistema, sistema del pensare.







Dunque, il sistema del mondo io l'ho pensando,
pensando il pensare, il sistema del pensare.



5. Quando dico, che la fenomenologia prova la
identità, non bisogna intendere così: che sia da un
lato il Pensare e dall'altro l'Essere, e che si provi
che siano identici (sebbene distinti); ma invece
così: che si provi l'Essere (si provi, che il Pensare
sia oggettivo), e questa prova sia la prova della
identità.



Infatti, io non posso dire: qua il Pensare, e là
l'Essere, e proviamo l'Identità. Non posso dire: ci
è l'Essere, l'Essere opposto al Pensare, e che non
so se sia identico al Pensare. Non posso dir ciò,
perchè presupporrei l'Essere. Io non posso dir altro — quando
non voglio presupporre niente — che:
Pensare; solo il Pensare, quell'Essere che è Pensare
(Conoscere o semplice Pensare, secondo che io
principio la fenomenologia o la logica), è assoluto
Certo, Primo, non presupposto. L'Essere, dunque, io
devo provarlo, cioè trarlo dal Pensare. Non ci
è altra via.



Se io comincio dal Pensare come immediato semplice
Pensare, e pensando fo il mondo del semplice
pensare (la logica), io non traggo l'Essere dal Pensare,
ma solo dal Pensare il Pensare, il mondo del
pensare.



Se io comincio dal conoscere come immediato
conoscere (certezza sensibile) e procedo dialetticamente
(fenomenologia), che cosa ne traggo? Che
cosa ne posso trarre? L'Essere? L'Essere come opposto
al Pensare, al Conoscere? No: questo non
posso trarlo. L'Essere, in quanto tratto dal Pensare,
del Conoscere, non è più opposto al Conoscere: è
Identico al Conoscere.



Ne traggo dunque solo l'oggettività del Conoscere.

Questa oggettività è quel conoscere, che è
il semplice e puro Pensare.



Il risultato finale della fenomenologia è questo:
lo spirito trova l'ultima sua soddisfazione nel semplice
e puro Pensare; non va al di là; se va al di
là, torna indietro.



Ciò vuol dire: se lo spirito crede, che al di là
del semplice e puro Pensare, al di là del Pensare
(logica, scienza della Natura e scienza dello Spirito)
ci sia qualcosa, un inconoscibile, un sovrintelligibile,
un al di là che sia puro al di là, e
non già un di qua, già trasfigurato nella dialettica
del conoscere e fatto trasparente, il sensibile, il percettibile,
l'immaginabile, etc.; se crede ciò lo spirito,
erra e s'illude. Questa illusione è un momento
inferiore del conoscere.



Adunque, il semplice Pensare, il Pensare, è oggettivo,
è il Vero.



d) La terza difficoltà è questa: di dove cominciare
la scienza? — Si badi, che io dico Primo nella
scienza, e non già assoluto Primo, assoluto
Principio. Assoluto principio è Primo e Ultimo insieme,
principio e fine, cioè tutta la scienza. Quando
dico Primo nella scienza, dico invece semplice
cominciamento, non già processo della scienza. — Quando
dico germe, non dico albero, ma solo il
Primo di quello sviluppo, che in quanto compiuto è
l'albero.



Un tale mi domandava un giorno: Qual è il vostro
punto di partenza (il vostro Primo)[156]?
Questa domanda potrebbe far supporre, che ci potessero
essere più Primi, il mio, il vostro, di ciascuno di

voi, il suo, e quello di altri, e nondimeno la scienza
essere sempre scienza, qualunque fosse il Primo;
come se io dicessi: tutti noi abbiamo diverse case,
diversi luoghi di uscita e di ritorno, e nondimeno
tutti abitiamo, siamo al coperto dalla pioggia,
dall'intemperie, etc. Capisco che a diversi modi di
filosofare possono corrispondere diversi Primi; ma
quel che non capisco, è che la scienza possa avere
questo o quel Primo ad arbitrio, a caso, ed essere
scienza davvero. Ciò vuol dire, che il Primo deve
essere provato; e se è provato davvero, non può
essere che Uno, cioè quello che è.



Ma qui comincia la difficoltà. Provare è derivare
una cosa da un'altra, un concetto da un altro; e
perciò presuppone un Primo. Adunque, il Primo,
in quanto provato, non è Primo, ma Secondo; il
Primo è quello da cui esso si deriva. E da capo
questo, che ora è il Primo, se è, come ha da
essere, provato, non è più esso il Primo, ma quello
da cui viene derivato. E così all'infinito.



Adunque: Primo provato è una contradizione;
giacchè se è provato, non è Primo. Dunque, si conchiude,
non può essere provato.



Ma d'altra parte, non può essere ammesso, così ad
arbitrio, ammesso perchè ammesso, cioè deve essere
provato; altrimenti sarebbe un Primo, ma non il
Primo nella scienza.



Dicendo, dunque, Primo, io nego la prova (la
necessità di provare); dicendo Primo nella scienza
o Primo scientifico, affermo la prova. Ora
il Primo che noi vogliamo non è un semplice Primo,
ma appunto il Primo nella scienza. Adunque, il
Primo nella scienza — quello che noi vogliamo — è
una contradizione. In altri termini, provato vuol
dire derivato, mediato; Primo vuol dire non derivato,

non mediato, cioè immediato. Adunque,
Primo scientifico vuol dire immediato mediato.
Questa è la contradizione.



Ma, se riflettiamo bene, ci avvediamo che la nostra
difficoltà, la quale si mostra come una contradizione,
dipende da un presupposto. Noi abbiamo
detto di non dover presupporre niente, e pure
abbiamo presupposto una cosa, cioè il concetto
della prova o della mediazione, e quindi il
concetto della relazione tra i due termini di
essa, l'immediato e il mediato, il Primo e il Secondo.
Ora il concetto d'una cosa in quanto presupposto
non è un vero concetto (vero sapere,
scienza), ma semplice rappresentazione, o opinione.
Noi, infatti, abbiamo detto: provare è derivare,
mediare: il Primo, dunque, non può essere
provato, perchè se fosse provato, sarebbe mediato,
e quindi non sarebbe Primo, cioè immediato; o
l'uno o l'altro; mediato e immediato insieme
non può essere. — Noi qui opponiamo assolutamente
Immediato e Mediato (Primo e Secondo). Perchè?
Perchè abbiamo, cioè presupponiamo, questo concetto
della prova o mediazione: Provare, mediare, è fare,
produrre un altro, uno che produce un altro; di
maniera che il Primo, il producente, il mediatore,
sia semplicemente Primo, producente, mediatore, e
il Secondo, il prodotto, il mediato, sia semplicemente
Secondo, prodotto, mediato. Qui mediare è causare,
mediazione è relazione causale; la causa pone l'effetto,
e perciò non è l'effetto; l'effetto è posto dalla
causa, e perciò non è la causa. Quindi due specie
in generale di prova: cioè, procedere dalla causa
all'effetto, dal principio alla conseguenza, e procedere
dall'effetto alla causa, dalla conseguenza al
principio: deduzione e induzione.







Se provare non è altro che questo, bisogna confessare
che il Primo non si può provare. Ma chi ci
assicura, che non ci sia una terza specie di prova,
che sia in sè l'una e l'altra, e quindi la verità di
tutte e due; cioè non l'una dopo l'altra, ossia o
l'una o l'altra, ma l'una in quanto l'altra, l'una e
l'altra insieme?



Non ci sarà; ma noi non possiamo asserire così,
che non ci sia.



Già la stessa esistenza delle due prime specie di
prova è come un segno — più che un segno — della
possibilità della terza. Infatti, posta la deduzione,
la induzione è possibile, in quanto quel che è Primo
in quella, diventa Secondo in questa; e posta la
induzione, la deduzione è possibile, in quanto quel
che è Primo in quella, diventa Secondo in questa.
L'una è il rovescio e come la inversione dell'altra.
Ora, come è possibile questa duplice, cioè reciproca
inversione?



Non si potrebbe dire: è possibile, solo in quanto
ci è una terza cosa, una terza prova, che è in sè
appunto questa reciprocanza, questa conversione,
cioè insieme deduzione e induzione, scendere e salire,
e della quale la deduzione e la induzione non
sono altro che i momenti, astratti e divisi dalla loro
unità: frammenti della Prova, e non già la vera
Prova? Infatti, la deduzione presuppone il suo Primo,
la causa, come un immediato, e non può provarlo;
la induzione presuppone il suo Primo, l'effetto, e
non può provarlo; e oltre a ciò quella non arriva
mai all'ultimo effetto, questa all'ultima causa. L'una
e l'altra è per sè manchevole, e non si suppliscono
usate l'una dopo l'altra; sono come due linee rette,
che messe insieme formeranno sempre una linea retta
senza principio e senza fine, non il circolo.







Concepiamo dunque la prova, la mediazione, non
più come semplice deduzione, o semplice induzione,
ma come insieme l'una e l'altra; e vediamo cosa diventa
la relazione tra i due termini, il Primo e
il Secondo, l'Immediato e il Mediato: cosa diventa
essa stessa, la prova.



Ecco cosa avviene. Il Primo, che è tale in quanto
la prova è deduzione, diventa Secondo in quanto la
prova è insieme induzione, e il Secondo per la stessa
ragione diventa Primo: la causa diventa effetto, e
l'effetto causa; il principio conseguenza, e la conseguenza
principio.



Ciò vuol dire, che la prova, la mediazione, non
è più andare da sè a un altro (effetto o causa),
ma da sè a sè: è andare che è riandare[157].



Brevemente: la mediazione qui non è più semplice
causazione, ma unità, sintetica originaria, mentalità,
la relazione di Gioberti, che ponendo e insieme
unendo i suoi termini, pone se stessa: causa sui,
il creare, la dialettica.



Questa relazione è quel che innanzi ci è parso
una contradizione, cioè l'immediato-mediato,
l'uno in quanto l'altro; cioè immediato, in quanto
mediato per se stesso e non per un altro; mediato,
in quanto la immediatezza ha in sè, qui, la mediatezza,
non la esclude. Quindi immediato e mediato,
in quanto opposti assolutamente l'uno all'altro,
sono due astratti, non sono il Vero.



E tali sono anche il Primo e il Secondo. Il Primo,
il semplice immediato, è un falso Primo, un falso
immediato, perchè il vero Primo e immediato è
l'Ultimo, o meglio l'unità del primo e dell'ultimo
(unità sintetica originaria); e il Secondo, il mediato,

è un falso Secondo, un falso mediato, perchè il vero
Secondo e mediato è il Primo, quello che è semplicemente
Primo. Il semplice Primo è falso, perchè
il vero Primo è posizione di se stesso, e perciò Primo
e Ultimo. Pare che il semplice Primo abbia
posto l'ultimo, e perciò si dice Primo; ma, in verità,
quel che pare Ultimo, ha posto il Primo, e perciò
è il vero Primo.



Tutto quel che ho detto fin qui di questa terza
prova, non è che una semplice ipotesi. Ma poniamo
che stia. Se sta, quel presupposto, da cui dipendeva
la contradizione nella ricerca del Primo, non
ha più valore, e perciò la contradizione deve sparire.



Infatti, se io cominciassi dal primo conoscere, dal
primo sapere, dalla prima coscienza, dalla coscienza
o certezza sensibile — da questo Primo e
immediato, che pare veramente sia Primo e immediato,
e mi riuscisse di elevarmi o meglio di elevarla
(io e lei, spettatore e spettacolo, siamo in fondo
la stessa cosa, cioè coscienza), se mi riuscisse, dico,
mediante un certo processo insito nella coscienza
stessa di elevarla all'assoluto conoscere; cioè di provare,
che se la coscienza non fosse in sè assoluto
conoscere, potenzialità infinita del conoscere, non
sarebbe coscienza, conoscere, nè coscienza sensibile
nè altro; se mi riuscisse di far ciò, cosa dovrei conchiudere?
Forse che la certezza sensibile, da cui io
ho cominciato, sia davvero il Primo, e l'assoluto conoscere
a cui sono arrivato, sia davvero l'Ultimo;
che quella abbia prodotto questo, e non al contrario?
Così pare; ma in verità non è così. Io devo conchiudere,
che l'assoluto conoscere ha prodotto la
certezza sensibile, l'Ultimo il Primo, e che perciò
quel che appariva Primo è un falso Primo. Tutto
quel processo, che pare produzione di un altro, di

un Secondo o Ultimo da un Primo, è il vero Primo
come produzione di se stesso. Non è la certezza sensibile,
che prova l'assoluto conoscere, ma questo che,
provando se stesso, prova quella.



«Il pensiero immanente, dice Gioberti, si contempla
per via del successivo. Ma ciò non cangia
la natura di quello, non scema nè distrugge la
sua intrinseca evidenza, e non fa sì che il suo
valore dipenda da quello dello strumento per cui
arriviamo ad esso. Il pensiero immanente non tira
la sua credibilità dallo strumento con cui lo avvertiamo,
ma si proclama vero per se stesso, anzi
fa riverberare il suo proprio splendore
sulla cognizione mediata, per cui ci leviamo
insino ad esso»[158].



Qui il pensiero immanente (il pensiero oggettivo,
l'assoluto conoscere, l'intuito d'una volta) non è più
semplice Primo o Immediato, ma Secondo o Mediato:
noi arriviamo, ci leviamo all'Idea, non nasciamo
più intuendo (conoscendo) l'Idea; il Primo è il
pensiero successivo. E intanto il Pensiero immanente
in quanto Ultimo si mostra come Primo, come mediatore
di sè (si proclama vero per se stesso),
e il Primo (il successivo) come Secondo (luce riverberata).



«Mimeticamente, la sensibilità produce l'intelletto;
metessicamente, questo produce, cioè crea
quella»[159]. Ciò vuol dire: il Primo mimeticamente
(in apparenza) è Ultimo metessicamente (in realtà),
e viceversa.



E similmente, se io cominciando dal primo pensare
(dall'assoluto conoscere come primo assoluto

conoscere) mi levassi, per un processo intimo allo
stesso pensare, sino al pensare come assoluto Spirito,
e così provassi che se il Pensare non fosse in
sè assoluto Spirito, non sarebbe nè primo pensare
nè altro grado del pensare; se facessi ciò, cosa dovrei
conchiudere? Che l'Ultimo nella scienza, l'assoluto
Spirito, è il vero Primo, e il Primo l'Ultimo;
che l'Ultimo prova il Primo, e non il Primo l'Ultimo.



Ebbene, queste due nostre ipotesi — cioè il processo
dalla certezza sensibile al pensare oggettivo,
e il processo dal primo pensare all'assoluto
Spirito — sono due parti essenzialmente distinte di
tutta la filosofia, due filosofie, due scienze, e sono
appunto la fenomenologia e l'intero sistema, l'introduzione
alla scienza e la scienza. La prima finisce
dove comincia la seconda; il Primo della seconda,
cioè della scienza, il Primo che noi andiamo
cercando, è il risultato della prima, cioè provato, e
quindi mediato nella prima. Al contrario nella seconda,
di cui è il Primo, esso è immediato, non provato
come Primo, ma provato e mediato soltanto
come Secondo. Adunque, esso è insieme, come Primo
nella Scienza, mediato e immediato. E tale deve essere
il Primo scientifico.



Adunque, posta la fenomenologia, il Primo scientifico
non è una contradizione. Esso è provato, e pure
è Primo. È provato in una scienza, che precede la
scienza.



Ciò pare una nuova contradizione. Si può dire infatti:
e qual è il Primo di questa scienza che precede
la scienza? Ci vorrà da capo un'altra scienza
per provarlo? e così all'infinito?



No di certo. Questa scienza, che precede la scienza,
ha un'indole sua propria; comincia dal primo
fenomeno, dal primo falso sapere, e risolve tutto

il falso sapere nel conoscere assoluto, nel pensare
oggettivo. Ora il fenomeno, il primo fenomeno si
ammette, non si prova. Questo fenomeno è la
coscienza, che non è sapere, e che si va elevando
al vero sapere. In quanto non sapere (semplice
opinione), è fatto, non scienza. Perciò come Primo
non si prova; non ci è bisogno di provarlo. Se
si provasse, non sarebbe più opinione.



Questa propedeutica, che è scienza e prova il Primo
della vera scienza, ci è solo in quanto ci siamo
noi, coscienza o spirito finito; noi dobbiamo elevarci
alla scienza, non siamo immediatamente scienza.
La vera scienza, invece, ci è in sè assolutamente;
è non solo umana, ma divina; quando l'altra è
solo umana, non divina. È divina come momento
della vera scienza, non come propedeutica. Dio
non ha bisogno di propedeutica.



A queste due scienze allude Gioberti, quando dice:
«Due verità, due filosofie, due scienze. La relativa
(che è la fenomenologia de' tedeschi), e l'assoluta.
Quella è un misto di subbiettivo e di obbiettivo;
questa è oggettività pura, intelligibile schietto. Mimesi
e metessi»[160].



Adunque — conchiudiamo di nuovo — il Primo
scientifico non è una contradizione. La propedeutica
che prova il Primo, è scienza prima rispetto
a noi solamente (καθ̓ἡμᾶς πρῶτον), e quindi
il Primo è Ultimo; ma in sè (κατὰ φύσιν) l'Ultimo è
Primo.



Visto così che il Primo non è una contradizione,
tolta la difficoltà che derivava dalla nozione del
Primo, si domanda: quale è il Primo?







L'ho già detto: il risultato della propedeutica. Questo
è l'assoluto conoscere, il pensare oggettivo. Ma
si noti bene; è il pensare oggettivo, non come mondo
o totalità assoluto del pensare, come questa o quella
determinazione del pensare, ma come semplice
grado in generale, orizzonte, prospetto del pensare,
come pensare indeterminato, come semplice infinita
potenzialità (possibilità) del pensare.



Ebbene, questo Pensare indeterminato, questa, dirò
così, prima determinazione del Pensare, la quale è
appunto l'indeterminatezza, questo infinito potenziale,
questa potenzialità di tutte le determinazioni,
ma che non è nessuna determinazione, questo pensare
non è altro che l'Essere, semplicemente l'Essere,
senz'altro, il Pensare come Essere.



L'Essere, dunque, il puro Essere è il Primo
scientifico.







NOTA.
Spinoza e Cartesio.




Ho detto[161], che Schelling è rispetto a Fichte quel
che Spinoza è rispetto a Cartesio. Perchè sia chiaro
tutto il mio pensiero, espongo qui questa seconda
posizione, come io l'ho concepita.



Il pensiero — il cogito ergo sum (l'Io) — di Cartesio
è immediatamente pensare ed essere, unità
immediata di pensare ed essere (Io e non-io). Questa
unità (identità) — l'ergo — non è il vero Pensare
(il vero ergo); non è processo (relazione, unità
sintetica originaria), ma semplice assioma, intuizione,
evidenza, evidenza naturale.



Pensare ed Essere (Io e non-io), appunto perchè
immediatamente uno (identici), non sono veramente
uno. Di certo, Pensare ed Essere non sono semplicemente
così: o come due sfere, l'una accanto all'altra
indifferentemente, e che si toccano solo
in un punto della loro superficie, o come due sfere
eguali e che coincidono e si confondono perfettamente
l'una nell'altra. Nel primo caso non ci sarebbe
unità (identità) di sorta, o tanta che equivarrebbe
a niente; ci sarebbe la semplice differenza.

Nel secondo caso nè pure ci sarebbe l'unità, ma
solo l'Uno, una sola sfera; mancherebbe assolutamente
la differenza. Ma, se Pensare ed Essere non
sono così, pure non sono davvero Uno. L'Essere è
insidente nel Pensare (è contenuto nel Pensare)
immediatamente, come l'effetto nella causa, la
conseguenza nel principio. Questa insidenza o
contenenza è l'unità cartesiana. Questa unità
non è l'Uno semplicemente; giacchè l'Essere non
coincide assolutamente col Pensare, e si distingue
da esso, come l'effetto dalla causa, la conseguenza
dal principio. E similmente questa unità non è il
semplice contatto; giacchè l'Essere non è soltanto
distinto dal Pensare, ma è contenuto nel Pensare
(dipende, è posto dal Pensare), come l'effetto
nella causa, la conseguenza nel principio. È dunque
unità, che è insieme distinzione. Ma è vera
unità? È vera distinzione?



Quando Cartesio dice: «Pensare è Pensare e
Essere (cogito ergo sum); Pensare è il Primo, Essere
è il Secondo; Pensare è principio e causa, Essere
è conseguenza ed effetto», vuol dire semplicemente:
l'essere del pensare è conseguenza ed
effetto del pensare; dire Pensare, è dire implicitamente
Essere del Pensare; l'Essere del Pensare
è implicito nel Pensare, come la conseguenza nel
principio, l'effetto nella causa.



Questa relazione (identità, non vuota, ma che
è in sè distinzione. Identità: l'Essere è implicito
nel Pensare, il principio è in sè la conseguenza,
Distinzione: l'Essere come tale è distinto dal
Pensare, in quanto è posto dal pensare; la conseguenza
come tale è distinta dal principio, non è il
principio); questa relazione tra Pensare ed Essere
è, dunque, per Cartesio semplice relazione tra il

Pensare e l'Essere del Pensare (non è relazione
tra il Pensare e l'Essere che non è il Pensare, l'Essere
semplicemente Essere, l'estensione, il corpo).



Ora l'Essere del Pensare non è tutto l'Essere; non
è anche l'Essere semplicemente Essere, l'Essere semplicemente
reale, la semplice realtà; ma solo l'Essere
NEL Pensare (non è il non-io reale, ma solo
il non-io nell'Io).



Questa relazione non si può, dunque, intendere
come relazione tra il Pensare e l'Essere in quanto
tutto l'Essere, come se io dicessi: il Pensare è causa
della semplice realtà, della estensione, del corpo;
ma si deve intendere solo come relazione tra
il Pensare e l'Essere nel Pensare. E ciò vuol
dire: niente, senza il Pensare, è nel Pensare, quel
che è nel Pensare, e in quanto è nel Pensare, non è
posto da altro che non sia il Pensare, ma solo dal
Pensare; in quello che è in esso, il Pensare ha se
stesso, il suo Essere, la sua conseguenza, il suo effetto,
la sua genitura: riconosce in quello se stesso.
Altrimenti, quel che si dice sia nel Pensare, non
sarebbe nel Pensare.



Ora l'Essere nel Pensare vuol dire l'Essere in
quanto conosciuto (l'essere in quanto oggetto,
l'esse obiective); il conoscere.



Adunque, la possibilità del conoscere è questa relazione
necessaria (identità, nesso causale) tra il
Pensare e l'Essere. Togliete questa relazione, e non
sarà possibile il conoscere. Questa relazione è lo
stesso conoscere.



Questa relazione è il pregio di Cartesio (cogitare
ergo esse. Pregio confessato dal Gioberti: inteso e
migliorato da Fichte)[162].







Ma ciò non vuol dire, che il conoscere sia reale,
che la realtà, la semplice realtà, sia conoscibile.
Perchè la realtà sia conoscibile (perchè il conoscere
sia reale), deve essere in sè questa relazione.



Ciò vuol dire, che non vi ha conoscere, conoscere
reale, se così la realtà cosciente, come la
semplice realtà (spirito e natura) non è in sè questa
relazione; cioè, se questa relazione non è la loro
identità.



Ecco Spinoza.



Spinoza pone immediatamente, cioè presuppone
questa identità: la intuisce. Ed ecco la sostanza.



La sostanza è questa relazione, — cogitare ergo
esse, — posta come la identità di spirito e natura,
pensiero ed estensione, immediatamente. Per causam
sui (sostanza) intelligo id, cuius essentia involvit existentiam,
sive id, cuius natura non potest concipi
nisi existens[163].



La sostanza è essenzialmente causa, causa sui,
causa del suo essere: cogitare ergo esse.



Questa identità — la sostanza — non è un terzo,
che non sia nè pensiero nè estensione assolutamente.
Il pensiero è identità di pensiero ed estensione
(la sostanza stessa), ma come pensiero; la estensione
è la stessa identità, ma come estensione. Questa
identità di sè stesso e dell'altro, la quale è ciascuno
de' due, è dunque la loro identità.



Che è questa identità?



L'ho già detto: l'unità cartesiana di Pensare ed
Essere, la relazione causale: il causare[164].



Quale è la loro differenza?







Quella, che, con tutta la loro identità, è tra i
termini della relazione causale; cioè quella stessa
che è tra i termini del principio cartesiano, Pensare
ed Essere.



Questa mia ultima affermazione pare contraria a
quel che è stato detto sempre sinora, cioè che pensiero
ed estensione in Spinoza non abbiano tra loro
nesso causale, ma siano perfettamente paralleli.
Vediamo.



Il Trendelenburg dice[165]: «Appunto perchè sono
una sostanza diversamente, i due attributi sono
senza nesso causale». A me pare, invece, che appunto
perchè hanno questo nesso, sono una sostanza
diversamente. Causa ed effetto, principio e
conseguenza sono appunto una sostanza differentemente.
Ma Spinoza, si dice, non ammette finalità;
non ammette che il pensiero determini l'estensione,
nè l'estensione il pensiero. Ebbene, relazione
causale non vuol dire finalità. Causa ed effetto, come
due sostanze, non sono possibili che dove il causare
è creare, cioè dove la causa non è semplice causa,
ma mentalità. — Si è detto sempre, che la Sostanza
spinoziana è immobilità o indifferenza assoluta[166].
Ora Spinoza stesso dice, che la sostanza è essenzialmente
causa: la causalità è la sua stessa essenza.
Ciò è stato notato da uno storico della filosofia[167],
e anche da me in un altro mio scritto[168].

Il parallelismo, come è stato inteso comunemente,
cioè che escluda ogni relazione di causa ed effetto,
di principio e conseguenza, si accorda benissimo
colla immobilità assoluta della sostanza. Parallelismo,
inteso così, vuol dire in verità che non ci è
la sostanza come identità. Pensiero ed estensione
sarebbero, in questo caso, una dualità, come due
linee parallele nello stesso piano, la cui unità è solo
il piano medesimo. Così non sarebbero la sostanza
stessa come pensiero ed estensione, ma solo parte
della sostanza, cioè quel che dice il Mamiani[169];
la sostanza sarebbe tutt'altro che la loro identità. Se,
invece, la sostanza è la loro identità, ed essi con
tutto ciò sono differenti (paralleli), questo solo già
vuol dire che la sostanza non è immobilità assoluta.



Se è vero, com'è, che la sostanza è essenzialmente
causa, anzi la causa stessa, come conciliare
questa posizione col parallelismo degli attributi, intendendo
per parallelismo la esclusione d'ogni relazione
causale? Avremmo, dirò così, nella sostanza
una duplice sostanza: l'una come sostanza-causa, e
l'altra come sostanza-immobilità (indifferenza), alla
quale ultima corrisponderebbe il parallelismo.



Ora io dico, che la Sostanza non è identità e causa,
ma è identità, che è causa; la identità, la sostanza
spinoziana, è la relazione causale.



Se la Sostanza è, in quanto sostanza, causa, bisogna
dunque accordare con questa posizione la
dualità, o, se si vuole, il parallelismo degli attributi;
cioè il contenuto della sostanza colla sua

forma. Il contenuto è pensiero ed estensione; la
forma è il causare, la relazione tra pensare ed essere,
pensiero ed estensione. Senza questo accordo,
la forma sarebbe estrinseca al contenuto; forma e
contenuto farebbero due sostanze. Il parallelismo,
insomma, deve aver radice nella natura della sostanza
stessa, cioè nell'esser essa causa, se davvero
è causa. Se non ha radice nell'esser causa, e la Sostanza
è causa, bisogna dire che l'abbia in un'altra
natura; e così la sostanza avrebbe due nature.



Ecco come, a mio credere, si accordano queste
due posizioni, la sostanza-causa e il parallelismo, e
quindi come si deve determinare il significato del
parallelismo stesso; e vedere, se l'unità e la differenza
siano vera unità e vera differenza.



Il parallelismo ha radice nella sostanza, in quanto
la sostanza stessa è questo parallelismo. Sostanza è
unità, identità, come causa, come relazione causale.
Parallelismo qui (il parallelismo spinoziano) non è
opposizione assoluta, e nè meno indifferenza assoluta,
perchè non esclude l'unità. Ora la relazione
causale, la relazione tra principio e conseguenza, è
appunto questo parallelismo. Chi dice una relazione
come quella che è il parallelismo spinoziano — che
non è nè opposizione assoluta, nè indifferenza
assoluta —, dice necessariamente quella relazione
che Hegel chiama in generale, determinazione
riflessa (essenza): come p. e. principio e conseguenza,
forza ed estrinsecazione, interno
ed esterno; delle quali relazioni la più concreta è
appunto la relazione causale: causa ed effetto.
Questa relazione è l'Ergo cartesiano. L'effetto è la
ripetizione, la riproduzione, la riflessione, il riverbero
della causa; ma ripetizione, dirò così, in un
altro livello, in un altro piano, e nondimeno in

modo che corrisponde perfettamente alla causa: cioè,
che quel che è in esso, sia nella causa, sebbene
come causa nella causa e come effetto nell'effetto,
e vale a dire diversamente, in due livelli. Questa
perfetta corrispondenza in diversi livelli è il parallelismo
spinoziano; è la relazione tra causa ed effetto;
quella relazione che è tra il Pensare e l'Essere
nel principio cartesiano.



La Sostanza — in sè identità cartesiana di Pensare
ed Essere, cioè causalità — è la identità di
pensiero ed estensione, de' due universi; ciascuno
de' quali è questa identità (coll'altro), sebbene diversamente.
Che vuol dir ciò?



I due universi hanno la stessa forma, e pure
sono differenti. Infatti:



1. Universo spirituale: il Pensiero come attributo
è causa (infinita cogitandi POTENTIA); il Pensiero
come modo infinito (Universo) è effetto (intellectus
absolute infinitus).



2. Universo corporeo: l'Estensione come attributo
è causa (infinita, agendi POTENTIA, quantitas infinita);
l'Estensione come modo infinito (Universo)
è effetto (motus et quies).



Come la Sostanza in quanto Pensiero (infinita
cogitandi potentia) è causa dell'Universo spirituale,
così, e nello stesso modo, in quanto Estensione (infinita
agendi potentia) è causa dell'Universo corporeo.
È una medesima forma: il causare.



Questa medesima forma, questa identità ne' due
mondi, è la Sostanza. La Sostanza non è come un
soggetto, in cui siano inerenti i due attributi, come
due proprietà, le quali, in quanto attive, siano
cause de' due universi. La Sostanza non è il soggetto
comune, fatta astrazione dalle proprietà, di modo che,
poste sole le proprietà come attive (come causa) e

fatta astrazione dalle proprietà, la Sostanza, come
tale, per sè, sia inattiva. La Sostanza, invece, non
è Sostanza senza gli attributi; non si può fare astrazione
dagli attributi, senza togliere la stessa Sostanza,
la sostanza spinoziana; l'attributo, dice Spinoza medesimo,
è la stessa Sostanza come causa[170].



La Sostanza — la identità — è dunque quella medesima
forma. Comunemente s'intende Spinoza
così. Si comincia col dire: Natura naturante,
anzi una doppia natura naturante; e Natura naturata,
anzi una doppia natura naturata (doppia
causa, doppio effetto). Poi si fa astrazione dal naturare
e dal naturato, dal doppio naturare e dal
doppio naturato, e si ha la semplice Natura, e si
dice: — Questa è la Sostanza; Substantia, sive Natura. — No,
dico io, la Sostanza non è la semplice
Natura, ut sic; non è questo astratto; ma è il Naturare
e quindi il Naturato (causa, causa sui).
I due mondi (e i due attributi) non sono identici,
in quanto semplice Natura, in quanto semplice Essere,
ma in quanto Nesso causale, in quanto
Pensare (cartesiano); la Natura spinoziana non è
semplice Essere, ma è il cogitare ergo esse di Cartesio,
e perciò essenzialmente causa: naturare.



Ma come, avendo la medesima forma (che è la
Sostanza), i due universi (e i due attributi) sono
differenti?



La radice della loro differenza è la radice stessa
della loro identità; cioè, la loro differenza è la loro
identità stessa. Così la Sostanza non è identità come
semplice forma, ma come contenuto. Forma e
contenuto si corrispondono perfettamente nello spinozismo;
non sono nè vera forma, nè vero contenuto;

ma, come imperfetti, si corrispondono pienamente.



Infatti, la Sostanza, cioè la identità come essenza,
come determinazione riflessa (come principio
e conseguenza, causa ed effetto, come causare)
è parallela a sè stessa; questo è il difetto
della Sostanza spinoziana, e quindi dello spinozismo.
Perciò la Sostanza non è mentalità. Mentalità
è la negazione del parallelismo cartesiano. La Sostanza,
come semplicemente parallela a sè stessa,
non è nè vera unità, nè vera differenza. Come parallela
a sè stessa, essa è i due attributi, i due
mondi; ma è tal parallelismo, che non è indifferenza
assoluta, ma invece vuol dire: primo e secondo
(Pensare ed Essere, Esse obiective ed Esse
formaliter), sebbene quel che è nel primo sia nel
secondo: l'unica differenza è che il primo è primo
(Pensare), e il secondo è secondo (Essere). Ma il
primo è tal Pensare che è Pensare ed Essere (identità);
e il secondo è tal Essere che è Pensare ed
Essere (identità), perchè è l'Essere del Pensare,
nel Pensare. Il parallelismo, l'esser parallelo a sè
stesso (il non esser davvero uno con sè stesso o
mentalità) è il principio cartesiano: cogitare ergo
esse. Cogitare ed Esse sono lo stesso, e nondimeno
sono diversi; quel che è il Cogitare è l'Esse, perchè
l'Esse è l'Essere del Cogitare, e pure sono lo
stesso diversamente, perchè l'Esse non è il Cogitare.
Tutto quel che si trova nel Cogitare si trova
nell'Esse, ma in diverso livello, in diverso piano; e
si trova nell'Esse in quanto si trova nel Cogitare;
l'Esse (ordo rerum) è il contrapposto del Cogitare (ordo idearum).



Spinoza, dunque, oggettiva la identità cartesiana
immediatamente (coll'intuito intellettuale. Per

substantiam INTELLIGO ecc.), come Schelling la identità
fichtiana. La differenza delle due identità fa
la differenza de' due intuiti.



La identità cartesiana è semplice parallelismo
(tesi e antitesi): e perciò l'intuito è lo stesso intendimento
immediato.



La identità fichtiana è mentalità (tesi, antitesi,
sintesi); perciò l'intuito è intuito mentale, è
mente intuitiva.



Perciò l'intuito spinoziano (naturalismo) non è
un nuovo atto logico; e lo schellinghiano è un
atto logico. (Il nuovo atto logico è la mentalità di
questo intuito; mentalità, che è la nuova logica
di Fichte).



Posso dunque conchiudere, che come Spinoza sta
a Cartesio, così Schelling sta a Fichte.







APPENDICE DI DOCUMENTI
Lettere di Bertrando e Silvio Spaventa.








AVVERTENZA.





Stimo opportuno ristampare qui alcune lettere, pubblicate già in uno
scritto Per la storia aneddota della filosofia italiana nel sec. XIX (nella
Raccolta di studi critici ded. ad A. D'Ancona, Firenze, Barbèra, 1901,
pp. 335-58): lettere scambiate tra lo Spaventa e il fratello Silvio durante
quello stesso anno 1861-62, che fu il primo dell'insegnamento del
nostro filosofo nella Università di Napoli, e al quale appartengono le
lezioni raccolte in questo volume. Queste lettere narrano col tono dell'intimità
fraterna la storia appunto del libro, facendoci assistere alle
battaglie, in mezzo alle quali esso si venne formando, e da cui, infine,
sorse vittorioso.



Oggi una lotta come questa sostenuta dallo Spaventa all'inizio del
suo pubblico insegnamento a Napoli riesce fin difficile a comprendersi.
Ma bisogna riportarsi alle condizioni speciali dell'Università di Napoli
subito dopo il 1860; per cui basta rileggere quello che ne scrisse nel
1862 Luigi Settembrini in un opuscolo, che fece scandalo allora fuori
di Napoli (v. gli Scritti varii, racc. da F. Fiorentino, Napoli, A. Morano,
1879, I, 13-40). Bisogna sovrattutto ricordarsi dell'importanza che
aveva avuto fin allora, in Napoli, l'insegnamento privato, al quale la
nuova ricostituzione dell'Università diede un fierissimo colpo; e del
quasi fanatico entusiasmo che dal '48, e anche prima, avevan suscitato
nel campo sempre più chiuso della cultura napoletana le dottrine del
Gioberti. Un professore all'Università, del valore dello Spaventa, simpatico
ai giovani come fratello d'uno dei martiri più puri del liberalismo
napoletano, e reduce egli stesso, proprio allora, da un esilio più
che decenne, sofferto per quella fede politica, che ora trionfava, faceva
naturalmente che gli studi privati di filosofia, una volta assai fiorenti,
rimanessero tosto deserti. Onde quegli insegnanti abbandonati, difendendo,
come potevano, Gioberti contro l'hegelismo dello Spaventa e contro
quella sua critica, che faceva della stessa filosofia cattolica e nazionale
del Gioberti un hegelismo appena abbozzato, difendevano insieme
i loro interessi economici vitali; e però non potevano contentarsi di discutere.



Costoro poi avevan l'appoggio aperto o segreto di alcuni degli stessi
insegnanti dell'Università, avversarii personali o scientifici dello Spaventa;

ai quali non sarebbe sembrato vero di veder costretto l'inviso
filosofo ad allontanarsi, per tornare magari a quell'Università di Bologna
donde era venuto. Dei più autorevoli tra essi era Luigi Palmieri,
già professore di logica e metafisica nell'Università, da quando era morto
il Galluppi: immediato predecessore dello Spaventa. Il quale, come s'è
veduto (p. 7), a una allusione di lui, che era un'accusa coperta, dovette
rispondere nella sua prolusione; e ritenne sempre, come vedremo, che
a una sua denunzia si doveva se monsignor Mazzetti, presidente della
P. I., aveva ordinato nel 1847 la chiusura della scuola di filosofia, che
anch'egli, lo Spaventa, teneva allora privatamente in quello stesso Vico
Bisi, reso celebre dalla scuola del De Sanctis.



E se numerosi e accaniti erano i nemici, non molti erano gli amici
pronti a pigliare le parti dello Spaventa. Le sue idee filosofiche e religiose,
la rigidezza del suo carattere, la severità de' suoi giudizi, l'abituale
per quanto bonaria mordacità della sua parola facevano di lui un
solitario, guardato con occhio tra pauroso e sospettoso, anche tra gli uomini
della stessa parte politica. Anche a Torino, dove era stato, meditando
e scrivendo, tra il 1850 e il '59, egli sapeva — e si vede da queste
lettere — che molti c'erano, che avrebbero goduto della notizia di un suo
insuccesso nell'insegnamento universitario nella sua Napoli.



Ma, oltre i nemici vicini e lontani, oltre gli amici tepidi e sospettosi,
lo Spaventa guardava con fiducia ai giovani: «i quali, in generale,
hanno un certo istinto per la verità, per la libera ricerca» (lett. V).
I giovani accorsero in gran folla ad ascoltarlo; difesero la scuola dai
tentativi di quelli che vi s'affollavano per suscitarvi disordini; vollero
pubblicate quelle lezioni, che fecero intravvedere a loro un mondo
nuovo. E i nemici, viste deluse le prime speranze, si fecero da parte.



Qualche altro tentativo bensì venne fatto anche l'anno dopo, 1862-63.
Infatti, un giornale cittadino del tempo (Rivista napol. di polit., lett. e
sc., a. I, n. 10, 1.º febbr. '63: diretta dall'hegeliano Stanislao Gatti),
ci dà notizia di un «piccolo tafferuglio minacciato di fare» all'Università,
sullo scorcio del gennaio 1863, contro «due professori [l'altro
era forse il Vera] di filosofia, che non son voluti tenere in conto di santità». — «I nostri studenti, — scriveva quel giornale, — si son ribellati
contro i loro sistemi, giudicandoli prima che quelli fiatassero, e domenica
scorsa volevano fare una dimostrazione, che non sarebbe stata
certo filosofica. È colpa loro? Non credo, giacchè io li tengo abbastanza
saggi e prudenti per non dare in simili ciampanelle. Credo invece che
siano sobillati da qualche altro professore, e questo è il caso di dire
che il medico è nemico del medico, il ciabattino del ciabattino. Infatti
corrono certe stampe, che non fanno troppo onore a chi ebbele vergate;
con le quali si tende ad aizzare i giovani inesperti contro l'insegnamento
universitario, accusandolo come pericoloso ed antinazionale. In
una di queste stampe la dimostrazione della nazionalità della filosofia
si riduce ad una sciarada sulla parola filosofia, la quale in greco vuol
dire amore della sapienza. L'egregio professore ci dimostra, come due
e due fanno quattro, che il primo è subbiettivo, il secondo obbiettivo: il
tutto non lo dice, ma ve lo dico io: è pappolata». Lo spiritoso scrittore

conchiudeva pregando «questi filosofi novellini di voler contenere
la critica in que' termini di decoro che prescrive la civiltà de' nostri tempi».



E ancora in una lettera del 14 marzo di quell'anno lo stesso Spaventa
scriveva al fratello Silvio: «Mi dicono che il giorno 19 (te lo ricordi il
19 marzo 1849?) ci sarà gran dimostrazione, e che dopo aver gridato
viva Garibaldi, si griderà: abbasso Spaventa (me, non te). Son capaci di
farlo. Sono i soliti minchioni e birboni. Io non me ne curo. All'Università
non vengono, perchè i miei scolari son risoluti di batterli». — Il
19 marzo 1849 era stato il giorno dell'arresto di Silvio, e il principio
della sua decenne prigionia.



Le lettere qui pubblicate appartengono al carteggio ancora in gran
parte inedito dello Spaventa[171], già posseduto dal suo degno nipote e
mio amico carissimo B. Croce, e ora da lui depositato nella Biblioteca
della Società storica per le provincie napoletane.



G. G.









I.
B. Spaventa al fratello Silvio.




Napoli, 27 novembre '61.



Mio caro Silvio,



Ho ricevuto la tua ultima lettera del 23. Mi dispiace
che sei di cattivo umore. Ma spero che passerà, come il
raffreddore che, credo, n'è la causa. A questo proposito,
ricordati che Torino è Torino, e che ci vuole un po' di
cautela. Guardati dal troppo calore delle stufe. È il mezzo
più sicuro per evitare catarri. Fa anche i bagni, e moto.
Sii di buon umore, e fa come fo io, che piglio tutte le
cose in pace.



Tu non mi parli di politica, e io non ho che dirtene. Qui
le cose vanno come andavano. Il napoletano è quello che
era. Parlo in generale. Se pensa, non pensa che a Napoli.
Gli stessi imbroglioni, gli stessi ciarlatani, gli stessi vigliacchi:
non senso comune, non vera conoscenza delle
cose del mondo, la stessa spensieratezza. Il brigantaggio
è sempre lì. Già cominciano a borbottar contro le nuove
imposte. Calicchio[172] minaccia in iscritto, — giacchè Calicchio
è divenuto scrittore, — i deputati che non faranno il
dover loro. La camorra séguita a esser da per tutto. Come
al tempo de' Borboni vi erano più specie di polizia, così

ora vi sono più specie di camorra. Se Domeneddio si risolvesse
ad essere napoletano, non potrebbe esser che camorrista.
Altrimenti, gli suonerebbero la tofa. — Vedi che
anch'io sono di cattivo umore, e vedo tutto in nero.



Ho letto la prolusione il giorno 23[173]. Ci era gran folla,
e, se devo credere a quel che ho visto e ho inteso, ho
fatto chiasso. Credevano che io fossi qualcosa, ma ora
credono che sia qualcosa più. Ne avevo fatta una, che mi
piaceva e non mi piaceva. Il giorno 16, dopo aver udita
l'apertura dell'Università fatta da Palmieri[174], pensai a
un altro argomento, e seppellii il primo scritto. Non avevo
che sei giorni di tempo. Mi misi a lavorare giorno e notte,
e finii la mattina stessa che dovevo leggere. Il sig. Palmieri
avea tra tante altre cose parlato (lui già professore
di filosofia prima di me) della necessità che la filosofia
fosse nazionale, e non forestiera, e specialmente non introducesse
tra noi, nella patria, diceva egli, di Campanella,
di Bruno, di Vico, di Galluppi, Rosmini, Gioberti, le nebbie,
i vapori, le streghe, ecc. della filosofia nordica. E io
mi misi a scrivere Della nazionalità nella filosofia, rifacendo
la storia della filosofia da questo punto di vista,
dall'India sino a Hegel e Gioberti. Non ti dico che cosa ho
scritto. Stamperò la prolusione e te la manderò. Tu capisci
che cosa abbia potuto dire. — Lignana[175] proluse lo
stesso giorno, e anche molto bene. Dicevano: questi sono
discorsi, questi sono professori. Ma, ma.... sin da quel
giorno cominciarono certe voci contro noi due: bestemmie,
eresie, forestierume, ecc.; ma specialmente contro di
me. Dicono — già s'intende — che io sono hegeliano,
cioè partigiano del diavolo; che io voglio pervertire la
gioventù; che io non conosco la filosofia italiana; che non
conosco Campanella, Bruno, ecc. sino a Gioberti. E io fo,
come introduzione, una breve storia del pensiero italiano

dal Risorgimento sino a Gioberti. E oltre le lezioni che sono
obbligato a fare, fo una conferenza sopra uno de' nostri
filosofi: ora, sopra Gioberti. Questo disegno l'avea fatto
prima che parlassero. Ero stato profeta.



Intanto ieri ho fatta la prima lezione[176] dopo la prolusione.
La scuola era pienissima; e applausi. Ma so che
cercano di tentare i giovani. So anzi di certo, che Palmieri
ha intenzione — e ha cominciato già a tastare il terreno — di
far fare agli studenti una petizione al Ministro
perchè sia allontanato dall'Università di Napoli un professore
che non professa una filosofia italiana.... Nel 1847 mi
fece chiuder la scuola con un ricorso a monsignor Mazzetti.
Oggi crede che siamo al '47. Vorrei vedere anche questa. — Questa
è una delle tante camorre di cui ti ho parlato. — Anche
l'ex-professore di Bologna, il prof. Prodigio[177],
va dicendo qualche cosa. Non dice che ho fatto fiasco;
dice che la nostra filosofia è quell'armonia, la pitagorica,
e non ha che fare con quella che professo io. Don
Basilio si è fatto ora piccin piccino, e aspetta il caldo e
la buona stagione per mostrarsi.



Ti ho detto queste chiacchiere per non tacerti nulla. Tu
fanne quel conto che credi. Se credi di non parlarne per
ora a nissuno e aspettare che io ti scriva altro e come andrà
a finire la cosa, fa così. Se credi di parlarne, e prevenire
qualcuno, fa pure così. Fa insomma come ti piace. Io
crederei di aspettare ancora qualche giorno, e vedere che
sarà, e che faranno co' giovani.



Rispondimi su questo.



Salutami Ciccone[178], e digli che gli scriverò tra giorni.
Digli che io non l'ho potuto vedere il giorno che partì,

perchè stavo lavorando sulla Prolusione e non potevo uscir di
casa.



Addio. Scrivi subito. Salutami, se credi, Farini[179], al
quale — se credi — potrai raccontare il rogo che mi apparecchiano
i briganti della filosofia.



Papà sta bene e ti saluta con Isabella e Millo. Saluto
con loro anche Berenice[180], ecc. Scrivi.



Bertrando.


II.
Silvo Spaventa al fratello Bertrando.


Torino, 7 dicembre[181] 1861.



Mio caro Bertrando,



Perdonami se non ho risposto subito alla tua lettera.
Ti dissi come era infreddato, e questo raffreddore è andato
sempre più crescendo e non vedo modo di disfarmene.
Così mi dà una noia ed un malessere indicibile. Nulladimeno
assisto ogni giorno alle discussioni ed agli Uffici
della Camera. Non ho il coraggio di rimanere a letto, e
questo mi fa forse più male. Bisogna che ricorra assolutamente
a' bagni freddi, e non mi so ancora risolvere.



Dopo quello che tu mi avevi scritto de' maneggi che ti
facevano contro, ciò che ho letto poi nei giornali che ti è
avvenuto, avrebbe dovuto meravigliarmi meno. Ho atteso
con grande ansietà che mi narrassi tu stesso quello che
successe. Spero che non si sia più rinnovato. Io sono certo
che tu ti guadagnerai l'amore e il rispetto de' giovani, e

che questi si premuniranno da sè contro simili scandali.
Sono ancora certo che tu non ti sei sbigottito per ciò, e
che hai continuato il tuo ufficio con perfetta calma e dignità.



Oggi ancora continua la discussione sulle cose di Napoli,
e non so se finirà, benchè in molti vi è un vivo desiderio
di mettervi un termine. Si spreca un tempo prezioso; e le
assurdità e i paradossi che la Camera è costretta di udire,
le fanno perdere l'autorità, di cui ora è più che mai necessario
che il Parlamento sia investito. Il Ministero avrà,
io credo, una maggiorità notabile. I napoletani, venuti qui
gridando che volevano sprofondare mezzo mondo, finiranno
la più parte per votare a favore. Il connubio col Rattazzi
è divenuto più incerto. Intanto, come farà il Ministero a
completarsi, e come si placherà, l'Imperatore, che non ne
vuole molto di Ricasoli? Il Re lavora anch'egli per Rattazzi.
Ci è imbroglio difficile a snodarsi. Addio.



Tuo Silvio.



P. S. Saluto caramente Papà e Millo e Isabella.


III.
Bertrando al fratello Silvio.


Napoli, 8 dicembre '61.



Mio caro Silvio,



Non ti ho scritto più, perchè non ho avuto tempo. Tu
neppure mi hai scritto da un pezzo, nè so se il raffreddore
e quindi il malumore ti sia passato. Aspettavo che
mi dicessi qualcosa di politica. Io non ne so altro che
quel che leggo ne' giornali.



Non avendo a dirti nulla di nuovo di qui, ti parlo di
me e delle cose mie. Ti scrissi della petizione che si voleva
fare contro di me. Dico meglio: non contro di me,
contro la persona (questa distinzione l'ho saputa dopo),
ma contro la dottrina. Una petizione contro una dottrina!
Questa è strana davvero; e tanto più, che di dottrina io

non ho detto niente sinora. Non so se la cosa sia andata
avanti. Sarebbe una ridicola bricconeria.



Ti scrissi che la prima lezione, dopo la Prolusione,
andò benissimo. Ora devo dirti che le altre andaron anche
meglio. La sala dove fo lezione, è la più ampia dell'Università,
ed è sempre piena zeppa di uditori.



Credo di averti detto quel che sto facendo ora. È una
introduzione sui generis alla filosofia. Io ho detto, ma in
modo conveniente: Noi abbiamo un certo pregiudizio nella
nostra coscienza nazionale (se si può dire nazionale), il
quale è nato dalle stesse nostre condizioni da tanti e
tanti anni in qua. Questo pregiudizio è il concetto un po'
falso così della filosofia europea in generale, come del nostro
stesso pensiero. La mancanza di libertà per tanto
tempo ha fatto, che noi diventassimo come un segreto per
noi stessi. Questo pregiudizio bisogna vincere, questa falsa
coscienza bisogna far vedere che è falsa. A che è arrivato
il pensiero europeo? A che il pensiero italiano? La verità — direbbe
Bruno[182] — è sopra il nostro orizzonte? Questa è
la mia fenomenologia — per questa volta, per quest'anno.
Questo lo dico a te; non l'ho detto così a loro.



Dunque, io fo una breve storia del nostro pensiero dal
Risorgimento sino al nostro tempo: le principali figure.
So dove vado a finire, e lo sai anche tu. Ma ora lo so
meglio e lo vedo meglio. P. e., su Bruno ho fatto altro di
più. — Il sunto delle lezioni lo scrivo; e forse forse lo
stamperò. Adunque, gran concorso. Ma non tutti coloro
che vengono, vengono per amore e buona volontà. Di ciò
mi accorsi sin da' primi giorni. So che i giobertiani, — non
saprei come chiamarli, — i giobertiani fossili, cetacei, antidiluviani,
asfissiati.... l'hanno con me tremendamente.
M'asfissierebbero, se potessero. Hanno tutta la virtù de'
settarii: l'intolleranza. Dicono che io guasto Gioberti. — E
se lo guastassero loro? Può essere l'uno e l'altro caso.
Dunque, si vegga. — No: chiudiamo gli occhi, e non ci si
veda affatto. Vogliono ripetere la storia di Aristotile tanto

tempo fa. Ma Aristotile era Aristotile, e quel tempo era
quel tempo. — Adunque, i giobertiani mandavano uno de'
loro, un professore; il quale nella seconda lezione[183] m'interrogò
su non so che cosa, che aveva a fare colla lezione
come il coro col paternostro. — Qual è il vostro punto di
partenza? — Lo saprà, quando deve saperlo. — Ma desidero
di saperlo ora. — Ero per dirgli: Il mio punto di
partenza è: «Porto di Napoli, 26 ottobre 1849»[184]. Gli dissi
invece: Abbia pazienza. Ho aspettato io tanto tempo[185]
(12 anni); può aspettar lei un paio di settimane (Applausi
universali, direbbe Mancini[186]). — Così finì la cosa il primo
giorno.



Nel secondo[187], lo stesso professore. Io avevo detto, che
ne' filosofi del Risorgimento le nuove determinazioni, che
negavano le determinazioni scolastiche, si vedevano sparse,
confuse, — e parevano, per dirla così, tanti ceci che bollono
in una caldaia[188]. Era un modo di dire. E il professore
giobertiano: Voi avete detto, che gli Scolastici sono
ceci. — No; se l'ho detto, l'ho detto de' filosofi del Risorgimento. — Ma
no; gli Scolastici non sono ceci; piuttosto
sono quelli del Risorgimento. — E sia: dunque avremo
due caldaie di ceci. È contento? — Ma voi volete distruggere
la Scolastica. — Io non distruggo niente; è la storia
che si è incaricata da un pezzo di questa faccenda. Se la
pigli con essa. Se lei vuole risuscitarla, la Scolastica, è
padrone: ci si provi[189]. — Ma voi dite che la natura e lo
spirito sono momenti di Dio, ecc. Dunque la natura è Dio,

lo spirito è Dio, e io sono Dio. — Mi dispiace di doverla
togliere da questa beata illusione. Io dico momenti; e ciò
significa, ecc.



Questo ci è stato, e niente altro. Qualcuno, del séguito
del giobertiano, volle osservare che bisognava rispondere;
ma non ebbe il tempo di finire, perchè i giovani, che ne
sapevano più di me, — che s'erano accorti d'una specie di
piccolo complotto per far chiasso in iscuola e perturbar
l'ordine pubblico, — i giovani erano per dargli addosso.
Capii che la cosa sarebbe finita male, e che quel qualcuno
avrebbe forse conseguito il suo intento. Licenziai i giovani,
giacchè avevo già finito la lezione. Li licenziai di nuovo
alla porta dell'Università, perchè volevano accompagnarmi
per la strada, temendo forse che non avessi a avere le bastonate
dai filosofi camorristi; accesi il sigaro, e via solo.



Tu forse avrai letto nel Nazionale il fatto diversamente;
che mi aveano detto (i giobertiani) ingiurie; essere stato
io nominato per favore, ecc. Niente vero. Il fatto è nè più
nè meno quel che ti ho detto. La cornice deve essere o di
Quercia o di Gatti[190], o di qualche altro, che pettegoleggia
anche involontariamente. Io non ho risposto per non dar
alla cosa un'importanza che non aveva.



Quel professore non è comparso più. Quindi due giorni
tranquilli. Ieri solo ci fu un nuovo incidente. Un prete anche
professore volle dire non so che altro. E i giovani da
capo a non volerlo far finire. Dovei difendere la libertà del
prete: ma nel tempo stesso feci capire dolcemente, che la
libertà filosofica non era quella che s'imaginava il prete,

e che io la voleva (e avea diritto di volerla) per tutti, per
loro, per me, ecc. Non ci fu altro (Mancini: Applausi universali).



Come vedi, anch'io nella mia piccola sfera ho i miei
camorristi e i miei briganti. Non me ne sgomento; fo quel
che devo fare; e fo il mio dovere; lo fo con quella maggior
coscienza che posso: tollero tutti, e voglio che tutti
facciano lo stesso verso di me. Libertà per tutti, e per me.
Se loro credono di avere in tasca la verità, anch'io potrei
avere la stessa pretesa. Fuori dunque le monete: vediamo
quale è buona e quale è cattiva. Se non vogliono vedere
alla luce, com'essi credono che la loro moneta sia buona,
così io posso dire che la mia è buona. — Già mi avvio per
la predica. Finisco.



Scrivimi e dimmi qualcosa di positivo della situazione
politica e degli uomini politici. Voglio dire: i grandi uomini
politici.



Berenice come sta? Salutala colla famiglia per me. Papà
sta bene. Isabella e Millo ti salutano.



Bertrando.


IV.
Bertrando a Silvio.


17 dicembre 1861.



Mio caro Silvio,



Ti ho scritto ieri e confortato a rispondere alla Patria.
Ci ho poi ripensato. Non vorrei esserti cagione di nuovi
disturbi[191]. Fa come credi. Se credi di poterne far senza,
fa pure. Addio.



Scrivimi e ti scriverò a lungo, subito che ne avrò tempo.
Ieri: ha proluso Vera. Io non l'ho sentito. Chi l'ha sentito

e inteso mi ha detto: volgarità senza pari[192]. Vera, io
già lo sapeva, non intende che Hegel, e l'intende molto superficialmente.
Questo sia detto a te, solo a te. Addio.



Bertrando.


V.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 28 dicembre '61.



Mio caro Silvio,



Ieri ho ricevuto la tua del 24, e non ho risposto subito,
perchè era tardi, e la posta già partiva. Aveva preveduto
la difficoltà, di cui tu mi parli, nata dall'incidente del giorno
8, e la giudico come la giudichi tu, cioè come un bene ora,
piuttosto che come un male. Quel che bisogna scansare
sempre, è il porgere la menoma occasione a quella gente,
che non fa altro che andare in cerca d'occasioni. Da loro
non mi aspettavo e non mi aspetto altro! Fanno il loro mestiere.
Anche se tu avessi parlato più pacatamente di quel
che hai fatto, essi avrebbero fatto lo stesso; più che contro
il tuo discorso, l'avevano contro di te. Questo è chiaro.
Pazienza, e tempo: e la luce si farà.



Di qui non ho a dirti niente. Le cose vanno sempre
come andavano; forse meglio, giacchè, se non altro, si tira
sempre innanzi, come Dio vuole. Il male è che le cose
sono ancora, — e saranno per un pezzo, — in mano della
canaglia: e chiamo così coloro che non hanno fede in niente,
che non sono nè borbonici davvero, nè italiani, ma sono
birbanti, intriganti, ladri, ciarlatani, bugiardi, adulatori; e

che per tutte queste qualità si trovano bene. È un male
che ci vorrà ancora tempo a estirpare, se pure ci si pensa.
Anzi! E anche qui ci vuol pazienza. Bisogna, quando si
può, turarsi il naso, per non sentire il fetore; e quando
non si può, abbandonarsi al destino, incrociare le braccia,
e aspettare.



Passo a parlarti di me, giacchè non ho a dirti altro.
Ho finito già la mia Introduzione, ed è molto probabile che
la stampi. I giovani vogliono così. Le mie lezioni sono andate
sempre bene, anzi di bene in meglio: sempre gran
folla. Ora so quel si voleva fare contro di me. Si voleva
far chiasso e tumulto nella scuola. Ma non ci sono riusciti.
Io, credo, sono stato molto prudente. Non è stata astuzia,
ma una certa confidenza in me stesso, un certo sentimento
di dignità, una certa serenità d'animo, una certa noncuranza
di certe miserie e pettegolezzi, un certo umore frizzante
senza offesa, che, se non nascevano, erano certamente
fatti più vivi dal paragone che io facevo tra me e loro.
Era un piccolo complotto di professori di filosofia. La solita
storia: guasta Gioberti. Ma in realtà il vero motivo
era tutt'altro. È quel timore o odio involontario della luce
che hanno le talpe. E la luce che io oppongo a loro, è
appunto quella che non vogliono, la libera discussione.
Credo che abbiano smesso il pensiero di far più nulla in
iscuola; perchè si sono accorti che i giovani li accopperebbero.
Già molti giovani, giobertiani a modo loro, si sono,
dirò, convertiti. Ora ho saputo che vogliono fare una rivista
giobertiana, e risuscitare una certa accademia dello
stesso nome. Facciano pure.



Alla testa di questo movimento contro di me ci sono
de' pezzi grossi, o almeno tenuti per tali qui. Ma io non
mi sgomento. Altro è gridare abbasso a uno che amministra,
e che non può dimostrare che amministra bene; altro
è gridare contro un professore. Se essi credono dimostrare,
anch'io dimostro. Io spero ne' giovani, i quali in generale
hanno sempre un certo istinto per la verità, per la libera
ricerca. Vedo che il breve corso, che ho fatto finora, ha
fatto buona impressione. Un tale che mi era ostile, venendo

sempre a udirmi, ha finito col diventarmi favorevole, e
dice che ora intende Gioberti. Anche altri, più o meno, così.



Spero dunque che la cosa andrà, anche senza il favore
de' pezzi grossi, che, dopo aver empito la pancia sotto i
Borboni, l'empiono meglio anche adesso. E io non gl'invidio.
Mangino pure, ma lascino stare i minchioni. Spero,
dico, che la cosa andrà. Del resto, io fo quel che credo di
dover fare. Non fo che la lezione: non penso ad altro; non
vedo nessuno, eccetto gli scolari; non fo male a nessuno;
sono divenuto il più grande egoista, direbbe qualche gran
filantropo. Dunque, accada quel che deve accadere. Spero,
ripeto, che non accadrà niente.



Non ho più tempo di scriverti oggi. Tu intanto scrivimi
a lungo. Papà e Isabella co' ragazzi stanno bene e ti salutano.
Salutano con me anche Berenice con Raffaele e ragazzi.
Mi dispiace che Berenice non sia ancora guarita.
Ricordati di badare a' salassi, che a Torino fanno in gran
copia. Falla curare da medici napoletani. E tu bada a' raffreddori.
Scrivimi.



Bertrando.



P. S. Salutami Ciccone. E non dir niente a Massari di
Gioberti e non Gioberti.


VI.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 8 febbraio '62.



Mio caro Silvio,



Dal giorno 29 del mese passato non ti ho scritto più, e
oggi ti scrivo in fretta per dirti quel che è accaduto ieri
all'Università. Io non ci era; nè era giorno di lezione per
me. Ieri sono stato tutto il giorno in casa a pensare a
Brama e a Budda, e uscendo la sera ho saputo cosa c'era
stato[193]. Un certo numero di giovani studenti, capitanati da

qualche non studente, solito a farsi vedere in tutte le dimostrazioni — e
studenti non dell'Università, ma degli
studi privati, che sono qui numerosi come le formiche e
forse più degli studenti — prima di mezzogiorno si presentano
all'Università, vanno alla Biblioteca, pigliano la
bandiera (la piglia quel tal capitano), e giù per le scale,
per la corte, a gridare e schiamazzare: abbasso il Rettore,
abbasso Settembrini, abbasso i professori che non fanno lezione,
viva Gioberti, abbasso Hegel, viva Rosmini e la filosofia
italiana, abbasso la filosofia tedesca, viva Mandoi!!!
(storico), abbasso il Papa-re, viva Garibaldi. Dopo aver
gridato così più volte e stracciato dalle muraglie un ordine
del giorno del Rettore[194], nel quale gli studenti venivano
invitati a rallegrarsi delle parole che il Ministro della
Pubblica Istruzione avea detto in elogio loro e della Università in una recente discussione, dopo avere stracciato
altre carte, e mi si dice — ma non so se sia vero — cancellato
certi nomi dall'Elenco de' professori; dopo queste
ed altre amenità, uscirono, s'ingrossarono per la strada, e
specialmente per Toledo, gridando: Abbasso il Papa-re. E
così finì.



È stato uno di que' pasticci che si vedono solo qui.
Tutti i malcontenti vi hanno soffiato e operato: tutti i nemici
de' nemici si sono riuniti. Il complotto o i complotti
si sapevano. Si sanno le case dove si organizzano; i professori
privati e non professori che istigano; anche qualche
vecchio valente professore universitario, conservato
perchè valente — nel valer poco e chiacchierare da mattina
a sera, ecc. ecc.



Non credo che la cosa finirà così, se il Governo non
mostra energia contro una certa canaglia dell'insegnamento,
che ne ha fatto un mestiere di polmoni e di....
Bisognerebbe pigliare misure giuste, ma pigliarle e farle
eseguire. Qui sta il punto. Chi eseguisce a Napoli? — Ieri

sera intanto — non so se sia vero — il Nazionale, l'organo
della verità ad usum Delphini, mi si dice raccontasse
la cosa in modo, da far credere che si gridasse solo: abbasso
certi professori INSEGNANTI. Non ho avuto il tempo di
verificare il fatto. Credo utile farti questa prevenzione.



Ho ricevuto la tua. E resto inteso di quel che mi dici
sulla denunzia. Ti scriverò su ciò subito che avrò tempo. È
un nido di birbanti, che si dovrebbe mettere a dovere. Ma
di ciò appresso. Addio per ora. Dimmi di Berenice. Papà ti
saluta con Isabella e Millo.



Bertrando.


VII.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 10 febbraio '62.



Mio caro Silvio,



Ti ho scritto l'altr'ieri in fretta, e fo lo stesso anche
oggi. Ieri grande dimostrazione contro il Papa-re, e a favore
del Papa non re. È stata fatta con ordine, con gran
folla; e mi dicono che sia riuscita benissimo. Solo l'aveano,
mi dicono sempre, con Lamarmora, che non si era
affacciato, e non avea detto: — Bravi, così vi voglio. — Che
giudizio! non arrivano mai a capire quel che capiscono
anche le oche.



Ti scrissi così, come m'era stato anche detto, dell'altra
dimostrazioncella all'Università. Mi aveano esagerato le
grida contro la filosofia; di ciò poco o niente. Il rumor maggiore,
anzi principale, è stato contro il Rettore, il Ministro e
i professori che non fanno lezione, (Credo che non ce ne
siano. La fanno tutti, credo). Cominciarono dallo stracciare
quel tale ordine del giorno a' giovani, e dal cancellare certi
nomi dall'Albo de' professori. Non erano studenti dell'Università,
o pochissimi, ingannati o tratti a forza da certe
birbe. Gli autori di più specie: istigatori senza parere, gesuiti
perfetti; istigatori palesi, ma non esecutori, ecc. Coloro

che dicono più male dell'Università, del Rettore e del
Ministro, sono naturalmente coloro che sono stati favoriti,
ma non come desideravano. Sono bricconi matricolati. In
verità, la politica ha i suoi principii, — che non sono principii, — i
suoi famosi temperamenti; e gli uomini stessi
cangiano di proposito, e per timore o altro sono capaci di
abbracciare in pubblico anche i loro nemici. Questo è l'uso.
Ma, per Dio, io non so capacitarmene. Quando vedo certi
serpenti — e mi ricordo delle nostre galere — quando
vedo certi serpenti antichi, noti e famosi come serpenti,
alzare ancora la testa e vibrare la lingua, e noi poveri
minchioni ridotti ancora a tirarci da canto e guardarcene
e pensare a' casi nostri, e quasi quasi sgombrar loro tutta
la via e lasciarli divertire come si sono sempre divertiti:
quando vedo questo, non so che dire.



Dico: viva l'Italia! E così mi consolo. Questa è la mia
dimostrazione.



Il giorno dopo andai a far lezione, al solito. Trovai
gran folla di studenti dentro e fuori la sala. Ci siamo,
dissi tra me. Mi accolsero con applausi strepitosissimi, infiniti,
inenarrabili, direbbe Mancini. Era, direbbe lo stesso,
una protesta contro quel che s'era fatto il giorno innanzi. — Ti
racconto queste miserie perchè non ho che dirti, e
per opporre miserie a miserie. Mi imagino, che forse si
sarà detto costà: «E poi entrarono nella scuola di Spaventa,
lo fischiarono, lo fecero uscire, fuggire, scappare, ecc.
L'indignazione de' giovani era giusta, ecc. Si salvò per miracolo» — Per
darti un saggio dell'onestà e della stupidaggine
di que' che dicono male di me, senti questa che
è storica: «Spaventa ha detto giorni fa in una lezione:
Signori, in otto lezioni vi dimostrerò che Dio non esiste».
Ho bisogno di dire a te: quando mai? Ci sono i gonzi
che lo credono, ma ci sono i birbanti che non dovrebbero
essere creduti da coloro che non sono gonzi e non sono
birbanti. Addio per oggi. Papà e Isabella vi salutano.
Scrivi.



Bertrando.






VIII.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 21 febbraio '62.



Mio caro Silvio,



È già un pezzo che non ricevo tue lettere. Ieri sera ho
visto Ciccone, che mi ha dato notizie di te e di Berenice.
Io avrei dovuto scriverti, per raccontarti, se non altro, quel
che è avvenuto — la seconda volta — nell'Università; ma,
sempre al solito, mi è mancato il tempo. Più o meno, già
saprai tutto. Pure, sebbene tardi, voglio dirtene anch'io
qualcosa.



Nella prima dimostrazione, di cui ti scrissi, i giovani
o i così detti giovani — giacchè non tutti erano studenti,
nè tutti gli studenti erano dell'Università — dopo aver lacerato
un ordine del giorno del Rettore e cancellato dall'Elenco
i nomi de' professori che non fanno, come dicevano
loro, lezione, e aver gridato abbasso il Rettore, il
Ministro De Sanctis, i Professori che non fanno lezione, ecc.,
e viva Tizio e Caio, ecc., dopo molto chiasso, presa la bandiera,
escono e via per le strade gridando: Viva l'Italia ecc.,
abbasso il Papa-re, ecc. Si gridò anche: Abbasso la filosofia
tedesca ecc.? Si gridò e non si gridò. Ci è di coloro che
vogliono far credere che si gridò così, e quasi quasi che
non si gridasse altro; che lo scopo principale della dimostrazione
era appunto gridare così. Vogliono farlo credere;
e capisci perchè[195]. Quel che so io, è questo. Tra i dimostratori

ci era di coloro che aveano interesse o erano mandati
da chi avea interesse a gridar così; cercarono di gridare
e far gridare: ma la cosa rimase lì, e il grido fu soffocato
nel nascere da altri giovani. È certissimo il seguente
fatto: quando andarono alla biblioteca a pigliar la bandiera,
un prete, — che è lì a far il vicebibliotecario, credo, — non
solo non si oppose, ma disse: «Tenete, e gridate,
figliuoli, contro questi panteisti e questi atei che hanno
messo all'Università». Questo fatto è notorio; e il buon
prete è ancora lì, come ci sono e lì e altrove tanti altri,
e ci saranno chi sa quanto tempo ancora. — Quel giorno,
uscendo di casa tardi, seppi che c'era stata la dimostrazione.
La sera vidi il Rettore, al Consiglio di Pubblica Istruzione.
Finito il Consiglio, e andando via: ch'è stato? gli domandai. — Hanno
gridato, e fatto chiasso; hanno gridato: Abbasso
la filosofia tedesca, viva Gioberti, morte a Hegel. — In
verità, non mi poteva dire che aveano gridato: abbasso lui.
Pettegolezzi sempre. Nella seconda dimostrazione presero
la bandiera — dopo avere stracciato e cassato come
prima — e uscirono; ma nacque un po' di discordia tra i
giovani, tra que' di fuori e que' di dentro, e tira e stira,
e parla e rispondi, finalmente i buoni la vinsero e la bandiera

fu rimessa al suo posto. Questa seconda volta non
so cosa avesse detto quel buon prete. I giovani dicevano
di voler andare sotto le finestre del Console di Francia a
protestare contro una sua lettera, in cui avea dichiarato di
non aver udito altre grida in quella gran dimostrazione contro
il Papa, che «Viva la Francia, Viva l'Imperatore». — In
questa seconda dimostrazione non si gridò contro nessuna
filosofia; e in quel giorno io neanche faceva lezione.



La causa di queste turbolenze non è una. Ci è di certo
una causa politica. Gli studenti in Napoli sono, come sai,
moltissimi: è una massa rispettabile, ardente, piena di
vita. Dunque, può servire a qualcosa. Quindi i soliti agitatori,
i soliti capi, i patrioti per eccellenza, i frementi.
Questo è positivo. Bisognava comprometterli con quella
dimostrazione contro la Francia, e poi la cosa sarebbe andata
da sè. Mi pare che gli studenti sinora abbiano avuto
più senno che non si sarebbe creduto.



Ma non tutti quelli che dimostrarono, aveano intenzioni
politiche. E questo lo sapevano gli stessi agitatori. Quindi
un'altra causa, che questi seppero benissimo exploiter: i
professori che non fanno lezione. Questo era il motto d'ordine
principale, e così si formava un nucleo abbastanza
forte. In questo gli studenti non udivano consigli e parole
di conciliazione. Rispondevano sempre: No, abbasso chi
non fa lezione. — Cito questo fatto. S'era fatta girare una
specie di protesta contro i disordini, nella quale gli studenti
doveano dichiararsi soddisfatti de' professori ecc. Pochi
firmarono. Non vogliamo firmare, rispondevano i più.
Noi non vogliamo tumulti, siamo contenti di que' professori
di cui siamo contenti; ma non vogliamo dire di essere
contenti di questi, di cui non siamo contenti. — Non ci fu
modo; non firmarono. — Altra causa: le gelosie de' professori
privati, di aspiranti a cattedre rimasti delusi e di
cattedratici, che hanno insegnato con lode sotto i Borboni.
È positivo, che un professore dell'Università, celebre per
le denunzie che ha fatte e che credo faccia ancora, ha avuta
mano in questa faccenda. È positivo, che le dimostrazioni o
parte di esse, sono state concertate in certi studii privati.

È positivo che un impiegato dell'Università — un cazzaccio, — il
quale ha 4000 lire all'anno di soldo, nelle conversazioni
private e in pubblico non fa altro che dolersi
dell'ateismo de' nuovi professori. È una combriccola di birbanti,
di galeotti, pagati e pasciuti dallo Stato.



Il Ministro domandò al Consiglio d'Istruzione Pubblica
un rapporto su' fatti, sulle cause loro, e su' rimedii. Questo
rapporto è andato; l'ho firmato anch'io. Ci è del vero, ma
non tutto il vero; e ci è del falso, in quanto certe circostanze
insignificanti sono state un po' accentuate, e certe
significanti sono state appena toccate. È una specie di velo
impenetrabile gittato lì per coprire quel che non dovrebbe
essere coperto. Ma il falso nel senso di falso assoluto non
ci è. Che dovea far io? Saremmo venuti alle mani. Il rapporto
non parla certo de' veri istigatori, preti e vecchi
professori dell'Università, ecc. Ha però il coraggio, se ben
ricordo, di parlare contro i borbonici. Il nostro presidente,
il comm. De Renzi, è un antiborbonico de' più accaniti, e
non ha niente paura di dirlo in pubblico!



Il rapporto è dunque inutile, e servirà più come mezzo
diplomatico, che come materia di studio per far il bene e
migliorare le condizioni dell'insegnamento qui[196]. I poveri
giovani non c'entrano. Come sono stati cretinizzati in questi
dodici anni! E pure hanno voglia di fare e sapere. Ma
il male è ne' ciarlatani. Paroloni, ecco tutto. Ma l'Università,
se va e va bene, può fare gran bene. In generale,
fuori dell'Università l'insegnamento è anarchico, confuso,
superficiale, e anche retrogrado. La rigenerazione, la vera
rigenerazione dell'ingegno, non può venire che da essa.
È cosa orribile a pensare quanti pregiudizii ha in generale
il giovine napoletano. Ammettono una dialettica nazionale;
leggono Platone in Marsilio Ficino, la storia della filosofia
in Gioberti, ecc. Credono che si nasca filosofo, o almeno
basti avere una formola così per esserlo. Il male, che ha
fatto qui il giobertismo, è incredibile. Ma finirà. Sono giovani

intelligenti, svelti; solo devono persuadersi che la
scienza è cosa seria, e ci vuol pazienza assai.



Lascio di scrivere, perchè non ho più tempo. — Fa quel
conto che credi di queste notizie che ti ho dato. Ad ogni
modo non mostrare a nessuno queste mie lettere, e non mi
compromettere co' pettegoli. Ti scrivo per dirti tutto. Hai capito?
Regolati, e dimmi se seguitano a denunziarmi. Scrivi
subito, e a lungo. Saluto Berenice e Raffaele, a cui risponderò.
Papà sta bene e vi saluta con Isabella e ragazzi.



Bertrando.


IX.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 22 febbraio '62.



Mio caro Silvio,



Ti ho scritto ieri, e ti scrivo anche oggi per raccontarti
un fatto, un altro pettegolezzo. È bene che non l'ignori. — Esiste
qui un'Associazione così detta degli studenti. Ha
un presidente; non so se sia studente. Dicono, che abbia
anche de' patroni. Sere fa, ci fu riunione; l'invito diceva:
visto che nell'Università sono successi disordini, ecc., gli
studenti e i facienti parte della Società sono pregati d'intervenire
per provvedere. Ci furono discorsi, molti, e al
solito. La conchiusione fu questa: la nomina di una Commissione,
la quale ha avuto l'incarico: 1.º di invigilare
sull'amministrazione dell'Università; 2.º di invigilare su'
professori, e notare coloro che non fanno il proprio dovere,
che non fanno lezione o la fanno e non la fanno; 3.º di
esaminare, se tutti i professori dell'Università siano all'altezza
de' tempi.



Chi giudicherà dell'altezza de' tempi? Mi dicono che
gl'ispiratori siano stati De Boni, Verratti, Zuppetta[197]. Io

non lo so di certo. Dicono anche, che in mezzo a tali faccende
ci siano delle persone venute da Roma. — Cito questi
nomi a te. Non dirlo, per evitare i duelli!



Intanto ieri (me l'han detto certi professori; io non l'ho
visto) fu affisso alle cantonate un placard: «La Commissione
degli studenti nominata il giorno b è in permanenza
sino al giorno c; chi ha notizie a dare relativamente all'oggetto,
ecc., si rechi nel luogo d, ecc.».



È inutile ripetere che gli agitatori di diversi partiti si
danno la mano qui. T'invio un Manifesto contro di noi
altri..., non so come dire. Leggilo e vedi. È un appello alla
insurrezione contro di noi. L'autore (Mengozzi) mi dicono
che sia un pessimo soggetto: venuto qui quattro anni fa
con raccomandazioni d'Antonelli, spia, ladro, ecc.



T'informo di tutto ciò per informarti. Lascia che faccia
chi deve fare. Tu sii semplicemente informato. Hai capito?
Addio. Scrivimi. Di fretta.



Bertrando.



P. S. — Ci è chi dice anche, che la filosofia che noi
insegniamo mena al dispotismo; che il Governo ci ha nominati
a posta. Anche un ex-colonnello borbonico ci accusava
in un caffè di professare una filosofia retriva, ecc.
Che caos! — Riapro la lettera per dirti che ora appunto
ricevo la tua. Non posso dirti altro. So che il Rettore
dell'Università, la sera innanzi alla seconda dimostrazione,
che io l'andavo cercando, perchè avevo saputo che
si sarebbe fatta, — era in casa di Nicotera[198]. Che pasticcio!






X.
Silvio a Bertrando.


Torino, 3 marzo 1862.



Mio caro Bertrando,



Sono quasi otto giorni che ho avuto le due ultime tue
lettere e non ti ho ancora risposto per le solite cagioni:
noia, raffreddore e svogliatezza indicibile di scrivere.



Delle notizie che mi davi su' tumulti avvenuti nell'Università
ho fatto l'uso più discreto, ma tanto che basta a
darne un concetto giusto a chi ci ha interesse. Del resto,
qui si sa da ognuno che tu sei molto voluto bene da' giovani,
e che la tua cattedra è la più frequentata di tutte.



Saprai dall'altr'ieri la crisi ministeriale. Il barone Ricasoli
diede le dimissioni[199] giovedì la sera, scrivendo al Re
come le voci corse e ripetute di un dissidio profondo tra
il Ministero e la Corona avevano cagionato un tale stato
di cose, che era impossibile che egli rimanesse più al potere.
Il Re adoperò l'autorità del principe di Carignano per
dissuadere il Ricasoli a non dare una dimissione cosiffatta:
ma il Ricasoli tenne fermo. Il Re quindi rispose che, se il
Ministero intendeva ritirarsi, avesse atteso un voto della
Camera: ma il Ricasoli duro. Finalmente le dimissioni furono
accettate l'altra sera. Questa mattina il nuovo Ministero
si dice composto, ma io non ci credo. Il Rattazzi ha
picchiato a tutte la porte, ma inutilmente. Basti dire che si
è rifiutato il Conforti! Si crede che ci entrerà il Mancini.
Il telegrafo vi porterà i nomi prima che non ti giunga
questa.



Eccoci dunque dentro una nuova fase. La situazione mi
pare assai grave, e Dio sa che ne uscirà. Ciò che ha rovinato

il barone Ricasoli fu quel tale discorso su' Comitati
de' provvedimenti, che scandalizzò ognuno. Pur nondimeno
io sono certo che il Rattazzi non avrà la maggiorità della
presente Camera. Avrà il coraggio di scioglierla? Ed allora
dove si andrà? Il Ministero nuovo è una combinazione
prettamente piemontese; gli altri delle altre provincie non
ci sono che per mostra, il Mancini (se è vero), il Cordova
e il Matteucci. Prevedo quindi una riazione violenta del
sentimento municipale delle altre provincie. Oltracciò, se il
Rattazzi non ci conduce a Roma subito, è impossibile che
si possa reggere; perchè tutti diranno che, se non ci si
va, è perchè i piemontesi non vogliono andarci. Ma forse
l'imperatore, per accreditarlo un po' agli occhi degli italiani,
farà qualche concessione apparente, di cui si possa
attribuire il merito a Rattazzi, e così potrà andare innanzi
qualche tempo. Vedremo. Salutami Papà, e digli che gli
scriverò un altro giorno. Salutami Isabella e Millo.



Tuo Silvio.


XI.
Silvio a Bertrando.


Torino, 30 marzo 1862.



Mio caro Bertrando,



Ricevo in questo punto la tua lettera. Sapevo qualcosa
del tumulto avvenuto nell'Università da' giornali e da lettere
degli amici, ma ignoravo che tu ti ci fossi trovato in
mezzo. L'hai passata brutta, e non so come ne sei uscito
salvo! Pare incredibile che le cose si sieno costà lasciate
andare a cotesti termini. Le riflessioni che tu fai, sono giuste.
Il De L... è quel furfante che io l'ho tenuto sempre.
Basti; io ti prometto che sarò riservato oltre ogni misura.
Quanto a te, non ci è ragione di avere il menomo timore
che ti facciano torto.



Avrai letto nei giornali i risultati della tornata del 17.
Lo scandalo fu immenso. Il Rattazzi, gridando di voler

uscire dall'equivoco, ci si sommerse fino agli occhi. Il Farini
e il Minghetti e molti che erano per noi, dissero il sì
per non rendersi impossibili. Fecero ogni opera con me,
perchè dicessi anch'io sì; ma fu inutile: io non posso tollerare
ambiguità. Del resto sii sicuro che io mi comporto
molto moderatamente, e contro di me non vi è alcuna animosità
ne' nuovi ministeriali.



Si crede che il Farini entrerà nel Ministero degli Esteri.
Nei nostri accordi stava però che non entrerebbe senza richiedere
più profonde modificazioni nel Ministero. Questo
era il senso della proposta da me fatta accettare a una
gran parte dell'antica maggioranza. S'intende che io non
mi conto oggi tra i ministri possibili.



Ti risponderò per l'Angiulli[200] tra breve: ne ho parlato
direttamente al Brioschi[201], che mi ha promesso una risposta.
Addio. Tanti saluti a Papà....



Silvio.






XII.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 22 marzo '62.



Mio caro Silvio,



.... Ho letto i nomi de' votanti pel sì e pel no nella
questione ministeriale[202]. È una maggioranza, che non ci è
stata mai in Italia: Gustavo Cavour[203] e Brofferio insieme,
ecc. Qui — i soliti — già cominciano a gridare che
siete traditori della patria, perchè non avete votato pel Ministero.
Insomma, traditori, quando appoggiavate un Ministero,
ed essi gli facevano opposizione; traditori, ora che
voi fate opposizione a un Ministero, ed essi l'appoggiano.
Non mi meraviglierei, se domani uscisse la solita lista per
Toledo: i traditori della patria.



Io sto come stava. Dopo il 15 niente di più. Ma chi ci
assicura che non ci sarà più niente? Finchè si trattava di
parlare e ribatter parole, di esser chiamato non so che cosa,
di essere denunziato, ecc., meno male. Ma aver che fare
co' revolvers, — ti dico chiaro che la cosa non può andare
così. Capisco che la seconda posizione è una conseguenza
della prima, qui; e per me i veri assassini sono quelli della
prima posizione. Ma è inutile: l'Italia si fa così, e non ci
è che dire. Se un tal di tale p. e. che ha fatto il borbonico
e lo fa anche adesso in tutti i modi che può, calunniando
e ammazzando chi non l'ha fatto mai, se questo tal
di tale non fosse la pupilla degli occhi di qualcuno che è

su, di certo l'Italia non si farebbe. Dunque, per fare l'Italia,
viva i borbonici e abbasso ecc.



Accada quel che ha ad accadere. Ma ti ripeto che sono
già seccato e stomacato di questo porcile di vigliacchi
assassini. — Ho saputo chi erano quelli che sparlavano
di te.... — La strada del Sangro non l'ha fatta concedere
Don Silvio, nemico capitale della patria, e che pel suo modo
d'agire non dovrà mai essere rieletto, ecc. — Vorrei sapere
se tu hai avuto parto o no in quella concessione e
come è andata la cosa. — Bisogna pensare nel caso di
scioglimento della Camera. Rispondimi su di ciò. Chi scrive
da Bomba — un artigiano — vorrebbe che tu dessi qualche
attestato di non so che agli Atessani, vani sempre.
L'artigiano ne sa più di me e di te. In caso di rielezione
gl'imbrogli de' patrioti sarebbero infiniti e la vigliaccheria
anche infinita. Scrivo di fretta. Addio, e ti do i saluti di
Papà, Isabella e Millo. Saluto Berenice, Raffaele ecc.



Bertrando.



P. S. Come va (cioè va) che Scialoja ha detto sì?


XIII.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 16 giugno '62.



Mio caro Silvio,



È un pezzo che non ti scrivo, e l'unica cagione è che
non ho avuto tempo. Finalmente, altre tre o quattro lezioni,
ed è finito — per quest'anno. Ti dico, che con tutto il piacere
che naturalmente posso avere a far lezione, ora già
non ne posso più.



Dunque, alla fine del mese, vacanze. È vero che abbiamo
gli esami, che per me sono un vero martirio, tanta
è la noia che mi cagionano. E sfido io a non annoiarsi a
udire tanti spropositi da questi figliuoli di Vico, per non
dir altro! Ma anche gli esami passeranno. E forse forse

sai che cosa? Forse alla fine di luglio verrò per una ventina
di giorni a Torino. È più facile di sì che di no. In
altra lettera ti dirò come e perchè.



Ti mandai subito per la posta quel libro sull'Amministrazione
demaniale. Come vai con questo bell'incarico?
Spero, che [non] ti seccheranno da qui i nostri bravi concittadini.



Credo che hai fatto bene a votare pel sì nel 6 giugno.
È vero che io ne capisco poco o niente; ma mi sarebbe
parso un quasi pettegolezzo votare pel no, e anche un po'
contrario ai principii. Ma cos'ha prodotto questo voto? Andrà
il governo? Andrà la maggioranza?



Qui dopo le 70,000 suppliche, il malcontento è moltiplicato
all'infinito. Il Governo non si è accorto d'una cosa;
ed è, che per contentare i napoletani ci vuol altro che misure
d'interesse generale e pubblico; questo si conosce
poco qui, e se ne ridono, se tu ne parli. Quel che ci vuole
è tante misure, quanti sono i singoli individui; bisogna
contentarli uno per uno: a ciascuno una pensione, o un
impiego, o una Croce, o qualcos'altro.



Credo che lo stesso San Gennaro non sia contento del
regalo di non so quante migliaia di franchi, una volta
tantum, e gridi anche lui per una pensione. Perchè non
impiegare San Gennaro?



Non ti dico niente del chiasso che fanno i paglietti per
la legge del registro e bollo. L'idea di non poter litigare
più come prima è un gran boccone amaro per loro. Il popolo — sovrano — non ne capisce niente; ma i borbonici
da un lato e gli azionisti dall'altro soffiano e gonfiano
tanto, che non ci è da scherzare; si finirà per crepare o
in un modo o in un altro. Intanto il murattismo (capo del
Comitato dicono sia il Bianchini) si affaccia di nuovo, e
soffia e gonfia anch'esso. Anche le madonne — le centomila
madonne de' contorni di Napoli — si sono scosse
dal loro torpore, e cominciano a far miracoli: una ha impallidito,
un'altra ha chiusi gli occhi, un'altra gli ha
aperti, ecc. Si aspetta il gran miracolo di Santa Brigida.
per la espulsione di cinque o sei frati da quel locale.







Come vedi, da due anni si è fatto un gran progresso
in Napoli: la stampa è libera, le opinioni sono libere, e
gli asini e i maiali sono più liberi di prima di passeggiare
per Toledo comodamente. Avrei tante cose da dirti, ma
sono sempre pettegolezzi, e ci è tempo. Aspetto sempre
una lettera politica da te.



Berenice come sta? Salutamela co' suoi, anche da parte
di Papà e Isabella, che stanno bene. Finisco qui, perchè
devo andare agli esami. — Ho già pronte 900 lire, e tra
giorni saranno 1000. Sono a tua disposizione. Ma, economia:
non quella scritta sulla bandiera del Ministero. Scrivi.
Saluto Ciccone.



Bertrando.


XIV.
Bertrando a Silvio.


Napoli, 1.º Luglio '62.



Mio caro Silvio,



Ho ricevuto l'ultima tua lettera del 22 giugno. — Sono
già due giorni che ho finito le lezioni, e ora sono un po'
più libero; sebbene mi rimanga ancora la coda degli esami
per tutto questo mese. Ho lavorato un po' quest'anno: ho
fatto una larga introduzione alla filosofia, delle lezioni sopra
il Gioberti, e tutta la Logica (o Metafisica). Qualche
po' di bene credo di averlo fatto; e se a principio tutti gli
uditori e studenti erano o avversi o diffidenti o indifferenti,
ora ci sono molti che, avendo continuato sino alla fine,
avendo avuto tanta pazienza, hanno mostrato con ciò solo
una buona disposizione verso di me. E aggiungo (v. Mancini),
che gli applausi che mi hanno fatto nell'ultima lezione,
sono stati strepitosissimi. — Insomma, se non altro
un certo dubbio è nato nell'animo loro, che quel formulario,
che è stato loro insegnato negli ultimi tredici anni, non
sia che un formulario.



È incredibile cosa hanno fatto di questi poveri giovani,
e quanti pregiudizii hanno messo loro nel capo. A Napoli

si nasce filosofo, e la filosofia è la cosa più facile di questo
mondo; basta risolversi, e dire: io sono filosofo. Qui
il giobertismo è diventato una specie di bramanismo; e i
nuovi bramani formano una casta non meno tenace e intrigante
dell'antica. Degni loro avversarii sono i così detti
hegeliani napoletani, bramani anche loro in un senso opposto.
È impossibile misurare la profondità della loro ignoranza — degli
uni e degli altri — della storia della filosofia;
ne hanno una, tutta di loro invenzione, che rassomiglia
alla vera, come la geografia dell'Ariosto alla vera
geografia. A questa babilonia contribuiscono non poco, anche
in questi tempi, non pochi insegnanti, ufficiali e non
ufficiali: que' tali ciarlatani a sonagli, di cui tanto abbonda
il nostro paese. Spaccano e tagliano, che è uno stupore
a udirli. Un tale ha tutto l'Oriente in tasca, un altro
tutto l'Occidente, un altro tutto un altro mondo; e appena
appena poi, quel che hanno in tasca, non è che uno straccio
di carta dell'opera di Cesare Cantù[204]. È verità quel
che ti dico. E i poveri giovani stanno a bocca aperta. Noi
quando eravamo giovani sapevamo Cesare Cantù. Oggi i
giovani — meno pochissimi — non sanno niente, nè meno
la storia romana e greca di Goldsmith e la geografia di
De Luca. E continuerà così, se non ci si ripara. Io, che da
un anno vado quasi ogni settimana a visitare quell'ospedale
che si chiama sala degli esami, so quel che mi dico.
È una malattia profonda e vecchia, e i protomedici eletti
a regolare la cura, sono i primi malati. Siamo al cura te
ipsum. — Se volessi continuare, non la finirei mai.



Ti ho scritto che forse sarei venuto a Torino alla fine
di luglio. Ora ti dico lo stesso.... Non ho risoluto ancora.
Ma se verrò, sarà per pochi giorni.



Sarete o non sarete sciolti? Credo che la cosa così non
possa andare. È un po' di scandalo questo, che non si vedeva
a' tempi di Cavonr. È certo che il cervello manca, e
che ciò che non manca, sono le pretensioni infinite di aver

cervello. Come si risolverà questa faccenda? Il Governo si
scredita, il Parlamento si scredita: tale è la conchiusione.
Mi pare che tutto l'ingegno ora consista ne' piccoli mezzi:
in quei tali espedienti da padre guardiano, che nel 1859
mi facevano tanto andare in collera sul viale del Re. — Qui
sempre lo stesso: ora aspettano Garibaldi. I nostri
concittadini aspettano sempre; sono avvezzi a cercare
sempre fuori di loro quel che possono trovare solo in loro
medesimi. Se poi non ce l'hanno, è inutile ogni fatica. E
io credo inutile tutti questi rimedi esterni, queste mezze panacee
degne solo de' tempi passati e del povero Don Liborio[205].
A proposito, Don Liborio è risorto ed è vivo, per
l'unica ragione che era morto. Corse questa voce, or sono
poche settimane; e un amico di casa andava a condolersi
colla famiglia. E chi trova? Appunto Don Liborio, che,
sdraiato sopra un seggiolone, leggeva in un giornaletto di
Napoli la sua necrologia.



Ti mando una lettera di Tari, che avrei dovuto mandarti
da un pezzo; ma non ho avuto tempo. Il povero Tari
teme che o tolgano la cattedra o lo lascino continuare come
professore straordinario. Egli vuole essere nominato ordinario.
Si raccomanda a te. Ha scritto a Conforti, a De
Sanctis, ecc. Nessuno gli ha risposto. Puoi tu far qualche
cosa per lui? Tari lo merita[206].



Papà sta bene e ti saluta con Isabella e Millo. Dimmi
qualche cosa di politica. Saluto Ciccone.



Bertrando.








 
INDICE.





Prefazione alla presente edizione pag. V



Prefazione dell'autore 1-4



I. Della nazionalità nella filosofia: Prolusione 5-33



Nota alla Prolusione: Intorno alla filosofia indiana 34-41



II. Carattere e sviluppo della filosofia
italiana dal secolo xvi sino al nostro tempo — Lezioni.



Lezione prima: Motivo e soggetto della
introduzione — Pregiudizio della nostra coscienza
nazionale — Necessità d'una storia del
pensiero italiano nella sua relazione col pensiero europeo 45-51



Lezione seconda: L'antica filosofia italiana — L'antiquissima
Italorum sapientia di
Vico. Critica di questa ipotesi 52-66



Lezione terza: Il Risorgimento: I. Sua
differenza dalla Scolastica — II. Determinazioni
principali della nuova filosofia ne' filosofi del
Risorgimento: Il Cusano, Pletone, Valla, Agricola,
Ficino, Fico, Zorzi, Reuchlin, Tomeo,
Achillini, Pomponazzi, Vives, Nizolio, Melantone,
Paracelso, Telesio, Patrizio, Cesalpino,
Zabarella, Cremonini 67-86







Lezione quarta — Tommaso Campanella:
Concetto della Restaurazione cattolica — Carattere
generale della filosofia del Campanella 87-95



Lezione quinta — Giordano Bruno: A) Carattere
e destino di Bruno; — Differenza della
sua filosofia da quella di Campanella — B) Spinoza: — C)
Bruno precursore di Spinoza — Dio
come Sostanza-causa 96-110



Lezione sesta — Giambattista Vico: A)Difetto
della dottrina di Bruno — Passaggio da
Bruno e Campanella a Vico. — B) Il nuovo
concetto della unità dello Spirito — Di nuovo
Bruno, Spinoza e Vico. — C) Il concetto dello
Sviluppo — Schema logico: La Psiche individuale;
la Psiche nazionale; l'umanità. — Pregio
e difetto di Vico. — D) Oscurità di Vico 111-135



Lezione settima — Pasquale Galluppi:
A) Vico e Kant — Il problema del conoscere nella
filosofia antekantiana — Il problema del conoscere
in Kant. — B) Kantismo del Galluppi 136-149



Lezione ottava — Antonio Rosmini: A) Difetto
di Kant, e sviluppo del kantismo in Alemagna — B)
Galluppi e Rosmini; l'Ente; il
puro conoscere; unità sintetica originaria; passaggio
a Gioberti 150-164



Lezione nona — Vincenzo Gioberti: Coincidenza
di Hegel e Gioberti — Critica della filosofia
di Gioberti 165-168



  Parte Prima: Teoria del conoscere:

    A) Elementi del conoscere 169-175

    B) Il conoscere assoluto 175-183



  Parte seconda: Il sistema 184-196



Lezione decima: Epilogo e conclusione 197-203



III. Schizzo di una storia della logica — Appendice
alle lezioni.



Avvertenza 207-208


Preliminari 209-211



I. Filosofia antica 212-215

II. Filosofia moderna 216-217

    A) Prima di Kant 217-219

    B) Kant 219-223

    C) Fichte 223-229

    D) Schelling 229-236

    E) Hegel 236-245

    F) Conclusione; ed enunciazione delle difficoltà della scienza 245-266


Nota: Spinoza e Cartesio 267-277



Appendice di documenti: Lettere di Bertrando
e Silvio Spaventa 281-314







DELLO STESSO AUTORE.




1. La filosofia di Gioberti, Napoli, Vitale, 1863.



2. Principii di filosofia, Napoli, Ghio, 1867.



3. Saggi di critica filosofica, politica e religiosa, Napoli,
Ghio, 1867.



4. Esperienza e metafisica — Dottrina della cognizione.
Opera postuma pubblicata a cura di D. Jaja, Torino-Roma,
Loescher, 1888.



5. Scritti filosofici raccolti e pubblicati con note e con un
Discorso sulla vita e sulle opere dell'autore da G.
Gentile, Napoli, Morano e F., 1900.



6. Una lezione di B. Spaventa (la prima dell'anno 1864-65)
[Intorno al concetto della Filosofia]; pubblicata da
S. Maturi, Napoli, De Bonis, 1901.



7. Principii di etica, ristampati con prefazione e note di
G. Gentile, Napoli, Pierro, 1904.



8. Da Socrate a Hegel. Nuovi saggi di critica filosofica a
cura di G. Gentile, Bari, Laterza e Figli, 1905.





Di prossima pubblicazione:




B. Spaventa, La politica dei Gesuiti nel sec. XVI e nel XIX,
a cura di G. Gentile (nella Biblioteca storica del
Risorgimento italiano, pubblicata da T. Casini e V. Fiorini).



G. Gentile, B. Spaventa e l'hegelismo in Italia nel sec. XIX
(nella Coll. I grandi pensatori di R. Sandron).









NOTE:



1.  Napoli, Stab. tip. di Federico
Vitale, Largo Regina Coeli 2 e 4, 1862, pp. XII-214 in-8.º




2.  Questa prolusione ha lo stesso titolo della parte II di questo libro:
Caratt. e svil. della filos. ital. dal sec. XVI fino al nostro tempo. È rist.
negli Scritti filosofici, ed. Gentile, Napoli, Morano, 1900, pp. 115-52.




3.  Cfr. le osservazioni della mia Avvertenza a pag. 281 e sgg.




4.  V. la prefazione ai Principii di filosofia, Napoli, Ghio, 1867.




5.  Per questa e le altre lettere qui appresso citate v. B. Croce,
S. Spaventa: Dal 1848 al 1861: lett., scritti, docc., Napoli, Morano,
1898, pp. 202 sgg.




6.  Vedi in questo volume pp. 110, 136, 202.




7.  Pag. 288.




8.  Orazione inaugurale del prof. Palmieri, recitata il 16 novembre.
[Nuovo indirizzo da dare alle università italiche: discorso accademico
recitato dal prof. Luigi Palmieri nel dì 16 novembre 1861 in occasione
della solenne inaugurazione degli studi nella R. Università di Napoli.
Napoli, tip. Gargiulo, 1861. Per il luogo a cui si riferisce qui lo Spaventa
v. il mio Discorso, premesso agli Scritti filosofici di B. Spaventa, pp. XCII e sg.].




9.  Vedi la mia Prolusione alle lezioni di storia della filosofia nella
Università di Bologna. (Carattere e sviluppo della filosofia italiana dal
sec. XVI al nostro tempo, Modena, 1860; rist. nel vol. degli Scritti filosofici,
ed. Gentile, pp. 115 sgg.)




10.  L'actus purus degli scolastici è Dio: e propriamente, in Averroè, l'atto conoscitivo di Dio. V. Eucken, Gesch. d. philos. Terminologie, Leipzig, 1879, p. 68.




11.  [Intorno agli errori provenienti da questi paragoni tra filosofi diversi,
perchè appartenenti a diversi periodi storici, per quanto possano
rappresentarvi situazioni analoghe, è da vedere quello che lo Spaventa
ne scrisse a proposito di Socrate, nel vol. Da Socrate a Hegel, pp. 3 sgg.].




12.  Vedi il mio scritto: La filosofia di Kant e la sua relazione colla
filosofia italiana. Torino, 1860 [rist. negli Scritti filosofici, pp. 1-80].




13.  Vedi la mia Prolusione nella Università di Bologna: Carattere e
sviluppo della filosofia italiana dal secolo XVI sino al nostro tempo [citata sopra, p. 20].




14.  Zeller, Filosofia de' Greci [ted.], 2. ediz. Part. I.




15.  V. Dhammapada, edit. Fausböll.




16.  [Il Karma o Kamma è nel buddismo la retribuzione morale (propriamente
l'azione), per cui l'essere di ciascuno è il frutto del suo operare,
attraverso le cinque regioni delle trasmigrazioni delle anime. L'Oldenberg
(Le Bouddha, sa vie, sa doctrine, sa communauté, trad. franc.,
Paris, Alcan, 1903, pp. 45 sgg. e 226 sg.) addita le prime tracce di questa
dottrina nella speculazione vedica].




17.  [L'A. cita l'ediz. Wagner. In questa ristampa si è però leggermente
corretto il testo secondo l'ed. Gentile delle Opere italiane del Bruno, Bari, Laterza, 1907, I, 27, 30].




18.  [I giobertiani, allora numerosi a Napoli, i quali combattevano, sulle orme del Gioberti, il psicologismo e il panteismo, come filosofie esotiche, in nome dell'ontologismo teistico, che il Gioberti dava per pura e schietta tradizione nazionale del pensiero italiano].




19.  Nel corso speciale di quest'anno — cioè oltre il corso di logica e
metafisica, che aveva l'obbligo di fare — ho esposto una buona parte
della filosofia di Gioberti.




20.  [Si avverta una volta per tutte, per quel che concerne queste forme
abbreviative, che questo testo serviva all'autore come traccia da svolgere
nelle sue lezioni].




21.  [De antiquissima Italorum sapientia ex linguae latinae originibus
eruenda, libri tres Ioh. Baptistae a Vico, r. Eloquentiae professoris,
Neapoli, MDCCX, ex tip. F. Mosca; proemium].




22.  [L'A. cita l'ediz. della Scienza Nuova per cura di Francesco Predari,
Torino, tipogr. Economica, 1852, nella «Biblioteca dei Comuni
Italiani». Il luogo qui riferito è a pp. 410-11].




23.  Scienza Nuova, pp. 406-7.




24.  Cfr. Prantl, Stor. della logica, tomo I, sez. VIII.




25.  [Vico, Seconda risposta al Giornale dei lett. d'Italia, § I].




26.  [Seconda risposta, § III].




27.  [Parole, come s'è visto, del Vico nel proemio al De antiq.].




28.  Pagg. 190, 192, ediz. Predari [Seconda risposta, § I].




29.  Cfr. pag. 194, ecc.: «d'argomento che l'antica favella etrusca fosse
sparsa fra tutti i popoli d'Italia ed anche nella Magna Grecia» [Sec. risp., ivi].




30.  201 [Sec. risp., § III].




31.  V. Mommsen, Storia romana, I, 118.




32.  Mommsen, ibid., 111.




33.  Ibid., 115.




34.  Risposta seconda.




35.  Cfr. Mommsen, 115, 116; 164-5. Vico, dopo aver osservato nella Seconda
risposta, che i Romani presero le leggi dagli Spartani e dagli Ateniesi,
nella Scienza Nuova (Cfr. special. Scritti inediti di Vico, per Del
Giudice, Napoli, 1862) difende l'opposta sentenza.




36.  V. Prolusione [sopra pp. 16-8].




37.  V. la mia Prolusione alle lezioni di Storia della Filosofia nella
Università di Bologna [cfr. sopra pag. 20].




38.  Sul carattere della Scolastica e della filosofia del Risorgimento vedi i miei articoli pubblicati
nel Cimento di Torino: Principio della Riforma religiosa, politica e filosofica nel secolo XVI [1855; rist. nei Saggi di critica, Napoli, Ghio, 1867, pp. 269-328].




39.  [Nicolò Chrypffs o Krebs, n. nel 1401 a Kues (Cusa) sulla Mosella, creato cardinale da Niccolò V nel 1448; m. a Todi nel 1464].




40.  [ De docta ignorantia, peroratio].




41.  [Giorgio Gemisto Pletone n. a Costantinopoli circa il 1355, m. nel
Peloponneso nel 1450. Su di lui v. F. Schultze, Gesch. d. Philos. d. Renaiss.,
vol. I: Georgios Gemistos Pleton und seine reformatorischen Bestrebungen].




42.  [Il Bessarione n. nel 1403, m. a Ravenna nel 1472].




43.  [N. a Roma nel 1405, m. nel 1457].




44.  [Rolef Huysmann n. a Baflo presso Groeningen nel 1443, m. nel
1485. Sua opera principale: De inventione dialectica, 1480].




45.  [I passi citati dallo Spaventa sono tolti dal De hominis dignitate e dall'Heptaplus, c. 6; in Opera Omnia, Basilea, 1572, t. 1, p. 314, e 38-9].




46.  [Latin. Fr. Georgius, Veneto, autore di uno scritto: De harmonia
mundi totius cantica, Venetia, 1525].




47.  [N. nel 1455, m. nel 1522. Sue opere filosofiche: De verbo mirifico
(1494) e De arte cabbalistica (1517). Su lui: L. Geiger, J. R.: sein Leben
n. seine Werken, Leipzig, 1871].




48.  [Enrico Cornelio Agrippa di Nettesheim, n. a Colonia nel 1486,
m. a Grenoble nel 1535].




49.  [Nic. Leonico Tomeo, 1456-1553].




50.  [Dove morì il 2 agosto 1512. Cfr. Fiorentino, P. Pomponazzi, Firenze, Le Monnier, 1868, pag. 252].




51.  [N. nel 1462, m. nel 1525. Su lui v. il lavoro cit. del Fiorentino].




52.  [De immortalitate animae, Bologna, 1516, cap. 9].




53.  [De immortalitate, cap. 9].




54.  [Giov. Lud. Vives, spagnuolo, di Valenza, 1492-1540].




55.  [Mario Nizolio, 1488-1566. Cfr. la mia nota in Opere italiane di G. Bruno, I, 161].




56.  [N. nel 1515, m. nel 1572].




57.  [N. il 16 febbraio 1497, m. il 19 aprile 1560].




58.  [Teofrasto Bombaste von Hohenheim, 1493-1541].




59.  [Bernardino Telesio, di Cosenza, 1509-1588. Della sua opera maggiore De natura rerum iuxta propria principia, in IX libri, i primi due vennero in luce a Roma nel 1565 (rist. nel 1570): tutti poi a Napoli nel 1587].




60.  [De rer. natura, lib. I, c. 1].




61.  [De rer. nat., lib. VIII, c. 5].




62.  [Francesco Patrizzi, 1529-1597. L'op. cit. dall'A. Nova de universis philosophia fu pubbl. nel 1591].




63.  [Andrea Cesalpino, 1519-1603: v. F. Fiorentino, Vita ed op. di A. C.,
in N. Antol., 15 ag. 1879].




64.  [Giacomo Zabarella, prof. a Padova, 1532-1589].




65.  [Cesare Cremonini, n. 1550, m. 1631. Scarso valore ha l'Étude historique
sur la philos. de la renaiss. en Italie (C. Cremonini) par L. Mabilleau, Paris, Hachette, 1881].




66.  [Giulio Cesare Vanini, n. 1585, a Taurisano, in Puglia, bruciato
vivo nel 1619 a Tolosa].




67.  Su tutto questo periodo, oltre molte pregevoli monografie, di cui
dobbiamo essere grati a' dotti tedeschi, cfr. il 1.º vol. della Storia della
fil. moderna (ted.) del Ritter, Amburgo, 1850. [Dal Ritter sono tolte le
citazioni di testi che occorrono in questa lezione].




68.  [Vedi i Saggi di critica, pp. 3-36. Sono notissimi gli studi posteriori
di L. Amabile (Fra T. Campanella, la sua cong., i suoi processi e
la sua pazzia, 3 voll., Napoli, Morano, 1882; Fra T. Pignatelli, la sua
cong. e la sua morte, ivi, 1887; Fra T. Campanella ne' castelli di Napoli,
in Roma e in Parigi, ivi, 1887); che illustrò con gran copia di
nuovi documenti e con molto acume tutta la biografia del Campanella,
mettendo bene in chiaro la storia della sua congiura].




69.  Vedi il loro giornale la Civiltà Cattolica, passim. [Negli anni 1854-6
tra questo giornale e lo Spaventa si dibattè nna lunga polemica intorno
alle dottrine politiche dei gesuiti del sec. XVI e quelle dei gesuiti del
secolo XIX. Cfr. il Discorso premesso agli Scritti filosofici, § III. Quegli
articoli dello Spaventa dovranno veder la luce, per mia cura, in un volume della Biblioteca storica del Risorgimento italiano, diretta da V. Fiorini e T. Casini].




70.  Tommaso Campanella, nel Cimento di Torino [nei Saggi cit., p. 19,
dove nota che l'osservazione era stata fatta dal Ritter, Storia cit., t. II, 5].




71.  [Ritter, Storia, II, 15].




72.  Nos esse, et posse, scire et velle certissimum principium primum — Cognoscere
est esse — Notitia sui est esse suum [Metaph., VI, 8, articoli 1 e 4]. — Mens ab objectis non movetur, sed excitatur ad notionem;
ipsa vere per se noscit. — Anima est infinita in potendo, intelligendo,
appetendo [Philos. realis, parte I, q. LIV, art. 2]. Se novit nativo
sensu, — arte propra innata [De sensu rer., II, 30]. — Animata et
res cognoscentes notitia innata cognoscere se ipsas praesentialiter [Metaph.,
VI, 8, art. 1]. Così Campanella è precursore di Cartesio. — Sentire
est sapere [Metaph., I, art. 1]. Notitia aliorum est esse aliorum
[ibid., VI, 8, art. 4]. Così Campanella, seguendo Telesio, è precursore di
Locke. — Vedi i miei scritti su Campanella pubblicati nel Cimento [e
poi in Saggi di critica, pp. 33, 11].




73.  «Così noi siamo promossi a scoprire l'infinito effetto dell'infinita
causa, il vero e vivo vestigio dell'infinito vigore, e abbiamo dottrina di
non cercare la divinità rimossa da noi, se l'abbiamo a presso, anzi di
dentro, più che noi medesimi non siamo dentro a noi». — Vedi la mia
Filos. prat. di G. Bruno, in Saggi di filos. civ., Genova, 1852 [pp. 440-70]
e Dell'amore dell'Eterno e del Divino di G. B., Riv. Ital., 1854, Torino
[Entrambi questi scritti sono ristampati nei Saggi di critica, Napoli, Ghio, 1867; dove sono pure rist. una memoria sulla Dottrina della conoscenza in G. B. del 1865 e una nota sul Conc. dell'infinità in B., del 1866.
Del B. lo Spaventa anche discorre nella prolusione Car. e sviluppo citata,
e nell'art. sulla Vita del Berti, rist. nel vol. Da Socrate ad Hegel,
N. Saggi di critica, Bari, Laterza, 1905, pp. 65-102].




74.  [Allude probabilmente a C. Botta, il quale nella St. d'Italia contin.
da quella del Guicciardini, lib. XV, t. III, p. 429 dell'ediz. Parigi, Baudry,
1832, dice: «Due frati domenicani furono mandati da Dio, o piuttosto
dal suo avversario ad avvelenare queste sacre fonti, e spaventare
il mondo di ciò, che più il doveva consolare. L'uno di questi fu Giordano
Bruno da Nola, l'altro Tommaso Campanella da Stilo in Calabria.
Costoro, usando, o per meglio dire, abusando della libertà nuova di speculare,
trascorsero in opinioni empie e pericolose. Non fermerommi a
parlare del primo, perciocchè avendo insegnato, che i soli Ebrei erano
i discendenti di Adamo, che Mosè era un impostore ed un mago, che le
sacre scritture sentivano del favoloso, ed altre bestemmie ancora peggiori
di queste, fu arso a Roma al modo di Roma nel 1600, rimedio abbominevole
contro opinioni pazze. Ma le opinioni pazze ed irreligiose
di Giordano non ebbero sèguito...»].




75.  Jacobi, Buhle, Schelling, Steffens, Hegel. — Wagner fa l'edizione
delle opere italiane; Gfrörer di gran parte delle latine. [L'Jacobi si occupò
del Bruno nella 2.ª ediz. della sua opera Ueber die Lehre des Spinoza
in Briefen (1789), dove inserì un estratto dei diall. De la causa,
principio ed uno: cfr. la mia prefaz. all'ediz. delle Opere ital. del B.,
vol. I, pp. X-XI. Il Buhle nella Commentatio de ortu et progresso Pantheismi inde a Xenophane Colophonio primo ejus auctore usque ad Spinozam,
Göttingen, 1790; e nella sua Gesch, d. neuern Philosophie, Göttingen, 1796-1804, II, 703 e sgg. — Lo Schelling nel dial. Bruno oder liber das natürliche n. götlliche Princip der Dinge, Berlin, 1802 (trad. in ital.
dalla Florenzi-Waddington, Milano, 1844, e Firenze, 1859: per una più
recente trad. it. v. La Critica, IV (1906), 461-66). — Lo Steffens ne' Nachgelassene Schriften (Berlin, 1846), §§ 43-70: Ueber das Leben des Jordanus Bruno. — Hegel nella Gesch. d. Philosophie2, III, 201-18. L'edizione
del Wagner, delle opere italiane, uscì a Lipsia nel 1830 (e una
volta lo Spaventa aveva fatto il disegno di riprodurla; cfr. la mia pref. cit. alle Opere ital., v. I, p. XIII); quella del Gfrörer, delle opere latine, uscì a Stuttgart nel 1834].




76.  [Spinto = spento].




77.  Bruno, Opp. it., II, 108-9 [ed. Gentile, II, 5].




78.  [Opp. ital., ed. Gentile, I, 262].




79.  [A questo punto, nell'originale che servì alla 1.ª ediz. (e che ora
è presso di me), lo Spaventa soggiungeva: «Tale era l'uomo, che a Roma
era condannato come ateo»].




80.  Opp. ital., vol. II, p. 16; 336-7 [ed. Gent., I, 277-8, e II, 342-3. Il
son. Poi che spiegate è riferito dal B. negli Eroici furori, ma è del Tansillo.
V. l'ediz. citata, p. 843 n.].




81.  [Hegel, Gesch. d. Philos.2, III, 203].




82.  [Car. e sviluppo, ecc. in Scritti filosofici, pp. 133-4. Da questo scritto
anche qui addietro l'A. riproduce testualmente alcuni brani].




83.  [Di Spinoza lo Spaventa s'era occupato in un art. del 1856, Critica
dell'infinità dell'attributo, rist. in Saggi di critica, pp. 867 ss. Ne
discorse poi a lungo nel vol. su La filosofia di Gioberti, Napoli, 1868, nel
libro III (tutto consacrato «allo spinozismo del Gioberti»); e nel 1867
nella memoria Il conc. dell'opposiz. e lo spinozismo, in Scritti filosofici,
pp. 277 ss.].




84.  «Per Naturam naturantem nobis intelligendum est id quod in se
est et per se concipitur, sive talia substantiae attributa, quae aeternam
et infinitam essentiam exprimunt, hoc est Deus, quatenus ut causa libera consideratur.



«Per Natura naturatam intelligo id omne, quod ex necessitate Dei
naturae sive uniuscujusque Dei attributorum sequitur, hoc est, omnes Dei
attributorum modos, quatenus considerantur ut res, quae in Deo sunt et quae sine Deo nec esse, nec concipi possunt». Eth., I, 29, Schol. [La terminologia natura naturans, natura naturata, naturari (= φύεσθαι) rimonta alla più alta Scolastica. In Eckheart si trova ungenaturte natur e genaturte
natur. Vedi Eucken, op. cit., pp. 68, 122, 172. Intorno al rapporto
della dottrina spinoziana con la scolastica, vedi lo scritto di J. Freudenthal,
in Aufsätze E. Zeller zu s. 50 jähr. Doctorjub. gewidm, Lpz. 1887,
pp. 83 ss.].




85.  V. il paragrafo seg.




86.  [Sopra questo punto tornò tre anni appresso lo Spaventa nella cit. memoria su la Dottrina della conoscenza in G. B., rist. nei Saggi di critica, pp. 196 ss.].




87.  Bruno, De la causa, principio ed uno; e De l'infinito, universo
e mondi.




88.  So bene, che la formola giobertiana è fatta oggi un po' ridicola;
e devo anche confessare, che quando l'odo profferire con tanta solennità
da certuni, non posso fare a meno di ridere anch'io; e rido, non come
avversario, ma perchè.... mi viene da ridere. In verità, tale è il destino
di tutte le formole, quando sono ridotte a non aver altro valore,
che quello di tre o quattro parole enfatiche messe insieme e sostenute
dalla vaga rappresentazione, e capitano in mano de' soliti guastamestieri.
Non ci è angolo, dirò così, dell'esistenza e della vita, in cui non l'abbiano
portata e ficcata per forza, come un chiodo in un asse; e credono
che basti avere in tasca questo chiodo, per poter superare ogni difficoltà.
Se devono dire che piove, o che fa caldo, non sanno dirlo che cominciando
dalla formola. — L'Ente crea l'esistente; dunque piove. L'Ente
crea l'esistente; dunque fa caldo, etc. etc. — Tutto questo, dunque, io lo
so, e per esperienza oramai un po' lunga. Ma il ridicolo finisce qui, e la
cosa diventa seria, quando si considera il nesso delle ricerche di Gioberti,
la sua relazione con Rosmini, l'origine, dirò così, storica della formola,
e specialmente il significato di essa, come è espresso in tutti que' luoghi
delle sue opere, specialmente delle postume, che non sono nè una parafrasi
del catechismo, nè uno sfoggio rettorico. La cosa diventa seria,
sebbene sia vero che la scienza non è una formola, e che il vizio di
Gioberti — divenuto poi malattia cronica ne' giobertiani — era appunto
quello di creder troppo all'efficacia delle formole.




89.  [Carattere e sviluppo cit., in Scritti filosofici, pp. 139-41. Del Vico tornò lo Spaventa a parlare nella lettera Paolottismo, positivismo, razionalismo
del 1868; rist. negli stessi Scritti, pp. 291 ss.].




90.  Protologia [ed. Torino, Botta] II, 725-6: «La vita universale dell'esistenza
è la evoluzione della mentalità, cioè la storia della coscienza
da' suoi primi principii fino agli ultimi progressi. Ogni realtà
è coscienza o iniziale o attuale. La realtà non è tale, se non possiede
se stessa, se in sè non si riflette, se non è identica a se medesima. E questa
riflessione, medesimezza è la coscienza. Fuor della coscienza non vi
ha nulla, nè nulla può essere. Esistenza, pensiero, coscienza è tutt'uno.
I varii gradi, stati, processi della realtà non sono altro che quelli della
coscienza. Questo psicologismo trascendente è il vero ontologismo.
L'intuito di questo vero è la parte pellegrina e profonda del sistema
di Fichte. Il resto è antropomorfismo. Cartesio ci preluse senza addarsene,
dicendo: Io penso, dunque sono. Ma non ebbe il menomo sentore
de' tesori, che si acchiudono in questa sentenza, ecc.».




91.  [Bruno, De la causa, principio e uno, ed. Gentile, I, 256-7. Questa critica di Aristotele era stata fatta dal Cusano nel De Berillo, 1454. Cfr. la mia nota ivi].




92.  Sc. nuova, p. 458.




93.  Op. cit., pp. 466-7.




94.  Op. cit., pp. 284, 286.




95.  Op. cit., p. 286.




96.  Op. cit., p. 284.




97.  Op. cit., p. 406 e segg.




98.  V. Prolus., [qui sopra], pag. 27.




99.  [Vedi dell'autore la Filosofia di Kant e la sua relazione colla
filosofa italiana (1866) in Scritti filosofici, ed. Gentile, p. 16; Kant e
l'empirismo (1880), ivi, pp. 81-114, e l'opera postuma Esperienza e metafisica,
Torino, Loescher, 1888].




100.  V. la Lezione seguente.




101.  [Saggio filosofico sulla critica della conoscenza, 1819-1832, in 6 voll.].




102.  [Cfr. i citati scritti La Filos. di Kant, Kant e l'empirismo, in Scritti filosofici, pp. 19-20, 96-100. Per le difficoltà che sono state opposte
a questa interpretazione cho lo Spaventa diede della gnoseologia del Galluppi, v. Fiorentino, La filosofia contemporanea in Italia, Napoli, Morano, 1876. Vedi anche Gentile, Dal Genovesi al Galluppi, cap. VII].




103.  Introd. allo studio della filos., vol. II, 192 (ediz. Losanna, Bonamici, 1846). [Cfr. Spaventa, La filos. di Gioberti, pp. 430-7].




104.  [Questa critica sul Galluppi risale al 1857: cfr. la lettera di Bertrando a Silvio Spaventa del 18 luglio di quell'anno, in S. Spaventa,
Dal 1848 al 1861; lett., scritti, docc. pubbl. da B. Croce, Napoli, Morano, 1898, pp. 203-5].




105.  [Intorno al significato di esperienza v. Scritti filosofici, p. 88].




106.  V. Lezione antecedente.




107.  V. Lez. antecedente.




108.  [Riassume dalla Wissenschaftslehre].




109.  Kant e sua relazione, etc., già cit. [Scritti filosofici, pp. 48-9].




110.  La filosofia di Gioberti [pp. 288-300].




111.  [Vedi in proposito Gentile, Rosmini e Gioberti, Pisa, Nistri, 1898,
pp. 190-1].




112.  Nuovo saggio sull'origine delle idee, sez. V, part. VI, cap. I.




113.  [Cfr. le parole del Gioberti ricordate più su, pag. 118].




114.  V. lo Schizzo d'una storia logica [nella parte II di questo
volume].




115.  V. il mio articolo: Filosofia di Gioberti, nell'Enciclopedia popolare
di Pomba, Torino. [Tutto questo capoverso «l'Intuito è l'apprensione...» è un brano del detto articolo].




116.  Protologia; Filosofia d. Rivelazione, passim.




117.  La esposizione completa di questi momenti e della loro contradizione, — la
prova di quel che qui è detto solo in modo sommario e senza
documenti, — si vedrà nell'opera: La Filosofia di Gioberti [di cui il
vol. I e unico venne in luce l'anno appresso: Napoli, Vitale, 1863].




118.  [Così lo chiamava V. Cousin].




119.  Il testo dice creato. È evidente, che è uno sbaglio, credo, di stampa.




120.  § CXXIV, 188-192. [Cfr. l'op. cit. La filos. di Gioberti, pag. 72, n. 2,
dove l'A. cita lo stesso passo e soggiunge: «Ecco il vero Gioberti. Se
vi ha qui un difetto, è solo l'apparenza che l'autonomia sia lo stesso
arbitrio dell'individuo»].




121.  [Prolegomeni del Primato morale civile degli Italiani scritti dall'autore, Brusselle, 1845 (1.ª ediz.), pp. 425-26 e 891-2].




122.  [Ed. cit., II, 12-3].




123.  V. questo circolo nella Teorica del Sovrannaturale, pag. 57 seg.
Questo tema del sovrintelligibile sarà trattato ampiamente nella Filosofia di Gioberti [pp. 72-99].




124.  V. Lez. VI.




125.  Gioberti, Introd., II, pag. 448.




126.  Vedi la Prolusione [parte I di q. vol.].




127.  I, 156.




128.  Cito un solo luogo: «Libertà della filosofia. Essa è Indipendente,
e a ciò non osta l'autorità cattolica; perchè il cattolicismo e il cristianesimo
essendo fondati sulla filosofia (RAGIONE), questa perciò viene ad
essere indipendente e superiore. Vero è che in ordine ai misteri la filosofia
dee famulari; MA, ubbidendo ad una potenza da sè costituita, ubbidisce
in effetto a se stessa. A stabilire la maggioranza assoluta della
religione vorrebbe abbracciarsi il sistema assurdo del Lamennais sull'autorità;
il qual sistema si riduce a quello dell'ubbidienza cieca de' Gesuiti». Riforma Cattolica, § CLXXIV.




129.  V. questa stessa Lezione, Parte prima.




130.  [Il celebre teologo abruzzese Giovanni Pietro P. (1794-1878), le cui
Praelectiones theologicae raggiunsero la 31.ª ed., 1866].




131.  Riforma Cattolica, § CL.




132.  [V. dello Spaventa la nota Spazio e tempo nella prima forma del
sistema di G. (1864) In Scritti filos., pp. 153 ss.].




133.  Gioberti, Introd., vol. III, pag. 5-17.




134.  Prot., I, 34, 36, 38, 39, 40, 41; 192-3.




135.  Prot., I, 148.




136.  Rif. cattol., p. 188 già cit.




137.  [Pelasgi diceva il Gioberti le popolazioni primitive, da cui sarebbero provenuti gli etruschi (e quindi tutti i popoli italici) da una parte
e gli elleni dall'altra; e la cui sede originaria («prisca Pelasgia») sarebbero
state probabilmente «le falde e le pendici apennine» (v. Primato,
I.ª ed., II, 53-4). E la civiltà pelasgica (o italo-greca) sarebbe stata
la matrice di tutta la moderna civiltà europea: passata una prima volta
nell'antichità classica, dall'Italia in Grecia per ritornare quindi in Italia;
e poi una seconda volta mossa col cristianesimo da Roma, a cui sarebbe
dovuta tornare col nuovo risorgimento del primato italiano].




138.  [Una parte di questo corso di logica lo Spaventa pubblicò infatti nei Principii di filosofia (Napoli, 1867) rimasti incompiuti].




139.  Cfr. Zeller, Fil. d. Greci, 2.ª parte, 2.ª metà, pag. 130 seg.; e Prantl, Stor. d. Logica, sez. IV.




140.  Più comune, in questo senso: sinagoge.




141.  V. Introduz., Lez. VI [qui sopra pag. 111 e ss.].




142.  Vedi l'Introduz., Lez. VIII [qui sopra pag. 150 e ss.].




143.  [Per questo confronto v. pure Spaventa, Da Socrate a Hegel, pp. 89 e sgg.].




144.  V. Introduz., lez. VIII.




145.  V. il mio scritto: Kant e la sua relazione colla filosofia italiana
[negli Scritti filos. cit.].




146.  V. la Nota in fine [p. 267].




147.  Einleitung zu seinem Entwurf eines Systems der Naturphil., pag. 1
[1799; rist. in Sämmtl. Werke, I Abth. 3 Bd.].




148.  Produttivo = creativo. Produrre qui è mentalizzare, creare; chi
produce e l'Intelligenza, l'Io di Fichte come identità.




149.  [Hegel, Phänomenologie des Geistes, ed. Lasson, pag. 19].




150.  Gioberti dice: «riproduzione fedele dell'organismo ideale».




151.  Gioberti dice: «l'unità del logo è rifatta dalla logica».




152.  V. l'Einleitung già cit., pag. 7 e segg. [V. tutta la pagina dello
Schelling trad. dallo Spaventa nei Principii di Etica, Napoli, Pierro,
1904, pp. 41-3. Pel Krug e la sua pretesa cfr. Hegel, Encicl., § 250; trad.
Croce, pp. 202-3].




153.  v. nota prec.




154.  [Allusione ad Augusto Vera (1813-1885), l'altro maggiore hegeliano
dell'Università di Napoli, il quale era appunto di quest'avviso. Vedi
R. Mariano, A. Vera, Saggio biograf., Napoli, Morano, 1887, pp. 60-61. E riflette appunto il pensiero del Vera il saggio dello stesso Mariano, La philos. contemp. en Italie, Paris, 1868 (scritto in opposizione a questo lavoro dello Spaventa). Vedi anche sul proposito, Fiorentino, La filos. contemp. in Italia, Napoli, 1876, pp. 34-5].




155.  [Loc. cit.].




156.  [Vedi la lettera dello Spaventa al fratello Silvio, in data 8 dic. 1861, nell'Appendice di questo volume.].




157.  V. Introduz., Lez. VI.




158.  Protologia, I, 37.




159.  Prot., II, 8 segg.




160.  Protologia, II, 7.




161.  V. lo Schizzo precedente [pag. 230].




162.  V. Introduz., Lez. VI, B), nota.




163.  [Spinoza, Eth., I, Def. 1].




164.  V. Introduz., Lez. V.




165.  Sull'ultima differenza de' sistemi filosofici, Berlino, 1847.




166.  V. Introduz., Lez. V.




167.  K. Fischer [nel I vol. della sua Gesch. d. neuern Philos., la cui
prima ed. è del 1854-77].




168.  Dell'infinità dell'attributo, contro il Mamiani nella Rivista Il Cimento,
Torino, 1855 [v. i Saggi critici, Napoli, 1867, pag. 368 e ss.; e leggi
ivi la nota a pag. 373. Vedi anche la lett. dello Spaventa al fratello Silvio
del 12 maggio, 1858, nel cit. vol. Croce, S. Spaventa, Dal 1848 al
1861 ecc., pp. 225 ss. e la soluzione originale della famosa controversia
tra l'Erdmann e il Fischer intorno al valore dell'attributo spinoziano nella Filosofia di Giob., I, 348 ss.: nonchè negli Scritti filosofici, pp. 284 ss.].




169.  Prefaz. al Bruno di Schelling [nella trad. della Florenzi Waddington, Milano, 1844, pag. 81].




170.  V. Introduz., Lez. V.




171.  Vedi le parti che ne abbiamo pubblicate B. Croce ed io nella
Critica del 1906 (IV, 223, 397, 483): Documenti inediti sull'hegelismo napoletano.




172.  Un tal Francesco Calicchio, sedicente democratico, che era stato
fatto arrestare ai primi del 1861 da Silvio Spaventa, consigliere di luogotenenza
e ministro di polizia, come pubblico perturbatore. Nel 1865
costui aggredì per via Toledo lo Spaventa; e fu processato e condannato.
V. in difesa di lui l'opuscolo di Marziale Capo, Causa Calicchio-Spaventa,
Napoli, Stamperia del Popolo d'Italia, 1865.




173.  Vedi sopra pp. 5 e seg.




174.  Cfr. nota a p. 7.




175.  Su Giacomo Lignana (1829-1891) vedi la Commemorazione di
B. Croce (Napoli, 1892) negli Atti dell'Accad. Pontaniana, vol. XXII, e
la mia nota negli Scritti filosofici di B. Spaventa, pp. 279-80.




176.  Vedi sopra pp. 45 e seg.




177.  Si allude al prof. Enrico Pessina. Vedi il Discorso premesso agli
Scritti filos., pp. XCVI e seg.




178.  Antonio Ciccone, n. in Saviano (Terra di Lavoro) il 7 febbr. 1808,
m. il 2 maggio 1894, fu uno dei più cari amici dello Spaventa, e suo
compagno d'esilio. L'opera sua più notevole i Principj di Economia politica,
in 3 voll. Napoli. Vedi su di lui G. Mirabelli, Della vita e delle
opere di A. C., in Atti dell'Accad. delle scienze morali e politiche di Napoli,
del 1897, vol. XXVIII, pp. 133-48.




179.  Luigi Carlo Farini, che fu amico e grande estimatore dello Spaventa.




180.  Isabella Scano († 18 dicembre 1901) e Millo (Camillo) Spaventa,
tuttora vivente, furono moglie e figlio di Bertrando; Berenice una delle
due sorelle, sposata al Sig. Raffaele Paolucci.




181.  È scritto nell'originale «novembre»; ma, evidentemente, per errore,
avendo Bertrando incominciato le sue lezioni, di cui si parla in
questa lettera, solo il 28 novembre.




182.  Cfr. sopra pag. 51.




183.  Vedi sopra pp. 52-66.




184.  Giorno in cui B. Spaventa partì in esilio.




185.  Cioè: prima di tornare in patria, a Napoli.




186.  Pasquale Stanislao Mancini, solito a siffatte iperboli. Per l'aneddoto qui accennato v. sopra p. 257.




187.  Alla lezione corrispondente alle prime pagine (67-70) della lezione
3.ª




188.  Cfr. sopra p. 70 «.... Tutte queste determinazioni sono sparse, un po' confusamente, nelle opere de' filosofi nostri e stranieri di quel
tempo. Sono semplici indizii, semi e germi, i quali si raccolgono più o
meno e hanno maggior vita nella coscienza di Bruno e di Campanella...».




189.  Vedi pure sopra p. 71.




190.  Federico Quercia (di Marcianise, prov. di Caserta), n. 23 febbr.
1826, scolaro del Puoti, e in filosofia del Palmieri, come in diritto del
Savarese. Fu per molti anni provveditore agli studi. Morì nel 1899. Vedi
su di lui l'art, di R. de Cesare, Fed. Quercia e la Napoli letteraria
di 40 anni fa, nella rivista Flegrea di Napoli, II, 6. — Gatti (Stanislao)
è il noto scrittore, critico e giornalista, di cui si hanno due volumi
di Scritti varj di filosofia e letteratura, Napoli, 1861, Stamp. Nazionale,
e parecchi articoli sparsi per le riviste. V. intorno a lui in F. de
Sanctis, La letteratura italiana nel secolo XIX, Napoli, 1898, p. 206,
una nota di B. Croce.




191.  Procurati allo Spaventa dal discorso da lui pronunciato al Parlamento l'8 dicembre 1861; v. R. de Cesare, S. Spaventa e i suoi tempi, nella Nuova Antol. del 1.º luglio 1893, p. 50.




192.  R. Mariano scrive invece che quella prolusione fu per molti giovani
che erano ad ascoltarla «come una rivelazione», e per lui «proprio
la voce dall'alto sulla via di Damasco». A. Vera, Saggio biografico,
Napoli, Morano, 1887, pp. 37. Essa venne inserita nel Politecnico di Milano,
fasc. di maggio 1862 (XIII, 199-222), ed è intitolata: Della storia
della filosofia. Il Vera la ristampò quindi ne' Mélanges philosophiques,
Paris, 1862




193.  Scrivendo forse la Nota alla Prolusione, pp. 34-41.




194.  Era rettore dell'Università Giuseppe de Luca, insegnante di geografia,
e dal 1884 incaricato anche dell'insegnamento della statistica;
autore di varii libri di geografia.




195.  M. Monnier in un suo art. Le mouvement italien à Naples de 1830
à 1865, della Revue dea Deux Mondes (15 avril 1865, p. 1038), accenna
a «deux petites émentes» che sarebbero state suscitate nel 1861 dai professori
privati e qui, n'ayant pu fournir leurs titres, avaient perdu leur
gagne-pain» — «La première fut un soulévement d'étudians qui sifflérent
leurs maîtres en criant à la fois: À bas De Sanctis! à bas Hegel!
à bas le Pape-roi! Le ministre et le philosophe étaient injuriés, comme on volt, en pieus compagnie». — E questa prima (nonostante la discrepanza
delle date) deve corrispondere alla dimostrazione di cui parla
lo Spaventa in questa e nella VI lettera. Dell'altra, dovuta a un cotal fanatico
predicatore della chiesa del Salvatore (vicina all'Università), ricordata
anch'essa, più avanti, in queste lettere dello Spaventa, così scrive
il Monnier: «La seconde émeute fut plus grave, elle vint du dehors.
Excitée par an prêtre, la populace, armée de pierres et de couteaux,
même de pistolets, se rua sur l'université, dont elle envahit les salles.
Il y ent des vitres cassés, du sang versé. La garde nationale dut intervenir.
On était encore en révolution, et l'on so permettait quelques vivacités
de polémique. Le prêtre fut mis en prison; on lui conseilla de
ne plus faire de philosophie en chaire, et on l'acquitta». — Questo tumulto
avvenne il 15 marzo '62 e vi s'accenna nella lettera di Silvio a
Bertrando Spaventa, più sotto riportata, del 20 marzo 1862 (lett. XI),
responsiva ad una lettera di Bertrando andata smarrita. Cfr. anche la
lett. XII.




196.  Al solito!




197.  Un tal Silvio Verratti, anche lui democratico di professione e autore
di libelli contro Silvio Spaventa. È morto or è qualche anno.
«Zuppetta» è Luigi Zuppetta, repubblicano e professore pareggiato
di diritto penale. «De Boni» sarà il noto Filippo de Boni, di Feltre (1820-1870).




198.  Il Nicotera era tra i capi del partito democratico nell'Italia meridionale;
e tra lui e lo Spaventa era odio fierissimo.




199.  Sul motivo di queste dimissioni vedi ciò che lasciò scritto Giovanni
Lanza, in Tavallini, La vita e i tempi di G. L., Torino, Roux
e C., 1887, vol. I, pp. 275-6, e la lettera di C. Cadorna al Lanza, ivi, II,
278 e sgg.




200.  Il prof. Andrea Angiulli di Castellana (prov. di Bari), n. il 12 febbraio 1837, m. a Roma il 2 gennaio 1890; il quale potè, mercè l'appoggio dello Spaventa, andare quell'anno a Berlino pel perfezionamento negli studi filosofici. Giacchè l'Angiulli allora era anche lui hegeliano; e da Berlino il 15 dicembre '62 scriveva allo Spaventa: «Qui in generale si avverte una certa reazione contro gli studi filosofici. La cattedra di Trendelemburg è la più numerosa, appunto perchè si crede di restare con lui nel concreto; ma io vedo però che dalla sua scuola escono giovani, i quali di filosofia non sanno che dilettarsi su quistioni di qualche categoria, e, campati in aria così come è campato il movimento del maestro, credono di dare fondo all'universo e di rovesciare il colossale monumento dell'idealismo assoluto. Ogni volta che m'incontra di osservare
la leggerezza di qualcuno qui, mi nasce forte nell'animo la speranza,
che noi forse potremo riprenderci un dì il primato della filosofia
in Europa, presentandola in una forma più compiuta e più armonica. Il
che avverrà per mezzo della libera speculazione, di cui siete così degno maestro costì. Chè oramai i vecchi cenci della filosofia pretesca possono spacciarsi coi ferravecchi». Questa lettera ora è stata pubblicata integralmente dal Croce nella Critica, IV (1906), 232. Sull'Angiulli vedi l'art. di G. A. Colozza nel Dizionario illustr. di pedagogia di Credaro e Martinazzoli: e l'opuscoletto di F. Orestano, Angiulli, Roma, 1907 (nella Bibl. Pedag. de «I diritti della scuola»).




201.  Francesco Brioschi, allora segretario generale della Pubblica Istruzione.




202.  Per il ministero Rattazzi-Sella-Depretis, costituitosi il 3 marzo 1862.




203.  Gustavo Benso marchese di Cavour, fratello maggiore di Camillo,
filosofo rosminiano, in politica moderatissimo. Di lui ci restano un volume
di Fragmens de Philosophie (Torino, Fontana, 1841) e un Saggio
sui principj della morale, nel Cimento del 1852, oltre alcuni altri articoli
minori nella stessa Rivista e altrove. Per notizie su di lui vedi
D. Berti, Cavour avanti il 1848, Roma, 1886, e il mio Rosmini e Gioberti,
Pisa, Nistri, 1898, pp. 156-7.




204.  La Storia Universale, di cui la prima edizione uscì a Torino, pei
tipi del Pomba, negli anni 1838-46, in 35 volumi.




205.  Liborio Romano (1794-1867), ultimo ministro degl'Interni dei Borboni
di Napoli, che, dopo aver fatto partire Francesco II, invitò Garibaldi,
e aiutò per qualche tempo il dittatore nel difficile governo di
Napoli.




206.  Sul Tari v. uno scritto di B. Croce nella rivista la Critica, V
(1907), 365-6.








Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, così come
le grafie alternative (Trendelenburg/Trendelemburg e simili), correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.



Copertina elaborata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA FILOSOFIA ITALIANA NELLE SUE RELAZIONI CON LA FILOSOFIA EUROPEA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		LA FILOSOFIA ITALIANA NELLE SUE RELAZIONI CON LA FILOSOFIA EUROPEA

	PREFAZIONE ALLA PRESENTE EDIZIONE

	PREFAZIONE DELL'AUTORE.

	I. DELLA NAZIONALITÀ NELLA FILOSOFIA PROLUSIONE.

		NOTA ALLA PROLUSIONE

	



	II. CARATTERE E SVILUPPO DELLA FILOSOFIA ITALIANA DAL SECOLO XVI SINO AL NOSTRO TEMPO LEZIONI.

		LEZIONE PRIMA.

		LEZIONE SECONDA.

		LEZIONE TERZA.
	
			I.

			II.

		

	

		LEZIONE QUARTA. Tommaso Campanella.

		LEZIONE QUINTA. Giordano Bruno.

		LEZIONE SESTA. Giambattista Vico.

		LEZIONE SETTIMA. Pasquale Galluppi.

		LEZIONE OTTAVA. Antonio Rosmini.

		LEZIONE NONA. Vincenzo Gioberti.
	
			Parte Prima — Teoria del conoscere. A) Elementi del conoscere.

			B) Il conoscere assoluto.

			Parte Seconda — Il Sistema.

		

	

		LEZIONE DECIMA. Epilogo e conclusione.

	



	III. SCHIZZO DI UNA STORIA DELLA LOGICA APPENDICE ALLE LEZIONI.

		AVVERTENZA.

		PRELIMINARI.

		I. Filosofia Antica.

		II. Filosofia moderna.

		NOTA. Spinoza e Cartesio.

	



	APPENDICE DI DOCUMENTI Lettere di Bertrando e Silvio Spaventa.

		AVVERTENZA.

		I. B. Spaventa al fratello Silvio.

		II. Silvo Spaventa al fratello Bertrando.

		III. Bertrando al fratello Silvio.

		IV. Bertrando a Silvio.

		V. Bertrando a Silvio.

		VI. Bertrando a Silvio.

		VII. Bertrando a Silvio.

		VIII. Bertrando a Silvio.

		IX. Bertrando a Silvio.

		X. Silvio a Bertrando.

		XI. Silvio a Bertrando.

		XII. Bertrando a Silvio.

		XIII. Bertrando a Silvio.

		XIV. Bertrando a Silvio.

	



	INDICE.

	NOTE:

	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/cover00224.jpeg
'BERTRANDO SPAVENTA

FILOSOFIA ITALIANA

NELLE SUE RELAZIONI

CON LA FILOSOFIA EUROPEA

NUOVA EDIZIONE
CON NOTE B APPENDICE DI DOCUMENT
A cura

GIOVANNI GENTILE

BARI
GIUS. LATERZA & FIGLI

TIPOGKAFI EDITORLLINRAT

1908






