
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Der Wille zur Macht: Eine Auslegung alles Geschehens

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Der Wille zur Macht: Eine Auslegung alles Geschehens


Author: Friedrich Wilhelm Nietzsche


Editor: Max Brahn



Release date: September 25, 2019 [eBook #60360]

                Most recently updated: October 17, 2024


Language: German


Credits: Produced by Peter Becker, Heike Leichsenring and the Online

        Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER WILLE ZUR MACHT: EINE AUSLEGUNG ALLES GESCHEHENS ***




Der Wille zur Macht

Eine Auslegung alles Geschehens

von

Friedrich Nietzsche

Neu ausgewählt und geordnet von

Max Brahn

Große Dinge verlangen, daß man von
ihnen schweigt oder groß redet: groß,
das heißt zynisch und mit Unschuld.

1917

Alfred Kröner Verlag in Leipzig


Altenburg

Pierersche Hofbuchdruckerei

Stephan Geibel & Co.






[Der Plan, der dieser Anordnung zugrunde
gelegt wurde, lautet in Nietzsches Niederschrift:]

Der Wille zur Macht

Versuch einer Umwertung aller Werte

Erstes Buch

Der europäische Nihilismus

Zweites Buch

Kritik der bisherigen höchsten Werte

Drittes Buch

Prinzip einer neuen Wertsetzung

Viertes Buch

Zucht und Züchtung


entworfen

den 17. März 1887

Nizza






Vorwort.



Nietzsche hatte die Absicht, in einem zusammenhängenden
Werke den Gesamtertrag seiner Lehre darzustellen. Die Titel
des beabsichtigten Werkes und die Gesichtspunkte seiner
Ordnung wechselten, aber die einheitliche Idee, seine Philosophie
übersichtlich darzustellen, blieb bestehen. Es sollten
keine neuen Grundideen in dem Werke stehen, keine wichtige
Grundlehre verändert werden; das Werk hätte vielmehr
beweisen sollen, daß sein Gedankenkreis vom ersten bis zum
letzten Werk der gleiche geblieben ist. Alle so verschieden
erscheinenden Lehren der einzelnen Entwicklungsperioden
sind nur Variationen des gleichen Themas; eine Grundmelodie
tönt dem aufmerksam Hinhörenden stets durch.
Sie herauszuhören, ist nicht leicht. Denn seine Neigung,
die gerade im Vordergrunde stehenden Gedanken, den augenblicklich
herrschenden Affekt fast gewaltsam zu betonen, ihm
die ganze Kraft seiner eindrucksvollen, überwältigenden
Sprache zu leihen, läßt oft die Nebentöne deutlicher vernehmen
als den Grundton. Daher wenige Denker so bedächtig
gelesen werden müssen, wie der anscheinend so leicht
eingehende Nietzsche.

Volle, leichte Klarheit hätte daher nur ein solches, die
Hauptgedanken allein hervorhebendes Werk bringen können.
Darum ist es ein so trauriger Gedanke, daß seine Erkrankung
die Vollendung gerade dieses Werkes verhinderte, an
dem er vom Jahre 1882 an stets gearbeitet, zu dem er sich
ununterbrochen Einzelaufzeichnungen gemacht und Dispositionen
entworfen hat. Aus diesem Gedankenkreise entnahm
er wesentliche Teile und vereinigte sie zu seinen letzten
Werken, besonders zum Antichrist, der in den letzten Monaten
vor seiner Erkrankung entstanden ist und in einem
erregten Ton geschrieben ist, der sich von der Stilart der
Niederschriften völlig unterscheidet.

Was dann vom Gesamtwerke übrigblieb, das war eine
unendliche Fülle von einzelnen Notizen, die sich in einer
großen Anzahl von Heften finden. Die bisherigen Ausgaben
stellten sich die Aufgabe, von diesem Gedankenreichtum
nichts verloren gehen zu lassen, und ordneten alles
Vorhandene unter die von Nietzsche selbst angegebenen Gesichtspunkte.
Durch zahlreiche Stichproben durfte ich mich
davon überzeugen, mit wie großer Sorgfalt und treuer Gewissenhaftigkeit
Elisabeth Förster-Nietzsche und Peter Gast
die mühevolle Aufgabe gelöst haben, die schwer lesbaren
Manuskripte zu entziffern und die Aphorismen unter die
gegebenen Gesichtspunkte zu bringen. In den Heften fand
sich vielerlei, was dem Denker bei Gelegenheit der Niederschrift
oder zufällig zu gleicher Zeit einfiel, ohne daß es
unmittelbar für das neue Ganze nötig war. Es ist nicht
leicht, diese oft so lockenden Gedanken wegzulassen; es war
auch für eine erste Ausgabe das Rechte, sie dem Leser nicht
vorzuenthalten. Doch erschweren sie oft das Sichzurechtfinden
in den leitenden Ideen und geben auch durch ihre
große Zahl dem Werke einen übermäßigen Umfang.

Da schien es angebracht, den Versuch zu machen, aus
den Manuskripten wenigstens dem Sinne nach das zu
machen, was Nietzsche selbst vorschwebte: eine Darstellung
seiner Grundlehre; zugleich aber dem neugeordneten Werke
eine Form zu geben, die eine leichte Übersicht gestattet und
so durch die Änderung der äußeren Form das Eindringen in
die Hauptlinien des Inhaltes erleichtert. So konnte ich in
Übereinstimmung mit Elisabeth Förster-Nietzsche das herausheben,
was den Grundgedanken, des „Willen zur
Macht“, erklärt. Dann kam es darauf an, das Vorhandene
so zu verteilen, daß ein Führer durch Nietzsches Grundlehren
entstand. Da fehlen freilich Begriffe als wesentlich,
die sonst oft im Vordergrund zu stehen scheinen, wie der
„Übermensch“; andere, wie die „ewige Wiederkehr“, treten
nur gelegentlich auf. Nicht ein Wechsel der Lehre liegt aber
in diesen Fällen vor; der systematische Aufbau läßt vielmehr
das an früheren Stellen laut Betonte hier nur als
einen Unterteil eines größeren Ganzen erscheinen. So geht
der Übermensch unter in der Gesamtauffassung des neuen,
großen Menschen überhaupt, und die ewige Wiederkehr aller
Dinge, von der es einst scheinen konnte, sie zähle zu den
Hauptlehren, wird eines unter den verschiedenen Mitteln
zur Zucht des großen Menschen, wenn auch eines der entscheidenden.
Gerade in dieser Ausgeglichenheit der Werte
liegt die große Bedeutung, die das Werk selbst als unvollendetes
hat. In Zarathustra hatte Nietzsche prophetenhaft
zur Nachfolge seiner Lehre aufgerufen; kein Wunder, daß
ein so geartetes Werk, dem Eindruck bestimmt, ihn auch
im weitesten Kreise machte. Der Prophet will wirken, beeinflussen
– dazu gehört Affekt, der mitreißt, gehört starke
Betonung dessen, was der Prophet in den Vordergrund
stellen will. Der „Wille zur Macht“ will lehren, klarlegen,
aus Geschichte und Natur erläutern, wohl gar beweisen.
Hier ist der ordnende Intellekt an der Arbeit, der systematisch
aufbaut, nicht um zur Tat aufzurufen, den heiligen
Krieg für eine neue Lehre zu verkünden, sondern um zu
zeigen, aus welchen Wurzeln die eigene Lehre erwachsen
ist, und wie sie die Gesamtheit der Welt dem willig Folgenden
zu erklären vermag.

Eine Weltdeutung kann aber aus sehr verschiedenen Wurzeln
erwachsen, je nach der Persönlichkeit des Philosophen.
Die Versenkung ins All, in die unmittelbare Tiefe der
Dinge kennzeichnet den Typus des Metaphysikers und Mystikers.
Die Vereinigung der letzten wissenschaftlichen Ergebnisse
den wissenschaftlichen Philosophen. Das Ausgehen
vom Menschen als dem Geschichte schaffenden und nur in
der Geschichte bekannten Wesen den Kulturphilosophen, dem
der Mensch das interessanteste Problem ist. Vom ersten
bis zum letzten seiner Werke ist Nietzsche Kulturphilosoph.
Von der Kultur der Griechen – dem höchsten Kulturtypus
– schlug er in seinem Erstlingswerk die Brücke zu
Wagner, also zur Kultur der Gegenwart. Das Christentum
stand im Hintergrunde; es brauchte gar nicht genannt zu
werden, um doch da zu sein. Vom Christentum führt auch
der „Wille zur Macht“ zur Gegenwart, noch mehr zur neu
zu schaffenden Zeit, zu der Zukunft, die durch den starken
Willen des Menschen aus dieser Gegenwart werden soll.



Von unserer Zeit redet dieses Buch zunächst, nicht von
einer Ewigkeit, einem stets Gleichen, wie die Metaphysiker
tun. Eine Zeit ist nur aus den Werten bestimmbar, an die
sie glaubt: denn alles Handeln ist ein Werten, jede Bewegung
will etwas, also wertet sie etwas. Alle Werte ordnen
sich letzten Endes einem letzten, höchsten, einem Oberwert
unter, wie Raoul Richter in seinem Nietzschebuch ausgeführt
hat. Unsere Zeit hat keine festen Werte; „das Eis, das
uns noch trägt, ist so dünn geworden: wir fühlen alle den
warmen, unheimlichen Atem des Tauwindes.“ Uns fehlt
jeder bestimmte Glaube an den Wert der Dinge, da der
einzige bisher zusammenhaltende Glaube im Niedergang
ist, der christliche. Er gab dem Menschen einen absoluten
Wert, den man genau kannte, gab ihm Selbstachtung und
dem Übel einen Sinn. An sich selbst hat Nietzsche das Dahinschwinden
des christlichen Glaubens empfunden, er, der
Abkömmling von Theologen bis ins dritte und vierte Geschlecht.
Er kannte die Feinheiten des Glaubens, er wußte,
daß sie Erbgut in ihm waren, besonders jener vom Christentum
anerzogene Glaube an die Wahrhaftigkeit. Schwindet
er dahin, so tritt leicht die Meinung auf, daß es überhaupt
keinen Sinn der Welt gibt, wenn dieser nicht gilt:
die Ziellosigkeit an sich wird der Wert, der Nihilismus
ist da.

Wie aber konnte ein solches letztes Ziel verloren gehen,
woher mußte die Auflehnung gegen das Christentum entstehen?
Nach Nietzsche ist die Ablehnung des Christentums
Abweisung der décadence, das heißt der Lehre der Erschöpften,
der Schwachen, der Gegner des Lebens, derer,
die nicht das Wachstum, die Größe, die Schönheit der
Dinge der Welt wünschen. Unsre bisherige Moral ist im
Grunde christliche; sie ist aber gleichzeitig die Moral der
schwachen Menge, die sich gegen die gefährlichen Starken
auflehnt, die aber durch ihre Zahl, ihre größere Klugheit,
feinere Geistigkeit den Sieg über die Starken davonträgt.
In dieser Erkenntnis sieht er wohl die kritische Grundlehre
seines Systems, auf die sich alles Positive aufzubauen hat.



Denn aufbauend will er sein; alles Kritische, Verneinende
ist ihm zuwider, er benutzt es nur als Mittel, sein
Bejahendes deutlich zu machen, als nötig zu erweisen. Zu
Taten will er die Menschheit befähigen, da er ein Philosoph
ist, das heißt für ihn ein Werteschaffer; unserer Zeit
aber „fehlt der Philosoph, der Ausdeuter der Tat, nicht nur
der Umdichter“. Daher auch der Kern dieses Werkes nicht
im ersten und zweiten Buch liegt, die nur Schutt wegräumen
wollen, ehe das Gebäude im dritten und vierten
Buch aufgerichtet wird: in diesen liegt nach der Absicht
Nietzsches die Deutung der Zukunft.

Worauf es also bei ihm hinausläuft, das ist mit einem
Worte zu sagen: auf eine neue Moral. Wo er Moral bekämpft,
da kürzt er nur das Wort; es müßte da stets
heißen: bisherige Moral, für deren entwickeltste Form er
die christliche ansieht. Was seine Moral mit der christlichen
verbindet, das sagt ganz deutlich seine schöne Bestimmung:
„Ich verstehe unter Moral ein System von Wertschätzungen,
welches mit den Lebensbedingungen eines Wesens sich berührt.“
Daher kann es für ihn keine allgemeine Moral
geben. Streng genommen gibt es nur eine Moral für
jeden Einzelnen; faßt man die Einzelnen zu Typen, Arten
zusammen, so gibt es Moralen für die Starken und die
Schwachen, die Gesunden und die Kranken. Hier berührt
sich die Lehre mit modernen Ideen, die, von ihr unbewußt
oder bewußt abhängig oder nicht, die Menschen nach Anlagen
einteilen und verlangen, daß unsere Erziehung in
jedem die Anlage voll entwickelt und nicht versucht, aus
jedem alles zu machen. In strenger Selbstuntersuchung,
sich selbst verantwortlich, hat ein jeder festzustellen, „wer
bin ich?“ und sein Leben so zu gestalten, daß sein Ich
ungebrochen zur Entwicklung kommt, nicht nur die Freuden
seiner Eigenart und seiner Lebensform suchend, nein,
alle Leiden gern als notwendig mit auf sich nehmend.
Streng und unerbittlich, hart gegen sich, wie nur je ein
Asket es sein kann, vielleicht aber im Strome des Lebens
viel leidender, viel gequälter.



Die Moral, die hier gelehrt wird, ist die der Starken, die
den Mut zu diesem strengen, harten, nur sich selbst verantwortlichen
Leben haben. Wer diese lehrt, wird notwendig
manches angreifende, kriegerische Wort für die entgegengesetzte
Art, die Schwachen, haben. Aber „möchten wir
eigentlich eine Welt, in der die Nachwirkung der Schwachen,
ihre Feinheit, Rücksicht, Geistigkeit, Biegsamkeit fehlte?“
Die Moral der Schwachen wird von Nietzsche nicht etwa
nur geduldet – ein ihm furchtbares Wort –, sie wird gewünscht,
weil für nötig befunden. Aber sie soll nicht die
herrschende sein, sie soll nicht sich alle „Moral“ zuschreiben;
sie muß einsehen, daß sie genau so moralisch und unmoralisch,
weil genau so nur aus einer bestimmten Perspektive
der Welt hervorgehend ist wie die der Starken. Sie will
Erhaltung, oft Stillstand: sie lasse der Moral des Schaffens
freie Bahn, die das Alte oft zerbrechen muß, um neue
Maßstäbe aufzustellen. Nietzsche sah voraus, daß es „dem
nächsten Jahrhundert hier und da gründlich im Leibe rumoren
wird“, daß neue Werte in jeder Hinsicht kommen
werden – hat unser Geschlecht, das des größten Krieges
der Weltgeschichte, wirklich das Gefühl in sich, daß es den
alten Werten gehorcht? Neues, Starkes kommt, weil es
kommen muß, weil es sich mit unseren Lebensbedingungen
berührt, die nicht mehr die gleichen sein werden. Ob nicht
gar der Prophet dieser neuen Zeit schon gelebt hat?

Woher nimmt nun Nietzsche diese neue Wahrheit über die
Moral; glaubt er allgemeingültige Sätze aufzustellen, deren
Gegensatz falsch sein muß? Nein, auch diese Wahrheit ist
ihm wie jede andere nur „eine Art von Irrtum, ohne welche
eine bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben könnte.
Der Wert für das Leben entscheidet zuletzt.“ Jeder Sinn,
der in den Dingen liegt, ist ihm nur eine Beziehung, die
sich der Mensch schafft, letzten Endes, um der Dinge Herr
zu werden, um sein Machtgefühl über die Dinge zu steigern,
um seinen unbezähmbaren Willen zur Macht auszuüben.
Es gibt vielerlei Wahrheiten von den Dingen, jede
Art macht sich die Dinge so zurecht, daß sie seinem Leben
dienen, macht sich die ihm nützlichsten Fiktionen vom Sein
und Wesen der Dinge. Darin steht Nietzsche der Philosophie
sehr nahe, die neuerdings unter dem Namen der
„Philosophie des Als-Ob“ so großes Aufsehen gemacht hat.
Man kann, wenn man das dritte Buch dieses Werkes liest,
nicht mehr behaupten, daß Nietzsche nur Moralphilosoph
sei – von seinen Anschauungen über die Erkenntnis ist
stärkste Anregung auf unsere Zeit ausgegangen. Er hat,
mag er auch Darwin bekämpfen, so doch aus dem Geiste
der Entwicklungslehre letzte Folgerungen gezogen. Und nun
verfolgt er diese Grundidee, daß es der Wille zur Macht
ist, der unsere Wahrheiten schafft durch alles Sein hindurch,
in alle Tiefen unserer Weltanschauung hinein. Aber
nicht unser Erkennen allein – selbst nur eine Sonderart
der Natur – ist Wille zur Macht, die Natur ist es in
ihrem tiefsten Kern. Alles Sein ist Leben – alles Leben
Machtwille. Kräfte des Willens, die immer neue Kräfte
anhäufen, die ihnen innewohnende Macht steigern und organisieren
möchten, sind die letzten Erklärungen, die es für
alles Sein gibt. Alles Geschehen, alle Veränderung läßt
sich auf den Willen zur Macht zurückführen, der nie ruht,
stets zu neuen Formen größerer Macht sich wandeln will –
mit dieser Einsicht, die selbst keine absolute ist, gewinnen
wir die für uns brauchbarste „perspektivische Schätzung“
der Welt, Macht über sie. „Diese Welt ist der Wille zur
Macht – und nichts außerdem. Und auch ihr selber seid
dieser Wille zur Macht – und nichts außerdem.“

Soviel Macht einer in sich birgt, so viel ist er dieser Beurteilungsweise
wert. So entsteht eine Rangordnung der
Menschen nach ihren Machtgrößen. Ist es wirklich nötig,
darauf hinzuweisen, daß es sich hier nicht um jene äußere
Macht handelt, die mit Kanonen sich durchsetzt? Daß es
sich dabei um eine innere Haltung der Seele handelt, die
stark ist und nichts will, als ihre Kraft, ihre Macht erweitern,
die sich nicht genug tun kann, ihren Mut zu erweisen,
die so stark strömt, daß sie wissentlich ihre Kräfte
verschwendet, die im Herrschen über sich und andere ihre
Pflicht findet. Solche Aristokratie ist angeboren, ist „Geblütsadel“.
„Ich rede hier nicht vom Wörtchen ‚von‘ und
vom Gothaischen Kalender: Einschaltung für Esel.“ So
darf man auch denen zurufen, die das Wort Macht bei
Nietzsche vergröbern, um dagegen zu kämpfen.

Diese Menschen voll Willen, Kraft, Macht sind die Erschaffer
des Neuen; sie geben allem neue Werte, sie rechtfertigen
die Welt einfach dadurch, daß sie da sind. Nicht
ihre Leistung, ihr Sein ist das Wesentliche. Es geht hier
mit dieser von Nietzsches Lehren wie mit anderen: in seiner
grandiosen, übersteigenden Sprache klingen sie oft so weltfremd,
so erfunden, so lebensunbrauchbar. Und doch drücken
sie nur Wahrheiten aus, die sich in der Menschheit stets
wieder als ganz natürliche Erlebnisse erweisen. Hat nicht
die Erregung der Kriegszeit gezeigt, wie sehr die Menschen
dazu neigen, sich Heroen zu schaffen, führende, herrschende
Naturen, denen alle anderen gern, als ob es nicht anders
sein könnte, sich unterwerfen! Willig folgen sie dem, der
neue Werte aufstellt und beweist, daß er einen starken,
langen Willen hat, der imstande ist, sich gegen eine Welt
von Hindernissen durchzusetzen. Auf seinen Wink tun sie
alles, leiden sie alles, opfern sie sich hin bis zum Aufgeben
des Lebens. Eine ganze Nation erlebt dann plötzlich
die Wahrheit der Lehre, daß es auf diese geborenen Führernaturen
ankommt, daß sie herangezogen werden müssen,
wenn die anderen nicht untergehen sollen. Dann sieht man
auch deutlich, daß nicht Lust und Unlust, wenigstens nicht
die Formen, von denen Optimismus und Pessimismus zu
sprechen pflegen, großes Handeln des Menschen bestimmen.
Das Glück dieser Großen liegt allein „in dem herrschend
gewordenen Bewußtsein der Macht und des Sieges.“ Darf
man von ihnen die Moral des Mitleids, Rücksichtnahme,
Milde verlangen – oder wünscht nicht die Menge sie hart,
unbeugsam, stark, Macht durch und durch? Groß sollen
sie sein und vornehm – die beiden Haupteigenschaften,
die Nietzsche von „seinen“ Menschen verlangt.



Diese großen schaffenden Menschen – der Theorie oder
der Praxis – greifen mit mächtiger Hand in das Rad
des Daseins; sie drehen seine Speichen ein Stück vorwärts,
indem sie das Gefühl in sich tragen, der Welt neue Kräfte
gewinnen zu müssen, nicht anders zu können, als Welt
zu gestalten, indem sie sich selbst gestalten. Sie fragen
nicht nach dem Werte des Lebens, sie fühlen die furchtbaren
Gründe, auf denen es ruht, sie kennen seine Furchtbarkeit
und seine Untiefen – und gewinnen daraus Einsicht und
Kraft, es neu zu gestalten, ihren Willen zur Macht daran zu
erproben, selbst wie göttliche Kräfte, darin zu zerstören,
zu vernichten, Altes zu zerbrechen, Verbrecher am Gesetz zu
werden, um Neues, Größeres werden zu lassen. Sie sagen
„Ja“ zum Gesamtdasein und können darum zu keinem
Teil „Nein“ sagen: denn die Notwendigkeit verschlingt alle
Dinge untrennbar ineinander, daß man alles Sein bejahen
muß, wenn man den kleinsten Teil bejaht. Ihre unendlich
strömende Kraft freut sich des Gestaltens an dieser Welt,
der einzigen Aufgabe des Menschen, seines Künstlerberufs.
Sie kennen keine seiende Welt, nur eine werdende, eine
sein sollende, an der Menschen ihr und der Welt Geschick
zimmern. An den Widerständen, die sie ihnen bietet, wächst
ihre Kraft; ihr Wille zur Macht kann sich nie genug tun,
dieser Welt immer neue Gestalten zu geben, von ihrer Fülle,
dem Reichtum ihrer Geistes- und Willenskräfte in die Welt
hinüberströmen zu lassen. Sie sehen auf diese Welt als
ihr Werk und wünschen sich nur eins: stets wieder an ihr
zu formen bis in alle Unendlichkeit, immer von neuem
wieder, unendlich oft. Sie bejahen dieses Dasein und wünschen,
so wie es ist, wie es durch sie und ihren Machtwillen
wird, möchte es wiederkehren: in gleicher Form unendlich
oft in ewiger Wiederkehr. Diese Sehnsucht, ihrem Machtwillen
entstammend, gibt ihnen Kraft – und diese neue
Kraft gibt ihnen neue Sehnsucht. Die Schwachen aber
gehen an dem Gedanken zugrunde, daß dieses Leben unendlich
oft wiederkehren möge – und hier wie überall
trennen sich denn die Menschen in ihrem Glauben, ihrem
Wissen, ihrer Kunst, ihrem Handeln und Wünschen notwendig
in die Starken und die Schwachen, weil dieser
Unterschied ruht auf dem letzten Grunde des Seins: dem
Grade des Willens zur Macht.

Max Brahn.




Inhalt.





	Seite


	Vorwort
	V-XIV


	Erstes Buch: Der europäische Nihilismus
	1-45


	1. Geschichte
	1


	2. Wesen und Ursache
	14


	3. Krisis
	32


	Zweites Buch: Kritik der höchsten bisherigen Werte
	46-120


	(Einsicht in das, was durch sie Ja und Nein sagte.)


	I. Moral:


	1. Entstehung und Sieg
	46


	2. Die moralischen Ideale
	71


	3. Philosophie und Moral
	99


	4. Philosophie und Wissenschaft
	107


	5. Freie Philosophie
	116


	II. Religion:


	1. Entstehung
	120


	2. Christentum
	131


	Drittes Buch: Prinzip einer neuen Wertsetzung
	156-307


	I. Die neue Deutung der Welt
	156


	II. Der Geist – ein Machtwille:


	1. Wahrnehmung
	163


	2. Erkenntnis
	177


	a. Allgemeines
	177


	b. Logik und Wissenschaft
	185


	c. Ursache und Wirkung
	195


	d. Ich und Außenwelt
	204


	3. Metaphysik
	206


	Die „wahre“ Welt
	206


	III. Die Natur – ein Machtwille:


	1. Die anorganische Natur
	219


	2. Die organische Natur
	229


	3. Der Mensch als Naturwesen
	239


	IV. Die Gesellschaft – ein Machtwille:


	1. Der Mensch als geselliges Wesen
	253


	2. Der Staat
	266


	V. Kunst – ein Machtwille
	277


	Viertes Buch: Zucht und Züchtung
	308-376


	1. Die Rangordnung
	308


	2. Der züchtende Gedanke
	347






Erstes Buch.

Der europäische Nihilismus.



1. Geschichte.

1.

Was ich erzähle, ist die Geschichte der nächsten zwei Jahrhunderte.
Ich beschreibe, was kommt, was nicht mehr anders
kommen kann: die Heraufkunft des Nihilismus.
Diese Geschichte kann jetzt schon erzählt werden: denn die
Notwendigkeit selbst ist hier am Werke. Diese Zukunft redet
schon in hundert Zeichen, dieses Schicksal kündigt überall sich
an; für diese Musik der Zukunft sind alle Ohren bereits gespitzt.
Unsere ganze europäische Kultur bewegt sich seit langem
schon mit einer Tortur der Spannung, die von Jahrzehnt
zu Jahrzehnt wächst, wie auf eine Katastrophe los:
unruhig, gewaltsam, überstürzt: wie ein Strom, der ans
Ende will, der sich nicht mehr besinnt, der Furcht davor hat,
sich zu besinnen.

2.

– Der hier das Wort nimmt, hat umgekehrt nichts bisher
getan als sich zu besinnen: als ein Philosoph und Einsiedler
aus Instinkt, der seinen Vorteil im Abseits, im
Außerhalb, in der Geduld, in der Verzögerung, in der Zurückgebliebenheit
fand; als ein Wage- und – Versuchergeist,
der sich schon in jedes Labyrinth der Zukunft einmal
verirrt hat; als ein Wahrsagevogel-Geist, der zurückblickt,
wenn er erzählt, was kommen wird; als der erste vollkommene
Nihilist Europas, der aber den Nihilismus selbst schon
in sich zu Ende gelebt hat, – der ihn hinter sich, unter
sich, außer sich hat.

3.

Denn man vergreife sich nicht über den Sinn des Titels,
mit dem dies Zukunftsevangelium benannt sein will. „Der
Wille zur Macht. Versuch einer Umwertung aller Werte“
– mit dieser Formel ist eine Gegenbewegung zum Ausdruck
gebracht in Absicht auf Prinzip und Aufgabe; eine Bewegung,
welche in irgendeiner Zukunft jenen vollkommenen
Nihilismus ablösen wird, welche ihn aber voraussetzt, logisch
und psychologisch, welche schlechterdings nur auf ihn
und aus ihm kommen kann. Denn warum ist die Heraufkunft
des Nihilismus nunmehr notwendig? Weil unsre
bisherigen Werte selbst es sind, die in ihm ihre letzte Folgerung
ziehen, weil der Nihilismus die zu Ende gedachte Logik
unsrer großen Werte und Ideale ist, – weil wir den Nihilismus
erst erleben müssen, um dahinter zu kommen, was
eigentlich der Wert dieser „Werte“ war.... Wir haben,
irgendwann, neue Werte nötig....

4.

Die Verdüsterung, die pessimistische Färbung kommt notwendig
im Gefolge der Aufklärung. Gegen 1770 bemerkte
man bereits die Abnahme der Heiterkeit; Frauen dachten
mit jenem weiblichen Instinkt, der immer zugunsten der Tugend
Partei nimmt, daß die Immoralität daran schuld sei.
Galiani traf ins Schwarze: er zitiert Voltaires Vers:


Un monstre gai vaut mieux

Qu'un sentimental ennuyeux.



Wenn ich nun vermeine, jetzt um ein paar Jahrhunderte
Voltairen und sogar Galiani – der etwas viel Tieferes war
– in der Aufklärung voraus zu sein: wie weit mußte ich
also gar in der Verdüsterung gelangt sein! Dies ist auch
wahr: und ich nahm zeitig mich mit einer Art Bedauern in
acht vor der deutschen und christlichen Enge und Folgeunrichtigkeit
des Schopenhauerschen oder gar Leopardischen Pessimismus
und suchte die prinzipiellsten Formen auf (–
Asien –). Um aber diesen extremen Pessimismus zu ertragen
(wie er hier und da aus meiner „Geburt der Tragödie“
herausklingt), „ohne Gott und Moral“ allein zu leben,
mußte ich mir ein Gegenstück erfinden. Vielleicht weiß ich
am besten, warum der Mensch allein lacht: er allein leidet
so tief, daß er das Lachen erfinden mußte. Das unglücklichste
und melancholischste Tier ist, wie billig, das heiterste.



5.

Die drei Jahrhunderte.

Ihre verschiedene Sensibilität drückt sich am besten
so aus:


Aristokratismus: Descartes, Herrschaft der Vernunft,
Zeugnis von der Souveränität des Willens;

Femininismus: Rousseau, Herrschaft des Gefühls,
Zeugnis von der Souveränität der Sinne, verlogen;

Animalismus: Schopenhauer, Herrschaft der Begierde,
Zeugnis von der Souveränität der Animalität,
redlicher, aber düster.



Das 17. Jahrhundert ist aristokratisch, ordnend, hochmütig
gegen das Animalische, streng gegen das Herz, „ungemütlich“,
sogar ohne Gemüt, „undeutsch“, dem Burlesken
und dem Natürlichen abhold, generalisierend und souverän
gegen Vergangenheit: denn es glaubt an sich. Viel
Raubtier au fond, viel asketische Gewöhnung, um Herr zu
bleiben. Das willensstarke Jahrhundert; auch das der
starken Leidenschaft.

Das 18. Jahrhundert ist vom Weibe beherrscht, schwärmerisch,
geistreich, flach, aber mit einem Geiste im Dienst
der Wünschbarkeit, des Herzens, libertin im Genusse des
Geistigsten, alle Autoritäten unterminierend; berauscht, heiter,
klar, human, falsch vor sich, viel Kanaille au fond, gesellschaftlich....

Das 19. Jahrhundert ist animalischer, unterirdischer,
häßlicher, realistischer, pöbelhafter, und ebendeshalb „besser“,
„ehrlicher“, vor der „Wirklichkeit“ jeder Art unterwürfiger,
wahrer; aber willensschwach, aber traurig und
dunkel-begehrlich, aber fatalistisch. Weder vor der „Vernunft“,
noch vor dem „Herzen“ in Scheu und Hochachtung;
tief überzeugt von der Herrschaft der Begierde (Schopenhauer
sagte „Wille“: aber nichts ist charakteristischer für
seine Philosophie, als daß das eigentliche Wollen in ihr
fehlt). Selbst die Moral auf einen Instinkt reduziert („Mitleid“).



Auguste Comte ist Fortsetzung des 18. Jahrhunderts
(Herrschaft von cœur über la tête, Sensualismus in der
Erkenntnistheorie, altruistische Schwärmerei).

Daß die Wissenschaft in dem Grade souverän geworden
ist, das beweist, wie das 19. Jahrhundert sich von der Domination
der Ideale losgemacht hat. Eine gewisse „Bedürfnislosigkeit“
im Wünschen ermöglicht uns erst unsere
wissenschaftliche Neugierde und Strenge – diese unsere Art
Tugend....

Die Romantik ist Nachschlag des 18. Jahrhunderts;
eine Art aufgetürmtes Verlangen nach dessen Schwärmerei
großen Stils (– tatsächlich ein gut Stück Schauspielerei
und Selbstbetrügerei: man wollte die starke Natur, die
große Leidenschaft darstellen).

Das 19. Jahrhundert sucht instinktiv nach Theorien, mit
denen es seine fatalistische Unterwerfung unter das
Tatsächliche gerechtfertigt fühlt. Schon Hegels Erfolg
gegen die „Empfindsamkeit“ und den romantischen Idealismus
lag im Fatalistischen seiner Denkweise, in seinem Glauben
an die größere Vernunft auf Seiten des Siegreichen, in
seiner Rechtfertigung des wirklichen „Staates“ (an Stelle
von „Menschheit“ usw.). – Schopenhauer: wir sind etwas
Dummes und bestenfalls sogar etwas Sich-selbst-Aufhebendes.
Erfolg des Determinismus, der genealogischen Ableitung
der früher als absolut geltenden Verbindlichkeiten,
die Lehre vom Milieu und der Anpassung, die Reduktion des
Willens auf Reflexbewegungen, die Leugnung des Willens
als „wirkender Ursache“; endlich – eine wirkliche Umtaufung:
man sieht so wenig Wille, daß das Wort frei wird,
um etwas anderes zu bezeichnen. Weitere Theorien: die
Lehre von der Objektivität, „willenlosen“ Betrachtung,
als einzigem Weg zur Wahrheit; auch zur Schönheit (–
auch der Glaube an das „Genie“, um ein Recht auf Unterwerfung
zu haben); der Mechanismus, die ausrechenbare
Starrheit des mechanischen Prozesses; der angebliche
„Naturalismus“, Elimination des wählenden, richtenden,
interpretierenden Subjekts als Prinzip –



Kant, mit seiner „praktischen Vernunft“, mit seinem
Moral-Fanatismus ist ganz 18. Jahrhundert; noch völlig
außerhalb der historischen Bewegung; ohne jeden Blick für
die Wirklichkeit seiner Zeit, zum Beispiel Revolution; unberührt
von der griechischen Philosophie; Phantast des Pflichtbegriffs;
Sensualist, mit dem Hinterhang der dogmatischen
Verwöhnung –.

Die Rückbewegung auf Kant in unserem Jahrhundert
ist eine Rückbewegung zum achtzehnten Jahrhundert:
man will sich ein Recht wieder auf die alten Ideale und die
alte Schwärmerei verschaffen, – darum eine Erkenntnistheorie,
welche „Grenzen setzt“, das heißt erlaubt, ein Jenseits
der Vernunft nach Belieben anzusetzen....

Die Denkweise Hegels ist von der Goetheschen nicht
sehr entfernt: man höre Goethe über Spinoza. Wille zur
Vergöttlichung des Alls und des Lebens, um in seinem Anschauen
und Ergründen Ruhe und Glück zu finden; Hegel
sucht Vernunft überall, – vor der Vernunft darf man sich
ergeben und bescheiden. Bei Goethe eine Art von fast
freudigem und vertrauendem Fatalismus, der nicht
revoltiert, der nicht ermattet, der aus sich eine Totalität zu
bilden sucht, im Glauben, daß erst in der Totalität alles sich
erlöst, als gut und gerechtfertigt erscheint.

6.

Voltaire – Rousseau. – Der Zustand der Natur ist
furchtbar, der Mensch ist Raubtier; unsere Zivilisation ist
ein unerhörter Triumph über diese Raubtiernatur: – so
schloß Voltaire. Er empfand die Milderung, die Raffinements,
die geistigen Freuden des zivilisierten Zustandes;
er verachtete die Borniertheit, auch in der Form der Tugend;
den Mangel an Delikatesse auch bei den Asketen und
Mönchen.

Die moralische Verwerflichkeit des Menschen schien
Rousseau zu präokkupieren; man kann mit den Worten
„ungerecht“, „grausam“ am meisten die Instinkte der Unterdrückten
aufreizen, die sich sonst unter dem Bann des
vetitum und der Ungnade befinden: so daß ihr Gewissen
ihnen die aufrührerischen Begierden widerrät. Diese
Emanzipatoren suchen vor allem eins: ihrer Partei die
großen Akzente und Attitüden der höheren Natur zu geben.

7.

Rousseau: die Regel gründend auf das Gefühl; die Natur
als Quelle der Gerechtigkeit; der Mensch vervollkommnet
sich in dem Maße, in dem er sich der Natur nähert
(– nach Voltaire in dem Maße, in dem er sich von der
Natur entfernt). Dieselben Epochen für den einen die des
Fortschritts der Humanität, für den andern Zeiten der Verschlimmerung
von Ungerechtigkeit und Ungleichheit.

Voltaire noch die umanità im Sinne der Renaissance begreifend,
insgleichen die virtù (als „hohe Kultur“), er
kämpft für die Sache der „honnêtes gens“ und „de la
bonne compagnie“, die Sache des Geschmacks, der Wissenschaft,
der Künste, die Sache des Fortschritts selbst und der
Zivilisation.

Der Kampf gegen 1760 entbrannt: der Genfer Bürger
und le seigneur de Ferney. Erst von da an wird Voltaire
der Mann seines Jahrhunderts, der Philosoph, der
Vertreter der Toleranz und des Unglaubens (bis dahin nur
un bel esprit). Der Neid und der Haß auf Rousseaus Erfolg
trieb ihn vorwärts, „in die Höhe“.

Pour „la canaille“ un dieu rémunérateur et vengeur
– Voltaire.

Kritik beider Standpunkte in Hinsicht auf den Wert der
Zivilisation. Die soziale Erfindung, die schönste, die
es für Voltaire gibt: es gibt kein höheres Ziel, als sie zu
unterhalten und zu vervollkommnen; eben das ist die honnêteté,
die sozialen Gebräuche zu achten; Tugend ein Gehorsam
gegen gewisse notwendige „Vorurteile“ zugunsten der
Erhaltung der „Gesellschaft“. Kultur-Missionär, Aristokrat,
Vertreter der siegreichen, herrschenden Stände und
ihrer Wertungen. Aber Rousseau blieb Plebejer, auch als
homme de lettres, das war unerhört; seine unverschämte
Verachtung alles dessen, was nicht er selbst war.



Das Krankhafte an Rousseau am meisten bewundert
und nachgeahmt. (Lord Byron ihm verwandt; auch sich zu
erhabenen Attitüden aufschraubend, zum rankünösen Groll;
Zeichen der „Gemeinheit“; später, durch Venedig ins
Gleichgewicht gebracht, begriff er, was mehr erleichtert
und wohltut, .... l'insouciance.)

Rousseau ist stolz in Hinsicht auf das, was er ist, trotz
seiner Herkunft; aber er gerät außer sich, wenn man ihn
daran erinnert ....

Bei Rousseau unzweifelhaft die Geistesstörung, bei
Voltaire eine ungewöhnliche Gesundheit und Leichtigkeit. Die
Ranküne des Kranken; die Zeiten seines Irrsinns auch
die seiner Menschenverachtung und seines Mißtrauens.

Die Verteidigung der Providenz durch Rousseau (gegen
den Pessimismus Voltaires): er brauchte Gott, um den
Fluch auf die Gesellschaft und die Zivilisation werfen zu
können; alles mußte an sich gut sein, da Gott es geschaffen;
nur der Mensch hat den Menschen verdorben. Der
„gute Mensch“ als Naturmensch war eine reine Phantasie;
aber mit dem Dogma von der Autorschaft Gottes etwas
Wahrscheinliches und Begründetes.

Romantik à la Rousseau: die Leidenschaft („das souveräne
Recht der Passion“); die „Natürlichkeit“; die Faszination
der Verrücktheit (die Narrheit zur Größe gerechnet);
die unsinnige Eitelkeit des Schwachen; die Pöbel-Ranküne
als Richterin („in der Politik hat man seit hundert
Jahren einen Kranken als Führer genommen“).

8.

Die beiden großen Tentativen, die gemacht worden
sind, das 18. Jahrhundert zu überwinden:

Napoleon, indem er den Mann, den Soldaten und den
großen Kampf um Macht wieder aufweckte – Europa
als politische Einheit konzipierend;

Goethe, indem er eine europäische Kultur imaginierte,
die die volle Erbschaft der schon erreichten Humanität
macht.



Die deutsche Kultur dieses Jahrhunderts erweckt Mißtrauen
– in der Musik fehlt jenes volle, erlösende und bindende
Element Goethe –

9.

Schopenhauer als Nachschlag (Zustand vor der Revolution):
– Mitleid, Sinnlichkeit, Kunst, Schwäche des
Willens, Katholizismus der geistigsten Begierden – das ist
gutes achtzehntes Jahrhundert au fond.

Schopenhauers Grundmißverständnis des Willens
(wie als ob Begierde, Instinkt, Trieb das Wesentliche am
Willen sei) ist typisch: Werterniedrigung des Willens bis
zur Verkennung. Insgleichen Haß gegen das Wollen; Versuch,
in dem Nicht-mehr-wollen, im „Subjektsein ohne Ziel
und Absicht“ (im „reinen willensfreien Subjekt“) etwas
Höheres, ja das Höhere, das Wertvolle zu sehen. Großes
Symptom der Ermüdung oder der Schwäche des Willens:
denn dieser ist ganz eigentlich das, was die Begierden
als Herr behandelt, ihnen Weg und Maß weist....

10.

Henrik Ibsen ist mir sehr deutlich geworden. Mit all
seinem robusten Idealismus und „Willen zur Wahrheit“ hat
er sich nicht von dem Moral-Illusionismus frei zu machen
gewagt, welcher „Freiheit“ sagt und sich nicht eingestehen
will, was Freiheit ist: die zweite Stufe in der Metamorphose
des „Willens zur Macht“ seitens derer, denen sie
fehlt. Auf der ersten verlangt man Gerechtigkeit von Seiten
derer, welche die Macht haben. Auf der zweiten sagt man
„Freiheit“, das heißt, man will „loskommen“ von denen,
welche die Macht haben. Auf der dritten sagt man „gleiche
Rechte“, das heißt, man will, so lange man noch nicht das
Übergewicht hat, auch die Mitbewerber hindern, in der Macht
zu wachsen.

11.

Kritik des modernen Menschen: – „der gute
Mensch“, nur verdorben und verführt durch schlechte Institutionen
(Tyrannen und Priester); – die Vernunft als
Autorität; – die Geschichte als Überwindung von Irrtümern;
– die Zukunft als Fortschritt; – der christliche
Staat („der Gott der Heerscharen“); – der christliche Geschlechtsbetrieb
(oder die Ehe); – das Reich der „Gerechtigkeit“
(der Kultus der „Menschheit“); – die „Freiheit“.

Die romantische Attitüde des modernen Menschen: –
der edle Mensch (Byron, Victor Hugo, George Sand); –
die edle Entrüstung; – die Heiligung durch die Leidenschaft
(als wahre „Natur“); – die Parteinahme für die
Unterdrückten und Schlechtweggekommenen: Motto der Historiker
und Romanziers; – die Stoiker der Pflicht; –
die „Selbstlosigkeit“ als Kunst und Erkenntnis; – der
Altruismus als verlogenste Form des Egoismus (Utilitarismus),
gefühlsamster Egoismus.

Dies alles ist achtzehntes Jahrhundert. Was dagegen
nicht sich aus ihm vererbt hat: die insouciance, die Heiterkeit,
die Eleganz, die geistige Helligkeit. Das Tempo des
Geistes hat sich verändert; der Genuß an der geistigen Feinheit
und Klarheit ist dem Genuß an der Farbe, Harmonie,
Masse, Realität usw. gewichen. Sensualismus im Geistigen.
Kurz, es ist das achtzehnte Jahrhundert Rousseaus.

12.

Meine Freunde, wir haben es hart gehabt, als wir jung
waren: wir haben an der Jugend selber gelitten wie an einer
schweren Krankheit. Das macht die Zeit, in die wir geworfen
sind – die Zeit eines großen inneren Verfalles und Auseinanderfalles,
welche mit allen ihren Schwächen und noch
mit ihrer besten Stärke dem Geiste der Jugend entgegenwirkt.
Das Auseinanderfallen, also die Ungewißheit, ist
dieser Zeit eigen: nichts steht auf festen Füßen und hartem
Glauben an sich: man lebt für morgen, denn das Übermorgen
ist zweifelhaft. Es ist alles glatt und gefährlich auf unserer
Bahn, und dabei ist das Eis, das uns noch trägt, so
dünn geworden: wir fühlen alle den warmen, unheimlichen
Atem des Tauwindes – wo wir noch gehen, da wird bald
niemand mehr gehen können!



13.

Zur Geschichte der modernen Verdüsterung.

Die Staatsnomaden (Beamte usw.): ohne „Heimat“ –

Der Niedergang der Familie.

Der „gute Mensch“ als Symptom der Erschöpfung.

Gerechtigkeit als Wille zur Macht (Züchtung).

Geilheit und Neurose.

Der Anarchist.

Menschenverachtung, Ekel.

Tiefste Unterscheidung: ob der Hunger oder der Überfluß
schöpferisch wird? Ersterer erzeugt die Ideale der Romantik.
–

Nordische Unnatürlichkeit.

Das Bedürfnis nach Alcoholica: die Arbeiter-„Not“.

Der philosophische Nihilismus.

14.

Das langsame Hervortreten und Emporkommen der mittleren
und niederen Stände (eingerechnet der niederen Art
Geist und Leib), welches schon vor der französischen Revolution
reichlich präludiert und ohne Revolution ebenfalls
seinen Weg vorwärts gemacht hätte, – im Ganzen also das
Übergewicht der Herde über alle Hirten und Leithämmel –
bringt mit sich

1. Verdüsterung des Geistes (– das Beieinander eines
stoischen und frivolen Anscheins von Glück, wie es vornehmen
Kulturen eigen ist, nimmt ab; man läßt viele Leiden
sehen und hören, welche man früher ertrug und verbarg);

2. die moralische Hypokrisie (eine Art, sich durch Moral
auszeichnen zu wollen, aber durch die Herden-Tugenden:
Mitleid, Fürsorge, Mäßigung, welche nicht außer dem
Herden-Vermögen erkannt und gewürdigt werden);

3. eine wirkliche große Menge von Mitleiden und Mitfreude
(das Wohlgefallen im großen Beieinander, wie es
alle Herdentiere haben – „Gemeinsinn“, „Vaterland“,
alles, wo das Individuum nicht in Betracht kommt).

15.

Was heute am tiefsten angegriffen ist, das ist der Instinkt
und der Wille der Tradition: alle Institutionen,
die diesem Instinkt ihre Herkunft verdanken, gehen dem
modernen Geiste wider den Geschmack.... Im Grunde denkt
und tut man nichts, was nicht den Zweck verfolgte, diesen
Sinn für Überlieferung mit den Wurzeln herauszureißen.
Man nimmt die Tradition als Fatalität; man studiert sie,
man erkennt sie an (als „Erblichkeit“ –), aber man will
sie nicht. Die Anspannung eines Willens über lange Zeitfernen
hin, die Auswahl der Zustände und Wertungen,
welche es machen, daß man über Jahrhunderte der Zukunft
verfügen kann – das gerade ist im höchsten Maße antimodern.
Woraus sich ergibt, daß die desorganisierenden
Prinzipien unserem Zeitalter den Charakter geben. –

16.

Die ehemaligen Mittel, gleichartige, dauernde Wesen
durch lange Geschlechter zu erzielen: unveräußerlicher Grundbesitz,
Verehrung der Älteren (Ursprung des Götter- und
Heroen-Glaubens als der Ahnherren).

Jetzt gehört die Zersplitterung des Grundbesitzes in
die entgegengesetzte Tendenz: eine Zeitung (an Stelle der
täglichen Gebete), Eisenbahn, Telegraph. Zentralisation
einer ungeheuren Menge verschiedener Interessen in einer
Seele: die dazu sehr stark und verwandlungsfähig sein muß.

17.

Die „Modernität“ unter dem Gleichnis von Ernährung
und Verdauung. –

Die Sensibilität unsäglich reizbarer (– unter moralistischem
Aufputz: die Vermehrung des Mitleids –); die
Fülle disparater Eindrücke größer als je: – der Kosmopolitismus
der Speisen, der Literaturen, Zeitungen, Formen,
Geschmäcker, selbst Landschaften. Das Tempo dieser
Einströmung ein Prestissimo; die Eindrücke wischen sich
aus; man wehrt sich instinktiv, etwas hereinzunehmen, tief
zu nehmen, etwas zu „verdauen“; – Schwächung der Verdauungskraft
resultiert daraus. Eine Art Anpassung an
diese Überhäufung mit Eindrücken tritt ein: der Mensch verlernt
zu agieren; er reagiert nur noch auf Erregungen
von außen her. Er gibt seine Kraft aus teils in der Aneignung,
teils in der Verteidigung, teils in der Entgegnung.
Tiefe Schwächung der Spontaneität: – der
Historiker, Kritiker, Analytiker, der Interpret, der Beobachter,
der Sammler, der Leser, – alles reaktive Talente,
– alle Wissenschaft!

Künstliche Zurechtmachung seiner Natur zum „Spiegel“;
interessiert, aber gleichsam bloß epidermal-interessiert;
eine grundsätzliche Kühle, ein Gleichgewicht, eine festgehaltene
niedere Temperatur dicht unter der dünnen Fläche,
auf der es Wärme, Bewegung, „Sturm“, Wellenspiel gibt.

Gegensatz der äußeren Beweglichkeit zu einer gewissen
tiefen Schwere und Müdigkeit.

18.

Die Zuchtlosigkeit des modernen Geistes unter allerhand
moralischem Aufputz. – Die Prunkworte sind: die
Toleranz (für „Unfähigkeit zu Ja und Nein“); la largeur
de sympathie (= ein Drittel Indifferenz, ein Drittel Neugierde,
ein Drittel krankhafte Erregbarkeit); die „Objektivität“
(= Mangel an Person, Mangel an Wille, Unfähigkeit
zur „Liebe“); die „Freiheit“ gegen die Regel (Romantik);
die „Wahrheit“ gegen die Fälscherei und Lügnerei (Naturalismus);
die „Wissenschaftlichkeit“ (das „document humain“:
auf Deutsch der Kolportageroman und die Addition
– statt der Komposition); die „Leidenschaft“ an Stelle
der Unordnung und der Unmäßigkeit; die „Tiefe“ an Stelle
der Verworrenheit, des Symbolen-Wirrwarrs.

19.

Man kennt die Art Mensch, welche sich in die Sentenz
tout comprendre c'est tout pardonner verliebt hat. Es
sind die Schwachen, es sind vor allem die Enttäuschten:
wenn es an allem etwas zu verzeihen gibt, so gibt es auch
an allem etwas zu verachten! Es ist die Philosophie der Enttäuschung,
die sich hier so human in Mitleiden einwickelt und
süß blickt.

Das sind Romantiker, denen der Glaube flöten ging: nun
wollen sie wenigstens noch zusehen, wie alles läuft und verläuft.
Sie nennen's l'art pour l'art, „Objektivität“ usw.

20.

Überarbeitung, Neugierde und Mitgefühl – unsere modernen
Laster.

21.

Wohin gehört unsre moderne Welt: in die Erschöpfung
oder in den Aufgang? – Ihre Vielheit und Unruhe bedingt
durch die höchste Form des Bewußtwerdens.

22.

Die Deutschen sind noch nichts, aber sie werden etwas;
also haben sie noch keine Kultur, – also können sie noch
keine Kultur haben! Das ist mein Satz: mag sich daran
stoßen, wer es muß. – Sie sind noch nichts: das heißt, sie
sind allerlei. Sie werden etwas: das heißt, sie hören einmal
auf, allerlei zu sein. Das letzte ist im Grunde nur ein
Wunsch, kaum noch eine Hoffnung; glücklicherweise ein
Wunsch, auf dem man leben kann, eine Sache des Willens,
der Arbeit, der Zucht, der Züchtung so gut, als eine Sache
des Unwillens, des Verlangens, der Entbehrung, des Unbehagens,
ja der Erbitterung, – kurz, wir Deutschen wollen
etwas von uns, was man von uns noch nicht wollte – wir
wollen etwas mehr!

Daß diesem „Deutschen, wie er noch nicht ist“ – etwas
Besseres zukommt, als die heutige deutsche „Bildung“; daß
alle „Werdenden“ ergrimmt sein müssen, wo sie eine Zufriedenheit
auf diesem Bereiche, ein dreistes „Sich-zur-Ruhe-setzen“
oder „Sich-selbst-anräuchern“ wahrnehmen: das ist
mein zweiter Satz, über den ich auch noch nicht umgelernt
habe.



2. Wesen und Ursache.

23.

Was bedeutet Nihilismus? – Daß die obersten Werte
sich entwerten. Es fehlt das Ziel; es fehlt die Antwort auf
das „Warum?“

24.

Der radikale Nihilismus ist die Überzeugung einer absoluten
Unhaltbarkeit des Daseins, wenn es sich um die
höchsten Werte, die man anerkennt, handelt; hinzugerechnet
die Einsicht, daß wir nicht das geringste Recht haben, ein
Jenseits oder ein An-sich der Dinge anzusetzen, das „göttlich“,
das leibhafte Moral sei.

Diese Einsicht ist eine Folge der großgezogenen „Wahrhaftigkeit“:
somit selbst eine Folge des Glaubens an die
Moral.

25.

Nihilismus. Er ist zweideutig:

A. Nihilismus als Zeichen der gesteigerten Macht des
Geistes: der aktive Nihilismus.

B. Nihilismus als Niedergang und Rückgang der
Macht des Geistes: der passive Nihilismus.

26.

Der Nihilismus ein normaler Zustand.

Er kann ein Zeichen von Stärke sein, die Kraft des Geistes
kann so angewachsen sein, daß ihr die bisherigen Ziele
(„Überzeugungen“, Glaubensartikel) unangemessen sind (–
ein Glaube nämlich drückt im allgemeinen den Zwang von
Existenzbedingungen aus, eine Unterwerfung unter die
Autorität von Verhältnissen, unter denen ein Wesen gedeiht,
wächst, Macht gewinnt....); andrerseits ein Zeichen
von nicht genügender Stärke, um produktiv sich nun
auch wieder ein Ziel, ein Warum, einen Glauben zu setzen.

Sein Maximum von relativer Kraft erreicht er als gewalttätige
Kraft der Zerstörung: als aktiver Nihilismus.

Sein Gegensatz wäre der müde Nihilismus, der nicht
mehr angreift: seine berühmteste Form der Buddhismus:
als passivischer Nihilismus, als ein Zeichen von Schwäche:
die Kraft des Geistes kann ermüdet, erschöpft sein, so daß
die bisherigen Ziele und Werte unangemessen sind und
keinen Glauben mehr finden –, daß die Synthesis der
Werte und Ziele (auf der jede starke Kultur beruht) sich löst,
so daß die einzelnen Werte sich Krieg machen: Zersetzung
–, daß alles, was erquickt, heilt, beruhigt, betäubt, in den
Vordergrund tritt, unter verschiedenen Verkleidungen, religiös
oder moralisch, oder politisch, oder ästhetisch usw.

27.

Der Nihilismus stellt einen pathologischen Zwischenzustand
dar (pathologisch ist die ungeheure Verallgemeinerung,
der Schluß auf gar keinen Sinn): sei es, daß die
produktiven Kräfte noch nicht stark genug sind, – sei es,
daß die décadence noch zögert und ihre Hilfsmittel noch
nicht erfunden hat.

Voraussetzung dieser Hypothese: – Daß es keine
Wahrheit gibt; daß es keine absolute Beschaffenheit der
Dinge, kein „Ding an sich“ gibt. – Dies ist selbst nur
Nihilismus, und zwar der extremste. Er legt den
Wert der Dinge gerade dahinein, daß diesen Werten keine
Realität entspricht und entsprach, sondern daß sie nur ein
Symptom von Kraft auf Seiten der Wert-Ansetzer sind,
eine Simplifikation zum Zweck des Lebens.

28.

Die Frage des Nihilismus „wozu?“ geht von der bisherigen
Gewöhnung aus, vermöge deren das Ziel von außen
her gestellt, gegeben, gefordert schien – nämlich durch irgendeine
übermenschliche Autorität. Nachdem man verlernt
hat, an diese zu glauben, sucht man doch nach alter Gewöhnung
nach einer anderen Autorität, welche unbedingt
zu reden wüßte und Ziele und Aufgaben befehlen könnte.
Die Autorität des Gewissens tritt jetzt in erster Linie (je
mehr emanzipiert von der Theologie, um so imperativischer
wird die Moral) als Schadenersatz für eine persönliche
Autorität. Oder die Autorität der Vernunft. Oder der soziale
Instinkt (die Herde). Oder die Historie mit einem
immanenten Geist, welche ihr Ziel in sich hat und der man
sich überlassen kann. Man möchte herumkommen um
den Willen, um das Wollen eines Zieles, um das Risiko,
sich selbst ein Ziel zu geben; man möchte die Verantwortung
abwälzen (– man würde den Fatalismus akzeptieren).
Endlich: Glück, und, mit einiger Tartüfferie, das
Glück der Meisten.

Man sagt sich

1. ein bestimmtes Ziel ist gar nicht nötig,

2. ist gar nicht möglich vorherzusehen.

Gerade jetzt, wo der Wille in der höchsten Kraft nötig
wäre, ist er am schwächsten und kleinmütigsten. Absolutes
Mißtrauen gegen die organisatorische Kraft des
Willens fürs Ganze.

29.

Der Nihilismus ist nicht nur eine Betrachtsamkeit über
das „Umsonst!“ und nicht nur der Glaube, daß alles wert
ist, zugrunde zu gehen: man legt Hand an, man richtet zugrunde....
Das ist, wenn man will, unlogisch: aber der
Nihilist glaubt nicht an die Nötigung, logisch zu sein.... Es
ist der Zustand starker Geister und Willen: und solchen ist
es nicht möglich, bei dem Nein „des Urteils“ stehen zu bleiben:
– das Nein der Tat kommt aus ihrer Natur. Der
Vernichtsung durch das Urteil sekundiert die Vernichtsung
durch die Hand.

30.

Zur Genesis des Nihilisten. – Man hat nur spät
den Mut zu dem, was man eigentlich weiß. Daß ich von
Grund aus bisher Nihilist gewesen bin, das habe ich mir erst
seit kurzem eingestanden: die Energie, der Radikalismus,
mit dem ich als Nihilist vorwärts ging, täuschte mich über
diese Grundtatsache. Wenn man einem Ziele entgegengeht,
so scheint es unmöglich, daß „die Ziellosigkeit an sich“ unser
Glaubensgrundsatz ist.



31.

Der philosophische Nihilist ist der Überzeugung, daß alles
Geschehen sinnlos und umsonstig ist; und es sollte kein sinnloses
und umsonstiges Sein geben. Aber woher dieses: Es
sollte nicht? Aber woher nimmt man diesen „Sinn“, dieses
Maß? – Der Nihilist meint im Grunde, der Hinblick
auf ein solches ödes, nutzloses Sein wirke auf einen Philosophen
unbefriedigend, öde, verzweifelt. Eine solche Einsicht
widerspricht unserer feineren Sensibilität als Philosophen.
Es läuft auf die absurde Wertung hinaus: der Charakter
des Daseins müßte dem Philosophen Vergnügen
machen, wenn anders es zu Recht bestehen soll....

Nun ist leicht zu begreifen, daß Vergnügen und Unlust
innerhalb des Geschehens nur den Sinn von Mitteln haben
können: es bliebe übrig, zu fragen, ob wir den „Sinn“,
„Zweck“ überhaupt sehen könnten, ob nicht die Frage der
Sinnlosigkeit oder ihres Gegenteils für uns unlösbar ist. –

32.

Die Arten der Selbstbetäubung. – Im Innersten:
nicht wissen, wohinaus? Leere. Versuch, mit Rausch darüber
hinwegzukommen: Rausch als Musik, Rausch als Grausamkeit
im tragischen Genuß des Zugrundegehens des Edelsten,
Rausch als blinde Schwärmerei für einzelne Menschen oder
Zeiten (als Haß usw.). – Versuch, besinnungslos zu arbeiten,
als Werkzeug der Wissenschaft: das Auge offen
machen für die vielen kleinen Genüsse, zum Beispiel auch
als Erkennender (Bescheidenheit gegen sich); die Bescheidung
über sich zu generalisieren, zu einem Pathos; die Mystik,
der wollüstige Genuß der ewigen Leere; die Kunst „um
ihrer selber willen“ („le fait“), das „reine Erkennen“ als
Narkosen des Ekels an sich selber; irgend welche beständige
Arbeit, irgendein kleiner dummer Fanatismus; das Durcheinander
aller Mittel, Krankheit durch allgemeine Unmäßigkeit
(die Ausschweifung tötet das Vergnügen).

1. Willensschwäche als Resultat.

2. Extremer Stolz und die Demütigung kleinlicher Schwäche
im Kontrast gefühlt.



33.

Der unvollständige Nihilismus, seine Formen: wir
leben mitten drin.

Die Versuche, dem Nihilismus zu entgehen, ohne die bisherigen
Werte umzuwerten: bringen das Gegenteil hervor,
verschärfen das Problem.

34.

1. Der Nihilismus steht vor der Tür: woher kommt uns
dieser unheimlichste aller Gäste? – Ausgangspunkt: es ist
ein Irrtum, auf „soziale Notstände“ oder „physiologische
Entartungen“ oder gar auf Korruption hinzuweisen als Ursache
des Nihilismus. Es ist die honnetteste, mitfühlendste
Zeit. Not, seelische, leibliche, intellektuelle Not ist an sich
durchaus nicht vermögend, Nihilismus (das heißt, die radikale
Ablehnung von Wert, Sinn, Wünschbarkeit) hervorzubringen.
Diese Nöte erlauben immer noch ganz verschiedene
Ausdeutungen. Sondern: in einer ganz bestimmten
Ausdeutung, in der christlich-moralischen, steckt der Nihilismus.

2. Der Untergang des Christentums – an seiner Moral
(die unablösbar ist –), welche sich gegen den christlichen
Gott wendet (der Sinn der Wahrhaftigkeit, durch das Christentum
hoch entwickelt, bekommt Ekel vor der Falschheit
und Verlogenheit aller christlichen Welt- und Geschichtsdeutung.
Rückschlag von „Gott ist die Wahrheit“ in den fanatischen
Glauben „Alles ist falsch“. Buddhismus der Tat...).

3. Skepsis an der Moral ist das Entscheidende. Der Untergang
der moralischen Weltauslegung, die keine Sanktion
mehr hat, nachdem sie versucht hat, sich in eine Jenseitigkeit
zu flüchten: endet in Nihilismus. „Alles hat keinen Sinn“
(die Undurchführbarkeit einer Weltauslegung, der ungeheure
Kraft gewidmet worden ist – erweckt das Mißtrauen, ob
nicht alle Weltauslegungen falsch sind –). Buddhistischer
Zug, Sehnsucht ins Nichts. (Der indische Buddhismus hat
nicht eine grundmoralische Entwicklung hinter sich, deshalb
ist bei ihm im Nihilismus nur unüberwundene Moral: Dasein
als Strafe, Dasein als Irrtum kombiniert, der Irrtum
also als Strafe – eine moralische Wertschätzung). Die philosophischen
Versuche, den „moralischen Gott“ zu überwinden
(Hegel, Pantheismus); Überwindung der volkstümlichen
Ideale: der Weise, der Heilige; der Dichter. Antagonismus
von „wahr“ und „schön“ und „gut“ – –

4. Gegen die „Sinnlosigkeit“ einerseits, gegen die moralischen
Werturteile andererseits: inwiefern alle Wissenschaft
und Philosophie bisher unter moralischen Urteilen stand?
und ob man nicht die Feindschaft der Wissenschaft mit in
den Kauf bekommt? Oder die Antiwissenschaftlichkeit? Kritik
des Spinozismus. Die christlichen Werturteile überall
in den sozialistischen und positivistischen Systemen rückständig.
Es fehlt eine Kritik der christlichen Moral.

5. Die nihilistischen Konsequenzen der jetzigen Naturwissenschaft
(nebst ihren Versuchen, ins Jenseitige zu entschlüpfen).
Aus ihrem Betriebe folgt endlich eine Selbstzersetzung,
eine Wendung gegen sich, eine Antiwissenschaftlichkeit.
Seit Kopernikus rollt der Mensch aus dem Zentrum
ins x.

6. Die nihilistischen Konsequenzen der politischen und
volkswirtschaftlichen Denkweise, wo alle „Prinzipien“ nachgerade
zur Schauspielerei gehören: der Hauch von Mittelmäßigkeit,
Erbärmlichkeit, Unaufrichtigkeit usw. Der Nationalismus.
Der Anarchismus usw. Strafe. Es fehlt der erlösende
Stand und Mensch, die Rechtfertiger –

7. Die nihilistischen Konsequenzen der Historie und der
„praktischen Historiker“, das heißt der Romantiker. Die
Stellung der Kunst: absolute Unoriginalität ihrer Stellung
in der modernen Welt. Ihre Verdüsterung. Goethes angebliches
Olympiertum.

8. Die Kunst und die Vorbereitung des Nihilismus: Romantik
(Wagners Nibelungen-Schluß).

35.

Der moderne Pessimismus ist ein Ausdruck von der Nutzlosigkeit
der modernen Welt, – nicht der Welt und des
Daseins.



36.

Das allgemeinste Zeichen der modernen Zeit: der
Mensch hat in seinen eigenen Augen unglaublich an Würde
eingebüßt. Lange als Mittelpunkt und Tragödienheld des
Daseins überhaupt; dann wenigstens bemüht, sich als verwandt
mit der entscheidenden und an sich wertvollen Seite
des Daseins zu beweisen – wie es alle Metaphysiker tun,
die die Würde des Menschen festhalten wollen, mit ihrem
Glauben, daß die moralischen Werte kardinale Werte sind.
Wer Gott fahren ließ, hält um so strenger am Glauben an
die Moral fest.

37.

Ursachen für die Heraufkunft des Pessimismus:

1. daß die mächtigsten und zukunftsvollsten Triebe des
Lebens bisher verleumdet sind, so daß das Leben einen
Fluch über sich hat;

2. daß die wachsende Tapferkeit und Redlichkeit und das
kühnere Mißtrauen des Menschen die Unablösbarkeit dieser
Instinkte vom Leben begreift und dem Leben sich entgegenwendet;

3. daß nur die Mittelmäßigsten, die jenen Konflikt gar
nicht fühlen, gedeihen, die höhere Art mißrät und als Gebilde
der Entartung gegen sich einnimmt, – daß andererseits
das Mittelmäßige, sich als Ziel und Sinn gebend, indigniert
(– daß niemand ein Wozu? mehr beantworten
kann –);

4. daß die Verkleinerung, die Schmerzfähigkeit, die Unruhe,
die Hast, das Gewimmel beständig zunimmt, – daß
die Vergegenwärtigung dieses ganzen Treibens, der sogenannten
„Zivilisation“, immer leichter wird, daß der einzelne
angesichts dieser ungeheuren Maschinerie verzagt und
sich unterwirft.

38.

Welche Vorteile bot die christliche Moralhypothese?

1. Sie verlieh dem Menschen einen absoluten Wert, im
Gegensatz zu seiner Kleinheit und Zufälligkeit im Strom des
Werdens und Vergehens;



2. sie diente den Advokaten Gottes, insofern sie der Welt
trotz Leid und Übel den Charakter der Vollkommenheit
ließ, – eingerechnet jene „Freiheit“ – das Übel erschien
voller Sinn;

3. sie setzte ein Wissen um absolute Werte beim Menschen
an und gab ihm somit gerade für das Wichtigste adäquate
Erkenntnis;

4. sie verhütete, daß der Mensch sich als Mensch verachtete,
daß er gegen das Leben Partei nahm, daß er am Erkennen
verzweifelte: sie war ein Erhaltungsmittel.

In summa: Moral war das große Gegenmittel gegen
den praktischen und theoretischen Nihilismus.

39.

Die Zeit kommt, wo wir dafür bezahlen müssen, zwei
Jahrtausende lang Christen gewesen zu sein: wir verlieren
das Schwergewicht, das uns leben ließ, – wir wissen
eine Zeitlang nicht, wo aus noch ein. Wir stürzen jählings in
die entgegengesetzten Wertungen, mit dem gleichen Maße
von Energie, das eben eine solche extreme Überwertung
des Menschen im Menschen erzeugt hat.

Jetzt ist alles durch und durch falsch, „Wort“, durcheinander,
schwach oder überspannt:

a) man versucht eine Art von irdischer Lösung, aber im
gleichen Sinne, in dem des schließlichen Triumphs von
Wahrheit, Liebe, Gerechtigkeit (der Sozialismus: „Gleichheit
der Person“);

b) man versucht ebenfalls das Moral-Ideal festzuhalten
(mit dem Vorrang des Unegoistischen, der Selbstverleugnung,
der Willensverneinung);

c) man versucht selbst das „Jenseits“ festzuhalten: sei es
auch nur als antilogisches x; aber man deutet es sofort so
aus, daß eine Art metaphysischer Trost alten Stils aus ihm
gezogen werden kann;

d) man versucht die göttliche Leitung alten Stils, die
belohnende, bestrafende, erziehende, zum Besseren führende
Ordnung der Dinge aus dem Geschehen herauszulesen;



e) man glaubt nach wie vor an Gut und Böse: so, daß
man den Sieg des Guten und die Vernichtung des Bösen als
Aufgabe empfindet (– das ist englisch, typischer Fall der
Flachkopf John Stuart Mill);

f) die Verachtung der „Natürlichkeit“, der Begierde, des
ego: Versuch, selbst die höchste Geistlichkeit und Kunst als
Folge einer Entpersönlichung und als désintéressement zu
verstehen;

g) man erlaubt der Kirche, sich immer noch in alle wesentlichen
Erlebnisse und Hauptpunkte des Einzellebens einzudrängen,
um ihnen Weihe, höheren Sinn zu geben:
wir haben noch immer den „christlichen Staat“, die „christliche
Ehe“ –

40.

Aber unter den Kräften, die die Moral großzog, war die
Wahrhaftigkeit: diese wendet sich endlich gegen die Moral,
entdeckt ihre Teleologie, ihre interessierte Betrachtung
– und jetzt wirkt die Einsicht in diese lange eingefleischte
Verlogenheit, die man verzweifelt, von sich abzutun,
gerade als Stimulans. Wir konstatieren jetzt Bedürfnisse
an uns, gepflanzt durch die lange Moral-Interpretation,
welche uns jetzt als Bedürfnisse zum Unwahren erscheinen:
andererseits sind es die, an denen der Wert zu
hängen scheint, derentwegen wir zu leben aushalten. Dieser
Antagonismus – das, was wir erkennen, nicht zu schätzen
und das, was wir uns vorlügen möchten, nicht mehr schätzen
zu dürfen – ergibt einen Auflösungsprozeß.

41.

Dies ist die Antinomie:

Sofern wir an die Moral glauben, verurteilen wir das
Dasein.

42.

Die obersten Werte, in deren Dienst der Mensch leben
sollte, namentlich wenn sie sehr schwer und kostspielig über
ihn verfügten, – diese sozialen Werte hat man zum
Zweck ihrer Tonverstärkung, wie als ob sie Kommandos
Gottes wären, als „Realität“, als „wahre“ Welt, als Hoffnung
und zukünftige Welt über dem Menschen aufgebaut.
Jetzt, wo die mesquine Herkunft dieser Werke klar wird,
scheint uns das All damit entwertet, „sinnlos“ geworden,
– aber das ist nur ein Zwischenzustand.

43.

Ursachen des Nihilismus:

1. Es fehlt die höhere Spezies, das heißt die, deren
unerschöpfliche Fruchtbarkeit und Macht den Glauben an den
Menschen aufrecht erhält. (Man denke, was man Napoleon
verdankt: fast alle höheren Hoffnungen dieses Jahrhunderts.)

2. Die niedere Spezies („Herde“, „Masse“, „Gesellschaft“)
verlernt die Bescheidenheit und bauscht ihre Bedürfnisse
zu kosmischen und metaphysischen Werten auf.
Dadurch wird das ganze Dasein vulgarisiert: insofern
nämlich die Masse herrscht, tyrannisiert sie die Ausnahmen,
so daß diese den Glauben an sich verlieren und Nihilisten
werden.

Alle Versuche, höhere Typen auszudenken, manquiert
(„Romantik“; der Künstler, der Philosoph; gegen
Carlyles Versuch, ihnen die höchsten Moralwerte zuzulegen).

Widerstand gegen höhere Typen als Resultat.

Niedergang und Unsicherheit aller höheren Typen.
Der Kampf gegen das Genie („Volkspoesie“ usw.). Mitleid
mit den Niederen und Leidenden als Maßstab für die
Höhe der Seele.

Es fehlt der Philosoph, der Ausdeuter der Tat, nicht
nur der Umdichter.

44.

Die nihilistische Konsequenz (der Glaube an die Wertlosigkeit)
als Folge der moralischen Wertschätzung: – das
Egoistische ist uns verleidet (selbst nach der Einsicht in
die Unmöglichkeit des Unegoistischen); – das Notwendige
ist uns verleidet (selbst nach der Einsicht in die Unmöglichkeit
eines liberum arbitrium und einer „intelligiblen Freiheit“).
Wir sehen, daß wir die Sphäre, wohin wir unsere
Werte gelegt haben, nicht erreichen – damit hat die andere
Sphäre, in der wir leben, noch keineswegs an Wert gewonnen:
im Gegenteil, wir sind müde, weil wir den Hauptantrieb
verloren haben. „Umsonst bisher!“

45.

Man hat neuerdings mit einem zufälligen und in jedem
Betracht unzutreffenden Wort viel Mißbrauch getrieben:
redet überall von „Pessimismus“, man kämpft um die
Frage, auf die es Antworten geben müsse, wer recht habe,
der Pessimismus oder der Optimismus.

Man hat nicht begriffen, was doch mit Händen zu greifen:
daß Pessimismus kein Problem, sondern ein Symptom
ist, – daß der Name ersetzt werden müsse durch „Nihilismus“,
– daß die Frage, ob Nichtsein besser ist als
Sein, selbst schon eine Krankheit, ein Niedergangsanzeichen,
eine Idiosynkrasie ist.

Die nihilistische Bewegung ist nur der Ausdruck einer physiologischen
décadence.

46.

Grundeinsicht über das Wesen der décadence: was man
bisher als deren Ursachen angesehen hat, sind deren
Folgen.

Damit verändert sich die ganze Perspektive der moralischen
Probleme.

Der ganze Moralkampf gegen Laster, Luxus, Verbrechen,
selbst Krankheit erscheint als Naivität, als überflüssig: –
es gibt keine „Besserung“ (gegen die Reue).

Die décadence selbst ist nichts, was zu bekämpfen
wäre: sie ist absolut notwendig und jeder Zeit und jedem
Volk eigen. Was mit aller Kraft zu bekämpfen ist, das ist
die Einschleppung des Kontagiums in die gesunden Teile des
Organismus.

Tut man das? Man tut das Gegenteil. Genau darum
bemüht man sich seitens der Humanität.

– Wie verhalten sich zu dieser biologischen Grundfrage
die bisherigen obersten Werte? Die Philosophie, die Religion,
die Moral, die Kunst usw.

(Die Kur: zum Beispiel der Militarismus, von Napoleon
an, der in der Zivilisation seine natürliche Feindin sah.)

47.

Zum Begriff „décadence“.

1. Die Skepsis ist eine Folge der décadence: ebenso wie
die Libertinage des Geistes.

2. Die Korruption der Sitten ist eine Folge der décadence
(Schwäche des Willens, Bedürfnis starker Reizmittel....).

3. Die Kurmethoden, die psychologischen und moralischen,
verändern nicht den Gang der décadence, sie halten nicht
auf, sie sind physiologisch null – :

Einsicht in die große Nullität dieser anmaßlichen „Reaktionen“;
es sind Formen der Narkotisierung gegen gewisse
fatale Folgeerscheinungen; sie bringen das morbide
Element nicht heraus; sie sind oft heroische Versuche, den
Menschen der décadence zu annullieren, ein Minimum
seiner Schädlichkeit durchzusetzen.

4. Der Nihilismus ist keine Ursache, sondern nur die Logik
der décadence.

5. Der „Gute“ und der „Schlechte“ sind nur zwei Typen
der décadence: sie halten zueinander in allen Grundphänomenen.

6. Die soziale Frage ist eine Folge der décadence.

7. Die Krankheiten, vor allem die Nerven- und Kopfkrankheiten,
sind Anzeichen, daß die Defensivkraft der
starken Natur fehlt; ebendafür spricht die Irritabilität, so
daß Lust und Unlust die Vordergrundsprobleme werden.

48.

Allgemeinste Typen der décadence:

1. Man wählt im Glauben, Heilmittel zu wählen, das,
was die Erschöpfung beschleunigt; – dahin gehört das Christentum
(um den größten Fall des fehlgreifenden Instinkts
zu nennen); – dahin gehört der „Fortschritt“ –



2. Man verliert die Widerstandskraft gegen die Reize,
– man wird bedingt durch die Zufälle: man vergröbert und
vergrößert die Erlebnisse ins Ungeheure.... eine „Entpersönlichung“,
eine Disgregation des Willens; – dahin gehört
eine ganze Art Moral, die altruistische, die, welche das
Mitleiden im Munde führt: an der das Wesentliche die
Schwäche der Persönlichkeit ist, so daß sie mitklingt und
wie eine überreizte Saite beständig zittert.... eine extreme
Irritabilität....

3. Man verwechselt Ursache und Wirkung: man versteht
die décadence nicht als physiologisch und sieht in ihren
Folgen die eigentliche Ursache des Sich-schlecht-befindens;
– dahin gehört die ganze religiöse Moral....

4. Man ersehnt einen Zustand, wo man nicht mehr leidet:
das Leben wird tatsächlich als Grund zu Übeln empfunden,
– man taxiert die bewußtlosen, gefühllosen Zustände
(Schlaf, Ohnmacht) unvergleichlich wertvoller, als die bewußten;
daraus eine Methodik....

49.

Was sich vererbt, das ist nicht die Krankheit, sondern die
Krankhaftigkeit: die Unkraft im Widerstande gegen die
Gefahr schädlicher Einwanderungen usw.; die gebrochene
Widerstandskraft; moralisch ausgedrückt: die Resignation
und Demut vor dem Feinde.

Ich habe mich gefragt, ob man nicht alle diese obersten
Werte der bisherigen Philosophie, Moral und Religion mit
den Werten der Geschwächten, Geisteskranken und Neurastheniker
vergleichen kann: sie stellen in einer milderen
Form dieselben Übel dar....

Der Wert aller morbiden Zustände ist, daß sie in einem
Vergrößerungsglas gewisse Zustände, die normal, aber als
normal schlecht sichtbar sind, zeigen....

Gesundheit und Krankheit sind nichts wesentlich Verschiedenes,
wie es die alten Mediziner und heute noch einige
Praktiker glauben. Man muß nicht distinkte Prinzipien oder
Entitäten daraus machen, die sich um den lebenden Organismus
streiten und aus ihm ihren Kampfplatz machen. Das
ist albernes Zeug und Geschwätz, das zu nichts mehr taugt.
Tatsächlich gibt es zwischen diesen beiden Arten des Daseins
nur Gradunterschiede: die Übertreibung, die Disproportion,
die Nichtharmonie der normalen Phänomene konstituieren
den krankhaften Zustand (Claude Bernard).

So gut „das Böse“ betrachtet werden kann als Übertreibung,
Disharmonie, Disproportion, so gut kann „das
Gute“ eine Schutzdiät gegen die Gefahr der Übertreibung,
Disharmonie und Disproportion sein.

Die erbliche Schwäche, als dominierendes Gefühl:
Ursache der obersten Werte.

Nebenbei: Man will Schwäche: warum?.... meistens,
weil man notwendig schwach ist.

Die Schwächung als Aufgabe: Schwächung der Begehrungen,
der Lust- und Unlustgefühle, des Willens zur
Macht, zum Stolzgefühl, zum Haben- und Mehr-haben-wollen;
die Schwächung als Demut; die Schwächung als
Glaube; die Schwächung als Widerwille und Scham an
allem Natürlichen, als Verneinung des Lebens, als Krankheit
und habituelle Schwäche.... die Schwächung als Verzichtleisten
auf Rache, auf Widerstand, auf Feindschaft und
Zorn.

Der Fehlgriff in der Behandlung: man will die
Schwäche nicht bekämpfen durch ein système fortifiant,
sondern durch eine Art Rechtfertigung und Moralisierung:
das heißt durch eine Auslegung....

Die Verwechslung zweier gänzlich verschiedener Zustände:
zum Beispiel die Ruhe der Stärke, welche wesentlich
Enthaltung der Reaktion ist (der Typus der Götter,
welche nichts bewegt), – und die Ruhe der Erschöpfung,
die Starrheit, bis zur Anästhesie. Alle philosophisch-asketischen
Prozeduren streben nach der zweiten, aber meinen in
der Tat die erste.... denn sie legen dem erreichten Zustande
die Prädikate bei, wie als ob ein göttlicher Zustand erreicht sei.

50.

Das gefährlichste Mißverständnis. – Es gibt einen
Begriff, der anscheinend keine Verwechslung, keine Zweideutigkeit
zuläßt: das ist der der Erschöpfung. Diese kann
erworben sein; sie kann ererbt sein, – in jedem Falle verändert
sie den Aspekt der Dinge, den Wert der Dinge....

Im Gegensatz zu dem, der aus der Fülle, welche er darstellt
und fühlt, unfreiwillig abgibt an die Dinge, sie voller,
mächtiger, zukunftsreicher sieht, – der jedenfalls schenken
kann –, verkleinert und verhunzt der Erschöpfte alles, was
er sieht, – er verarmt den Wert: er ist schädlich....

Hierüber scheint kein Fehlgriff möglich: trotzdem enthält
die Geschichte die schauerliche Tatsache, daß die Erschöpften
immer verwechselt worden sind mit den Vollsten – und
die Vollsten mit den Schädlichsten.

Der Arme an Leben, der Schwache, verarmt noch das
Leben: der Reiche an Leben, der Starke, bereichert es....
Der erste ist dessen Parasit: der zweite ein Hinzu-Schenkender....
Wie ist eine Verwechslung möglich?....

Wenn der Erschöpfte mit der Geberde der höchsten Aktivität
und Energie auftrat (wenn die Entartung einen Exzeß
der geistigen oder nervösen Entladung bedingte), dann verwechselte
man ihn mit dem Reichen... Er erregte Furcht...
Der Kultus des Narren ist immer auch der Kultus des An-Leben-Reichen,
des Mächtigen. Der Fanatiker, der Besessene,
der religiöse Epileptiker, alle Exzentrischen sind als
höchste Typen der Macht empfunden worden: als göttlich.

Diese Art Stärke, die Furcht erregt, galt vor allem als
göttlich: von hier nahm die Autorität ihren Ausgangspunkt,
hier interpretierte, hörte, suchte man Weisheit.... Hieraus
entwickelte sich überall beinahe ein Wille zur „Vergöttlichung“,
das heißt, zur typischen Entartung von Geist,
Leib und Nerven: ein Versuch, den Weg zu dieser höheren
Art Sein zu finden. Sich krank, sich toll machen, die Symptome
der Zerrüttung provozieren – das hieß stärker, übermenschlicher,
furchtbarer, weiser werden: – man glaubte
damit so reich an Macht zu werden, daß man abgeben
konnte. Überall, wo angebetet worden ist, suchte man einen,
der abgeben kann.

Hier war irreführend die Erfahrung des Rausches. Dieser
vermehrt im höchsten Grade das Gefühl der Macht,
folglich, naiv beurteilt, die Macht. – Auf der höchsten
Stufe der Macht mußte der Berauschteste stehen, der Ekstatische.
(– Es gibt zwei Ausgangspunkte des Rausches:
die übergroße Fülle des Lebens und einen Zustand von krankhafter
Ernährung des Gehirns.)

51.

Zu begreifen: – Daß alle Art Verfall und Erkrankung
fortwährend an den Gesamt-Werturteilen mitgearbeitet hat:
daß in den herrschend gewordenen Werturteilen die décadence
sogar zum Übergewicht gekommen ist: daß wir nicht
nur gegen die Folgezustände alles gegenwärtigen Elends von
Entartung zu kämpfen haben, sondern alle bisherige décadence
rückständig, das heißt lebendig geblieben ist. Eine
solche Gesamtabirrung der Menschheit von ihren Grundinstinkten,
eine solche Gesamt-décadence des Werturteils ist
das Fragezeichen par excellence, das eigentliche Rätsel, das
das Tier „Mensch“ dem Philosophen aufgibt. –

52.

Schwäche des Willens: das ist ein Gleichnis, das irreführen
kann. Denn es gibt keinen Willen, und folglich weder
einen starken, noch schwachen Willen. Die Vielheit und Disgregation
der Antriebe, der Mangel an System unter ihnen
resultiert als „schwacher Wille“; die Koordination derselben
unter der Vorherrschaft eines einzelnen resultiert als „starker
Wille“; – im ersteren Falle ist es das Oszillieren und
der Mangel an Schwergewicht; im letzteren die Präzision
und Klarheit der Richtung.

53.

Hauptsymptome des Pessimismus: – die dîners
chez Magny; der russische Pessimismus (Tolstoi, Dostoiewsky);
der ästhetische Pessimismus, l'art pour l'art,
„description“ (der romantische und der antiromantische Pessimismus);
der erkenntnistheoretische Pessimismus (Schopenhauer;
der Phänomenalismus); der anarchistische Pessimismus;
die „Religion des Mitleids“, buddhistische Vorbewegung;
der Kultur-Pessimismus (Exotismus, Kosmopolitismus);
der moralistische Pessimismus: ich selber.

54.

Es gibt eine tiefe und vollkommen unbewußte Wirkung
der décadence selbst auf die Ideale der Wissenschaft: unsere
ganze Soziologie ist der Beweis für diesen Satz. Ihr bleibt
vorzuwerfen, daß sie nur das Verfallsgebilde der Sozietät
aus Erfahrung kennt und unvermeidlich die eigenen Verfallsinstinkte
als Norm des soziologischen Urteils nimmt.

Das niedersinkende Leben im jetzigen Europa formuliert
in ihnen seine Gesellschaftsideale: sie sehen alle zum
Verwechseln dem Ideal alter überlebter Rassen ähnlich....

Der Herdeninstinkt sodann – eine jetzt souverän gewordene
Macht – ist etwas Grundverschiedenes vom Instinkt
einer aristokratischen Sozietät: und es kommt auf
den Wert der Einheiten an, was die Summe zu bedeuten
hat.... Unsre ganze Soziologie kennt gar keinen andern Instinkt
als den der Herde, das heißt der summierten Nullen,
– wo jede Null „gleiche Rechte“ hat, wo es tugendhaft
ist, Null zu sein....

Die Wertung, mit der heute die verschiedenen Formen
der Sozietät beurteilt werden, ist ganz und gar eins mit
jener, welche dem Frieden einen höheren Wert zuerteilt
als dem Krieg: aber dies Urteil ist antibiologisch, ist selbst
eine Ausgeburt der décadence des Lebens.... Das Leben
ist eine Folge des Kriegs, die Gesellschaft selbst ein Mittel
zum Krieg.... Herr Herbert Spencer ist als Biologe ein
décadent, – er ist es auch als Moralist (– er sieht im
Sieg des Altruismus etwas Wünschenswertes!!!).

55.

Entwicklung des Pessimismus zum Nihilismus. –
Entnatürlichung der Werte. Scholastik der Werte. Die
Werte, losgelöst, idealistisch, statt das Tun zu beherrschen
und zu führen, wenden sich verurteilend gegen das Tun.

Gegensätze eingelegt an Stelle der natürlichen Grade und
Ränge. Haß auf die Rangordnung. Die Gegensätze sind
einem pöbelhaften Zeitalter gemäß, weil leichter faßlich.

Die verworfene Welt, angesichts einer künstlich erbauten
„wahren, wertvollen“. – Endlich: man entdeckt, aus welchem
Material man die „wahre Welt“ gebaut hat: und nun
hat man nur die verworfene übrig und rechnet jene höchste
Enttäuschung mit ein auf das Konto ihrer Verwerflichkeit.

Damit ist der Nihilismus da: man hat die richtenden
Werte übrig behalten – und nichts weiter!

Hier entsteht das Problem der Stärke und der
Schwäche:

1. die Schwachen zerbrechen daran;

2. die Stärkeren zerstören, was nicht zerbricht;

3. die Stärksten überwinden die richtenden Werte.

Das zusammen macht das tragische Zeitalter aus.

56.

Der Pessimismus der Tatkräftigen: das „Wozu?“
nach einem furchtbaren Ringen, selbst Siegen. Daß
irgend etwas hundertmal wichtiger ist als die Frage, ob
wir uns wohl oder schlecht befinden: Grundinstinkt aller
starken Naturen, – und folglich auch, ob sich die anderen
gut oder schlecht befinden. Kurz, daß wir ein Ziel haben, um
dessentwillen man nicht zögert, Menschenopfer zu bringen,
jede Gefahr zu laufen, jedes Schlimme und Schlimmste auf
sich zu nehmen: die große Leidenschaft.

57.

Das „Übergewicht von Leid über Lust“ oder das Umgekehrte
(der Hedonismus): diese beiden Lehren sind selbst
schon Wegweiser zum Nihilismus....

Denn hier wird in beiden Fällen kein anderer letzter Sinn
gesetzt, als die Lust- oder Unlust-Erscheinung.

Aber so redet eine Art Mensch, die es nicht mehr wagt,
einen Willen, eine Absicht, einen Sinn zu setzen: – für
jede gesündere Art Mensch mißt sich der Wert des Lebens
schlechterdings nicht am Maße dieser Nebensachen. Und ein
Übergewicht von Leid wäre möglich und trotzdem ein
mächtiger Wille, ein Ja-sagen zum Leben; ein Nötig-haben
dieses Übergewichts.

„Das Leben lohnt sich nicht“; „Resignation“; „warum
sind die Tränen?...“ – eine schwächliche und sentimentale
Denkweise. „Un monstre gai vaut mieux qu'un sentimental
ennuyeux.“

3. Krisis.

58.

Ich habe das Glück, nach ganzen Jahrtausenden der Verirrung
und Verwirrung den Weg wiedergefunden zu haben,
der zu einem Ja und einem Nein führt.

Ich lehre das Nein zu allem, was schwach macht, – was
erschöpft.

Ich lehre das Ja zu allem, was stärkt, was Kraft aufspeichert,
was das Gefühl der Kraft rechtfertigt.

Man hat weder das eine noch das andere bisher gelehrt:
man hat Tugend, Entselbstung, Mitleiden, man hat selbst
Verneinung des Lebens gelehrt. Dies sind alles Werte der
Erschöpften.

Ein langes Nachdenken über die Physiologie der Erschöpfung
zwang mich zu der Frage, wie weit die Urteile Erschöpfter
in die Welt der Werte eingedrungen seien.

Mein Ergebnis war so überraschend wie möglich, selbst
für mich, der in mancher fremden Welt schon zu Hause
war: ich fand alle obersten Werturteile, alle, die Herr geworden
sind über die Menschheit, mindestens zahm gewordene
Menschheit, zurückführbar auf die Urteile Erschöpfter.

Unter den heiligsten Namen zog ich die zerstörerischen
Tendenzen heraus; man hat Gott genannt, was schwächt,
Schwäche lehrt, Schwäche infiziert... ich fand, daß der „gute
Mensch“ eine Selbstbejahungsform der décadence ist.

Jene Tugend, von der noch Schopenhauer gelehrt hat,
daß sie die oberste, die einzige und das Fundament aller Tugenden
sei: eben jenes Mitleiden erkannte ich als gefährlicher,
als irgendein Laster. Die Auswahl in der Gattung,
ihre Reinigung vom Abfall grundsätzlich kreuzen – das hieß
bisher Tugend par excellence....

Man soll das Verhängnis in Ehren halten; das Verhängnis,
das zum Schwachen sagt „geh zugrunde!“...

Man hat es Gott genannt, daß man dem Verhängnis
widerstrebte, – daß man die Menschheit verdarb und verfaulen
machte.... Man soll den Namen Gottes nicht unnützlich
führen....

Die Rasse ist verdorben – nicht durch ihre Laster, sondern
ihre Ignoranz: sie ist verdorben, weil sie die Erschöpfung
nicht als Erschöpfung verstand: die physiologischen Verwechslungen
sind die Ursache alles Übels....

Die Tugend ist unser großes Mißverständnis.

Problem: wie kamen die Erschöpften dazu, die Gesetze
der Werte zu machen? Anders gefragt: wie kamen die zur
Macht, die die Letzten sind?.... Wie kam der Instinkt des
Tieres Mensch auf den Kopf zu stehen?....

59.

Grundsatz: es gibt etwas von Verfall in allem, was den
modernen Menschen anzeigt: aber dicht neben der Krankheit
stehen Anzeichen einer unerprobten Kraft und Mächtigkeit
der Seele. Dieselben Gründe, welche die Verkleinerung
der Menschen hervorbringen, treiben die Stärkeren
und Seltneren bis hinauf zur Größe.

60.

Gesamteinsicht. – Tatsächlich bringt jedes große
Wachstum auch ein ungeheures Abbröckeln und Vergehen
mit sich: das Leiden, die Symptome des Niedergangs
gehören in die Zeiten ungeheuren Vorwärtsgehens; jede
fruchtbare und mächtige Bewegung der Menschheit hat zugleich
eine nihilistische Bewegung mitgeschaffen. Es wäre
unter Umständen das Anzeichen für ein einschneidendes und
allerwesentlichstes Wachstum, für den Übergang in neue
Daseinsbedingungen, daß die extremste Form des Pessimismus,
der eigentliche Nihilismus, zur Welt käme. Dies
habe ich begriffen.



61.

Unzählig viele einzelne höherer Art gehen jetzt zugrunde:
aber wer davon kommt, ist stark wie der Teufel. Ähnlich
wie zur Zeit der Renaissance.

62.

Es ist die Zeit des großen Mittags, der furchtbaren
Aufhellung: meine Art von Pessimismus: – großer
Ausgangspunkt.

I. Grundwiderspruch in der Zivilisation und der Erhöhung
des Menschen.

II. Die moralischen Wertschätzungen als eine Geschichte
der Lüge und Verleumdungskunst im Dienste eines Willens
zur Macht (des Herdenwillens, welcher sich gegen die stärkeren
Menschen auflehnt).

III. Die Bedingungen jeder Erhöhung der Kultur (die
Ermöglichung einer Auswahl auf Unkosten einer Menge)
sind die Bedingungen alles Wachstums.

IV. Die Vieldeutigkeit der Welt als Frage der Kraft,
welche alle Dinge unter der Perspektive ihres Wachstums
ansieht. Die moralisch-christlichen Werturteile als
Sklavenaufstand und Sklavenlügenhaftigkeit (gegen die aristokratischen
Werte der antiken Welt).

63.

Ich fand noch keinen Grund zur Entmutigung. Wer sich
einen starken Willen bewahrt und anerzogen hat, zugleich
mit einem weiten Geiste, hat günstigere Chancen als je.
Denn die Dressierbarkeit der Menschen ist in diesem demokratischen
Europa sehr groß geworden; Menschen, welche
leicht lernen, leicht sich fügen, sind die Regel: das Herdentier,
sogar höchst intelligent, ist präpariert. Wer befehlen
kann, findet die, welche gehorchen müssen: ich denke zum
Beispiel an Napoleon und Bismarck. Die Konkurrenz mit
starken und unintelligenten Willen, welche am meisten hindert,
ist gering. Wer wirft diese Herren „Objektiven“ mit
schwachem Willen, wie Ranke oder Renan, nicht um!

64.

Der Sozialismus – als die zu Ende gedachte Tyrannei
der Geringsten und Dümmsten, das heißt der Oberflächlichen,
Neidischen und der Dreiviertels-Schauspieler – ist
in der Tat die Schlußfolgerung der „modernen Ideen“ und
ihres latenten Anarchismus: aber in der lauen Luft eines
demokratischen Wohlbefindens erschlafft das Vermögen, zu
Schlüssen oder gar zum Schluß zu kommen. Man folgt,
aber man folgert nicht mehr. Deshalb ist der Sozialismus
im ganzen eine hoffnungslose, säuerliche Sache: und
nichts ist lustiger anzusehen als der Widerspruch zwischen den
giftigen und verzweifelten Gesichtern, welche heute die Sozialisten
machen – und von was für erbärmlichen, gequetschten
Gefühlen legt gar ihr Stil Zeugnis ab! – und
dem harmlosen Lämmerglück ihrer Hoffnungen und Wünschbarkeiten.
Dabei kann es doch an vielen Orten Europas
ihrerseits zu gelegentlichen Handstreichen und Überfällen
kommen: dem nächsten Jahrhundert wird es hier und da
gründlich im Leibe „rumoren“, und die Pariser Kommune,
welche auch in Deutschland ihre Schutzredner und Fürsprecher
hat, war vielleicht nur eine leichtere Unverdaulichkeit gewesen
an dem, was kommt. Trotzdem wird es immer zu viel Besitzende
geben, als daß der Sozialismus mehr bedeuten
könnte als einen Krankheitsanfall: und diese Besitzenden sind
wie Ein Mann Eines Glaubens, „man muß etwas besitzen,
um etwas zu sein“. Dies aber ist der älteste und gesündeste
aller Instinkte: ich würde hinzufügen „man muß
mehr haben wollen als man hat, um mehr zu werden“.
So nämlich klingt die Lehre, welche allem, was lebt, durch
das Leben selber gepredigt wird: die Moral der Entwicklung.
Haben und mehr haben wollen, Wachstum mit
einem Wort – das ist das Leben selber. In der Lehre des
Sozialismus versteckt sich schlecht ein „Wille zur Verneinung
des Lebens“; es müssen mißratene Menschen oder
Rassen sein, welche eine solche Lehre ausdenken. In der
Tat, ich wünschte, es würde durch einige große Versuche bewiesen,
daß in einer sozialistischen Gesellschaft das Leben
sich selber verneint, sich selber die Wurzeln abschneidet. Die
Erde ist groß genug und der Mensch immer noch unausgeschöpft
genug, als daß mir eine derart praktische Belehrung
und demonstratio ad absurdum, selbst wenn sie
mit einem ungeheuren Aufwand von Menschenleben gewonnen
und bezahlt würde, nicht wünschenswert erscheinen
müßte. Immerhin, schon als unruhiger Maulwurf unter
dem Boden einer in der Dummheit rollenden Gesellschaft
wird der Sozialismus etwas Nützliches und Heilsames sein
können: er verzögert den „Frieden auf Erden“ und die
gänzliche Vergutmütigung des demokratischen Herdentieres,
er zwingt die Europäer, Geist, nämlich List und Vorsicht,
übrig zu behalten, den männlichen und kriegerischen Tugenden
nicht gänzlich abzuschwören und einen Rest von Geist,
von Klarheit, Trockenheit und Kälte des Geistes übrig zu
behalten, – er schützt Europa einstweilen vor dem ihm
drohenden marasmus femininus.

65.

Ich freue mich der militärischen Entwicklung Europas,
auch der inneren anarchistischen Zustände: die Zeit der Ruhe
und des Chinesentums, welche Galiani für dies Jahrhundert
voraussagte, ist vorbei. Persönliche männliche Tüchtigkeit,
Leibestüchtigkeit bekommt wieder Wert, die Schätzungen
werden physischer, die Ernährungen fleischlicher.
Schöne Männer werden wieder möglich. Die blasse Duckmäuserei
(mit Mandarinen an der Spitze, wie Comte
träumte) ist vorbei. Der Barbar ist in jedem von uns bejaht,
auch das wilde Tier. Gerade deshalb wird es
mehr werden mit den Philosophen. – Kant ist eine Vogelscheuche,
irgendwann einmal!

66.

Die günstigsten Hemmungen und Remeduren der
Modernität:

1. die allgemeine Wehrpflicht mit wirklichen Kriegen,
bei denen der Spaß aufhört;

2. die nationale Borniertheit (vereinfachend, konzentrierend);



3. die verbesserte Ernährung (Fleisch);

4. die zunehmende Reinlichkeit und Gesundheit der
Wohnstätten;

5. die Vorherrschaft der Physiologie über Theologie,
Moralistik, Ökonomie und Politik;

6. die militärische Strenge in der Forderung und Handhabung
seiner „Schuldigkeit“ (man lobt nicht mehr....).

67.

Wenn irgend etwas erreicht ist, so ist es ein harmloseres
Verhalten zu den Sinnen, eine freudigere, wohlwollendere,
Goetheschere Stellung zur Sinnlichkeit; insgleichen eine stolzere
Empfindung in betreff des Erkennens: so daß der
„reine Tor“ wenig Glauben findet.

68.

Wenn irgend etwas unsere Vermenschlichung, einen
wahren, tatsächlichen Fortschritt bedeutet, so ist es, daß
wir keine exzessiven Gegensätze, überhaupt keine Gegensätze
mehr brauchen....

Wir dürfen die Sinne lieben, wir haben sie in jedem
Grade vergeistigt und artistisch gemacht;

wir haben ein Recht auf alle die Dinge, die am schlimmsten
bisher verrufen waren.

69.

Daß man den Menschen den Mut zu ihren Naturtrieben
wiedergibt –

Daß man ihrer Selbstunterschätzung steuert (nicht der
des Menschen als Individuums, sondern der des Menschen
als Natur....) –

Daß man die Gegensätze herausnimmt aus den Dingen,
nachdem man begreift, daß wir sie hineingelegt haben –

Daß man die Gesellschafts-Idiosynkrasie aus dem
Dasein überhaupt herausnimmt (Schuld, Strafe, Gerechtigkeit,
Ehrlichkeit, Freiheit, Liebe usw.) –

Fortschritt zur „Natürlichkeit“: in allen politischen
Fragen, auch im Verhältnis von Parteien, selbst von merkantilen
oder Arbeiter- oder Unternehmerparteien, handelt
es sich um Machtfragen – „was man kann“ und erst
daraufhin, was man soll.

70.

Die Umkehrung der Rangordnung. – Die frommen
Falschmünzer, die Priester, werden unter uns zu Tschandalas:
– sie nehmen die Stellung der Charlatans, der
Quacksalber, der Falschmünzer, der Zauberer ein: wir halten
sie für Willensverderber, für die großen Verleumder und
Rachsüchtigen des Lebens, für die Empörer unter den
Schlechtweggekommenen. Wir haben aus der Dienstbotenkaste,
den Sudras, unsern Mittelstand gemacht, unser
„Volk“, das, was die politische Entscheidung in den Händen
hat.

Dagegen ist der Tschandala von ehemals obenauf: voran
die Gotteslästerer, die Immoralisten, die Freizügigen
jeder Art, die Artisten, die Juden, die Spielleute, – im
Grunde alle verrufenen Menschenklassen –.

Wir haben uns zu ehrenhaften Gedanken emporgehoben,
mehr noch, wir bestimmen die Ehre auf Erden, die
„Vornehmheit“.... Wir alle sind heute die Fürsprecher
des Lebens –. Wir Immoralisten sind heute die stärkste
Macht: die großen andern Mächte brauchen uns.... wir
konstruieren die Welt nach unserm Bilde –

Wir haben den Begriff „Tschandala“ auf die Priester,
Jenseits-Lehrer und die mit ihnen verwachsene christliche
Gesellschaft übertragen, hinzugenommen, was gleichen
Ursprungs ist, die Pessimisten, Nihilisten, Mitleids-Romantiker,
Verbrecher, Lasterhaften, – die gesamte Sphäre,
wo der Begriff „Gott“ als Heiland imaginiert wird....

Wir sind stolz darauf, keine Lügner mehr sein zu müssen,
keine Verleumder, keine Verdächtiger des Lebens....

71.

Das Problem des neunzehnten Jahrhunderts. Ob
seine starke und schwache Seite zueinander gehören? Ob
es aus Einem Holze geschnitzt ist? Ob die Verschiedenheit
seiner Ideale und deren Widerspruch in einem höheren Zweck
bedingt ist: als etwas Höheres? – Denn es konnte die
Vorbestimmung zur Größe sein, in diesem Maße in
heftiger Spannung zu wachsen. Die Unzufriedenheit, der
Nihilismus könnte ein gutes Zeichen sein.

72.

Die Vernatürlichung des Menschen im 19. Jahrhundert
(– das 18. Jahrhundert ist das der Eleganz, der
Feinheit und der sentiments généreux). – Nicht „Rückkehr
zur Natur“: denn es gab noch niemals eine natürliche
Menschheit. Die Scholastik un- und widernatürlicher
Werte ist die Regel, ist der Anfang; zur Natur kommt der
Mensch nach langem Kampfe, – er kehrt nie „zurück“....
Die Natur: das heißt, es wagen, unmoralisch zu sein wie
die Natur.

Wir sind gröber, direkter, voller Ironie gegen generöse
Gefühle, selbst wenn wir ihnen unterliegen.

Natürlicher ist unsre erste Gesellschaft, die der Reichen,
der Müßigen: man macht Jagd aufeinander, die Geschlechtsliebe
ist eine Art Sport, bei dem die Ehe ein Hindernis und
einen Reiz abgibt; man unterhält sich und lebt um des Vergnügens
willen; man schätzt die körperlichen Vorzüge in
erster Linie, man ist neugierig und gewagt.

Natürlich ist unsere Stellung zur Erkenntnis: wir
haben die Libertinage des Geistes in aller Unschuld, wir
hassen die pathetischen und hieratischen Manieren, wir ergötzen
uns am Verbotensten, wir wüßten kaum noch ein
Interesse der Erkenntnis, wenn wir uns auf dem Wege zu
ihr zu langweilen hätten.

Natürlicher ist unsere Stellung zur Moral. Prinzipien
sind lächerlich geworden; niemand erlaubt sich ohne Ironie
mehr von seiner „Pflicht“ zu reden. Aber man schätzt eine
hilfreiche, wohlwollende Gesinnung (– man sieht im Instinkt
die Moral und dédaigniert den Rest. Außerdem ein
paar Ehrenpunktsbegriffe –).

Natürlicher ist unsere Stellung in politicis: wir sehen
Probleme der Macht, des Quantums Macht gegen ein anderes
Quantum. Wir glauben nicht an ein Recht, das nicht
auf der Macht ruht, sich durchzusetzen: wir empfinden alle
Rechte als Eroberungen.

Natürlicher ist unsre Schätzung großer Menschen und
Dinge: wir rechnen die Leidenschaft als ein Vorrecht, wir
finden nichts groß, wo nicht ein großes Verbrechen einbegriffen
ist; wir konzipieren alles Groß-sein als ein Sich-außerhalb-stellen
in bezug auf Moral.

Natürlicher ist unsere Stellung zur Natur: wir lieben
sie nicht mehr um ihrer „Unschuld“, „Vernunft“, „Schönheit“
willen, wir haben sie hübsch „verteufelt“ und „verdummt“.
Aber statt sie darum zu verachten, fühlen wir uns
seitdem verwandter und heimischer in ihr. Sie aspiriert nicht
zur Tugend: wir achten sie deshalb.

Natürlicher ist unsere Stellung zur Kunst: wir verlangen
nicht von ihr die schönen Scheinlügen usw.; es herrscht der
brutale Positivismus, welcher konstatiert, ohne sich zu erregen.

In summa: es gibt Anzeichen dafür, daß der Europäer
des 19. Jahrhunderts sich weniger seiner Instinkte schämt;
er hat einen guten Schritt dazu gemacht, sich einmal seine
unbedingte Natürlichkeit, das heißt seine Unmoralität, einzugestehen,
ohne Erbitterung: im Gegenteil, stark genug
dazu, diesen Anblick allein noch auszuhalten.

Das klingt in gewissen Ohren, wie als ob die Korruption
fortgeschritten wäre: und gewiß ist, daß der Mensch
sich nicht der „Natur“ angenähert hat, von der Rousseau
redet, sondern einen Schritt weiter getan hat in der Zivilisation,
welche er perhorreszierte. Wir haben uns verstärkt:
wir sind dem 17. Jahrhundert wieder näher gekommen,
dem Geschmack seines Endes namentlich (Dancourt,
Lesage, Regnard).

73.

Fortschritt des neunzehnten Jahrhunderts gegen das
achtzehnte (– im Grunde führen wir guten Europäer
einen Krieg gegen das achtzehnte Jahrhundert –):



1. „Rückkehr zur Natur“ immer entschiedener im umgekehrten
Sinne verstanden, als es Rousseau verstand. Weg
vom Idyll und der Oper!

2. immer entschiedener antiidealistisch, gegenständlicher,
furchtloser, arbeitsamer, maßvoller, mißtrauischer gegen
plötzliche Veränderungen, antirevolutionär;

3. immer entschiedener die Frage der Gesundheit des
Leibes der „der Seele“ voranstellend: letztere als einen
Zustand in Folge der ersteren begreifend, diese mindestens
als die Vorbedingung der Gesundheit der Seele.

74.

Das 20. Jahrhundert. – Der Abbé Galiani sagt einmal:
La prévoyance est la cause des guerres actuelles
de l'Europe. Si l'on voulait se donner la peine de ne
rien prévoir, tout le monde serait tranquille, et je ne
crois pas qu'on serait plus malheureux parce qu'on ne
ferait pas la guerre. Da ich durchaus nicht die unkriegerischen
Ansichten meines verstorbenen Freundes Galiani teile,
so fürchte ich mich nicht davor, einiges vorherzusagen und
möglicherweise damit die Ursache von Kriegen heraufzubeschwören.

Eine ungeheure Besinnung, nach dem schrecklichsten Erdbeben:
mit neuen Fragen.

75.

Extreme Positionen werden nicht durch ermäßigte abgelöst,
sondern wiederum durch extreme, aber umgekehrte.
Und so ist der Glaube an die absolute Immoralität der Natur,
an die Zweck- und Sinnlosigkeit der psychologisch-notwendige
Affekt, wenn der Glaube an Gott und eine essentiell
moralische Ordnung nicht mehr zu halten ist. Der Nihilismus
erscheint jetzt, nicht weil die Unlust am Dasein
größer wäre als früher, sondern weil man überhaupt gegen
einen „Sinn“ im Übel, ja im Dasein mißtrauisch geworden
ist. Eine Interpretation ging zugrunde: weil sie aber als
die Interpretation galt, erscheint es, als ob es gar keinen
Sinn im Dasein gebe, als ob alles umsonst sei.



Daß dies „Umsonst!“ der Charakter unseres gegenwärtigen
Nihilismus ist, bleibt nachzuweisen. Das Mißtrauen
gegen unsere früheren Wertschätzungen steigert sich bis zur
Frage: „sind nicht alle ‚Werte‘ Lockmittel, mit denen die
Komödie sich in die Länge zieht, aber durchaus nicht einer
Lösung näherkommt?“ Die Dauer, mit einem „Umsonst“
ohne Ziel und Zweck, ist der lähmendste Gedanke, namentlich
noch, wenn man begreift, daß man gefoppt wird und
doch ohne Macht ist, sich nicht foppen zu lassen.



Denken wir diesen Gedanken in seiner furchtbarsten Form:
das Dasein, so wie es ist, ohne Sinn und Ziel, aber unvermeidlich
wiederkehrend, ohne ein Finale ins Nichts: „die
ewige Wiederkehr“.

Das ist die extremste Form des Nihilismus: das Nichts
(das „Sinnlose“) ewig!

Europäische Form des Buddhismus: Energie des Wissens
und der Kraft zwingt zu einem solchen Glauben. Es ist
die wissenschaftlichste aller möglichen Hypothesen. Wir
leugnen Schlußziele: hätte das Dasein eins, so müßte es
erreicht sein.



Da begreift man, daß hier ein Gegensatz zum Pantheismus
angestrebt wird: denn „alles vollkommen, göttlich,
ewig“ zwingt ebenfalls zu einem Glauben an die „ewige
Wiederkunft“. Frage: ist mit der Moral auch diese
pantheistische Ja-Stellung zu allen Dingen unmöglich gemacht?
Im Grunde ist ja nur der moralische Gott überwunden.
Hat es einen Sinn, sich einen Gott „jenseits von
Gut und Böse“ zu denken? Wäre ein Pantheismus in
diesem Sinne möglich? Bringen wir die Zweckvorstellung
aus dem Prozesse weg, und bejahen wir trotzdem den Prozeß?
– Das wäre der Fall, wenn etwas innerhalb jenes
Prozesses in jedem Momente desselben erreicht würde –
und immer das Gleiche. Spinoza gewann eine solche bejahende
Stellung, insofern jeder Moment eine logische Notwendigkeit
hat: und er triumphierte mit seinem logischen
Grundinstinkte über eine solche Weltbeschaffenheit.



Aber sein Fall ist nur ein Einzelfall. Jeder Grundcharakterzug,
der jedem Geschehen zugrunde liegt, der
sich in jedem Geschehen ausdrückt, müßte, wenn er von
einem Individuum als sein Grundcharakterzug empfunden
würde, dieses Individuum dazu treiben, triumphierend jeden
Augenblick des allgemeinen Daseins gutzuheißen. Es käme
eben darauf an, daß man diesen Grundcharakterzug bei sich
als gut, wertvoll, mit Lust empfindet.

Nun hat die Moral das Leben vor der Verzweiflung und
dem Sprung ins Nichts bei solchen Menschen und Ständen
geschützt, welche von Menschen vergewalttätigt und niedergedrückt
wurden: denn die Ohnmacht gegen Menschen, nicht
die Ohnmacht gegen die Natur, erzeugt die desperateste Verbitterung
gegen das Dasein. Die Moral hat die Gewalthaber,
die Gewalttätigen, die „Herren“ überhaupt als die
Feinde behandelt, gegen welche der gemeine Mann geschützt,
das heißt zunächst ermutigt, gestärkt werden muß.
Die Moral hat folglich am tiefsten hassen und verachten
gelehrt, was der Grundcharakterzug der Herrschenden ist:
ihren Willen zur Macht. Diese Moral abschaffen, leugnen,
zersetzen: das wäre den bestgehaßten Trieb mit einer
umgekehrten Empfindung und Wertung ansehen. Wenn
der Leidende, Unterdrückte den Glauben verlöre, ein
Recht zu seiner Verachtung des Willens zur Macht zu
haben, so träte er in das Stadium der hoffnungslosen Desperation.
Dies wäre der Fall, wenn dieser Zug dem Leben
essentiell wäre, wenn sich ergäbe, daß selbst in jenem Willen
zur Moral nur dieser „Wille zur Macht“ verkappt sei, daß
auch jenes Hassen und Verachten noch ein Machtwille ist.
Der Unterdrückte sähe ein, daß er mit dem Unterdrücker auf
gleichem Boden steht und daß er kein Vorrecht, keinen
höheren Rang vor jenem habe.

Vielmehr umgekehrt! Es gibt nichts am Leben, was
Wert hat, außer dem Grade der Macht – gesetzt eben, daß
Leben selbst der Wille zur Macht ist. Die Moral behütete die
Schlechtweggekommenen vor Nihilismus, indem sie jedem
einen unendlichen Wert, einen metaphysischen Wert
beimaß und in eine Ordnung einreihte, die mit der der weltlichen
Macht und Rangordnung nicht stimmt: sie lehrte Ergebung,
Demut usw. Gesetzt, daß der Glaube an diese
Moral zugrunde geht, so würden die Schlechtweggekommenen
ihren Trost nicht mehr haben – und zugrunde
gehen.

Das Zugrundegehen präsentiert sich als ein Sich-zugrunde-richten,
als ein instinktives Auslesen dessen, was
zerstören muß. Symptome dieser Selbstzerstörung der
Schlechtweggekommenen: die Selbstvivisektion, die Vergiftung,
Berauschung, Romantik, vor allem die instinktive Nötigung
zu Handlungen, mit denen man die Mächtigen zu
Todfeinden macht (– gleichsam sich seine Henker selbst
züchtend), der Wille zur Zerstörung als Wille eines noch
tieferen Instinkts, des Instinkts der Selbstzerstörung, des
Willens ins Nichts.

Nihilismus als Symptom davon, daß die Schlechtweggekommenen
keinen Trost mehr haben: daß sie zerstören, um
zerstört zu werden, daß sie, von der Moral abgelöst, keinen
Grund mehr haben, „sich zu ergeben“, – daß sie sich auf
den Boden des entgegengesetzten Prinzips stellen und auch
ihrerseits Macht wollen, indem sie die Mächtigen zwingen,
ihre Henker zu sein. Dies ist die europäische Form des
Buddhismus, das Nein-tun, nachdem alles Dasein seinen
„Sinn“ verloren hat.

Die Not ist nicht etwa größer geworden: im Gegenteil!
„Gott, Moral, Ergebung“ waren Heilmittel auf furchtbar
tiefen Stufen des Elends: der aktive Nihilismus tritt
bei relativ viel günstiger gestalteten Verhältnissen auf. Schon
daß die Moral als überwunden empfunden wird, setzt einen
ziemlichen Grad geistiger Kultur voraus; diese wieder ein
relatives Wohlleben. Eine gewisse geistige Ermüdung, durch
den langen Kampf philosophischer Meinungen bis zur hoffnungslosesten
Skepsis gegen Philosophie gebracht, kennzeichnet
ebenfalls den keineswegs niederen Stand jener Nihilisten.
Man denke an die Lage, in der Buddha auftrat. Die
Lehre der ewigen Wiederkunft würde gelehrte Voraussetzungen
haben (wie die Lehre Buddhas solche hatte, zum
Beispiel Begriff der Kausalität usw.).

Was heißt jetzt „schlechtweggekommen“? Vor allem
physiologisch: nicht mehr politisch. Die ungesundeste
Art Mensch in Europa (in allen Ständen) ist der Boden
dieses Nihilismus: sie wird den Glauben an die ewige
Wiederkunft als einen Fluch empfinden, von dem getroffen
man vor keiner Handlung mehr zurückscheut: nicht passiv
auslöschen, sondern alles auslöschen machen, was in diesem
Grade sinn- und ziellos ist: obwohl es nur ein Krampf,
ein blindes Wüten ist bei der Einsicht, daß alles seit Ewigkeiten
da war – auch dieser Moment von Nihilismus und
Zerstörungslust. – Der Wert einer solchen Krisis ist, daß
sie reinigt, daß sie die verwandten Elemente zusammendrängt
und sich aneinander verderben macht, daß sie den
Menschen entgegengesetzter Denkweisen gemeinsame Aufgaben
zuweist – auch unter ihnen die schwächeren, unsichreren
ans Licht bringend und so zu einer Rangordnung
der Kräfte, vom Gesichtspunkt der Gesundheit, den Anstoß
gibt: Befehlende als Befehlende erkennend, Gehorchende
als Gehorchende. Natürlich abseits von allen bestehenden
Gesellschaftsordnungen.

Welche werden sich als die Stärksten dabei erweisen?
Die Mäßigsten, die, welche keine extremsten Glaubenssätze
nötig haben, die, welche einen guten Teil Zufall, Unsinn
nicht nur zugestehen, sondern lieben, die, welche vom Menschen
mit einer bedeutenden Ermäßigung seines Wertes denken
können, ohne dadurch klein und schwach zu werden: die
Reichsten an Gesundheit, die den meisten Malheurs gewachsen
sind und deshalb sich vor den Malheurs nicht so
fürchten – Menschen, die ihrer Macht sicher sind und
die die erreichte Kraft des Menschen mit bewußtem Stolze
repräsentieren.

Wie dächte ein solcher Mensch an die ewige Wiederkunft?
–




Zweites Buch.

Kritik der höchsten bisherigen Werte

(Einsicht in das, was durch sie Ja und Nein sagte).



I. Moral.

1. Entstehung und Sieg.

76.

Ich verstehe unter „Moral“ ein System von Wertschätzungen,
welches mit den Lebensbedingungen eines Wesens
sich berührt.

77.

Das Problem der Moral sehen und zeigen – das scheint
mir die neue Aufgabe und Hauptsache. Ich leugne, daß
das in der bisherigen Moralphilosophie geschehen ist.

78.

Mein Problem: Welchen Schaden hat die Menschheit
bisher von der Moral sowohl wie von ihrer Moralität gehabt?
Schaden am Geiste usw.

79.

Mein Versuch, die moralischen Urteile als Symptome und
Zeichensprachen zu verstehen, in denen sich Vorgänge des
physiologischen Gedeihens oder Mißratens, ebenso das Bewußtsein
von Erhaltungs- und Wachstumsbedingungen verraten,
– eine Interpretationsweise vom Werte der Astrologie,
Vorurteile, denen Instinkte soufflieren (von Rassen,
Gemeinden, von verschiedenen Stufen, wie Jugend oder
Verwelken usw.).

Angewendet auf die speziell christlich-europäische Moral:
unsere moralischen Urteile sind Anzeichen von Verfall, von
Unglauben an das Leben, eine Vorbereitung des Pessimismus.

Mein Hauptsatz: es gibt keine moralischen Phänomene,
sondern nur eine moralische Interpretation
dieser Phänomene. Diese Interpretation selbst
ist außermoralischen Ursprungs.

Was bedeutet es, daß wir einen Widerspruch in das
Dasein hineininterpretiert haben? – Entscheidende Wichtigkeit:
hinter allen andern Wertschätzungen stehen kommandierend
jene moralischen Wertschätzungen. Gesetzt, sie fallen
fort, wonach messen wir dann? Und welchen Wert haben
dann Erkenntnis usw., usw.???

80.

Ehemals sagte man von jeder Moral: „an ihren Früchten
sollt ihr sie erkennen“. Ich sage von jeder Moral: „Sie
ist eine Frucht, an der ich den Boden erkenne, aus dem sie
wuchs“.

81.

Meine Absicht, die absolute Homogeneität in allem Geschehen
zu zeigen und die Anwendung der moralischen Unterscheidung
nur als perspektivisch bedingt; zu zeigen, wie
alles das, was moralisch gelobt wird, wesensgleich mit allem
Unmoralischen ist und nur, wie jede Entwicklung der Moral,
mit unmoralischen Mitteln und zu unmoralischen Zwecken
ermöglicht worden ist –; wie umgekehrt alles, was als
unmoralisch in Verruf ist, ökonomisch betrachtet, das Höhere
und Prinzipiellere ist, und wie eine Entwicklung nach
größerer Fülle des Lebens notwendig auch den Fortschritt
der Unmoralität bedingt. „Wahrheit“ der Grad, in dem
wir uns die Einsicht in diese Tatsache gestatten.

82.

Das sind meine Forderungen an euch – sie mögen euch
schlecht genug zu Ohren gehen – : daß ihr die moralischen
Wertschätzungen selbst einer Kritik unterziehen sollt. Daß
ihr dem moralischen Gefühlsimpuls, welcher hier Unterwerfung
und nicht Kritik verlangt, mit der Frage: „warum
Unterwerfung?“ Halt gebieten sollt. Daß ihr dies Verlangen
nach einem „Warum?“, nach einer Kritik der Moral,
eben als eure jetzige Form der Moralität selbst ansehen
sollt, als die sublimste Art von Moralität, die euch
und eurer Zeit Ehre macht. Daß eure Redlichkeit, euer Wille,
euch nicht zu betrügen, sich selbst ausweisen muß: „warum
nicht? – Vor welchem Forum?“ –

83.

Die Frage nach der Herkunft unsrer Wertschätzungen
und Gütertafeln fällt ganz und gar nicht mit deren Kritik
zusammen, wie so oft geglaubt wird: so gewiß auch die Einsicht
in irgendeine pudenda origo für das Gefühl eine
Wertverminderung der so entstandenen Sache mit sich bringt
und gegen dieselbe eine kritische Stimmung und Haltung
vorbereitet.

Was sind unsere Wertschätzungen und moralischen Gütertafeln
selber wert? Was kommt bei ihrer Herrschaft
heraus? Für wen? in bezug worauf? – Antwort: für
das Leben. Aber was ist Leben? Hier tut also eine neue,
bestimmtere Fassung des Begriffs „Leben“ not. Meine
Formel dafür lautet: Leben ist Wille zur Macht.

Was bedeutet das Wertschätzen selbst? Weist es auf
eine andere, metaphysische Welt zurück oder hinab? (wie
noch Kant glaubte, der vor der großen historischen Bewegung
steht.) Kurz: wo ist es entstanden? Oder ist es
nicht „entstanden“? – Antwort: das moralische Wertschätzen
ist eine Auslegung, eine Art zu interpretieren.
Die Auslegung selbst ist ein Symptom bestimmter physiologischer
Zustände, ebenso eines bestimmten geistigen Niveaus
von herrschenden Urteilen: Wer legt aus? – Unsre
Affekte.

84.

Wessen Wille zur Macht ist die Moral? – Das Gemeinsame
in der Geschichte Europas seit Sokrates ist
der Versuch, die moralischen Werte zur Herrschaft über
alle anderen Werte zu bringen: so daß sie nicht nur Führer
und Richter des Lebens sein sollen, sondern auch 1. der Erkenntnis,
2. der Künste, 3. der staatlichen und gesellschaftlichen
Bestrebungen. „Besserwerden“ als einzige Aufgabe,
alles übrige dazu Mittel (oder Störung, Hemmung, Gefahr:
folglich bis zur Vernichtung zu bekämpfen....). –
Eine ähnliche Bewegung in China. Eine ähnliche Bewegung
in Indien.

Was bedeutet dieser Wille zur Macht seitens der moralischen
Werte, der in den ungeheuren Entwicklungen
sich bisher auf der Erde abgespielt hat?

Antwort: – drei Mächte sind hinter ihm versteckt:

1. der Instinkt der Herde gegen die Starken und Unabhängigen;
2. der Instinkt der Leidenden und Schlechtweggekommenen
gegen die Glücklichen; 3. der Instinkt der
Mittelmäßigen gegen die Ausnahmen. – Ungeheurer
Vorteil dieser Bewegung, wieviel Grausamkeit, Falschheit
und Borniertheit auch in ihr mitgeholfen hat (: denn
die Geschichte vom Kampf der Moral mit den Grundinstinkten
des Lebens ist selbst die größte Immoralität,
die bisher auf Erden dagewesen ist....).

85.

Die ganze Moral Europas hat den Nutzen der Herde
auf dem Grunde: die Trübsal aller höheren, seltneren Menschen
liegt darin, daß alles, was sie auszeichnet, ihnen mit
dem Gefühl der Verkleinerung und Verunglimpfung zum
Bewußtsein kommt. Die Stärken des jetzigen Menschen
sind die Ursachen der pessimistischen Verdüsterung: die Mittelmäßigen
sind, wie die Herde ist, ohne viel Frage und Gewissen,
– heiter. (Zur Verdüsterung der Starken: Pascal,
Schopenhauer.)

Je gefährlicher eine Eigenschaft der Herde scheint,
um so gründlicher wird sie in die Acht getan.

86.

Ich lehre: die Herde sucht einen Typus aufrecht zu erhalten
und wehrt sich nach beiden Seiten, ebenso gegen die
davon Entartenden (Verbrecher usw.), als gegen die darüber
Emporragenden. Die Tendenz der Herde ist auf Stillstand
und Erhaltung gerichtet, es ist nichts Schaffendes in ihr.

Die angenehmen Gefühle, die der Gute, Wohlwollende,
Gerechte uns einflößt (im Gegensatz zu der Spannung,
Furcht, welche der große, neue Mensch hervorbringt), sind
unsere persönlichen Sicherheits-, Gleichheitsgefühle: das
Herdentier verherrlicht dabei die Herdennatur und empfindet
sich selber dann wohl. Dies Urteil des Wohlbehagens maskiert
sich mit schönen Worten – so entsteht „Moral“. –
Man beobachte aber den Haß der Herde gegen den Wahrhaftigen.
–

87.

Tendenz der Moralentwicklung. – Jeder wünscht,
daß keine andere Lehre und Schätzung der Dinge zur Geltung
komme außer einer solchen, bei der er selbst gut wegkommt.
Grundtendenz folglich der Schwachen und Mittelmäßigen
aller Zeiten, die Stärkeren schwächer zu machen,
herunterzuziehen: Hauptmittel das moralische Urteil.
Das Verhalten des Stärkeren gegen den Schwächeren
wird gebrandmarkt; die höheren Zustände des Stärkeren bekommen
schlechte Beinamen.

Der Kampf der Vielen gegen die Wenigen, der Gewöhnlichen
gegen die Seltenen, der Schwachen gegen die Starken
– eine seiner feinsten Unterbrechungen ist die, daß die Ausgesuchten,
Feinen, Anspruchsvolleren sich als die Schwachen
präsentieren und die gröberen Mittel der Macht von sich
weisen –

88.

Der heuchlerische Anschein, mit dem alle bürgerlichen
Ordnungen übertüncht sind, wie als ob sie Ausgeburten
der Moralität wären – zum Beispiel die Ehe; die Arbeit;
der Beruf; das Vaterland; die Familie; die Ordnung; das
Recht. Aber da sie insgesamt auf die mittelmäßigste Art
Mensch hin begründet sind, zum Schutz gegen Ausnahmen
und Ausnahmebedürfnisse, so muß man es billig finden,
wenn hier viel gelogen wird.

89.

Daß man sich nicht über sich selbst vergreift! Wenn man
in sich den moralischen Imperativ so hört, wie der Altruismus
ihn versteht, so gehört man zur Herde. Hat man das
umgekehrte Gefühl, fühlt man in seinen uneigennützigen
und selbstlosen Handlungen seine Gefahr, seine Abirrung,
so gehört man nicht zur Herde.

90.

Die drei Behauptungen:

Das Unvornehme ist das Höhere (Protest des „gemeinen
Mannes“);

das Widernatürliche ist das Höhere (Protest der Schlechtweggekommenen);

das Durchschnittliche ist das Höhere (Protest der Herde,
der „Mittleren“).

In der Geschichte der Moral drückt sich also ein Wille
zur Macht aus, durch den bald die Sklaven und Unterdrückten,
bald die Mißratenen und An-sich-Leidenden, bald
die Mittelmäßigen den Versuch machen, die ihnen günstigsten
Werturteile durchzusetzen.

Insofern ist das Phänomen der Moral vom Standpunkt
der Biologie aus höchst bedenklich. Die Moral hat sich bisher
entwickelt auf Unkosten: der Herrschenden und ihrer
spezifischen Instinkte, der Wohlgeratenen und schönen Naturen,
der Unabhängigen und Privilegierten in irgendeinem
Sinne.

Die Moral ist also eine Gegenbewegung gegen die Bemühungen
der Natur, es zu einem höheren Typus zu bringen.
Ihre Wirkung ist: Mißtrauen gegen das Leben überhaupt
(insofern dessen Tendenzen als „unmoralisch“ empfunden
werden), – Sinnlosigkeit, Widersinn (insofern die obersten
Werte als im Gegensatz zu den obersten Instinkten empfunden
werden), – Entartung und Selbstzerstörung der
„höheren Naturen“, weil gerade in ihnen der Konflikt bewußt
wird.

91.

„Die guten Leute sind alle schwach: sie sind gut, weil sie
nicht stark genug sind, böse zu sein“, sagte der Latukahäuptling
Comorro zu Baker.



„Für schwache Herzen gibt es kein Unglück“ – sagt man
im Russischen.

92.

Bescheiden, fleißig, wohlwollend, mäßig: so wollt ihr
den Menschen? den guten Menschen? Aber mich dünkt
das nur der ideale Sklave, der Sklave der Zukunft.

93.

Die Metamorphosen der Sklaverei; ihre Verkleidung
unter religiöse Mäntel; ihre Verklärung durch die
Moral.

94.

Erwägen wir, wie teuer sich ein solcher moralischer Kanon
(„ein Ideal“) bezahlt macht. (Seine Feinde sind – nun?
Die „Egoisten“.)

Der melancholische Scharfsinn der Selbstverkleinerung in
Europa (Pascal, Larochefoucauld), – die innere Schwächung,
Entmutigung, Selbstannagung der Nicht-Herdentiere,
–

die beständige Unterstreichung der Mittelmäßigkeitseigenschaften
als der wertvollsten (Bescheidenheit, in Reih und
Glied, die Werkzeugnatur), –

das schlechte Gewissen eingemischt in alles Selbstherrliche,
Originale:

– die Unlust also: – also Verdüsterung der Welt der
Stärkergeratenen!

– das Herdenbewußtsein in die Philosophie und Religion
übertragen: auch seine Ängstlichkeit.

– Lassen wir die psychologische Unmöglichkeit einer rein
selbstlosen Handlung außer Spiel!

95.

Der ideale Sklave (der „gute Mensch“). – Wer sich
nicht als „Zweck“ ansetzen kann, noch überhaupt von sich
aus Zwecke ansetzen kann, der gibt der Moral der Entselbstung
die Ehre – instinktiv. Zu ihr überredet ihn alles:
seine Klugheit, seine Erfahrung, seine Eitelkeit. Und auch
der Glaube ist eine Entselbstung.



Atavismus: wonnevolles Gefühl, einmal unbedingt gehorchen
zu können.

Fleiß, Bescheidenheit, Wohlwollen, Mäßigkeit sind ebenso
viele Verhinderungen der souveränen Gesinnung, der
großen Erfindsamkeit, der heroischen Zielsetzung, des vornehmen
Für-sich-seins.

Es handelt sich nicht um ein Vorangehen (– damit ist
man bestenfalls Hirt, das heißt oberster Notbedarf der
Herde), sondern um ein Für-sich-gehen-können, um ein
Anders-sein-können.

96.

Die gelobten Zustände und Begierden: – friedlich, billig,
mäßig, bescheiden, ehrfürchtig, rücksichtsvoll, tapfer,
keusch, redlich, treu, gläubig, gerade, vertrauensvoll, hingebend,
mitleidig, hilfreich, gewissenhaft, einfach, mild, gerecht,
freigebig, nachsichtig, gehorsam, uneigennützig, neidlos,
gütig, arbeitsam –

Zu unterscheiden: inwiefern solche Eigenschaften bedingt
sind als Mittel zu einem bestimmten Willen und
Zweck (oft einem „bösen“ Zweck); oder als natürliche Folgen
eines dominierenden Affektes (zum Beispiel Geistigkeit):
oder Ausdruck einer Notlage, will sagen: als Existenzbedingung
(zum Beispiel Bürger, Sklave, Weib usw.).

Summa: sie sind allesamt nicht um ihrer selber willen
als „gut“ empfunden, sondern bereits unter dem
Maßstab der „Gesellschaft“, „Herde“, als Mittel zu deren
Zwecken, als notwendig für deren Aufrechterhaltung und
Förderung, als Folge zugleich eines eigentlichen Herdeninstinktes
im einzelnen: somit im Dienste eines Instinktes,
der grundverschieden von diesen Tugendzuständen ist.
Denn die Herde ist nach außen hin feindselig, selbstsüchtig,
unbarmherzig, voller Herrschsucht, Mißtrauen usw.

Im „Hirten“ kommt der Antagonismus heraus: er
muß die entgegengesetzten Eigenschaften der Herde haben.

Todfeindschaft der Herde gegen die Rangordnung: ihr
Instinkt zugunsten der Gleichmacher (Christus). Gegen
die starken Einzelnen (les souverains) ist sie feindselig,
unbillig, maßlos, unbescheiden, frech, rücksichtslos, feig, verlogen,
falsch, unbarmherzig, versteckt, neidisch, rachsüchtig.

97.

Zur Kritik der Herdentugenden. – Die inertia
tätig 1. im Vertrauen, weil Mißtrauen Spannung, Beobachtung,
Nachdenken nötig macht; – 2. in der Verehrung,
wo der Abstand der Macht groß ist und Unterwerfung notwendig:
um nicht zu fürchten, wird versucht zu lieben, hochzuschätzen
und die Machtverschiedenheit als Wertverschiedenheit
auszudeuten: so daß das Verhältnis nicht mehr revoltiert;
– 3. im Wahrheitssinn. Was ist wahr? Wo eine
Erklärung gegeben ist, die uns das Minimum von geistiger
Kraftanstrengung macht (überdies ist Lügen sehr anstrengend);
– 4. in der Sympathie. Sich gleichsetzen, versuchen,
gleich zu empfinden, ein vorhandenes Gefühl anzunehmen,
ist eine Erleichterung: es ist etwas Passives gegen das
Aktivum gehalten, welches die eigensten Rechte des Werturteils
sich wahrt und beständig betätigt (letzteres gibt keine
Ruhe); – 5. in der Unparteilichkeit und Kühle des Urteils:
man scheut die Anstrengung des Affekts und stellt sich lieber
abseits, „objektiv“; – 6. in der Rechtschaffenheit: man
gehorcht lieber einem vorhandenen Gesetz, als daß man sich
und anderen befiehlt: die Furcht vor dem Befehlen – :
lieber sich unterwerfen als reagieren; – 7. in der Toleranz:
die Furcht vor dem Ausüben des Rechts, des Richtens.

98.

Moral der Wahrhaftigkeit in der Herde. „Du sollst
erkennbar sein, dein Inneres durch deutliche und konstante
Zeichen ausdrücken, – sonst bist du gefährlich: und wenn du
böse bist, ist die Fähigkeit, dich zu verstellen, das Schlimmste
für die Herde. Wir verachten den Heimlichen, Unerkennbaren.
– Folglich mußt du dich selber für erkennbar halten;
du darfst dir nicht verborgen sein, du darfst nicht an
deinen Wechsel glauben.“ Also: die Forderung der Wahrhaftigkeit
setzt die Erkennbarkeit und die Beharrlichkeit
der Person voraus. Tatsächlich ist es Sache der Erziehung,
das Herdenmitglied zu einem bestimmten Glauben über
das Wesen des Menschen zu bringen: sie macht erst diesen
Glauben und fordert dann daraufhin „Wahrhaftigkeit“.

99.

Es tut gut, „Recht“, „Unrecht“ usw. in einem bestimmten,
engen, bürgerlichen Sinn zu nehmen, wie „tue Recht
und scheue niemand“: das heißt, einem bestimmten, groben
Schema gemäß, innerhalb dessen ein Gemeinwesen besteht,
seine Schuldigkeit tun.

– Denken wir nicht gering von dem, was ein paar Jahrtausende
Moral unserm Geiste angezüchtet haben!

100.

Maßstab, wonach der Wert der moralischen Wertschätzungen
zu bestimmen ist.

Die übersehene Grundtatsache: Widerspruch zwischen
dem „Moralischer-werden“ und der Erhöhung und Verstärkung
des Typus Mensch.

Homo natura. Der „Wille zur Macht“.

101.

Die Moralwerte als Scheinwerte, verglichen mit den
physiologischen.

102.

Alle Tugenden physiologische Zustände: namentlich die
organischen Hauptfunktionen als notwendig, als gut empfunden.
Alle Tugenden sind eigentlich verfeinerte Leidenschaften
und erhöhte Zustände.

Mitleid und Liebe zur Menschheit als Entwicklung des Geschlechtstriebes.
Gerechtigkeit als Entwicklung des Rachetriebes.
Tugend als Lust am Widerstande, Wille zur Macht.
Ehre als Anerkennung des Ähnlichen und Gleichmächtigen.

103.

Einsicht: bei aller Wertschätzung handelt es sich um eine
bestimmte Perspektive: Erhaltung des Individuums, einer
Gemeinde, einer Rasse, eines Staates, einer Kirche, eines
Glaubens, einer Kultur. – Vermöge des Vergessens,
daß es nur ein perspektivisches Schätzen gibt, wimmelt alles
von widersprechenden Schätzungen und folglich von widersprechenden
Antrieben in einem Menschen. Das ist
der Ausdruck der Erkrankung am Menschen, im Gegensatz
zum Tiere, wo alle vorhandenen Instinkte ganz bestimmten
Aufgaben genügen.

Dies widerspruchsvolle Geschöpf hat aber an seinem Wesen
eine große Methode der Erkenntnis: er fühlt viele Für und
Wider, er erhebt sich zur Gerechtigkeit – zum Begreifen
jenseits des Gut- und Böseschätzens.

Der weiseste Mensch wäre der reichste an Widersprüchen,
der gleichsam Tastorgane für alle Arten Mensch hat:
und zwischeninnen seine großen Augenblicke grandiosen Zusammenklangs
– der hohe Zufall auch in uns! Eine Art
planetarischer Bewegung –

104.

Welche Werte bisher obenauf waren.

Moral als oberster Wert in allen Phasen der Philosophie
(selbst bei den Skeptikern). Resultat: diese Welt taugt nichts,
es muß eine „wahre Welt“ geben.

Was bestimmt hier eigentlich den obersten Wert? Was
ist eigentlich Moral? Der Instinkt der décadence, es sind
die Erschöpften und Enterbten, die auf diese Weise Rache
nehmen und die Herren machen....

Historischer Nachweis: die Philosophen immer décadents,
immer im Dienst der nihilistischen Religionen.

Der Instinkt der décadence, der als Wille zur Macht
auftritt. Vorführung seines Systems der Mittel: absolute
Unmoralität der Mittel.

Gesamteinsicht: die bisherigen obersten Werte sind ein
Spezialfall des Willens zur Macht; die Moral selbst ist ein
Spezialfall der Unmoralität.

Warum die gegnerischen Werte immer unterlagen.

1. Wie war das eigentlich möglich? Frage: warum
unterlag das Leben, die physiologische Wohlgeratenheit überall?
Warum gab es keine Philosophie des Ja, keine Religion
des Ja?....

Die historischen Anzeichen solcher Bewegungen: die heidnische
Religion. Dionysos gegen den „Gekreuzigten“. Die
Renaissance. Die Kunst.

2. Die Starken und die Schwachen: die Gesunden und
die Kranken; die Ausnahme und die Regel. Es ist kein Zweifel,
wer der Stärkere ist....

Gesamtaspekt der Geschichte: Ist der Mensch damit
eine Ausnahme in der Geschichte des Lebens? – Einsprache
gegen den Darwinismus. Die Mittel der Schwachen,
um sich oben zu erhalten, sind Instinkte, sind „Menschlichkeit“
geworden, sind „Institutionen“....

3. Nachweis dieser Herrschaft in unsern politischen Instinkten,
in unsern sozialen Werturteilen, in unsern Künsten,
in unserer Wissenschaft.

Die Niedergangsinstinkte sind Herr über die Aufgangsinstinkte
geworden.... Der Wille zum Nichts ist
Herr geworden über den Willen zum Leben!

– Ist das wahr? ist nicht vielleicht eine größere Garantie
des Lebens, der Gattung in diesem Sieg der Schwachen
und Mittleren? – ist es vielleicht nur ein Mittel in der
Gesamtbewegung des Lebens, eine Tempoverzögerung? eine
Notwehr gegen etwas noch Schlimmeres?

– Gesetzt, die Starken wären Herr, in allem, und auch
in den Wertschätzungen geworden: ziehen wir die Konsequenz,
wie sie über Krankheit, Leiden, Opfer denken würden!
Eine Selbstverachtung der Schwachen wäre die
Folge; sie würden suchen, zu verschwinden und sich auszulöschen....
Und wäre dies vielleicht wünschenswert? –
und möchten wir eigentlich eine Welt, in der die Nachwirkung
der Schwachen, ihre Feinheit, Rücksicht, Geistigkeit,
Biegsamkeit fehlte?....



Wir haben zwei „Willen zur Macht“ im Kampfe gesehen
(im Spezialfall: wir hatten ein Prinzip, dem einen
recht zu geben, der bisher unterlag, und dem, der bisher
siegte, unrecht zu geben): wir haben die „wahre Welt“ als
eine „erlogene Welt“ und die Moral als eine Form der
Unmoralität erkannt. Wir sagen nicht: „der Stärkere
hat unrecht“.

Wir haben begriffen, was bisher den obersten Wert bestimmt
hat und warum es Herr geworden ist über die gegnerische
Wertung – : es war numerisch stärker.

Reinigen wir jetzt die gegnerische Wertung von der
Infektion und Halbheit, von der Entartung, in der sie uns
allen bekannt ist.

Wiederherstellung der Natur: moralinfrei.

105.

Zwei Typen der Moral sind nicht zu verwechseln: eine
Moral, mit der sich der gesund gebliebene Instinkt gegen die
beginnende décadence wehrt, – und eine andere Moral,
mit der eben diese décadence sich formuliert, rechtfertigt
und selber abwärts führt.

Die erstere pflegt stoisch, hart, tyrannisch zu sein (– der
Stoizismus selbst war eine solche Hemmschuh-Moral);
die andere ist schwärmerisch, sentimental, voller Geheimnisse,
sie hat die Weiber und „schönen Gefühle“ für sich (–
das erste Christentum war eine solche Moral).

106.

Das Nachdenken über das Allgemeinste ist immer rückständig:
die letzten „Wünschbarkeiten“ über den Menschen
zum Beispiel sind von den Philosophen eigentlich niemals
als Problem genommen worden. Die „Verbesserung“
des Menschen wird von ihnen allen naiv angesetzt, wie als
ob wir durch irgendeine Intuition über das Fragezeichen hinausgehoben
wären, warum gerade „verbessern“? Inwiefern
ist es wünschbar, daß der Mensch tugendhafter
wird? oder klüger? oder glücklicher? Gesetzt, daß man
nicht schon das „Warum?“ des Menschen überhaupt kennt,
so hat jede solche Absicht keinen Sinn; und wenn man das
eine will, wer weiß? vielleicht darf man dann das andere
nicht wollen? Ist die Vermehrung der Tugendhaftigkeit zugleich
verträglich mit einer Vermehrung der Klugheit und
Einsicht? Dubito; ich werde nur zu viel Gelegenheit haben,
das Gegenteil zu beweisen. Ist die Tugendhaftigkeit als Ziel
im rigorosen Sinne nicht tatsächlich bisher im Widerspruch
mit dem Glücklichwerden gewesen? braucht sie andererseits
nicht das Unglück, die Entbehrung und Selbstmißhandlung
als notwendiges Mittel? Und wenn die höchste Einsicht
das Ziel wäre, müßte man nicht eben damit die Steigerung
des Glücks ablehnen? und die Gefahr, das Abenteuer, das
Mißtrauen, die Verführung als Weg zur Einsicht wählen?..
Und will man Glück, nun, so muß man vielleicht zu den
„Armen des Geistes“ sich gesellen.

107.

Es fehlt das Wissen und Bewußtsein davon, welche Umdrehungen
bereits das moralische Urteil durchgemacht hat
und wie wirklich mehrere Male schon im gründlichsten Sinne
„Böse“ auf „Gut“ umgetauft worden ist. Auf eine dieser
Verschiebungen habe ich mit dem Gegensatze „Sittlichkeit der
Sitte“ hingewiesen. Auch das Gewissen hat seine Sphäre
vertauscht: es gab einen Herden-Gewissensbiß.

108.

Die Vorherrschaft der moralischen Werte. – Folgen
dieser Vorherrschaft: die Verderbnis der Psychologie usw.,
das Verhängnis überall, das an ihr hängt. Was bedeutet
diese Vorherrschaft? Worauf weist sie hin? –

Auf eine gewisse größere Dringlichkeit eines bestimmten
Ja und Nein auf diesem Gebiete. Man hat alle Arten
Imperative darauf verwendet, um die moralischen Werte
als fest erscheinen zu lassen: sie sind am längsten kommandiert
worden: – sie scheinen instinktiv, wie innere Kommandos.
Es drücken sich Erhaltungsbedingungen der
Sozietät darin aus, daß die moralischen Werte als undiskutierbar
empfunden werden. Die Praxis: das will
heißen, die Nützlichkeit, untereinander sich über die obersten
Werte zu verstehen, hat hier eine Art Sanktion erlangt.
Wir sehen alle Mittel angewendet, wodurch das Nachdenken
und die Kritik auf diesem Gebiete lahmgelegt wird:
– welche Attitüde nimmt noch Kant an! Nicht zu reden von
denen, welche es als unmoralisch ablehnen, hier zu „forschen“
–

109.

Was ist das Kriterium der unmoralischen Handlung?
1. ihre Uneigennützigkeit, 2. ihre Allgemeingültigkeit usw.
Aber das ist Stubenmoralistik. Man muß die Völker studieren
und zusehen, was jedesmal das Kriterium ist und
was sich darin ausdrückt: ein Glaube „ein solches Verhalten
gehört zu unseren ersten Existenzbedingungen“. Unmoralisch
heißt „untergang-bringend“. Nun sind alle diese Gemeinschaften,
in denen diese Gesetze gefunden wurden, zugrunde
gegangen: einzelne dieser Sätze sind immer von neuem unterstrichen
worden, weil jede neu sich bildende Gemeinschaft
sie wieder nötig hatte, zum Beispiel „du sollst nicht stehlen“.
Zu Zeiten, wo das Gemeingefühl für die Gesellschaft (zum
Beispiel im imperium Romanum) nicht verlangt werden
konnte, warf sich der Trieb aufs „Heil der Seele“, religiös
gesprochen: oder „das größte Glück“, philosophisch geredet.
Denn auch die griechischen Moralphilosophen empfanden
nicht mehr mit ihrer πόλις.

110.

Unsre heiligsten Überzeugungen, unser Unwandelbares in
Hinsicht auf oberste Werte sind Urteile unsrer Muskeln.

111.

Daß der Wert einer Handlung von dem abhängen soll,
was ihr im Bewußtsein vorausging – wie falsch ist das!
– Und man hat die Moralität danach bemessen, selbst die
Kriminalität....

Der Wert einer Handlung muß nach ihren Folgen bemessen
werden – sagen die Utilitarier – : sie nach ihrer
Herkunft zu messen, impliziert eine Unmöglichkeit, nämlich
diese zu wissen.

Aber weiß man die Folgen? Fünf Schritt weit vielleicht.
Wer kann sagen, was eine Handlung anregt, aufregt, wider
sich erregt? Als Stimulans? Als Zündfunke vielleicht für
einen Explosivstoff?.... Die Utilitarier sind naiv.... Und
zuletzt müssen wir erst wissen, was nützlich ist: auch hier
geht ihr Blick nur fünf Schritt weit.... Sie haben keinen
Begriff von der großen Ökonomie, die des Übels nicht zu
entraten weiß.

Man weiß die Herkunft nicht, man weiß die Folgen nicht:
– hat folglich eine Handlung überhaupt einen Wert?

Bleibt die Handlung selbst: ihre Begleiterscheinungen im
Bewußtsein, das Ja und das Nein, das ihrer Ausführung
folgt: liegt der Wert einer Handlung in den subjektiven Begleiterscheinungen?
(– das hieße den Wert der Musik nach
dem Vergnügen oder Mißvergnügen abmessen, das sie uns
macht.... das sie ihrem Komponisten macht....). Sichtlich
begleiten sie Wertgefühle, ein Macht-, ein Zwang-, ein
Ohnmachtsgefühl zum Beispiel, die Freiheit, die Leichtigkeit,
– anders gefragt: könnte man den Wert einer Handlung
auf physiologische Werte reduzieren: ob sie ein Ausdruck
des vollständigen oder gehemmten Lebens ist? – Es mag
sein, daß sich ihr biologischer Wert darin ausdrückt....

Wenn also die Handlung weder nach ihrer Herkunft, noch
nach ihren Folgen, noch nach ihren Begleiterscheinungen abwertbar
ist, so ist ihr Wert x, unbekannt....

112.

Es ist eine Entnatürlichung der Moral, daß man die
Handlung abtrennt vom Menschen; daß man den Haß
oder die Verachtung gegen die „Sünde“ wendet; daß man
glaubt, es gebe Handlungen, welche an sich gut oder schlecht
sind.

Wiederherstellung der „Natur“: eine Handlung an
sich ist vollkommen leer an Wert: es kommt alles darauf
an, wer sie tut. Ein und dasselbe „Verbrechen“ kann im
einen Fall das höchste Vorrecht, im andern das Brandmal
sein. Tatsächlich ist es die Selbstsucht der Urteilenden, welche
eine Handlung, respektive ihren Täter, auslegt im Verhältnis
zum eigenen Nutzen oder Schaden (– oder im Verhältnis
zur Ähnlichkeit oder Nichtverwandtschaft mit sich).



113.

Moral als Versuch, den menschlichen Stolz herzustellen.
– Die Theorie vom „freien Willen“ ist antireligiös.
Sie will dem Menschen ein Anrecht schaffen, sich für
seine hohen Zustände und Handlungen als Ursache denken zu
dürfen: sie ist eine Form des wachsenden Stolzgefühls.

Der Mensch fühlt seine Macht, sein „Glück“, wie man
sagt: es muß „Wille“ sein vor diesem Zustand, – sonst gehört
er ihm nicht an. Die Tugend ist der Versuch, ein Faktum
von Wollen und Gewollt-haben als notwendiges Antezedenz
vor jedes hohe und starke Glücksgefühl zu setzen: –
wenn regelmäßig der Wille zu gewissen Handlungen im Bewußtsein
vorhanden ist, so darf ein Machtgefühl als dessen
Wirkung ausgelegt werden. – Das ist eine bloße Optik der
Psychologie: immer unter der falschen Voraussetzung, daß
uns nichts zugehört, was wir nicht als gewollt im Bewußtsein
haben. Die ganze Verantwortlichkeitslehre hängt an dieser
naiven Psychologie, daß nur der Wille Ursache ist, und
daß man wissen muß, gewollt zu haben, um sich als Ursache
glauben zu dürfen.

– Kommt die Gegenbewegung: die der Moralphilosophen,
immer noch unter dem gleichen Vorurteil, daß man
nur für etwas verantwortlich ist, das man gewollt hat. Der
Wert des Menschen, als moralischer Wert angesetzt: folglich
muß seine Moralität eine causa prima sein; folglich
muß ein Prinzip im Menschen sein, ein „freier Wille“ als
causa prima. – Hier ist immer der Hintergedanke: wenn
der Mensch nicht causa prima ist als Wille, so ist er unverantwortlich,
– folglich gehört er gar nicht vor das moralische
Forum, – die Tugend oder das Laster wären automatisch
und machinal....

In summa: damit der Mensch vor sich Achtung haben
kann, muß er fähig sein, auch böse zu werden.

114.

Die Schauspielerei als Folge der Moral des „freien
Willens“. – Es ist ein Schritt in der Entwicklung des
Machtgefühls selbst, seine hohen Zustände (seine Vollkommenheit)
selber auch verursacht zu haben, – folglich, schloß
man sofort, gewollt zu haben....

(Kritik: Alles vollkommene Tun ist gerade unbewußt und
nicht mehr gewollt; das Bewußtsein drückt einen unvollkommenen
und oft krankhaften Personalzustand aus. Die
persönliche Vollkommenheit als bedingt durch Willen,
als Bewußtsein, als Vernunft mit Dialektik, ist eine
Karikatur, eine Art von Selbstwiderspruch.... Der Grad
von Bewußtheit macht ja die Vollkommenheit unmöglich..
Form der Schauspielerei.)

115.

Kritik der subjektiven Wertgefühle. – Das Gewissen.
Ehemals schloß man: das Gewissen verwirft diese
Handlung; folglich ist diese Handlung verwerflich. Tatsächlich
verwirft das Gewissen eine Handlung, weil dieselbe lange
verworfen worden ist. Es spricht bloß nach: es schafft keine
Werte. Das, was ehedem dazu bestimmte, gewisse Handlungen
zu verwerfen, war nicht das Gewissen: sondern die
Einsicht (oder das Vorurteil) hinsichtlich ihrer Folgen....
Die Zustimmung des Gewissens, das Wohlgefühl des „Friedens
mit sich“ ist von gleichem Range wie die Lust eines
Künstlers an seinem Werke, – sie beweist gar nichts.... Die
Selbstzufriedenheit ist so wenig ein Wertmaß für das, worauf
sie sich bezieht, als ihr Mangel ein Gegenargument
gegen den Wert einer Sache. Wir wissen bei weitem nicht
genug, um den Wert unsrer Handlungen messen zu können:
es fehlt uns zu alledem die Möglichkeit, objektiv dazu zu
stehen: auch wenn wir eine Handlung verwerfen, sind wir
nicht Richter, sondern Partei.... Die edlen Wallungen, als
Begleiter von Handlungen, beweisen nichts für deren Wert:
ein Künstler kann mit dem allerhöchsten Pathos des Zustandes
eine Armseligkeit zur Welt bringen. Eher sollte man
sagen, daß diese Wallungen verführerisch seien: sie locken
unsern Blick, unsre Kraft ab von der Kritik, von der Vorsicht,
von dem Verdacht, daß wir eine Dummheit machen..
sie machen uns dumm –



116.

Wir sind die Erben der Gewissensvivisektion und Selbstkreuzigung
von zwei Jahrtausenden: darin ist unsre längste
Übung, unsre Meisterschaft vielleicht, unser Raffinement in
jedem Fall; wir haben die natürlichen Hänge mit dem
bösen Gewissen verschwistert.

Ein umgekehrter Versuch wäre möglich: die unnatürlichen
Hänge, ich meine die Neigungen zum Jenseitigen, Sinnwidrigen,
Denkwidrigen, Naturwidrigen, kurz die bisherigen
Ideale, die allesamt Weltverleumdungsideale waren, mit
dem schlechten Gewissen zu verschwistern.

117.

Die großen Verbrechen in der Psychologie:

1. Daß alle Unlust, alles Unglück mit dem Unrecht (der
Schuld) gefälscht worden ist (man hat dem Schmerz die Unschuld
genommen);

2. daß alle starken Lustgefühle (Übermut, Wollust,
Triumph, Stolz, Verwegenheit, Erkenntnis, Selbstgewißheit
und Glück an sich) als sündlich, als Verführung, als
verdächtig gebrandmarkt worden sind;

3. daß die Schwächegefühle, die innerlichsten Feigheiten,
der Mangel an Mut zu sich selbst mit heiligenden
Namen belegt und als wünschenswert im höchsten Sinne gelehrt
worden sind;

4. daß alles Große am Menschen umgedeutet worden ist
als Entselbstung, als Sichopfern für etwas anderes, für
andere; daß selbst am Erkennenden, selbst am Künstler die
Entpersönlichung als die Ursache seines höchsten Erkennens
und Könnens vorgespiegelt worden ist;

5. daß die Liebe gefälscht worden ist als Hingebung (und
Altruismus), während sie ein Hinzunehmen ist oder ein Abgeben
infolge eines Überreichtums von Persönlichkeit. Nur
die ganzesten Personen können lieben; die Entpersönlichten,
die „Objektiven“ sind die schlechtesten Liebhaber (–
man frage die Weibchen!). Das gilt auch von der Liebe zu
Gott, oder zum „Vaterland“: man muß fest auf sich selber
sitzen. (Der Egoismus als die Ver-Ichlichung, der Altruismus
als die Ver-Änderung).

6. Das Leben als Strafe, das Glück als Versuchung; die
Leidenschaften als teuflisch, das Vertrauen zu sich als gottlos.

Diese ganze Psychologie ist eine Psychologie der
Verhinderung, eine Art Vermauerung aus Furcht; einmal
will sich die große Menge (die Schlechtweggekommenen
und Mittelmäßigen) damit wehren gegen die Stärkeren (–
und sie in der Entwicklung zerstören....), andrerseits alle
die Triebe, mit denen sie selbst am besten gedeiht, heiligen
und allein in Ehren gehalten wissen. Vergleiche die jüdische
Priesterschaft.

118.

Die Überreste der Naturentwertung durch Moral-Transzendenz:
Wert der Entselbstung, Kultus des Altruismus:
Glaube an eine Vergeltung innerhalb des Spiels
der Folgen; Glaube an die „Güte“, an das „Genie“ selbst,
wie als ob das eine wie das andere Folgen der Entselbstung
wären; die Fortdauer der kirchlichen Sanktion des
bürgerlichen Lebens; absolutes Mißverstehen-wollen der Historie
(als Erziehungswerk zur Moralisierung) oder Pessimismus
im Anblick der Historie (– letzterer so gut eine
Folge der Naturentwertung wie jene Pseudorechtfertigung,
jenes Nicht-Sehen-wollen dessen, was der Pessimist
sieht....).

119.

„Die Moral um der Moral willen“ – eine wichtige
Stufe in ihrer Entnaturalisierung: sie erscheint selbst als
letzter Wert. In dieser Phase hat sie die Religion mit sich
durchdrungen: im Judentum zum Beispiel. Und ebenso gibt
es eine Phase, wo sie die Religion wieder von sich abtrennt
und wo ihr kein Gott „moralisch“ genug ist: dann zieht sie
das unpersönliche Ideal vor.... Das ist jetzt der Fall.

„Die Kunst um der Kunst willen“ – das ist ein
gleichgefährliches Prinzip: damit bringt man einen falschen
Gegensatz in die Dinge, – es läuft auf eine Realitätsverleumdung
(„Idealisierung“ ins Häßliche) hinaus. Wenn
man ein Ideal ablöst vom Wirklichen, so stößt man das
Wirkliche hinab, man verarmt es, man verleumdet es. „Das
Schöne um des Schönen willen“, „das Wahre um
des Wahren willen“, „das Gute um des Guten willen“
– das sind drei Formen des bösen Blicks für das
Wirkliche.

– Kunst, Erkenntnis, Moral sind Mittel: statt
die Absicht auf Steigerung des Lebens in ihnen zu erkennen,
hat man sie zu einem Gegensatz des Lebens in Bezug
gebracht, zu „Gott“, – gleichsam als Offenbarungen einer
höheren Welt, die durch diese hier und da hindurchblickt....

„Schön und häßlich“, „wahr und falsch“, „gut und
böse“ – diese Scheidungen verraten Daseins- und Steigerungsbedingungen,
nicht vom Menschen überhaupt, sondern
von irgendwelchen festen und dauerhaften Komplexen,
welche ihre Widersacher von sich abtrennen. Der Krieg, der
damit geschaffen wird, ist das Wesentliche daran: als Mittel
der Absonderung, die die Isolation verstärkt....

120.

Daß man endlich die menschlichen Werte wieder hübsch in
die Ecke zurücksetze, in der sie allein ein Recht haben: als
Eckensteherwerte. Es sind schon viele Tierarten verschwunden;
gesetzt, daß auch der Mensch verschwände, so würde
nichts in der Welt fehlen. Man muß Philosoph genug sein,
um auch dies Nichts zu bewundern (– Nil admirari –).

121.

Der Mensch, eine kleine, überspannte Tierart, die – glücklicherweise
– ihre Zeit hat; das Leben auf der Erde überhaupt
ein Augenblick, ein Zwischenfall, eine Ausnahme ohne
Folge, etwas, das für den Gesamtcharakter der Erde belanglos
bleibt; die Erde selbst, wie jedes Gestirn, ein Hiatus
zwischen zwei Nichtsen, ein Ereignis ohne Plan, Vernunft,
Wille, Selbstbewußtsein, die schlimmste Art des Notwendigen,
die dumme Notwendigkeit.... Gegen diese Betrachtung
empört sich etwas in uns; die Schlange Eitelkeit redet
uns zu, „das alles muß falsch sein: denn es empört....
Könnte das nicht alles nur Schein sein? Und der Mensch
trotzalledem, mit Kant zu reden – –“

122.

Der Sieg eines moralischen Ideals wird durch dieselben
„unmoralischen“ Mittel errungen wie jeder Sieg: Gewalt,
Lüge, Verleumdung, Ungerechtigkeit.

123.

Wer weiß, wie aller Ruhm entsteht, wird einen Argwohn
auch gegen den Ruhm haben, den die Tugend genießt.

124.

Vom Ideal des Moralisten. – Dieser Traktat handelt
von der großen Politik der Tugend. Wir haben ihn
denen zum Nutzen bestimmt, welchen daran liegen muß, zu
lernen, nicht wie man tugendhaft wird, sondern wie man
tugendhaft macht, – wie man die Tugend zur Herrschaft
bringt. Ich will sogar beweisen, daß, um dies eine zu wollen
– die Herrschaft der Tugend –, man grundsätzlich das
andere nicht wollen darf; eben damit verzichtet man darauf,
tugendhaft zu werden. Dies Opfer ist groß: aber ein
solches Ziel lohnt vielleicht solch ein Opfer. Und selbst noch
größere.... Und einige von den berühmten Moralisten haben
so viel riskiert. Von diesen nämlich wurde bereits die Wahrheit
erkannt und vorweggenommen, welche mit diesem Traktat
zum ersten Male gelehrt werden soll: daß man die
Herrschaft der Tugend schlechterdings nur durch dieselben
Mittel erreichen kann, mit denen man überhaupt
eine Herrschaft erreicht, jedenfalls nicht durch die Tugend..

Dieser Traktat handelt, wie gesagt, von der Politik der Tugend:
er setzt ein Ideal dieser Politik an, er beschreibt sie so, wie
sie sein müßte, wenn etwas auf dieser Erde vollkommen sein
könnte. Nun wird kein Philosoph darüber in Zweifel sein, was
der Typus der Vollkommenheit in der Politik ist; nämlich der
Macchiavellismus. Aber der Macchiavellismus, pur, sans
mélange, cru, vert, dans toute sa force, dans toute son
âpreté ist übermenschlich, göttlich, transzendent, er wird von
Menschen nie erreicht, höchstens gestreift. Auch in dieser engeren
Art von Politik, in der Politik der Tugend, scheint das
Ideal nie erreicht worden zu sein. Auch Plato hat es nur gestreift.
Man entdeckt, gesetzt, daß man Augen für versteckte
Dinge hat, selbst noch an den unbefangensten und bewußtesten
Moralisten (und das ist ja der Name für solche Politiker
der Moral, für jede Art Begründer neuer Moralgewalten)
Spuren davon, daß auch sie der menschlichen Schwäche ihren
Tribut gezollt haben. Sie alle aspirierten, zum mindesten
in ihrer Ermüdung, auch für sich selbst zur Tugend:
erster und kapitaler Fehler eines Moralisten, – als welcher
Immoralist der Tat zu sein hat. Daß er gerade das
nicht scheinen darf, ist eine andere Sache. Oder vielmehr,
es ist nicht eine andere Sache: es gehört eine solche grundsätzliche
Selbstverleugnung (moralisch ausgedrückt, Verstellung)
mit hinein in den Kanon des Moralisten und seiner
eigensten Pflichtenlehre: ohne sie wird er niemals zu seiner
Art Vollkommenheit gelangen. Freiheit von der Moral, auch
von der Wahrheit, um jenes Zieles willen, das jedes Opfer
aufwiegt: um der Herrschaft der Moral willen, – so
lautet jener Kanon. Die Moralisten haben die Attitüde
der Tugend nötig, auch die Attitüde der Wahrheit; ihr
Fehler beginnt erst, wo sie der Tugend nachgeben, wo sie
die Herrschaft über die Tugend verlieren, wo sie selbst moralisch
werden, wahr werden. Ein großer Moralist ist unter
anderem notwendig auch ein großer Schauspieler; seine Gefahr
ist, daß seine Verstellung unversehens Natur wird, wie
es sein Ideal ist, sein esse und sein operari auf eine göttliche
Weise auseinander zu halten; alles, was er tut, muß
er sub specie boni tun, – ein hohes, fernes, anspruchsvolles
Ideal! Ein göttliches Ideal! Und in der Tat geht
die Rede, daß der Moralist damit kein geringeres Vorbild
nachahmt als Gott selbst: Gott, diesen größten Immoralisten
der Tat, den es gibt, der aber nichtsdestoweniger zu
bleiben versteht, was er ist, der gute Gott....



125.

Mit der Tugend selbst gründet man nicht die Herrschaft
der Tugend; mit der Tugend selbst verzichtet man auf
Macht, verliert den Willen zur Macht.

126.

Mit welchen Mitteln eine Tugend zur Macht
kommt? – Genau mit den Mitteln einer politischen Partei:
Verleumdung, Verdächtigung, Unterminierung der entgegenstrebenden
Tugenden, die schon in der Macht sind, Umtaufung
ihres Namens, systematische Verfolgung und Verhöhnung.
Also: durch lauter „Immoralitäten“.

Was eine Begierde mit sich selber macht, um zur Tugend
zu werden? – Die Umtaufung; die prinzipielle Verleugnung
ihrer Absichten; die Übung im Sich-Mißverstehen;
die Allianz mit bestehenden und anerkannten Tugenden; die
affichierte Feindschaft gegen deren Gegner. Womöglich den
Schutz heiligender Mächte erkaufen; berauschen, begeistern;
die Tartüfferie des Idealismus; eine Partei gewinnen, die
entweder mit ihr obenauf kommt oder zugrunde geht....,
unbewußt, naiv werden....

127.

Die Moral in der Wertung von Rassen und Ständen.
– In Anbetracht, daß Affekte und Grundtriebe
bei jeder Rasse und bei jedem Stande etwas von ihren Existenzbedingungen
ausdrücken (– zum mindesten von den
Bedingungen, unter denen sie die längste Zeit sich durchgesetzt
haben), heißt verlangen, daß sie „tugendhaft“ sind:

daß sie ihren Charakter wechseln, aus der Haut fahren
und ihre Vergangenheit auswischen:

heißt, daß sie aufhören sollen, sich zu unterscheiden:

heißt, daß sie in Bedürfnissen und Ansprüchen sich anähnlichen
sollen, – deutlicher, daß sie zugrunde gehen...

Der Wille zu einer Moral erweist sich somit als die Tyrannei
jener Art, der diese eine Moral auf den Leib geschnitten
ist, über andere Arten: es ist die Vernichtung oder
die Uniformierung zugunsten der herrschenden (sei es, um
ihr nicht mehr furchtbar zu sein, sei es, um von ihr ausgenutzt
zu werden). „Aufhebung der Sklaverei“ – angeblich
ein Tribut an die „Menschenwürde“, in Wahrheit eine Vernichtung
einer grundverschiedenen Spezies (– Untergrabung
ihrer Werte und ihres Glücks –).

Worin eine gegnerische Rasse oder ein gegnerischer
Stand seine Stärke hat, das wird ihm als sein Bösestes,
Schlimmstes ausgelegt: denn damit schadet er uns (– seine
„Tugenden“ werden verleumdet und umgetauft).

Es gilt als Einwand gegen Mensch und Volk, wenn er
uns schadet: aber von seinem Gesichtspunkt aus sind wir
ihm erwünscht, weil wir solche sind, von denen man Nutzen
haben kann.

Die Forderung der „Vermenschlichung“ (welche ganz naiv
sich im Besitz der Formel „was ist menschlich?“ glaubt) ist
eine Tartüfferie, unter der sich eine ganz bestimmte Art
Mensch zur Herrschaft zu bringen sucht: genauer, ein ganz
bestimmter Instinkt, der Herdeninstinkt. – „Gleichheit
der Menschen“: was sich verbirgt unter der Tendenz,
immer mehr Menschen als Menschen gleich zu setzen.

Die „Interessiertheit“ in Hinsicht auf die gemeine
Moral. (Kunstgriff: die großen Begierden Herrschsucht
und Habsucht zu Protektoren der Tugend zu machen).

Inwiefern alle Art Geschäftsmänner und Habsüchtige,
alles, was Kredit geben und in Anspruch nehmen muß, es
nötig hat, auf gleichen Charakter und gleichen Wertbegriff
zu dringen: der Welthandel und -austausch jeder Art
erzwingt und kauft sich gleichsam die Tugend.

Insgleichen der Staat und jede Art Herrschaft in Hinsicht
auf Beamte und Soldaten; insgleichen die Wissenschaft,
um mit Vertrauen und Sparsamkeit der Kräfte zu arbeiten.
– Insgleichen die Priesterschaft.

– Hier wird also die gemeine Moral erzwungen, weil
mit ihr ein Vorteil errungen wird; und um sie zum Sieg zu
bringen, wird Krieg und Gewalt geübt gegen die Unmoralität
– nach welchem „Rechte“? Nach gar keinem Rechte:
sondern gemäß dem Selbsterhaltungsinstinkt. Dieselben
Klassen bedienen sich der Immoralität, wo sie ihnen nützt.

2. Die moralischen Ideale.

128.

Zur Kritik der Ideale.

Diese so beginnen, daß man das Wort „Ideal“ abschafft:
Kritik der Wünschbarkeiten.

129.

Ein Mensch, wie er sein soll: das klingt uns so abgeschmackt
wie: „ein Baum, wie er sein soll“.

130.

Ethik: oder „Philosophie der Wünschbarkeit“. – „Es
sollte anders sein“, „es soll anders werden“: die Unzufriedenheit
wäre also der Keim der Ethik.

Man könnte sich retten, erstens, indem man auswählt,
wo man nicht das Gefühl hat: zweitens indem man die Anmaßung
und Albernheit begreift: denn verlangen, daß etwas
anders ist, als es ist, heißt: verlangen, daß alles anders
ist, – es enthält eine verwerfende Kritik des Ganzen.
Aber Leben ist selbst ein solches Verlangen!

Feststellen, was ist, wie es ist, scheint etwas unsäglich
Höheres, Ernsteres als jedes „So sollte es sein“, weil letzteres
als menschliche Kritik und Anmaßung von vornherein
zur Lächerlichkeit verurteilt erscheint. Es drückt sich darin
ein Bedürfnis aus, welches verlangt, daß unserem menschlichen
Wohlbefinden die Einrichtung der Welt entspricht;
auch der Wille, so viel als möglich auf diese Aufgabe hin
zu tun.

Andrerseits hat nur dieses Verlangen „so sollte es sein“
jenes andre Verlangen, was ist, hervorgerufen. Das Wissen
nämlich darum, was ist, ist bereits eine Konsequenz jenes
Fragens „wie? ist es möglich? warum gerade so?“ Die Verwunderung
über die Nichtübereinstimmung unsrer Wünsche
und des Weltlaufs hat dahin geführt, den Weltlauf kennen
zu lernen. Vielleicht steht es noch anders: vielleicht ist jenes
„so sollte es sein“ unser Weltüberwältigungswunsch, – –

131.

Der Begriff „verwerfliche Handlung“ macht uns Schwierigkeit.
Nichts von alledem, was überhaupt geschieht, kann
an sich verwerflich sein: denn man dürfte es nicht weghaben
wollen: denn jegliches ist so mit allem verbunden,
daß irgend etwas ausschließen wollen alles ausschließen heißt.
Eine verwerfliche Handlung heißt: eine verworfene Welt
überhaupt....

Und selbst dann noch: in einer verworfenen Welt würde
auch noch das Verwerfen verwerflich sein.... Und die Konsequenz
einer Denkweise, welche alles verwirft, wäre eine
Praxis, die alles bejaht.... Wenn das Werden ein großer
Ring ist, so ist jegliches gleich wert, ewig, notwendig. – In
allen Korrelationen von Ja und Nein, von Vorziehen und
Abweisen, Lieben und Hassen drückt sich nur eine Perspektive,
ein Interesse bestimmter Typen des Lebens aus: an
sich redet alles, was ist, das Ja.

132.

Die Moral ist gerade so „unmoralisch“ wie jedwedes andre
Ding auf Erden; die Moralität selbst ist eine Form der
Unmoralität.

Große Befreiung, welche diese Einsicht bringt. Der
Gegensatz ist aus den Dingen entfernt, die Einartigkeit in
allem Geschehen ist gerettet – –

133.

Heute, wo uns jedes „so und so soll der Mensch sein“
eine kleine Ironie in den Mund legt, wo wir durchaus daran
festhalten, daß man, trotz allem, nur das wird, was man
ist (trotz allem: will sagen Erziehung, Unterricht, Milieu,
Zufälle und Unfälle), haben wir in Dingen der Moral auf
eine kuriose Weise das Verhältnis von Ursache und Folge
umdrehen gelernt, – nichts unterscheidet uns vielleicht
gründlicher von den alten Moralgläubigen. Wir sagen zum
Beispiel nicht mehr, „das Laster ist die Ursache davon, daß
ein Mensch auch physiologisch zugrunde geht“; wir sagen
ebensowenig „durch die Tugend gedeiht ein Mensch, sie
bringt langes Leben und Glück“. Unsre Meinung ist vielmehr,
daß Laster und Tugend keine Ursachen, sondern nur
Folgen sind. Man wird ein anständiger Mensch, weil man
ein anständiger Mensch ist, das heißt, weil man als Kapitalist
guter Instinkte und gedeihlicher Verhältnisse geboren
ist.... Kommt man arm zur Welt, von Eltern her, welche
in allem nur verschwendet und nichts gesammelt haben, so
ist man „unverbesserlich“, will sagen reif für Zuchthaus und
Irrenhaus.... Wir wissen heute die moralische Degenereszenz
nicht mehr abgetrennt von der physiologischen zu
denken: sie ist ein bloßer Symptomenkomplex der letzteren;
man ist notwendig schlecht, wie man notwendig krank ist....
Schlecht: das Wort drückt hier gewisse Unvermögen aus,
die physiologisch mit dem Typus der Degenereszenz verbunden
sind: zum Beispiel die Schwäche des Willens, die Unsicherheit
und selbst Mehrheit der „Person“, die Ohnmacht,
auf irgendeinen Reiz hin die Reaktion auszusetzen und sich
zu „beherrschen“, die Unfreiheit vor jeder Art Suggestion
eines fremden Willens. Laster ist keine Ursache; Laster ist
eine Folge.... Laster ist eine ziemlich willkürliche Begriffsabgrenzung,
um gewisse Folgen der physiologischen Entartung
zusammenzufassen. Ein allgemeiner Satz, wie ihn das
Christentum lehrte, „der Mensch ist schlecht“, würde berechtigt
sein, wenn es berechtigt wäre, den Typus des Degenerierten
als Normaltypus des Menschen zu nehmen. Aber
das ist vielleicht eine Übertreibung. Gewiß hat der Satz
überall dort ein Recht, wo gerade das Christentum gedeiht
und obenauf ist: denn damit ist ein morbider Boden bewiesen,
ein Gebiet für Degenereszenz.

134.

Man kann nicht genug Achtung vor dem Menschen haben,
sobald man ihn daraufhin ansieht, wie er sich durchzuschlagen,
auszuhalten, die Umstände sich zunutze zu machen,
Widersacher niederzuwerfen versteht; sieht man dagegen auf
den Menschen, sofern er wünscht, ist er die absurdeste Bestie....
Es ist gleichsam, als ob er einen Tummelplatz der
Feigheit, Faulheit, Schwächlichkeit, Süßlichkeit, Untertänigkeit
zur Erholung für seine starken und männlichen Tugenden
brauchte: siehe die menschlichen Wünschbarkeiten,
seine „Ideale“. Der wünschende Mensch erholt sich von
dem Ewig-Wertvollen an ihm, von seinem Tun: im Nichtigen,
Absurden, Wertlosen, Kindischen. Die geistige Armut
und Erfindungslosigkeit ist bei diesem so erfinderischen und
auskunftsreichen Tier erschrecklich. Das „Ideal“ ist gleichsam
die Buße, die der Mensch zahlt, für den ungeheuren
Aufwand, den er in allen wirklichen und dringlichen Aufgaben
zu bestreiten hat. Hört die Realität auf, so kommt
der Traum, die Ermüdung, die Schwäche: „das Ideal“ ist
geradezu eine Form von Traum, Ermüdung, Schwäche....
Die stärksten und die ohnmächtigsten Naturen werden sich
gleich, wenn dieser Zustand über sie kommt: sie vergöttlichen
das Aufhören der Arbeit, des Kampfes, der Leidenschaften,
der Spannung, der Gegensätze, der „Realität“
in summa.... des Ringens um Erkenntnis, der Mühe der
Erkenntnis.

„Unschuld“: so heißen sie den Idealzustand der Verdummung;
„Seligkeit“: den Idealzustand der Faulheit; „Liebe“:
den Idealzustand des Herdentieres, das keinen Feind
mehr haben will. Damit hat man alles, was den Menschen
erniedrigt und herunterbringt, ins Ideal erhoben.

135.

Die Begierde vergrößert das, was man haben will; sie
wächst selbst durch Nichterfüllung, – die größten Ideen
sind die, welche die heftigste und längste Begierde geschaffen
hat. Wir legen den Dingen immer mehr Wert bei, je
mehr unsre Begierde nach ihnen wächst: wenn die „moralischen
Werte“ die höchsten Werte geworden sind, so verrät
dies, daß das moralische Ideal das unerfüllteste gewesen
ist (– insofern es galt als Jenseits alles Leids,
als Mittel der Seligkeit). Die Menschheit hat mit immer
wachsender Brunst nur Wolken umarmt: sie hat endlich
ihre Verzweiflung, ihr Unvermögen „Gott“ genannt....

136.

Was ist die Falschmünzerei an der Moral? – Sie
gibt vor, etwas zu wissen, nämlich was „gut und böse“
sei. Das heißt wissen wollen, wozu der Mensch da ist, sein
Ziel, seine Bestimmung zu kennen. Das heißt wissen wollen,
daß der Mensch ein Ziel, eine Bestimmung habe –

137.

Daß die Menschheit eine Gesamtaufgabe zu lösen habe,
daß sie als Ganzes irgend einem Ziel entgegenlaufe, diese
sehr unklare und willkürliche Vorstellung ist noch sehr jung.
Vielleicht wird man sie wieder los, bevor sie eine „fixe
Idee“ wird.... Sie ist kein Ganzes, diese Menschheit: sie
ist eine unlösbare Vielheit von aufsteigenden und niedersteigenden
Lebensprozessen, – sie hat nicht eine Jugend und
darauf eine Reife und endlich ein Alter. Nämlich die
Schichten liegen durcheinander und übereinander – und in
einigen Jahrtausenden kann es immer noch jüngere Typen
Mensch geben, als wir sie heute nachweisen können. Die décadence
andererseits gehört zu allen Epochen der Menschheit:
überall gibt es Auswurf- und Verfallstoffe, es ist ein
Lebensprozeß selbst, das Ausscheiden der Niedergangs- und
Abfallsgebilde.

Unter der Gewalt des christlichen Vorurteils gab es diese
Frage gar nicht: der Sinn lag in der Errettung der einzelnen
Seele; das Mehr oder Weniger in der Dauer der Menschheit
kam nicht in Betracht. Die besten Christen wünschten,
daß es möglichst bald ein Ende habe; – über das, was dem
einzelnen nottue, gab es keinen Zweifel.... Die Aufgabe
stellte sich jetzt für jeden einzelnen, wie in irgend welcher
Zukunft für einen Zukünftigen: der Wert, Sinn, Umkreis
der Werte war fest, unbedingt, ewig, eins mit Gott....
Das, was von diesem ewigen Typus abwich, war sündlich,
teuflisch, verurteilt....



Das Schwergewicht des Wertes lag für jede Seele in sich
selber: Heil oder Verdammnis! Das Heil der ewigen
Seele! Extremste Form der Verselbstung.... Für jede
Seele gab es nur Eine Vervollkommnung; nur Ein Ideal;
nur Einen Weg zur Erlösung.... Extremste Form der Gleichberechtigung,
angeknüpft an eine optische Vergrößerung
der eigenen Wichtigkeit bis ins Unsinnige.... Lauter unsinnig
wichtige Seelen, mit entsetzlicher Angst um sich selbst gedreht....

Nun glaubt kein Mensch mehr an diese absurde Wichtigtuerei:
und wir haben unsere Weisheit durch ein Sieb der
Verachtung geseiht. Trotzdem bleibt unerschüttert die optische
Gewöhnung, einen Wert des Menschen in der Annäherung
an einen idealen Menschen zu suchen: man hält im
Grunde sowohl die Verselbstungsperspektive als die Gleichberechtigung
vor dem Ideal aufrecht. In summa: man
glaubt zu wissen, was, in Hinsicht auf den idealen Menschen,
die letzte Wünschbarkeit ist....

Dieser Glaube ist aber nur die Folge einer ungeheuren
Verwöhnung durch das christliche Ideal: als welches man,
bei jeder vorsichtigen Prüfung des „idealen Typus“, sofort
wieder herauszieht. Man glaubt, erstens, zu wissen, daß
die Annäherung an einen Typus wünschbar ist; zweitens,
zu wissen, welche Art dieser Typus ist; drittens, daß jede
Abweichung von diesem Typus ein Rückgang, eine Hemmung,
ein Kraft- und Machtverlust des Menschen ist....
Zustände träumen, wo dieser vollkommene Mensch die
ungeheure Zahlenmajorität für sich hat: höher haben es auch
unsre Sozialisten, selbst die Herren Utilitarier nicht gebracht.
– Damit scheint ein Ziel in die Entwicklung der Menschheit
zu kommen: jedenfalls ist der Glaube an einen Fortschritt
zum Ideal die einzige Form, in der eine Art Ziel
in der Menschheitsgeschichte heute gedacht wird. In summa:
man hat die Ankunft des „Reiches Gottes“ in die Zukunft
verlegt, auf die Erde, ins Menschliche, – aber man hat
im Grunde den Glauben an das alte Ideal festgehalten....



138.

Die Herkunft des Ideals. Untersuchung des Bodens,
auf dem es wächst.

A. Von den ästhetischen Zuständen ausgehen, wo die Welt
voller, runder, vollkommener gesehen wird – : das
heidnische Ideal: darin die Selbstbejahung vorherrschend
(man gibt ab –). Der höchste Typus: das klassische
Ideal – als Ausdruck eines Wohlgeratenseins aller Hauptinstinkte.
Darin wieder der höchste Stil: der große Stil.
Ausdruck des „Willens zur Macht“ selbst. Der am meisten
gefürchtete Instinkt wagt sich zu bekennen.

B. Von Zuständen ausgehen, wo die Welt leerer, blässer,
verdünnter gesehen wird, wo die „Vergeistigung“ und Unsinnlichkeit
den Rang des Vollkommnen einnimmt, wo am
meisten das Brutale, Tierisch-Direkte, Nächste vermieden
wird (– man rechnet ab, man wählt –): der „Weise“,
„der Engel“, priesterlich = jungfräulich = unwissend, physiologische
Charakteristik solcher Idealisten – : das anämische
Ideal. Unter Umständen kann es das Ideal solcher
Naturen sein, welche das erste, das heidnische darstellen
(: so sieht Goethe in Spinoza seinen „Heiligen“).

C. Von Zuständen ausgehen, wo wir die Welt absurder,
schlechter, ärmer, täuschender empfinden, als daß wir in ihr
noch das Ideal vermuten oder wünschen (– man negiert,
man vernichtet –): die Projektion des Ideals in das
Widernatürliche, Widertatsächliche, Widerlogische; der Zustand
dessen, der so urteilt (– die „Verarmung“ der Welt
als Folge des Leidens: man nimmt, man gibt nicht mehr
–): das widernatürliche Ideal.

(Das christliche Ideal ist ein Zwischengebilde zwischen
dem zweiten und dritten, bald mit dieser, bald mit
jener Gestalt überwiegend.)

Die drei Ideale: A. Entweder eine Verstärkung des
Lebens (– heidnisch), oder B. eine Verdünnung des
Lebens (– anämisch), oder C. eine Verleugnung des
Lebens (– widernatürlich). Die „Vergöttlichung“ gefühlt:
in der höchsten Fülle, – in der zartesten Auswahl,
– in der Zerstörung und Verachtung des Lebens.

139.

Der Affekt, die große Begierde, die Leidenschaften der
Macht, der Liebe, der Rache, des Besitzes – : die Moralisten
wollen sie auslöschen, herausreißen, die Seele von ihnen
„reinigen“.

Die Logik ist: die Begierden richten oft großes Unheil an,
– folglich sind sie böse, verwerflich. Der Mensch muß los
von ihnen kommen: eher kann er nicht ein guter Mensch
sein....

Das ist dieselbe Logik wie: „ärgert dich ein Glied, so
reiße es aus“. In dem besonderen Fall, wie es jene gefährliche
„Unschuld vom Lande“, der Stifter des Christentums,
seinen Jüngern zur Praxis empfahl, im Fall der geschlechtlichen
Irritabilität, folgt leider dies nicht nur, daß ein Glied
fehlt, sondern daß der Charakter des Menschen entmannt
ist.... Und das Gleiche gilt von dem Moralistenwahnsinn,
welcher, statt der Bändigung, die Exstirpation der Leidenschaften
verlangt. Ihr Schluß ist immer: erst der entmannte
Mensch ist der gute Mensch.

Die großen Kraftquellen, jene oft so gefährlich und überwältigend
hervorströmenden Wildwasser der Seele, statt ihre
Macht in Dienst zu nehmen und zu ökonomisieren, will
diese kurzsichtigste und verderblichste Denkweise, die Moraldenkweise,
versiegen machen.

140.

Die Intoleranz der Moral ist ein Ausdruck von der
Schwäche des Menschen: er fürchtet sich vor seiner „Unmoralität“,
er muß seine stärksten Triebe verneinen, weil
er sie noch nicht zu benutzen weiß. So liegen die fruchtbarsten
Striche der Erde am längsten unbebaut: – die Kraft
fehlt, die hier Herr werden könnte....

141.

Überwindung der Affekte? – Nein, wenn es Schwäche
und Vernichtung derselben bedeuten soll. Sondern in
Dienst nehmen: wozu gehören mag, sie lange zu tyrannisieren
(nicht erst als einzelne, sondern als Gemeinde, Rasse
usw.). Endlich gibt man ihnen eine vertrauensvolle Freiheit
wieder: sie lieben uns wie gute Diener und gehen freiwillig
dorthin, wo unser Bestes hin will.

142.

Die ganze Auffassung vom Range der Leidenschaften:
wie als ob das Rechte und Normale sei, von der Vernunft
geleitet zu werden, – während die Leidenschaften das Unnormale,
Gefährliche, Halbtierische seien, überdies, ihrem
Ziele nach, nichts anderes als Lustbegierden....

Die Leidenschaft ist entwürdigt 1. wie als ob sie nur ungeziemenderweise
und nicht notwendig und immer das mobile
sei, 2. insofern sie etwas in Aussicht nimmt, was keinen
hohen Wert hat, ein Vergnügen....

Die Verkennung von Leidenschaft und Vernunft, wie
als ob letztere ein Wesen für sich sei und nicht vielmehr ein
Verhältniszustand verschiedener Leidenschaften und Begehrungen;
und als ob nicht jede Leidenschaft ihr Quantum
Vernunft in sich hätte....

143.

Es gibt ganz naive Völker und Menschen, welche glauben,
ein beständig gutes Wetter sei etwas Wünschbares: sie glauben
noch heute in rebus moralibus, der „gute Mensch“
allein und nichts als der „gute Mensch“ sei etwas Wünschbares
– und eben dahin gehe der Gang der menschlichen
Entwicklung, daß nur er übrig bleibe (und allein dahin
müsse man alle Absicht richten –). Das ist im höchsten
Grade unökonomisch gedacht und, wie gesagt, der Gipfel
des Naiven, nichts als Ausdruck der Annehmlichkeit, die
der „gute Mensch“ macht (– er erweckt keine Furcht, er
erlaubt die Ausspannung, er gibt, was man nehmen kann).

Mit einem überlegenen Auge wünscht man gerade umgekehrt
die immer größere Herrschaft des Bösen, die wachsende
Freiwerdung des Menschen von der engen und ängstlichen
Moraleinschnürung, das Wachstum der Kraft, um
die größten Naturgewalten – die Affekte – in Dienst nehmen
zu können.

144.

Wie unter dem Druck der asketischen Entselbstungsmoral
gerade die Affekte der Liebe, der Güte, des Mitleids,
selbst der Gerechtigkeit, der Großmut, des Heroismus mißverstanden
werden mußten:

Es ist der Reichtum an Person, die Fülle in sich, das
Überströmen und Abgeben, das instinktive Wohlsein und Jasagen
zu sich, was die großen Opfer und die große Liebe
macht: es ist die starke und göttliche Selbstigkeit, aus der
diese Affekte wachsen, so gewiß wie auch das Herrwerdenwollen,
Übergreifen, die innere Sicherheit, ein Recht auf
alles zu haben. Die nach gemeiner Auffassung entgegengesetzten
Gesinnungen sind vielmehr eine Gesinnung; und
wenn man nicht fest und wacker in seiner Haut sitzt, so hat
man nichts abzugeben und Hand auszustrecken und Schutz
und Stab zu sein....

Wie hat man diese Instinkte so umdeuten können, daß
der Mensch als wertvoll empfindet, was seinem Selbst entgegengeht?
wenn er sein Selbst einem anderen Selbst preisgibt!
O über die psychologische Erbärmlichkeit und Lügnerei,
welche bisher in Kirche und kirchlich angekränkelter Philosophie
das große Wort geführt hat!

Wenn der Mensch sündhaft ist durch und durch, so darf
er sich nur hassen. Im Grunde dürfte er auch seine Mitmenschen
mit keiner andern Empfindung behandeln wie sich
selbst; Menschenliebe bedarf einer Rechtfertigung, – sie
liegt darin, daß Gott sie befohlen hat. – Hieraus folgt,
daß alle die natürlichen Instinkte des Menschen (zur Liebe
usw.) ihm an sich unerlaubt scheinen und erst nach ihrer
Verleugnung auf Grund eines Gehorsams gegen Gott
wieder zu Recht kommen.... Pascal, der bewunderungswürdige
Logiker des Christentums, ging so weit! man erwäge
sein Verhältnis zu seiner Schwester. „Sich nicht lieben
machen“ schien ihm christlich.



145.

Alle die Triebe und Mächte, welche von der Moral gelobt
werden, ergeben sich mir als essentiell gleich mit den
von ihr verleumdeten und abgelehnten: zum Beispiel Gerechtigkeit
als Wille zur Macht, Wille zur Wahrheit als Mittel
des Willens zur Macht.

Kritik des „guten Menschen“, des Heiligen usw.

146.

Der „gute Mensch“. Oder: die Hemiplegie der Tugend.
– Für jede starke und Natur gebliebene Art Mensch gehört
Liebe und Haß, Dankbarkeit und Rache, Güte und Zorn, Ja-tun
und Nein-tun zu einander. Man ist gut um den Preis,
daß man auch böse zu sein weiß; man ist böse, weil man
sonst nicht gut zu sein verstünde. Woher nun jene Erkrankung
und ideologische Unnatur, welche diese Doppelheit ablehnt
–, welche als das Höhere lehrt, nur halbseitig tüchtig
zu sein? Woher die Hemiplegie der Tugend, die Erfindung
des guten Menschen?.... Die Forderung geht dahin,
daß der Mensch sich an jenen Instinkten verschneide, mit
denen er feind sein kann, schaden kann, zürnen kann, Rache
heischen kann.... Diese Unnatur entspricht dann jener dualistischen
Konzeption eines bloß guten und eines bloß bösen
Wesens (Gott, Geist, Mensch), in ersterem alle positiven,
in letzterem alle negativen Kräfte, Absichten, Zustände summierend.
– Eine solche Wertungsweise glaubt sich damit
„idealistisch“; sie zweifelt nicht daran, eine höchste Wünschbarkeit
in der Konzeption „des Guten“ angesetzt zu haben.
Geht sie auf ihren Gipfel, so denkt sie sich einen Zustand
aus, wo alles Böse annulliert ist und wo in Wahrheit nur
die guten Wesen übrig geblieben sind. Sie hält es also nicht
einmal für ausgemacht, daß jener Gegensatz von Gut und
Böse sich gegenseitig bedinge; umgekehrt, letzteres soll verschwinden
und ersteres soll übrig bleiben, das eine hat ein
Recht zu sein, das andere sollte gar nicht da sein.... Was
wünscht da eigentlich? – –



Man hat sich zu allen Zeiten und sonderlich zu den christlichen
Zeiten viel Mühe gegeben, den Menschen auf diese
halbseitige Tüchtigkeit, auf den „Guten“ zu reduzieren:
noch heute fehlt es nicht an kirchlich Verbildeten und Geschwächten,
denen diese Absicht mit der „Vermenschlichung“
überhaupt oder mit dem „Willen Gottes“ oder mit dem
„Heil der Seele“ zusammenfällt. Hier wird als wesentliche
Forderung gestellt, daß der Mensch nichts Böses tue, daß
er unter keinen Umständen schade, schaden wolle. Als Weg
dazu gilt: die Verschneidung aller Möglichkeit zur Feindschaft,
die Aushängung aller Instinkte des Ressentiments,
der „Frieden der Seele“ als chronisches Übel.

Diese Denkweise, mit der ein bestimmter Typus Mensch
gezüchtet wird, geht von einer absurden Voraussetzung aus:
sie nimmt das Gute und das Böse als Realitäten, die mit
sich im Widerspruch sind (nicht als komplementäre Wertbegriffe,
was die Wahrheit wäre), sie rät, die Partei des
Guten zu nehmen, sie verlangt, daß der Gute dem Bösen
bis in die letzte Wurzel entsagt und widerstrebt, – sie verneint
tatsächlich damit das Leben, welches in allen
seinen Instinkten sowohl das Ja wie das Nein hat. Nicht
daß sie dies begriffe: sie träumt umgekehrt davon, zur Ganzheit,
zur Einheit, zur Stärke des Lebens zurückzukehren: sie
denkt es sich als Zustand der Erlösung, wenn endlich der
eignen innern Anarchie, der Unruhe zwischen jenen entgegengesetzten
Wertantrieben ein Ende gemacht wird. – Vielleicht
gab es bisher keine gefährlichere Ideologie, keinen größeren
Unfug in psychologicis, als diesen Willen zum Guten: man
zog den widerlichsten Typus, den unfreien Menschen, groß,
den Mucker; man lehrte, eben nur als Mucker sei man auf
dem rechten Wege zur Gottheit, nur ein Muckerwandel sei
ein göttlicher Wandel.

Und selbst hier noch behält das Leben recht, – das Leben,
welches das Ja nicht vom Nein zu trennen weiß – : was
hilft es, mit allen Kräften den Krieg für böse zu halten,
nicht schaden, nicht Nein tun zu wollen! man führt doch
Krieg! man kann gar nicht anders! Der gute Mensch, der
dem Bösen entsagt hat, behaftet, wie es ihm wünschbar
scheint, mit jener Hemiplegie der Tugend, hört durchaus
nicht auf, Krieg zu führen, Feinde zu haben, Nein zu sagen,
Nein zu tun. Der Christ zum Beispiel haßt die „Sünde“!
– und was ist ihm nicht alles „Sünde“! Gerade durch
jenen Glauben an einen Moralgegensatz von Gut und Böse
ist ihm die Welt vom Hassenswerten, vom Ewig-zu-Bekämpfenden
übervoll geworden. „Der Gute“ sieht sich wie
umringt vom Bösen und unter dem beständigen Ansturm
des Bösen, er verfeinert sein Auge, er entdeckt unter all
seinem Dichten und Trachten noch das Böse: und so endet
er, wie es folgerichtig ist, damit, die Natur für böse, den
Menschen für verderbt, das Gutsein als Gnade (das heißt
als menschenunmöglich) zu verstehen. In summa: er verneint
das Leben, er begreift, wie das Gute als oberster
Wert das Leben verurteilt.... Damit sollte seine Ideologie
von Gut und Böse ihm als widerlegt gelten. Aber eine
Krankheit widerlegt man nicht. Und so konzipiert er ein anderes
Leben!....

147.

Die Handlung eines höheren Menschen ist unbeschreiblich
vielfach in ihrer Motivierung: mit irgendeinem solchen
Wort wie „Mitleid“ ist gar nichts gesagt. Das Wesentlichste
ist das Gefühl „wer bin ich? wer ist der andere im
Verhältnis zu mir?“ – Werturteile fortwährend tätig.

148.

1. Die prinzipielle Fälschung der Geschichte, damit sie
den Beweis für die moralische Wertung abgibt:

a) Niedergang eines Volkes und die Korruption;

b) Aufschwung eines Volkes und die Tugend;

c) Höhepunkt eines Volkes („seine Kultur“) als Folge
der moralischen Höhe.

2. Die prinzipielle Fälschung der großen Menschen, der
großen Schaffenden, der großen Zeiten:

man will, daß der Glaube das Auszeichnende der Großen
ist: aber die Unbedenklichkeit, die Skepsis, die „Unmoralität“,
die Erlaubnis, sich eines Glaubens entschlagen zu können,
gehört zur Größe (Cäsar, Friedrich der Große, Napoleon;
aber auch Homer, Aristophanes, Lionardo, Goethe).
Man unterschlägt immer die Hauptsache, ihre „Freiheit des
Willens“ –

149.

– „Die Krankheit macht den Menschen besser“: diese berühmte
Behauptung, der man durch alle Jahrhunderte begegnet,
und zwar im Munde der Weisen ebenso als im
Mund und Maule des Volks, gibt zu denken. Man möchte
sich, auf ihre Gültigkeit hin, einmal erlauben zu fragen: gibt
es vielleicht ein ursächliches Band zwischen Moral und Krankheit
überhaupt? Die „Verbesserung des Menschen“, im
großen betrachtet, zum Beispiel die unleugbare Milderung,
Vermenschlichung, Vergutmütigung des Europäers innerhalb
des letzten Jahrtausends – ist sie vielleicht die Folge eines
langen, heimlich-unheimlichen Leidens und Mißratens, Entbehrens,
Verkümmerns? Hat „die Krankheit“ den Europäer
„besser gemacht“? Oder, anders gefragt: ist unsre
Moralität – unsre moderne zärtliche Moralität in Europa,
mit der man die Moralität des Chinesen vergleichen möge,
– der Ausdruck eines physiologischen Rückgangs?... Man
möchte nämlich nicht ableugnen können, daß jede Stelle der
Geschichte, wo „der Mensch“ sich in besonderer Pracht und
Mächtigkeit des Typus gezeigt hat, sofort einen plötzlichen,
gefährlichen, eruptiven Charakter annimmt, bei dem die
Menschlichkeit schlimm fährt; und vielleicht hat es in jenen
Fällen, wo es anders scheinen will, eben nur an Mut
oder Feinheit gefehlt, die Psychologie in die Tiefe zu treiben
und den allgemeinen Satz auch da noch herauszuziehen: „je
gesünder, je stärker, je reicher, fruchtbarer, unternehmender
ein Mensch sich fühlt, um so ‚unmoralischer‘ wird er auch.“
Ein peinlicher Gedanke! dem man durchaus nicht nachhängen
soll! Gesetzt aber, man läuft mit ihm ein kleines, kurzes
Augenblickchen vorwärts, wie verwundert blickt man da
in die Zukunft! Was würde sich dann auf Erden teurer bezahlt
machen als gerade das, was wir mit allen Kräften fordern
– die Vermenschlichung, die „Verbesserung“, die wachsende
„Zivilisierung“ des Menschen? Nichts wäre kostspieliger
als Tugend: denn am Ende hätte man mit ihr die Erde
als Hospital: und „Jeder jedermanns Krankenpfleger“ wäre
der Weisheit letzter Schluß. Freilich: man hätte dann auch
jenen vielbegehrten „Frieden auf Erden“! Aber auch so
wenig „Wohlgefallen aneinander“! So wenig Schönheit,
Übermut, Wagnis, Gefahr! So wenig „Werke“, um derentwillen
es sich lohnte, auf Erden zu leben! Ach! und ganz
und gar keine „Taten“ mehr! Alle großen Werke und
Taten, welche stehengeblieben sind und von den Wellen der
Zeit nicht fortgespült wurden, – waren sie nicht alle im
tiefsten Verstande große Unmoralitäten?....

150.

Egoismus! Aber noch niemand hat gefragt: was für ein
ego? Sondern jeder setzt unwillkürlich das ego jedem ego
gleich. Das sind die Konsequenzen der Sklaventheorie vom
suffrage universel und der „Gleichheit“.

151.

Ursprung der Moralwerte. – Der Egoismus ist so
viel wert, als der physiologisch wert ist, der ihn hat.

Jeder einzelne ist die ganze Linie der Entwicklung noch
(und nicht nur, wie ihn die Moral auffaßt, etwas, das mit
der Geburt beginnt). Stellt er das Aufsteigen der Linie
Mensch dar, so ist sein Wert in der Tat außerordentlich; und
die Sorge um Erhaltung und Begünstigung seines Wachstums
darf extrem sein. (Es ist die Sorge um die in ihm
verheißene Zukunft, welche dem wohlgeratenen Einzelnen ein
so außerordentliches Recht auf Egoismus gibt.) Stellt er
die absteigende Linie dar, den Verfall, die chronische Erkrankung,
so kommt ihm wenig Wert zu: und die erste
Billigkeit ist, daß er so wenig als möglich Platz, Kraft und
Sonnenschein den Wohlgeratenen wegnimmt. In diesem
Falle hat die Gesellschaft die Niederhaltung des Egoismus
(– der mitunter absurd, krankhaft, aufrührerisch sich
äußert –) zur Aufgabe: handle es sich nun um Einzelne
oder um ganze verkommende, verkümmernde Volksschichten.
Eine Lehre und Religion der „Liebe“, der Niederhaltung
der Selbstbejahung, des Duldens, Tragens, Helfens, der
Gegenseitigkeit in Tat und Wort kann innerhalb solcher
Schichten vom höchsten Werte sein, selbst mit den Augen
der Herrschenden gesehen: denn sie hält die Gefühle der Rivalität,
des Ressentiments, des Neides nieder, die allzu natürlichen
Gefühle der Schlechtweggekommenen, sie vergöttlicht
ihnen selbst unter dem Ideal der Demut und des Gehorsams
das Sklavesein, das Beherrschtwerden, das Armsein,
das Kranksein, das Untenstehen. Hieraus ergibt sich,
warum die herrschenden Klassen (oder Rassen) und Einzelnen
jederzeit den Kultus der Selbstlosigkeit, das Evangelium
der Niedrigen, den „Gott am Kreuze“ aufrechterhalten
haben.

Das Übergewicht einer altruistischen Wertungsweise ist
die Folge eines Instinktes für Mißratensein. Das Werturteil
auf unterstem Grunde sagt hier: „ich bin nicht viel
wert“: ein bloß physiologisches Werturteil; noch deutlicher:
das Gefühl der Ohnmacht, der Mangel der großen, bejahenden
Gefühle der Macht (in Muskeln, Nerven, Bewegungszentren).
Dies Werturteil übersetzt sich, je nach der Kultur
dieser Schichten, in ein moralisches oder religiöses Urteil
(– die Vorherrschaft religiöser oder moralischer Urteile
ist immer ein Zeichen niedriger Kultur –): es sucht
sich zu begründen, aus Sphären, woher ihnen der Begriff
„Wert“ überhaupt bekannt ist. Die Auslegung, mit der
der christliche Sünder sich zu verstehen glaubt, ist ein Versuch,
den Mangel an Macht und Selbstgewißheit berechtigt
zu finden: er will lieber sich schuldig finden, als umsonst
sich schlecht fühlen: an sich ist es ein Symptom von
Verfall, Interpretationen dieser Art überhaupt zu brauchen.
In andern Fällen sucht der Schlechtweggekommene den
Grund dafür nicht in seiner „Schuld“ (wie der Christ), sondern
in der Gesellschaft: der Sozialist, der Anarchist, der
Nihilist, – indem sie ihr Dasein als etwas empfinden, an
dem jemand schuld sein soll, sind sie damit immer noch die
Nächstverwandten des Christen, der auch das Sich-schlecht-Befinden
und Mißraten besser zu ertragen glaubt, wenn er
jemanden gefunden hat, den er dafür verantwortlich machen
kann. Der Instinkt der Rache und des Ressentiments
erscheint hier in beiden Fällen als Mittel, es auszuhalten,
als Instinkt der Selbsterhaltung: ebenso wie die Bevorzugung
der altruistischen Theorie und Praxis. Der
Haß gegen den Egoismus, sei es gegen den eignen (wie
beim Christen), sei es gegen den fremden (wie beim Sozialisten),
ergibt sich dergestalt als ein Werturteil unter der
Vorherrschaft der Rache; andrerseits als eine Klugheit der
Selbsterhaltung Leidender durch Steigerung ihrer Gegenseitigkeits-
und Solidaritätsgefühle.... Zuletzt ist, wie schon
angedeutet, auch jene Entladung des Ressentiments im Richten,
Verwerfen, Bestrafen des Egoismus (des eignen oder
eines fremden) noch ein Instinkt der Selbsterhaltung bei
Schlechtweggekommenen. In summa: der Kultus des Altruismus
ist eine spezifische Form des Egoismus, die unter bestimmten
physiologischen Voraussetzungen regelmäßig auftritt.

Wenn der Sozialist mit einer schönen Entrüstung „Gerechtigkeit“,
„Recht“, „gleiche Rechte“ verlangt, so steht er
nur unter dem Druck seiner ungenügenden Kultur, welche
nicht zu begreifen weiß, warum er leidet: andrerseits macht
er sich ein Vergnügen damit; – befände er sich besser, so
würde er sich hüten, so zu schreien: er fände dann anderswo
sein Vergnügen. Dasselbe gilt vom Christen: die „Welt“
wird von ihm verurteilt, verleumdet, verflucht, – er nimmt
sich selbst nicht aus. Aber das ist kein Grund, sein Geschrei
ernst zu nehmen. In beiden Fällen sind wir immer noch
unter Kranken, denen es wohltut, zu schreien, denen die
Verleumdung eine Erleichterung ist.

152.

Es gibt gar keinen Egoismus, der bei sich stehen bliebe
und nicht übergriffe, – es gibt folglich jenen „erlaubten“,
„moralisch indifferenten“ Egoismus gar nicht, von dem ihr
redet.



„Man fördert sein Ich stets auf Kosten des andern“;
„Leben lebt immer auf Unkosten andern Lebens“ – wer
das nicht begreift, hat bei sich auch nicht den ersten Schritt
zur Redlichkeit getan.

153.

Von der Verleumdung der sogenannten bösen
Eigenschaften.

Egoismus und sein Problem! Die christliche Verdüsterung
in Larochefoucauld, welcher ihn überall herauszog und
damit den Wert der Dinge und Tugenden vermindert
glaubte! Dem entgegen suchte ich zunächst zu beweisen, daß
es gar nichts anderes geben könne als Egoismus, – daß
den Menschen, bei denen das ego schwach und dünn wird,
auch die Kraft der großen Liebe schwach wird, – daß die
Liebendsten vor allem es aus Stärke ihres ego sind, – daß
Liebe ein Ausdruck von Egoismus ist usw. Die falsche Wertschätzung
zielt in Wahrheit auf das Interesse 1. derer, denen
genützt, geholfen wird, der Herde; 2. enthält sie einen
pessimistischen Argwohn gegen den Grund des Lebens;
3. möchte sie die prachtvollsten und wohlgeratensten Menschen
verneinen; Furcht; 4. will sie den Unterliegenden zum
Rechte verhelfen gegen die Sieger; 5. bringt sie eine universale
Unehrlichkeit mit sich, und gerade bei den wertvollsten
Menschen.

154.

Ich habe dem bleichsüchtigen Christenideale den Krieg erklärt
(samt dem, was ihm nahe verwandt ist), nicht in der
Absicht, es zu vernichten, sondern nur, um seiner Tyrannei
ein Ende zu setzen und den Platz freizubekommen für neue
Ideale, für robustere Ideale... Die Fortdauer des christlichen
Ideals gehört zu den wünschenswertesten Dingen, die
es gibt: und schon um der Ideale willen, die neben ihm und
vielleicht über ihm sich geltend machen wollen, – sie müssen
Gegner, starke Gegner haben, um stark zu werden. – So
brauchen wir Immoralisten die Macht der Moral: unser
Selbsterhaltungstrieb will, daß unsre Gegner bei Kräften
bleiben, – er will nur Herr über sie werden. –

155.

Man soll das Reich der Moralität Schritt für Schritt verkleinern
und eingrenzen: man soll die Namen für die eigentlichen
hier arbeitenden Instinkte ans Licht ziehen und zu
Ehren bringen, nachdem sie die längste Zeit unter heuchlerischen
Tugendnamen versteckt wurden; man soll aus Scham
vor seiner immer gebieterischer redenden „Redlichkeit“ die
Scham verlernen, welche die natürlichen Instinkte verleugnen
und weglügen möchte. Es ist ein Maß der Kraft, wie
weit man sich der Tugend entschlagen kann; und es wäre
eine Höhe zu denken, wo der Begriff „Tugend“ so unempfunden
wäre, daß er wie virtù klänge, Renaissancetugend,
moralinfreie Tugend. Aber einstweilen – wie fern sind
wir noch von diesem Ideale!

Die Gebietsverkleinerung der Moral: ein Zeichen
ihres Fortschritts. Überall, wo man noch nicht kausal zu
denken vermocht hat, dachte man moralisch.

156.

Vor allem, meine Herren Tugendhaften, habt ihr keinen
Vorrang vor uns: wir wollen euch die Bescheidenheit
hübsch zu Gemüte führen: es ist ein erbärmlicher Eigennutz
und Klugheit, welche euch eure Tugend anrät. Und hättet
ihr mehr Kraft und Mut im Leibe, würdet ihr euch nicht dergestalt
zu tugendhafter Nullität herabdrücken. Ihr macht
aus euch, was ihr könnt: teils was ihr müßt – wozu euch
eure Umstände zwingen –, teils was euch Vergnügen macht,
teils was euch nützlich scheint. Aber wenn ihr tut, was nur
euren Neigungen gemäß ist oder was eure Notwendigkeit
von euch will oder was euch nützt, so sollt ihr euch darin
weder loben dürfen, noch loben lassen!.... Man ist
eine gründlich kleine Art Mensch, wenn man nur tugendhaft
ist: darüber soll nichts in die Irre führen! Menschen,
die irgendworin in Betracht kommen, waren noch niemals
solche Tugendesel: ihr innerster Instinkt, der ihres
Quantums Macht, fand dabei nicht seine Rechnung: während
eure Minimalität an Macht nichts weiser erscheinen läßt
als Tugend. Aber ihr habt die Zahl für euch: und insofern
ihr tyrannisiert, wollen wir euch den Krieg machen....

157.

Ein tugendhafter Mensch ist schon deshalb eine niedrigere
Spezies, weil er keine „Person“ ist, sondern seinen
Wert dadurch erhält, einem Schema Mensch gemäß zu sein,
das ein für allemal aufgestellt ist. Er hat nicht seinen Wert
a parte: er kann verglichen werden, er hat seinesgleichen, er
soll nicht einzeln sein....

Rechnet die Eigenschaften des guten Menschen nach, weshalb
tun sie uns wohl? Weil wir keinen Krieg nötig haben,
weil er kein Mißtrauen, keine Vorsicht, keine Sammlung
und Strenge uns auferlegt: unsre Faulheit, Gutmütigkeit,
Leichtsinnigkeit macht sich einen guten Tag. Dieses unser
Wohlgefühl ist es, das wir aus uns hinausprojizieren
und dem guten Menschen als Eigenschaft, als
Wert zurechnen.

158.

Zur Kritik des guten Menschen. – Rechtschaffenheit,
Würde, Pflichtgefühl, Gerechtigkeit, Menschlichkeit, Ehrlichkeit,
Geradheit, gutes Gewissen, – sind wirklich mit diesen
wohlklingenden Worten Eigenschaften um ihrer selbst willen
bejaht oder gutgeheißen? oder sind hier an sich wertindifferente
Eigenschaften und Zustände nur unter irgendwelchen
Gesichtspunkt gerückt, wo sie Wert bekommen? Liegt der
Wert dieser Eigenschaften in ihnen oder in dem Nutzen, Vorteil,
der aus ihnen folgt (zu folgen scheint, zu folgen erwartet
wird)?

Ich meine hier natürlich nicht einen Gegensatz von ego
und alter in der Beurteilung: die Frage ist, ob die Folgen
es sind, sei es für den Träger dieser Eigenschaften, sei es
für die Umgebung, Gesellschaft, „Menschheit“, derentwegen
diese Eigenschaften Wert haben sollen: oder ob sie an sich
selbst Wert haben....



Anders gefragt: ist es die Nützlichkeit, welche die entgegengesetzten
Eigenschaften verurteilen, bekämpfen, verneinen
heißt (– Unzuverlässigkeit, Falschheit, Verschrobenheit,
Selbstungewißheit: Unmenschlichkeit –)? Ist das Wesen
solcher Eigenschaften oder nur die Konsequenz solcher Eigenschaften
verurteilt? – Anders gefragt: wäre es wünschbar,
daß Menschen dieser zweiten Eigenschaften nicht existieren?
– Das wird jedenfalls geglaubt.... Aber
hier steckt der Irrtum, die Kurzsichtigkeit, die Borniertheit
des Winkelegoismus.

Anders ausgedrückt: wäre es wünschbar, Zustände zu
schaffen, in denen der ganze Vorteil auf Seiten der Rechtschaffenen
ist, – so daß die entgegengesetzten Naturen und
Instinkte entmutigt würden und langsam ausstürben?

Dies ist im Grunde eine Frage des Geschmacks und der
Ästhetik: wäre es wünschbar, daß die „achtbarste“, das
heißt langweiligste Spezies Mensch übrig bliebe? die Rechtwinkligen,
die Tugendhaften, die Biedermänner, die Braven,
die Geraden, die „Hornochsen“?

Denkt man sich die ungeheure Überfülle der „anderen“
weg: so hat sogar der Rechtschaffene nicht einmal mehr ein
Recht auf Existenz: er ist nicht mehr nötig, – und hier begreift
man, daß nur die grobe Nützlichkeit eine solche unausstehliche
Tugend zu Ehren gebracht hat.

Die Wünschbarkeit liegt vielleicht gerade auf der umgekehrten
Seite: Zustände schaffen, bei denen der „rechtschaffene
Mensch“ in die bescheidene Stellung eines „nützlichen
Werkzeugs“ herabgedrückt wird – als das „ideale Herdentier“,
bestenfalls Herdenhirt: kurz, bei denen er nicht mehr
in die obere Ordnung zu stehen kommt: welche andere
Eigenschaften verlangt.

159.

Das Patronat der Tugend. – Habsucht, Herrschsucht,
Faulheit, Einfalt, Furcht: alle haben ein Interesse an
der Sache der Tugend: darum steht sie so fest.



160.

Man soll die Tugend gegen die Tugendprediger verteidigen:
das sind ihre schlimmsten Feinde. Denn sie lehren
die Tugend als ein Ideal für alle; sie nehmen der Tugend
ihren Reiz des Seltenen, des Unnachahmlichen, des Ausnahmsweisen
und Undurchschnittlichen, – ihren aristokratischen
Zauber. Man soll insgleichen Front machen gegen
die verstockten Idealisten, welche eifrig an alle Töpfe klopfen
und ihre Genugtuung haben, wenn es hohl klingt: welche
Naivität, Großes und Seltenes zu fordern und seine Abwesenheit
mit Ingrimm und Menschenverachtung festzustellen!
– Es liegt zum Beispiel auf der Hand, daß eine
Ehe so viel wert ist als die, welche sie schließen, das heißt,
daß sie im großen ganzen etwas Erbärmliches und Unschickliches
sein wird: kein Pfarrer, kein Bürgermeister kann etwas
anderes daraus machen.

Die Tugend hat alle Instinkte des Durchschnittsmenschen
gegen sich: sie ist unvorteilhaft, unklug, sie isoliert; sie ist
der Leidenschaft verwandt und der Vernunft schlecht zugänglich;
sie verdirbt den Charakter, den Kopf, den Sinn, –
– immer gemessen mit dem Maß des Mittelguts von
Mensch; sie setzt in Feindschaft gegen die Ordnung, gegen die
Lüge, welche in jeder Ordnung, Institution, Wirklichkeit
versteckt liegt, – sie ist das schlimmste Laster, gesetzt,
daß man sie nach der Schädlichkeit ihrer Wirkung auf die
andern beurteilt.

– Ich erkenne die Tugend daran, daß sie 1. nicht verlangt,
erkannt zu werden, 2. daß sie nicht Tugend überall
voraussetzt, sondern gerade etwas anderes, 3. daß sie an der
Abwesenheit der Tugend nicht leidet, sondern umgekehrt
dies als ein Distanzverhältnis betrachtet, auf Grund dessen
etwas an der Tugend zu ehren ist; sie teilt sich nicht mit,
4. daß sie nicht Propaganda macht.... 5. daß sie niemand
erlaubt, den Richter zu machen, weil sie immer eine Tugend
für sich ist, 6. daß sie gerade alles das tut, was sonst verboten
ist: Tugend, wie ich sie verstehe, ist das eigentliche
vetitum innerhalb aller Herdenlegislatur, 7. kurz, daß sie
Tugend im Renaissancestil ist, virtù, moralinfreie Tugend..

161.

Der „gute Mensch“ als Tyrann. – Die Menschheit
hat immer denselben Fehler wiederholt: daß sie aus einem
Mittel zum Leben einen Maßstab des Lebens gemacht hat;
daß sie – statt in der höchsten Steigerung des Lebens selbst,
im Problem des Wachstums und der Erschöpfung, das Maß
zu finden – die Mittel zu einem ganz bestimmten Leben
zum Ausschluß aller anderen Formen des Lebens, kurz zur
Kritik und Selektion des Lebens benutzt hat. Das heißt, der
Mensch liebt endlich die Mittel um ihrer selbst willen und
vergißt sie als Mittel: so daß sie jetzt als Ziele ihm ins Bewußtsein
treten, als Maßstäbe von Zielen.... das heißt,
eine bestimmte Spezies Mensch behandelt ihre Existenzbedingungen
als gesetzlich aufzuerlegende Bedingungen, als
„Wahrheit“, „Gut“, „Vollkommen“: sie tyrannisiert...
Es ist eine Form des Glaubens, des Instinkts, daß eine
Art Mensch nicht die Bedingtheit ihrer eignen Art, ihre Relativität
im Vergleich zu anderen einsieht. Wenigstens scheint
es zu Ende zu sein mit einer Art Mensch (Volk, Rasse), wenn
sie tolerant wird, gleiche Rechte zugesteht und nicht mehr
daran denkt, Herr sein zu wollen –

162.

– Das Laster mit etwas entschieden Peinlichem so verknüpfen,
daß zuletzt man vor dem Laster flieht, um von
dem loszukommen, was mit ihm verknüpft ist. Das ist der
berühmte Fall Tannhäusers. Tannhäuser, durch Wagnersche
Musik um seine Geduld gebracht, hält es selbst bei Frau
Venus nicht mehr aus: mit einem Male gewinnt die Tugend
Reiz; eine thüringische Jungfrau steigt im Preise; und, um
das Stärkste zu sagen, er goutiert sogar die Weise Wolframs
von Eschenbach....

163.

Die Tugend ist unter Umständen bloß eine ehrwürdige
Form der Dummheit: wer dürfte ihr darum übelwollen?
Und diese Art Tugend ist auch heute noch nicht überlebt.
Eine Art von wackerer Bauerneinfalt, welche aber in allen
Ständen möglich ist und der man nicht anders als mit Verehrung
und Lächeln zu begegnen hat, glaubt auch heute noch,
daß alles in guten Händen ist, nämlich in der „Hand Gottes“:
und wenn sie diesen Satz mit jener bescheidenen Sicherheit
aufrecht erhalten, wie als ob sie sagten, daß zwei
mal zwei vier ist, so werden wir andern uns hüten, zu widersprechen.
Wozu diese reine Torheit trüben? Wozu sie mit
unseren Sorgen in Hinsicht auf Mensch, Volk, Ziel, Zukunft
verdüstern? Und wollten wir es, wir könnten es nicht.
Sie spiegeln ihre eigne ehrwürdige Dummheit und Güte in
die Dinge hinein (bei ihnen lebt ja der alte Gott deus myops
noch!); wir andern – wir sehen etwas anderes in die
Dinge hinein: unsre Rätselnatur, unsre Widersprüche, unsre
tiefere, schmerzlichere, argwöhnischere Weisheit.

164.

Die Tugend findet jetzt keinen Glauben mehr, ihre Anziehungskraft
ist dahin; es müßte sie denn einer etwa als
eine ungewöhnliche Form des Abenteuers und der Ausschweifung
von neuem auf den Markt zu bringen verstehen. Sie
verlangt zu viel Extravaganz und Borniertheit von ihren
Gläubigen, als daß sie heute nicht das Gewissen gegen sich
hätte. Freilich, für Gewissenlose und gänzlich Unbedenkliche
mag eben das an ihr neuer Zauber sein: – sie ist nunmehr,
was sie bisher noch niemals gewesen ist, ein Laster.

165.

Die Tugend bleibt das kostspieligste Laster: sie soll es
bleiben!

166.

Zuletzt, was habe ich erreicht? Verbergen wir uns dies
wunderlichste Resultat nicht: ich habe der Tugend einen
neuen Reiz erteilt, – sie wirkt als etwas Verbotenes.
Sie hat unsre feinste Redlichkeit gegen sich, sie ist eingesalzen
in das „cum grano salis“ des wissenschaftlichen Gewissensbisses;
sie ist altmodisch im Geruch und antikisierend,
so daß sie nunmehr endlich die Raffinierten anlockt und neugierig
macht; – kurz, sie wirkt als Laster. Erst nachdem
wir alles als Lüge, Schein erkannt haben, haben wir auch
die Erlaubnis wieder zu dieser schönsten Falschheit, der der
Tugend, erhalten. Es gibt keine Instanz mehr, die uns dieselbe
verbieten dürfte; erst indem wir die Tugend als eine
Form der Immoralität aufgezeigt haben, ist sie wieder
gerechtfertigt, – sie ist eingeordnet und gleichgeordnet in
Hinsicht auf ihre Grundbedeutung, sie nimmt teil an der
Grundimmoralität alles Daseins, – als eine Luxusform
ersten Ranges, die hochnäsigste, teuerste und seltenste Form
des Lasters. Wir haben sie entrunzelt und entkuttet, wir
haben sie von der Zudringlichkeit der Vielen erlöst, wir haben
ihr die blödsinnige Starrheit, das leere Auge, die steife
Haartour, die hieratische Muskulatur genommen.

167.

Ob ich damit der Tugend geschadet habe?.... Ebensowenig,
als die Anarchisten den Fürsten: erst seitdem sie angeschossen
werden, sitzen sie wieder fest auf ihrem Thron...
Denn so stand es immer und wird es stehen: man kann
einer Sache nicht besser nützen, als indem man sie verfolgt
und mit allen Hunden hetzt.... Dies – habe ich getan.

168.

Was ich mit aller Kraft deutlich zu machen wünsche:

a) daß es keine schlimmere Verwechslung gibt, als wenn
man Züchtung mit Zähmung verwechselt: was man getan
hat.... Die Züchtung ist, wie ich sie verstehe, ein Mittel
der ungeheuren Kraftaufspeicherung der Menschheit, so
daß die Geschlechter auf der Arbeit ihrer Vorfahren fortbauen
können – nicht nur äußerlich, sondern innerlich, organisch
aus ihnen herauswachsend, ins Stärkere....

b) daß es eine außerordentliche Gefahr gibt, wenn man
glaubt, daß die Menschheit als Ganzes fortwüchse und
stärker würde, wenn die Individuen schlaff, gleich, durchschnittlich
werden.... Menschheit ist ein Abstraktum: das
Ziel der Züchtung kann auch im einzelnsten Falle immer
nur der stärkere Mensch sein (– der ungezüchtete ist
schwach, vergeuderisch, unbeständig –).

169.

Man muß sehr unmoralisch sein, um durch die Tat Moral
zu machen.... Die Mittel der Moralisten sind die
furchtbarsten Mittel, die je gehandhabt worden sind; wer
den Mut nicht zur Unmoralität der Tat hat, taugt zu allem
Übrigen, er taugt nicht zum Moralisten.

Die Moral ist eine Menagerie; ihre Voraussetzung, daß
eiserne Stäbe nützlicher sein können als Freiheit, selbst für
den Eingefangenen; ihre andere Voraussetzung, daß es Tierbändiger
gibt, die sich vor furchtbaren Mitteln nicht fürchten,
– die glühendes Eisen zu handhaben wissen. Diese schreckliche
Spezies, die den Kampf mit dem wilden Tier aufnimmt,
heißt sich „Priester“.

Der Mensch, eingesperrt in einen eisernen Käfig von Irrtümern,
eine Karikatur des Menschen geworden, krank,
kümmerlich, gegen sich selbst böswillig, voller Haß auf die
Antriebe zum Leben, voller Mißtrauen gegen alles, was
schön und glücklich ist am Leben, ein wandelndes Elend: diese
künstliche, willkürliche, nachträgliche Mißgeburt, welche
die Priester aus ihrem Boden gezogen haben, den „Sünder“:
wie werden wir es erlangen, dieses Phänomen trotz
alledem zu rechtfertigen?

Um billig von der Moral zu denken, müssen wir zwei zoologische
Begriffe an ihre Stelle setzen: Zähmung der
Bestie und Züchtung einer bestimmten Art.

Die Priester gaben zu allen Zeiten vor, daß sie „bessern“
wollen.... Aber wir andern lachen, wenn ein Tierbändiger
von seinen „gebesserten“ Tieren reden wollte. Die
Zähmung der Bestie wird in den meisten Fällen durch eine
Schädigung der Bestie erreicht: auch der moralische Mensch
ist kein besserer Mensch, sondern nur ein geschwächter. Aber
er ist weniger schädlich....



170.

Das gesamte Moralisieren als Phänomen ins Auge bekommen.
Auch als Rätsel. Die moralischen Phänomene
haben mich beschäftigt wie Rätsel. Heute würde ich eine
Antwort zu geben wissen: was bedeutet es, daß für mich
das Wohl des Nächsten höheren Wert haben soll, als mein
eigenes? daß aber der Nächste selbst den Wert seines Wohls
anders schätzen soll als ich, nämlich demselben gerade mein
Wohl überordnen soll? Was bedeutet das „Du sollst“, das
selbst von Philosophen als „gegeben“ betrachtet wird?

Der anscheinend verrückte Gedanke, daß einer die Handlung,
die er dem andern erweist, höher halten soll, als die
sich selbst erwiesene, dieser andere ebenso wieder usw. (daß
man nur Handlungen gutheißen soll, weil einer dabei nicht
sich selbst im Auge hat, sondern das Wohl des andern) hat
seinen Sinn: nämlich als Instinkt des Gemeinsinns, auf
der Schätzung beruhend, daß am einzelnen überhaupt wenig
gelegen ist, aber sehr viel an allen zusammen, vorausgesetzt,
daß sie eben eine Gemeinschaft bilden, mit einem Gemeingefühl
und Gemeingewissen. Also eine Art Übung in einer
bestimmten Richtung des Blicks, Wille zu einer Optik, welche
sich selbst zu sehen unmöglich machen will.

Mein Gedanke: es fehlen die Ziele, und diese müssen
Einzelne sein! Wir sehen das allgemeine Treiben: jeder
Einzelne wird geopfert und dient als Werkzeug. Man gehe
durch die Straße, ob man nicht lauter „Sklaven“ begegnet.
Wohin? Wozu?

171.

„Wollen“: ist gleich Zweck-Wollen. „Zweck“ enthält eine
Wertschätzung. Woher stammen die Wertschätzungen? Ist
eine feste Norm von „angenehm und schmerzhaft“ die
Grundlage?

Aber in unzähligen Fällen machen wir erst eine Sache
schmerzhaft, dadurch, daß wir unsere Wertschätzung hineinlegen.

Umfang der moralischen Wertschätzungen: sie sind fast in
jedem Sinneseindruck mitspielend. Die Welt ist uns gefärbt
dadurch.

Wir haben die Zwecke und die Werte hineingelegt: wir
haben eine ungeheure latente Kraftmasse dadurch in uns:
aber in der Vergleichung der Werte ergibt sich, daß Entgegengesetztes
als wertvoll galt, daß viele Gütertafeln existierten
(also nichts „an sich“ wertvoll).

Bei der Analyse der einzelnen Gütertafeln ergab sich ihre
Aufstellung als die Aufstellung von Existenzbedingungen
beschränkter Gruppen (und oft irrtümlicher): zur Erhaltung.

Bei der Betrachtung der jetzigen Menschen ergab sich,
daß wir sehr verschiedene Werturteile handhaben, und
daß keine schöpferische Kraft mehr darin ist, – die Grundlage:
„die Bedingung der Existenz“ fehlt dem moralischen
Urteile jetzt. Es ist viel überflüssiger, es ist lange nicht so
schmerzhaft. – Es wird willkürlich. Chaos.

Wer schafft das Ziel, das über der Menschheit stehen
bleibt und auch über dem Einzelnen? Ehemals wollte man
mit der Moral erhalten: aber niemand will jetzt mehr erhalten,
es ist nichts daran zu erhalten. Also eine versuchende
Moral: sich ein Ziel geben.

172.

Inwiefern die Selbstvernichtung der Moral noch ein
Stück ihrer eigenen Kraft ist. Wir Europäer haben das Blut
solcher in uns, die für ihren Glauben gestorben sind; wir
haben die Moral furchtbar und ernst genommen, und es ist
nichts, was wir nicht irgendwie geopfert haben. Andrerseits:
unsre geistige Feinheit ist wesentlich durch Gewissensvivisektion
erreicht worden. Wir wissen das „Wohin?“ noch nicht,
zu dem wir getrieben werden, nachdem wir uns dergestalt
von unsrem alten Boden abgelöst haben. Aber dieser Boden
selbst hat uns die Kraft angezüchtet, die uns jetzt hinaustreibt
in die Ferne, ins Abenteuer, durch die wir ins Uferlose,
Unerprobte, Unentdeckte hinausgestoßen werden, – es
bleibt uns keine Wahl, wir müssen Eroberer sein, nachdem
wir kein Land mehr haben, wo wir heimisch sind, wo wir
„erhalten“ möchten. Ein verborgenes Ja treibt uns dazu,
das stärker ist als alle unsre Neins. Unsre Stärke selbst
duldet uns nicht mehr im alten, morschen Boden: wir wagen
uns in die Weite, wir wagen uns daran: die Welt ist
noch reich und unentdeckt, und selbst Zugrundgehen ist besser
als halb und giftig werden. Unsre Stärke selbst zwingt
uns aufs Meer, dorthin, wo alle Sonnen bisher untergegangen
sind: wir wissen um eine neue Welt....

173.

Mein Schlußsatz ist: daß der wirkliche Mensch einen
viel höheren Wert darstellt als der „wünschbare“ Mensch irgendeines
bisherigen Ideals; daß alle „Wünschbarkeiten“
in Hinsicht auf den Menschen absurde und gefährliche Ausschweifungen
waren, mit denen eine einzelne Art von Mensch
ihre Erhaltungs- und Wachstumsbedingungen über der
Menschheit als Gesetz aufhängen möchte; daß jede zur Herrschaft
gebrachte Wünschbarkeit solchen Ursprungs bis jetzt
den Wert des Menschen, seine Kraft, seine Zukunftsgewißheit
herabgedrückt hat; daß die Armseligkeit und Winkel-Intellektualität
des Menschen sich am meisten bloßstellt,
auch heute noch, wenn er wünscht; daß die Fähigkeit des
Menschen, Werte anzusetzen, bisher zu niedrig entwickelt
war, um dem tatsächlichen, nicht bloß „wünschbaren“ Werte
des Menschen gerecht zu werden; daß das Ideal bis
jetzt die eigentlich welt- und menschverleumdende Kraft, der
Gifthauch über der Realität, die große Verführung zum
Nichts war...

3. Philosophie und Moral.

174.

Durch moralische Hinterabsichten ist der Gang der Philosophie
bisher am meisten aufgehalten worden.

175.

Man hat zu allen Zeiten die „schönen Gefühle“ für Argumente
genommen, den „gehobenen Busen“ für den Blasebalg
der Gottheit, die Überzeugung als „Kriterium der
Wahrheit“, das Bedürfnis des Gegners als Fragezeichen
zur Weisheit: diese Falschheit, Falschmünzerei geht durch die
ganze Geschichte der Philosophie. Die achtbaren, aber nur
spärlichen Skeptiker abgerechnet, zeigt sich nirgends ein Instinkt
von intellektueller Rechtschaffenheit. Zuletzt hat noch
Kant in aller Unschuld diese Denkerkorruption mit dem
Begriff „praktische Vernunft“ zu verwissenschaftlichen
gesucht: er erfand eigens eine Vernunft dafür, in welchen
Fällen man sich nicht um die Vernunft zu kümmern
brauche: nämlich wenn das Bedürfnis des Herzens, wenn
die Moral, wenn die „Pflicht“ redet.

176.

Die Philosophen sind eingenommen gegen den Schein,
den Wechsel, den Schmerz, den Tod, das Körperliche, die
Sinne, das Schicksal und die Unfreiheit, das Zwecklose.

Sie glauben 1. an die absolute Erkenntnis, 2. an die Erkenntnis
um der Erkenntnis willen, 3. an die Tugend und
Glück im Bunde, 4. an die Erkennbarkeit der menschlichen
Handlungen. Sie sind von instinktiven Wertbestimmungen
geleitet, in denen sich frühere Kulturzustände spiegeln (gefährlichere).

177.

Daß nichts von dem wahr ist, was ehemals als wahr
galt – was als unheilig, verboten, verächtlich, verhängnisvoll
ehemals verachtet wurde – : alle diese Blumen wachsen
heut am lieblichen Pfade der Wahrheit.

Diese ganze alte Moral geht uns nichts mehr an: es ist
kein Begriff darin, der noch Achtung verdiente. Wir haben
sie überlebt, – wir sind nicht mehr grob und naiv genug,
um in dieser Weise uns belügen lassen zu müssen.... Artiger
gesagt: wir sind zu tugendhaft dazu.... Und wenn
Wahrheit im alten Sinne nur deshalb „Wahrheit“ war,
weil die alte Moral zu ihr ja sagte, ja sagen durfte: so
folgte daraus, daß wir auch keine Wahrheit von ehedem
mehr nötig haben.... Unser Kriterium der Wahrheit ist
durchaus nicht die Moralität: wir widerlegen eine Behauptung
damit, daß wir sie als abhängig von der Moral,
als inspiriert durch edle Gefühle beweisen.

178.

Alle diese Werte sind empirisch und bedingt. Aber der,
der an sie glaubt, der sie verehrt, will eben diesen Charakter
nicht anerkennen. Die Philosophen glauben allesamt an
diese Werte, und eine Form ihrer Verehrung war die Bemühung,
aus ihnen a priori-Wahrheiten zu machen.
Fälschender Charakter der Verehrung....

Die Verehrung ist die hohe Probe der intellektuellen
Rechtschaffenheit: aber es gibt in der ganzen Geschichte
der Philosophie keine intellektuelle Rechtschaffenheit, – sondern
die „Liebe zum Guten“....

Der absolute Mangel an Methode, um den Wert dieser
Werte zu prüfen; zweitens: die Abneigung, diese Werte
zu prüfen, überhaupt sie bedingt zu nehmen. – Bei den
Moralwerten kamen alle antiwissenschaftlichen Instinkte
zusammen in Betracht, um hier die Wissenschaft auszuschließen....

179.

Gegen die erkenntnistheoretischen Dogmen tief mißtrauisch,
liebte ich es, bald aus diesem, bald aus jenem Fenster
zu blicken, hütete mich, mich darin festzusetzen, hielt sie
für schädlich, – und zuletzt: ist es wahrscheinlich, daß ein
Werkzeug seine eigene Tauglichkeit kritisieren kann?? –
Worauf ich acht gab, war vielmehr, daß niemals eine erkenntnistheoretische
Skepsis oder Dogmatik ohne Hintergedanken
entstanden ist, – daß sie einen Wert zweiten
Ranges hat, sobald man erwägt, was im Grunde zu dieser
Stellung zwang.

Grundeinsicht: sowohl Kant, als Hegel, als Schopenhauer
– sowohl die skeptisch-epochistische Haltung, als die
historisierende, als die pessimistische – sind moralischen
Ursprungs. Ich sah niemanden, der eine Kritik der moralischen
Wertgefühle gewagt hätte: und den spärlichen
Versuchen, zu einer Entstehungsgeschichte dieser Gefühle zu
kommen (wie bei den englischen und deutschen Darwinisten)
wandte ich bald den Rücken. –

Wie erklärt sich Spinozas Stellung, seine Verneinung und
Ablehnung der moralischen Werturteile? (Es war eine Konsequenz
seiner Theodicee!)

180.

Die drei großen Naivitäten:


	Erkenntnis als Mittel zum Glück (als ob....),

	Erkenntnis als Mittel zur Tugend (als ob....),

	Erkenntnis als Mittel zur „Verneinung des Lebens“, –



insofern sie ein Mittel zur Enttäuschung ist – (als ob....).

181.

Im Grunde ist die Moral gegen die Wissenschaft feindlich
gesinnt: schon Sokrates war dies – und zwar deshalb,
weil die Wissenschaft Dinge als wichtig nimmt, welche mit
„gut“ und „böse“ nichts zu schaffen haben, folglich dem
Gefühl für „gut“ und „böse“ Gewicht nehmen. Die Moral
nämlich will, daß ihr der ganze Mensch und seine gesamte
Kraft zu Diensten sei: sie hält es für die Verschwendung
eines solchen, der zum Verschwenden nicht reich genug
ist, wenn der Mensch sich ernstlich um Pflanzen und
Sterne kümmert. Deshalb ging in Griechenland, als Sokrates
die Krankheit des Moralisierens in die Wissenschaft
eingeschleppt hatte, es geschwinde mit der Wissenschaftlichkeit
abwärts; eine Höhe, wie die in der Gesinnung eines
Demokrit, Hippokrates und Thukydides, ist nicht zum zweiten
Male erreicht worden.

182.

Das ist außerordentlich. Wir finden von Anfang der griechischen
Philosophie an einen Kampf gegen die Wissenschaft,
mit den Mitteln einer Erkenntnistheorie respektive Skepsis:
und wozu? Immer zugunsten der Moral.... (Der Haß
gegen die Physiker und Ärzte.) Sokrates, Aristipp, die Megariker,
die Zyniker, Epikur, Pyrrho – Generalansturm
gegen die Erkenntnis zugunsten der Moral.... (Haß auch
gegen die Dialektik.) Es bleibt ein Problem: sie nähern sich
der Sophistik, um die Wissenschaft loszuwerden. Andererseits
sind die Physiker alle so weit unterjocht, um das Schema
der Wahrheit, des wahren Seins in ihre Fundamente aufzunehmen:
zum Beispiel das Atom, die vier Elemente (Juxtaposition
des Seienden, um die Vielheit und Veränderung
zu erklären –). Verachtung gelehrt gegen die Objektivität
des Interesses: Rückkehr zu dem praktischen Interesse,
zur Personalnützlichkeit aller Erkenntnis....

Der Kampf gegen die Wissenschaft richtet sich gegen 1.
deren Pathos (Objektivität), 2. deren Mittel (das heißt
gegen deren Nützlichkeit), 3. deren Resultate (als kindisch).

Es ist derselbe Kampf, der später wieder von Seiten der
Kirche, im Namen der Frömmigkeit, geführt wird: sie
erbt das ganze antike Rüstzeug zum Kampfe. Die Erkenntnistheorie
spielt dabei dieselbe Rolle wie bei Kant, wie bei
den Indern.... Man will sich nicht darum zu bekümmern
haben: man will freie Hand behalten für seinen „Weg“.

Wogegen wehren sie sich eigentlich? Gegen die Verbindlichkeit,
gegen die Gesetzlichkeit, gegen die Nötigung Hand
in Hand zu gehen – : ich glaube, man nennt das Freiheit....

Darin drückt sich die décadence aus: der Instinkt der
Solidarität ist so entartet, daß die Solidarität als Tyrannei
empfunden wird: sie wollen keine Autorität, keine Solidarität,
keine Einordnung in Reih und Glied zu unedler
Langsamkeit der Bewegung. Sie hassen das Schrittweise,
das Tempo der Wissenschaft, sie hassen das Nicht-anlangen-wollen,
den langen Atem, die Personalindifferenz des wissenschaftlichen
Menschen.

183.

Die Sophisten sind nichts weiter als Realisten: sie formulieren
die allen gang und gäben Werte und Praktiken
zum Rang der Werte, – sie haben den Mut, den alle
starken Geister haben, um ihre Unmoralität zu wissen....

Glaubt man vielleicht, daß die kleinen griechischen Freistädte,
welche sich vor Wut und Eifersucht gern aufgefressen
hätten, von menschenfreundlichen und rechtschaffenen Prinzipien
geleitet wurden? Macht man vielleicht dem Thukydides
einen Vorwurf aus seiner Rede, die er den athenischen
Gesandten in den Mund legt, als sie mit den Meliern über
Untergang oder Unterwerfung verhandeln?

Inmitten dieser entsetzlichen Spannung von Tugend zu
reden, war nur vollendeten Tartüffs möglich – oder Abseitsgestellten,
Einsiedlern, Flüchtlingen und Auswanderern
aus der Realität.... Alles Leute, die negierten, um
selber leben zu können –

Die Sophisten waren Griechen: als Sokrates und Plato
die Partei der Tugend und Gerechtigkeit nahmen, waren sie
Juden oder ich weiß nicht was –. Die Taktik Grotes
zur Verteidigung der Sophisten ist falsch: er will sie zu
Ehrenmännern und Moralstandarten erheben, – aber ihre
Ehre war, keinen Schwindel mit großen Worten und Tugenden
zu treiben....

184.

Inwiefern die Dialektik und der Glaube an die Vernunft
noch auf moralischen Vorurteilen ruht. Bei Plato sind
wir als einstmalige Bewohner einer intelligiblen Welt des
Guten noch im Besitz eines Vermächtnisses jener Zeit: die
göttliche Dialektik, als aus dem Guten stammend, führt zu
allem Guten (– also gleichsam „zurück“ –). Auch Descartes
hatte einen Begriff davon, daß in einer christlich-moralischen
Grunddenkweise, welche an einen guten Gott als
Schöpfer der Dinge glaubt, die Wahrhaftigkeit Gottes erst
uns unsre Sinnesurteile verbürgt. Abseits von einer religiösen
Sanktion und Verbürgung unsrer Sinne und Vernünftigkeit
– woher sollten wir ein Recht auf Vertrauen
gegen das Dasein haben! Daß das Denken gar ein Maß
des Wirklichen sei, – daß, was nicht gedacht werden kann,
nicht ist, – ist ein plumpes non plus ultra einer moralistischen
Vertrauensseligkeit (auf ein essentielles Wahrheitsprinzip
im Grund der Dinge), an sich eine tolle Behauptung,
der unsre Erfahrung in jedem Augenblick widerspricht.
Wir können gerade gar nichts denken, inwiefern es ist....

185.

Die große Vernunft in aller Erziehung zur Moral war
immer, daß man hier die Sicherheit eines Instinkts zu
erreichen suchte: so daß weder die gute Absicht noch die guten
Mittel als solche erst ins Bewußtsein traten. So wie der
Soldat exerziert, so sollte der Mensch handeln lernen. In
der Tat gehört dieses Unbewußtsein zu jeder Art Vollkommenheit:
selbst noch der Mathematiker handhabt seine Kombinationen
unbewußt....

Was bedeutet nun die Reaktion des Sokrates, welcher
die Dialektik als Weg zur Tugend anempfahl und sich darüber
lustig machte, wenn die Moral sich nicht logisch zu
rechtfertigen wußte?.... Aber eben das Letztere gehört zu
ihrer Güte, – ohne Unbewußtheit taugt sie nichts!....
Scham erregen war ein notwendiges Attribut des Vollkommenen!....

Es bedeutet exakt die Auflösung der griechischen Instinkte,
als man die Beweisbarkeit als Voraussetzung
der persönlichen Tüchtigkeit in der Tugend voranstellte. Es
sind selbst Typen der Auflösung, alle diese großen „Tugendhaften“
und Wortemacher.

In praxi bedeutet es, daß die moralischen Urteile aus
ihrer Bedingtheit, aus der sie gewachsen sind und in der
allein sie Sinn haben, aus ihrem griechischen und griechisch-politischen
Grund und Boden ausgerissen werden und, unter
dem Anschein von Sublimierung, entnatürlicht werden.
Die großen Begriffe „gut“, „gerecht“ werden losgemacht
von den Voraussetzungen, zu denen sie gehören, und
als frei gewordene „Ideen“ Gegenstände der Dialektik.
Man sucht hinter ihnen eine Wahrheit, man nimmt sie als
Entitäten oder als Zeichen von Entitäten: man erdichtet
eine Welt, wo sie zu Hause sind, wo sie herkommen....

In summa: der Unfug ist auf seiner Spitze bereits bei
Plato.... Und nun hatte man nötig, auch den abstrakt-vollkommenen
Menschen hinzu zu erfinden: – gut, gerecht,
weise, Dialektiker – kurz, die Vogelscheuche des
antiken Philosophen: eine Pflanze, aus jedem Boden losgelöst;
eine Menschlichkeit ohne alle bestimmten regulierenden
Instinkte; eine Tugend, die sich mit Gründen „beweist“.
Das vollkommen absurde „Individuum“ an sich!
die Unnatur höchsten Ranges....

Kurz, die Entnatürlichung der Moralwerte hatte zur Konsequenz,
einen entartenden Typus des Menschen zu schaffen,
– „den Guten“, „den Glücklichen“, „den Weisen“.
– Sokrates ist ein Moment der tiefsten Perversität in
der Geschichte der Werte.

186.

Philosophie als die Kunst, die Wahrheit zu entdecken: so
nach Aristoteles. Dagegen die Epikuräer, die sich die sensualistische
Theorie der Erkenntnis des Aristoteles zunutze
machten: gegen das Suchen der Wahrheit ganz ironisch und
ablehnend; „Philosophie als eine Kunst des Lebens“.

187.

Hegel: seine populäre Seite die Lehre vom Krieg und
den großen Männern. Das Recht ist bei dem Siegreichen:
er stellt den Fortschritt der Menschheit dar. Versuch, die
Herrschaft der Moral aus der Geschichte zu beweisen.

Kant: ein Reich der moralischen Werte, uns entzogen, unsichtbar,
wirklich.

Hegel: eine nachweisbare Entwicklung, Sichtbarwerdung
des moralischen Reichs.

Wir wollen uns weder auf die Kantsche noch Hegelsche
Manier betrügen lassen: – wir glauben nicht mehr, wie
sie, an die Moral und haben folglich auch keine Philosophien
zu gründen, damit die Moral recht behalte. Sowohl der
Kritizismus als der Historizismus hat für uns nicht darin
seinen Reiz: – nun, welchen hat er denn? –

188.

Moral als höchste Abwertung. – Entweder ist unsre
Welt das Werk und der Ausdruck (der modus) Gottes: dann
muß sie höchst vollkommen sein (Schluß Leibnizens....)
– und man zweifelte nicht, was zur Vollkommenheit gehöre,
zu wissen –, dann kann das Böse, das Übel nur
scheinbar sein (radikaler bei Spinoza die Begriffe Gut
und Böse) oder muß aus dem höchsten Zweck Gottes abgeleitet
sein (– etwa als Folge einer besonderen Gunsterweisung
Gottes, der zwischen Gut und Böse zu wählen erlaubt:
das Privilegium, kein Automat zu sein; „Freiheit“
auf die Gefahr hin, sich zu vergreifen, falsch zu wählen....
zum Beispiel bei Simplicius im Kommentar zu Epiktet).

Oder unsere Welt ist unvollkommen, das Übel und die
Schuld sind real, sind determiniert, sind absolut ihrem Wesen
inhärent; dann kann sie nicht die wahre Welt sein:
dann ist Erkenntnis eben nur der Weg, sie zu verneinen,
dann ist sie eine Verirrung, welche als Verirrung erkannt
werden kann. Dies ist die Meinung Schopenhauers auf
Grund Kantischer Voraussetzungen. Noch desperater Pascal:
er begriff, daß dann auch die Erkenntnis korrupt, gefälscht
sein müsse, – daß Offenbarung not tue, um
die Welt auch nur als verneinenswert zu begreifen....

189.

Nichts ist seltener unter den Philosophen als intellektuelle
Rechtschaffenheit: vielleicht sagen sie das Gegenteil,
vielleicht glauben sie es selbst. Aber ihr ganzes Handwerk
bringt es mit sich, daß sie nur gewisse Wahrheiten zulassen;
sie wissen, was sie beweisen müssen, sie erkennen
sich beinahe daran als Philosophen, daß sie über diese „Wahrheiten“
einig sind. Da sind zum Beispiel die moralischen
Wahrheiten. Aber der Glaube an Moral ist noch kein Beweis
von Moralität: es gibt Fälle – und der Fall der
Philosophen gehört hierher –, wo ein solcher Glaube einfach
eine Unmoralität ist.

4. Philosophie und Wissenschaft.

190.

Ich muß das schwierigste Ideal des Philosophen
aufstellen. Das Lernen tut's nicht! Der Gelehrte ist das
Herdentier im Reiche der Erkenntnis, – welcher forscht,
weil es ihm befohlen und vorgemacht worden ist. –

191.

Aberglaube über den Philosophen: Verwechslung mit
dem wissenschaftlichen Menschen. Als ob die Werte in
den Dingen steckten und man sie nur festzuhalten hätte!
Inwiefern sie unter der Einflüsterung gegebener Werte forschen
(ihr Haß auf Schein, Leib usw.). Schopenhauer in
betreff der Moral (Hohn über den Utilitarismus). Zuletzt
geht die Verwechslung so weit, daß man den Darwinismus
als Philosophie betrachtet: und jetzt ist die Herrschaft bei den
wissenschaftlichen Menschen. Auch die Franzosen wie
Taine suchen oder meinen zu suchen, ohne die Wertmaße
schon zu haben. Die Niederwerfung vor den „Facten“, eine
Art Kultus. Tatsächlich vernichten sie die bestehenden
Wertschätzungen.

Erklärung dieses Mißverständnisses. Der Befehlende
entsteht selten; er mißdeutet sich selber. Man will durchaus
die Autorität von sich ablehnen und in die Umstände
setzen. – In Deutschland gehört die Schätzung des Kritikers
in die Geschichte der erwachenden Männlichkeit. Lessing
usw. (Napoleon über Goethe). Tatsächlich ist diese Bewegung
durch die deutsche Romantik wieder rückgängig gemacht:
und der Ruf der deutschen Philosophie bezieht sich
auf sie, als ob mit ihr die Gefahr der Skepsis beseitigt
sei und der Glaube bewiesen werden könne. In Hegel
kulminieren beide Tendenzen: im Grunde verallgemeinert
er die Tatsache der deutschen Kritik und die Tatsache der
deutschen Romantik, – eine Art von dialektischem Fatalismus,
aber zu Ehren des Geistes, tatsächlich mit Unterwerfung
des Philosophen unter die Wirklichkeit. Der Kritiker
bereitet vor: nicht mehr!

Mit Schopenhauer dämmerte die Aufgabe des Philosophen:
daß es sich um eine Bestimmung des Wertes
handle: immer noch unter der Herrschaft des Eudämonismus.
Das Ideal des Pessimismus.



192.

Problem des Philosophen und des wissenschaftlichen
Menschen. – Einfluß des Alters; depressive Gewohnheiten
(Stubenhocken à la Kant; Überarbeitung; unzureichende
Ernährung des Gehirns; Lesen). Wesentlicher:
ob nicht ein décadence-Symptom schon in der Richtung
auf solche Allgemeinheit gegeben ist; Objektivität als
Willensdisgregation (– so fern bleiben können....).
Dies setzt eine große Adiaphorie gegen die starken Triebe
voraus: eine Art Isolation, Ausnahmestellung, Widerstand
gegen die Normaltriebe.

Typus: die Loslösung von der Heimat; in immer weitere
Kreise; der wachsende Exotismus; das Stummwerden
der alten Imperative – –; gar dieses beständige Fragen
„wohin?“ („Glück“) ist ein Zeichen der Herauslösung
aus Organisationsformen, Herausbruch.

Problem: ob der wissenschaftliche Mensch eher noch
ein décadence-Symptom ist, als der Philosoph: – er ist
als Ganzes nicht losgelöst, nur ein Teil von ihm ist absolut
der Erkenntnis geweiht, dressiert für eine Ecke und
Optik –, er hat hier alle Tugenden einer starken Rasse
und Gesundheit nötig, große Strenge, Männlichkeit, Klugheit.
Er ist mehr ein Symptom hoher Vielfachheit der
Kultur, als von deren Müdigkeit. Der décadence-Gelehrte
ist ein schlechter Gelehrter. Während der décadence-Philosoph,
bisher wenigstens, als der typische Philosoph galt.

193.

Die psychologischen Verwechslungen: – das Verlangen
nach Glauben – verwechselt mit dem „Willen
zur Wahrheit“ (zum Beispiel bei Carlyle). Aber ebenso ist
das Verlangen nach Unglauben verwechselt worden mit
dem „Willen zur Wahrheit“ (– ein Bedürfnis, loszukommen
von einem Glauben, aus hundert Gründen: Recht zu
bekommen gegen irgend welche „Gläubigen“). Was inspiriert
die Skeptiker? Der Haß gegen die Dogmatiker
– oder ein Ruhebedürfnis, eine Müdigkeit, wie bei
Pyrrho.



Die Vorteile, welche man von der Wahrheit erwartete,
waren die Vorteile des Glaubens an sie: – an sich nämlich
könnte ja die Wahrheit durchaus peinlich, schädlich, verhängnisvoll
sein –. Man hat die „Wahrheit“ auch nur
wieder bekämpft, als man Vorteile sich vom Siege versprach,
– zum Beispiel Freiheit von den herrschenden Gewalten.

Die Methodik der Wahrheit ist nicht aus Motiven der
Wahrheit gefunden worden, sondern aus Motiven der
Macht, des Überlegen-sein-wollens.

Womit beweist sich die Wahrheit? Mit dem Gefühl
der erhöhten Macht – mit der Nützlichkeit, – mit der Unentbehrlichkeit,
– kurz, mit Vorteilen (nämlich Voraussetzungen,
welcher Art die Wahrheit beschaffen sein sollte,
um von uns anerkannt zu werden). Aber das ist ein Vorurteil:
ein Zeichen, daß es sich gar nicht um Wahrheit
handelt....

Was bedeutet zum Beispiel der „Wille zur Wahrheit“ bei
den Goncourts? bei den Naturalisten? – Kritik der
„Objektivität“.

Warum erkennen: warum nicht lieber sich täuschen?....
Was man wollte, war immer der Glaube, – und nicht die
Wahrheit.... Der Glaube wird durch entgegengesetzte
Mittel geschaffen als die Methodik der Forschung – : er
schließt letztere selbst aus –

194.

Das Problem des Sokrates. – Die beiden Gegensätze:
die tragische Gesinnung, die sokratische Gesinnung,
– gemessen an dem Gesetz des Lebens.

Inwiefern die sokratische Gesinnung ein Phänomen der
décadence ist: inwiefern aber noch eine starke Gesundheit
und Kraft im ganzen Habitus, in der Dialektik und Tüchtigkeit,
Straffheit des wissenschaftlichen Menschen sich zeigt
(– die Gesundheit des Plebejers; dessen Bosheit, esprit
frondeur, dessen Scharfsinn, dessen Kanaille au fond, im
Zaum gehalten durch die Klugheit; „häßlich“).



Verhäßlichung: Die Selbstverhöhnung, die dialektische
Dürre, die Klugheit als Tyrann gegen den „Tyrannen“
(den Instinkt). Es ist alles übertrieben, exzentrisch, Karikatur
an Sokrates, ein buffo mit den Instinkten Voltaires
im Leibe. Er entdeckt eine neue Art Agon; er ist der erste
Fechtmeister in den vornehmen Kreisen Athens; er vertritt
nichts als die höchste Klugheit: er nennt sie „Tugend“
(– er erriet sie als Rettung: es stand ihm nicht frei, klug
zu sein, er war es de rigueur); sich in Gewalt haben, um
mit Gründen und nicht mit Affekten in den Kampf zu treten
(– die List des Spinoza, – das Aufdröseln der Affektirrtümer);
– entdecken, daß der Affekt unlogisch prozediert;
Übung in der Selbstverspottung, um das Rankünegefühl
in der Wurzel zu schädigen.

Ich suche zu begreifen, aus welchen partiellen und idiosynkrasischen
Zuständen das sokratische Problem ableitbar ist:
seine Gleichsetzung von Vernunft = Tugend = Glück. Mit
diesem Absurdum von Identitätslehre hat er bezaubert:
die antike Philosophie kam nicht wieder davon los....

Absoluter Mangel an objektivem Interesse: Haß gegen
die Wissenschaft: Idiosynkrasie, sich selbst als Problem zu
fühlen. Akustische Halluzinationen bei Sokrates: morbides
Element. Mit Moral sich abgeben, widersteht am meisten,
wo der Geist reich und unabhängig ist. Wie kommt es, daß
Sokrates Moral-Monoman ist? – Alle „praktische“ Philosophie
tritt in Notlagen sofort in den Vordergrund. Moral
und Religion als Hauptinteressen sind Notstandszeichen.

195.

– Die Klugheit, Helle, Härte und Logizität als Waffe
wider die Wildheit der Triebe. Letztere müssen gefährlich
und untergangdrohend sein: sonst hat es keinen Sinn,
die Klugheit bis zu dieser Tyrannei auszubilden. Aus der
Klugheit einen Tyrannen machen: – aber dazu müssen
die Triebe Tyrannen sein. Dies das Problem. – Es war
sehr zeitgemäß damals. Vernunft wurde = Tugend =
Glück.



Lösung: Die griechischen Philosophen stehen auf der
gleichen Grundtatsache ihrer inneren Erfahrungen wie Sokrates:
fünf Schritt weit vom Exzeß, von der Anarchie, von
der Ausschweifung, – alles décadence-Menschen. Sie
empfinden ihn als Arzt: Logik als Wille zur Macht, zur
Selbstherrschaft, zum „Glück“. Die Wildheit und Anarchie
der Instinkte bei Sokrates ist ein décadence-Symptom.
Die Superfötation der Logik und der Vernunfthelligkeit insgleichen.
Beide sind Abnormitäten, beide gehören zueinander.

Kritik. Die décadence verrät sich in dieser Präokkupation
des „Glücks“ (das heißt des „Heils der Seele“, das
heißt, seinen Zustand als Gefahr empfinden). Ihr Fanatismus
des Interesses für „Glück“ zeigt die Pathologie des
Untergrundes: es war ein Lebensinteresse. Vernünftig sein
oder zugrunde gehen war die Alternative, vor der sie alle
standen. Der Moralismus der griechischen Philosophen zeigt,
daß sie sich in Gefahr fühlten....

196.

Die eigentlichen Philosophen der Griechen sind die
vor Sokrates (– mit Sokrates verändert sich etwas). Das
sind alles vornehme Personnagen, abseits sich stellend von
Volk und Sitte, gereist, ernst bis zur Düsterkeit, mit langsamem
Auge, den Staatsgeschäften und der Diplomatie
nicht fremd. Sie nehmen den Weisen alle großen Konzeptionen
der Dinge vorweg: sie stellen sie selber dar, sie
bringen sich in System. Nichts gibt einen höheren Begriff
vom griechischen Geist, als diese plötzliche Fruchtbarkeit an
Typen, als diese ungewollte Vollständigkeit in der Aufstellung
der großen Möglichkeiten des philosophischen Ideals.
– Ich sehe nur noch eine originale Figur in dem Kommenden:
einen Spätling, aber notwendig den letzten, – den
Nihilisten Pyrrho: – er hat den Instinkt gegen alles das,
was inzwischen obenauf gekommen war, die Sokratiker,
Plato, den Artistenoptimismus Heraklits. (Pyrrho greift
über Protagoras zu Demokrit zurück....)



Die weise Müdigkeit: Pyrrho. Unter den Niedrigen leben,
niedrig. Kein Stolz. Auf die gemeine Art leben; ehren
und glauben, was alle glauben. Auf der Hut gegen Wissenschaft
und Geist, auch alles, was bläht.... Einfach: unbeschreiblich
geduldig, unbekümmert, mild. ἀπάθεια, mehr
noch πραἴτης. Ein Buddhist für Griechenland, zwischen
dem Tumult der Schulen aufgewachsen; spät gekommen;
ermüdet; der Protest des Müden gegen den Eifer der Dialektiker;
der Unglaube des Müden an die Wichtigkeit aller
Dinge. Er hat Alexander gesehen, er hat die indischen
Büßer gesehen. Auf solche Späte und Raffinierte wirkt
alles Niedrige, alles Arme, alles Idiotische selbst verführerisch.
Das narkotisiert: das macht ausstrecken (Pascal).
Sie empfinden andrerseits, mitten im Gewimmel und verwechselt
mit jedermann, ein wenig Wärme: sie haben
Wärme nötig, diese Müden.... Den Widerspruch überwinden;
kein Wettkampf, kein Wille zur Auszeichnung: die
griechischen Instinkte verneinen. (Pyrrho lebte mit seiner
Schwester zusammen, die Hebamme war.) Die Weisheit
verkleiden, daß sie nicht mehr auszeichnet; ihr einen Mantel
von Armut und Lumpen geben; die niedrigsten Verrichtungen
tun: auf den Markt gehen und Milchschweine verkaufen....
Süßigkeit; Helle; Gleichgültigkeit; keine Tugenden,
die Gebärden brauchen: sich auch in der Tugend gleichsetzen:
letzte Selbstüberwindung, letzte Gleichgültigkeit.

Pyrrho, gleich Epikur, zwei Formen der griechischen décadence:
verwandt, im Haß gegen die Dialektik und gegen
alle schauspielerischen Tugenden – beides zusammen hieß
damals Philosophie –; absichtlich das, was sie lieben, niedrig
achtend; die gewöhnlichen, selbst verachteten Namen dafür
wählend; einen Zustand darstellend, wo man weder
krank, noch gesund, noch lebendig, noch tot ist.... Epikur
naiver, idyllischer, dankbarer; Pyrrho gereifter, verlebter,
nihilistischer.... Sein Leben war ein Protest gegen die große
Identitätslehre (Glück = Tugend = Erkenntnis).
Das rechte Leben fördert man nicht durch Wissenschaft:
Weisheit macht nicht „weise“.... Das rechte Leben will
nicht Glück, sieht ab von Glück....

197.

Wissenschaftlichkeit: als Dressur oder als Instinkt.
– Bei den griechischen Philosophen sehe ich einen Niedergang
der Instinkte: sonst hätten sie nicht dermaßen fehlgreifen
können, den bewußten Zustand als den wertvolleren
anzusetzen. Die Intensität des Bewußtseins steht
im umgekehrten Verhältnis zur Leichtigkeit und Schnelligkeit
der zerebralen Übermittlung. Dort regierte die umgekehrte
Meinung über den Instinkt: was immer das Zeichen
geschwächter Instinkte ist.

Wir müssen in der Tat das vollkommene Leben dort
suchen, wo es am wenigsten mehr bewußt wird (das heißt,
seine Logik, seine Gründe, seine Mittel und Absichten, seine
Nützlichkeit sich vorführt). Die Rückkehr zur Tatsache des
bon sens, des bon homme, der „kleinen Leute“ aller Art.
Einmagazinierte Rechtschaffenheit und Klugheit seit
Geschlechtern, die sich niemals ihrer Prinzipien bewußt wird
und selbst einen kleinen Schauder vor Prinzipien hat. Das
Verlangen nach einer räsonnierenden Tugend ist nicht
räsonnabel.... Ein Philosoph ist mit einem solchen Verlangen
kompromittiert.

198.

Tartüfferie der Wissenschaftlichkeit. – Man muß
nicht Wissenschaftlichkeit affektieren, wo es noch nicht Zeit
ist, wissenschaftlich zu sein; aber auch der wirkliche Forscher
hat die Eitelkeit von sich zu tun, eine Art von Methode zu
affektieren, welche im Grunde noch nicht an der Zeit ist.
Ebenso Dinge und Gedanken, auf die er anders gekommen
ist, nicht mit einem falschen Arrangement von Deduktion
und Dialektik zu „fälschen“. So fälscht Kant in seiner
„Moral“ seinen inwendigen psychologischen Hang; ein neuerliches
Beispiel ist Herbert Spencers Ethik. – Man soll
die Tatsache, wie uns unsre Gedanken gekommen sind,
nicht verhehlen und verderben. Die tiefsten und unerschöpftesten
Bücher werden wohl immer etwas von dem aphoristischen
und plötzlichen Charakter von Pascals Pensées haben.
Die treibenden Kräfte und Wertschätzungen sind lange unter
der Oberfläche; was hervorkommt, ist Wirkung.

Ich wehre mich gegen alle Tartüfferie von falscher Wissenschaftlichkeit:

1. in bezug auf die Darlegung, wenn sie nicht der Genesis
der Gedanken entspricht;

2. in den Ansprüchen auf Methoden, welche vielleicht
zu einer bestimmten Zeit der Wissenschaft noch gar nicht
möglich sind;

3. in den Ansprüchen auf Objektivität, auf kalte Unpersönlichkeit,
wo, wie bei allen Wertschätzungen, wir mit
zwei Worten von uns und unsren inneren Erlebnissen erzählen.
Es gibt lächerliche Arten von Eitelkeit, zum Beispiel
Saint-Beuves, der sich zeitlebens geärgert hat, hier und da
wirklich Wärme und Leidenschaft im „Für“ und „Wider“
gehabt zu haben, und es gern aus seinem Leben weggelogen
hätte.

199.

Wenn durch Übung in einer ganzen Reihe von Geschlechtern
die Moral gleichsam einmagaziniert worden ist – also
die Feinheit, die Vorsicht, die Tapferkeit, die Billigkeit –,
so strahlt die Gesamtkraft dieser aufgehäuften Tugend selbst
noch in die Sphäre aus, wo die Rechtschaffenheit am seltensten,
in die geistige Sphäre. In allem Bewußtwerden
drückt sich ein Unbehagen des Organismus aus; es soll etwas
Neues versucht werden, es ist nichts genügend zurecht
dafür, es gibt Mühsal, Spannung, Überreiz, – das alles
ist eben Bewußtwerden.... Das Genie sitzt im Instinkt;
die Güte ebenfalls. Man handelt nur vollkommen, sofern
man instinktiv handelt. Auch moralisch betrachtet ist alles
Denken, das bewußt verläuft, eine bloße Tentative, zumeist
das Widerspiel der Moral. Die wissenschaftliche Rechtschaffenheit
ist immer ausgehängt, wenn der Denker anfängt zu
räsonnieren: man mache die Probe, man lege die Weisesten
auf die Goldwage, indem man sie Moral reden macht....



Das läßt sich beweisen, daß alles Denken, das bewußt
verläuft, auch einen viel niedrigeren Grad von Moralität
darstellen wird als das Denken desselben, sofern es von
seinen Instinkten geführt wird.

200.

Der Philosoph gegen die Rivalen, zum Beispiel gegen
die Wissenschaft: da wird er Skeptiker; da behält er sich
eine Form der Erkenntnis vor, die er dem wissenschaftlichen
Menschen abstreitet; da geht er mit dem Priester
Hand in Hand, um nicht den Verdacht des Atheismus, Materialismus
zu erregen; er betrachtet einen Angriff auf sich
als einen Angriff auf die Moral, die Tugend, die Religion,
die Ordnung, – er weiß seine Gegner als „Verführer“ und
„Unterminierer“ in Verruf zu bringen: da geht er mit der
Macht Hand in Hand.

Der Philosoph im Kampf mit andern Philosophen: –
er sucht sie dahin zu drängen, als Anarchisten, Ungläubige,
Gegner der Autorität zu erscheinen. In summa: soweit er
kämpft, kämpft er ganz wie ein Priester, wie eine Priesterschaft.

5. Freie Philosophie.

201.

Man sucht das Bild der Welt in der Philosophie, bei der
es uns am freiesten zumute wird; das heißt, bei der unser
mächtigster Trieb sich frei fühlt zu seiner Tätigkeit. So wird
es auch bei mir stehen!

202.

Meine erste Lösung: die dionysische Weisheit. Lust
an der Vernichtung des Edelsten und am Anblick, wie
er schrittweise ins Verderben gerät: als Lust am Kommenden,
Zukünftigen, welches triumphiert über das vorhandene
noch so Gute. Dionysisch: zeitweilige Identifikation
mit dem Prinzip des Lebens (Wollust des Märtyrers einbegriffen).

Meine Neuerungen. – Weiterentwicklung des Pessimismus:
der Pessimismus des Intellekts; die moralische
Kritik, Auflösung des letzten Trostes. Erkenntnis der Zeichen
des Verfalls: umschleiert durch Wahn jedes starke
Handeln; die Kultur isoliert, ist ungerecht und dadurch stark.

1. Mein Anstreben gegen den Verfall und die zunehmende
Schwäche der Persönlichkeit. Ich suchte ein neues
Zentrum.

2. Unmöglichkeit dieses Strebens erkannt.

3. Darauf ging ich weiter in der Bahn der Auflösung,
– darin fand ich für Einzelne neue Kraftquellen.
Wir müssen Zerstörer sein! – – Ich erkannte,
daß der Zustand der Auflösung, in der einzelne
Wesen sich vollenden können wie nie – ein Abbild und
Einzelfall des allgemeinen Daseins ist. Gegen die lähmende
Erfindung der allgemeinen Auflösung und Unvollendung
hielt ich die ewige Wiederkunft.

203.

Meine Vorbereiter: Schopenhauer: Inwiefern ich den
Pessimismus vertiefte und durch Erfindung seines höchsten
Gegensatzes erst ganz mir zum Gefühl brachte.

Sodann: die idealen Künstler, jener Nachwuchs der Napoleonischen
Bewegung.

Sodann: die höheren Europäer, Vorläufer der großen
Politik.

Sodann: die Griechen und ihre Entstehung.

204.

Die Bedeutung der deutschen Philosophie (Hegel): einen
Pantheismus auszudenken, bei dem das Böse, der Irrtum
und das Leid nicht als Argumente gegen Göttlichkeit
empfunden werden. Diese grandiose Initiative ist mißbraucht
worden von den vorhandenen Mächten (Staat usw.),
als sei damit die Vernünftigkeit des gerade Herrschenden
sanktioniert.

Schopenhauer erscheint dagegen als hartnäckiger Moralmensch,
welcher endlich, um mit seiner moralischen Schätzung
recht zu behalten, zum Weltverneiner wird. Endlich
zum „Mystiker“.



Ich selbst habe eine ästhetische Rechtfertigung versucht:
wie ist die Häßlichkeit der Welt möglich? – Ich nahm den
Willen zur Schönheit, zum Verharren in gleichen Formen,
als ein zeitweiliges Erhaltungs- und Heilmittel: fundamental
aber schien mir das ewig-Schaffende als das ewig-Zerstören-Müssende
gebunden an den Schmerz. Das
Häßliche ist die Betrachtungsform der Dinge unter dem
Willen, einen Sinn, einen neuen Sinn in das Sinnlos-gewordene
zu legen: die angehäufte Kraft, welche den Schaffenden
zwingt, das Bisherige als unhaltbar, mißraten, verneinungswürdig,
als häßlich zu fühlen! –

205.

Ich nannte meine unbewußten Arbeiter und Vorbereiter.
Wo aber dürfte ich mit einiger Hoffnung nach meiner Art
von Philosophen selber, zum mindesten nach meinem Bedürfnis
neuer Philosophen suchen? Dort allein, wo
eine vornehme Denkweise herrscht, eine solche, welche an
Sklaverei und an viele Grade der Hörigkeit als an die Voraussetzung
jeder höheren Kultur glaubt; wo eine schöpferische
Denkweise herrscht, welche nicht der Welt das Glück
der Ruhe, den „Sabbat aller Sabbate“ als Ziel setzt und
selber im Frieden das Mittel zu neuen Kriegen ehrt; eine
der Zukunft Gesetze vorschreibende Denkweise, welche um
der Zukunft willen sich selber und alles Gegenwärtige hart
und tyrannisch behandelt; eine unbedenkliche, „unmoralische“
Denkweise, welche die guten und die schlimmen Eigenschaften
des Menschen gleichermaßen ins Große züchten will,
weil sie sich die Kraft zutraut, beide an die rechte Stelle zu
setzen, – an die Stelle, wo sie beide einander noch nottun.
Aber wer also heute nach Philosophen sucht, welche Aussicht
hat er, zu finden, was er sucht? Ist es nicht wahrscheinlich,
daß er, mit der besten Diogenes-Laterne suchend, umsonst
tags und nachts über herumläuft? Das Zeitalter hat
die umgekehrten Instinkte: es will vor allem und zuerst
Bequemlichkeit; es will zu zweit Öffentlichkeit und jenen
großen Schauspielerlärm, jenes große Bumbum, welches
seinem Jahrmarktsgeschmacke entspricht; es will zu dritt,
daß jeder mit tiefster Untertänigkeit vor der größten aller
Lügen – diese Lüge heißt „Gleichheit der Menschen“ –
auf dem Bauche liegt, und ehrt ausschließlich die gleichmachenden,
gleichstellenden Tugenden. Damit aber ist
es der Entstehung des Philosophen, wie ich ihn verstehe,
von Grund aus entgegengerichtet, ob es schon in aller Unschuld
sich ihm förderlich glaubt. In der Tat, alle Welt
jammert heute darüber, wie schlimm es früher die Philosophen
gehabt hätten, eingeklemmt zwischen Scheiterhaufen,
schlechtes Gewissen und anmaßliche Kirchenväterweisheit:
die Wahrheit ist aber, daß eben darin immer noch günstigere
Bedingungen zur Erziehung einer mächtigen, umfänglichen,
verschlagenen und verwegen-wagenden Geistigkeit gegeben
waren, als in den Bedingungen des heutigen Lebens.
Heute hat eine andere Art von Geist, nämlich der Demagogengeist,
der Schauspielergeist, vielleicht auch der Biber-
und Ameisengeist des Gelehrten für seine Entstehung günstige
Bedingungen. Aber um so schlimmer steht es schon
mit den höheren Künstlern: gehen sie denn nicht fast alle an
innerer Zuchtlosigkeit zugrunde? Sie werden nicht mehr von
außen her, durch die absoluten Werttafeln einer Kirche oder
eines Hofes, tyrannisiert: so lernen sie auch nicht mehr ihren
„inneren Tyrannen“ großziehen, ihren Willen. Und was
von den Künstlern gilt, gilt in einem höheren und verhängnisvolleren
Sinne von den Philosophen. Wo sind denn
heute freie Geister? Man zeige mir doch heute einen freien
Geist! –

206.

Ich verstehe unter „Freiheit des Geistes“ etwas sehr
Bestimmtes: hundertmal den Philosophen und andern Jüngern
der „Wahrheit“ durch Strenge gegen sich überlegen
sein, durch Lauterkeit und Mut, durch den unbedingten Willen,
nein zu sagen, wo das Nein gefährlich ist, – ich behandle
die bisherigen Philosophen als verächtliche libertins
unter der Kapuze des Weibes „Wahrheit“.



207.

Ich will niemanden zur Philosophie überreden: es ist notwendig,
es ist vielleicht auch wünschenswert, daß der Philosoph
eine seltene Pflanze ist. Nichts ist mir widerlicher
als die lehrhafte Anpreisung der Philosophie, wie bei Seneca
oder gar Cicero. Philosophie hat wenig mit Tugend
zu tun. Es sei mir erlaubt, zu sagen, daß auch der wissenschaftliche
Mensch etwas Grundverschiedenes vom Philosophen
ist. – Was ich wünsche, ist: daß der echte Begriff
des Philosophen in Deutschland nicht ganz und gar zugrunde
gehe. Es gibt so viele halbe Wesen aller Art in
Deutschland, welche ihr Mißratensein gern unter einem so
vornehmen Namen verstecken möchten.

II. Religion.

1. Entstehung.

208.

All die Schönheit und Erhabenheit, die wir den wirklichen
und eingebildeten Dingen geliehen haben, will ich zurückfordern
als Eigentum und Erzeugnis des Menschen: als
seine schönste Apologie. Der Mensch als Dichter, als Denker,
als Gott, als Liebe, als Macht – o über seine königliche
Freigebigkeit, mit der er die Dinge beschenkt hat, um
sich zu verarmen und sich elend zu fühlen! Das war bisher
seine größte Selbstlosigkeit, daß er bewunderte und anbetete
und sich zu verbergen wußte, daß er es war, der das
geschaffen hat, was er bewunderte. –

209.

Die Moralen und Religionen sind die Hauptmittel,
mit denen man aus dem Menschen gestalten kann, was
einem beliebt: vorausgesetzt, daß man einen Überschuß von
schaffenden Kräften hat und seinen Willen über lange Zeiträume
durchsetzen kann.



210.

Vom Ursprung der Religion. – In derselben Weise,
in der jetzt noch der ungebildete Mensch daran glaubt, der
Zorn sei die Ursache davon, wenn er zürnt, der Geist davon,
daß er denkt, die Seele davon, daß er fühlt, kurz, so wie
auch jetzt noch unbedenklich eine Masse von psychologischen
Entitäten angesetzt wird, welche Ursachen sein sollen: so
hat der Mensch auf einer noch naiveren Stufe eben dieselben
Erscheinungen mit Hilfe von psychologischen Personalentitäten
erklärt. Die Zustände, die ihm fremd, hinreißend,
überwältigend schienen, legte er sich als Obsession
und Verzauberung unter der Macht einer Person zurecht.
So führt der Christ, die heute am meisten naive und zurückgebildete
Art Mensch, die Hoffnung, die Ruhe, das
Gefühl der „Erlösung“ auf ein psychologisches Inspirieren
Gottes zurück: bei ihm, als einem wesentlich leidenden und
beunruhigten Typus, erscheinen billigerweise die Glücks-,
Ergebungs- und Ruhegefühle als das Fremde, als das der
Erklärung Bedürftige. Unter klugen, starken und lebensvollen
Rassen erregt am meisten der Epileptische die Überzeugung,
daß hier eine fremde Macht im Spiele ist; aber
auch jede verwandte Unfreiheit, zum Beispiel die des Begeisterten,
des Dichters, des großen Verbrechers, der Passionen
wie Liebe und Rache dient zur Erfindung von außermenschlichen
Mächten. Man konkresziert einen Zustand in
eine Person: und behauptet, dieser Zustand, wenn er an
uns auftritt, sei die Wirkung jener Person. Mit anderen
Worten: in der psychologischen Gottbildung wird ein Zustand,
um Wirkung zu sein, als Ursache personifiziert.

Die psychologische Logik ist die: das Gefühl der Macht,
wenn es plötzlich und überwältigend den Menschen überzieht
– und das ist in allen großen Affekten der Fall –, erregt
ihm einen Zweifel an seiner Person: er wagt sich nicht als
Ursache dieses erstaunlichen Gefühls zu denken – und so setzt
er eine stärkere Person, eine Gottheit, für diesen Fall an.

In summa: der Ursprung der Religion liegt in den extremen
Gefühlen der Macht, welche, als fremd, den Menschen
überraschen: und dem Kranken gleich, der ein Glied zu
schwer und seltsam fühlt und zum Schlusse kommt, daß ein
anderer Mensch über ihm liege, legt sich der naive homo religiosus
in mehrere Personen auseinander. Die Religion
ist ein Fall der „altération de la personnalité“. Eine
Art Furcht- und Schreckgefühl vor sich selbst.... Aber
ebenso ein außerordentliches Glücks- und Höhengefühl...
Unter Kranken genügt das Gesundheitsgefühl, um an
Gott, an die Nähe Gottes zu glauben.

211.

Rudimentäre Psychologie des religiösen Menschen:
– Alle Veränderungen sind Wirkungen; alle Wirkungen
sind Willenswirkungen (– der Begriff „Natur“,
„Naturgesetz“ fehlt); zu allen Wirkungen gehört ein Täter.
Rudimentäre Psychologie: man ist selber nur in dem Falle
Ursache, wo man weiß, daß man gewollt hat.

Folge: die Zustände der Macht imputieren dem Menschen
das Gefühl, nicht die Ursache zu sein, unverantwortlich
dafür zu sein – : sie kommen, ohne gewollt zu sein: folglich
sind wir nicht die Urheber – : der unfreie Wille (das
heißt das Bewußtsein einer Veränderung mit uns, ohne daß
wir sie gewollt haben) bedarf eines fremden Willens.

Konsequenz: der Mensch hat alle seine starken und erstaunlichen
Momente nicht gewagt, sich zuzurechnen, – er
hat sie als „passiv“, als „erlitten“, als Überwältigungen
konzipiert – : die Religion ist eine Ausgeburt eines Zweifels
an der Einheit der Person, eine altération der Persönlichkeit
– : insofern alles Große und Starke vom Menschen
als übermenschlich, als fremd konzipiert wurde, verkleinerte
sich der Mensch, – er legte die zwei Seiten, eine sehr
erbärmliche und schwache und eine sehr starke und erstaunliche,
in zwei Sphären auseinander, hieß die erste „Mensch“,
die zweite „Gott“.

Er hat das immer fortgesetzt; er hat in der Periode der
moralischen Idiosynkrasie seine hohen und sublimen
Moralzustände nicht als „gewollt“, als „Werk“ der Person
ausgelegt. Auch der Christ legt seine Person in eine mesquine
und schwache Fiktion, die er Mensch nennt, und eine
andere, die er Gott (Erlöser, Heiland) nennt, auseinander –

Die Religion hat den Begriff „Mensch“ erniedrigt; ihre
extreme Konsequenz ist, daß alles Gute, Große, Wahre
übermenschlich ist und nur durch eine Gnade geschenkt....

212.

Zur Psychologie des Paulus. – Das Faktum ist der Tod
Jesu. Dies bleibt auszulegen.... Daß es eine Wahrheit
und einen Irrtum in der Auslegung gibt, ist solchen Leuten
gar nicht in den Sinn gekommen: eines Tages steigt ihnen
eine sublime Möglichkeit in den Kopf, „es könnte dieser
Tod das und das bedeuten“ – und sofort ist er das! Eine
Hypothese beweist sich durch den sublimen Schwung, welchen
sie ihrem Urheber gibt....

„Der Beweis der Kraft“: das heißt, ein Gedanke wird
durch seine Wirkung bewiesen, – („an seinen Früchten“,
wie die Bibel naiv sagt); was begeistert, muß wahr sein,
– wofür man sein Blut läßt, muß wahr sein –

Hier wird überall das plötzliche Machtgefühl, das ein Gedanke
in seinem Urheber erregt, diesem Gedanken als Wert
zugerechnet: – und da man einen Gedanken gar nicht anders
zu ehren weiß, als indem man ihn als wahr bezeichnet,
so ist das erste Prädikat, das er zu seiner Ehre bekommt,
er sei wahr.... Wie könnte er sonst wirken? Er wird von
einer Macht imaginiert: gesetzt, sie wäre nicht real, so
könnte sie nicht wirken.... Er wird als inspiriert aufgefaßt:
die Wirkung, die er ausübt, hat etwas von der
Übergewalt eines dämonischen Einflusses –

Ein Gedanke, dem ein solcher décadent nicht Widerstand
zu leisten vermag, dem er vollends verfällt, ist als wahr
„bewiesen“!!!

Alle diese heiligen Epileptiker und Gesichteseher besaßen
nicht ein Tausendstel von jener Rechtschaffenheit der Selbstkritik,
mit der heute ein Philologe einen Text liest oder ein
historisches Ereignis auf seine Wahrheit prüft.... Es sind,
im Vergleich zu uns, moralische Kretins....



213.

Ein andrer Weg, den Menschen aus seiner Erniedrigung
zu ziehen, welche der Abgang der hohen und starken Zustände,
wie als fremder Zustände, mit sich brachte, war die
Verwandtschaftstheorie. Diese hohen und starken Zustände
konnten wenigstens als Einwirkungen unsrer Vorfahren
ausgelegt werden, wir gehörten zueinander, solidarisch, wir
wachsen in unsern eignen Augen, indem wir nach uns bekannter
Norm handeln.

Versuch vornehmer Familien, die Religion mit ihrem
Selbstgefühl auszugleichen. – Dasselbe tun die Dichter
und Seher; sie fühlen sich stolz, gewürdigt und auserwählt
zu sein zu solchem Verkehre, – sie legen Wert darauf,
als Individuum gar nicht in Betracht zu kommen, bloße
Mundstücke zu sein (Homer).

Schrittweises Besitzergreifen von seinen hohen und stolzen
Zuständen, Besitzergreifen von seinen Handlungen und Werken.
Ehedem glaubte man sich zu ehren, wenn man für die
höchsten Dinge, die man tat, sich nicht verantwortlich wußte,
sondern – Gott. Die Unfreiheit des Willens galt als das,
was einer Handlung einen höheren Wert verlieh: damals
war ein Gott zu ihrem Urheber gemacht....

214.

Ehedem hat man jene Zustände und Folgen der physiologischen
Erschöpfung, weil sie reich an Plötzlichem,
Schrecklichem, Unerklärlichem und Unberechenbarem sind,
für wichtiger genommen als die gesunden Zustände und
deren Folgen. Man fürchtete sich: man setzte hier eine höhere
Welt an. Man hat den Schlaf und Traum, man hat
den Schatten, die Nacht, den Naturschrecken verantwortlich
gemacht für das Entstehen zweier Welten: vor allem sollte
man die Symptome der physiologischen Erschöpfung daraufhin
betrachten. Die alten Religionen disziplinieren ganz
eigentlich den Frommen zu einem Zustande der Erschöpfung,
wo er solche Dinge erleben muß.... Man glaubte in eine
höhere Ordnung eingetreten zu sein, wo alles aufhört, bekannt
zu sein. – Der Schein einer höheren Macht....



215.

Der Schlaf als Folge jeder Erschöpfung, die Erschöpfung
als Folge jeder übermäßigen Reizung....

Das Bedürfnis nach Schlaf, die Vergöttlichung und Adoration
des Begriffes „Schlaf“ in allen pessimistischen Religionen
und Philosophien –

Die Erschöpfung ist in diesem Fall eine Rassenerschöpfung;
der Schlaf, psychologisch genommen, nur ein Gleichnis
eines viel tieferen und längeren Ruhenmüssens....
In praxi ist es der Tod, der hier unter dem Bilde seines
Bruders, des Schlafes, so verführerisch wirkt....

216.

Kritik der heiligen Lüge. – Daß zu frommen
Zwecken die Lüge erlaubt ist, das gehört zur Theorie aller
Priesterschaften, – wie weit es zu ihrer Praxis gehört, soll
der Gegenstand dieser Untersuchung sein.

Aber auch die Philosophen, sobald sie mit priesterlichen
Hinterabsichten die Leitung des Menschen in die Hand zu
nehmen beabsichtigen, haben sofort auch sich ein Recht zur
Lüge zurecht gemacht: Plato voran. Am großartigsten ist
die doppelte durch die typisch-arischen Philosophen des Vedânta
entwickelte: zwei Systeme, in allen Hauptpunkten
widersprüchlich, aber aus Erziehungszwecken sich ablösend,
ausfüllend, ergänzend. Die Lüge des einen soll einen Zustand
schaffen, in dem die Wahrheit des andern überhaupt
hörbar wird....

Wie weit geht die fromme Lüge der Priester und der
Philosophen? – Man muß hier fragen, welche Voraussetzungen
zur Erziehung sie haben, welche Dogmen sie erfinden
müssen, um diesen Voraussetzungen genug zu tun?

Erstens: sie müssen die Macht, die Autorität, die unbedingte
Glaubwürdigkeit auf ihrer Seite haben.

Zweitens: sie müssen den ganzen Naturverlauf in Händen
haben, so daß alles, was den Einzelnen trifft, als bedingt
durch ihr Gesetz erscheint.

Drittens: sie müssen auch einen weiter reichenden Machtbereich
haben, dessen Kontrolle sich den Blicken ihrer Unterworfenen
entzieht: das Strafmaß für das Jenseits, das
„Nach-dem-Tode“, – wie billig auch die Mittel, zur Seligkeit
den Weg zu wissen.

Sie haben den Begriff des natürlichen Verlaufs zu entfernen:
da sie aber kluge und nachdenkliche Leute sind, so
können sie eine Menge Wirkungen versprechen, natürlich
als bedingt durch Gebete oder durch strikte Befolgung
ihres Gesetzes. – Sie können insgleichen eine Menge Dinge
verordnen, die absolut vernünftig sind, – nur daß sie
nicht die Erfahrung, die Empirie als Quelle dieser Weisheit
nennen dürfen, sondern eine Offenbarung oder die
Folge „härtester Bußübungen“.

Die heilige Lüge bezieht sich also prinzipiell: auf den
Zweck der Handlung (– der Naturzweck, die Vernunft
wird unsichtbar gemacht: ein Moralzweck, eine Gesetzeserfüllung,
eine Gottesdienstlichkeit erscheint als Zweck –):
auf die Folge der Handlung (– die natürliche Folge wird
als übernatürliche ausgelegt, und, um sichrer zu wirken, es
werden unkontrollierbare andere, übernatürliche Folgen in
Aussicht gestellt).

Auf diese Weise wird ein Begriff von Gut und Böse geschaffen,
der ganz und gar losgelöst von dem Naturbegriff
„nützlich“, „schädlich“, „lebenfördernd“, „lebenvermindernd“
erscheint, – er kann, insofern ein anderes Leben
erdacht ist, sogar direkt feindselig dem Naturbegriff von
Gut und Böse werden.

Auf diese Weise wird endlich das berühmte „Gewissen“
geschaffen: eine innere Stimme, welche bei jeder Handlung
nicht den Wert der Handlung an ihren Folgen mißt, sondern
in Hinsicht auf die Absicht und Konformität dieser
Absicht mit dem „Gesetz“.

Die heilige Lüge hat also 1. einen strafenden und belohnenden
Gott erfunden, der exakt das Gesetzbuch der
Priester anerkennt und exakt sie als seine Mundstücke und
Bevollmächtigten in die Welt schickt; – 2. ein Jenseits
des Lebens, in dem die große Strafmaschine erst wirksam
gedacht wird, – zu diesem Zwecke die Unsterblichkeit
der Seele; – 3. das Gewissen im Menschen, als
das Bewußtsein davon, daß Gut und Böse feststeht, – daß
Gott selbst hier redet, wenn es die Konformität mit der priesterlichen
Vorschrift anrät; – 4. die Moral als Leugnung
alles natürlichen Verlaufs, als Reduktion alles Geschehens
auf ein moralischbedingtes Geschehen, die Moralwirkung
(das heißt die Straf- und Lohnidee) als die Welt
durchdringend, als einzige Gewalt, als creator von allem
Wechsel; – 5. die Wahrheit als gegeben, als geoffenbart,
als zusammenfallend mit der Lehre der Priester: als
Bedingung alles Heils und Glücks in diesem und jenem
Leben.

In summa: womit ist die moralische Besserung bezahlt?
– Aushängung der Vernunft, Reduktion aller Motive
auf Furcht und Hoffnung (Strafe und Lohn); Abhängigkeit
von einer priesterlichen Vormundschaft, von einer Formaliengenauigkeit,
welche den Anspruch macht, einen göttlichen
Willen auszudrücken; die Einpflanzung eines „Gewissens“,
welches ein falsches Wissen an Stelle der Prüfung
und des Versuchs setzt: wie als ob es bereits feststünde,
was zu tun und was zu lassen wäre, – eine Art
Kastration des suchenden und vorwärtsstrebenden Geistes;
– in summa: die ärgste Verstümmelung des Menschen,
die man sich vorstellen kann, angeblich als der „gute
Mensch“.

In praxi ist die ganze Vernunft, die ganze Erbschaft von
Klugheit, Feinheit, Vorsicht, welche die Voraussetzung des
priesterlichen Kanons ist, willkürlich hinterdrein auf eine
bloße Mechanik reduziert: die Konformität mit dem Gesetz
gilt bereits als Ziel, als oberstes Ziel, – das Leben
hat keine Probleme mehr; – die ganze Weltkonzeption
ist beschmutzt mit der Strafidee; – das Leben selbst ist,
mit Hinsicht darauf, das priesterliche Leben als das non
plus ultra der Vollkommenheit darzustellen, in eine Verleumdung
und Beschmutzung des Lebens umgedacht; –
der Begriff „Gott“ stellt eine Abkehr vom Leben, eine Kritik,
eine Verachtung selbst des Lebens dar; – die Wahrheit
ist umgedacht als die priesterliche Lüge, das Streben nach
Wahrheit als Studium der Schrift, als Mittel, Theolog
zu werden....

217.

Die Priester sind die Schauspieler von irgend etwas Übermenschlichem,
dem sie Sinnfälligkeit zu geben haben, sei es
von Idealen, sei es von Göttern oder von Heilanden: darin
finden sie ihren Beruf, dafür haben sie ihre Instinkte; um
es so glaubwürdig wie möglich zu machen, müssen sie in
der Anähnlichung so weit wie möglich gehen; ihre Schauspielerklugheit
muß vor allem das gute Gewissen bei
ihnen erzielen, mit Hilfe dessen erst wahrhaft überredet
werden kann.

218.

Der Priester will durchsetzen, daß er als höchster Typus
des Menschen gilt, daß er herrscht, – auch noch über die,
welche die Macht in den Händen haben, daß er unverletzlich
ist, unangreifbar –, daß er die stärkste Macht in der
Gemeinde ist, absolut nicht zu ersetzen und zu unterschätzen.

Mittel: er allein ist der Wissende; er allein ist der
Tugendhafte; er allein hat die höchste Herrschaft über
sich; er allein ist in einem gewissen Sinne Gott und geht
zurück in die Gottheit; er allein ist die Zwischenperson zwischen
Gott und den andern; die Gottheit straft jeden Nachteil,
jeden Gedanken, wider einen Priester gerichtet.

Mittel: die Wahrheit existiert. Es gibt nur eine Form,
sie zu erlangen, Priester werden. Alles, was gut ist, in
der Ordnung, in der Natur, in dem Herkommen, geht auf
die Weisheit der Priester zurück. Das heilige Buch ist ihr
Werk. Die ganze Natur ist nur eine Ausführung der Satzungen
darin. Es gibt keine andere Quelle des Guten, als
den Priester. Alle andere Art von Vortrefflichkeit ist rangverschieden
von der des Priesters, zum Beispiel die des
Kriegers.

Konsequenz: wenn der Priester der höchste Typus sein
soll, so muß die Gradation zu seinen Tugenden die
Wertgradation der Menschen ausmachen. Das Studium,
die Entsinnlichung, das Nichtaktive, das Impassible,
Affektlose, das Feierliche; – Gegensatz: die tiefste
Gattung Mensch.

Der Priester hat Eine Art Moral gelehrt: um selbst als
höchster Typus empfunden zu werden. Er konzipiert einen
Gegensatztypus: den Tschandala. Diesen mit allen Mitteln
verächtlich zu machen, gibt die Folie ab für die Kastenordnung.
– Die extreme Angst des Priesters vor der Sinnlichkeit
ist zugleich bedingt durch die Einsicht, daß hier
die Kastenordnung (das heißt die Ordnung überhaupt)
am schlimmsten bedroht ist.... Jede „freiere Tendenz“ in
puncto puncti wirft die Ehegesetzgebung über den Haufen
–

219.

Zur Kritik des Manu-Gesetzbuches. – Das ganze
Buch ruht auf der heiligen Lüge. Ist es das Wohl der
Menschheit, welches dieses ganze System inspiriert hat?
Diese Art Mensch, welche an die Interessiertheit jeder
Handlung glaubt, war sie interessiert oder nicht, dieses System
durchzusetzen? Die Menschheit zu verbessern – woher
ist diese Absicht inspiriert? Woher ist der Begriff des
Bessern genommen?

Wir finden eine Art Mensch, die priesterliche, die sich
als Norm, als Spitze, als höchsten Ausdruck des Typus
Mensch fühlt: von sich aus nimmt sie den Begriff des
„Besseren“. Sie glaubt an ihre Überlegenheit, sie will sie
auch in der Tat: die Ursache der heiligen Lüge ist der
Wille zur Macht....

Aufrichtung der Herrschaft: zu diesem Zwecke die Herrschaft
von Begriffen, welche in der Priesterschaft ein non
plus ultra von Macht ansetzen. Die Macht durch die Lüge
– in Einsicht darüber, daß man sie nicht physisch, militärisch
besitzt.... Die Lüge als Supplement der Macht, –
ein neuer Begriff der „Wahrheit“.

Man irrt sich, wenn man hier unbewußte und naive
Entwicklung voraussetzt, eine Art Selbstbetrug.... Die Fanatiker
sind nicht die Erfinder solcher durchdachten Systeme
der Unterdrückung.... Hier hat die kaltblütigste Besonnenheit
gearbeitet; dieselbe Art Besonnenheit, wie sie ein
Plato hatte, als er sich seinen „Staat“ ausdachte. – „Man
muß die Mittel wollen, wenn man das Ziel will“ – über
diese Politikereinsicht waren alle Gesetzgeber bei sich klar.

Wir haben das klassische Muster als spezifisch arisch:
wir dürfen also die bestausgestattete und besonnenste Art
Mensch verantwortlich machen für die grundsätzlichste Lüge,
die je gemacht worden ist.... Man hat das nachgemacht,
überall beinahe: der arische Einfluß hat alle Welt verdorben....

220.

Der Philosoph als Weiterentwicklung des priesterlichen
Typus: – hat dessen Erbschaft im Leibe; – ist,
selbst noch als Rival, genötigt, um dasselbe mit denselben
Mitteln zu ringen wie der Priester seiner Zeit; – er aspiriert
zur höchsten Autorität.

Was gibt Autorität, wenn man nicht die physische Macht
in den Händen hat (keine Heere, keine Waffen überhaupt....)?
Wie gewinnt man namentlich die Autorität
über die, welche die physische Gewalt und die Autorität
besitzen? (Sie konkurrieren mit der Ehrfurcht vor dem Fürsten,
vor dem siegreichen Eroberer, dem weisen Staatsmann.)

Nur indem sie den Glauben erwecken, eine höhere, stärkere
Gewalt in den Händen zu haben, – Gott –. Es ist
nichts stark genug: man hat die Vermittlung und die Dienste
der Priester nötig. Sie stellen sich als unentbehrlich dazwischen:
– sie haben als Existenzbedingung nötig, 1. daß
an die absolute Überlegenheit ihres Gottes, daß an ihren
Gott geglaubt wird, 2. daß es keine andern, keine direkten
Zugänge zu Gott gibt. Die zweite Forderung allein schafft
den Begriff der „Heterodoxie“; die erste den des „Ungläubigen“
(das heißt, der an einen andern Gott glaubt –).



2. Christentum.

221.

– Die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus gepredigt
hat – und wogegen er seine Jünger kämpfen lehrte –

222.

Man soll das Christentum als historische Realität
nicht mit jener einen Wurzel verwechseln, an welche es mit
seinem Namen erinnert: die andern Wurzeln, aus denen
es gewachsen ist, sind bei weitem mächtiger gewesen. Es ist
ein Mißbrauch ohnegleichen, wenn solche Verfallsgebilde und
Mißformen, die „christliche Kirche“, „christlicher Glaube“
und „christliches Leben“ heißen, sich mit jenem heiligen
Namen abzeichnen. Was hat Christus verneint? – Alles,
was heute christlich heißt.

223.

Die ganze christliche Lehre von dem, was geglaubt werden
soll, die ganze christliche „Wahrheit“ ist eitel Lug und
Trug: und genau das Gegenstück von dem, was den Anfang
der christlichen Bewegung gegeben hat.

Das gerade, was im kirchlichen Sinn das Christliche
ist, ist das Antichristliche von vornherein: lauter Sachen
und Personen statt der Symbole, lauter Historie statt der
ewigen Tatsachen, lauter Formeln, Riten, Dogmen statt
einer Praxis des Lebens. Christlich ist die vollkommene
Gleichgültigkeit gegen Dogmen, Kultus, Priester, Kirche,
Theologie.

Die Praxis des Christentums ist keine Phantasterei, so
wenig die Praxis des Buddhismus sie ist: sie ist ein Mittel,
glücklich zu sein....

224.

Jesus geht direkt auf den Zustand los, das „Himmelreich“
im Herzen, und findet die Mittel nicht in der Observanz
der jüdischen Kirche –; er rechnet selbst die Realität
des Judentums (seine Nötigung, sich zu erhalten) für
nichts; er ist rein innerlich. –



Ebenso macht er sich nichts aus den sämtlichen groben
Formeln im Verkehr mit Gott: er wehrt sich gegen die
ganze Buß- und Versöhnungslehre; er zeigt, wie man leben
muß, um sich als „vergöttlicht“ zu fühlen – und wie man
nicht mit Buße und Zerknirschung über seine Sünden dazu
kommt: „es liegt nichts an Sünde“ ist sein Haupturteil.

Sünde, Buße, Vergebung, – das gehört alles nicht hierher....
das ist ein eingemischtes Judentum, oder es ist
heidnisch.

225.

Das Himmelreich ist ein Zustand des Herzens (– von
den Kindern wird gesagt, „denn ihrer ist das Himmelreich“),
nichts, was „über der Erde“ ist. Das Reich Gottes
„kommt“ nicht chronologisch-historisch, nicht nach dem Kalender,
etwas, das eines Tages da wäre und tags vorher
nicht: sondern es ist eine „Sinnesänderung im Einzelnen“,
etwas, das jederzeit kommt und jederzeit noch nicht da ist...

226.

Der Schächer am Kreuz: – wenn der Verbrecher selbst,
der einen schmerzhaften Tod leidet, urteilt: „so wie dieser
Jesus, ohne Revolte, ohne Feindschaft, gütig, ergeben, leidet
und stirbt, so allein ist es das Rechte“, hat er das Evangelium
bejaht: und damit ist er im Paradiese....

227.

Jesus stellte ein wirkliches Leben, ein Leben in der Wahrheit
jenem göttlichen Leben gegenüber: nichts liegt ihm ferner,
als der plumpe Unsinn eines „verewigten Petrus“,
einer ewigen Personalfortdauer. Was er bekämpft, das ist
die Wichtigtuerei der „Person“: wie kann er gerade die verewigen
wollen?

Er bekämpft insgleichen die Hierarchie innerhalb der Gemeinde:
er verspricht nicht irgendeine Proportion von Lohn
je nach der Leistung: wie kann er Strafe und Lohn im Jenseits
gemeint haben!



228.

Auf eine ganz absurde Weise ist die Lohn- und Straflehre
hineingemengt: es ist alles damit verdorben.

Insgleichen ist die Praxis der ersten ecclesia militans,
des Apostels Paulus und sein Verhalten auf eine
ganz verfälschende Weise als geboten, als voraus festgesetzt
dargestellt....

Die nachträgliche Verherrlichung des tatsächlichen Lebens
und Lehrens der ersten Christen: wie als ob alles so vorgeschrieben
.... bloß befolgt wäre....

Nun gar die Erfüllung der Weissagungen: was ist
da alles gefälscht und zurecht gemacht worden!

229.

Ein Gott für unsere Sünden gestorben; eine Erlösung
durch den Glauben; eine Wiederauferstehung nach dem
Tode – das sind alles Falschmünzereien des eigentlichen
Christentums, für die man jenen unheilvollen Querkopf
(Paulus) verantwortlich machen muß.

Das vorbildliche Leben besteht in der Liebe und Demut;
in der Herzensfülle, welche auch den Niedrigsten nicht
ausschließt; in der förmlichen Verzichtleistung auf das Rechtbehaltenwollen,
auf Verteidigung, auf Sieg im Sinne des
persönlichen Triumphes; im Glauben an die Seligkeit hier,
auf Erden, trotz Not, Widerstand und Tod; in der Versöhnlichkeit,
in der Abwesenheit des Zornes, der Verachtung;
nicht belohnt werden wollen; niemandem sich verbunden
haben: die geistlich-geistigste Herrenlosigkeit; ein sehr stolzes
Leben unter dem Willen zum armen und dienenden Leben.

Nachdem die Kirche die ganze christliche Praxis sich
hatte nehmen lassen und ganz eigentlich das Leben im Staate,
jene Art Leben, welches Jesus bekämpft und verurteilt hatte,
sanktioniert hatte, mußte sie den Sinn des Christentums
irgendwo anders hinlegen: in den Glauben an unglaubwürdige
Dinge, in das Zeremoniell von Gebeten, Anbetung,
Festen usw. Der Begriff „Sünde“, „Vergebung“, „Strafe“,
„Belohnung“ – alles ganz unbeträchtlich und fast
ausgeschlossen vom ersten Christentum – kommt jetzt in
den Vordergrund.

Ein schauderhafter Mischmasch von griechischer Philosophie
und Judentum; der Asketismus; das beständige Richten
und Verurteilen, die Rangordnung usw.

230.

Das Christentum hat von vornherein das Symbolische in
Kruditäten umgesetzt:

1. der Gegensatz „wahres Leben“ und „falsches“ Leben:
mißverstanden als „Leben diesseits“ und „Leben jenseits“;

2. der Begriff „ewiges Leben“ im Gegensatz zum Personalleben
der Vergänglichkeit als „Personalunsterblichkeit“;

3. die Verbrüderung durch gemeinsamen Genuß von
Speise und Trank nach hebräisch-arabischer Gewohnheit als
„Wunder der Transsubstantiation“;

4. die „Auferstehung –“ als Eintritt in das „wahre
Leben“, als „wiedergeboren“; daraus: eine historische Eventualität,
die irgendwann nach dem Tode eintritt;

5. die Lehre vom Menschensohn als dem „Sohn Gottes“,
das Lebensverhältnis zwischen Mensch und Gott; daraus:
die „zweite Person der Gottheit“ – gerade das weggeschafft:
das Sohnverhältnis jedes Menschen zu Gott, auch
des niedrigsten;

6. die Erlösung durch den Glauben (nämlich, daß es
keinen anderen Weg zur Sohnschaft Gottes gibt als die
von Christus gelehrte Praxis des Lebens) umgekehrt in
den Glauben, daß man an irgendeine wunderbare Abzahlung
der Sünde zu glauben habe, welche nicht durch den
Menschen, sondern durch die Tat Christi bewerkstelligt ist:

Damit mußte „Christus am Kreuze“ neu gedeutet werden.
Dieser Tod war an sich durchaus nicht die Hauptsache....
er war nur ein Zeichen mehr, wie man sich gegen
die Obrigkeit und Gesetze der Welt zu verhalten habe –
nicht sich wehren.... Darin lag das Vorbild.

231.

Die Gläubigen sind sich bewußt, dem Christentum Unendliches
zu verdanken, und schließen folglich, daß dessen Urheber
eine Personnage ersten Ranges sei.... Dieser Schluß
ist falsch, aber er ist der typische Schluß der Verehrenden.
Objektiv angesehen, wäre möglich, erstens, daß sie sich
irrten über den Wert dessen, was sie dem Christentum verdanken:
Überzeugungen beweisen nichts für das, wovon
man überzeugt ist, bei Religionen begründen sie eher noch
einen Verdacht dagegen.... Es wäre zweitens möglich,
daß, was dem Christentum verdankt wird, nicht seinem Urheber
zugeschrieben werden dürfte, sondern eben dem fertigen
Gebilde, dem Ganzen, der Kirche usw. Der Begriff
„Urheber“ ist so vieldeutig, daß er selbst die bloße Gelegenheitsursache
für eine Bewegung bedeuten kann: man
hat die Gestalt des Gründers in dem Maße vergrößert, als
die Kirche wuchs; aber eben diese Optik der Verehrung erlaubt
den Schluß, daß irgendwann dieser Gründer etwas
sehr Unsicheres und Unfestgestelltes war, – am Anfang...
Man denke, mit welcher Freiheit Paulus das Personalproblem
Jesus behandelt, beinahe eskamotiert – jemand,
der gestorben ist, den man nach seinem Tode wiedergesehen
hat, jemand, der von den Juden zum Tode überantwortet
wurde.... Ein bloßes „Motiv“: die Musik macht er dann
dazu....

232.

Ein Religionsstifter kann unbedeutend sein, – ein
Streichholz, nichts mehr!

233.

Wie eine Ja-sagende arische Religion, die Ausgeburt der
herrschenden Klasse, aussieht: das Gesetzbuch Manus.
(Die Vergöttlichung des Machtgefühls im Brahmanen: interessant,
daß es in der Kriegerkaste entstanden und erst
übergegangen ist auf die Priester.)

Wie eine Ja-sagende semitische Religion, die Ausgeburt
der herrschenden Klasse, aussieht: das Gesetzbuch Muhammeds,
das alte Testament in den älteren Teilen. (Der
Muhammedanismus, als eine Religion für Männer,
hat eine tiefe Verachtung für die Sentimentalität und Verlogenheit
des Christentums ... einer Weibsreligion, als welche
er sie fühlt –.)

Wie eine Nein-sagende semitische Religion, die Ausgeburt
der unterdrückten Klasse, aussieht: das Neue Testament
(– nach indisch-arischen Begriffen: eine Tschandala-Religion).

Wie eine Nein-sagende arische Religion aussieht, gewachsen
unter den herrschenden Ständen: der Buddhismus.

Es ist vollkommen in Ordnung, daß wir keine Religion
unterdrückter arischer Rassen haben: denn das ist ein
Widerspruch: eine Herrenrasse ist obenauf oder geht zugrunde.

234.

Heidnisch – christlich. – Heidnisch ist das Jasagen
zum Natürlichen, das Unschuldsgefühl im Natürlichen, „die
Natürlichkeit“. Christlich ist das Neinsagen zum Natürlichen,
das Unwürdigkeitsgefühl im Natürlichen, die Widernatürlichkeit.

„Unschuldig“ ist zum Beispiel Petronius: ein Christ hat
im Vergleich mit diesem Glücklichen ein für allemal die Unschuld
verloren. Da aber zuletzt auch der christliche status
bloß ein Naturzustand sein muß, sich aber nicht als solchen
begreifen darf, so bedeutet „christlich“ eine zum Prinzip
erhobene Falschmünzerei der psychologischen Interpretation....

235.

Der christliche Priester ist von Anfang an der Todfeind
der Sinnlichkeit: man kann sich keinen größeren Gegensatz
denken, als die unschuldig-ahnungsvolle und feierliche Haltung,
mit der zum Beispiel in den ehrwürdigsten Frauenkulten
Athens die Gegenwart der geschlechtlichen Symbole
empfunden wurde. Der Akt der Zeugung ist das Geheimnis
an sich in allen nicht-asketischen Religionen: eine Art
Symbol der Vollendung und der geheimnisvollen Absicht
der Zukunft: der Wiedergeburt, Unsterblichkeit.



236.

Buddha gegen den „Gekreuzigten“. – Innerhalb
der nihilistischen Religionen darf man immer noch die christliche
und die buddhistische scharf auseinanderhalten. Die
buddhistische drückt einen schönen Abend aus, eine vollendete
Süßigkeit und Milde, – es ist Dankbarkeit gegen
alles, was hinten liegt; miteingerechnet, was fehlt: die Bitterkeit,
die Enttäuschung, die Ranküne; zuletzt: die hohe
geistige Liebe; das Raffinement des philosophischen Widerspruchs
ist hinter ihm, auch davon ruht es aus: aber von
diesem hat es noch seine geistige Glorie und Sonnenuntergangsglut.
(– Herkunft aus den obersten Kasten –.)

Die christliche Bewegung ist eine Degenereszenzbewegung
aus Abfalls- und Ausschußelementen aller Art: sie
drückt nicht den Niedergang einer Rasse aus, sie ist von Anfang
an eine Aggregatbildung aus sich zusammendrängenden
und sich suchenden Krankheitsgebilden.... Sie ist deshalb
nicht national, nicht rassebedingt: sie wendet sich an
die Enterbten von überall; sie hat die Ranküne auf dem
Grunde gegen alles Wohlgeratene und Herrschende: sie
braucht ein Symbol, welches den Fluch auf die Wohlgeratenen
und Herrschenden darstellt.... Sie steht im Gegensatz
auch zu aller geistigen Bewegung, zu aller Philosophie:
sie nimmt die Partei der Idioten und spricht einen
Fluch gegen den Geist aus. Ranküne gegen die Begabten,
Gelehrten, Geistig-Unabhängigen: sie errät in ihnen das
Wohlgeratene, das Herrschaftliche.

237.

Im Buddhismus überwiegt dieser Gedanke: „Alle Begierden,
alles, was Affekt, was Blut macht, zieht zu Handlungen
fort“ – nur insofern wird gewarnt vor dem Bösen.
Denn Handeln – das hat keinen Sinn, Handeln hält
im Dasein fest: alles Dasein aber hat keinen Sinn. Sie
sehen im Bösen den Antrieb zu etwas Unlogischem: zur
Bejahung von Mitteln, deren Zweck man verneint. Sie
suchen nach einem Wege zum Nichtsein, und deshalb perhorreszieren
sie alle Antriebe seitens der Affekte. Zum Beispiel
ja nicht sich rächen! ja nicht feind sein! – Der Hedonismus
der Müden gibt hier die höchsten Wertmaße ab.
Nichts ist dem Buddhisten ferner als der jüdische Fanatismus
eines Paulus: Nichts würde mehr seinem Instinkt
widerstreben als diese Spannung, Flamme, Unruhe des religiösen
Menschen, vor allem jene Form der Sinnlichkeit,
welche das Christentum mit dem Namen der „Liebe“ geheiligt
hat. Zu alledem sind es die gebildeten und sogar übergeistigten
Stände, die im Buddhismus ihre Rechnung finden:
eine Rasse, durch einen Jahrhunderte langen Philosophenkampf
abgesotten und müde gemacht, nicht aber unterhalb
aller Kultur wie die Schichten, aus denen das
Christentum entsteht.... Im Ideal des Buddhismus erscheint
das Loskommen auch von Gut und Böse wesentlich:
es wird da eine raffinierte Jenseitigkeit der Moral ausgedacht,
die mit dem Wesen der Vollkommenheit zusammenfällt,
unter der Voraussetzung, daß man auch die guten
Handlungen bloß zeitweilig nötig hat, bloß als Mittel,
– nämlich, um von allem Handeln loszukommen.

238.

Eine nihilistische Religion wie das Christentum, einem
greisenhaft-zähen, alle starken Instinkte überlebt habenden
Volke entsprungen und gemäß – Schritt für Schritt in
andre Milieus übertragen, endlich in die jungen, noch gar
nicht gelebt habenden Völker eintretend – sehr seltsam!
Eine Schluß-, Hirten-, Abendglückseligkeit Barbaren,
Germanen gepredigt! Wie mußte das alles erst germanisiert,
barbarisiert werden! Solchen, die ein Walhall geträumt
hatten – : die alles Glück im Kriege fanden! –
Eine übernationale Religion in ein Chaos hineingepredigt,
wo noch nicht einmal Nationen da waren –.

239.

Diese nihilistische Religion sucht sich die décadence-Elemente
und Verwandtes im Altertum zusammen; nämlich:



a) die Partei der Schwachen und Mißratenen (den
Ausschuß der antiken Welt: Das, was sie am kräftigsten
von sich stieß....);

b) die Partei der Vermoralisierten und Antiheidnischen;

c) die Partei der Politisch-Ermüdeten und Indifferenten
(blasierte Römer....), der Entnationalisierten,
denen eine Leere geblieben war;

d) die Partei derer, die sich satt haben, – die gern an
einer unterirdischen Verschwörung mitarbeiten –

240.

A. In dem Maße, in dem heute das Christentum noch
nötig erscheint, ist der Mensch noch wüst und verhängnisvoll....

B. In anderem Betracht ist es nicht nötig, sondern extrem
schädlich, wirkt aber anziehend und verführend, weil
es dem morbiden Charakter ganzer Schichten, ganzer Typen
der jetzigen Menschheit entspricht.... sie geben ihrem
Hange nach, indem sie christlich aspirieren – die décadents
aller Art –

Man hat hier zwischen A und B streng zu scheiden. Im
Fall A ist Christentum ein Heilmittel, mindestens ein Bändigungsmittel
(– es dient unter Umständen, krank zu
machen: was nützlich sein kann, um die Wüstheit und Rohheit
zu brechen). Im Fall B ist es ein Symptom der
Krankheit selbst, vermehrt die décadence; hier wirkt es
einem korroborierenden System der Behandlung entgegen,
hier ist es der Krankeninstinkt gegen das, was ihm
heilsam ist –

241.

Das christlich-jüdische Leben: hier überwog nicht das
Ressentiment. Erst die großen Verfolgungen mögen die
Leidenschaft dergestalt herausgetrieben haben – sowohl die
Glut der Liebe, als die des Hasses.

Wenn man für seinen Glauben seine Liebsten geopfert
sieht, dann wird man aggressiv; man verdankt den Sieg
des Christentums seinen Verfolgern.



Die Asketik im Christentum ist nicht spezifisch: das hat
Schopenhauer mißverstanden: sie wächst nur in das Christentum
hinein: überall dort, wo es auch ohne Christentum
Asketik gibt.

Das hypochondrische Christentum, die Gewissenstierquälerei
und -folterung ist insgleichen nur einem gewissen
Boden zugehörig, auf dem christliche Werte Wurzel geschlagen
haben: es ist nicht das Christentum selbst. Das
Christentum hat alle Art Krankheiten morbider Böden in
sich aufgenommen: man könnte ihm einzig zum Vorwurf
machen, daß es sich gegen keine Ansteckung zu wehren
wußte. Aber eben das ist sein Wesen: Christentum ist ein
Typus der décadence.

242.

Die Realität, auf der das Christentum sich aufbauen
konnte, war die kleine jüdische Familie der Diaspora, mit
ihrer Wärme und Zärtlichkeit, mit ihrer im ganzen römischen
Reiche unerhörten und vielleicht unverstandenen Bereitschaft
zum Helfen, Einstehen füreinander, mit ihrem
verborgenen und in Demut verkleideten Stolz der „Auserwählten“,
mit ihrem innerlichsten Neinsagen ohne Neid
zu allem, was obenauf ist und was Glanz und Macht für
sich hat. Das als Macht erkannt zu haben, diesen seligen
Zustand als mitteilsam, verführerisch, ansteckend auch
für Heiden erkannt zu haben – ist das Genie des Paulus:
den Schatz von latenter Energie, von klugem Glück auszunützen
zu einer „jüdischen Kirche freieren Bekenntnisses“,
die ganze jüdische Erfahrung und Meisterschaft der Gemeindeselbsterhaltung
unter der Fremdherrschaft, auch
die jüdische Propaganda – das erriet er als seine Aufgabe.
Was er vorfand, das war eben jene absolut unpolitische und
abseits gestellte Art kleiner Leute: ihre Kunst, sich zu behaupten
und durchzusetzen, in einer Anzahl Tugenden angezüchtet,
welche den einzigen Sinn von Tugend ausdrückten
(„Mittel der Erhaltung und Steigerung einer bestimmten
Art Mensch“).



Aus der kleinen jüdischen Gemeinde kommt das Prinzip
der Liebe her: es ist eine leidenschaftlichere Seele, die
hier unter der Asche von Demut und Armseligkeit glüht: so
war es weder griechisch, noch indisch, noch gar germanisch.
Das Lied zu Ehren der Liebe, welches Paulus gedichtet hat,
ist nichts Christliches, sondern ein jüdisches Auflodern der
ewigen Flamme, die semitisch ist. Wenn das Christentum
etwas Wesentliches in psychologischer Hinsicht getan hat, so
ist es eine Erhöhung der Temperatur der Seele bei
jenen kälteren und vornehmeren Rassen, die damals obenauf
waren; es war die Entdeckung, daß das elendeste Leben
reich und unschätzbar werden kann durch eine Temperaturerhöhung....

Es versteht sich, daß eine solche Übertragung nicht stattfinden
konnte in Hinsicht auf die herrschenden Stände: die
Juden und Christen hatten die schlechten Manieren gegen
sich, – und was Stärke und Leidenschaft der Seele bei
schlechten Manieren ist, das wirkt abstoßend und beinahe
ekelerregend (– ich sehe diese schlechten Manieren, wenn
ich das Neue Testament lese). Man mußte durch Niedrigkeit
und Not mit dem hier redenden Typus des niederen
Volkes verwandt sein, um das Anziehende zu empfinden...
Es ist eine Probe davon, ob man etwas klassischen Geschmack
im Leibe hat, wie man zum Neuen Testament
steht (vergleiche Tacitus); wer davon nicht revoltiert ist,
wer dabei nicht ehrlich und gründlich etwas von foeda superstitio
empfindet, etwas, wovon man die Hand zurückzieht,
wie um nicht sich zu beschmutzen: der weiß nicht,
was klassisch ist. Man muß das „Kreuz“ empfinden wie
Goethe –

243.

Reaktion der kleinen Leute: – Das höchste Gefühl
der Macht gibt die Liebe. Zu begreifen, inwiefern hier nicht
der Mensch überhaupt, sondern eine Art Mensch redet.

„Wir sind göttlich in der Liebe, wir werden ‚Kinder Gottes‘,
Gott liebt uns und will gar nichts von uns als Liebe“;
das heißt: alle Moral, alles Gehorchen und Tun bringt nicht
jenes Gefühl von Macht und Freiheit hervor, wie es die
Liebe hervorbringt; – aus Liebe tut man nichts Schlimmes,
man tut viel mehr, als man aus Gehorsam und Tugend
täte.

Hier ist das Herdenglück, das Gemeinschaftsgefühl im
Großen und Kleinen, das lebendige Eins-Gefühl als Summe
des Lebensgefühls empfunden. Das Helfen und
Sorgen und Nützen erregt fortwährend das Gefühl der
Macht; der sichtbare Erfolg, der Ausdruck der Freude unterstreicht
das Gefühl der Macht; der Stolz fehlt nicht, als Gemeinde,
als Wohnstätte Gottes, als „Auserwählte“.

Tatsächlich hat der Mensch nochmals eine Alteration
der Persönlichkeit erlebt: diesmal nannte er sein Liebesgefühl
Gott. Man muß ein Erwachen eines solchen Gefühls
sich denken, eine Art Entzücken, eine fremde Rede, ein
„Evangelium“, – diese Neuheit war es, welche ihm nicht
erlaubte, sich die Liebe zuzurechnen – : er meinte, daß Gott
vor ihm wandle und in ihm lebendig geworden sei. –
„Gott kommt zu den Menschen“, der „Nächste“ wird transfiguriert,
in einen Gott (insofern an ihm das Gefühl der
Liebe sich auslöst). Jesus ist der Nächste, so wie dieser
zur Gottheit, zur Machtgefühl erregenden Ursache umgedacht
wurde.

244.

Das Evangelium: die Nachricht, daß den Niedrigen und
Armen ein Zugang zum Glück offen steht, – daß man
nichts zu tun hat, als sich von der Institution, der Tradition,
der Bevormundung der oberen Stände loszumachen:
insofern ist die Heraufkunft des Christentums nichts weiter,
als die typische Sozialistenlehre.

Eigentum, Erwerb, Vaterland, Stand und Rang, Tribunale,
Polizei, Staat, Kirche, Unterricht, Kunst, Militärwesen:
alles ebenso viele Verhinderungen des Glücks, Irrtümer,
Verstrickungen, Teufelswerke, denen das Evangelium
das Gericht ankündigt.... Alles typisch für die Sozialistenlehre.

Im Hintergrunde der Aufruhr, die Explosion eines aufgestauten
Widerwillens gegen die „Herren“, der Instinkt
dafür, wie viel Glück nach so langem Drucke schon im
Frei-sich-fühlen liegen könnte.... (Meistens ein Symptom
davon, daß die unteren Schichten zu menschenfreundlich behandelt
worden sind, daß sie ein ihnen verbotenes Glück bereits
auf der Zunge schmecken.... Nicht der Hunger erzeugt
Revolutionen, sondern daß das Volk en mangeant
Appetit bekommen hat....)

245.

Wogegen ich protestiere? Daß man nicht diese kleine
friedliche Mittelmäßigkeit, dieses Gleichgewicht einer Seele,
welche nicht die großen Antriebe der großen Krafthäufungen
kennt, als etwas Hohes nimmt, womöglich gar als Maß
des Menschen.

Bacon von Verulam sagt: Infimarum virtutum apud
vulgus laus est, mediarum admiratio, supremarum sensus
nullus. Das Christentum aber gehört, als Religion,
zum vulgus; es hat für die höchste Gattung virtus keinen
Sinn.

246.

Ich liebe es durchaus nicht an jenem Jesus von Nazareth
oder an seinem Apostel Paulus, daß sie den kleinen Leuten
so viel in den Kopf gesetzt haben, als ob es etwas
auf sich habe mit ihren bescheidenen Tugenden. Man hat
es zu teuer bezahlen müssen: denn sie haben die wertvolleren
Qualitäten von Tugend und Mensch in Verruf gebracht, sie
haben das schlechte Gewissen und das Selbstgefühl der vornehmen
Seele gegeneinander gesetzt, sie haben die tapfern,
großmütigen, verwegenen, exzessiven Neigungen der
starken Seele irregeleitet, bis zur Selbstzerstörung....

247.

Die Juden machen den Versuch, sich durchzusetzen, nachdem
ihnen zwei Kasten, die der Krieger und die der Ackerbauer,
verloren gegangen sind;

sie sind in diesem Sinne die „Verschnittenen“: sie haben
den Priester – und dann sofort den Tschandala....



Wie billig kommt es bei ihnen zu einem Bruch, zu einem
Aufstand des Tschandala: der Ursprung des Christentums.

Damit, daß sie den Krieger nur als ihren Herrn kannten,
brachten sie in ihre Religion die Feindschaft gegen den
Vornehmen, gegen den Edlen, Stolzen, gegen die Macht,
gegen die herrschenden Stände – : sie sind Entrüstungspessimisten....

Damit schufen sie eine wichtige neue Position: der Priester
an der Spitze der Tschandalas, – gegen die vornehmen
Stände....

Das Christentum zog die letzte Konsequenz dieser Bewegung:
auch im jüdischen Priestertum empfand es noch die
Kaste, den Privilegierten, den Vornehmen – es strich den
Priester aus –

Christ ist der Tschandala, der den Priester ablehnt....
der Tschandala, der sich selbst erlöst....

Deshalb ist die französische Revolution die Tochter und
Fortsetzerin des Christentums.... sie hat den Instinkt
gegen die Kaste, gegen die Vornehmen, gegen die letzten Privilegien
– –

248.

Die tiefe Verachtung, mit der der Christ in der vornehm
gebliebenen antiken Welt behandelt wurde, gehört
ebendahin, wohin heute noch die Instinktabneigung gegen
den Juden gehört: es ist der Haß der freien und selbstbewußten
Stände gegen die, welche sich durchdrücken und
schüchterne, linkische Gebärden mit einem unsinnigen Selbstgefühl
verbinden.

Das neue Testament ist das Evangelium einer gänzlich
unvornehmen Art Mensch; ihr Anspruch, mehr Wert zu
haben, ja allen Wert zu haben, hat in der Tat etwas Empörendes,
– auch heute noch.

249.

Das ursprüngliche Christentum ist Abolition des Staates:
es verbietet den Eid, den Kriegsdienst, die Gerichtshöfe,
die Selbstverteidigung und Verteidigung irgendeines
Ganzen, den Unterschied zwischen Volksgenossen und Fremden;
insgleichen die Ständeordnung.

Das Vorbild Christi: er widerstrebt nicht denen, die
ihm Übles tun; er verteidigt sich nicht; er tut mehr: er
„reicht die linke Wange“ (auf die Frage „bist du Christus?“
antwortet er, „und von nun an werdet ihr sehen des Menschen
Sohn sitzen zur Rechten der Kraft und kommen in
den Wolken des Himmels“). Er verbietet, daß seine Jünger
ihn verteidigen; er macht aufmerksam, daß er Hilfe haben
könnte, aber nicht will.

Das Christentum ist auch Abolition der Gesellschaft:
es bevorzugt alles von ihr Geringgeschätzte, es wächst heraus
aus den Verrufenen und Verurteilten, den Aussätzigen
jeder Art, den „Sündern“, den „Zöllnern“, den Prostituierten,
dem dümmsten Volk (den „Fischern“); es verschmäht
die Reichen, die Gelehrten, die Vornehmen, die Tugendhaften,
die „Korrekten“....

250.

Zur Geschichte des Christentums. – Fortwährende
Veränderung des Milieus: die christliche Lehre verändert damit
fortwährend ihr Schwergewicht.... Die Begünstigung
der Niederen und kleinen Leute.... Die Entwicklung
der caritas.... Der Typus „Christ“ nimmt schrittweise
alles wieder an, was er ursprünglich negierte (in dessen
Negation er bestand –). Der Christ wird Bürger,
Soldat, Gerichtsperson, Arbeiter, Handelsmann, Gelehrter,
Theolog, Priester, Philosoph, Landwirt, Künstler, Patriot,
Politiker, „Fürst“.... er nimmt alle Tätigkeiten wieder
auf, die er abgeschworen hat (– die Selbstverteidigung, das
Gerichthalten, das Strafen, das Schwören, das Unterscheiden
zwischen Volk und Volk, das Geringschätzen, das Zürnen....).
Das ganze Leben des Christen ist endlich genau
das Leben, von dem Christus die Loslösung predigte...

Die Kirche gehört so gut zum Triumph des Antichristlichen,
wie der moderne Staat, der moderne Nationalismus....
Die Kirche ist die Barbarisierung des Christentums.

251.

Das Christentum ist möglich als privateste Daseinsform;
es setzt eine enge, abgezogene, vollkommen unpolitische
Gesellschaft voraus, – es gehört ins Konventikel.
Ein „christlicher Staat“, eine „christliche Politik“ dagegen
ist eine Schamlosigkeit, eine Lüge, etwa wie eine christliche
Heerführung, welche zuletzt den „Gott der Heerscharen“ als
Generalstabschef behandelt. Auch das Papsttum ist niemals
imstande gewesen, christliche Politik zu machen....; und
wenn Reformatoren Politik treiben, wie Luther, so weiß
man, daß sie eben solche Anhänger Macchiavells sind wie
irgend welche Immoralisten oder Tyrannen.

252.

Wann auch die „Herren“ Christen werden können.
– Es liegt in dem Instinkt einer Gemeinschaft (Stamm,
Geschlecht, Herde, Gemeinde), die Zustände und Begehrungen,
denen sie ihre Erhaltung verdankt, als an sich
wertvoll zu empfinden, zum Beispiel Gehorsam, Gegenseitigkeit,
Rücksicht, Mäßigkeit, Mitleid, – somit alles,
was denselben im Wege steht oder widerspricht, herabzudrücken.

Es liegt insgleichen in dem Instinkt der Herrschenden
(seien es Einzelne, seien es Stände), die Tugenden, auf
welche hin die Unterworfenen handlich und ergeben sind,
zu patronisieren und auszuzeichnen (– Zustände und Affekte,
die den eignen so fremd wie möglich sein können).

Der Herdeninstinkt und der Instinkt der Herrschenden
kommen im Loben einer gewissen Anzahl von Eigenschaften
und Zuständen überein, – aber aus verschiedenen
Gründen: der erste aus unmittelbarem Egoismus, der
zweite aus mittelbarem Egoismus.

Die Unterwerfung der Herrenrassen unter das Christentum
ist wesentlich die Folge der Einsicht, daß das Christentum
eine Herdenreligion ist, daß es Gehorsam lehrt:
kurz, daß man Christen leichter beherrscht als Nichtchristen.
Mit diesem Wink empfiehlt noch heute der Papst dem Kaiser
von China die christliche Propaganda.

Es kommt hinzu, daß die Verführungskraft des christlichen
Ideals am stärksten vielleicht auf solche Naturen wirkt,
welche die Gefahr, das Abenteuer und das Gegensätzliche
lieben, welche alles lieben, wobei sie sich riskieren, wobei
aber ein non plus ultra von Machtgefühl erreicht werden
kann. Man denke sich die heilige Theresa, inmitten der
heroischen Instinkte ihrer Brüder: – das Christentum erscheint
da als eine Form der Willensausschweifung, der
Willensstärke, als eine Donquixoterie des Heroismus....

253.

Das „Christentum“ ist etwas Grundverschiedenes von
dem geworden, was sein Stifter tat und wollte. Es ist die
große antiheidnische Bewegung des Altertums, formuliert
mit Benutzung von Leben, Lehre und „Worten“ des
Stifters des Christentums, aber in einer absolut willkürlichen
Interpretation nach dem Schema grundverschiedener
Bedürfnisse: übersetzt in die Sprache aller schon bestehenden
unterirdischen Religionen –

Es ist die Heraufkunft des Pessimismus (– während
Jesus den Frieden und das Glück der Lämmer bringen
wollte): und zwar des Pessimismus der Schwachen, der
Unterlegenen, der Leidenden, der Unterdrückten.

Ihr Todfeind ist 1. die Macht in Charakter, Geist und
Geschmack; die „Weltlichkeit“; 2. das klassische „Glück“,
die vornehme Leichtfertigkeit und Skepsis, der harte Stolz,
die exzentrische Ausschweifung und die kühle Selbstgenügsamkeit
des Weisen, das griechische Raffinement in Gebärde,
Wort und Form. Ihr Todfeind ist der Römer ebensosehr
als der Grieche.

Versuch des Antiheidentums, sich philosophisch zu begründen
und möglich zu machen: Witterung für die zweideutigen
Figuren der alten Kultur, vor allem für Plato, diesen
Antihellenen und Semiten von Instinkt.... Insgleichen
für den Stoizismus, der wesentlich das Werk von Semiten
ist (– die „Würde“ als Strenge, Gesetz, die Tugend als
Größe, Selbstverantwortung, Autorität, als höchste Personalsouveränität
– das ist semitisch. Der Stoiker ist ein
arabischer Scheich in griechische Windeln und Begriffe gewickelt).

254.

Wenn man auch noch so bescheiden in seinem Anspruch
auf intellektuelle Sauberkeit ist, man kann nicht verhindern,
bei der Berührung mit dem Neuen Testament etwas wie
ein unaussprechliches Mißbehagen zu empfinden: denn die
zügellose Frechheit des Mitredenwollens Unberufenster über
die großen Probleme, ja ihr Anspruch auf Richtertum in
solchen Dingen übersteigt jedes Maß. Die unverschämte
Leichtfertigkeit, mit der hier von den unzugänglichsten Problemen
(Leben, Welt, Gott, Zweck des Lebens) geredet wird,
wie als ob sie keine Probleme wären, sondern einfach Sachen,
die diese kleinen Mucker wissen!

255.

Dies war die verhängnisvollste Art Größenwahn, die bisher
auf Erden dagewesen ist: – wenn diese verlogenen
kleinen Mißgeburten von Muckern anfangen, die Worte
„Gott“, „jüngstes Gericht“, „Wahrheit“, „Liebe“, „Weisheit“,
„heiliger Geist“ für sich in Anspruch zu nehmen
und sich damit gegen „die Welt“ abzugrenzen, wenn diese
Art Mensch anfängt, die Werte nach sich umzudrehen,
wie als ob sie der Sinn, das Salz, das Maß und Gewicht
vom ganzen Rest wären: so sollte man ihnen Irrenhäuser
bauen und nichts weiter tun. Daß man sie verfolgte,
das war eine antike Dummheit großen Stils: damit nahm
man sie zu ernst, damit machte man aus ihnen einen Ernst.

Das ganze Verhängnis war dadurch ermöglicht, daß schon
eine verwandte Art von Größenwahn in der Welt war,
der jüdische (– nachdem einmal die Kluft zwischen den
Juden und den Christen-Juden aufgerissen, mußten die
Christen-Juden die Prozedur der Selbsterhaltung, welche
der jüdische Instinkt erfunden hatte, nochmals und in einer
letzten Steigerung zu ihrer Selbsterhaltung anwenden –);
andererseits dadurch, daß die griechische Philosophie der
Moral alles getan hatte, um einen Moralfanatismus
selbst unter Griechen und Römern vorzubereiten und schmackhaft
zu machen.... Plato, die große Zwischenbrücke der
Verderbnis, der zuerst die Natur in der Moral nicht verstehen
wollte, der bereits die griechischen Götter mit seinem
Begriff „gut“ entwertet hatte, der bereits jüdisch-angemuckert
war (– in Ägypten?).

256.

Was ist denn das, dieser Kampf des Christen „wider die
Natur“? Wir werden uns ja durch seine Worte und Auslegungen
nicht täuschen lassen! Es ist Natur wider etwas,
das auch Natur ist. Furcht bei vielen, Ekel bei manchen,
eine gewisse Geistigkeit bei anderen, die Liebe zu einem
Ideal ohne Fleisch und Begierde, zu einem „Auszug der
Natur“ bei den Höchsten – diese wollen es ihrem Ideale
gleichtun. Es versteht sich, daß Demütigung an Stelle des
Selbstgefühls, ängstliche Vorsicht vor den Begierden, die
Lostrennung von den gewöhnlichen Pflichten (wodurch wieder
ein höheres Ranggefühl geschaffen wird), die Aufregung
eines beständigen Kampfes um ungeheure Dinge, die Gewohnheit
der Gefühlseffusion – alles einen Typus zusammensetzt:
in ihm überwiegt die Reizbarkeit eines verkümmernden
Leibes, aber die Nervosität und ihre Inspiration
wird anders interpretiert. Der Geschmack dieser
Art Naturen geht einmal 1. auf das Spitzfindige, 2. auf das
Blumige, 3. auf die extremen Gefühle. – Die natürlichen
Hänge befriedigen sich doch, aber unter einer neuen Form
der Interpretation, zum Beispiel als „Rechtfertigung vor
Gott“, „Erlösungsgefühl in der Gnade“ (– jedes unabweisbare
Wohlgefühl wird interpretiert! –), der Stolz,
die Wollust usw. – Allgemeines Problem: was wird aus
dem Menschen, der sich das Natürliche verlästert und praktisch
verleugnet und verkümmert? Tatsächlich erweist sich
der Christ als eine übertreibende Form der Selbstbeherrschung:
um seine Begierden zu bändigen, scheint er
nötig zu haben, sie zu vernichten oder zu kreuzigen.

257.

Gott schuf den Menschen glücklich, müßig, unschuldig und
unsterblich: unser wirkliches Leben ist ein falsches, abgefallenes,
sündhaftes Dasein, eine Strafexistenz.... Das
Leiden, der Kampf, die Arbeit, der Tod werden als Einwände
und Fragezeichen gegen das Leben abgeschätzt, als
etwas Unnatürliches, etwas, das nicht dauern soll; gegen
das man Heilmittel braucht – und hat!....

Die Menschheit hat von Adam an bis jetzt sich in einem
unnormalen Zustande befunden: Gott selbst hat seinen Sohn
für die Schuld Adams hergegeben, um diesem unnormalen
Zustande ein Ende zu machen: der natürliche Charakter des
Lebens ist ein Fluch; Christus gibt dem, der an ihn glaubt,
den Normalzustand zurück: er macht ihn glücklich, müßig
und unschuldig. – Aber die Erde hat nicht angefangen,
fruchtbar zu sein ohne Arbeit; die Weiber gebären nicht ohne
Schmerzen Kinder, die Krankheit hat nicht aufgehört; die
Gläubigsten befinden sich hier so schlecht wie die Ungläubigsten.
Nur daß der Mensch vom Tode und von der
Sünde befreit ist – Behauptungen, die keine Kontrolle
zulassen –, das hat die Kirche um so bestimmter behauptet.
„Er ist frei von Sünde“ – nicht durch sein Tun, nicht
durch einen rigorosen Kampf seinerseits, sondern durch die
Tat der Erlösung freigekauft – folglich vollkommen,
unschuldig, paradiesisch....

Das wahre Leben nur ein Glaube (das heißt ein Selbstbetrug,
ein Irrsinn). Das ganze ringende, kämpfende,
wirkliche Dasein voll Glanz und Finsternis nur ein schlechtes,
falsches Dasein: von ihm erlöst werden ist die Aufgabe.

„Der Mensch unschuldig, müßig, unsterblich, glücklich“
– diese Konzeption der „höchsten Wünschbarkeit“ ist vor
allem zu kritisieren. Warum ist die Schuld, die Arbeit, der
Tod, das Leiden (und, christlich geredet, die Erkenntnis....)
wider die höchste Wünschbarkeit? – Die faulen
christlichen Begriffe „Seligkeit“, „Unschuld“, „Unsterblichkeit“ – – –

258.

Krieg gegen das christliche Ideal, gegen die Lehre von
der „Seligkeit“ und dem „Heil“ als Ziel des Lebens, gegen
die Suprematie der Einfältigen, der reinen Herzen, der Leidenden
und Mißglückten.

Wann und wo hat je ein Mensch, der in Betracht
kommt, jenem christlichen Ideal ähnlich gesehen? Wenigstens
für solche Augen, wie sie ein Psycholog und Nierenprüfer
haben muß! – man blättere alle Helden Plutarchs
durch.

259.

Der höhere Mensch unterscheidet sich von dem niederen
in Hinsicht auf die Furchtlosigkeit und die Herausforderung
des Unglücks: es ist ein Zeichen von Rückgang, wenn
eudämonistische Wertmaße als oberste zu gelten anfangen
(– physiologische Ermüdung, Willensverarmung –). Das
Christentum mit seiner Perspektive auf „Seligkeit“ ist eine
typische Denkweise für eine leidende und verarmte Gattung
Mensch. Eine volle Kraft will schaffen, leiden, untergehen:
ihr ist das christliche Muckerheil eine schlechte Musik und
hieratische Gebärden ein Verdruß.

260.

Unser Vorrang: wir leben im Zeitalter der Vergleichung,
wir können nachrechnen, wie nie nachgerechnet worden
ist: wir sind das Selbstbewußtsein der Historie überhaupt.
Wir genießen anders, wir leiden anders: die Vergleichung
eines unerhört Vielfachen ist unsre instinktivste
Tätigkeit. Wir verstehen alles, wir leben alles, wir haben
kein feindseliges Gefühl mehr in uns. Ob wir selbst dabei
schlecht wegkommen, unsre entgegenkommende und beinahe
liebevolle Neugierde geht ungescheut auf die gefährlichsten
Dinge los....



„Alles ist gut“ – es kostet uns Mühe, zu verneinen.
Wir leiden, wenn wir einmal so unintelligent werden, Partei
gegen etwas zu nehmen.... Im Grunde erfüllen wir
Gelehrten heute am besten die Lehre Christi – –

261.

Man gibt sich nicht genug Rechenschaft darüber, in welcher
Barbarei der Begriffe wir Europäer noch leben. Daß
man hat glauben können, das „Heil der Seele“ hänge an
einem Buche!.... Und man sagt mir, man glaube das heute
noch.

Was hilft alle wissenschaftliche Erziehung, alle Kritik und
Hermeneutik, wenn ein solcher Widersinn von Bibelauslegung,
wie ihn die Kirche aufrecht erhält, noch nicht die
Schamröte zur Leibfarbe gemacht hat?

262.

Der Humor der europäischen Kultur: man hält das für
wahr, aber tut jenes. Zum Beispiel was hilft alle Kunst
des Lesens und der Kritik, wenn die kirchliche Interpretation
der Bibel, die protestantische so gut wie die katholische, nach
wie vor aufrecht erhalten wird!

263.

Nachzudenken: Inwiefern immer noch der verhängnisvolle
Glaube an die göttliche Providenz – dieser für
Hand und Vernunft lähmendste Glaube, den es gegeben
hat – fortbesteht; inwiefern unter den Formeln „Natur“,
„Fortschritt“, „Vervollkommnung“, „Darwinismus“, unter
dem Aberglauben einer gewissen Zusammengehörigkeit
von Glück und Tugend, von Unglück und Schuld immer
noch die christliche Voraussetzung und Interpretation ihr
Nachleben hat. Jenes absurde Vertrauen zum Gang der
Dinge, zum „Leben“, zum „Instinkt des Lebens“, jene biedermännische
Resignation, die des Glaubens ist, jedermann
habe nur seine Pflicht zu tun, damit alles gut gehe –
dergleichen hat nur Sinn unter der Annahme einer Leitung
der Dinge sub specie boni. Selbst noch der Fatalismus,
unsre jetzige Form der philosophischen Sensibilität, ist eine
Folge jenes längsten Glaubens an göttliche Fügung, eine
unbewußte Folge: nämlich als ob es eben nicht auf uns ankomme,
wie alles geht (– als ob wir es laufen lassen dürften,
wie es läuft: jeder Einzelne selbst nur ein Modus der
absoluten Realität –).

264.

Nichts wäre nützlicher und mehr zu fördern, als ein konsequenter
Nihilismus der Tat. – So wie ich alle die
Phänomene des Christentums, des Pessimismus verstehe,
so drücken sie aus: „wir sind reif, nicht zu sein; für uns ist
es vernünftig, nicht zu sein“. Diese Sprache der „Vernunft“
wäre in diesem Falle auch die Sprache der selektiven
Natur.

Was über alle Begriffe dagegen zu verurteilen ist, das ist
die zweideutige und feige Halbheit einer Religion, wie die
des Christentums: deutlicher, der Kirche: welche, statt
zum Tode und zur Selbstvernichtung zu ermutigen, alles
Mißratene und Kranke schützt und sich selbst fortpflanzen
macht –

Problem: mit was für Mitteln würde eine strenge Form
des großen kontagiösen Nihilismus erzielt werden: eine
solche, welche mit wissenschaftlicher Gewissenhaftigkeit den
freiwilligen Tod lehrt und übt (– und nicht das schwächliche
Fortvegetieren mit Hinsicht auf eine falsche Postexistenz
–)?

Man kann das Christentum nicht genug verurteilen, weil
es den Wert einer solchen reinigenden großen Nihilismusbewegung,
wie sie vielleicht im Gange war, durch den Gedanken
der unsterblichen Privatperson entwertet hat: insgleichen
durch die Hoffnung auf Auferstehung: kurz, immer
durch ein Abhalten von der Tat des Nihilismus, dem
Selbstmord ... Es substituierte den langsamen Selbstmord;
allmählich ein kleines, armes, aber dauerhaftes Leben; allmählich
ein ganz gewöhnliches, bürgerliches, mittelmäßiges
Leben usw.



265.

Man soll es dem Christentum nie vergeben, daß es solche
Menschen wie Pascal zugrunde gerichtet hat. Man soll nie
aufhören, eben dies am Christentum zu bekämpfen, daß es
den Willen dazu hat, gerade die stärksten und vornehmsten
Seelen zu zerbrechen. Man soll sich nie Frieden geben, solange
dies Eine noch nicht in Grund und Boden zerstört ist:
das Ideal vom Menschen, welches vom Christentum erfunden
worden ist, seine Forderungen an den Menschen, sein
Nein und sein Ja in Hinsicht auf den Menschen. Der ganze
absurde Rest von christlicher Fabel, Begriffs-Spinneweberei
und Theologie geht uns nichts an; er könnte noch tausendmal
absurder sein, und wir würden nicht einen Finger gegen
ihn aufheben. Aber jenes Ideal bekämpfen wir, das mit
seiner krankhaften Schönheit und Weibsverführung, mit
seiner heimlichen Verleumderberedsamkeit allen Feigheiten
und Eitelkeiten müdgewordener Seelen zuredet – und die
Stärksten haben müde Stunden –, wie als ob alles das,
was in solchen Zuständen am nützlichsten und wünschbarsten
scheinen mag, Vertrauen, Arglosigkeit, Anspruchslosigkeit,
Geduld, Liebe zu seinesgleichen, Ergebung, Hingebung an
Gott, eine Art Abschirrung und Abdankung seines ganzen
Ichs, auch an sich das Nützlichste und Wünschbarste sei;
wie als ob die kleine bescheidene Mißgeburt von Seele, das
tugendhafte Durchschnittstier und Herdenschaf Mensch nicht
nur den Vorrang vor der stärkeren, böseren, begehrlicheren,
trotzigeren, verschwenderischeren und darum hundertfach gefährdeteren
Art Mensch habe, sondern geradezu für den
Menschen überhaupt das Ideal, das Ziel, das Maß, die
höchste Wünschbarkeit abgebe. Diese Aufrichtung eines
Ideals war bisher die unheimlichste Versuchung, welcher der
Mensch ausgesetzt war: denn mit ihm drohte den stärker geratenen
Ausnahmen und Glücksfällen von Mensch, in denen
der Wille zur Macht und zum Wachstum des ganzen Typus
Mensch einen Schritt vorwärts tut, der Untergang; mit
seinen Werten sollte das Wachstum jener Mehr-Menschen
an der Wurzel angegraben werden, welche um ihrer höheren
Ansprüche und Aufgaben willen freiwillig auch ein gefährlicheres
Leben (ökonomisch ausgedrückt: Steigerung der Unternehmerkosten
ebensosehr wie der Unwahrscheinlichkeit des
Gelingens) in den Kauf nehmen. Was wir am Christentum
bekämpfen? Daß es die Starken zerbrechen will, daß es
ihren Mut entmutigen, ihre schlechten Stunden und Müdigkeiten
ausnützen, ihre stolze Sicherheit in Unruhe und Gewissensnot
verkehren will, daß es die vornehmen Instinkte
giftig und krank zu machen versteht, bis sich ihre Kraft, ihr
Wille zur Macht rückwärts kehrt, gegen sich selber kehrt, –
bis die Starken an den Ausschweifungen der Selbstverachtung
und der Selbstmißhandlung zugrunde gehen: jene
schauerliche Art des Zugrundegehens, deren berühmtestes
Beispiel Pascal abgibt.

266.

Das Christentum ist jeden Augenblick noch möglich. Es
ist an keines der unverschämten Dogmen gebunden, welche
sich mit seinem Namen geschmückt haben: es braucht weder
die Lehre vom persönlichen Gott, noch von der Sünde,
noch von der Unsterblichkeit, noch von der Erlösung,
noch vom Glauben; es hat schlechterdings keine Metaphysik
nötig, noch weniger den Asketismus, noch weniger eine
christliche „Naturwissenschaft“.... Das Christentum ist eine
Praxis, keine Glaubenslehre. Es sagt uns, wie wir handeln,
nicht, was wir glauben sollen.

Wer jetzt sagte, „ich will nicht Soldat sein“, „ich kümmere
mich nicht um die Gerichte“, „die Dienste der Polizei
werden von mir nicht in Anspruch genommen“, „ich will
nichts tun, was den Frieden in mir selbst stört: und wenn
ich daran leiden muß, nichts wird mir den Frieden erhalten
als Leiden“ – der wäre Christ.

267.

Ironie gegen die, welche das Christentum durch die modernen
Naturwissenschaften überwunden glauben. Die christlichen
Werturteile sind damit absolut nicht überwunden.
„Christus am Kreuze“ ist das erhabenste Symbol – immer
noch. –




Drittes Buch.

Prinzip einer neuen Wertsetzung.



I. Die neue Deutung der Welt.

268.

Wahrheit ist die Art von Irrtum, ohne welche eine
bestimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben könnte. Der
Wert für das Leben entscheidet zuletzt.

269.

Das Kriterium der Wahrheit liegt in der Steigerung des
Machtgefühls.

270.

Der Glaube „so und so ist es“ zu verwandeln in den
Willen „so und so soll es werden“.

271.

Die Frage der Werte ist fundamentaler als die Frage
der Gewißheit: letztere erlangt ihren Ernst erst unter der
Voraussetzung, daß die Wertfrage beantwortet ist.

Sein und Schein, psychologisch nachgerechnet, ergibt kein
„Sein an sich“, keine Kriterien für „Realität“, sondern nur
für Grade der Scheinbarkeit gemessen an der Stärke des
Anteils, den wir einem Schein geben.

Nicht ein Kampf um Existenz wird zwischen den Vorstellungen
und Wahrnehmungen gekämpft, sondern um Herrschaft:
– vernichtet wird die überwundene Vorstellung
nicht, nur zurückgedrängt oder subordiniert. Es gibt
im Geistigen keine Vernichtung....

272.

Die Wertschätzung, „ich glaube, daß das und das so
ist“ als Wesen der „Wahrheit“. In den Wertschätzungen
drücken sich Erhaltungs- und Wachstumsbedingungen
aus. Alle unsre Erkenntnisorgane und Sinne sind nur
entwickelt in Hinsicht auf Erhaltungs- und Wachstumsbedingungen.
Das Vertrauen zur Vernunft und ihren Kategorien,
zur Dialektik, also die Wertschätzung der Logik, beweist
nur die durch Erfahrung bewiesene Nützlichkeit derselben
für das Leben: nicht deren „Wahrheit“.

Daß eine Menge Glauben da sein muß; daß geurteilt
werden darf; daß der Zweifel in Hinsicht auf alle wesentlichen
Werte fehlt: – das ist Voraussetzung alles Lebendigen
und seines Lebens. Also daß etwas für wahr gehalten
werden muß, ist notwendig, – nicht, daß etwas wahr ist.

„Die wahre und die scheinbare Welt“ – dieser Gegensatz
wird von mir zurückgeführt auf Wertverhältnisse.
Wir haben unsere Erhaltungsbedingungen projiziert als
Prädikate des Seins überhaupt. Daß wir in unserm
Glauben stabil sein müssen, um zu gedeihen, daraus haben
wir gemacht, daß die „wahre“ Welt keine wandelbare und
werdende, sondern eine seiende ist.

273.

„Wahrheit“: das bezeichnet innerhalb meiner Denkweise
nicht notwendig einen Gegensatz zum Irrtum, sondern in
den grundsätzlichsten Fällen nur eine Stellung verschiedener
Irrtümer zueinander: etwa, daß der eine älter, tiefer als
der andre ist, vielleicht sogar unausrottbar, insofern ein organisches
Wesen unserer Art nicht ohne ihn leben könnte;
während andere Irrtümer uns nicht dergestalt als Lebensbedingungen
tyrannisieren, vielmehr, gemessen an solchen
„Tyrannen“, beseitigt und „widerlegt“ werden können.

Eine Annahme, die unwiderlegbar ist, – warum sollte
sie deshalb schon „wahr“ sein? Dieser Satz empört vielleicht
die Logiker, welche ihre Grenzen als Grenzen der
Dinge ansetzen: aber diesem Logikeroptimismus habe ich
schon lange den Krieg erklärt.

274.

Das Feststellen zwischen „wahr“ und „unwahr“, das
Feststellen überhaupt von Tatbeständen ist grundverschieden
von dem schöpferischen Setzen, vom Bilden, Gestalten,
Überwältigen, Wollen, wie es im Wesen der Philosophie
liegt. Einen Sinn hineinlegen – diese Aufgabe bleibt
unbedingt immer noch übrig, gesetzt, daß kein Sinn darin
liegt. So steht es mit Tönen, aber auch mit Volksschicksalen:
sie sind der verschiedensten Ausdeutung und Richtung
zu verschiedenen Zielen fähig.

Die noch höhere Stufe ist ein Ziel setzen und daraufhin
das Tatsächliche einformen: also die Ausdeutung der
Tat, und nicht bloß die begriffliche Umdichtung.

275.

Es gibt weder „Geist“, noch Vernunft, noch Denken,
noch Bewußtsein, noch Seele, noch Wille, noch Wahrheit:
alles Fiktionen, die unbrauchbar sind. Es handelt sich nicht
um „Subjekt und Objekt“, sondern um eine bestimmte
Tierart, welche nur unter einer gewissen relativen Richtigkeit,
vor allem Regelmäßigkeit ihrer Wahrnehmungen
(so daß sie Erfahrung kapitalisieren kann) gedeiht....

Die Erkenntnis arbeitet als Werkzeug der Macht. So
liegt es auf der Hand, daß sie wächst mit jedem Mehr von
Macht....

Sinn der „Erkenntnis“: hier ist, wie bei „gut“ oder
„schön“, der Begriff streng und eng anthropozentrisch und
biologisch zu nehmen. Damit eine bestimmte Art sich erhält
und wächst in ihrer Macht, muß sie in ihrer Konzeption
der Realität so viel Berechenbares und Gleichbleibendes erfassen,
daß daraufhin ein Schema ihres Verhaltens konstruiert
werden kann. Die Nützlichkeit der Erhaltung
– nicht irgendein abstrakt-theoretisches Bedürfnis, nicht
betrogen zu werden – steht als Motiv hinter der Entwicklung
der Erkenntnisorgane...., sie entwickeln sich so, daß
ihre Beobachtung genügt, uns zu erhalten. Anders: das
Maß des Erkennenwollens hängt ab von dem Maß des
Wachsens des Willens zur Macht der Art: eine Art ergreift
so viel Realität, um über sie Herr zu werden, um
sie in Dienst zu nehmen.

276.

Gegen den Positivismus, welcher bei den Phänomenen
stehen bleibt, „es gibt nur Tatsachen“, würde ich sagen:
nein, gerade Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen.
Wir können kein Faktum „an sich“ feststellen: vielleicht
ist es ein Unsinn, so etwas zu wollen.

„Es ist alles subjektiv“, sagt ihr: aber schon das ist
Auslegung. Das „Subjekt“ ist nichts Gegebenes, sondern
etwas Hinzuerdichtetes, Dahintergestecktes. – Ist es zuletzt
nötig, den Interpreten noch hinter die Interpretation
zu setzen? Schon das ist Dichtung, Hypothese.

Soweit überhaupt das Wort „Erkenntnis“ Sinn hat, ist
die Welt erkennbar: aber sie ist anders deutbar, sie hat
keinen Sinn hinter sich, sondern unzählige Sinne. – „Perspektivismus“.

Unsere Bedürfnisse sind es, die die Welt auslegen;
unsere Triebe und deren Für und Wider. Jeder Trieb ist
eine Art Herrschsucht, jeder hat seine Perspektive, welche er
als Norm allen übrigen Trieben aufzwingen möchte.

277.

Das Verlangen nach „festen Tatsachen“ – Erkenntnistheorie:
wie viel Pessimismus ist darin!

278.



	„Zweck und Mittel“
	}
	als Ausdeutungen (nicht als Tatbestand) und inwiefern vielleicht notwendige Ausdeutungen? (als „erhaltende“) – alle im Sinne eines Willens zur Macht.



	„Ursache und Wirkung“


	„Subjekt und Objekt“


	„Tun und Leiden“


	„Ding an sich und Erscheinung“



279.

Es ist unwahrscheinlich, daß unser „Erkennen“ weiter
reichen sollte, als es knapp zur Erhaltung des Lebens ausreicht.
Die Morphologie zeigt uns, wie die Sinne und die
Nerven sowie das Gehirn sich entwickeln im Verhältnis zur
Schwierigkeit der Ernährung.

280.

Die Erkenntnis wird bei höherer Art von Wesen auch neue
Formen haben, welche jetzt noch nicht nötig sind.



281.

Der Mensch findet zuletzt in den Dingen nichts wieder,
als was er selbst in sie hineingesteckt hat: – das Wiederfinden
heißt sich Wissenschaft, das Hineinstecken – Kunst,
Religion, Liebe, Stolz. In beidem, wenn es selbst Kinderspiel
sein sollte, sollte man fortfahren und guten Mut zu
beidem haben – die einen zum Wiederfinden, die andern
– wir andern! – zum Hineinstecken!

282.

„Der Sinn für Wahrheit“ muß, wenn die Moralität des
„Du sollst nicht lügen“ abgewiesen ist, sich vor einem andern
Forum legitimieren: – als Mittel der Erhaltung von
Mensch, als Machtwille.

Ebenso unsre Liebe zum Schönen: ist ebenfalls der gestaltende
Wille. Beide Sinne stehen beieinander; der
Sinn für das Wirkliche ist das Mittel, die Macht in die
Hand zu bekommen, um die Dinge nach unserem Belieben
zu gestalten. Die Lust am Gestalten und Umgestalten –
eine Urlust! Wir können nur eine Welt begreifen, die wir
selber gemacht haben.

283.

Die Welt „vermenschlichen“, das heißt immer mehr uns
in ihr als Herren fühlen –

284.

Unsre Werte sind in die Dinge hineininterpretiert.

Gibt es denn einen Sinn im An-sich!?

Ist nicht notwendig Sinn eben Beziehungssinn und
Perspektive?

Aller Sinn ist Wille zur Macht (alle Beziehungssinne
lassen sich in ihm auflösen).

285.

Wenn das innerste Wesen des Seins Wille zur Macht
ist, wenn Lust alles Wachstum der Macht, Unlust alles Gefühl,
nicht widerstehen, nicht Herr werden zu können, ist:
dürfen wir dann nicht Lust und Unlust als Kardinaltatsachen
ansetzen? Ist Wille möglich ohne diese beiden Oszillationen
des Ja und des Nein? – Aber wer fühlt
Lust?.... Aber wer will Macht?.... Absurde Frage! wenn
das Wesen selbst Machtwille und folglich Lust- und Unlustfühlen
ist! Trotzdem: es bedarf der Gegensätze, der Widerstände,
also, relativ, der übergreifenden Einheiten....

286.

1. Die organischen Funktionen zurückübersetzt in den
Grundwillen, den Willen zur Macht, – und aus ihm abgespaltet.

2. Der Wille zur Macht sich spezialisierend als Wille zur
Nahrung, nach Eigentum, nach Werkzeugen, nach Dienern
(Gehorchern) und Herrschern: der Leib als Beispiel. – Der
stärkere Wille dirigiert den schwächeren. Es gibt gar keine
andere Kausalität als die von Wille zu Wille. Mechanistisch
nicht erklärt.

3. Denken, Fühlen, Wollen in allem Lebendigen. Was ist
eine Lust anderes als: eine Reizung des Machtgefühls durch
ein Hemmnis (noch stärker durch rhythmische Hemmungen
und Widerstände) – so daß es dadurch anschwillt. Also in
aller Lust ist Schmerz inbegriffen. – Wenn die Lust sehr
groß werden soll, müssen die Schmerzen sehr lange und die
Spannung des Bogens ungeheuer werden.

4. Die geistigen Funktionen. Wille zur Gestaltung, zur
Anähnlichung usw.

287.

Der Wille zur Macht kann sich nur an Widerständen
äußern; er sucht also nach dem, was ihm widersteht, –
dies die ursprüngliche Tendenz des Protoplasmas, wenn es
Pseudopodien ausstreckt und um sich tastet. Die Aneignung
und Einverleibung ist vor allem ein Überwältigenwollen, ein
Formen, An- und Umbilden, bis endlich das Überwältigte
ganz in den Machtbereich des Angreifers übergegangen ist
und denselben vermehrt hat. – Gelingt diese Einverleibung
nicht, so zerfällt wohl das Gebilde; und die Zweiheit erscheint
als Folge des Willens zur Macht: um nicht fahren
zu lassen, was erobert ist, tritt der Wille zur Macht in zwei
Willen auseinander (unter Umständen ohne seine Verbindung
untereinander völlig aufzugeben).

„Hunger“ ist nur eine engere Anpassung, nachdem der
Grundtrieb nach Macht geistigere Gestalt gewonnen hat.

288.

Man kann das, was die Ursache dafür ist, daß es überhaupt
Entwicklung gibt, nicht selbst wieder auf dem Wege
der Forschung über Entwicklung finden; man soll es nicht
als „werdend“ verstehen wollen, noch weniger als geworden....
Der „Wille zur Macht“ kann nicht geworden sein.

289.

Alles Geschehen aus Absichten ist reduzierbar auf die Absicht
der Mehrung von Macht.

290.

Was ist „passiv“? – Gehemmt sein in der vorwärtsgreifenden
Bewegung: also ein Handeln des Widerstandes
und der Reaktion.

Was ist „aktiv“? – nach Macht ausgreifend.

„Ernährung“ – ist nur abgeleitet; das Ursprüngliche
ist: alles in sich einschließen wollen.

„Zeugung“ – nur abgeleitet; ursprünglich: wo ein Wille
nicht ausreicht, das gesamte Angeeignete zu organisieren, tritt
ein Gegenwille in Kraft, der die Loslösung vornimmt,
ein neues Organisationszentrum, nach einem Kampfe mit
dem ursprünglichen Willen.

„Lust“ – als Machtgefühl (die Unlust voraussetzend).

291.

Ist „Wille zur Macht“ eine Art „Wille“ oder identisch
mit dem Begriff „Wille“? Heißt es so viel als begehren?
oder kommandieren? Ist es der „Wille“, von dem Schopenhauer
meint, er sei das „An sich der Dinge“?

Mein Satz ist: daß Wille der bisherigen Psychologie eine
ungerechtfertigte Verallgemeinerung ist, daß es diesen Willen
gar nicht gibt, daß, statt die Ausgestaltung eines bestimmten
Willens in viele Formen zu fassen, man den
Charakter des Willens weggestrichen hat, indem man den
Inhalt, das Wohin? heraussubtrahiert hat – : das ist im
höchsten Grade bei Schopenhauer der Fall: das ist ein
bloßes leeres Wort, was er „Wille“ nennt. Es handelt sich
noch weniger um einen „Willen zum Leben“: denn das
Leben ist bloß ein Einzelfall des Willens zur Macht; –
es ist ganz willkürlich, zu behaupten, daß alles danach strebe,
in diese Form des Willens zur Macht überzutreten.

II. Der Geist – ein Machtwille.

1. Wahrnehmung.

292.

Es gibt vielerlei Augen. Auch die Sphinx hat Augen – :
und folglich gibt es vielerlei „Wahrheiten“, und folglich
gibt es keine Wahrheit.

293.

Unsere Wahrnehmungen, wie wir sie verstehen: das ist
die Summe aller der Wahrnehmungen, deren Bewußtwerden
uns und dem ganzen organischen Prozesse vor uns
nützlich und wesentlich war: also nicht alle Wahrnehmungen
überhaupt (zum Beispiel nicht die elektrischen); das heißt:
wir haben Sinne nur für eine Auswahl von Wahrnehmungen
– solcher, an denen uns gelegen sein muß, um uns zu
erhalten. Bewußtsein ist so weit da, als Bewußtsein
nützlich ist. Es ist kein Zweifel, daß alle Sinneswahrnehmungen
gänzlich durchsetzt sind mit Werturteilen (nützlich
und schädlich – folglich angenehm oder unangenehm). Die
einzelne Farbe drückt zugleich einen Wert für uns aus (obwohl
wir es uns selten oder erst nach langem, ausschließlichem
Einwirken derselben Farbe eingestehen, zum Beispiel
Gefangene im Gefängnis oder Irre). Deshalb reagieren
Insekten auf verschiedene Farben anders: einige lieben diese,
andere jene, zum Beispiel Ameisen.

294.

Diese perspektivische Welt, diese Welt für das Auge, Getast
und Ohr ist sehr falsch, verglichen schon für einen sehr
viel feineren Sinnenapparat. Aber ihre Verständlichkeit,
Übersichtlichkeit, ihre Praktikabilität, ihre Schönheit beginnt
aufzuhören, wenn wir unsre Sinne verfeinern: ebenso
hört die Schönheit auf beim Durchdenken von Vorgängen
der Geschichte; die Ordnung des Zwecks ist schon eine Illusion.
Genug, je oberflächlicher und gröber zusammenfassend,
um so wertvoller, bestimmter, schöner, bedeutungsvoller
erscheint die Welt. Je tiefer man hineinsieht, um so
mehr verschwindet unsere Wertschätzung, – die Bedeutungslosigkeit
naht sich! Wir haben die Welt, welche
Wert hat, geschaffen! Dies erkennend, erkennen wir auch,
daß die Verehrung der Wahrheit schon die Folge einer Illusion
ist – und daß man mehr als sie die bildende, vereinfachende,
gestaltende, erdichtende Kraft zu schätzen hat.

„Alles ist falsch! Alles ist erlaubt!“

Erst bei einer gewissen Stumpfheit des Blickes, einem
Willen zur Einfachheit stellt sich das Schöne, das „Wertvolle“
ein: an sich ist es, ich weiß nicht was.

295.

Erst Bilder – zu erklären, wie Bilder im Geiste entstehen.
Dann Worte, angewendet auf Bilder. Endlich Begriffe,
erst möglich, wenn es Worte gibt – ein Zusammenfassen
vieler Bilder unter etwas Nicht-Anschauliches,
sondern Hörbares (Wort). Das kleine bißchen Emotion,
welches beim „Wort“ entsteht, also beim Anschauen ähnlicher
Bilder, für die ein Wort da ist – diese schwache Emotion
ist das Gemeinsame, die Grundlage des Begriffes. Daß
schwache Empfindungen als gleich angesetzt werden, als dieselben
empfunden werden, ist die Grundtatsache. Also die
Verwechslung zweier ganz benachbarten Empfindungen in
der Konstatierung dieser Empfindungen; – wer aber
konstatiert? Das Glauben ist das Uranfängliche schon in
jedem Sinneseindruck: eine Art Ja-sagen erste intellektuelle
Tätigkeit! Ein „Für-wahr-halten“ im Anfange! Also zu erklären:
wie ein „Für-wahr-halten“ entstanden ist! Was liegt
für eine Sensation hinter „wahr“?



296.

Widerspruch gegen die angeblichen „Tatsachen des Bewußtseins“.
Die Beobachtung ist tausendfach schwieriger,
der Irrtum vielleicht Bedingung der Beobachtung überhaupt.

297.

Kritik der neuen Philosophie: fehlerhafter Ausgangspunkt,
als ob es „Tatsachen des Bewußtseins“ gäbe – und
keinen Phänomenalismus in der Selbstbeobachtung.

298.

„Bewußtsein“ – inwiefern die vorgestellte Vorstellung,
der vorgestellte Wille, das vorgestellte Gefühl (das uns
allein bekannte) ganz oberflächlich ist! „Erscheinung“
auch unsre innere Welt!

299.

Der Phänomenalismus der „inneren Welt“. Die
chronologische Umdrehung, so daß die Ursache später
ins Bewußtsein tritt als die Wirkung. – Wir haben gelernt,
daß der Schmerz an eine Stelle des Leibes projiziert
wird, ohne dort seinen Sitz zu haben – : wir haben gelernt,
daß die Sinnesempfindung, welche man naiv als bedingt
durch die Außenwelt ansetzt, vielmehr durch die Innenwelt
bedingt ist: daß die eigentliche Aktion der Außenwelt
immer unbewußt verläuft..... Das Stück Außenwelt,
das uns bewußt wird, ist nachgeboren nach der Wirkung,
die von außen auf uns geübt ist, ist nachträglich projiziert
als deren „Ursache“....

In dem Phänomenalismus der „innern Welt“ kehren
wir die Chronologie von Ursache und Wirkung um. Die
Grundtatsache der „inneren Erfahrung“ ist, daß die Ursache
imaginiert wird, nachdem die Wirkung erfolgt ist....
Dasselbe gilt auch von der Abfolge der Gedanken: – wir
suchen den Grund zu einem Gedanken, bevor er uns noch
bewußt ist: und dann tritt zuerst der Grund und dann
dessen Folge ins Bewußtsein.... Unser ganzes Träumen
ist die Auslegung von Gesamtgefühlen auf mögliche Ursachen:
und zwar so, daß ein Zustand erst bewußt wird,
wenn die dazu erfundene Kausalitätskette ins Bewußtsein
getreten ist.

Die ganze „innere Erfahrung“ beruht darauf, daß zu
einer Erregung der Nervenzentren eine Ursache gesucht und
vorgestellt wird – und daß erst die gefundene Ursache ins
Bewußtsein tritt: diese Ursache ist schlechterdings nicht adäquat
der wirklichen Ursache, – es ist ein Tasten auf Grund
der ehemaligen „inneren Erfahrungen“, das heißt des Gedächtnisses.
Das Gedächtnis erhält aber auch die Gewohnheit
der alten Interpretationen, das heißt der irrtümlichen
Ursächlichkeit, – so daß die „innere Erfahrung“ in sich noch
die Folgen aller ehemaligen falschen Kausalfiktionen zu tragen
hat. Unsere „Außenwelt“, wie wir sie jeden Augenblick
projizieren, ist unauflöslich gebunden an den alten
Irrtum vom Grunde: wir legen sie aus mit dem Schematismus
des „Dings“ usw.

Die „innere Erfahrung“ tritt uns ins Bewußtsein erst
nachdem sie eine Sprache gefunden hat, die das Individuum
versteht – das heißt eine Übersetzung eines Zustandes in
ihm bekanntere Zustände – : „verstehen“ das heißt naiv
bloß: etwas Neues ausdrücken können in der Sprache von
etwas Altem, Bekanntem. Zum Beispiel „ich befinde mich
schlecht“ – ein solches Urteil setzt eine große und späte
Neutralität des Beobachtenden voraus – : der naive
Mensch sagt immer: das und das macht, daß ich mich schlecht
befinde, – er wird über sein Schlechtbefinden erst klar,
wenn er einen Grund sieht, sich schlecht zu befinden....
Das nenne ich den Mangel an Philologie; einen Text
als Text ablesen können, ohne eine Interpretation dazwischen
zu mengen, ist die späteste Form der „inneren Erfahrung“,
– vielleicht eine kaum mögliche....

300.

Das Bewußtsein, – ganz äußerlich beginnend, als Koordination
und Bewußtwerden der „Eindrücke“ – anfänglich
am weitesten entfernt vom biologischen Zentrum des
Individuums; aber ein Prozeß, der sich vertieft, verinnerlicht,
jenem Zentrum beständig annähert.

301.

Ursprünglich Chaos der Vorstellungen. Die Vorstellungen,
die sich miteinander vertrugen, blieben übrig, die größte
Zahl ging zugrunde – und geht zugrunde.

302.

Rolle des „Bewußtseins“. – Es ist wesentlich, daß
man sich über die Rolle des „Bewußtseins“ nicht vergreift:
es ist unsere Relation mit der „Außenwelt“, welche
es entwickelt hat. Dagegen die Direktion, respektive die
Obhut und Vorsorglichkeit in Hinsicht auf das Zusammenspiel
der leiblichen Funktionen tritt uns nicht ins Bewußtsein;
ebensowenig als die geistige Einmagazinierung: daß
es dafür eine oberste Instanz gibt, darf man nicht bezweifeln:
eine Art leitendes Komitee, wo die verschiedenen
Hauptbegierden ihre Stimme und Macht geltend machen.
„Lust“, „Unlust“ sind Winke aus dieser Sphäre her: der
Willensakt insgleichen: die Ideen insgleichen.

In summa: Das, was bewußt wird, steht unter kausalen
Beziehungen, die uns ganz und gar vorenthalten sind,
– die Aufeinanderfolge von Gedanken, Gefühlen, Ideen im
Bewußtsein drückt nichts darüber aus, daß diese Folge eine
kausale Folge ist: es ist aber scheinbar so, im höchsten
Grade. Auf diese Scheinbarkeit hin haben wir unsere
ganze Vorstellung von Geist, Vernunft, Logik usw. gegründet
(– das gibt es alles nicht: es sind fingierte Synthesen
und Einheiten) und diese wieder in die Dinge, hinter
die Dinge projiziert!

Gewöhnlich nimmt man das Bewußtsein selbst als Gesamtsensorium
und oberste Instanz; indessen, es ist nur
ein Mittel der Mitteilbarkeit: es ist im Verkehr entwickelt,
und in Hinsicht auf Verkehrsinteressen.... „Verkehr“
hier verstanden auch von den Einwirkungen der Außenwelt
und den unsererseits dabei nötigen Reaktionen; ebenso
wie von unseren Wirkungen nach außen. Es ist nicht die
Leitung, sondern ein Organ der Leitung.

303.

Die Sinneswahrnehmungen nach „außen“ projiziert:
„innen“ und „außen“ – da kommandiert der Leib –?

Dieselbe gleichmachende und ordnende Kraft, welche im
Idioplasma waltet, waltet auch beim Einverleiben der
Außenwelt: unsere Sinneswahrnehmungen sind bereits das
Resultat dieser Anähnlichung und Gleichsetzung in bezug
auf alle Vergangenheit in uns; sie folgen nicht sofort
auf den „Eindruck“ –

304.

In betreff des Gedächtnisses muß man umlernen: hier
steckt die Hauptverführung, eine „Seele“ anzunehmen,
welche zeitlos reproduziert, wiedererkennt usw. Aber das
Erlebte lebt fort „im Gedächtnis“; daß es „kommt“, dafür
kann ich nichts, der Wille ist dafür untätig, wie beim
Kommen jedes Gedankens. Es geschieht etwas, dessen ich
mir bewußt werde: jetzt kommt etwas Ähnliches – wer
ruft es? weckt es?

305.

Alles Denken, Urteilen, Wahrnehmen als Vergleichen
hat als Voraussetzung ein „Gleichsetzen“, noch früher ein
„Gleichmachen“. Das Gleichmachen ist dasselbe, was die
Einverleibung der angeeigneten Materie in die Amöbe ist.

„Erinnerung“ spät, insofern hier der gleichmachende Trieb
bereits gebändigt erscheint: die Differenz wird bewahrt.
Erinnern als ein Einrubrizieren und Einschachteln; aktiv –
wer?

306.

Der Glaube an den Leib ist fundamentaler als der Glaube
an die Seele: letzterer ist entstanden aus der unwissenschaftlichen
Betrachtung der Agonien des Leibes (etwas, das ihn
verläßt. Glaube an die Wahrheit des Traumes –).



307.

Ausgangspunkt vom Leibe und der Physiologie: warum?
– Wir gewinnen die richtige Vorstellung von der Art unsrer
Subjekteinheit, nämlich als Regenten an der Spitze eines
Gemeinwesens (nicht als „Seelen“ oder „Lebenskräfte“),
insgleichen von der Abhängigkeit dieser Regenten von den
Regierten und den Bedingungen der Rangordnung und Arbeitsteilung
als Ermöglichung zugleich der Einzelnen und
des Ganzen. Ebenso wie fortwährend die lebendigen Einheiten
entstehen und sterben und wie zum „Subjekt“ nicht
Ewigkeit gehört; ebenso daß der Kampf auch in Gehorchen
und Befehlen sich ausdrückt und ein fließendes Machtgrenzen-Bestimmen
zum Leben gehört. Die gewisse Unwissenheit,
in der der Regent gehalten wird über die einzelnen
Verrichtungen und selbst Störungen des Gemeinwesens,
gehört mit zu den Bedingungen, unter denen regiert werden
kann. Kurz, wir gewinnen eine Schätzung auch für das
Nichtwissen, das Im-Großen-und-Groben-Sehen, das
Vereinfachen und Fälschen, das Perspektivische. Das Wichtigste
ist aber: daß wir den Beherrscher und seine Untertanen
als gleicher Art verstehen, alle fühlend, wollend,
denkend – und daß wir überall, wo wir Bewegung im
Leibe sehen oder erraten, auf ein zugehöriges subjektives, unsichtbares
Leben hinzuschließen lernen. Bewegung ist eine
Symbolik für das Auge; sie deutet hin, daß etwas gefühlt,
gewollt, gedacht worden ist.

Das direkte Befragen des Subjekts über das Subjekt
und alle Selbstbespiegelung des Geistes hat darin seine Gefahren,
daß es für seine Tätigkeit nützlich und wichtig sein
könnte, sich falsch zu interpretieren. Deshalb fragen wir
den Leib und lehnen das Zeugnis der verschärften Sinne ab:
wenn man will, wir sehen zu, ob nicht die Untergebenen selber
mit uns in Verkehr treten können.

308.

Alles, was einfach ist, ist bloß imaginär, ist nicht „wahr“.
Was aber wirklich, was wahr ist, ist weder eins, noch auch
nur reduzierbar auf eins.



309.

Ich halte die Phänomenalität auch der inneren Welt
fest: Alles, was uns bewußt wird, ist durch und durch erst
zurechtgemacht, vereinfacht, schematisiert, ausgelegt, – der
wirkliche Vorgang der inneren „Wahrnehmung“, die
Kausalvereinigung zwischen Gedanken, Gefühlen, Begehrungen,
zwischen Subjekt und Objekt ist uns absolut
verborgen – und vielleicht eine reine Einbildung. Diese
„scheinbare innere Welt“ ist mit ganz denselben Formen
und Prozeduren behandelt, wie die „äußere“ Welt. Wir
stoßen nie auf „Tatsachen“: Lust und Unlust sind späte und
abgeleitete Intellektphänomene....

Die „Ursächlichkeit“ entschlüpft uns; zwischen Gedanken
ein unmittelbares, ursächliches Band anzunehmen, wie es
die Logik tut – das ist Folge der allergröbsten und plumpsten
Beobachtung. Zwischen zwei Gedanken spielen noch
alle möglichen Affekte ihr Spiel: aber die Bewegungen
sind zu rasch, deshalb verkennen wir sie, leugnen wir sie..

„Denken“, wie es die Erkenntnistheoretiker ansetzen,
kommt gar nicht vor: das ist eine ganz willkürliche Fiktion,
erreicht durch Heraushebung eines Elementes aus dem Prozeß
und Subtraktion aller übrigen, eine künftige Zurechtmachung
zum Zwecke der Verständlichung....

Der „Geist“, etwas, das denkt: womöglich gar „der
Geist absolut, rein, pur“ – diese Konzeption ist eine abgeleitete
zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung, welche
an „Denken“ glaubt: hier ist erst ein Akt imaginiert, der
gar nicht vorkommt, „das Denken“, und zweitens ein
Subjektsubstrat imaginiert, in dem jeder Akt dieses Denkens
und sonst nichts anderes seinen Ursprung hat: das
heißt, sowohl das Tun, als der Täter sind fingiert.

310.

Nichts ist fehlerhafter, als aus psychischen und physischen
Phänomenen die zwei Gesichter, die zwei Offenbarungen
einer und derselben Substanz zu machen. Damit erklärt man
nichts: der Begriff „Substanz“ ist vollkommen unbrauchbar,
wenn man erklären will. Das Bewußtsein, in zweiter
Rolle, fast indifferent, überflüssig, bestimmt vielleicht, zu
verschwinden und einem vollkommenen Automatismus Platz
zu machen –

Wenn wir nur die inneren Phänomene beobachten, so
sind wir vergleichbar den Taubstummen, die aus der Bewegung
der Lippen die Worte erraten, die sie nicht hören.
Wir schließen aus den Erscheinungen des inneren Sinns auf
unsichtbare und andere Phänomene, welche wir wahrnehmen
würden, wenn unsere Beobachtungsmittel zureichend wären,
und welche man den Nervenstrom nennt.

Für diese innere Welt gehen uns alle feineren Organe ab,
so daß wir eine tausendfache Komplexität noch als Einheit
empfinden, so daß wir eine Kausalität hineinerfinden,
wo jeder Grund der Bewegung und Veränderung uns unsichtbar
bleibt, – die Aufeinanderfolge von Gedanken, von
Gefühlen ist ja nur das Sichtbarwerden derselben im Bewußtsein.
Daß diese Reihenfolge irgend etwas mit einer
Kausalverkettung zu tun habe, ist völlig unglaubwürdig: das
Bewußtsein liefert uns nie ein Beispiel von Ursache und
Wirkung.

311.

Alles, was als „Einheit“ ins Bewußtsein tritt, ist bereits
ungeheuer kompliziert: wir haben immer nur einen Anschein
von Einheit.

Das Phänomen des Leibes ist das reichere, deutlichere,
faßbarere Phänomen: methodisch voranzustellen, ohne etwas
auszumachen über seine letzte Bedeutung.

312.

Wo es eine gewisse Einheit in der Gruppierung gibt, hat
man immer den Geist als Ursache dieser Koordination gesetzt:
wozu jeder Grund fehlt. Warum sollte die Idee eines
komplexen Faktums eine der Bedingungen dieses Faktums
sein? oder warum müßte einem komplexen Faktum die
Vorstellung als Ursache davon präzedieren? –

Wir werden uns hüten, die Zweckmäßigkeit durch den
Geist zu erklären: es fehlt jeder Grund, dem Geist die
Eigentümlichkeit, zu organisieren und zu systematisieren, zuzuschreiben.
Das Nervensystem hat ein viel ausgedehnteres
Reich: die Bewußtseinswelt ist hinzugefügt. Im Gesamtprozeß
der Adaptation und Systematisation spielt das Bewußtsein
keine Rolle.

313.

Die Physiologen wie die Philosophen glauben, das Bewußtsein,
im Maße es an Helligkeit zunimmt, wachse
im Werte: das hellste Bewußtsein, das logischste, kälteste
Denken sei ersten Ranges. Indessen – wonach ist dieser
Wert bestimmt? – In Hinsicht auf Auslösung des Willens
ist das oberflächlichste, vereinfachteste Denken das
am meisten nützliche, – es könnte deshalb das – usw.
(weil es wenig Motive übrig läßt).

Die Präzision des Handelns steht im Antagonismus
mit der weitblickenden und oft ungewiß urteilenden Vorsorglichkeit:
letztere durch den tieferen Instinkt geführt.

314.

Hauptirrtum der Psychologen: sie nehmen die undeutliche
Vorstellung als eine niedrigere Art der Vorstellung
gegen die helle gerechnet: aber was aus unserm Bewußtsein
sich entfernt und deshalb dunkel wird, kann deshalb an
sich vollkommen klar sein. Das Dunkelwerden ist Sache
der Bewußtseinsperspektive.

315.

Die ungeheuren Fehlgriffe:

1. die unsinnige Überschätzung des Bewußtseins, aus
ihm eine Einheit, ein Wesen gemacht: „der Geist“, „die
Seele“, etwas, das fühlt, denkt, will –

2. der Geist als Ursache, namentlich überall, wo Zweckmäßigkeit,
System, Koordination erscheinen;

3. das Bewußtsein als höchste erreichbare Form, als
oberste Art Sein, als „Gott“;

4. der Wille überall eingetragen, wo es Wirkung gibt;



5. die „wahre Welt“ als geistige Welt, als zugänglich
durch die Bewußtseinstatsachen;

6. die Erkenntnis absolut als Fähigkeit des Bewußtseins,
wo überhaupt es Erkenntnis gibt.

Folgerungen:

jeder Fortschritt liegt in dem Fortschritt zum Bewußtwerden;
jeder Rückschritt im Unbewußtwerden; (– das
Unbewußtwerden galt als Verfallensein an die Begierden
und Sinne, – als Vertierung....)

man nähert sich der Realität, dem „wahren Sein“ durch
Dialektik; man entfernt sich von ihm durch Instinkte,
Sinne, Mechanismus....

den Menschen in Geist auflösen, hieße ihn zu Gott
machen: Geist, Wille, Güte – Eins;

alles Gute muß aus der Geistigkeit stammen, muß Bewußtseinstatsache
sein;

der Fortschritt zum Besseren kann nur ein Fortschritt
im Bewußtwerden sein.

316.

Über die Herkunft unsrer Wertschätzungen.

Wir können uns unsern Leib räumlich auseinanderlegen,
und dann erhalten wir ganz dieselbe Vorstellung davon wie
vom Sternensystem, und der Unterschied von organisch und
unorganisch fällt nicht mehr in die Augen. Ehemals erklärte
man die Sternbewegungen als Wirkungen zweckbewußter
Wesen: man braucht das nicht mehr, und auch in
betreff des leiblichen Bewegens und Sichveränderns glaubt
man lange nicht mehr mit dem zwecksetzenden Bewußtsein
auszukommen. Die allergrößte Menge der Bewegungen hat
gar nichts mit Bewußtsein zu tun: auch nicht mit Empfindung.
Die Empfindungen und Gedanken sind etwas
äußerst Geringes und Seltenes im Verhältnis zu dem
zahllosen Geschehen in jedem Augenblick.

Umgekehrt nehmen wir wahr, daß eine Zweckmäßigkeit
im kleinsten Geschehen herrscht, der unser bestes Wissen
nicht gewachsen ist: eine Vorsorglichkeit, eine Auswahl, ein
Zusammenbringen, Wiedergutmachen usw. Kurz, wir finden
eine Tätigkeit vor, die einem ungeheuer viel höheren
und überschauenden Intellekt zuzuschreiben wäre, als
der uns bewußte ist. Wir lernen von allem Bewußten geringer
denken: wir verlernen, uns für unser Selbst verantwortlich
zu machen, da wir als bewußte, zwecksetzende
Wesen nur der kleinste Teil davon sind. Von den zahlreichen
Einwirkungen in jedem Augenblick, zum Beispiel
Luft, Elektrizität, empfinden wir fast nichts: es könnte genug
Kräfte geben, welche, obschon sie uns nie zur Empfindung
kommen, uns fortwährend beeinflussen. Lust und
Schmerz sind ganz seltene und spärliche Erscheinungen
gegenüber den zahllosen Reizen, die eine Zelle, ein Organ
auf eine andre Zelle, ein andres Organ ausübt.

Es ist die Phase der Bescheidenheit des Bewußtseins.
Zuletzt verstehen wir das bewußte Ich selber nur
als ein Werkzeug im Dienste jenes höheren, überschauenden
Intellekts: und da können wir fragen, ob nicht alles bewußte
Wollen, alle bewußten Zwecke, alle Wertschätzungen
vielleicht nur Mittel sind, mit denen etwas wesentlich
Verschiedenes erreicht werden soll, als es innerhalb
des Bewußtseins scheint. Wir meinen: es handle
sich um unsre Lust und Unlust – – – aber Lust und
Unlust könnten Mittel sein, vermöge deren wir etwas zu
leisten hätten, was außerhalb unseres Bewußtseins liegt
– – – Es ist zu zeigen, wie sehr alles Bewußte auf der
Oberfläche bleibt: wie Handlung und Bild der Handlung
verschieden ist, wie wenig man von dem weiß, was einer
Handlung vorhergeht: wie phantastisch unsere Gefühle
„Freiheit des Willens“, „Ursache und Wirkung“ sind: wie
Gedanken und Bilder, wie Worte nur Zeichen von Gedanken
sind: die Unergründlichkeit jeder Handlung: die
Oberflächlichkeit alles Lobens und Tadelns: wie wesentlich
Erfindung und Einbildung ist, worin wir bewußt
leben: wie wir in allen unsern Worten von Erfindungen
reden (Affekte auch), und wie die Verbindung der
Menschheit auf einem Überleiten und Fortdichten dieser Erfindungen
beruht: während im Grunde die wirkliche Verbindung
(durch Zeugung) ihren unbekannten Weg geht. Verändert
wirklich dieser Glaube an die gemeinsamen Erfindungen
die Menschen? Oder ist das ganze Ideen- und
Wertschätzungswesen nur ein Ausdruck selber von unbekannten
Veränderungen? Gibt es denn Willen, Zwecke,
Gedanken, Werte wirklich? Ist vielleicht das ganze bewußte
Leben nur ein Spiegelbild? Und auch wenn die Wertschätzung
einen Menschen zu bestimmen scheint, geschieht
im Grunde etwas ganz anderes! Kurz: gesetzt, es gelänge,
das Zweckmäßige im Wirken der Natur zu erklären ohne die
Annahme eines zweckesetzenden Ichs: könnte zuletzt vielleicht
auch unser Zweckesetzen, unser Wollen usw. nur eine
Zeichensprache sein für etwas Wesentlich-Anderes, nämlich
Nicht-Wollendes und Unbewußtes? nur der feinste Anschein
jener natürlichen Zweckmäßigkeit des Organischen,
aber nichts Verschiedenes davon?

Und kurz gesagt: es handelt sich vielleicht bei der ganzen
Entwicklung des Geistes um den Leib: es ist die fühlbar
werdende Geschichte davon, daß ein höherer Leib sich
bildet. Das Organische steigt noch auf höhere Stufen.
Unsere Gier nach Erkenntnis der Natur ist ein Mittel, wodurch
der Leib sich vervollkommnen will. Oder vielmehr:
es werden Hunderttausende von Experimenten gemacht, die
Ernährung, Wohnart, Lebensweise des Leibes zu verändern:
das Bewußtsein und die Wertschätzungen in ihm, alle
Arten von Lust und Unlust sind Anzeichen dieser Veränderungen
und Experimente. Zuletzt handelt es sich
gar nicht um den Menschen: er soll überwunden werden.

317.

Warum alle Tätigkeit, auch die eines Sinnes, mit Lust
verknüpft ist? Weil vorher eine Hemmung, ein Druck bestand?
Oder vielmehr, weil alles Tun ein Überwinden, ein
Herrwerden ist und Vermehrung des Machtgefühls
gibt? – Die Lust im Denken. – Zuletzt ist es nicht nur
das Gefühl der Macht, sondern die Lust an dem Schaffen
und am Geschaffenen: denn alle Tätigkeit kommt uns ins
Bewußtsein als Bewußtsein eines „Werks“.

318.

„Unlust“ und „Lust“ sind die denkbar dümmsten Ausdrucksmittel
von Urteilen: womit natürlich nicht gesagt
ist, daß die Urteile, welche hier auf diese Art lauten werden,
dumm sein müßten. Das Weglassen aller Begründung und
Logizität, ein Ja oder Nein in der Reduktion auf ein leidenschaftliches
Habenwollen oder Wegstoßen, eine imperativische
Abkürzung, deren Nützlichkeit unverkennbar ist: das ist Lust
und Unlust. Ihr Ursprung ist in der Zentralsphäre des Intellekts;
ihre Voraussetzung ist ein unendlich beschleunigtes
Wahrnehmen, Ordnen, Subsummieren, Nachrechnen, Folgern:
Lust und Unlust sind immer Schlußphänomene, keine
„Ursachen“.

Die Entscheidung darüber, was Unlust und Lust erregen
soll, ist vom Grade der Macht abhängig: dasselbe, was
in Hinsicht auf ein geringes Quantum Macht als Gefahr
und Nötigung zu schnellster Abwehr erscheint, kann bei
einem Bewußtsein größerer Machtfülle eine wollüstige Reizung,
ein Lustgefühl als Folge haben.

Alle Lust- und Unlustgefühle setzen bereits ein Messen
nach Gesamtnützlichkeit, Gesamtschädlichkeit voraus:
also eine Sphäre, wo das Wollen eines Ziels (Zustandes)
und ein Auswählen der Mittel dazu stattfindet. Lust und
Unlust sind niemals „ursprüngliche Tatsachen“.

Lust- und Unlustgefühle sind Willensreaktionen (Affekte),
in denen das intellektuelle Zentrum den Wert gewisser
eingetretener Veränderungen zum Gesamtwert fixiert,
zugleich als Einleitung von Gegenaktionen.

319.

Wie weit unser Intellekt eine Folge von Existenzbedingungen
ist – : wir hätten ihn nicht, wenn wir ihn nicht nötig
hätten, und hätten ihn nicht so, wenn wir ihn nicht so
nötig hätten, wenn wir auch anders leben könnten.



2. Erkenntnis.

a. Allgemeines.

320.

Man müßte wissen, was Sein ist, um zu entscheiden,
ob dies und jenes real ist (zum Beispiel „die Tatsachen des
Bewußtseins“); ebenso was Gewißheit ist, was Erkenntnis
ist und dergleichen. – Da wir das aber nicht wissen, so
ist eine Kritik des Erkenntnisvermögens unsinnig: wie sollte
das Werkzeug sich selbst kritisieren können, wenn es eben
nur sich zur Kritik gebrauchen kann? Es kann nicht einmal
sich selbst definieren!

321.

Was kann allein Erkenntnis sein? – „Auslegung“,
Sinnhineinlegen, – nicht „Erklärung“ (in den meisten
Fällen eine neue Auslegung über eine alte unverständlich
gewordene Auslegung, die jetzt selbst nur Zeichen ist). Es
gibt keinen Tatbestand; alles ist flüssig, unfaßbar, zurückweichend;
das Dauerhafteste sind noch unsre Meinungen.

322.

Die Voraussetzung, daß es im Grunde der Dinge so
moralisch zugeht, daß die menschliche Vernunft recht
behält, – ist eine Treuherzigkeit und Biedermannsvoraussetzung,
die Nachwirkung des Glaubens an die göttliche
Wahrhaftigkeit – Gott als Schöpfer der Dinge gedacht. –
Die Begriffe eine Erbschaft aus einer jenseitigen Vorexistenz
– –

323.

Erster Satz. Die leichtere Denkweise siegt über die
schwierigere; – als Dogma: simplex sigillum veri. –
Dico: daß die Deutlichkeit etwas für Wahrheit ausweisen
soll, ist eine vollkommene Kinderei....

Zweiter Satz. Die Lehre vom Sein, vom Ding, von
lauter festen Einheiten ist hundertmal leichter als die
Lehre vom Werden, von der Entwicklung....



Dritter Satz. Die Logik war als Erleichterung gemeint:
als Ausdrucksmittel, – nicht als Wahrheit....
Später wirkte sie als Wahrheit....

324.

Was ist Wahrheit? – Inertia; die Hypothese, bei
welcher Befriedigung entsteht: geringster Verbrauch von
geistiger Kraft usw.

325.

Eine Moral, eine durch lange Erfahrung und Prüfung
erprobte, bewiesene Lebensweise kommt zuletzt als Gesetz
zum Bewußtsein, als dominierend.... Und damit tritt
die ganze Gruppe verwandter Werte und Zustände in sie
hinein: sie wird ehrwürdig, unangreifbar, heilig, wahrhaft;
es gehört zu ihrer Entwicklung, daß ihre Herkunft vergessen
wird.... Es ist ein Zeichen, daß sie Herr geworden
ist....

Ganz dasselbe könnte geschehen sein mit den Kategorien
der Vernunft: dieselben könnten, unter vielem Tasten
und Herumgreifen, sich bewährt haben durch relative Nützlichkeit....
Es kam ein Punkt, wo man sich zusammenfaßte,
sich als Ganzes zum Bewußtsein brachte – und wo man
sie befahl, das heißt, wo sie wirkten als befehlend....
Von jetzt ab galten sie als a priori, als jenseits der Erfahrung,
als unabweisbar. Und doch drücken sie vielleicht
nichts aus, als eine bestimmte Rassen- und Gattungszweckmäßigkeit,
– bloß ihre Nützlichkeit ist ihre „Wahrheit“ –

326.

Daß der Wert der Welt in unserer Interpretation liegt
(– daß vielleicht irgendwo noch andre Interpretationen
möglich sind, als bloß menschliche –), daß die bisherigen
Interpretationen perspektivische Schätzungen sind, vermöge
deren wir uns im Leben, das heißt im Willen zur Macht,
zum Wachstum der Macht, erhalten, daß jede Erhöhung
des Menschen die Überwindung engerer Interpretationen
mit sich bringt, daß jede erreichte Verstärkung und Machterweiterung
neue Perspektiven auftut und an neue Horizonte
glauben heißt – das geht durch meine Schriften. Die
Welt, die uns etwas angeht, ist falsch, das heißt, ist kein
Tatbestand, sondern eine Ausdichtung und Rundung über
einer mageren Summe von Beobachtungen; sie ist „im
Flusse“, als etwas Werdendes, als eine sich immer neu
verschiebende Falschheit, die sich niemals der Wahrheit nähert:
denn – es gibt keine „Wahrheit“.

327.

Die bestgeglaubten apriorischen „Wahrheiten“ sind für
mich – Annahmen bis auf weiteres, zum Beispiel das
Gesetz der Kausalität, sehr gut eingeübte Gewöhnungen des
Glaubens, so einverleibt, daß nicht daran glauben das
Geschlecht zugrunde richten würde. Aber sind es deswegen
Wahrheiten? Welcher Schluß! Als ob die Wahrheit damit
bewiesen würde, daß der Mensch bestehen bleibt!

328.

Die Verirrung der Philosophie ruht darauf, daß man,
statt in der Logik und den Vernunftkategorien Mittel zu
sehen zum Zurechtmachen der Welt zu Nützlichkeitszwecken
(also „prinzipiell“ zu einer nützlichen Fälschung), man in
ihnen das Kriterium der Wahrheit, respektive der Realität
zu haben glaubte. Das „Kriterium der Wahrheit“ war in
der Tat bloß die biologische Nützlichkeit eines solchen
Systems prinzipieller Fälschung: und da eine Gattung
Tier nichts Wichtigeres kennt, als sich zu erhalten, so dürfte
man in der Tat hier von „Wahrheit“ reden. Die Naivität
war nur die, die anthropozentrische Idiosynkrasie als Maß
der Dinge, als Richtschnur über „real“ und „unreal“ zu
nehmen: kurz, eine Bedingtheit zu verabsolutisieren. Und
siehe da, jetzt fiel mit einem Mal die Welt auseinander in
eine „wahre“ Welt und eine „scheinbare“: und genau die
Welt, in der der Mensch zu wohnen und sich einzurichten
seine Vernunft erfunden hatte, genau dieselbe wurde ihm
diskreditiert. Statt die Formen als Handhabe zu benutzen,
sich die Welt handlich und berechenbar zu machen, kam der
Wahnsinn der Philosophen dahinter, daß in diesen Kategorien
der Begriff jener Welt gegeben ist, dem die andere
Welt, die, in der man lebt, nicht entspricht.... Die Mittel
wurden mißverstanden als Wertmaß, selbst als Verurteilung
der Absicht....

Die Absicht war, sich auf eine nützliche Weise zu täuschen:
die Mittel dazu die Erfindung von Formeln und Zeichen,
mit deren Hilfe man die verwirrende Vielheit auf ein
zweckmäßiges und handliches Schema reduzierte.

Aber wehe! jetzt brachte man eine Moralkategorie ins
Spiel: kein Wesen will sich täuschen, kein Wesen darf täuschen,
– folglich gibt es nur einen Willen zur Wahrheit.
Was ist „Wahrheit“?

Der Satz vom Widerspruch gab das Schema: die wahre
Welt, zu der man den Weg sucht, kann nicht mit sich in
Widerspruch sein, kann nicht wechseln, kann nicht werden,
hat keinen Ursprung und kein Ende.

Das ist der größte Irrtum, der begangen worden ist,
das eigentliche Verhängnis des Irrtums auf Erden: man
glaubte ein Kriterium der Realität in den Vernunftformen
zu haben, – während man sie hatte, um Herr zu werden
über die Realität, um auf eine kluge Weise die Realität
mißzuverstehen....

Und siehe da: jetzt wurde die Welt falsch, und exakt der
Eigenschaften wegen, die ihre Realität ausmachen,
Wechsel, Werden, Vielheit, Gegensatz, Widerspruch, Krieg.

Und nun war das ganze Verhängnis da:

1. Wie kommt man los von der falschen, der bloß scheinbaren
Welt? (– es war die wirkliche, die einzige);

2. wie wird man selbst möglichst der Gegensatz zu dem
Charakter der scheinbaren Welt? (Begriff des vollkommenen
Wesens als eines Gegensatzes zu jedem realen Wesen,
deutlicher, als Widerspruch zum Leben....)

Die ganze Richtung der Werte war auf Verleumdung
des Lebens aus; man schuf eine Verwechslung des Idealdogmatismus
mit der Erkenntnis überhaupt: so daß die
Gegenpartei immer nun auch die Wissenschaft perhorreszierte.



Der Weg zur Wissenschaft war dergestalt doppelt versperrt:
einmal durch den Glauben an die „wahre“ Welt,
und dann durch die Gegner dieses Glaubens. Die Naturwissenschaft,
Psychologie war 1. in ihren Objekten verurteilt,
2. um ihre Unschuld gebracht....

In der wirklichen Welt, wo schlechterdings alles verkettet
und bedingt ist, heißt irgend etwas verurteilen und
wegdenken, alles wegdenken und verurteilen. Das Wort
„das sollte nicht sein“, „das hätte nicht sein sollen“ ist eine
Farce.... Denkt man die Konsequenzen aus, so ruinierte
man den Quell des Lebens, wenn man das abschaffen wollte,
was in irgendeinem Sinne schädlich, zerstörerisch ist.
Die Physiologie demonstriert es ja besser!

– Wir sehen, wie die Moral a) die ganze Weltauffassung
vergiftet, b) den Weg zur Erkenntnis, zur Wissenschaft
abschneidet, c) alle wirklichen Instinkte auflöst und
untergräbt (indem sie deren Wurzeln als unmoralisch
empfinden lehrt).

Wir sehen ein furchtbares Werkzeug der décadence vor
uns arbeiten, das sich mit den heiligsten Namen und Gebärden
aufrecht hält.

329.

Zur „logischen Scheinbarkeit“. – Der Begriff „Individuum“
und „Gattung“ gleichermaßen falsch und bloß
augenscheinlich. „Gattung“ drückt nur die Tatsache aus,
daß eine Fülle ähnlicher Wesen zu gleicher Zeit hervortreten,
und daß das Tempo im Weiterwachsen und Sichverändern
eine lange Zeit verlangsamt ist: so daß die tatsächlichen
kleinen Fortsetzungen und Zuwachse nicht sehr in Betracht
kommen (– eine Entwicklungsphase, bei der das Sichentwickeln
nicht in die Sichtbarkeit tritt, so daß ein Gleichgewicht
erreicht scheint, und die falsche Vorstellung ermöglicht
wird, hier sei ein Ziel erreicht – und es habe
ein Ziel in der Entwicklung gegeben....).

Die Form gilt als etwas Dauerndes und deshalb Wertvolleres;
aber die Form ist bloß von uns erfunden; und
wenn noch so oft „dieselbe Form erreicht wird“, so bedeutet
das nicht, daß es dieselbe Form ist, – sondern es
erscheint immer etwas Neues – und nur wir, die wir
vergleichen, rechnen das Neue, insofern es Altem gleicht,
zusammen in die Einheit der „Form“. Als ob ein Typus
erreicht werden sollte und gleichsam der Bildung vorschwebe
und innewohne.

Die Form, die Gattung, das Gesetz, die Idee, der
Zweck – hier wird überall der gleiche Fehler gemacht, daß
einer Fiktion eine falsche Realität untergeschoben wird: wie
als ob das Geschehen irgendwelchen Gehorsam in sich trage,
– eine künstliche Scheidung im Geschehen wird da gemacht
zwischen dem, was tut, und dem, wonach das Tun sich
richtet (aber das was und das wonach sind nur angesetzt
aus einem Gehorsam gegen unsre metaphysisch-logische Dogmatik:
kein „Tatbestand“).

Man soll diese Nötigung, Begriffe, Gattungen, Formen,
Zwecke, Gesetze zu bilden („eine Welt der identischen
Fälle“) nicht so verstehen, als ob wir damit die
wahre Welt zu fixieren imstande wären; sondern als
Nötigung, uns eine Welt zurecht zu machen, bei der unsre
Existenz ermöglicht wird: – wir schaffen damit eine Welt,
die berechenbar, vereinfacht, verständlich usw. für uns ist.

Diese selbe Nötigung besteht in der Sinnenaktivität,
welche der Verstand unterstützt – durch Vereinfachen, Vergröbern,
Unterstreichen und Ausdichten, auf dem alles „Wiedererkennen“,
alles Sich-verständlich-machen-können beruht.
Unsre Bedürfnisse haben unsre Sinne so präzisiert,
daß die „gleiche Erscheinungswelt“ immer wiederkehrt und
dadurch den Anschein der Wirklichkeit bekommen hat.

Unsre subjektive Nötigung, an die Logik zu glauben, drückt
nur aus, daß wir, längst, bevor uns die Logik selber zum
Bewußtsein kam, nichts getan haben als ihre Postulate in
das Geschehen hineinlegen: jetzt finden wir sie in dem
Geschehen vor –, wir können nicht mehr anders – und
vermeinen nun, diese Nötigung verbürge etwas über die
„Wahrheit“. Wir sind es, die das „Ding“, das „gleiche
Ding“, das Subjekt, das Prädikat, das Tun, das Objekt,
die Substanz, die Form geschaffen haben, nachdem wir das
Gleichmachen, das Grob- und Einfachmachen am längsten
getrieben haben. Die Welt erscheint uns logisch, weil wir
sie erst logisiert haben.

330.

Die fortwährenden Übergänge erlauben nicht, von „Individuum“
usw. zu reden; die „Zahl“ der Wesen ist selber
im Fluß. Wir würden nichts von Zeit und nichts von Bewegung
wissen, wenn wir nicht, in grober Weise, „Ruhendes“
neben Bewegtem zu sehen glaubten. Ebensowenig von
Ursache und Wirkung, und ohne die irrtümliche Konzeption
des „leeren Raumes“ wären wir gar nicht zur Konzeption
des Raums gekommen. Der Satz von der Identität
hat als Hintergrund den „Augenschein“, daß es
gleiche Dinge gibt. Eine werdende Welt könnte im strengen
Sinne nicht „begriffen“, nicht „erkannt“ werden; nur insofern
der „begreifende“ und „erkennende“ Intellekt eine
schon geschaffene grobe Welt vorfindet, gezimmert aus lauter
Scheinbarkeiten, aber fest geworden, insofern diese Art
Schein das Leben erhalten hat – nur insofern gibt es etwas
wie „Erkenntnis“: das heißt ein Messen der früheren
und der jüngeren Irrtümer aneinander.

331.

In einer Welt, die wesentlich falsch ist, wäre Wahrhaftigkeit
eine widernatürliche Tendenz: eine solche könnte
nur Sinn haben als Mittel zu einer besonderen höheren
Potenz von Falschheit. Damit eine Welt des Wahren,
Seienden fingiert werden konnte, mußte zuerst der Wahrhaftige
geschaffen sein (eingerechnet, daß ein solcher sich
„wahrhaftig“ glaubt).

Einfach, durchsichtig, mit sich nicht im Widerspruch, dauerhaft,
sich gleichbleibend, ohne Falte, Volte, Vorhang, Form:
ein Mensch derart konzipiert eine Welt des Seins als
„Gott“ nach seinem Bilde.

Damit Wahrhaftigkeit möglich ist, muß die ganze Sphäre
des Menschen sehr sauber, klein und achtbar sein: es muß
der Vorteil in jedem Sinne auf Seiten des Wahrhaftigen
sein. – Lüge, Tücke, Verstellung müssen Erstaunen erregen....

332.

Wenn der Charakter des Daseins falsch sein sollte –
das wäre nämlich möglich –, was wäre dann die Wahrheit,
alle unsere Wahrheit?... Eine gewissenlose Umfälschung
des Falschen? Eine höhere Potenz des Falschen?....

333.

Von der Vielartigkeit der Erkenntnis. Seine Relation
zu vielem anderen spüren (oder die Relation der Art)
– wie sollte das „Erkenntnis“ des andern sein! Die Art
zu kennen und zu erkennen ist selber schon unter den Existenzbedingungen:
dabei ist der Schluß, daß es keine anderen
Intellektarten geben könne (für uns selber) als die,
welche uns erhält, eine Übereilung: diese tatsächliche Existenzbedingung
ist vielleicht nur zufällig und vielleicht keineswegs
notwendig.

Unser Erkenntnisapparat nicht auf „Erkenntnis“ eingerichtet.

334.

Überschriften über einem modernen Narrenhaus.

„Denknotwendigkeiten sind Moralnotwendigkeiten.“

Herbert Spencer.

„Der letzte Prüfstein für die Wahrheit eines Satzes ist die
Unbegreiflichkeit ihrer Verneinung.“

Herbert Spencer.

335.

Es könnte scheinen, als ob ich der Frage nach der „Gewißheit“
ausgewichen sei. Das Gegenteil ist wahr: aber indem
ich nach dem Kriterium der Gewißheit fragte, prüfte
ich, nach welchem Schwergewichte überhaupt bisher gewogen
worden ist – und daß die Frage nach der Gewißheit selbst
schon eine abhängige Frage sei, eine Frage zweiten
Ranges.



b. Logik und Wissenschaft.

336.

Das Begierdenerdreich, aus dem die Logik herausgewachsen
ist: Herdeninstinkt im Hintergrunde. Die Annahme
der gleichen Fälle setzt die „gleiche Seele“ voraus.
Zum Zweck der Verständigung und Herrschaft.

337.

Zur Entstehung der Logik. Der fundamentale Hang,
gleichzusetzen, gleichzusehen wird modifiziert, im Zaum
gehalten durch Nutzen und Schaden, durch den Erfolg: es
bildet sich eine Anpassung aus, ein milderer Grad, in dem
er sich befriedigen kann, ohne zugleich das Leben zu verneinen
und in Gefahr zu bringen. Dieser ganze Prozeß ist
ganz entsprechend jenem äußeren, mechanischen (der sein
Symbol ist), daß das Plasma fortwährend, was es sich
aneignet, sich gleich macht und in seine Formen und Reihen
einordnet.

338.

Die Annahme des Seienden ist nötig, um denken und
schließen zu können: die Logik handhabt nur Formeln für
Gleichbleibendes. Deshalb wäre diese Annahme noch ohne
Beweiskraft für die Realität: „das Seiende“ gehört zu
unsrer Optik. Das „Ich“ als seiend (– durch Werden und
Entwicklung nicht berührt).

Die fingierte Welt von Subjekt, Substanz, „Vernunft“
usw. ist nötig – : eine ordnende, vereinfachende, fälschende,
künstlich-trennende Macht ist in uns. „Wahrheit“ ist
Wille, Herr zu werden über das Vielerlei der Sensationen:
– die Phänomene aufreihen auf bestimmte Kategorien.
Hierbei gehen wir vom Glauben an das „An-sich“ der
Dinge aus (wir nehmen die Phänomene als wirklich).

Der Charakter der werdenden Welt als unformulierbar,
als „falsch“, als „sich-widersprechend“. Erkenntnis
und Werden schließen sich aus. Folglich muß „Erkenntnis“
etwas anderes sein: es muß ein Wille zum Erkennbarmachen
vorangehen, eine Art Werden selbst muß die Täuschung
des Seienden schaffen.

339.

Ein- und dasselbe zu bejahen und zu verneinen mißlingt
uns: das ist ein subjektiver Erfahrungssatz, darin drückt sich
keine „Notwendigkeit“ aus, sondern nur ein Nichtvermögen.

Wenn, nach Aristoteles, der Satz vom Widerspruch der
gewisseste aller Grundsätze ist, wenn er der letzte und unterste
ist, auf den alle Beweisführungen zurückgehen, wenn in ihm
das Prinzip aller anderen Axiome liegt: um so strenger
sollte man erwägen, was er im Grunde schon an Behauptungen
voraussetzt. Entweder wird mit ihm etwas in
betreff des Wirklichen, Seienden behauptet, wie als ob man
es anderswoher bereits kennte; nämlich, daß ihm nicht entgegengesetzte
Prädikate zugesprochen werden können. Oder
der Satz will sagen: daß ihm entgegengesetzte Prädikate
nicht zugesprochen werden sollen. Dann wäre Logik ein
Imperativ, nicht zur Erkenntnis des Wahren, sondern zur
Setzung und Zurechtmachung einer Welt, die uns wahr
heißen soll.

Kurz, die Frage steht offen: sind die logischen Axiome
dem Wirklichen adäquat, oder sind sie Maßstäbe und Mittel,
um Wirkliches, den Begriff „Wirklichkeit“, für uns erst zu
schaffen?.... Um das Erste bejahen zu können, müßte
man aber, wie gesagt, das Seiende bereits kennen; was
schlechterdings nicht der Fall ist. Der Satz enthält also kein
Kriterium der Wahrheit, sondern einen Imperativ
über das, was als wahr gelten soll.

Gesetzt, es gäbe ein solches sich-selbst-identisches A gar
nicht, wie es jeder Satz der Logik (auch der Mathematik)
voraussetzt, das A wäre bereits eine Scheinbarkeit, so
hätte die Logik eine bloß scheinbare Welt zur Voraussetzung.
In der Tat glauben wir an jenen Satz unter dem
Eindruck der unendlichen Empirie, welche ihn fortwährend
zu bestätigen scheint. Das „Ding“ – das ist das eigentliche
Substrat zu A; unser Glaube an Dinge ist die Voraussetzung
für den Glauben an die Logik. Das A der Logik
ist wie das Atom eine Nachkonstruktion des „Dinges“....
Indem wir das nicht begreifen und aus der Logik ein Kriterium
des wahren Seins machen, sind wir bereits auf
dem Wege, alle jene Hypostasen: Substanz, Prädikat, Objekt,
Subjekt, Aktion usw. als Realitäten zu setzen: das heißt
eine metaphysische Welt zu konzipieren, das heißt eine „wahre
Welt“ (– diese ist aber die scheinbare Welt noch
einmal....).

Die ursprünglichsten Denkakte, das Bejahen und Verneinen,
das Für-wahr-halten und das Nicht-für-wahr-halten,
sind, insofern sie nicht nur eine Gewohnheit, sondern ein
Recht voraussetzen, überhaupt für wahr zu halten oder für
unwahr zu halten, bereits von einem Glauben beherrscht,
daß es für uns Erkenntnis gibt, daß Urteilen wirklich
die Wahrheit treffen könne: – kurz, die Logik
zweifelt nicht, etwas vom An-sich-Wahren aussagen zu können
(nämlich, daß ihm nicht entgegengesetzte Prädikate zukommen
können).

Hier regiert das sensualistische grobe Vorurteil, daß die
Empfindungen uns Wahrheiten über die Dinge lehren, –
daß ich nicht zu gleicher Zeit von ein und demselben Ding
sagen kann, es ist hart und es ist weich. (Der instinktive
Beweis, „ich kann nicht zwei entgegengesetzte Empfindungen
zugleich haben“ – ganz grob und falsch.)

Das begriffliche Widerspruchsverbot geht von dem Glauben
aus, daß wir Begriffe bilden können, daß ein Begriff
das Wesen eines Dinges nicht nur bezeichnet, sondern faßt..
Tatsächlich gilt die Logik (wie die Geometrie und Arithmetik)
nur von fingierten Wesenheiten, die wir geschaffen
haben. Logik ist der Versuch, nach einem von
uns gesetzten Seinsschema die wirkliche Welt zu begreifen,
richtiger: uns formulierbar, berechenbar zu
machen....

340.

Gleichheit und Ähnlichkeit.

1. Das gröbere Organ sieht viel scheinbare Gleichheit;



2. der Geist will Gleichheit, das heißt einen Sinneneindruck
subsummieren unter eine vorhandene Reihe: ebenso
wie der Körper Unorganisches sich assimiliert.

Zum Verständnis der Logik:

der Wille zur Gleichheit ist der Wille zur Macht –
der Glaube, daß etwas so und so sei (das Wesen des Urteils),
ist die Folge eines Willens, es soll so viel als möglich
gleich sein.

341.

Die Logik ist geknüpft an die Bedingung: gesetzt, es
gibt identische Fälle. Tatsächlich, damit logisch gedacht
und geschlossen werde, muß diese Bedingung erst als erfüllt
fingiert werden. Das heißt: der Wille zur logischen
Wahrheit kann erst sich vollziehen, nachdem eine grundsätzliche
Fälschung alles Geschehens angenommen ist. Woraus
sich ergibt, daß hier ein Trieb waltet, der beider Mittel fähig
ist, zuerst der Fälschung und dann der Durchführung seines
Gesichtspunktes: die Logik stammt nicht aus dem Willen
zur Wahrheit.

342.

Die logische Bestimmtheit, Durchsichtigkeit als Kriterium
der Wahrheit („omne illud verum est, quod clare et distincte
percipitur“ Descartes): damit ist die mechanische
Welthypothese erwünscht und glaublich.

Aber das ist eine grobe Verwechslung: wie simplex sigillum
veri. Woher weiß man das, daß die wahre Beschaffenheit
der Dinge in diesem Verhältnis zu unserm Intellekt
steht? – Wäre es nicht anders? daß die ihm am meisten
das Gefühl von Macht und Sicherheit gebende Hypothese
am meisten von ihm bevorzugt, geschätzt und folglich
als wahr bezeichnet wird? – Der Intellekt setzt sein freiestes
und stärkstes Vermögen und Können als Kriterium
der Wertvollsten, folglich Wahren....

„Wahr“: von seiten des Gefühls aus – : was das Gefühl
am stärksten erregt („Ich“);



von seiten des Denkens aus – : was dem Denken das
größte Gefühl von Kraft gibt;

von seiten des Tastens, Sehens, Hörens aus – : wobei
am stärksten Widerstand zu leisten ist.

Also die höchsten Grade in der Leistung erwecken für
das Objekt den Glauben an dessen „Wahrheit“, das heißt
Wirklichkeit. Das Gefühl der Kraft, des Kampfes, des
Widerstandes überredet dazu, daß es etwas gibt, dem hier
widerstanden wird.

343.

Das Urteil – das ist der Glaube: „dies und dies ist so.“
Also steckt im Urteil das Geständnis, einem „identischen
Fall“ begegnet zu sein: es setzt also Vergleichung voraus,
mit Hilfe des Gedächtnisses. Das Urteil schafft es nicht,
daß ein identischer Fall da zu sein scheint. Vielmehr es
glaubt einen solchen wahrzunehmen; es arbeitet unter der
Voraussetzung, daß es überhaupt identische Fälle gibt. Wie
heißt nun jene Funktion, die viel älter, früher arbeitend sein
muß, welche an sich ungleiche Fälle ausgleicht und verähnlicht?
Wie heißt jene zweite, welche auf Grund dieser ersten
usw. „Was gleiche Empfindungen erregt, ist gleich“: wie
aber heißt das, was Empfindungen gleich macht, als gleich
„nimmt“? – Es könnte gar keine Urteile geben, wenn nicht
erst innerhalb der Empfindungen eine Art Ausgleichung geübt
wäre: Gedächtnis ist nur möglich mit einem beständigen
Unterstreichen des schon Gewohnten, Erlebten. – Bevor
geurteilt wird, muß der Prozeß der Assimilation schon
getan sein: also liegt auch hier eine intellektuelle Tätigkeit
vor, die nicht ins Bewußtsein fällt, wie beim Schmerz infolge
einer Verwundung. Wahrscheinlich entspricht allen organischen
Funktionen ein inneres Geschehen, also ein Assimilieren,
Ausscheiden, Wachsen usw.

Wesentlich: vom Leib ausgehen und ihn als Leitfaden zu
benutzen. Er ist das viel reichere Phänomen, welches deutlichere
Beobachtung zuläßt. Der Glaube an den Leib ist
besser festgestellt, als der Glaube an den Geist.

„Eine Sache mag noch so stark geglaubt werden: darin
liegt kein Kriterium der Wahrheit.“ Aber was ist Wahrheit?
Vielleicht eine Art Glaube, welche zur Lebensbedingung
geworden ist? Dann freilich wäre die Stärke ein
Kriterium, zum Beispiel in betreff der Kausalität.

344.

Grundlösung. – Wir glauben an die Vernunft: diese
aber ist die Philosophie der grauen Begriffe. Die Sprache
ist auf die allernaivsten Vorurteile hin gebaut.

Nun lesen wir Disharmonien und Probleme in die Dinge
hinein, weil wir nur in der sprachlichen Form denken, –
somit die „ewige Wahrheit“ der „Vernunft“ glauben (zum
Beispiel Subjekt, Prädikat usw.).

Wir hören auf zu denken, wenn wir es nicht in dem
sprachlichen Zwange tun wollen, wir langen gerade noch
bei dem Zweifel an, hier eine Grenze als Grenze zu sehen.

Das vernünftige Denken ist ein Interpretieren nach
einem Schema, welches wir nicht abwerfen können.

345.

Der ganze Erkenntnisapparat ist ein Abstraktions- und
Simplifikationsapparat – nicht auf Erkenntnis gerichtet,
sondern auf Bemächtigung der Dinge: „Zweck“ und
„Mittel“ sind so fern vom Wesen wie die „Begriffe“. Mit
„Zweck“ und „Mittel“ bemächtigt man sich des Prozesses
(– man erfindet einen Prozeß, der faßbar ist), mit „Begriffen“
aber der „Dinge“, welche den Prozeß machen.

346.

Die erfinderische Kraft, welche Kategorien erdichtet hat,
arbeitete im Dienst des Bedürfnisses, nämlich von Sicherheit,
von schneller Verständlichkeit auf Grund von Zeichen
und Klängen, von Abkürzungsmitteln: – es handelt sich
nicht um metaphysische Wahrheiten bei „Substanz“, „Subjekt“,
„Objekt“, „Sein“, „Werden“. – Die Mächtigen
sind es, welche die Namen der Dinge zum Gesetz gemacht
haben, und unter den Mächtigen sind es die größten Abstraktionskünstler,
die die Kategorien geschaffen haben.



347.

Nicht „erkennen“, sondern schematisieren, – dem Chaos
so viel Regularität und Formen auflegen, als es unserm
praktischen Bedürfnis genugtut.

In der Bildung der Vernunft, der Logik, der Kategorien
ist das Bedürfnis maßgebend gewesen: das Bedürfnis,
nicht zu „erkennen“, sondern zu subsummieren, zu schematisieren,
zum Zweck der Verständigung, der Berechnung....
(Das Zurechtmachen, das Ausdichten zum Ähnlichen, Gleichen,
– derselbe Prozeß, den jeder Sinneseindruck durchmacht,
ist die Entwicklung der Vernunft!) Hier hat nicht
eine präexistente „Idee“ gearbeitet: sondern die Nützlichkeit,
daß nur, wenn wir grob und gleichgemacht die Dinge sehen,
sie für uns berechenbar und handlich werden.... Die Finalität
in der Vernunft ist eine Wirkung, keine Ursache: bei
jeder anderen Art Vernunft, zu der es fortwährend Ansätze
gibt, mißrät das Leben, – es wird unübersichtlich –, zu ungleich –

Die Kategorien sind „Wahrheiten“ nur in dem Sinne,
als sie lebenbedingend für uns sind: wie der Euklidische
Raum eine solche bedingte „Wahrheit“ ist. (An sich geredet:
da niemand die Notwendigkeit, daß es gerade Menschen
gibt, aufrecht erhalten wird, ist die Vernunft, so wie
der Euklidische Raum, eine bloße Idiosynkrasie bestimmter
Tierarten, und eine neben vielen anderen....)

Die subjektive Nötigung, hier nicht widersprechen zu können,
ist eine biologische Nötigung: der Instinkt der Nützlichkeit,
so zu schließen wie wir schließen, steckt uns im Leibe,
wir sind beinahe dieser Instinkt.... Welche Naivität aber,
daraus einen Beweis zu ziehen, daß wir damit eine „Wahrheit
an sich“ besäßen!.... Das Nicht-widersprechen-können
beweist ein Unvermögen, nicht eine „Wahrheit“.

348.

„Erkennen“ ist ein Zurückbeziehen: seinem Wesen nach
ein regressus in infinitum. Was Halt macht (bei einer angeblichen
causa prima, bei einem Unbedingten usw.) ist die
Faulheit, die Ermüdung – –



349.

Wissenschaft – Umwandlung der Natur in Begriffe zum
Zweck der Beherrschung der Natur – das gehört in die
Rubrik „Mittel“.

Aber der Zweck und Wille des Menschen muß ebenso
wachsen, die Absicht in Hinsicht auf das Ganze.

350.

Die Wissenschaft – das war bisher die Beseitigung der
vollkommenen Verworrenheit der Dinge durch Hypothesen,
welche alles „erklären“, – also aus dem Widerwillen des
Intellekts an dem Chaos. – Dieser selbe Widerwille ergreift
mich bei der Betrachtung meiner selber: die innere
Welt möchte ich auch durch ein Schema mir bildlich vorstellen
und über die intellektuelle Verworrenheit hinauskommen.
Die Moral war eine solche Vereinfachung: sie
lehrte den Menschen als erkannt, als bekannt. – Nun
haben wir die Moral vernichtet – wir selber sind uns wieder
völlig dunkel geworden! Ich weiß, daß ich von mir nichts
weiß. Die Physik ergibt sich als eine Wohltat für das
Gemüt: die Wissenschaft (als der Weg zur Kenntnis) bekommt
einen neuen Zauber nach der Beseitigung der Moral
– und weil wir hier allein Konsequenz finden, so müssen
wir unser Leben darauf einrichten, sie uns zu erhalten.
Dies ergibt eine Art praktischen Nachdenkens über unsre
Existenzbedingungen als Erkennenden.

351.

Wir finden als das Stärkste und fortwährend Geübte auf
allen Stufen des Lebens das Denken, – in jedem Perzipieren
und scheinbaren Erleiden auch noch! Offenbar wird
es dadurch am mächtigsten und anspruchsvollsten, und
auf die Dauer tyrannisiert es alle anderen Kräfte. Es wird
endlich die „Leidenschaft an sich“.

352.

Es ist nicht genug, daß du einsiehst, in welcher Unwissenheit
Mensch und Tier lebt: du mußt auch noch den Willen
zur Unwissenheit haben und hinzulernen. Es ist dir nötig,
zu begreifen, daß ohne diese Art Unwissenheit das Leben
selber unmöglich wäre, daß sie eine Bedingung ist, unter
welcher das Lebendige allein sich erhält und gedeiht: eine
große, feste Glocke von Unwissenheit muß um dich stehen.

353.

Wir wissen, daß die Zerstörung einer Illusion noch keine
Wahrheit ergibt, sondern nur ein Stück Unwissenheit
mehr, eine Erweiterung unseres „leeren Raumes“, einen
Zuwachs unserer „Öde“ –

354.

Die Entwicklung der Wissenschaft löst das „Bekannte“
immer mehr in ein Unbekanntes auf: – sie will aber gerade
das Umgekehrte und geht von dem Instinkt aus,
das Unbekannte auf das Bekannte zurückzuführen.

In summa bereitet die Wissenschaft eine souveräne Unwissenheit
vor, ein Gefühl, daß „Erkennen“ gar nicht vorkommt,
daß es eine Art Hochmut war, davon zu träumen,
mehr noch, daß wir nicht den geringsten Begriff übrig behalten,
um auch nur „Erkennen“ als eine Möglichkeit gelten
zu lassen, – daß „Erkennen“ selbst eine widerspruchsvolle
Vorstellung ist. Wir übersetzen eine uralte Mythologie
und Eitelkeit des Menschen in die harte Tatsache: so
wenig „Ding an sich“, so wenig ist „Erkenntnis an sich“
noch erlaubt als Begriff. Die Verführung durch „Zahl und
Logik“, die Verführung durch die „Gesetze“.

„Weisheit“ als Versuch, über die perspektivischen
Schätzungen (das heißt über den „Willen zur Macht“) hinweg
zu kommen: ein lebensfeindliches und auflösendes
Prinzip, Symptom wie bei den Indern usw., Schwächung
der Aneignungskraft.

355.

Das Recht auf den großen Affekt – für den Erkennenden
wieder zurückzugewinnen! nachdem die Entselbstung
und der Kultus des „Objektiven“ eine falsche Rangordnung
auch in dieser Sphäre geschaffen haben. Der Irrtum kam
auf die Spitze, als Schopenhauer lehrte: eben im Loskommen
vom Affekt, vom Willen liege der einzige Zugang
zum „Wahren“, zur Erkenntnis; der willensfreie Intellekt
könne gar nicht anders, als das wahre, eigentliche Wesen
der Dinge sehen.

Derselbe Irrtum in arte: als ob alles schön wäre, sobald
es ohne Willen angeschaut wird.

356.

Keine „moralische Erziehung“ des Menschengeschlechts:
sondern die Zwangsschule der wissenschaftlichen Irrtümer
ist nötig, weil die „Wahrheit“ degoutiert und das
Leben verleidet, – vorausgesetzt, daß der Mensch nicht schon
unentrinnbar in seine Bahn gestoßen ist und seine redliche
Einsicht mit einem tragischen Stolze auf sich nimmt.

357.

Die wertvollsten Einsichten werden am spätesten gefunden:
aber die wertvollsten Einsichten sind die Methoden.

Alle Methoden, alle Voraussetzungen unsrer jetzigen Wissenschaft
haben jahrtausendelang die tiefste Verachtung gegen
sich gehabt: auf sie hin ist man aus dem Verkehr mit
honetten Menschen ausgeschlossen worden, – man galt
als „Feind Gottes“, als Verächter des höchsten Ideals,
als „Besessener“.

Wir haben das ganze Pathos der Menschheit gegen uns
gehabt, – unser Begriff von dem, was die „Wahrheit“
sein soll, was der Dienst der Wahrheit sein soll, unsre Objektivität,
unsre Methode, unsre stille, vorsichtige, mißtrauische
Art war vollkommen verächtlich.... Im Grunde
war es ein ästhetischer Geschmack, was die Menschheit am
längsten gehindert hat: sie glaubte an den pittoresken Effekt
der Wahrheit, sie verlangte vom Erkennenden, daß er stark
auf die Phantasie wirke.

Das sieht aus, als ob ein Gegensatz erreicht, ein Sprung
gemacht worden sei: in Wahrheit hat jene Schulung durch
die Moralhyperbeln Schritt für Schritt jenes Pathos milderer
Art vorbereitet, das als wissenschaftlicher Charakter
leibhaft wurde....



Die Gewissenhaftigkeit im Kleinen, die Selbstkontrolle
des religiösen Menschen war eine Vorschule zum wissenschaftlichen
Charakter: vor allem die Gesinnung, welche
Probleme ernst nimmt, noch abgesehen davon, was persönlich
dabei für einen herauskommt....

358.

Nicht der Sieg der Wissenschaft ist das, was unser
19. Jahrhundert auszeichnet, sondern der Sieg der wissenschaftlichen
Methode über die Wissenschaft.

c. Ursache und Wirkung.

359.

Kritik des Begriffs „Ursache“. – Wir haben absolut
keine Erfahrung über eine Ursache; psychologisch nachgerechnet,
kommt uns der ganze Begriff aus der subjektiven
Überzeugung, daß wir Ursache sind, nämlich, daß der Arm
sich bewegt.... Aber das ist ein Irrtum. Wir unterscheiden
uns, die Täter, vom Tun, und von diesem Schema
machen wir überall Gebrauch, – wir suchen nach einem
Täter zu jedem Geschehen. Was haben wir gemacht? Wir
haben ein Gefühl von Kraft, Anspannung, Widerstand, ein
Muskelgefühl, das schon der Beginn der Handlung ist, als
Ursache mißverstanden, oder den Willen, das und das
zu tun, weil auf ihn die Aktion folgt, als Ursache verstanden.

„Ursache“ kommt gar nicht vor: von einigen Fällen, wo
sie uns gegeben schien, und wo wir aus uns sie projiziert
haben zum Verständnis des Geschehens, ist die Selbsttäuschung
nachgewiesen. Unser „Verständnis eines Geschehens“
bestand darin, daß wir ein Subjekt erfanden, welches
verantwortlich wurde dafür, daß etwas geschah, und wie es
geschah. Wir haben unser Willensgefühl, unser „Freiheits“-gefühl,
unser Verantwortlichkeitsgefühl und unsre Absicht
zu einem Tun in den Begriff „Ursache“ zusammengefaßt:
causa efficiens und causa finalis ist in der Grundkonzeption
eins.

Wir meinten, eine Wirkung sei erklärt, wenn ein Zustand
aufgezeigt würde, dem sie bereits inhäriert. Tatsächlich erfinden
wir alle Ursachen nach dem Schema der Wirkung:
letztere ist uns bekannt.... Umgekehrt sind wir außerstande,
von irgendeinem Dinge vorauszusagen, was es „wirkt“.
Das Ding, das Subjekt, der Wille, die Absicht – alles inhäriert
der Konzeption „Ursache“. Wir suchen nach Dingen,
um zu erklären, weshalb sich etwas verändert hat. Selbst
noch das Atom ist ein solches hinzugedachtes „Ding“ und
„Ursubjekt“....

Endlich begreifen wir, daß Dinge – folglich auch Atome
– nichts wirken: weil sie gar nicht da sind, – daß der
Begriff Kausalität vollkommen unbrauchbar ist. – Aus
einer notwendigen Reihenfolge von Zuständen folgt nicht
deren Kausalverhältnis (– das hieße deren wirkende Vermögen
von eins auf zwei, auf drei, auf vier, auf fünf springen
machen). Es gibt weder Ursachen noch Wirkungen.
Sprachlich wissen wir davon nicht loszukommen. Aber daran
liegt nichts. Wenn ich den Muskel von seinen „Wirkungen“
getrennt denke, so habe ich ihn negiert....

In summa: ein Geschehen ist weder bewirkt, noch bewirkend.
Causa ist ein Vermögen zu wirken, hinzu erfunden
zum Geschehen....

Die Kausalitätsinterpretation eine Täuschung....
Ein „Ding“ ist die Summe seiner Wirkungen, synthetisch
gebunden durch einen Begriff, Bild. Tatsächlich hat die
Wissenschaft den Begriff Kausalität seines Inhalts entleert
und ihn übrig behalten zu einer Gleichnisformel, bei der es
im Grunde gleichgültig geworden ist, auf welcher Seite Ursache
oder Wirkung. Es wird behauptet, daß in zwei
Komplexzuständen (Kraftkonstellationen) die Quanten Kraft
gleich blieben.

Die Berechenbarkeit eines Geschehens liegt nicht darin,
daß eine Regel befolgt wurde, oder einer Notwendigkeit
gehorcht wurde, oder ein Gesetz von Kausalität von uns in
jedes Geschehen projiziert wurde – : sie liegt in der Wiederkehr
„identischer Fälle“.

Es gibt nicht, wie Kant meint, einen Kausalitätssinn.
Man wundert sich, man ist beunruhigt, man will etwas Bekanntes,
woran man sich halten kann.... Sobald im Neuen
uns etwas Altes aufgezeigt wird, sind wir beruhigt. Der
angebliche Kausalitätsinstinkt ist nur die Furcht vor dem
Ungewohnten und der Versuch, in ihm etwas Bekanntes
zu entdecken, – ein Suchen nicht nach Ursachen, sondern
nach Bekanntem.

360.

In jedem Urteile steckt der ganze, volle, tiefe Glaube an
Subjekt und Prädikat oder an Ursache und Wirkung (nämlich
als die Behauptung, daß jede Wirkung Tätigkeit sei und
daß jede Tätigkeit einen Täter voraussetze); und dieser letztere
Glaube ist sogar nur ein Einzelfall des ersteren, so daß
als Grundglaube der Glaube übrig bleibt: es gibt Subjekte;
alles, was geschieht, verhält sich prädikativ zu irgend welchem
Subjekte.

Ich bemerke etwas und suche nach einem Grund dafür:
das heißt ursprünglich: ich suche nach einer Absicht darin,
und vor allem nach einem, der Absicht hat, nach einem Subjekt,
einem Täter: alles Geschehen ein Tun, – ehemals
sah man in allem Geschehen Absichten, dies ist unsere älteste
Gewohnheit. Hat das Tier sie auch? Ist es, als Lebendiges,
nicht auch auf die Interpretation nach sich angewiesen?
Die Frage „warum?“ ist immer die Frage nach
der causa finalis, nach einem „Wozu?“ Von einem „Sinn
der causa efficiens“ haben wir nichts: hier hat Hume
recht, die Gewohnheit (aber nicht nur die des Individuums!)
läßt uns erwarten, daß ein gewisser, oft beobachteter
Vorgang auf den andern folgt: weiter nichts! Was
uns die außerordentliche Festigkeit des Glaubens an Kausalität
gibt, ist nicht die große Gewohnheit des Hintereinanders
von Vorgängen, sondern unsre Unfähigkeit, ein
Geschehen anders interpretieren zu können denn als ein
Geschehen aus Absichten. Es ist der Glaube an das Lebendige
und Denkende als an das einzig Wirkende – an
den Willen, die Absicht –, es ist der Glaube, daß alles Geschehen
ein Tun sei, daß alles Tun einen Täter voraussetze,
es ist der Glaube an das „Subjekt“. Sollte dieser Glaube
an den Subjekt- und Prädikatbegriff nicht eine große
Dummheit sein?

Frage: ist die Absicht Ursache eines Geschehens? Oder
ist auch das Illusion? Ist sie nicht das Geschehen selbst?

361.

Zur Bekämpfung des Determinismus und der Teleologie.
– Daraus, daß etwas regelmäßig erfolgt und berechenbar
erfolgt, ergibt sich nicht, daß es notwendig erfolgt.
Daß ein Quantum Kraft sich in jedem bestimmten
Falle auf eine einzige Art und Weise bestimmt und benimmt,
macht es nicht zum „unfreien Willen“. Die „mechanische
Notwendigkeit“ ist kein Tatbestand: wir erst haben sie in das
Geschehen hineininterpretiert. Wir haben die Formulierbarkeit
des Geschehens ausgedeutet als Folge einer über
dem Geschehen waltenden Nezessität. Aber daraus, daß ich
etwas Bestimmtes tue, folgt keineswegs, daß ich es gezwungen
tue. Der Zwang ist in den Dingen gar nicht nachweisbar:
die Regel beweist nur, daß ein und dasselbe Geschehen
nicht auch ein anderes Geschehen ist. Erst dadurch,
daß wir Subjekte, „Täter“ in die Dinge hineingedeutet
haben, entsteht der Anschein, daß alles Geschehen die Folge
von einem auf Subjekte ausgeübten Zwange ist, – ausgeübt
von wem? wiederum von einem „Täter“. Ursache und
Wirkung – ein gefährlicher Begriff, solange man ein Etwas
denkt, das verursacht, und ein Etwas, auf das gewirkt
wird.

a) Die Notwendigkeit ist kein Tatbestand, sondern eine
Interpretation.

b) Hat man begriffen, daß das „Subjekt“ nichts ist,
was wirkt, sondern nur eine Fiktion, so folgt vielerlei.

Wir haben nur nach dem Vorbilde des Subjekts die
Dinglichkeit erfunden und in den Sensationenwirrwarr
hineininterpretiert. Glauben wir nicht mehr an das wirkende
Subjekt, so fällt auch der Glaube an wirkende
Dinge, an Wechselwirkung, Ursache und Wirkung zwischen
jenen Phänomenen, die wir Dinge nennen.

Es fällt damit natürlich auch die Welt der wirkenden
Atome: deren Annahme immer unter der Voraussetzung
gemacht ist, daß man Subjekte braucht.

Es fällt endlich auch das „Ding an sich“: weil das im
Grunde die Konzeption eines „Subjekts an sich“ ist. Aber
wir begriffen, daß das Subjekt fingiert ist. Der Gegensatz
„Ding an sich“ und „Erscheinung“ ist unhaltbar; damit
aber fällt auch der Begriff „Erscheinung“ dahin.

c) Geben wir das wirkende Subjekt auf, so auch das
Objekt, auf das gewirkt wird. Die Dauer, die Gleichheit
mit sich selbst, das Sein inhäriert weder dem, was Subjekt,
noch dem, was Objekt genannt wird: es sind Komplexe
des Geschehens, in Hinsicht auf andere Komplexe scheinbar
dauerhaft, – also zum Beispiel durch eine Verschiedenheit
im Tempo des Geschehens (Ruhe – Bewegung, fest –
locker: alles Gegensätze, die nicht an sich existieren und mit
denen tatsächlich nur Gradverschiedenheiten ausgedrückt
werden, die für ein gewisses Maß von Optik sich als Gegensätze
ausnehmen. Es gibt keine Gegensätze: nur von denen
der Logik her haben wir den Begriff des Gegensatzes – und
von da aus fälschlich in die Dinge übertragen).

d) Geben wir den Begriff „Subjekt“ und „Objekt“ auf,
dann auch den Begriff „Substanz“ – und folglich auch
dessen verschiedene Modifikationen, zum Beispiel, „Materie“,
„Geist“ und andere hypothetische Wesen, „Ewigkeit und
Unveränderlichkeit des Stoffs“ usw. Wir sind die Stofflichkeit
los.

Moralisch ausgedrückt, ist die Welt falsch. Aber insofern
die Moral selbst ein Stück dieser Welt ist, so ist die
Moral falsch.

Der Wille zur Wahrheit ist ein Festmachen, ein Wahr-,
Dauerhaftmachen, ein Aus-dem-Auge-schaffen jenes falschen
Charakters, eine Umdeutung desselben ins Seiende.
„Wahrheit“ ist somit nicht etwas, das da wäre und das aufzufinden,
zu entdecken wäre, – sondern etwas, das zu
schaffen ist und das den Namen für einen Prozeß abgibt,
mehr noch für einen Willen der Überwältigung, der
an sich kein Ende hat: Wahrheit hineinlegen, als ein processus
in infinitum, ein aktives Bestimmen, – nicht
ein Bewußtwerden von etwas, das an sich fest und bestimmt
wäre. Es ist ein Wort für den „Willen zur Macht“.

Das Leben ist auf die Voraussetzung eines Glaubens an
Dauerndes und Regulär-Wiederkehrendes gegründet; je
mächtiger das Leben, um so breiter muß die erratbare, gleichsam
seiend gemachte Welt sein. Logisierung, Rationalisierung,
Systematisierung als Hilfsmittel des Lebens.

Der Mensch projiziert seinen Trieb zur Wahrheit, sein
„Ziel“ in einem gewissen Sinne außer sich als seiende
Welt, als metaphysische Welt, als „Ding an sich“, als bereits
vorhandene Welt. Sein Bedürfnis als Schaffender
erdichtet bereits die Welt, an der er arbeitet, nimmt sie vorweg;
diese Vorwegnahme (dieser „Glaube“ an die Wahrheit)
ist seine Stütze.

Alles Geschehen, alle Bewegung, alles Werden als ein
Feststellen von Grad- und Kraftverhältnissen, als ein
Kampf....

Sobald wir uns jemanden imaginieren, der verantwortlich
ist dafür, daß wir so und so sind usw. (Gott, Natur),
ihm also unsre Existenz, unser Glück und Elend als Absicht
zulegen, verderben wir uns die Unschuld des Werdens.
Wir haben dann jemanden, der durch uns und mit
uns etwas erreichen will.

Das „Wohl des Individuums“ ist ebenso imaginär als
das „Wohl der Gattung“: das erstere wird nicht dem
letzteren geopfert, Gattung ist, aus der Ferne betrachtet,
etwas ebenso Flüssiges wie Individuum. „Erhaltung der
Gattung“ ist nur eine Folge des Wachstums der Gattung,
das heißt der Überwindung der Gattung auf dem Wege
zu einer stärkeren Art.



Thesen. – Daß die anscheinende „Zweckmäßigkeit“
(„die aller menschlichen Kunst unendlich überlegene Zweckmäßigkeit“)
bloß die Folge jenes in allem Geschehen sich
abspielenden Willens zur Macht ist – : daß das Stärkerwerden
Ordnungen mit sich bringt, die einem Zweckmäßigkeitsentwurf
ähnlich sehen – : daß die anscheinenden
Zwecke nicht beabsichtigt sind, aber, sobald die Übermacht
über eine geringere Macht erreicht ist und letztere als Funktion
der größeren arbeitet, eine Ordnung des Ranges, der
Organisation den Anschein einer Ordnung von Mittel und
Zweck erwecken muß.

Gegen die anscheinende „Notwendigkeit“:

– diese nur ein Ausdruck dafür, daß eine Kraft nicht
auch etwas anderes ist.

Gegen die anscheinende „Zweckmäßigkeit“:

– letztere nur ein Ausdruck für eine Ordnung von
Machtsphären und deren Zusammenspiel.

362.

„Es mußte in der Ausbildung des Denkens der Punkt
eintreten, wo es zum Bewußtsein kam, daß das, was man
als Eigenschaften der Dinge bezeichnete, Empfindungen
des empfindenden Subjekts seien: damit hörten die Eigenschaften
auf, dem Dinge anzugehören.“ Es blieb „das Ding
an sich“ übrig. Die Unterscheidung zwischen Ding an sich
und des Dinges für uns basiert auf der älteren, naiven
Wahrnehmung, die dem Dinge Energie beilegte: aber die
Analyse ergab, daß auch die Kraft hineingedichtet worden
ist, und ebenso – die Substanz. „Das Ding affiziert ein
Subjekt“? Wurzel der Substanzvorstellung in der Sprache,
nicht im Außer-uns-Seienden! Das Ding an sich ist gar
kein Problem!

Das Seiende wird als Empfindung zu denken sein, welcher
nichts Empfindungsloses mehr zugrunde liegt.

In der Bewegung ist kein neuer Inhalt der Empfindung
gegeben. Das Seiende kann nicht inhaltliche Bewegung sein:
also Form des Seins.



Nebenbei: Die Erklärung des Geschehens kann versucht
werden einmal: durch Vorstellung von Bildern des Geschehens,
die ihm voranlaufen (Zwecke);

zweitens: durch Vorstellung von Bildern, die ihm nachlaufen
(die mathematisch-physikalische Erklärung).

Beide soll man nicht durcheinanderwerfen. Also: die physische
Erklärung, welche die Verbildlichung der Welt ist aus
Empfindung und Denken, kann nicht selber wieder das Empfinden
und Denken ableiten und entstehen machen: vielmehr
muß die Physik auch die empfindende Welt konsequent
als ohne Empfindung und Zweck konstruieren – bis
hinauf zum höchsten Menschen. Und die teleologische ist nur
eine Geschichte der Zwecke und nie physikalisch!

363.

Die Auslegung eines Geschehens als entweder Tun oder
Leiden (– also jedes Tun ein Leiden) sagt: jede Veränderung,
jedes Anderswerden setzt einen Urheber voraus und
einen, an dem „verändert“ wird.

364.

Unsre Unart, ein Erinnerungszeichen, eine abkürzende Formel
als Wesen zu nehmen, schließlich als Ursache, zum
Beispiel vom Blitz zu sagen: „er leuchtet“. Oder gar das
Wörtchen „ich“. Eine Art von Perspektive im Sehen wieder
als Ursache des Sehens selbst zu setzen: das war das
Kunststück in der Erfindung des „Subjekts“, des „Ichs“!

365.

Ich glaube an den absoluten Raum, als Substrat der
Kraft: diese begrenzt und gestaltet. Die Zeit ewig. Aber an
sich gibt es nicht Raum, noch Zeit. „Veränderungen“ sind
nur Erscheinungen (oder Sinnesvorgänge für uns); wenn
wir zwischen diesen noch so regelmäßige Wiederkehr ansetzen,
so ist damit nichts begründet als eben diese Tatsache, daß es
immer so geschehen ist. Das Gefühl, daß das post hoc ein
propter hoc ist, ist leicht als Mißverständnis abzuleiten;
es ist begreiflich. Aber Erscheinungen können nicht „Ursachen“
sein!



366.

„Wille zur Macht“ und Kausalismus. – Psychologisch
nachgerechnet, ist der Begriff „Ursache“ unser Machtgefühl
vom sogenannten Wollen, – unser Begriff „Wirkung“
der Aberglaube, daß dies Machtgefühl die Macht
selbst sei, welche bewegt....

Ein Zustand, der ein Geschehen begleitet und schon eine
Wirkung des Geschehens ist, wird projiziert als „zureichender
Grund“ desselben; – das Spannungsverhältnis unsres
Machtgefühls (die Lust als Gefühl der Macht), des überwundenen
Widerstandes – sind das Illusionen? –

Übersetzen wir den Begriff „Ursache“ wieder zurück in
die uns einzig bekannte Sphäre, woraus wir ihn genommen
haben: so ist uns keine Veränderung vorstellbar, bei der
es nicht einen Willen zur Macht gibt. Wir wissen eine Veränderung
nicht abzuleiten, wenn nicht ein Übergreifen von
Macht über andere Macht statthat.

Die Mechanik zeigt uns nur Folgen, und dazu noch im
Bilde (Bewegung ist eine Bilderrede). Die Gravitation selbst
hat keine mechanische Ursache, da sie der Grund erst für mechanische
Folgen ist.

Der Wille zur Akkumulation von Kraft ist spezifisch
für das Phänomen des Lebens, für Ernährung, Zeugung,
Vererbung, – für Gesellschaft, Staat, Sitte, Autorität.
Sollten wir diesen Willen nicht als bewegende Ursache auch
in der Chemie annehmen dürfen? – und in der kosmischen
Ordnung?

Nicht bloß Konstanz der Energie: sondern Maximalökonomie
des Verbrauchs: so daß das Stärkerwerdenwollen
von jedem Kraftzentrum aus die einzige Realität ist, –
nicht Selbstbewahrung, sondern Aneignen-, Herrwerden-,
Mehrwerden-, Stärkerwerdenwollen.

Daß Wissenschaft möglich ist, das soll uns ein Kausalitätsprinzip
beweisen? „Aus gleichen Ursachen gleiche Wirkungen“
– „Ein permanentes Gesetz der Dinge“ – „Eine
invariable Ordnung“? – Weil etwas berechenbar ist, ist es
deshalb schon notwendig?



Wenn etwas so und nicht anders geschieht, so ist darin
kein „Prinzip“, kein „Gesetz“, keine „Ordnung“, sondern
es wirken Kraftquanta, deren Wesen darin besteht, auf alle
anderen Kraftquanta Macht auszuüben.

Können wir ein Streben nach Macht annehmen, ohne
eine Lust- und Unlustempfindung, das heißt ohne ein Gefühl
von der Steigerung und Verminderung der Macht? Der
Mechanismus ist nur eine Zeichensprache für die interne
Tatsachenwelt kämpfender und überwindender Willensquanta?
Alle Voraussetzungen des Mechanismus, Stoff, Atom,
Schwere, Druck und Stoß sind nicht „Tatsachen an sich“,
sondern Interpretationen mit Hilfe psychischer Fiktionen.

Das Leben als die uns bekannteste Form des Seins ist
spezifisch ein Wille zur Akkumulation der Kraft – : alle
Prozesse des Lebens haben hier ihren Hebel: nichts will sich
erhalten, alles soll summiert und akkumuliert werden.

Das Leben als ein Einzelfall (Hypothese von da aus auf
den Gesamtcharakter des Daseins –) strebt nach einem
Maximalgefühl von Macht; ist essentiell ein Streben
nach Mehr von Macht; Streben ist nichts anderes als
Streben nach Macht; das Unterste und Innerste bleibt dieser
Wille. (Mechanik ist eine bloße Semiotik der Folgen.)

d. Ich und Außenwelt.

367.

Der Substanzbegriff eine Folge des Subjektbegriffs:
nicht umgekehrt! Geben wir die Seele, „das Subjekt“,
preis, so fehlt die Voraussetzung für eine „Substanz“ überhaupt.
Man bekommt Grade des Seienden, man verliert
das Seiende.

Kritik der „Wirklichkeit“: worauf führt die „Mehr-oder-Weniger-Wirklichkeit“,
die Gradation des Seins,
an die wir glauben? –

Unser Grad von Lebens- und Machtgefühl (Logik und
Zusammenhang des Erlebten) gibt uns das Maß von
„Sein“, „Realität“, „Nicht-Schein“.



Subjekt: das ist die Terminologie unsres Glaubens an
eine Einheit unter allen den verschiedenen Momenten höchsten
Realitätsgefühls: wir verstehen diesen Glauben als
Wirkung Einer Ursache, – wir glauben an unseren Glauben
so weit, daß wir um seinetwillen die „Wahrheit“,
„Wirklichkeit“, „Substanzialität“ überhaupt imaginieren.
– „Subjekt“ ist die Fiktion, als ob viele gleiche Zustände
an uns die Wirkung eines Substrats wären: aber wir
haben erst die „Gleichheit“ dieser Zustände geschaffen; das
Gleichsetzen und Zurechtmachen derselben ist der Tatbestand,
nicht die Gleichheit (– diese ist vielmehr zu leugnen
–).

368.

Psychologische Geschichte des Begriffs „Subjekt“. Der
Leib, das Ding, das vom Auge konstruierte „Ganze“ erweckt
die Unterscheidung von einem Tun und einem Tuenden; der
Tuende, die Ursache des Tuns, immer feiner gefaßt, hat
zuletzt das „Subjekt“ übrig gelassen.

369.

„Subjekt“, „Objekt“, „Prädikat“ – diese Trennungen
sind gemacht und werden jetzt wie Schemata übergestülpt
über alle anscheinenden Tatsachen. Die falsche Grundbeobachtung
ist, daß ich glaube, ich bin's, der etwas tut, etwas
leidet, der etwas „hat“, der eine Eigenschaft „hat“.

370.

„Es wird gedacht: folglich gibt es Denkendes“: darauf
läuft die Argumentation des Cartesius hinaus. Aber das
heißt unsern Glauben an den Substanzbegriff schon als
„wahr a priori“ ansetzen: – daß, wenn gedacht wird, es
etwas geben muß, „das denkt“, ist einfach eine Formulierung
unserer grammatischen Gewöhnung, welche zu einem
Tun einen Täter setzt. Kurz, es wird hier bereits ein logisch-metaphysisches
Postulat gemacht – und nicht nur
konstatiert.... Auf dem Wege des Cartesius kommt man
nicht zu etwas absolut Gewissem, sondern nur zu einem
Faktum eines sehr starken Glaubens.



Reduziert man den Satz auf „es wird gedacht, folglich
gibt es Gedanken“, so hat man eine bloße Tautologie: und
gerade das, was in Frage steht, die „Realität des Gedankens“,
ist nicht berührt, – nämlich in dieser Form ist
die „Scheinbarkeit“ des Gedankens nicht abzuweisen. Was
aber Cartesius wollte, ist, daß der Gedanke nicht nur eine
scheinbare Realität hat, sondern eine an sich.

371.

Daß zwischen Subjekt und Objekt eine Art adäquater
Relation stattfinde; daß das Objekt etwas sei, das von
innen gesehen Subjekt wäre, ist eine gutmütige Erfindung,
die, wie ich denke, ihre Zeit gehabt hat. Das Maß
dessen, was uns überhaupt bewußt wird, ist ja ganz und
gar abhängig von der groben Nützlichkeit des Bewußtwerdens:
wie erlaubte uns diese Winkelperspektive des Bewußtseins
irgendwie über „Subjekt“ und „Objekt“ Aussagen,
mit denen die Realität berührt würde! –

372.

Parmenides hat gesagt, „man denkt das nicht, was nicht
ist“; – wir sind am andern Ende und sagen, „was gedacht
werden kann, muß sicherlich eine Fiktion sein.“

373.

Ein Philosoph erholt sich anders mit anderem: er erholt
sich zum Beispiel im Nihilismus. Der Glaube, daß es gar
keine Wahrheit gibt, der Nihilistenglaube, ist ein großes
Gliederstrecken für einen, der als Kriegsmann der Erkenntnis
unablässig mit lauter häßlichen Wahrheiten im Kampfe
liegt. Denn die Wahrheit ist häßlich.

3. Metaphysik.

Die „wahre“ Welt.

374.

Tiefe Abneigung, in irgendeiner Gesamtbetrachtung der
Welt ein für allemal auszuruhen. Zauber der entgegengesetzten
Denkweise: sich den Anreiz des änigmatischen Charakters
nicht nehmen lassen.

375.

Unsere Voraussetzungen: kein Gott: kein Zweck: endliche
Kraft. Wir wollen uns hüten, den Niedrigen die ihnen
nötige Denkweise auszudenken und vorzuschreiben!!

376.

Unendliche Ausdeutbarkeit der Welt: jede Ausdeutung ein
Symptom des Wachstums oder des Untergehens.

Die Einheit (der Monismus) ein Bedürfnis der inertia;
die Mehrheit der Deutung Zeichen der Kraft. Der Welt
ihren beunruhigenden und änigmatischen Charakter nicht
abstreiten wollen!

377.

Gegen das Versöhnenwollen und die Friedfertigkeit. Dazu
gehört auch jeder Versuch von Monismus.

378.

Die „Sinnlosigkeit des Geschehens“: der Glaube daran
ist die Folge einer Einsicht in die Falschheit der bisherigen
Interpretationen, eine Verallgemeinerung der Mutlosigkeit
und Schwäche, – kein notwendiger Glaube.

Unbescheidenheit des Menschen – : wo er den Sinn nicht
sieht, ihn zu leugnen!

379.

Ist man Philosoph, wie man immer Philosoph war, so
hat man kein Auge für das, was war, und das, was wird:
– man sieht nur das Seiende. Da es aber nichts Seiendes
gibt, so blieb dem Philosophen nur das Imaginäre
aufgespart, als seine „Welt“.

380.

Die „wahre Welt“, wie immer auch man sie bisher konzipiert
hat, – sie war immer die scheinbare Welt noch einmal.



381.

Die „wahre“ und die „scheinbare Welt“.

A.

Die Verführungen, die von diesem Begriff ausgehen,
sind dreierlei Art:

a) eine unbekannte Welt: – wir sind Abenteurer, neugierig,
– das Bekannte scheint uns müde zu machen (–
die Gefahr des Begriffs liegt darin, uns „diese“ Welt als
bekannt zu insinuieren....);

b) eine andre Welt, wo es anders ist: – es rechnet etwas
in uns nach, unsre stille Ergebung, unser Schweigen verlieren
dabei ihren Wert, – vielleicht wird alles gut, wir
haben nicht umsonst gehofft.... Die Welt, wo es anders,
wo wir selbst – wer weiß? – anders sind....

c) eine wahre Welt: – das ist der wunderlichste Streich
und Angriff, der auf uns gemacht wird; es ist so vieles an
das Wort „wahr“ ankrustiert, unwillkürlich machen wir's
auch der „wahren Welt“ zum Geschenk: die wahre Welt
muß auch eine wahrhaftige sein, eine solche, die uns nicht
betrügt, nicht zu Narren hat: an sie glauben ist beinahe glauben
müssen (– aus Anstand, wie es unter zutrauenswürdigen
Wesen geschieht –).

Der Begriff „die unbekannte Welt“ insinuiert uns
diese Welt als „bekannt“ (als langweilig –);

der Begriff „die andre Welt“ insinuiert, als ob die Welt
anders sein könnte, – hebt die Notwendigkeit und das Fatum
auf (– unnütz, sich zu ergeben, sich anzupassen –);

der Begriff „die wahre Welt“ insinuiert diese Welt als
eine unwahrhaftige, betrügerische, unredliche, unechte, unwesentliche,
– und folglich auch nicht unserm Nutzen zugetane
Welt (– unratsam, sich ihr anzupassen; besser: ihr
widerstreben).

Wir entziehen uns also in dreierlei Weise „dieser“ Welt:

a) mit unsrer Neugierde, – wie als ob der interessantere
Teil wo anders wäre;



b) mit unsrer Ergebung, – wie als ob es nicht nötig sei,
sich zu ergeben, – wie als ob diese Welt keine Notwendigkeit
letzten Ranges sei;

c) mit unsrer Sympathie und Achtung, – wie als ob
diese Welt sie nicht verdiente, als unlauter, als gegen uns
nicht redlich....

In summa: wir sind auf eine dreifache Weise revoltiert:
wir haben ein x zur Kritik der „bekannten Welt“ gemacht.

B.

Erster Schritt der Besonnenheit: zu begreifen, inwiefern
wir verführt sind, – nämlich es könnte an sich
exakt umgekehrt sein:

a) die unbekannte Welt könnte derartig beschaffen sein,
um uns Lust zu machen zu „dieser“ Welt, – als eine vielleicht
stupide und geringere Form des Daseins;

b) die andere Welt, geschweige, daß sie unsern Wünschen,
die hier keinen Austrag fänden, Rechnung trüge, könnte mit
unter der Masse dessen sein, was uns diese Welt möglich
macht: sie kennen lernen wäre ein Mittel, uns zufrieden zu
machen;

c) die wahre Welt: aber wer sagt uns eigentlich, daß die
scheinbare Welt weniger wert sein muß, als die wahre?
Widerspricht nicht unser Instinkt diesem Urteile? Schafft
sich nicht ewig der Mensch eine fingierte Welt, weil er eine
bessere Welt haben will als die Realität? Vor allem: wie
kommen wir darauf, daß nicht unsre Welt die wahre
ist?.... zunächst könnte doch die andre Welt die „scheinbare“
sein (in der Tat haben sich die Griechen zum Beispiel
ein Schattenreich, eine Scheinexistenz neben der wahren
Existenz gedacht –). Und endlich: was gibt uns ein
Recht, gleichsam Grade der Realität anzusetzen? Das ist
etwas anderes als eine unbekannte Welt, – das ist bereits
Etwas-wissen-wollen von der unbekannten. Die „andere“,
die „unbekannte“ Welt – gut! aber sagen „wahre
Welt“, das heißt „etwas wissen von ihr“, – das ist der
Gegensatz zur Annahme einer x-Welt....



In summa: die Welt x könnte in jedem Sinne langweiliger,
unmenschlicher und unwürdiger sein als diese Welt.

Es stünde anders, wenn behauptet würde, es gebe x
Welten, das heißt jede mögliche Welt noch außer dieser.
Aber das ist nie behauptet worden....

C.

Problem: warum die Vorstellung von der andern
Welt immer zum Nachteil, respektive zur Kritik „dieser“
Welt ausgefallen ist, – worauf das weist? –

Nämlich: ein Volk, das auf sich stolz ist, das im Aufgange
des Lebens ist, denkt das Anderssein immer als
Niedriger-, Wertlosersein; es betrachtet die fremde, die unbekannte
Welt als seinen Feind, als seinen Gegensatz, es
fühlt sich ohne Neugierde, in voller Ablehnung gegen das
Fremde.... Ein Volk würde nicht zugeben, daß ein anderes
Volk das „wahre Volk“ wäre....

Schon, daß ein solches Unterscheiden möglich ist, – daß
man diese Welt für die „scheinbare“ und jene für die
„wahre“ nimmt, ist symptomatisch.

Die Entstehungsherde der Vorstellung „andre Welt“:

der Philosoph, der eine Vernunftwelt erfindet, wo die
Vernunft und die logischen Funktionen adäquat sind:
– daher stammt die „wahre“ Welt;

der religiöse Mensch, der eine „göttliche Welt“ erfindet:
– daher stammt die „entnatürlichte, widernatürliche“ Welt;

der moralische Mensch, der eine „freie Welt“ fingiert:
– daher stammt die „gute, vollkommene, gerechte, heilige“
Welt.

Das Gemeinsame der drei Entstehungsherde: der psychologische
Fehlgriff, die physiologischen Verwechslungen.

Die „andre Welt“, wie sie tatsächlich in der Geschichte
erscheint, mit welchen Prädikaten abgezeichnet? Mit den
Stigmaten des philosophischen, des religiösen, des moralischen
Vorurteils.

Die „andre Welt“, wie sie aus diesen Tatsachen erhellt,
als ein Synonym des Nichtseins, des Nichtlebens, des
Nichtlebenwollens....



Gesamteinsicht: der Instinkt der Lebensmüdigkeit,
und nicht der des Lebens, hat die „andre Welt“ geschaffen.

Konsequenz: Philosophie, Religion und Moral sind
Symptome der décadence.

382.

Zur Psychologie der Metaphysik. – Diese Welt ist
scheinbar: folglich gibt es eine wahre Welt; – diese Welt
ist bedingt: folglich gibt es eine unbedingte Welt; – diese
Welt ist widerspruchsvoll: folglich gibt es eine widerspruchslose
Welt; – diese Welt ist werdend: folglich gibt
es eine seiende Welt: – lauter falsche Schlüsse (blindes
Vertrauen in die Vernunft: wenn A ist, so muß auch sein
Gegensatzbegriff B sein). Zu diesen Schlüssen inspiriert
das Leiden: im Grunde sind es Wünsche, es möchte eine
solche Welt geben; ebenfalls drückt sich der Haß gegen eine
Welt, die leiden macht, darin aus, daß eine andere imaginiert
wird, eine wertvollere: das Ressentiment der Metaphysiker
gegen das Wirkliche ist hier schöpferisch.

Zweite Reihe von Fragen: wozu Leiden?.... und hier
ergibt sich ein Schluß auf das Verhältnis der wahren Welt
zu unsrer scheinbaren, wandelbaren, leidenden, widerspruchsvollen:
1. Leiden als Folge des Irrtums: wie ist Irrtum
möglich? 2. Leiden als Folge von Schuld: wie ist Schuld
möglich? (– lauter Erfahrungen aus der Natursphäre oder
der Gesellschaft universaliert und ins „An-sich“ projiziert).
Wenn aber die bedingte Welt ursächlich von der unbedingten
bedingt ist, so muß die Freiheit zum Irrtum und zur
Schuld mit von ihr bedingt sein: und wieder fragt man
wozu?.... Die Welt des Scheins, des Werdens, des Widerspruchs,
des Leidens ist also gewollt: wozu?

Der Fehler dieser Schlüsse: zwei gegensätzliche Begriffe
sind gebildet, – weil dem einen von ihnen eine Realität
entspricht, „muß“ auch dem andern eine Realität entsprechen.
„Woher sollte man sonst dessen Gegenbegriff
haben?“ – Vernunft somit als eine Offenbarungsquelle
über An-sich-Seiendes.



Aber die Herkunft jener Gegensätze braucht nicht notwendig
auf eine übernatürliche Quelle der Vernunft zurückzugehen:
es genügt, die wahre Genesis der Begriffe dagegenzustellen:
– diese stammt aus der praktischen Sphäre,
aus der Nützlichkeitssphäre, und hat eben daher ihren starken
Glauben (man geht daran zugrunde, wenn man
nicht gemäß dieser Vernunft schließt: aber damit ist das
nicht „bewiesen“, was sie behauptet).

Die Präokkupation durch das Leiden bei den Metaphysikern:
ist ganz naiv. „Ewige Seligkeit“: psychologischer
Unsinn. Tapfere und schöpferische Menschen fassen Lust und
Leid nie als letzte Wertfragen, – es sind Begleitzustände:
man muß beides wollen, wenn man etwas erreichen will
– darin drückt sich etwas Müdes und Krankes an den Metaphysikern
und Religiösen aus, daß sie Lust- und Leidprobleme
im Vordergrunde sehen. Auch die Moral hat nur
deshalb für sie solche Wichtigkeit, weil sie als wesentliche
Bedingung in Hinsicht auf Abschaffung des Leidens gilt.

Insgleichen die Präokkupation durch Schein und
Irrtum: Ursache von Leiden, Aberglaube, daß das Glück
mit der Wahrheit verbunden sei (Verwechslung: das Glück
in der „Gewißheit“, im „Glauben“).

383.

Kritik des Begriffes „wahre und scheinbare Welt“.
– Von diesen ist die erste eine bloße Fiktion, aus lauter fingierten
Dingen gebildet.

Die „Scheinbarkeit“ gehört selbst zur Realität: sie ist
eine Form ihres Seins; das heißt in einer Welt, wo es kein
Sein gibt, muß durch den Schein erst eine gewisse berechenbare
Welt identischer Fälle geschaffen werden: ein
Tempo, in dem Beobachtung und Vergleichung möglich
ist, usw.

: „Scheinbarkeit“ ist eine zurechtgemachte und vereinfachte
Welt, an der unsre praktischen Instinkte gearbeitet
haben: sie ist für uns vollkommen wahr: nämlich wir leben,
wir können in ihr leben: Beweis ihrer Wahrheit für
uns....



: die Welt, abgesehen von unsrer Bedingung, in ihr zu
leben, die Welt, die wir nicht auf unser Sein, unsre Logik
und psychologischen Vorurteile reduziert haben, existiert nicht
als Welt „an sich“; sie ist essentiell Relationswelt: sie hat
unter Umständen von jedem Punkt aus ihr verschiedenes
Gesicht: ihr Sein ist essentiell an jedem Punkte anders:
sie drückt auf jeden Punkt, es widersteht ihr jeder Punkt –
und diese Summierungen sind in jedem Falle gänzlich inkongruent.

Das Maß von Macht bestimmt, welches Wesen das
andre Maß von Macht hat: unter welcher Form, Gewalt,
Nötigung es wirkt oder widersteht.

Unser Einzelfall ist interessant genug: wir haben eine
Konzeption gemacht, um in einer Welt leben zu können,
um gerade genug zu perzipieren, daß wir noch es aushalten....

384.

Die scheinbare Welt, das heißt eine Welt, nach Werten
angesehen; geordnet, ausgewählt nach Werten, das heißt
in diesem Falle nach dem Nützlichkeitsgesichtspunkt in Hinsicht
auf die Erhaltung und Machtsteigerung einer bestimmten
Gattung von Animal.

Das Perspektivische also gibt den Charakter der
„Scheinbarkeit“ ab! Als ob eine Welt noch übrig bliebe,
wenn man das Perspektivische abrechnet! Damit hätte man
ja die Relativität abgerechnet!

Jedes Kraftzentrum hat für den ganzen Rest seine Perspektive,
das heißt seine ganz bestimmte Wertung, seine
Aktionsart, seine Widerstandsart. Die „scheinbare Welt“
reduziert sich also auf eine spezifische Art von Aktion auf
die Welt, ausgehend von einem Zentrum.

Nun gibt es gar keine andre Art Aktion: und die „Welt“
ist nur ein Wort für das Gesamtspiel dieser Aktionen. Die
Realität besteht exakt in dieser Partikularaktion und -Reaktion
jedes Einzelnen gegen das Ganze....

Es bleibt kein Schatten von Recht mehr übrig, hier von
Schein zu reden....



Die spezifische Art zu reagieren ist die einzige Art
des Reagierens: wir wissen nicht, wie viele und was für
Arten es alles gibt.

Aber es gibt kein „anderes“, kein „wahres“, kein wesentliches
Sein, – damit würde eine Welt ohne Aktion und
Reaktion ausgedrückt sein....

Der Gegensatz der scheinbaren Welt und der wahren Welt
reduziert sich auf den Gegensatz „Welt“ und „Nichts“ –

385.

A.

Ich sehe mit Erstaunen, daß die Wissenschaft sich heute
resigniert, auf die scheinbare Welt angewiesen zu sein: eine
wahre Welt – sie mag sein, wie sie will –, gewiß haben
wir kein Organ der Erkenntnis für sie.

Hier dürfen wir nun schon fragen: mit welchem Organ
der Erkenntnis setzt man auch diesen Gegensatz nur an?....

Damit, daß eine Welt, die unsern Organen zugänglich
ist, auch als abhängig von diesen Organen verstanden wird,
damit, daß wir eine Welt als subjektiv bedingt verstehen,
damit ist nicht ausgedrückt, daß eine objektive Welt überhaupt
möglich ist. Wer zwingt uns, zu denken, daß die
Subjektivität real, essentiell ist?

Das „An sich“ ist sogar eine widersinnige Konzeption:
eine „Beschaffenheit an sich“ ist Unsinn: wir haben den
Begriff „Sein“, „Ding“ immer nur als Relationsbegriff....

Das Schlimme ist, daß mit dem alten Gegensatz „scheinbar“
und „wahr“ sich das korrelative Werturteil fortgepflanzt
hat: „gering an Wert“ und „absolut wertvoll“.

Die scheinbare Welt gilt uns nicht als eine „wertvolle“
Welt; der Schein soll eine Instanz gegen den obersten Wert
sein. Wertvoll an sich kann nur eine „wahre“ Welt sein....

Vorurteil der Vorurteile! Erstens wäre an sich möglich,
daß die wahre Beschaffenheit der Dinge dermaßen den
Voraussetzungen des Lebens schädlich wäre, entgegengesetzt
wäre, daß eben der Schein not täte, um leben zu können....
Dies ist ja der Fall in so vielen Lagen: zum Beispiel in der
Ehe.

Unsre empirische Welt wäre aus den Instinkten der Selbsterhaltung
auch in ihren Erkenntnisgrenzen bedingt: wir hielten
für wahr, für gut, für wertvoll, was der Erhaltung der
Gattung frommt....

a) Wir haben keine Kategorien, nach denen wir eine
wahre und eine scheinbare Welt scheiden dürften. (Es könnte
eben bloß eine scheinbare Welt geben, aber nicht nur unsere
scheinbare Welt....)

b) Die wahre Welt angenommen, so könnte sie immer
noch die geringere an Wert für uns sein: gerade das
Quantum Illusion möchte, in seinem Erhaltungswert für
uns, höheren Ranges sein. (Es sei denn, daß der Schein
an sich ein Verwerfungsurteil begründete?)

c) Daß eine Korrelation bestehe zwischen den Graden
der Werte und den Graden der Realität (so daß die
obersten Werte auch die oberste Realität hätten), ist ein metaphysisches
Postulat, von der Voraussetzung ausgehend,
daß wir die Rangordnung der Werte kennen: nämlich, daß
diese Rangordnung eine moralische ist.... Nur in dieser
Voraussetzung ist die Wahrheit notwendig für die Definition
alles Höchstwertigen.

B.

Es ist von kardinaler Wichtigkeit, daß man die wahre
Welt abschafft. Sie ist die große Anzweiflerin und Wertverminderung
der Welt, die wir sind: sie war bisher
unser gefährlichstes Attentat auf das Leben.

Krieg gegen alle Voraussetzungen, auf welche hin man
eine wahre Welt fingiert hat. Zu diesen Voraussetzungen gehört,
daß die moralischen Werte die obersten seien.

Die moralische Wertung als oberste wäre widerlegt, wenn
sie bewiesen werden könnte als die Folge einer unmoralischen
Wertung: als ein Spezialfall der realen Unmoralität:
sie reduzierte sich damit selbst auf einen Anschein,
und als Anschein hätte sie, von sich aus, kein Recht mehr,
den Schein zu verurteilen.



C.

Der „Wille zur Wahrheit“ wäre sodann psychologisch zu
untersuchen: er ist keine moralische Gewalt, sondern eine
Form des Willens zur Macht. Dies wäre damit zu beweisen,
daß er sich aller unmoralischen Mittel bedient: die Metaphysiker
voran –

Wir sind heute vor die Prüfung der Behauptung gestellt,
daß die moralischen Werte die obersten Werte seien.
Die Methodik der Forschung ist erst erreicht, wenn alle
moralischen Vorurteile überwunden sind: – sie stellte
einen Sieg über die Moral dar....

386.

Die größte Fabelei ist die von der Erkenntnis. Man
möchte wissen, wie die Dinge an sich beschaffen sind: aber
siehe da, es gibt keine Dinge an sich! Gesetzt aber sogar, es
gäbe ein An-sich, ein Unbedingtes, so könnte es eben darum
nicht erkannt werden! Etwas Unbedingtes kann nicht
erkannt werden: sonst wäre es eben nicht unbedingt! Erkennen
ist aber immer „sich irgendwozu in Bedingung
setzen“ – –; ein solch Erkennender will, daß das, was er
erkennen will, ihn nichts angeht, und daß dasselbe Etwas
überhaupt niemanden nichts angeht: wobei erstlich ein Widerspruch
gegeben ist, im Erkennenwollen und dem Verlangen,
daß es ihn nichts angehen soll (wozu doch dann Erkennen?),
und zweitens, weil etwas, das niemanden nichts
angeht, gar nicht ist, also auch gar nicht erkannt werden
kann. – Erkennen heißt „sich in Bedingung setzen zu etwas“:
sich durch etwas bedingt fühlen und ebenso es selbst
unsrerseits bedingen – – es ist also unter allen Umständen
ein Feststellen, Bezeichnen, Bewußtmachen von Bedingungen
(nicht ein Ergründen von Wesen, Dingen,
„An-sichs“).

387.

Die Eigenschaften eines Dinges sind Wirkungen auf andre
„Dinge“:



denkt man andre „Dinge“ weg, so hat ein Ding keine
Eigenschaften,

das heißt, es gibt kein Ding ohne andre Dinge,

das heißt, es gibt kein „Ding an sich“.

388.

Das „Ding an sich“ widersinnig. Wenn ich alle Relationen,
alle „Eigenschaften“, alle „Tätigkeiten“ eines Dinges
wegdenke, so bleibt nicht das Ding übrig: weil Dingheit erst
von uns hinzufingiert ist, aus logischen Bedürfnissen,
also zum Zweck der Bezeichnung, der Verständigung (zur
Bindung jener Vielheit von Relationen, Eigenschaften, Tätigkeiten).

389.

„Dinge, die eine Beschaffenheit an sich haben“ – eine
dogmatische Vorstellung, mit der man absolut brechen muß.

390.

Daß die Dinge eine Beschaffenheit an sich hätten,
ganz abgesehen von der Interpretation und Subjektivität, ist
eine ganz müßige Hypothese: es würde voraussetzen,
daß das Interpretieren und Subjektsein nicht wesentlich
sei, daß ein Ding, aus allen Relationen gelöst, noch
Ding sei.

Umgekehrt: der anscheinende objektive Charakter der
Dinge: könnte er nicht bloß auf eine Graddifferenz innerhalb
des Subjektiven hinauslaufen? – daß etwa das Langsam-Wechselnde
uns als „objektiv“ dauernd, seiend, „an
sich“ sich herausstellte, – daß das Objektive nur ein falscher
Artbegriff und Gegensatz wäre innerhalb des Subjektiven?

391.

Ein „Ding an sich“ ebenso verkehrt wie ein „Sinn an
sich“, eine „Bedeutung an sich“. Es gibt keinen „Tatbestand
an sich“, sondern ein Sinn muß immer erst hineingelegt
werden, damit es einen Tatbestand geben
kann.



Das „was ist das?“ ist eine Sinnsetzung von etwas
anderem aus gesehen. Die „Essenz“, die „Wesenheit“
ist etwas Perspektivisches und setzt eine Vielheit schon voraus.
Zugrunde liegt immer „was ist das für mich?“ (für
uns, für alles, was lebt usw.).

Ein Ding wäre bezeichnet, wenn an ihm erst alle Wesen
ihr „was ist das?“ gefragt und beantwortet hätten. Gesetzt,
ein einziges Wesen, mit seinen eignen Relationen und
Perspektiven zu allen Dingen, fehlte, so ist das Ding immer
noch nicht „definiert“.

Kurz: das Wesen eines Dings ist auch nur eine Meinung
über das „Ding“. Oder vielmehr: das „es gilt“ ist das
eigentliche „es ist“, das einzige „das ist“.

Man darf nicht fragen: „wer interpretiert denn?“ sondern
das Interpretieren selbst, als eine Form des Willens
zur Macht, hat Dasein (aber nicht als ein „Sein“, sondern
als ein Prozeß, ein Werden) als ein Affekt.

Die Entstehung der „Dinge“ ist ganz und gar das Werk
der Vorstellenden, Denkenden, Wollenden, Empfindenden.
Der Begriff „Ding“ selbst ebenso als alle Eigenschaften. –
Selbst „das Subjekt“ ist ein solches Geschaffenes, ein
„Ding“ wie alle andern: eine Vereinfachung, um die
Kraft, welche setzt, erfindet, denkt, als solche zu bezeichnen,
im Unterschiede von allem einzelnen Setzen, Erfinden,
Denken selbst. Also das Vermögen im Unterschiede von
allem Einzelnen bezeichnet: im Grunde das Tun in Hinsicht
auf alles noch zu erwartende Tun (Tun und die Wahrscheinlichkeit
ähnlichen Tuns) zusammengefaßt.

392.

Der faule Fleck des Kantschen Kritizismus ist allmählich
auch den gröberen Augen sichtbar geworden: Kant hatte
kein Recht mehr zu seiner Unterscheidung „Erscheinung“
und „Ding an sich“, – er hatte sich selbst das Recht abgeschnitten,
noch fernerhin in dieser alten üblichen Weise zu
unterscheiden, insofern er den Schluß von der Erscheinung
auf eine Ursache der Erscheinung als unerlaubt ablehnte –
gemäß seiner Fassung des Kausalitätsbegriffs und dessen
rein intraphänomenaler Gültigkeit: welche Fassung andrerseits
jene Unterscheidung schon vorwegnimmt, wie als ob
das „Ding an sich“ nicht nur erschlossen, sondern gegeben
sei.

393.

Es liegt auf der Hand, daß weder Dinge an sich miteinander
im Verhältnisse von Ursache und Wirkung stehen
können, noch Erscheinung mit Erscheinung: womit sich ergibt,
daß der Begriff „Ursache und Wirkung“ innerhalb
einer Philosophie, die an Dinge an sich und an Erscheinungen
glaubt, nicht anwendbar ist. Die Fehler Kants –....
Tatsächlich stammt der Begriff „Ursache und Wirkung“,
psychologisch nachgerechnet, nur aus einer Denkweise, die
immer und überall Wille auf Wille wirkend glaubt, – die
nur an Lebendiges glaubt und im Grunde nur an „Seelen“
(und nicht an Dinge). Innerhalb der mechanischen Weltbetrachtung
(welche Logik ist und deren Anwendung auf
Raum und Zeit) reduziert sich jener Begriff auf die mathemathische
Formel – mit der, wie man immer wieder unterstreichen
muß, niemals etwas begriffen, wohl aber etwas
bezeichnet, verzeichnet wird.

394.

Gegen den Wert des Ewig-Gleichbleibenden (von Spinozas
Naivität, Descartes' ebenfalls) den Wert des Kürzesten
und Vergänglichsten, das verführerische Goldaufblitzen
am Bauch der Schlange vita –

III. Die Natur – ein Machtwille.

1. Die anorganische Natur.

395.

Die Qualitäten sind unsere unübersteiglichen Schranken;
wir können durch nichts verhindern, bloße Quantitätsdifferenzen
als etwas von Quantität Grundverschiedenes
zu empfinden, nämlich als Qualitäten, die nicht mehr aufeinander
reduzierbar sind. Aber alles, wofür nur das Wort
„Erkenntnis“ Sinn hat, bezieht sich auf das Reich, wo gezählt,
gewogen, gemessen werden kann, auf die Quantität:
während umgekehrt alle unsre Wertempfindungen (das heißt
eben unsre Empfindungen) gerade an den Qualitäten haften,
das heißt an unsren, nur uns allein zugehörigen perspektivischen
„Wahrheiten“, die schlechterdings nicht „erkannt“
werden können. Es liegt auf der Hand, daß jedes von uns
verschiedene Wesen andere Qualitäten empfindet und folglich
in einer anderen Welt, als wir leben, lebt. Die Qualitäten
sind unsre eigentliche menschliche Idiosynkrasie: zu
verlangen, daß diese unsre menschlichen Auslegungen und
Werte allgemeine und vielleicht konstitutive Werte sind, gehört
zu den erblichen Verrücktheiten des menschlichen Stolzes.

396.

Unser „Erkennen“ beschränkt sich darauf, Quantitäten
festzustellen; aber wir können durch nichts hindern, diese
Quantitätsdifferenzen als Qualitäten zu empfinden. Die
Qualität ist eine perspektivische Wahrheit für uns; kein
„An sich“.

Unsere Sinne haben ein bestimmtes Quantum als Mitte,
innerhalb deren sie funktionieren, das heißt, wir empfinden
groß und klein im Verhältnis zu den Bedingungen unsrer
Existenz. Wenn wir unsre Sinne um das Zehnfache verschärften
oder verstumpften, würden wir zugrunde gehen:
– das heißt, wir empfinden auch Größenverhältnisse in
bezug auf unsre Existenzermöglichung als Qualitäten.

397.

Von den Weltauslegungen, welche bisher versucht worden
sind, scheint heutzutage die mechanistische siegreich im
Vordergrund zu stehen. Ersichtlich hat sie das gute Gewissen
auf ihrer Seite; und keine Wissenschaft glaubt bei sich
selber an einen Fortschritt und Erfolg, es sei denn, wenn er
mit Hilfe mechanistischer Prozeduren errungen ist. Jedermann
kennt diese Prozeduren: man läßt die „Vernunft“
und die „Zwecke“, so gut es gehen will, aus dem Spiele,
man zeigt, daß bei gehöriger Zeitdauer alles aus allem werden
kann; man verbirgt ein schadenfrohes Schmunzeln nicht,
wenn wieder einmal die „anscheinende Absichtlichkeit im
Schicksale“ einer Pflanze oder eines Eidotters auf Druck und
Stoß zurückgeführt ist: kurz, man huldigt von ganzem Herzen,
wenn in einer so ernsten Angelegenheit ein scherzhafter
Ausdruck erlaubt ist, dem Prinzip der größtmöglichen
Dummheit. Inzwischen gibt sich gerade bei den ausgesuchten
Geistern, welche in dieser Beziehung stehen, ein Vorgefühl,
eine Beängstigung zu erkennen, wie als ob die Theorie ein
Loch habe, welches über kurz oder lang zu ihrem letzten Loche
werden könne: ich meine zu jenem, auf dem man pfeift,
wenn man in höchsten Nöten ist. Man kann Druck und
Stoß selber nicht „erklären“, man wird die actio in distans
nicht los: – man hat den Glauben an das Erklären-können
selber verloren und gibt mit sauertöpfischer Miene zu, daß
Beschreiben und nicht Erklären möglich ist, daß die dynamische
Weltauslegung, mit ihrer Leugnung des „leeren Raumes“,
den Klümpchenatomen, in kurzem über die Physiker
Gewalt haben wird: wobei man freilich zur Dynamis noch
eine innere Qualität –

398.

Der mechanistische Begriff der „Bewegung“ ist bereits
eine Übersetzung des Originalvorgangs in die Zeichensprache
von Auge und Getast.

Der Begriff „Atom“, die Unterscheidung zwischen einem
„Sitz der treibenden Kraft und ihr selber“, ist eine Zeichensprache
aus unsrer logisch-psychischen Welt her.

Es steht nicht in unserem Belieben, unser Ausdrucksmittel
zu verändern: es ist möglich zu begreifen, inwiefern es bloße
Semiotik ist. Die Forderung einer adäquaten Ausdrucksweise
ist unsinnig: es liegt im Wesen einer Sprache, eines
Ausdrucksmittels, eine bloße Relation auszudrücken....
Der Begriff „Wahrheit“ ist widersinnig. Das ganze
Reich von „wahr – falsch“ bezieht sich nur auf Relationen
zwischen Wesen, nicht auf das „An sich“.... Es gibt kein
„Wesen an sich“ (die Relationen konstituieren erst Wesen
–), so wenig es eine „Erkenntnis an sich“ geben kann.

399.

Druck und Stoß etwas unsäglich Spätes, Abgeleitetes,
Unursprüngliches. Es setzt ja schon etwas voraus, das zusammenhält
und drücken und stoßen kann! Aber woher
hielte es zusammen?

400.

Gegen das physikalische Atom. – Um die Welt zu begreifen,
müssen wir sie berechnen können; um sie berechnen
zu können, müssen wir konstante Ursachen haben; weil wir
in der Wirklichkeit keine solchen konstanten Ursachen finden,
erdichten wir uns welche – die Atome. Dies ist die Herkunft
der Atomistik.

Die Berechenbarkeit der Welt, die Ausdrückbarkeit alles
Geschehens in Formeln – ist das wirklich ein „Begreifen“?
Was wäre wohl an einer Musik begriffen, wenn alles, was
an ihr berechenbar ist und in Formeln abgekürzt werden
kann, berechnet wäre? – Sodann die „konstanten Ursachen“,
Dinge, Substanzen, etwas „Unbedingtes“ also;
erdichtet – was hat man erreicht?

401.

„Anziehen“ und „Abstoßen“ in rein mechanischem Sinne
ist eine vollständige Fiktion: ein Wort. Wir können uns
ohne eine Absicht ein Anziehen nicht denken. – Den Willen,
sich einer Sache zu bemächtigen oder gegen ihre Macht
sich zu wehren und sie zurückzustoßen – das „verstehen“
wir: das wäre eine Interpretation, die wir brauchen könnten.

Kurz: die psychologische Nötigung zu einem Glauben
an Kausalität liegt in der Unvorstellbarkeit eines Geschehens
ohne Absichten: womit natürlich über Wahrheit
oder Unwahrheit (Berechtigung eines solchen Glaubens)
nichts gesagt ist! Der Glaube an causae fällt mit dem
Glauben an τέλη (gegen Spinoza und dessen Kausalismus).



402.

Wir haben „Einheiten“ nötig, um rechnen zu können:
deshalb ist nicht anzunehmen, daß es solche Einheiten gibt.
Wir haben den Begriff der Einheit entlehnt von unserm
„Ich“-Begriff, – unserm ältesten Glaubensartikel. Wenn
wir uns nicht für Einheiten hielten, hätten wir nie den Begriff
„Ding“ gebildet. Jetzt, ziemlich spät, sind wir reichlich
davon überzeugt, daß unsre Konzeption des Ich-Begriffs
nichts für eine reale Einheit verbürgt. Wir haben also, um
die mechanistische Welt theoretisch aufrecht zu erhalten, immer
die Klausel zu machen, inwiefern wir sie mit zwei Fiktionen
durchführen: dem Begriff der Bewegung (aus
unsrer Sinnensprache genommen) und dem Begriff des
Atoms (= Einheit, aus unsrer psychischen „Erfahrung“
herstammend): – sie hat ein Sinnenvorurteil und ein
psychologisches Vorurteil zu ihrer Voraussetzung.

Die Mechanik formuliert Folgeerscheinungen, noch dazu
semiotisch, in sinnlichen und psychologischen Ausdrucksmitteln
(daß alle Wirkung Bewegung ist; daß, wo Bewegung
ist, etwas bewegt wird): sie berührt die ursächliche Kraft
nicht.

Die mechanistische Welt ist so imaginiert, wie das Auge
und das Getast sich allein eine Welt vorstellen (als „bewegt“),
– so, daß sie berechnet werden kann, – daß
ursächliche Einheiten fingiert sind, „Dinge“ (Atome), deren
Wirkung konstant bleibt (– Übertragung des falschen Subjektsbegriffs
auf den Atombegriff).

Phänomenal ist also: die Einmischung des Zahlbegriffs,
des Dingbegriffs (Subjektbegriffs), des Tätigkeitsbegriffs
(Trennung von Ursachesein und Wirken), des Bewegungsbegriffs
(Auge und Getast): wir haben unser Auge, unsre
Psychologie immer noch darin.

Eliminieren wir diese Zutaten, so bleiben keine Dinge
übrig, sondern dynamische Quanta, in einem Spannungsverhältnis
zu allen andern dynamischen Quanten: deren
Wesen in ihrem Verhältnis zu allen andern Quanten besteht,
in ihrem „Wirken“ auf dieselben. Der Wille zur
Macht nicht ein Sein, nicht ein Werden, sondern ein Pathos
– ist die elementarste Tatsache, aus der sich erst ein
Werden, ein Wirken ergibt....

403.

Der siegreiche Begriff „Kraft“, mit dem unsere Physiker
Gott und die Welt geschaffen haben, bedarf noch einer
Ergänzung: es muß ihm ein innerer Wille zugesprochen
werden, welchen ich bezeichne als „Willen zur Macht“,
das heißt als unersättliches Verlangen nach Bezeigung der
Macht; oder Verwendung, Ausübung der Macht, als schöpferischen
Trieb usw. Die Physiker werden die „Wirkung
in die Ferne“ aus ihren Prinzipien nicht los; ebensowenig
eine abstoßende Kraft (oder anziehende). Es hilft nichts:
man muß alle Bewegungen, alle „Erscheinungen“, alle
„Gesetze“ nur als Symptome eines innerlichen Geschehens
fassen und sich der Analogie des Menschen zu diesem
Ende bedienen. Am Tier ist es möglich, aus dem Willen
zur Macht alle seine Triebe abzuleiten; ebenso alle Funktionen
des organischen Lebens aus dieser einen Quelle.

404.

Unsre Erkenntnis ist in dem Maße wissenschaftlich geworden,
als sie Zahl und Maß anwenden kann. Der Versuch
wäre zu machen, ob nicht eine wissenschaftliche Ordnung
der Werte einfach auf einer Zahl- und Maßskala
der Kraft aufzubauen wäre.... Alle sonstigen „Werte“
sind Vorurteile, Naivitäten, Mißverständnisse. – Sie sind
überall reduzierbar auf jene Zahl- und Maßskala der
Kraft. Das Aufwärts in dieser Skala bedeutet jedes
Wachsen an Wert: das Abwärts in dieser Skala bedeutet
Verminderung des Wertes.

Hier hat man den Schein und das Vorurteil wider sich.
(Die Moralwerte sind ja nur Scheinwerte, verglichen mit
den physiologischen.)

405.

„Die Kraftempfindung kann nicht aus Bewegung hervorgehen:
Empfindung überhaupt kann nicht aus Bewegung
hervorgehen.“



„Auch dafür spricht nur eine scheinbare Erfahrung: in
einer Substanz (Gehirn) wird durch übertragene Bewegung
(Reize) Empfindung erzeugt. Aber erzeugt? Wäre denn
bewiesen, daß die Empfindung dort noch gar nicht existiert?
so daß ihr Auftreten als Schöpfungsakt der eingetretenen
Bewegung aufgefaßt werden müßte? Der empfindungslose
Zustand dieser Substanz ist nur eine Hypothese! keine
Erfahrung! – Empfindung also Eigenschaft der Substanz:
es gibt empfindende Substanzen.“

„Erfahren wir von gewissen Substanzen, daß sie Empfindung
nicht haben? Nein, wir erfahren nur nicht, daß sie
welche haben. Es ist unmöglich, die Empfindung aus der
nicht empfindenden Substanz abzuleiten.“ – O der Übereilung!

406.

Ist jemals schon eine Kraft konstatiert? Nein, sondern
Wirkungen, übersetzt in eine völlig fremde Sprache. Das
Regelmäßige im Hintereinander hat uns aber so verwöhnt,
daß wir uns über das Wunderliche daran nicht wundern.

407.

Eine Kraft, die wir uns nicht vorstellen können, ist ein
leeres Wort und darf kein Bürgerrecht in der Wissenschaft
haben: wie die sogenannte rein mechanische Anziehungs-
und Abstoßungskraft, welche uns die Welt vorstellbar
machen will, nichts weiter!

408.

Illusion, daß etwas erkannt sei, wo wir eine mathematische
Formel für das Geschehene haben: es ist nur bezeichnet,
beschrieben: nichts mehr!

409.

Wenn ich ein regelmäßiges Geschehen in eine Formel
bringe, so habe ich mir die Bezeichnung des ganzen Phänomens
erleichtert, abgekürzt usw. Aber ich habe kein „Gesetz“
konstatiert, sondern die Frage aufgestellt, woher es
kommt, daß hier etwas sich wiederholt: es ist eine Vermutung,
daß der Formel ein Komplex von zunächst unbekannten
Kräften und Kraftauslösungen entspricht: es ist Mythologie,
zu denken, daß hier Kräfte einem Gesetz gehorchen, so
daß infolge ihres Gehorsams wir jedesmal das gleiche Phänomen
haben.

410.

Die unabänderliche Aufeinanderfolge gewisser Erscheinungen
beweist kein „Gesetz“, sondern ein Machtverhältnis zwischen
zwei oder mehreren Kräften. Zu sagen, „aber gerade
dies Verhältnis bleibt sich gleich!“ heißt nichts anderes als:
„ein und dieselbe Kraft kann nicht auch eine andere Kraft
sein.“ – Es handelt sich nicht um ein Nacheinander, –
sondern um ein Ineinander, einen Prozeß, in dem die
einzelnen sich folgenden Momente nicht als Ursachen und
Wirkungen sich bedingen....

Die Trennung des „Tuns“ vom „Tuenden“, des Geschehens
von einem, der geschehen macht, des Prozesses
von einem etwas, das nicht Prozeß, sondern dauernd, Substanz,
Ding, Körper, Seele usw. ist, – der Versuch, das
Geschehen zu begreifen als eine Art Verschiebung und Stellungswechsel
von „Seiendem“, von Bleibendem: diese alte
Mythologie hat den Glauben an „Ursache und Wirkung“
festgestellt, nachdem er in den sprachlich-grammatischen
Funktionen eine feste Form gefunden hatte.

411.

Kritik des Mechanismus. – Entfernen wir hier die
zwei populären Begriffe „Notwendigkeit“ und „Gesetz“:
das erste legt einen falschen Zwang, das zweite eine falsche
Freiheit in die Welt. „Die Dinge“ betragen sich nicht regelmäßig,
nicht nach einer Regel: es gibt keine Dinge (– das
ist unsre Fiktion); sie betragen sich ebensowenig unter einem
Zwang von Notwendigkeit. Hier wird nicht gehorcht: denn
daß etwas so ist, wie es ist, so stark, so schwach, das ist
nicht die Folge eines Gehorchens oder einer Regel oder eines
Zwanges....

Der Grad von Widerstand und der Grad von Übermacht
– darum handelt es sich bei allem Geschehen: wenn wir,
zu unserm Handgebrauch der Berechnung, das in Formeln
und „Gesetzen“ auszudrücken wissen, um so besser für uns!
Aber wir haben damit keine „Moralität“ in die Welt gelegt,
daß wir sie als gehorsam fingieren –

Es gibt kein Gesetz: jede Macht zieht in jedem Augenblick
ihre letzte Konsequenz. Gerade, daß es kein Anderskönnen
gibt, darauf beruht die Berechenbarkeit.

Ein Machtquantum ist durch die Wirkung, die es übt,
und die, der es widersteht, bezeichnet. Es fehlt die Adiaphorie:
die an sich denkbar wäre. Es ist essentiell ein Wille
zur Vergewaltigung und sich gegen Vergewaltigung zu
wehren. Nicht Selbsterhaltung: jedes Atom wirkt in das
ganze Sein hinaus, – es ist weggedacht, wenn man diese
Strahlung von Machtwillen wegdenkt. Deshalb nenne ich
es ein Quantum „Wille zur Macht“: damit ist der Charakter
ausgedrückt, der aus der mechanischen Ordnung nicht
weggedacht werden kann, ohne sie selbst wegzudenken.

Eine Übersetzung dieser Welt von Wirkung in eine sichtbare
Welt – eine Welt fürs Auge – ist der Begriff
„Bewegung“. Hier ist immer subintelligiert, daß etwas
bewegt wird, – hierbei wird, sei es nun in der Fiktion
eines Klümpchenatoms oder selbst von dessen Abstraktion,
dem dynamischen Atom, immer noch ein Ding gedacht,
welches wirkt, – das heißt, wir sind aus der Gewohnheit
nicht herausgetreten, zu der uns Sinne und Sprache verleiten.
Subjekt, Objekt, ein Täter zum Tun, das Tun und
das, was es tut, gesondert: vergessen wir nicht, daß dies
eine bloße Semiotik und nichts Reales bezeichnet. Die Mechanik
als eine Lehre der Bewegung ist bereits eine Übersetzung
in die Sinnensprache des Menschen.

412.

Die „Regelmäßigkeit“ der Aufeinanderfolge ist nur ein
bildlicher Ausdruck, wie als ob hier eine Regel befolgt
werde, kein Tatbestand. Ebenso „Gesetzmäßigkeit“. Wir
finden eine Formel, um eine immer wiederkehrende Art der
Folge auszudrücken: damit haben wir kein „Gesetz“ entdeckt,
noch weniger eine Kraft, welche die Ursache zur
Wiederkehr von Folgen ist. Daß etwas immer so und so
geschieht, wird hier interpretiert, als ob ein Wesen infolge
eines Gehorsams gegen ein Gesetz oder einen Gesetzgeber
immer so und so handelte: während es, abgesehen vom
„Gesetz“, Freiheit hätte, anders zu handeln. Aber gerade
jenes So-und-nicht-anders könnte aus dem Wesen selbst
stammen, das nicht in Hinsicht erst auf ein Gesetz sich so
und so verhielte, sondern als so und so beschaffen. Es heißt
nur: etwas kann nicht auch etwas anderes sein, kann nicht
bald dies, bald anderes tun, ist weder frei noch unfrei, sondern
eben so und so. Der Fehler steckt in der Hineindichtung
eines Subjekts.

413.

Zwei aufeinanderfolgende Zustände, der eine „Ursache“,
der andere „Wirkung“ – : ist falsch. Der erste Zustand
hat nichts zu bewirken, den zweiten hat nichts bewirkt.

Es handelt sich um einen Kampf zweier an Macht ungleichen
Elemente: es wird ein Neuarrangement der Kräfte
erreicht, je nach dem Maß von Macht eines jeden. Der
zweite Zustand ist etwas Grundverschiedenes vom ersten
(nicht dessen Wirkung): das Wesentliche ist, daß die im
Kampf befindlichen Faktoren mit anderen Machtquanten
herauskommen.

414.

Ich hüte mich, von chemischen „Gesetzen“ zu sprechen:
das hat einen moralischen Beigeschmack. Es handelt sich
vielmehr um eine absolute Feststellung von Machtverhältnissen:
das Stärkere wird über das Schwächere Herr, soweit
dies eben seinen Grad von Selbständigkeit nicht durchsetzen
kann, – hier gibt es kein Erbarmen, keine Schonung,
noch weniger eine Achtung vor „Gesetzen“!

415.

Es gibt nichts Unveränderliches in der Chemie: das
ist nur Schein, ein bloßes Schulvorurteil. Wir haben das
Unveränderliche eingeschleppt, immer noch aus der Metaphysik,
meine Herren Physiker. Es ist ganz naiv von der
Oberfläche abgelesen, zu behaupten, daß der Diamant, der
Graphit und die Kohle identisch sind. Warum? Bloß weil
man keinen Substanzverlust durch die Wage konstatieren
kann! Nun gut, damit haben sie noch etwas gemein; aber
die Molekülarbeit bei der Verwandlung, die wir nicht sehen
und wägen können, macht eben aus dem einen Stoff etwas
andres, – mit spezifisch anderen Eigenschaften.

416.

Das „Sein“ – wir haben keine andere Vorstellung davon
als „leben“. – Wie kann also etwas Totes „sein“?

2. Die organische Natur.

417.

Eine Vielheit von Kräften, verbunden durch einen gemeinsamen
Ernährungsvorgang, heißen wir „Leben“. Zu diesem
Ernährungsvorgang, als Mittel seiner Ermöglichung,
gehört alles sogenannte Fühlen, Vorstellen, Denken, das
heißt 1. ein Widerstreben gegen alle anderen Kräfte; 2. ein
Zurechtmachen derselben nach Gestalt und Rhythmus; 3. ein
Abschätzen in bezug auf Einverleibung oder Abscheidung.

418.

Die Verbindung des Unorganischen und Organischen muß
in der abstoßenden Kraft liegen, welche jedes Kraftatom
ausübt. „Leben“ wäre zu definieren als eine dauernde Form
von Prozessen der Kraftfeststellungen, wo die verschiedenen
Kämpfenden ihrerseits ungleich wachsen. Inwiefern
auch im Gehorchen ein Widerstreben liegt; es ist die
Eigenmacht durchaus nicht aufgegeben. Ebenso ist im Befehlen
ein Zugestehen, daß die absolute Macht des Gegners
nicht besiegt ist, nicht einverleibt, aufgelöst. „Gehorchen“
und „Befehlen“ sind Formen des Kampfspiels.



419.

Bei der Entstehung der Organismen denkt sich der Mensch
zugegen: was ist bei diesem Vorgange mit Augen und
Getast wahrzunehmen gewesen? Was ist in Zahlen zu bringen?
Welche Regeln zeigen sich in den Bewegungen? Also:
der Mensch will alles Geschehen sich als ein Geschehen für
Auge und Getast zurechtlegen, folglich als Bewegungen:
er will Formeln finden, die ungeheure Masse dieser Erfahrungen
zu vereinfachen. Reduktion alles Geschehens
auf den Sinnenmenschen und Mathematiker. Es handelt sich
um ein Inventarium der menschlichen Erfahrungen:
gesetzt, daß der Mensch, oder vielmehr das menschliche
Auge und Begriffsvermögen, der ewige Zeuge aller
Dinge gewesen sei.

420.

Es gehört zum Begriff des Lebendigen, daß es wachsen
muß, – daß es seine Macht erweitern und folglich fremde
Kräfte in sich hineinnehmen muß. Man redet, unter der
Benebelung durch die Moralnarkose, von einem Recht des
Individuums, sich zu verteidigen; im gleichen Sinne
dürfte man auch von seinem Rechte anzugreifen reden:
denn beides – und das Zweite noch mehr als das Erste –
sind Nezessitäten für jedes Lebendige: – der aggressive und
der defensive Egoismus sind nicht Sache der Wahl oder
gar des „freien Willens“, sondern die Fatalität des Lebens
selbst.

Hierbei gilt es gleich, ob man ein Individuum oder einen
lebendigen Körper, eine aufwärtsstrebende „Gesellschaft“
ins Auge faßt. Das Recht zur Strafe (oder die gesellschaftliche
Selbstverteidigung) ist im Grunde nur durch einen
Mißbrauch zum Worte „Recht“ gelangt: ein Recht wird
durch Verträge erworben, – aber das Sich-wehren und
Sich-verteidigen ruht nicht auf der Basis eines Vertrags.
Wenigstens dürfte ein Volk mit ebensoviel gutem Sinn sein
Eroberungsbedürfnis, sein Machtgelüst, sei es mit Waffen,
sei es durch Handel, Verkehr und Kolonisation, als Recht
bezeichnen, – Wachstumsrecht etwa. Eine Gesellschaft, die,
endgültig und ihrem Instinkt nach, den Krieg und die Eroberung
abweist, ist im Niedergang: sie ist reif für Demokratie
und Krämerregiment.... In den meisten Fällen freilich
sind die Friedensversicherungen bloße Betäubungsmittel.

421.

Die Physiologen sollten sich besinnen, den „Erhaltungstrieb“
als einen kardinalen Trieb eines organischen Wesens
anzusetzen. Vor allem will etwas Lebendiges seine Kraft
auslassen: die „Erhaltung“ ist nur eine der Konsequenzen
davon. – Vorsicht vor überflüssigen teleologischen
Prinzipien! Und dahin gehört der ganze Begriff „Erhaltungstrieb“.

422.

„Der Wert des Lebens.“ – Das Leben ist ein Einzelfall;
man muß alles Dasein rechtfertigen und nicht nur
das Leben, – das rechtfertigende Prinzip ist ein solches, aus
dem sich das Leben erklärt.

Das Leben ist nur Mittel zu etwas: es ist der Ausdruck
von Wachstumsformen der Macht.

423.

Man kann die unterste und ursprünglichste Tätigkeit im
Protoplasma nicht aus einem Willen zur Selbsterhaltung
ableiten, denn es nimmt auf eine unsinnige Art mehr in
sich hinein, als die Erhaltung bedingen würde: und vor
allem, es „erhält sich“ damit nicht, sondern zerfällt....
Der Trieb, der hier waltet, hat gerade dieses Sich-nicht-erhalten-wollen
zu erklären: „Hunger“ ist schon eine Ausdeutung
nach ungleich komplizierteren Organismen (–
Hunger ist eine spezialisierte und spätere Form des Triebes,
ein Ausdruck der Arbeitsteilung, im Dienst eines darüber
waltenden höheren Triebes).

424.

Die Teilung eines Protoplasmas in zwei tritt ein, wenn
die Macht nicht mehr ausreicht, den angeeigneten Besitz zu
bewältigen: Zeugung ist Folge einer Ohnmacht.



Wo die Männchen aus Hunger die Weibchen aufsuchen
und in ihnen aufgehen, ist Zeugung die Folge eines Hungers.

425.

Spott über den falschen „Altruismus“ bei den Biologen:
die Fortpflanzung bei den Amöben erscheint als
Abwerfen des Ballastes, als purer Vorteil. Die Ausstoßung
der unbrauchbaren Stoffe.

426.

„Nützlich“ im Sinne der darwinistischen Biologie – das
heißt: im Kampf mit anderen sich als begünstigend erweisend.
Aber mir scheint schon das Mehrgefühl, das Gefühl
des Stärkerwerdens, ganz abgesehen vom Nutzen
im Kampf, der eigentliche Fortschritt: aus diesem Gefühle
entspringt erst der Wille zum Kampf, –

427.

„Nützlich“ in bezug auf die Beschleunigung des Tempos
der Entwicklung ist ein anderes „Nützlich“ als das in bezug
auf möglichste Feststellung und Dauerhaftigkeit des Entwickelten.

428.

Gegen den Darwinismus. – Der Nutzen eines Organs
erklärt nicht seine Entstehung, im Gegenteil! Die
längste Zeit, während deren eine Eigenschaft sich bildet, erhält
sie das Individuum nicht und nützt ihm nicht, am wenigsten
im Kampf mit äußeren Umständen und Feinden.

Was ist zuletzt „nützlich“? Man muß fragen „in bezug
worauf nützlich?“ Zum Beispiel was der Dauer des Individuums
nützt, könnte seiner Stärke und Pracht ungünstig
sein; was das Individuum erhält, könnte es zugleich
festhalten und stillstellen in der Entwicklung. Andererseits
kann ein Mangel, eine Entartung vom höchsten Nutzen
sein, insofern sie als Stimulans anderer Organe wirkt.
Ebenso kann eine Notlage Existenzbedingung sein, insofern
sie ein Individuum auf das Maß herunterschraubt, bei dem
es zusammenhält und sich nicht vergeudet. – Das Individuum
selbst als Kampf der Teile (um Nahrung, Raum
usw.): seine Entwicklung geknüpft an ein Siegen, Vorherrschen
einzelner Teile, an ein Verkümmern, „Organwerden“
anderer Teile.

Der Einfluß der „äußeren Umstände“ ist bei Darwin ins
Unsinnige überschätzt: das Wesentliche am Lebensprozeß
ist gerade die ungeheure gestaltende, von innen her formenschaffende
Gewalt, welche die „äußeren Umstände“ ausnützt,
ausbeutet.... Die von innen her gebildeten neuen
Formen sind nicht auf einen Zweck hin geformt; aber im
Kampf der Teile wird eine neue Form nicht lange ohne Beziehung
zu einem partiellen Nutzen stehen und dann, dem
Gebrauche nach, sich immer vollkommener ausgestalten.

429.

Anti-Darwin. – Was mich beim Überblick über die
großen Schicksale des Menschen am meisten überrascht, ist,
immer das Gegenteil vor Augen zu sehen von dem, was
heute Darwin mit seiner Schule sieht oder sehen will: die
Selektion zugunsten der Stärkeren, Besserweggekommenen,
den Fortschritt der Gattung. Gerade das Gegenteil greift
sich mit Händen: das Durchstreichen der Glücksfälle, die
Unnützlichkeit der höher geratenen Typen, das unvermeidliche
Herrwerden der mittleren, selbst der unter-mittleren
Typen. Gesetzt, daß man uns nicht den Grund aufzeigt,
warum der Mensch die Ausnahme unter den Kreaturen
ist, neige ich zum Vorurteil, daß die Schule Darwins
sich überall getäuscht hat. Jener Wille zur Macht, in dem
ich den letzten Grund und Charakter aller Veränderung wiedererkenne,
gibt uns das Mittel an die Hand, warum gerade
die Selektion zugunsten der Ausnahmen und Glücksfälle
nicht statthat: die Stärksten und Glücklichsten sind
schwach, wenn sie organisierte Herdeninstinkte, wenn sie
die Furchtsamkeit der Schwachen, die Überzahl gegen sich
haben. Mein Gesamtaspekt der Welt der Werte zeigt, daß
in den obersten Werten, die über der Menschheit heute aufgehängt
sind, nicht die Glücksfälle, die Selektionstypen, die
Oberhand haben: vielmehr die Typen der décadence, –
vielleicht gibt es nichts Interessanteres in der Welt als dieses
unerwünschte Schauspiel....

So seltsam es klingt: man hat die Starken immer zu
beweisen gegen die Schwachen; die Glücklichen gegen die
Mißglückten; die Gesunden gegen die Verkommenden und
Erblich-Belasteten. Will man die Realität zur Moral formulieren,
so lautet diese Moral: die Mittleren sind mehr
wert als die Ausnahmen; die décadence-Gebilde mehr als
die Mittleren; der Wille zum Nichts hat die Oberhand über
den Willen zum Leben – und das Gesamtziel ist, nun,
christlich, buddhistisch, schopenhauerisch ausgedrückt: „besser
nicht sein, als sein“.

Gegen die Formulierung der Realität zur Moral empöre
ich mich: deshalb perhorresziere ich das Christentum mit
einem tödlichen Haß, weil es die sublimen Worte und Gebärden
schuf, um einer schauderhaften Wirklichkeit den Mantel
des Rechts, der Tugend, der Göttlichkeit zu geben....

Ich sehe alle Philosophen, ich sehe die Wissenschaft auf
den Knien vor der Realität vom umgekehrten Kampf
ums Dasein, als ihn die Schule Darwins lehrt, – nämlich
ich sehe überall die obenauf, die übrigbleibend, die das Leben,
den Wert des Lebens kompromittieren. – Der Irrtum der
Schule Darwins wurde mir zum Problem: wie kann man
blind sein, um gerade hier falsch zu sehen?

Daß die Gattungen einen Fortschritt darstellen, ist die
unvernünftigste Behauptung von der Welt: einstweilen stellen
sie ein Niveau dar. Daß die höheren Organismen aus
den niederen sich entwickelt hätten, ist durch keinen Fall bisher
bezeugt. Ich sehe, daß die niederen durch die Menge,
durch die Klugheit, durch die List im Übergewicht sind, –
ich sehe nicht, wie eine zufällige Veränderung einen Vorteil
abgibt, zum mindesten nicht für eine so lange Zeit: diese
wäre wieder ein neues Motiv, zu erklären, warum eine zufällige
Veränderung derartig stark geworden ist.

Ich finde die „Grausamkeit der Natur“, von der man
so viel redet, an einer andern Stelle: sie ist grausam gegen
ihre Glückskinder, sie schont und schützt und liebt les
humbles.

In summa: das Wachstum der Macht einer Gattung ist
durch die Präponderanz ihrer Glückskinder, ihrer Starken
vielleicht weniger garantiert als durch die Präponderanz
der mittleren und niederen Typen.... In letzteren ist die
große Fruchtbarkeit, die Dauer; mit ersteren wächst die Gefahr,
die rasche Verwüstung, die schnelle Zahlverminderung.

430.

Anti-Darwin. – Die Domestikation des Menschen:
welchen definitiven Wert kann sie haben? oder hat
überhaupt eine Domestikation einen definitiven Wert? –
Man hat Gründe, dies letztere zu leugnen.

Die Schule Darwins macht zwar große Anstrengung, uns
zum Gegenteil zu überreden: sie will, daß die Wirkung der
Domestikation tief, ja fundamental werden kann. Einstweilen
halten wir am Alten fest: es hat sich nichts bisher bewiesen,
als eine ganz oberflächliche Wirkung durch Domestikation
– oder aber die Degenereszenz. Und alles, was der
menschlichen Hand und Züchtung entschlüpft, kehrt fast sofort
wieder in seinen Naturzustand zurück. Der Typus bleibt
konstant: man kann nicht „dénaturer la nature“.

Man rechnet auf den Kampf um die Existenz, den Tod
der schwächlichen Wesen und das Überleben der Robustesten
und Bestbegabten; folglich imaginiert man ein beständiges
Wachstum der Vollkommenheit für die Wesen. Wir
haben uns umgekehrt versichert, daß, in dem Kampf um das
Leben, der Zufall den Schwachen so gut dient wie den Starken;
daß die List die Kraft oft mit Vorteil sich suppliert;
daß die Fruchtbarkeit der Gattungen in einem merkwürdigen
Rapport zu den Chancen der Zerstörung steht....

Man teilt der natürlichen Selektion zugleich langsame
und unendliche Metamorphosen zu: man will glauben,
daß jeder Vorteil sich vererbt und sich in abfolgenden
Geschlechtern immer stärker ausdrückt (während die Erblichkeit
so kapriziös ist....); man betrachtet die glücklichen
Anpassungen gewisser Wesen an sehr besondere Lebensbedingungen,
und man erklärt, daß sie durch den Einfluß des
Milieus erlangt seien.

Man findet aber Beispiele der unbewußten Selektion
nirgendswo (ganz und gar nicht). Die disparatesten Individuen
einigen sich, die extremen mischen sich in die Masse.
Alles konkurriert, seinen Typus aufrechtzuerhalten; Wesen,
die äußere Zeichen haben, die sie gegen gewisse Gefahren
schützen, verlieren dieselben nicht, wenn sie unter Umstände
kommen, wo sie ohne Gefahr leben.... Wenn sie Orte bewohnen,
wo das Kleid aufhört, sie zu verbergen, nähern
sie sich keineswegs dem Milieu an.

Man hat die Auslese der Schönsten in einer Weise
übertrieben, wie sie weit über den Schönheitstrieb unsrer
eignen Rasse hinausgeht! Tatsächlich paart sich das Schönste
mit sehr enterbten Kreaturen, das Größte mit dem Kleinsten.
Fast immer sehen wir Männchen und Weibchen von
jeder zufälligen Begegnung profitieren und sich ganz und
gar nicht wählerisch zeigen. – Modifikation durch Klima
und Nahrung: – aber in Wahrheit absolut gleichgültig.

Es gibt keine Übergangsformen. –

Man behauptet die wachsende Entwicklung der Wesen.
Es fehlt jedes Fundament. Jeder Typus hat seine Grenze:
über diese hinaus gibt es keine Entwicklung. Bis dahin absolute
Regelmäßigkeit.

Meine Gesamtansicht. – Erster Satz: der Mensch
als Gattung ist nicht im Fortschritt. Höhere Typen werden
wohl erreicht, aber sie halten sich nicht. Das Niveau der
Gattung wird nicht gehoben.

Zweiter Satz: der Mensch als Gattung stellt keinen
Fortschritt im Vergleich zu irgendeinem andern Tier dar.
Die gesamte Tier- und Pflanzenwelt entwickelt sich nicht
vom Niederen zum Höheren.... Sondern alles zugleich
und übereinander und durcheinander und gegeneinander.
Die reichsten und komplexesten Formen – denn mehr besagt
das Wort „höherer Typus“ nicht – gehen leichter zugrunde:
nur die niedrigsten halten eine scheinbare Unvergänglichkeit
fest. Erstere werden selten erreicht und halten
sich mit Not oben: letztere haben eine kompromittierende
Fruchtbarkeit für sich. – Auch in der Menschheit gehen
unter wechselnder Gunst und Ungunst die höheren Typen,
die Glücksfälle der Entwicklung, am leichtesten zugrunde.
Sie sind jeder Art von décadence ausgesetzt: sie sind extrem,
und damit selbst beinahe schon décadents.... Die
kurze Dauer der Schönheit, des Genies, des Cäsar ist sui
generis: dergleichen vererbt sich nicht. Der Typus vererbt
sich; ein Typus ist nichts Extremes, kein „Glücksfall“....
Das liegt an keinem besonderen Verhängnis und „bösen
Willen“ der Natur, sondern einfach am Begriff „höherer
Typus“: der höhere Typus stellt eine unvergleichlich größere
Komplexität, – eine größere Summe koordinierter Elemente
dar: damit wird auch die Disgregation unvergleichlich
wahrscheinlicher. Das „Genie“ ist die sublimste Maschine,
die es gibt, – folglich die zerbrechlichste.

Dritter Satz: die Domestikation (die „Kultur“) des
Menschen geht nicht tief.... Wo sie tief geht, ist sie sofort
die Degenereszenz (Typus: der Christ). Der „wilde“ Mensch
(oder, moralisch ausgedrückt: der böse Mensch) ist eine
Rückkehr zur Natur – und, in gewissem Sinne, seine Wiederherstellung,
seine Heilung von der „Kultur“....

431.

Grundirrtümer der bisherigen Biologen: es handelt
sich nicht um die Gattung, sondern um stärker auszuwirkende
Individuen. (Die vielen sind nur Mittel.)

Das Leben ist nicht Anpassung innerer Bedingungen an
äußere, sondern Wille zur Macht, der von innen her immer
mehr „Äußeres“ sich unterwirft und einverleibt.

Diese Biologen setzen die moralischen Wertschätzungen
fort (– der „an sich höhere Wert des Altruismus“, die
Feindschaft gegen die Herrschsucht, gegen den Krieg, gegen
die Unnützlichkeit, gegen die Rang- und Ständeordnung).

432.

Die Individuation, vom Standpunkt der Abstammungstheorie
beurteilt, zeigt das beständige Zerfallen von
eins in zwei und das ebenso beständige Vergehen der Individuen
auf den Gewinn von wenig Individuen, die die
Entwicklung fortsetzen: die übergroße Masse stirbt jedesmal
ab („der Leib“).

Das Grundphänomen: unzählige Individuen geopfert
um weniger willen: als deren Ermöglichung. –
Man muß sich nicht täuschen lassen: ganz so steht es mit
den Völkern und Rassen: sie bilden den „Leib“ zur Erzeugung
von einzelnen wertvollen Individuen, die den
großen Prozeß fortsetzen.

433.

Mit der moralischen Herabwürdigung des ego geht auch
noch, in der Naturwissenschaft, eine Überschätzung der Gattung
Hand in Hand. Aber die Gattung ist etwas ebenso
Illusorisches wie das ego: man hat eine falsche Distinktion
gemacht. Das ego ist hundertmal mehr als bloß eine Einheit
in der Kette von Gliedern; es ist die Kette selbst,
ganz und gar; und die Gattung ist eine bloße Abstraktion
aus der Vielheit dieser Ketten und deren partieller Ähnlichkeit.
Daß, wie so oft behauptet worden ist, das Individuum
der Gattung geopfert wird, ist durchaus kein Tatbestand:
vielmehr nur das Muster einer fehlerhaften Interpretation.

434.

Gegen die Theorie, daß das einzelne Individuum den Vorteil
der Gattung, seiner Nachkommenschaft im Auge hat,
auf Unkosten des eigenen Vorteils: das ist nur Schein.

Die ungeheure Wichtigkeit, mit der das Individuum den
geschlechtlichen Instinkt nimmt, ist nicht eine Folge von
dessen Wichtigkeit für die Gattung, sondern das Zeugen ist
die eigentliche Leistung des Individuums und sein höchstes
Interesse folglich, seine höchste Machtäußerung (natürlich
nicht vom Bewußtsein aus beurteilt, sondern von dem
Zentrum der ganzen Individuation).

435.

Der Gesichtspunkt des „Werts“ ist der Gesichtspunkt von
Erhaltungs-, Steigerungsbedingungen in Hinsicht
auf komplexe Gebilde von relativer Dauer des Lebens innerhalb
des Werdens.

Es gibt keine dauerhaften letzten Einheiten, keine Atome,
keine Monaden: auch hier ist „das Seiende“ erst von uns
hineingelegt (aus praktischen, nützlichen, perspektivischen
Gründen).

„Herrschaftsgebilde“; die Sphäre des Beherrschenden
fortwährend wachsend oder unter der Gunst und Ungunst
der Umstände (der Ernährung –) periodisch abnehmend,
zunehmend.

„Wert“ ist wesentlich der Gesichtspunkt für das Zunehmen
oder Abnehmen dieser herrschaftlichen Zentren
(„Vielheiten“ jedenfalls; aber die „Einheit“ ist in der Natur
des Werdens gar nicht vorhanden).

Die Ausdrucksmittel der Sprache sind unbrauchbar, um
das „Werden“ auszudrücken: es gehört zu unserm unablöslichen
Bedürfnis der Erhaltung, beständig eine gröbere
Welt von Bleibendem, von „Dingen“ usw. zu setzen.
Relativ dürfen wir von Atomen und Monaden reden: und
gewiß ist, daß die kleinste Welt an Dauer die dauerhafteste
ist.... Es gibt keinen Willen: es gibt Willenspunktationen,
die beständig ihre Macht mehren oder verlieren.

3. Der Mensch als Naturwesen.

436.

Der Mensch.

Am Leitfaden des Leibes. – Gesetzt, daß die
„Seele“ ein anziehender und geheimnisvoller Gedanke war,
von dem sich die Philosophen mit Recht nur widerstrebend
getrennt haben – vielleicht ist das, was sie nunmehr dagegen
einzutauschen lernen, noch anziehender, noch geheimnisvoller.
Der menschliche Leib, an dem die ganze fernste
und nächste Vergangenheit alles organischen Werdens wieder
lebendig und leibhaft wird, durch den hindurch, über den
hinweg und hinaus ein ungeheurer, unhörbarer Strom zu
fließen scheint: der Leib ist ein erstaunlicherer Gedanke als
die alte „Seele“. Es ist zu allen Zeiten besser an den Leib
als an unseren eigentlichsten Besitz, unser gewissestes Sein,
kurz, unser ego geglaubt worden als an den Geist (oder die
„Seele“ oder das Subjekt, wie die Schulsprache jetzt statt
Seele sagt). Niemand kam je auf den Einfall, seinen Magen
als einen fremden, etwa einen göttlichen Magen zu verstehen:
aber seine Gedanken als „eingegeben“, seine Wertschätzungen
als „von einem Gott eingeblasen“, seine Instinkte
als Tätigkeit im Dämmern zu fassen – für diesen
Hang und Geschmack des Menschen gibt es aus allen Altern
der Menschheit Zeugnisse. Noch jetzt ist, namentlich unter
Künstlern, eine Art Verwunderung und ehrerbietiges Aushängen
der Entscheidung reichlich vorzufinden, wenn sich
ihnen die Frage vorlegt, wodurch ihnen der beste Wurf gelungen
und aus welcher Welt ihnen der schöpferische Gedanke
gekommen ist: sie haben, wenn sie dergestalt fragen,
etwas wie Unschuld und kindliche Scham dabei, sie wagen
es kaum zu sagen, „das kam von mir, das war meine Hand,
die die Würfel warf“. – Umgekehrt haben selbst jene Philosophen
und Religiösen, welche den zwingendsten Grund in
ihrer Logik und Frömmigkeit hatten, ihr Leibliches als Täuschung
(und zwar als überwundene und abgetane Täuschung)
zu nehmen, nicht umhin gekonnt, die dumme Tatsächlichkeit
anzuerkennen, daß der Leib nicht davon gegangen ist:
worüber die seltsamsten Zeugnisse teils bei Paulus, teils
in der Vedânta-Philosophie zu finden sind. Aber was bedeutet
zuletzt Stärke des Glaubens? Deshalb könnte es
immer noch ein sehr dummer Glaube sein! – Hier ist nachzudenken:
–

Und zuletzt, wenn der Glaube an den Leib nur die Folge
eines Schlusses ist: gesetzt, es wäre ein falscher Schluß,
wie die Idealisten behaupten, ist es nicht ein Fragezeichen
an der Glaubwürdigkeit des Geistes selber, daß er dergestalt
die Ursache falscher Schlüsse ist? Gesetzt, die Vielheit
und Raum und Zeit und Bewegung (und was alles die
Voraussetzungen eines Glaubens an Leiblichkeit sein mögen)
wären Irrtümer – welches Mißtrauen würde dies gegen
den Geist erregen, der uns zu solchen Voraussetzungen veranlaßt
hat? Genug, der Glaube an den Leib ist einstweilen
immer noch ein stärkerer Glaube als der Glaube an den
Geist; und wer ihn untergraben will, untergräbt eben damit
am gründlichsten auch den Glauben an die Autorität
des Geistes!

437.

Der Leib als Herrschaftsgebilde.

Die Aristokratie im Leibe, die Mehrheit der Herrschenden
(Kampf der Zellen und Gewebe).

Die Sklaverei und die Arbeitsteilung: der höhere Typus
nur möglich durch Herunterdrückung eines niederen auf
eine Funktion.

Lust und Schmerz kein Gegensatz. Das Gefühl der Macht.

„Ernährung“ nur eine Konsequenz der unersättlichen Aneignung,
des Willens zur Macht.

Die „Zeugung“, der Zerfall, eintretend bei der Ohnmacht
der herrschenden Zellen, das Angeeignete zu organisieren.

Die gestaltende Kraft ist es, die immer neuen „Stoff“
(noch mehr „Kraft“) vorrätig haben will. Das Meisterstück
des Aufbaus eines Organismus aus dem Ei.

„Mechanistische Auffassung“: will nichts als Quantitäten:
aber die Kraft steckt in der Qualität. Die Mechanistik
kann also nur Vorgänge beschreiben, nicht erklären.

Der „Zweck“. Auszugehen von der „Sagazität“ der
Pflanzen.

Begriff der „Vervollkommnung“: nicht nur größere
Kompliziertheit, sondern größere Macht (– braucht nicht
nur größere Masse zu sein –).

Schluß auf die Entwicklung der Menschheit: die Vervollkommnung
besteht in der Hervorbringung der mächtigsten
Individuen, zu deren Werkzeug die größte Menge gemacht
wird (und zwar als intelligentestes und beweglichstes
Werkzeug).



438.

In der ungeheuren Vielheit des Geschehens innerhalb
eines Organismus ist der uns bewußt werdende Teil ein
bloßes Mittel: und das bißchen „Tugend“, „Selbstlosigkeit“
und ähnliche Fiktionen werden auf eine vollkommen
radikale Weise vom übrigen Gesamtgeschehen aus Lügen
gestraft. Wir tun gut, unseren Organismus in seiner vollkommenen
Unmoralität zu studieren....

Die animalischen Funktionen sind ja prinzipiell millionenfach
wichtiger als alle schönen Zustände und Bewußtseinshöhen:
letztere sind ein Überschuß, soweit sie nicht
Werkzeuge sein müssen für jene animalischen Funktionen.
Das ganze bewußte Leben, der Geist samt der Seele, samt
dem Herzen, samt der Güte, samt der Tugend: in wessen
Dienst arbeitet es denn? In dem möglichster Vervollkommnung
der Mittel (Ernährungs-, Steigerungsmittel) der animalischen
Grundfunktionen: vor allem der Lebenssteigerung.

Es liegt so unsäglich viel mehr an dem, was man „Leib“
und „Fleisch“ nannte: der Rest ist ein kleines Zubehör. Die
Aufgabe, die ganze Kette des Lebens fortzuspinnen, und so,
daß der Faden immer mächtiger wird – das ist die
Aufgabe.

Aber nun sehe man, wie Herz, Seele, Tugend, Geist
förmlich sich verschwören, diese prinzipielle Aufgabe zu verkehren:
wie als ob sie die Ziele wären!.... Die Entartung
des Lebens ist wesentlich bedingt durch die außerordentliche
Irrtumsfähigkeit des Bewußtseins: es wird
am wenigsten durch Instinkte in Zaum gehalten und vergreift
sich deshalb am längsten und gründlichsten.

Nach den angenehmen und unangenehmen Gefühlen
dieses Bewußtseins abmessen, ob das Dasein Wert
hat: kann man sich eine tollere Ausschweifung der Eitelkeit
denken? Es ist ja nur ein Mittel: – und angenehme oder
unangenehme Gefühle sind ja auch nur Mittel!

Woran mißt sich objektiv der Wert? Allein an dem
Quantum gesteigerter und organisierter Macht....



439.

Die normale Unbefriedigung unsrer Triebe, zum Beispiel
des Hungers, des Geschlechtstriebs, des Bewegungstriebs,
enthält in sich durchaus noch nichts Herabstimmendes;
sie wirkt vielmehr agazierend auf das Lebensgefühl,
wie jeder Rhythmus von kleinen, schmerzhaften Reizen es
stärkt, was auch die Pessimisten uns vorreden mögen. Diese
Unbefriedigung, statt das Leben zu verleiden, ist das große
Stimulans des Lebens.

(Man könnte vielleicht die Lust überhaupt bezeichnen als
einen Rhythmus kleiner Unlustreize.)

440.

Der Schmerz ist etwas anderes als die Lust, – ich will
sagen, er ist nicht deren Gegenteil.

Wenn das Wesen der „Lust“ zutreffend bezeichnet worden
ist als ein Plusgefühl von Macht (somit als ein
Differenzgefühl, das die Vergleichung voraussetzt), so ist
damit das Wesen der „Unlust“ noch nicht definiert. Die
falschen Gegensätze, an die das Volk und folglich die
Sprache glaubt, sind immer gefährliche Fußfesseln für den
Gang der Wahrheit gewesen. Es gibt sogar Fälle, wo eine
Art Lust bedingt ist durch eine gewisse rhythmische Abfolge
kleiner Unlustreize: damit wird ein sehr schnelles Anwachsen
des Machtgefühls, des Lustgefühls erreicht. Dies ist
der Fall zum Beispiel beim Kitzel, auch beim geschlechtlichen
Kitzel im Akt des Coitus: wir sehen dergestalt die Unlust als
Ingrediens der Lust tätig. Es scheint, eine kleine Hemmung,
die überwunden wird und der sofort wieder eine kleine Hemmung
folgt, die wieder überwunden wird – dieses Spiel
von Widerstand und Sieg regt jenes Gesamtgefühl von
überschüssiger, überflüssiger Macht am stärksten an, das das
Wesen der Lust ausmacht.

Die Umkehrung, eine Vermehrung der Schmerzempfindung
durch kleine eingeschobene Lustreize, fehlt: Lust und
Schmerz sind eben nichts Umgekehrtes.

Der Schmerz ist ein intellektueller Vorgang, in dem
entschieden ein Urteil laut wird, – das Urteil „schädlich“,
in dem sich lange Erfahrung aufsummiert hat. An sich gibt
es keinen Schmerz. Es ist nicht die Verwundung, die weh
tut; es ist die Erfahrung, von welchen schlimmen Folgen
eine Verwundung für den Gesamtorganismus sein kann,
welche in Gestalt jener tiefen Erschütterung redet, die Unlust
heißt (bei schädigenden Einflüssen, welche der älteren
Menschheit unbekannt geblieben sind, zum Beispiel von seiten
neu kombinierter giftiger Chemikalien, fehlt auch die Aussage
des Schmerzes, – und wir sind verloren).

Im Schmerz ist das eigentlich Spezifische immer die
lange Erschütterung, das Nachzittern eines schreckenerregenden
Choks im zerebralen Herde des Nervensystems: – man
leidet eigentlich nicht an der Ursache des Schmerzes (irgendeiner
Verletzung zum Beispiel), sondern an der langen
Gleichgewichtsstörung, welche infolge jenes Choks eintritt.
Der Schmerz ist eine Krankheit der zerebralen Nervenherde,
die Lust ist durchaus keine Krankheit.

Daß der Schmerz die Ursache ist zu Gegenbewegungen hat
zwar den Augenschein und sogar das Philosophenvorurteil
für sich; aber in plötzlichen Fällen kommt, wenn man genau
beobachtet, die Gegenbewegung ersichtlich früher als die
Schmerzempfindung. Es stünde schlimm um mich, wenn
ich bei einem Fehltritt zu warten hätte, bis das Faktum an
die Glocke des Bewußtseins schlüge und ein Wink, was
zu tun ist, zurücktelegraphiert würde. Vielmehr unterscheide
ich so deutlich als möglich, daß erst die Gegenbewegung des
Fußes, um den Fall zu verhüten, folgt und dann in einer
meßbaren Zeitdistanz eine Art schmerzhafter Welle plötzlich
im vordern Kopf fühlbar wird. Man reagiert also nicht auf
den Schmerz. Der Schmerz wird nachher projiziert in die
verwundete Stelle: – aber das Wesen dieses Lokalschmerzes
ist trotzdem nicht der Ausdruck der Art der Lokalverwundung;
er ist ein bloßes Ortszeichen, dessen Stärke und Tonart
der Verwundung gemäß ist, welche die Nervenzentren
davon empfangen haben. Daß infolge jenes Choks die Muskelkraft
des Organismus meßbar heruntergeht, gibt durchaus
noch keinen Anhalt dafür, das Wesen des Schmerzes
in einer Verminderung des Machtgefühls zu suchen.

Man reagiert, nochmals gesagt, nicht auf den Schmerz:
die Unlust ist keine „Ursache“ von Handlungen. Der
Schmerz selbst ist eine Reaktion, die Gegenbewegung ist eine
andre und frühere Reaktion, – beide nehmen von verschiedenen
Stellen ihren Ausgangspunkt....

441.

Man hat die Unlust verwechselt mit einer Art der Unlust,
mit der der Erschöpfung; letztere stellt in der Tat eine
tiefe Verminderung und Herabstimmung des Willens zur
Macht, eine meßbare Einbuße an Kraft dar. Das will
sagen: es gibt a) Unlust als Reizmittel zur Verstärkung der
Macht, und b) Unlust nach einer Vergeudung von Macht;
im ersteren Falle ein stimulus, im letztern die Folge einer
übermäßigen Reizung.... Die Unfähigkeit zum Widerstand
ist der letzteren Unlust zu eigen: die Herausforderung des
Widerstehenden gehört zur ersteren.... Die Lust, welche im
Zustand der Erschöpfung allein noch empfunden wird, ist
das Einschlafen; die Lust im andern Falle ist der Sieg....

Die große Verwechslung der Psychologen bestand darin,
daß sie diese beiden Lustarten – die des Einschlafens
und die des Sieges – nicht auseinanderhielten. Die Erschöpften
wollen Ruhe, Gliederausstrecken, Frieden, Stille,
– es ist das Glück der nihilistischen Religionen und Philosophien;
die Reichen und Lebendigen wollen Sieg, überwundene
Gegner, Überströmen des Machtgefühls über weitere
Bereiche als bisher. Alle gesunden Funktionen des Organismus
haben dies Bedürfnis, – und der ganze Organismus
ist ein solcher nach Wachstum von Machtgefühlen
ringender Komplex von Systemen – – –

442.

Intellektualität des Schmerzes: er bezeichnet nicht an
sich, was augenblicklich geschädigt ist, sondern welchen Wert
die Schädigung hat in Hinsicht auf das allgemeine Individuum.



Ob es Schmerzen gibt, in denen „die Gattung“ und nicht
das Individuum leidet –?

443.

„Die Summe der Unlust überwiegt die Summe der Lust:
folglich wäre das Nichtsein der Welt besser als deren Sein“
– „Die Welt ist etwas, das vernünftigerweise nicht wäre,
weil sie dem empfindenden Subjekt mehr Unlust als Lust
verursacht“ – dergleichen Geschwätz heißt sich heute Pessimismus!

Lust und Unlust sind Nebensachen, keine Ursachen; es sind
Werturteile zweiten Ranges, die sich erst ableiten von
einem regierenden Wert, – ein in Form des Gefühls redendes
„nützlich“, „schädlich“, und folglich absolut flüchtig
und abhängig. Denn bei jedem „nützlich“, „schädlich“ sind
immer noch hundert verschiedene Wozu? zu fragen.

Ich verachte diesen Pessimismus der Sensibilität: er
ist selbst ein Zeichen tiefer Verarmung am Leben.

444.

Wie kommt es, daß die Grundglaubensartikel in der
Psychologie allesamt die ärgsten Verdrehungen und Falschmünzereien
sind? „Der Mensch strebt nach Glück“ zum
Beispiel – was ist daran wahr? Um zu verstehen, was
„Leben“ ist, welche Art Streben und Spannung Leben ist,
muß die Formel so gut von Baum und Pflanze als vom
Tier gelten. „Wonach strebt die Pflanze?“ – aber hier
haben wir bereits eine falsche Einheit erdichtet, die es nicht
gibt: die Tatsache eines millionenfachen Wachstums mit
eigenen und halbeigenen Initiativen ist versteckt und verleugnet,
wenn wir eine plumpe Einheit „Pflanze“ voranstellen.
Daß die letzten kleinsten „Individuen“ nicht in dem
Sinn eines „metaphysischen Individuums“ und Atoms verständlich
sind, daß ihre Machtsphäre fortwährend sich verschiebt
– das ist zu allererst sichtbar: aber strebt ein jedes
von ihnen, wenn es sich dergestalt verändert, nach Glück?
– Aber alles Sichausbreiten, Einverleiben, Wachsen ist ein
Anstreben gegen Widerstehendes; Bewegung ist essentiell
etwas mit Unlustzuständen Verbundenes: es muß das, was
hier treibt, jedenfalls etwas anderes wollen, wenn es dergestalt
die Unlust will und fortwährend aufsucht. – Worum
kämpfen die Bäume eines Urwaldes miteinander? Um
„Glück“? – Um Macht!....

Der Mensch, Herr über die Naturgewalten geworden,
Herr über seine eigene Wildheit und Zügellosigkeit (die Begierden
haben folgen, haben nützlich sein gelernt) – der
Mensch, im Vergleich zu einem Vormenschen, stellt ein ungeheures
Quantum Macht dar, – nicht ein Plus von
„Glück“! Wie kann man behaupten, daß er nach Glück
gestrebt habe?....

445.

Der Glaube an „Affekte“. – Affekte sind eine Konstruktion
des Intellekts, eine Erdichtung von Ursachen,
die es nicht gibt. Alle körperlichen Gemeingefühle, die
wir nicht verstehen, werden intellektuell ausgedeutet, das
heißt ein Grund gesucht, um sich so oder so zu fühlen, in
Personen, Erlebnissen usw. Also etwas Nachteiliges, Gefährliches,
Fremdes wird gesetzt, als wäre es die Ursache
unserer Verstimmung; tatsächlich wird es zu der Verstimmung
hinzugesucht, um der Denkbarkeit unseres Zustandes
willen. – Häufige Blutzuströmungen zum Gehirn
mit dem Gefühl des Erstickens werden als „Zorn“ interpretiert:
die Personen und Sachen, die uns zum Zorn
reizen, sind Auslösungen für den physiologischen Zustand. –
Nachträglich, in langer Gewöhnung, sind gewisse Vorgänge
und Gemeingefühle sich so regelmäßig verbunden, daß der
Anblick gewisser Vorgänge jenen Zustand des Gemeingefühls
hervorbringt und speziell irgend jene Blutstauung, Samenerzeugung
usw. mit sich bringt: also durch die Nachbarschaft.
„Der Affekt wird erregt“, sagen wir dann.

In „Lust“ und „Unlust“ stecken bereits Urteile: die
Reize werden unterschieden, ob sie dem Machtgefühl förderlich
sind oder nicht.

Der Glaube an das Wollen. Es ist Wunderglaube,
einen Gedanken als Ursache einer mechanischen Bewegung
zu setzen. Die Konsequenz der Wissenschaft verlangt,
daß, nachdem wir die Welt in Bildern uns denkbar gemacht
haben, wir auch die Affekte, Begehrungen, Willen usw. uns
denkbar machen, das heißt sie leugnen und als Irrtümer
des Intellekts behandeln.

446.

Wenn wir etwas tun, so entsteht ein Kraftgefühl, oft
schon vor dem Tun, bei der Vorstellung des zu Tuenden
(wie beim Anblick eines Feindes, eines Hemmnisses, dem
wir uns gewachsen glauben): immer begleitend. Wir
meinen instinktiv, dies Kraftgefühl sei Ursache der Handlung,
es sei „die Kraft“. Unser Glaube an Kausalität ist
der Glaube an Kraft und deren Wirkung; eine Übertragung
unsres Erlebnisses: wobei wir Kraft und Kraftgefühl identifizieren.
– Nirgends aber bewegt die Kraft die Dinge;
die empfundene Kraft „setzt nicht die Muskeln in Bewegung“.
„Wir haben von einem solchen Prozeß keine Vorstellung,
keine Erfahrung.“ „Wir erfahren ebensowenig
wie die Kraft als Bewegendes die Notwendigkeit einer
Bewegung.“ Die Kraft soll das Zwingende sein! „Wir erfahren
nur, daß eins auf das andre folgt, – weder Zwang
erfahren wir, noch Willkür, daß eins auf das andre folgt.“
Die Kausalität wird erst durch die Hineindenkung des Zwanges
in den Folgenvorgang geschaffen. Ein gewisses „Begreifen“
entsteht dadurch, das heißt, wir haben uns den
Vorgang angemenschlicht, „bekannter“ gemacht: das Bekannte
ist das Gewohnheitsbekannte des mit Kraftgefühl
verbundenen menschlichen Erzwingens.

447.

Ich habe die Absicht, meinen Arm auszustrecken; angenommen,
ich weiß so wenig von Physiologie des menschlichen
Leibes und von den mechanischen Gesetzen seiner Bewegung
als ein Mann aus dem Volke, was gibt es eigentlich
Vageres, Blasseres, Ungewisseres als diese Absicht im
Vergleich zu dem, was darauf geschieht? Und gesetzt, ich
sei der scharfsinnigste Mechaniker und speziell über die Formeln
unterrichtet, die hierbei angewendet werden, so würde
ich um keinen Deut besser oder schlechter meinen Arm ausstrecken.
Unser „Wissen“ und unser „Tun“ in diesem Falle
liegen kalt auseinander: als in zwei verschiedenen Reichen.
– Andererseits: Napoleon führt den Plan eines Feldzuges
durch – was heißt das? Hier ist alles gewußt, was zur
Durchführung des Planes gehört, weil alles befohlen werden
muß: aber auch hier sind Untergebene vorausgesetzt, welche
das Allgemeine auslegen, anpassen an die Not des Augenblicks,
Maß der Kraft usw.

448.

Die Wissenschaft fragt nicht, was uns zum Wollen trieb:
sie leugnet vielmehr, daß gewollt worden ist, und meint,
daß etwas ganz anderes geschehen sei – kurz, daß der
Glaube an „Wille“ und „Zweck“ eine Illusion sei. Sie
fragt nicht nach den Motiven der Handlung, als ob diese
uns vor der Handlung im Bewußtsein gewesen wären: sondern
sie zerlegt erst die Handlung in eine mechanische
Gruppe von Erscheinungen und sucht die Vorgeschichte dieser
mechanischen Bewegung – aber nicht im Fühlen, Empfinden,
Denken. Daher kann sie nie die Erklärung geben:
die Empfindung ist ja eben ihr Material, das erklärt werden
soll. – Ihr Problem ist eben: die Welt zu erklären,
ohne zu Empfindungen als Ursache zu greifen: denn das
hieße ja: als Ursache der Empfindungen die Empfindungen
ansehen. Ihre Aufgabe ist schlechterdings nicht
gelöst.

Also: entweder kein Wille – die Hypothese der Wissenschaft
–, oder freier Wille. Letztere Annahme das herrschende
Gefühl, von dem wir uns nicht losmachen können,
auch wenn die Hypothese bewiesen wäre.

Der populäre Glaube an Ursache und Wirkung ist auf die
Voraussetzung gebaut, daß der freie Wille Ursache sei von
jeder Wirkung: erst daher haben wir das Gefühl der Kausalität.
Also darin liegt auch das Gefühl, daß jede Ursache
nicht Wirkung ist, sondern immer erst Ursache – wenn der
Wille die Ursache ist. „Unsre Willensakte sind nicht notwendig“
– das liegt im Begriff „Wille“. Notwendig ist
die Wirkung nach der Ursache – so fühlen wir. Es ist eine
Hypothese, daß auch unser Wollen in jedem Falle ein
Müssen sei.

449.

Unfreiheit oder Freiheit des Willens? – Es gibt keinen
„Willen“: das ist nur eine vereinfachende Konzeption des
Verstandes, wie „Materie“.

Alle Handlungen müssen erst mechanisch als möglich
vorbereitet sein, bevor sie gewollt werden. Oder:
der „Zweck“ tritt im Gehirn zumeist erst auf, wenn alles
vorbereitet ist zu seiner Ausführung. Der Zweck ein „innerer“
„Reiz“ – nicht mehr.

450.

Wir haben von alters her den Wert einer Handlung,
eines Charakters, eines Daseins in die Absicht gelegt, in
den Zweck, um dessentwillen getan, gehandelt, gelebt worden
ist: diese uralte Idiosynkrasie des Geschmacks nimmt
endlich eine gefährliche Wendung, – gesetzt nämlich, daß die
Absichts- und Zwecklosigkeit des Geschehens immer mehr in
den Vordergrund des Bewußtseins tritt. Damit scheint eine
allgemeine Entwertung sich vorzubereiten: „Alles hat keinen
Sinn“, – diese melancholische Sentenz heißt „aller Sinn
liegt in der Absicht, und gesetzt, daß die Absicht ganz und
gar fehlt, so fehlt auch ganz und gar der Sinn“. Man war
jener Schätzung gemäß genötigt gewesen, den Wert des Lebens
in ein „Leben nach dem Tode“ zu verlegen, oder in
die fortschreitende Entwicklung der Ideen oder der Menschheit
oder des Volkes oder über den Menschen weg; aber
damit war man in den Zweck – progressus in infinitum
gekommen: man hatte endlich nötig, sich einen Platz in dem
„Weltprozeß“ auszumachen (mit der dysdämonistischen Perspektive
vielleicht, daß es der Prozeß ins Nichts sei).

Dem gegenüber bedarf der „Zweck“ einer strengeren
Kritik: man muß einsehen, daß eine Handlung niemals
verursacht wird durch einen Zweck; daß Zweck und
Mittel Auslegungen sind, wobei gewisse Punkte eines Geschehens
unterstrichen und herausgewählt werden, auf Unkosten
anderer, und zwar der meisten; daß jedesmal, wenn
etwas auf einen Zweck hin getan wird, etwas Grundverschiedenes
und andres geschieht; daß in bezug auf jede Zweckhandlung
es so steht, wie mit der angeblichen Zweckmäßigkeit
der Hitze, welche die Sonne ausstrahlt: die übergroße Masse
ist verschwendet; ein kaum in Rechnung kommender Teil hat
„Zweck“, hat „Sinn“ –; daß ein „Zweck“ mit seinen
„Mitteln“ eine unbeschreiblich unbestimmte Zeichnung ist,
welche als Vorschrift, als „Wille“ zwar kommandieren
kann, aber ein System von gehorchenden und eingeschulten
Werkzeugen voraussetzt, welche an Stelle des Unbestimmten
lauter feste Größen setzen (das heißt, wir imaginieren ein
System von zweck- und mittelsetzenden klügeren, aber
engeren Intellekten, um unserm einzig bekannten „Zweck“
die Rolle der „Ursache einer Handlung“ zumessen zu können,
wozu wir eigentlich kein Recht haben: es hieße, um ein
Problem zu lösen, die Lösung des Problems in eine unserer
Beobachtung unzugängliche Welt hineinstellen –).

Zuletzt: warum könnte nicht „ein Zweck“ eine Begleiterscheinung
sein, in der Reihe von Veränderungen wirkender
Kräfte, welche die zweckmäßige Handlung hervorrufen
– ein in das Bewußtsein vorausgeworfenes blasses
Zeichenbild, das uns zur Orientierung dient dessen, was
geschieht, als ein Symptom selbst vom Geschehen, nicht als
dessen Ursache? – Aber damit haben wir den Willen selbst
kritisiert: ist es nicht eine Illusion, das, was im Bewußtsein
als Willensakt auftaucht, als Ursache zu nehmen? Sind
nicht alle Bewußtseinserscheinungen nur Enderscheinungen,
letzte Glieder einer Kette, aber scheinbar in ihrem Hintereinander
innerhalb einer Bewußtseinsfläche sich bedingend?
Dies könnte eine Illusion sein. –

451.

Die nächste Vorgeschichte einer Handlung bezieht sich auf
diese: aber weiter zurück liegt eine Vorgeschichte, die
weiter hinaus deutet: die einzelne Handlung ist zugleich
ein Glied einer viel umfänglicheren späteren Tatsache.
Die kürzeren und die längeren Prozesse sind nicht getrennt
–

452.

Theorie des Zufalls. Die Seele ein auslesendes und sich
nährendes Wesen äußerst klug und schöpferisch fortwährend
(diese schaffende Kraft gewöhnlich übersehen! nur
als „passiv“ begriffen).

Ich erkannte die aktive Kraft, das Schaffende inmitten
des Zufälligen: – Zufall ist selber nur das Aufeinanderstoßen
der schaffenden Impulse.

453.

Die überschüssige Kraft in der Geistigkeit, sich selbst
neue Ziele stellend; durchaus nicht bloß als befehlend und
führend für die niedere Welt oder für die Erhaltung des Organismus,
des „Individuums“.

Wir sind mehr als das Individuum: wir sind die ganze
Kette noch, mit den Aufgaben aller Zukünfte der Kette.

454.

Der bisherige Mensch – gleichsam ein Embryo des Menschen
der Zukunft; – alle gestaltenden Kräfte, die auf diesen
hinzielen, sind in ihm: und weil sie ungeheuer sind,
so entsteht für das jetzige Individuum, je mehr es zukunftsbestimmend
ist, Leiden. Dies ist die tiefste Auffassung
des Leidens: die gestaltenden Kräfte stoßen sich.
– Die Vereinzelung des Individuums darf nicht täuschen
– in Wahrheit fließt etwas fort unter den Individuen.
Daß es sich einzeln fühlt, ist der mächtigste Stachel im
Prozesse selber nach fernsten Zielen hin: sein Suchen für
sein Glück ist das Mittel, welches die gestaltenden Kräfte
andrerseits zusammenhält und mäßigt, daß sie sich nicht
selber zerstören.



IV. Die Gesellschaft – ein Machtwille.

1. Der Mensch als geselliges Wesen.

455.

Das „Ich“ unterjocht und tötet: es arbeitet wie eine
organische Zelle: es raubt und ist gewalttätig. Es will sich
regenerieren – Schwangerschaft. Es will seinen Gott gebären
und alle Menschheit ihm zu Füßen sehen.

456.

Das Individuum ist etwas ganz Neues und Neuschaffendes,
etwas Absolutes, alle Handlungen ganz sein eigen.

Die Werte für seine Handlungen entnimmt der Einzelne
zuletzt doch sich selber: weil er auch die überlieferten Worte
sich ganz individuell deuten muß. Die Auslegung der
Formel ist mindestens persönlich, wenn er auch keine Formel
schafft: als Ausleger ist er immer noch schaffend.

457.

Jedes Lebendige greift so weit um sich mit seiner Kraft,
als es kann und unterwirft sich das Schwächere: so hat es
seinen Genuß an sich. Die zunehmende „Vermenschlichung“
in dieser Tendenz besteht darin, daß immer feiner
empfunden wird, wie schwer der andere wirklich einzuverleiben
ist: wie die grobe Schädigung zwar unsre
Macht über ihn zeigt, zugleich aber seinen Willen uns noch
mehr entfremdet, – also ihn weniger unterwerfbar
macht.

458.

Der Individualismus ist eine bescheidene und noch
unbewußte Art des „Willens zur Macht“; hier scheint es
dem Einzelnen schon genug, freizukommen von einer
Übermacht der Gesellschaft (sei es des Staates oder der
Kirche). Er setzt sich nicht als Person in Gegensatz, sondern
bloß als Einzelner; er vertritt alle Einzelnen gegen die
Gesamtheit. Das heißt: er setzt sich instinktiv gleich an
mit jedem Einzelnen; was er erkämpft, das erkämpft er
nicht sich als Person, sondern sich als Vertreter Einzelner
gegen die Gesamtheit.

Der Sozialismus ist bloß ein Agitationsmittel des
Individualismus: er begreift, daß man sich, um etwas
zu erreichen, zu einer Gesamtaktion organisieren muß, zu
einer „Macht“. Aber was er will, ist nicht die Sozietät als
Zweck des Einzelnen, sondern die Sozietät als Mittel zur
Ermöglichung vieler Einzelnen: – das ist der Instinkt
der Sozialisten, über den sie sich häufig betrügen (–
abgesehen, daß sie, um sich durchzusetzen, häufig betrügen
müssen). Die altruistische Moralpredigt im Dienste des Individualegoismus:
eine der gewöhnlichsten Falschheiten des
neunzehnten Jahrhunderts.

Der Anarchismus ist wiederum bloß ein Agitationsmittel
des Sozialismus; mit ihm erregt er Furcht, mit
der Furcht beginnt er zu faszinieren und zu terrorisieren:
vor allem – er zieht die Mutigen, die Gewagten auf seine
Seite, selbst noch im Geistigsten.

Trotz alledem: der Individualismus ist die bescheidenste
Stufe des Willens zur Macht.



Hat man eine gewisse Unabhängigkeit erreicht, so will
man mehr: es tritt die Sonderung heraus nach dem Grade
der Kraft: der Einzelne setzt sich nicht ohne weiteres mehr
gleich, sondern er sucht nach seinesgleichen, – er hebt
andere von sich ab. Auf den Individualismus folgt die
Glieder- und Organbildung: die verwandten Tendenzen
sich zusammenstellend und sich als Macht betätigend: zwischen
diesen Machtzentren Reibung, Krieg, Erkenntnis beiderseitiger
Kräfte, Ausgleichung, Annäherung, Festsetzung
von Austausch der Leistungen. Am Schluß: eine Rangordnung.

Rekapitulation:

1. Die Individuen machen sich frei;

2. sie treten in Kampf, sie kommen über „Gleichheit der
Rechte“ überein (– „Gerechtigkeit“ als Ziel –);



3. ist das erreicht, so treten die tatsächlichen Ungleichheiten
der Kraft in eine vergrößerte Wirkung (weil im
großen ganzen der Friede herrscht und viele kleine Kraftquanta
schon Differenzen ausmachen, solche, die früher fast
gleich null waren). Jetzt organisieren sich die Einzelnen zu
Gruppen; die Gruppen streben nach Vorrechten und nach
Übergewicht. Der Kampf, in milderer Form, tobt von
neuem.

Man will Freiheit, solange man noch nicht die Macht
hat. Hat man sie, will man Übermacht; erringt man sie
nicht (ist man noch zu schwach zu ihr), will man „Gerechtigkeit“,
das heißt gleiche Macht.

459.

Welcher Grad von Widerstand beständig überwunden werden
muß, um obenauf zu bleiben, das ist das Maß der
Freiheit, sei es für Einzelne, sei es für Gesellschaften:
Freiheit nämlich als positive Macht, als Wille zur Macht angesetzt.
Die höchste Form der Individualfreiheit, der Souveränität
wüchse demnach mit großer Wahrscheinlichkeit
nicht fünf Schritt weit von ihrem Gegensatze auf, dort wo
die Gefahr der Sklaverei gleich hundert Damoklesschwertern
über dem Dasein hängt. Man gehe daraufhin durch die
Geschichte: die Zeiten, wo das „Individuum“ bis zu jener
Vollkommenheit reif, das heißt frei wird, wo der klassische
Typus des souveränen Menschen erreicht ist: o nein!
das waren niemals humane Zeiten!

Man muß keine Wahl haben: entweder obenauf – oder
unten, wie ein Wurm, verhöhnt, vernichtet, zertreten. Man
muß Tyrannen gegen sich haben, um Tyrann, das heißt frei
zu werden. Es ist kein kleiner Vorteil, hundert Damoklesschwerter
über sich zu haben: damit lernt man tanzen, damit
kommt man zur „Freiheit der Bewegung“.

460.

Unsre neue „Freiheit“. – Welches Freiheitsgefühl liegt
darin, zu empfinden, wie wir befreiten Geister empfinden,
daß wir nicht in ein System von „Zwecken“ eingespannt
sind! Insgleichen, daß der Begriff „Lohn“ und „Strafe“
nicht im Wesen des Daseins seinen Sitz hat! Insgleichen,
daß die gute und die böse Handlung nicht an sich, sondern
nur in der Perspektive der Erhaltungstendenzen gewisser
Arten von menschlichen Gemeinschaften aus gut und böse
zu nennen ist! Insgleichen, daß unsre Abrechnungen über
Lust und Schmerz keine kosmische, geschweige denn eine
metaphysische Bedeutung haben! (– jener Pessimismus,
der Pessimismus des Herrn von Hartmann, der Lust und
Unlust des Daseins selbst auf die Wagschale zu setzen sich
anheischig macht, mit seiner willkürlichen Einsperrung in das
vorkopernikanische Gefängnis und Gesichtsfeld, würde etwas
Rückständiges und Rückfälliges sein, falls er nicht nur
ein schlechter Witz eines Berliners ist.)

461.

Die „wachsende Autonomie des Individuums“: davon
reden diese Pariser Philosophen, wie Fouillée: sie sollten
doch nur die race moutonnière ansehen, die sie selber
sind!.... Macht doch die Augen auf, ihr Herren Zukunftssoziologen!
Das Individuum ist stark geworden unter umgekehrten
Bedingungen: ihr beschreibt die äußerste Schwächung
und Verkümmerung des Menschen, ihr wollt sie
selbst und braucht den ganzen Lügenapparat des alten Ideals
dazu! ihr seid derart, daß ihr eure Herdentierbedürfnisse
wirklich als Ideal empfindet!

Der vollkommene Mangel an psychologischer Rechtschaffenheit!

462.

Scheinbar entgegengesetzt die zwei Züge, welche die modernen
Europäer kennzeichnen: das Individualistische
und die Forderung gleicher Rechte: das verstehe ich
endlich. Nämlich, das Individuum ist eine äußerst verwundbare
Eitelkeit: – diese fordert, bei ihrem Bewußtsein,
wie schnell sie leidet, daß jeder andere ihm gleichgestellt
gelte, daß er nur inter pares sei. Damit ist eine gesellschaftliche
Rasse charakterisiert, in welcher tatsächlich die Begabungen
und Kräfte nicht erheblich auseinandergehen. Der
Stolz, welcher Einsamkeit und wenige Schätzer will, ist ganz
außer Verständnis; die ganz „großen“ Erfolge gibt es nur
durch Massen, ja man begreift es kaum noch, daß ein Massenerfolg
immer eigentlich ein kleiner Erfolg ist: weil pulchrum
est paucorum hominum.

Alle Moralen wissen nichts von „Rangordnung“ der
Menschen; die Rechtslehrer nichts vom Gemeindegewissen.
Das Individualprinzip lehnt die ganz großen Menschen
ab und verlangt unter ungefähr gleichen das feinste Auge
und die schnellste Herauserkennung eines Talentes; und
weil jeder etwas von Talenten hat, in solchen späten und zivilisierten
Kulturen – also erwarten kann, sein Teil Ehre
zurückzubekommen –, deshalb findet heute ein Herausstreichen
der kleinen Verdienste statt wie niemals noch: es
gibt dem Zeitalter einen Anstrich von grenzenloser Billigkeit.
Seine Unbilligkeit besteht in einer Wut ohne Grenzen
nicht gegen die Tyrannen und Volksschmeichler, auch
in den Künsten, sondern gegen die vornehmen Menschen,
welche das Lob der Vielen verachten. Die Forderung gleicher
Rechte (zum Beispiel über alles und jeden zu Gericht sitzen
zu dürfen) ist antiaristokratisch.

Ebenso fremd ist ihm das verschwundene Individuum,
das Untertauchen in einen großen Typus, das Nicht-Person-sein-wollen:
worin die Auszeichnung und der Eifer vieler
hohen Menschen früher bestand (die größten Dichter darunter);
oder „Stadt-sein“ wie in Griechenland; Jesuitismus,
preußisches Offizierkorps und Beamtentum; oder
Schüler-sein und Fortsetzer großer Meister: wozu ungesellschaftliche
Zustände und der Mangel der kleinen Eitelkeit
nötig ist.

463.

Morphologie der Selbstgefühle.

Erster Gesichtspunkt: inwiefern die Mitgefühls-
und Gemeinschaftsgefühle die niedrigere, die vorbereitende
Stufe sind, zur Zeit, wo das Personalselbstgefühl, die
Initiative der Wertsetzung im einzelnen noch gar nicht möglich
ist.

Zweiter Gesichtspunkt: inwiefern die Höhe des Kollektivselbstgefühls,
der Stolz auf die Distanz des Clans,
das Sich-ungleich-fühlen, die Abneigung gegen Vermittlung,
Gleichberechtigung, Versöhnung eine Schule des Individualselbstgefühls
ist: namentlich insofern sie den Einzelnen
zwingt, den Stolz des Ganzen zu repräsentieren:
– er muß reden und handeln mit einer extremen Achtung
vor sich, insofern er die Gemeinschaft in Person darstellt.
Insgleichen: wenn das Individuum sich als Werkzeug
und Sprachrohr der Gottheit fühlt.

Dritter Gesichtspunkt: inwiefern diese Formen der
Entselbstung tatsächlich der Person eine ungeheure Wichtigkeit
geben: insofern höhere Gewalten sich ihrer bedienen:
religiöse Scheu vor sich selbst Zustand des Propheten, Dichters.

Vierter Gesichtspunkt: inwiefern die Verantwortlichkeit
für das Ganze dem Einzelnen einen weiten Blick, eine
strenge und furchtbare Hand, eine Besonnenheit und Kälte,
eine Großartigkeit der Haltung und Gebärde anerzieht
und erlaubt, welche er nicht um seiner selbst willen sich
zugestehen würde.

In summa: die Kollektivselbstgefühle sind die große Vorschule
der Personalsouveränität. Der vornehme Stand
ist der, welcher die Erbschaft dieser Übung macht.

464.

Die maskierten Arten des Willens zur Macht:

1. Verlangen nach Freiheit, Unabhängigkeit, auch nach
Gleichgewicht, Frieden, Koordination. Auch der Einsiedler,
die „Geistesfreiheit“. In niedrigster Form: Wille
überhaupt, dazusein, „Selbsterhaltungstrieb“.

2. Die Einordnung, um im größeren Ganzen dessen
Willen zur Macht zu befriedigen: die Unterwerfung, das
Sich-unentbehrlich-machen, -nützlich-machen bei dem, der die
Gewalt hat; die Liebe, als ein Schleichweg zum Herzen des
Mächtigeren, – um über ihn zu herrschen.

3. Das Pflichtgefühl, das Gewissen, der imaginäre Trost,
zu einem höheren Rang zu gehören als die tatsächlich Gewalthabenden;
die Anerkennung einer Rangordnung, die
das Richten erlaubt, auch über die Mächtigeren; die Selbstverurteilung;
die Erfindung neuer Werttafeln (Juden:
klassisches Beispiel).

465.

Zum „Macchiavellismus“ der Macht.

Der Wille zur Macht erscheint

a) bei den Unterdrückten, bei Sklaven jeder Art als
Wille zur „Freiheit“: bloß das Loskommen scheint das
Ziel (moralisch-religiös: „nur seinem eignen Gewissen verantwortlich“;
„evangelische Freiheit“ usw.);

b) bei einer stärkeren und zur Macht heranwachsenden
Art als Wille zur Übermacht; wenn zunächst erfolglos,
dann sich einschränkend auf den Willen zur „Gerechtigkeit“,
das heißt zu dem gleichen Maß von Rechten, wie
die herrschende Art sie hat;

c) bei den Stärksten, Reichsten, Unabhängigsten, Mutigsten
als „Liebe zur Menschheit“, zum „Volk“, zum Evangelium,
zur Wahrheit, Gott; als Mitleid; „Selbstopferung“
usw.; als Überwältigen, Mit-sich-fortreißen, In-seinen-Dienst-nehmen,
als instinktives Sich-in-Eins-rechnen
mit einem großen Quantum Macht, dem man Richtung
zu geben vermag: der Held, der Prophet, der Cäsar, der
Heiland, der Hirt; (– auch die Geschlechtsliebe gehört
hierher: sie will die Überwältigung, das In-Besitz-nehmen,
und sie erscheint als Sich-hingeben. Im Grunde ist es nur
die Liebe zu seinem „Werkzeug“, zu seinem „Pferd“, –
seine Überzeugung davon, daß ihm das und das zugehört,
als einem, der imstande ist, es zu benutzen).

„Freiheit“, „Gerechtigkeit“ und „Liebe“!!! –



466.

Berichtigung des Begriffs „Egoismus“. – Hat
man begriffen, inwiefern „Individuum“ ein Irrtum ist, sondern
jedes Einzelwesen eben der ganze Prozeß in gerader
Linie ist (nicht bloß „vererbt“, sondern er selbst –), so hat
das Einzelwesen eine ungeheuer große Bedeutung. Der
Instinkt redet darin ganz richtig. Wo dieser Instinkt nachläßt,
– wo das Individuum sich einen Wert erst im Dienst
für andere sucht, kann man sicher auf Ermüdung und Entartung
schließen. Der Altruismus der Gesinnung, gründlich
und ohne Tartüfferie, ist ein Instinkt dafür, sich wenigstens
einen zweiten Wert zu schaffen, im Dienste anderer
Egoismen. Meistens aber ist er nur scheinbar: ein Umweg
zur Erhaltung des eigenen Lebensgefühls, Wertgefühls. –

467.

Die Kunstgriffe, um Handlungen, Maßregeln, Affekte
zu ermöglichen, welche, individuell gemessen, nicht mehr
„statthaft“, – auch nicht mehr „schmackhaft“ sind:

die Kunst „macht sie uns schmackhaft“, die uns in solche
„entfremdete“ Welten eintreten läßt;

der Historiker zeigt ihre Art Recht und Vernunft; die
Reisen; der Exotismus; die Psychologie; Strafrecht; Irrenhaus;
Verbrecher; Soziologie;

die „Unpersönlichkeit“ (so daß wir als Media eines
Kollektivwesens uns diese Affekte und Handlungen gestatten
– Richterkollegien, Jury, Bürger, Soldat, Minister, Fürst,
Sozietät, „Kritiker“ –) gibt uns das Gefühl, als ob wir
ein Opfer brächten....

468.

Dem bösen Menschen das gute Gewissen zurückgeben
– ist das mein unwillkürliches Bemühen gewesen?
und zwar dem bösen Menschen, insofern er der starke
Mensch ist? (Das Urteil Dostoiewskys über die Verbrecher
der Gefängnisse ist hierbei anzuführen.)



469.

Wir lernen in unsrer zivilisierten Welt fast nur den verkümmerten
Verbrecher kennen, erdrückt unter dem Fluch
und der Verachtung der Gesellschaft, sich selbst mißtrauend,
oftmals seine Tat verkleinernd und verleumdend, einen
mißglückten Typus von Verbrecher; und wir widerstreben
der Vorstellung, daß alle großen Menschen Verbrecher
waren (nur im großen Stile und nicht im erbärmlichen),
daß das Verbrechen zur Größe gehört (– so
nämlich geredet aus dem Bewußtsein der Nierenprüfer und
aller derer, die am tiefsten in große Seelen hinuntergestiegen
sind –). Die „Vogelfreiheit“ von dem Herkommen,
dem Gewissen, der Pflicht – jeder große Mensch
kennt diese seine Gefahr. Aber er will sie auch: er will
das große Ziel und darum auch dessen Mittel.

470.

Das Verbrechen gehört unter den Begriff „Aufstand
wider die gesellschaftliche Ordnung“. Man „bestraft“ einen
Aufständischen nicht: man unterdrückt ihn. Ein Aufständischer
kann ein erbärmlicher und verächtlicher Mensch sein:
an sich ist an einem Aufstande nichts zu verachten, – und in
Hinsicht auf unsere Art Gesellschaft aufständisch zu sein,
erniedrigt an sich noch nicht den Wert eines Menschen. Es
gibt Fälle, wo man einen solchen Aufständischen darum selbst
zu ehren hätte, weil er an unsrer Gesellschaft etwas empfindet,
gegen das der Krieg not tut: – wo er uns aus dem
Schlummer weckt.

Damit, daß der Verbrecher etwas Einzelnes tut an einem
Einzelnen, ist nicht widerlegt, daß sein ganzer Instinkt gegen
die ganze Ordnung im Kriegszustand ist: die Tat als bloßes
Symptom.

Man soll den Begriff „Strafe“ reduzieren auf den Begriff:
Niederwerfung eines Aufstandes, Sicherheitsmaßregel
gegen den Niedergeworfenen (ganze oder halbe Gefangenschaft).
Aber man soll nicht Verachtung durch die
Strafe ausdrücken: ein Verbrecher ist jedenfalls ein Mensch,
der sein Leben, seine Ehre, seine Freiheit riskiert, – ein
Mann des Muts. Man soll insgleichen die Strafe nicht als
Buße nehmen; oder als eine Abzahlung, wie als ob es ein
Tauschverhältnis gebe zwischen Schuld und Strafe, – die
Strafe reinigt nicht, denn das Verbrechen beschmutzt nicht.

Man soll dem Verbrecher die Möglichkeit nicht abschließen,
seinen Frieden mit der Gesellschaft zu machen: gesetzt, daß
er nicht zur Rasse des Verbrechertums gehört. In letzterem
Falle soll man ihm den Krieg machen, noch bevor er
etwas Feindseliges getan hat (erste Operation, sobald man
ihn in der Gewalt hat: ihn kastrieren).

Man soll dem Verbrecher nicht seine schlechten Manieren
noch den niedrigen Stand seiner Intelligenz zum Nachteil
anrechnen. Nichts ist gewöhnlicher, als daß er sich selbst
mißversteht (namentlich ist sein revoltierter Instinkt, die
Ranküne des déclassé oft nicht sich zum Bewußtsein gelangt,
faute de lecture), daß er unter dem Eindruck der
Furcht, des Mißerfolgs seine Tat verleumdet und verunehrt:
von jenen Fällen noch ganz abgesehen, wo, psychologisch
nachgerechnet, der Verbrecher einem unverstandnen Triebe
nachgibt und seiner Tat durch eine Nebenhandlung ein falsches
Motiv unterschiebt (etwa durch eine Beraubung, während
es ihm am Blute lag).

Man soll sich hüten, den Wert eines Menschen nach
einer einzelnen Tat zu behandeln. Davor hat Napoleon gewarnt.
Namentlich sind die Hautrelieftaten ganz besonders
insignifikant. Wenn unsereiner kein Verbrechen, zum Beispiel
keinen Mord, auf dem Gewissen hat – woran liegt
es? Daß uns ein paar begünstigende Umstände dafür gefehlt
haben. Und täten wir es, was wäre damit an unserm
Werte bezeichnet? An sich würde man uns verachten, wenn
man uns nicht die Kraft zutraute, unter Umständen einen
Menschen zu töten. Fast in allen Verbrechen drücken
sich zugleich Eigenschaften aus, welche an einem Manne
nicht fehlen sollen. Nicht mit Unrecht hat Dostoiewsky von
den Insassen jener sibirischen Zuchthäuser gesagt, sie bildeten
den stärksten und wertvollsten Bestandteil des russischen
Volkes. Wenn bei uns der Verbrecher eine schlecht
ernährte und verkümmerte Pflanze ist, so gereicht dies unseren
gesellschaftlichen Verhältnissen zur Unehre; in der Zeit
der Renaissance gedieh der Verbrecher und erwarb sich seine
eigne Art von Tugend, – Tugend im Renaissancestile freilich,
virtù, moralinfreie Tugend.

Man vermag nur solche Menschen in die Höhe zu bringen,
die man nicht mit Verachtung behandelt; die moralische Verachtung
ist eine größere Entwürdigung und Schädigung
als irgendein Verbrechen.

471.

Das Beschimpfende ist erst so in die Strafe gekommen,
daß gewisse Bußen an verächtliche Menschen (Sklaven zum
Beispiel) geknüpft wurden. Die, welche am meisten bestraft
wurden, waren verächtliche Menschen, und schließlich lag
im Strafen etwas Beschimpfendes.

472.

Im alten Strafrecht war ein religiöser Begriff mächtig:
der der sühnenden Kraft der Strafe. Die Strafe reinigt:
in der modernen Welt befleckt sie. Die Strafe ist eine
Abzahlung: man ist wirklich das los, für was man so viel
hat leiden wollen. Gesetzt, daß an diese Kraft der Strafe
geglaubt wird, so gibt es hinterdrein eine Erleichterung
und ein Aufatmen, das wirklich einer neuen Gesundheit,
einer Wiederherstellung nahekommt. Man hat nicht nur
seinen Frieden wieder mit der Gesellschaft gemacht, man ist
vor sich selbst auch wieder achtungswürdig geworden, –
„rein“.... Heute isoliert die Strafe noch mehr als das Vergehen;
das Verhängnis hinter einem Vergehen ist dergestalt
gewachsen, daß es unheilbar geworden ist. Man kommt
als Feind der Gesellschaft aus der Strafe heraus.... Von
jetzt ab gibt es einen Feind mehr.

Das jus talionis kann diktiert sein durch den Geist
der Vergeltung (das heißt durch eine Art Mäßigung des
Racheinstinktes); aber bei Manu zum Beispiel ist es das
Bedürfnis, ein Äquivalent zu haben, um zu sühnen, um
religiös wieder „frei“ zu sein.

473.

Mein leidlich radikales Fragezeichen bei allen neueren
Strafgesetzgebungen ist dieses: daß die Strafen proportional
wehe tun sollen gemäß der Größe des Verbrechens –
und so wollt ihr's ja alle im Grunde! – nun, so müßten
sie jedem Verbrecher proportional seiner Empfindlichkeit für
Schmerz zugemessen werden: – das heißt, es dürfte eine
vorherige Bestimmung der Strafe für ein Vergehen, es
dürfte einen Strafkodex gar nicht geben? Aber in Anbetracht,
daß es nicht leicht gelingen möchte, bei einem Verbrecher
die Gradskala seiner Lust und Unlust festzustellen,
so würde man in praxi wohl auf das Strafen verzichten
müssen? Welche Einbuße! Nicht wahr? Folglich – –

474.

Ja die Philosophie des Rechts! Das ist eine Wissenschaft,
welche, wie alle moralische Wissenschaft, noch nicht
einmal in der Windel liegt!

Man verkennt zum Beispiel immer noch, auch unter frei
sich dünkenden Juristen, die älteste und wertvollste Bedeutung
der Strafe – man kennt sie gar nicht: und solange
die Rechtswissenschaft sich nicht auf einen neuen Boden
stellt, nämlich auf die Historien- und die Völkervergleichung,
wird es bei dem unnützen Kampfe von grundfalschen Abstraktionen
verbleiben, welche heute sich als „Philosophie
des Rechtes“ vorstellen, und die sämtlich vom gegenwärtigen
Menschen abgezogen sind. Dieser gegenwärtige Mensch ist
aber ein so verwickeltes Geflecht, auch in bezug auf seine
rechtlichen Wertschätzungen, daß er die verschiedensten Ausdeutungen
erlaubt.

475.

Ein alter Chinese sagte, er habe gehört, wenn Reiche zugrunde
gehen sollen, so hätten sie viele Gesetze.



476.

„Lohn und Strafe“. – Das lebt miteinander, das verfällt
miteinander. Heute will man nicht belohnt sein, man
will niemanden anerkennen, der straft.... Man hat den
Kriegsfuß hergestellt: man will etwas, man hat Gegner
dabei, man erreicht es vielleicht am vernünftigsten, wenn
man sich verträgt, – wenn man einen Vertrag macht.

Eine moderne Gesellschaft, bei der jeder Einzelne seinen
„Vertrag“ gemacht hat: – der Verbrecher ist ein Vertragsbrüchiger....
Das wäre ein klarer Begriff. Aber
dann könnte man nicht Anarchisten und prinzipielle Gegner
einer Gesellschaftsform innerhalb derselben dulden....

477.

Die Gegenseitigkeit, die Hinterabsicht auf Bezahltwerden-wollen:
eine der verfänglichsten Formen der Werterniedrigung
des Menschen. Sie bringt jene „Gleichheit“
mit sich, welche die Kluft der Distanz als unmoralisch
abwertet....

478.

Die Zeiten, wo man mit Lohn und Strafe den Menschen
lenkt, haben eine niedere, noch primitive Art Mensch
im Auge: das ist wie bei Kindern....

Inmitten unsrer späten Kultur ist die Fatalität und die
Degenereszenz etwas, das vollkommen den Sinn von Lohn
und Strafe aufhebt.... Es setzt junge, starke, kräftige
Rassen voraus, dieses wirkliche Bestimmen der Handlung
durch Lohn- und Strafaussicht. In alten Rassen sind die
Impulse so unwiderstehlich, daß eine bloße Vorstellung
ganz ohnmächtig ist; – nicht Widerstand leisten können,
wo ein Reiz gegeben ist, sondern ihm folgen müssen: diese
extreme Irritabilität der décadents macht solche Straf- und
Besserungssysteme vollkommen sinnlos.

Der Begriff „Besserung“ ruht auf der Voraussetzung
eines normalen und starken Menschen, dessen Einzelhandlung
irgendwie wieder ausgeglichen werden soll, um ihn
nicht für die Gemeinde zu verlieren, um ihn nicht als
Feind zu haben.

2. Der Staat.

479.

Grundsatz: nur Einzelne fühlen sich verantwortlich.
Die Vielheiten sind erfunden, um Dinge zu tun, zu denen
der Einzelne nicht den Mut hat. Eben deshalb sind alle
Gemeinwesen, Gesellschaften hundertmal aufrichtiger und
belehrender über das Wesen des Menschen als das Individuum,
welches zu schwach ist, um den Mut zu seinen
Begierden zu haben....

Der ganze „Altruismus“ ergibt sich als Privatmannklugheit:
die Gesellschaften sind nicht „altruistisch“ gegen
einander.... Das Gebot der Nächstenliebe ist noch niemals
zu einem Gebot der Nachbarliebe erweitert worden. Vielmehr
gilt da noch, was bei Manu steht: „Alle uns angrenzenden
Reiche, ebenso deren Verbündete, müssen wir als uns
feindlich denken. Aus demselben Grunde hinwiederum
müssen uns deren Nachbarn als uns freundlich gesinnt
gelten.“

Das Studium der Gesellschaft ist deshalb so unschätzbar,
weil der Mensch als Gesellschaft viel naiver ist als der
Mensch als „Einheit“. Die „Gesellschaft“ hat die Tugend
nie anders gesehen, denn als Mittel der Stärke, der Macht,
der Ordnung.

Wie einfältig und würdig sagt es Manu: „Aus eigner
Kraft würde die Tugend sich schwerlich behaupten können.
Im Grunde ist es nur die Furcht vor Strafe, was die Menschen
in Schranken hält und jeden im ruhigen Besitz des
Seinen läßt.“

480.

Ihr habt alle nicht den Mut, einen Menschen zu töten
oder auch nur zu peitschen oder auch nur zu –, aber die ungeheure
Maschine von Staat überwältigt den Einzelnen,
so daß er die Verantwortlichkeit für das, was er tut, ablehnt
(Gehorsam, Eid usw.).



– Alles, was ein Mensch im Dienste des Staates tut,
geht wider seine Natur.

– insgleichen alles, was er in Hinsicht auf den zukünftigen
Dienst im Staate lernt, geht wider seine Natur.

Das wird erreicht durch die Arbeitsteilung (so daß
niemand die ganze Verantwortlichkeit mehr hat):

der Gesetzgeber – und der, der das Gesetz ausführt;

der Disziplinlehrer – und die, welche in der Disziplin hart
und streng geworden sind.

481.

Der Staat oder die organisierte Unmoralität, – inwendig:
als Polizei, Strafrecht, Stände, Handel, Familie;
auswendig: als Wille zur Macht, zum Kriege, zur
Eroberung, zur Rache.

Wie wird es erreicht, daß er eine große Menge Dinge
tut, zu denen der Einzelne sich nie verstehen würde? –
Durch Zerteilung der Verantwortlichkeit, des Befehlens und
der Ausführung. Durch Zwischenlegung der Tugenden
des Gehorsams, der Pflicht, der Vaterlands- und Fürstenliebe.
Durch Aufrechterhaltung des Stolzes, der Strenge,
der Stärke, des Hasses, der Rache, – kurz aller typischen
Züge, welche dem Herdentypus widersprechen.

482.

Versuch meinerseits, die absolute Vernünftigkeit des
gesellschaftlichen Urteilens und Wertschätzens zu begreifen
(natürlich frei von dem Willen, dabei moralische Resultate
herauszurechnen).

: den Grad von psychologischer Falschheit und Undurchsichtigkeit,
um die zur Erhaltung und Machtsteigerung
wesentlichen Affekte zu heiligen (um sich für sie das gute
Gewissen zu schaffen).

: den Grad von Dummheit, damit eine gemeinsame Regulierung
und Wertung möglich bleibt (dazu Erziehung,
Überwachung der Bildungselemente, Dressur).

: den Grad von Inquisition, Mißtrauen und Unduldsamkeit,
um die Ausnahmen als Verbrecher zu behandeln
und zu unterdrücken, – um ihnen selbst das
schlechte Gewissen zu geben, so daß diese innerlich an ihrer
Ausnahmehaftigkeit krank sind.

483.

Damit etwas bestehen soll, das länger ist als ein Einzelner,
damit also ein Werk bestehen bleibt, das vielleicht ein
Einzelner geschaffen hat: dazu muß dem Einzelnen alle
mögliche Art von Beschränkung, von Einseitigkeit usw. auferlegt
werden. Mit welchem Mittel? Die Liebe, Verehrung,
Dankbarkeit gegen die Person, die das Werk schuf, ist eine
Erleichterung: oder daß unsere Vorfahren es erkämpft
haben: oder daß meine Nachkommen nur so garantiert sind,
wenn ich jenes Werk (zum Beispiel die πόλις) garantiere.
Moral ist wesentlich das Mittel, über die Einzelnen hinweg,
oder vielmehr durch eine Versklavung der Einzelnen etwas
zur Dauer zu bringen. Es versteht sich, daß die Perspektive
von unten nach oben ganz andere Ausdrücke geben wird als
die von oben nach unten.

Ein Machtkomplex: wie wird er erhalten? Dadurch,
daß viele Geschlechter sich ihm opfern.

484.

Das Kontinuum: „Ehe, Eigentum, Sprache, Tradition,
Stamm, Familie, Volk, Staat“ sind Kontinuen niederer
und höherer Ordnung. Die Ökonomik derselben besteht
in dem Überschusse der Vorteile der ununterbrochenen
Arbeit, sowie der Vervielfachung über die Nachteile: die
größeren Kosten der Auswechslung der Teile oder der
Dauerbarmachung derselben. (Vervielfältigung der wirkenden
Teile, welche doch vielfach unbeschäftigt bleiben, also
größere Anschaffungskosten und nicht unbedeutende Kosten
der Erhaltung.) Der Vorteil besteht darin, daß die Unterbrechungen
vermieden und die aus ihnen entspringenden
Verluste gespart werden. Nichts ist kostspieliger als ein
Anfang.

„Je größer die Daseinsvorteile, desto größer auch die Erhaltungs-
und Schaffungskosten (Nahrung und Fortpflanzung);
desto größer auch die Gefahren und die Wahrscheinlichkeit,
vor der erreichten Höhe zugrunde zu gehen.“

485.

Kritik der „Gerechtigkeit“ und „Gleichheit vor dem Gesetz“:
was eigentlich damit weggeschafft werden soll?
Die Spannung, die Feindschaft, der Haß. – Aber ein
Irrtum ist es, daß dergestalt „das Glück“ gemehrt wird:
die Korsen zum Beispiel genießen mehr Glück als die Kontinentalen.

486.

Die verfaulten herrschenden Stände haben das Bild des
Herrschenden verdorben. Der „Staat“, als Gericht übend,
ist eine Feigheit, weil der große Mensch fehlt, an dem gemessen
werden kann. Zuletzt wird die Unsicherheit so groß,
daß die Menschen vor jeder Willenskraft, die befiehlt, in
den Staub fallen.

487.

Man hat kein Recht, weder auf Dasein, noch auf Arbeit,
noch gar auf „Glück“: es steht mit dem einzelnen Menschen
nicht anders als mit dem niedrigsten Wurm.

488.

„Die Erlösung von aller Schuld.“

Man spricht von der „tiefen Ungerechtigkeit“ des sozialen
Pakts: wie als ob die Tatsache, daß dieser unter günstigen,
jener unter ungünstigen Verhältnissen geboren wird, von
vornherein eine Ungerechtigkeit sei; oder gar schon, daß
dieser mit diesen Eigenschaften, jener mit jenen geboren
wird. Von seiten der Aufrichtigsten unter diesen Gegnern
der Gesellschaft wird dekretiert: „Wir selber sind mit allen
unseren schlechten, krankhaften, verbrecherischen Eigenschaften,
die wir eingestehen, nur die unvermeidlichen Folgen
einer sekulären Unterdrückung der Schwachen durch die
Starken“; sie schieben ihren Charakter den herrschenden
Ständen ins Gewissen. Und man droht, man zürnt, man
verflucht; man wird tugendhaft vor Entrüstung –, man
will nicht umsonst ein schlechter Mensch, eine Kanaille geworden
sein.

Diese Attitüde, eine Erfindung unsrer letzten Jahrzehnte,
heißt sich, soviel ich höre, auch Pessimismus, und zwar Entrüstungspessimismus.
Hier wird der Anspruch gemacht,
die Geschichte zu richten, sie ihrer Fatalität zu entkleiden,
eine Verantwortlichkeit hinter ihr, Schuldige in ihr zu
finden. Denn darum handelt es sich: man braucht Schuldige.
Die Schlechtweggekommenen, die décadents jeder
Art, sind in Revolte über sich und brauchen Opfer, um nicht
an sich selbst ihren Vernichtungsdurst zu löschen (– was
an sich vielleicht die Vernunft für sich hätte). Dazu haben
sie einen Schein von Recht nötig, das heißt eine Theorie,
auf welche hin sie die Tatsache ihrer Existenz, ihres So-und-so-seins
auf irgendeinen Sündenbock abwälzen können.
Dieser Sündenbock kann Gott sein – es fehlt in Rußland
nicht an solchen Atheisten aus Ressentiment –, oder die
gesellschaftliche Ordnung, oder die Erziehung und der Unterricht,
oder die Juden, oder die Vornehmen, oder überhaupt
Gutweggekommene irgendwelcher Art. „Es ist ein Verbrechen,
unter günstigen Bedingungen geboren zu werden:
denn damit hat man die andern enterbt, beiseite gedrückt,
zum Laster, selbst zur Arbeit verdammt.... Was kann
ich dafür, miserabel zu sein! Aber irgendwer muß etwas
dafür können, sonst wäre es nicht auszuhalten!“....
Kurz, der Entrüstungspessimismus erfindet Verantwortlichkeiten,
um sich ein angenehmes Gefühl zu schaffen –
Rache.... „Süßer als Honig“ nennt sie schon der alte
Homer. –

Daß eine solche Theorie nicht mehr Verständnis, will
sagen Verachtung, findet, das macht das Stück Christentum,
das uns allen noch im Blute steckt: so daß wir tolerant
gegen Dinge sind, bloß weil sie von fern etwas christlich
riechen.... Die Sozialisten appellieren an die christlichen
Instinkte; das ist noch ihre feinste Klugheit.... Vom Christentum
her sind wir an den abergläubischen Begriff der
„Seele“ gewöhnt, an die „unsterbliche Seele“, an die
Seelen-Monade, die eigentlich ganz wo anders zu Hause ist
und nur zufällig in diese oder jene Umstände, ins „Irdische“
gleichsam hineingefallen ist, „Fleisch“ geworden ist: doch
ohne daß ihr Wesen dadurch berührt, geschweige denn bedingt
wäre. Die gesellschaftlichen, verwandtschaftlichen, historischen
Verhältnisse sind für die Seele nur Gelegenheiten,
Verlegenheiten vielleicht; jedenfalls ist sie nicht deren Werk.
Mit dieser Vorstellung ist das Individuum transzendent gemacht;
es darf auf sie hin sich eine unsinnige Wichtigkeit
beilegen.

In der Tat hat erst das Christentum das Individuum
herausgefordert, sich zum Richter über alles und jedes aufzuwerfen;
der Größenwahn ist ihm beinahe zur Pflicht gemacht:
es hat ja ewige Rechte gegen alles Zeitliche und
Bedingte geltend zu machen! Was Staat! Was Gesellschaft!
Was historische Gesetze! Was Physiologie! Hier
redet ein Jenseits des Werdens, ein Unwandelbares in aller
Historie, hier redet etwas Unsterbliches, etwas Göttliches:
eine Seele!

Ein anderer christlicher, nicht weniger verrückter Begriff
hat sich noch weit tiefer ins Fleisch der Modernität vererbt:
der Begriff von der „Gleichheit der Seelen vor Gott“.
In ihm ist das Prototyp aller Theorien der gleichen Rechte
gegeben: man hat die Menschheit den Satz von der Gleichheit
erst religiös stammeln gelehrt, man hat ihr später eine
Moral daraus gemacht: was Wunder, daß der Mensch damit
endet, ihn ernst zu nehmen, ihn praktisch zu nehmen!
– will sagen politisch, demokratisch, sozialistisch, entrüstungspessimistisch.

Überall, wo Verantwortlichkeiten gesucht worden sind,
ist es der Instinkt der Rache gewesen, der da suchte.
Dieser Instinkt der Rache wurde in Jahrtausenden dermaßen
über die Menschheit Herr, daß die ganze Metaphysik,
Psychologie, Geschichtsvorstellung, vor allem aber die Moral
mit ihm abgezeichnet ist. Soweit auch nur der Mensch
gedacht hat, so weit hat er den Bazillus der Rache in die
Dinge geschleppt. Er hat Gott selbst damit krank gemacht,
er hat das Dasein überhaupt um seine Unschuld gebracht:
nämlich dadurch, daß er jedes So-und-so-sein auf
Willen, auf Absichten, auf Akte der Verantwortlichkeit zurückführte.
Die ganze Lehre vom Willen, diese verhängnisvollste
Fälschung in der bisherigen Psychologie, wurde
wesentlich erfunden zum Zweck der Strafe. Es war die gesellschaftliche
Nützlichkeit der Strafe, die diesem Begriff
seine Würde, seine Macht, seine Wahrheit verbürgte. Die
Urheber jener Psychologie – der Willenspsychologie – hat
man in den Ständen zu suchen, welche das Strafrecht in den
Händen hatten, voran in dem der Priester an der Spitze
der ältesten Gemeinwesen: diese wollten sich ein Recht
schaffen, Rache zu nehmen, – sie wollten Gott ein Recht
zur Rache schaffen. Zu diesem Zwecke wurde der Mensch
„frei“ gedacht; zu diesem Zwecke mußte jede Handlung
als gewollt, mußte der Ursprung jeder Handlung als im
Bewußtsein liegend gedacht werden. Aber mit diesen Sätzen
ist die alte Psychologie widerlegt.

Heute, wo Europa in die umgekehrte Bewegung eingetreten
scheint, wo wir Halkyonier zumal mit aller Kraft
den Schuldbegriff und Strafbegriff aus der Welt wieder
zurückzuziehen, herauszunehmen, auszulöschen suchen,
wo unser größter Ernst darauf aus ist, die Psychologie, die
Moral, die Geschichte, die Natur, die gesellschaftlichen Institutionen
und Sanktionen, Gott selbst von diesem Schmutz
zu reinigen, – in wem müssen wir unsere natürlichsten
Antagonisten sehen? Eben in jenen Aposteln der Rache und
des Ressentiments, in jenen Entrüstungspessimisten par
excellence, welche eine Mission daraus machen, ihren
Schmutz unter dem Namen „Entrüstung“ zu heiligen....
Wir andern, die wir dem Werden seine Unschuld zurückzugewinnen
wünschen, möchten die Missionare eines reinlicheren
Gedankens sein: daß niemand dem Menschen seine
Eigenschaften gegeben hat, weder Gott, noch die Gesellschaft,
noch seine Eltern und Vorfahren, noch er selbst, – daß niemand
schuld an ihm ist.... Es fehlt ein Wesen, das dafür
verantwortlich gemacht werden könnte, daß jemand überhaupt
da ist, daß jemand so und so ist, daß jemand unter
diesen Umständen, in dieser Umgebung geboren ist. – Es
ist ein großes Labsal, daß solch ein Wesen fehlt....
Wir sind nicht das Resultat einer ewigen Absicht, eines
Willens, eines Wunsches: mit uns wird nicht der Versuch
gemacht, ein „Ideal von Vollkommenheit“ oder ein „Ideal
von Glück“ oder ein „Ideal von Tugend“ zu erreichen, –
wir sind ebensowenig der Fehlgriff Gottes, vor dem ihm
selber angst werden müßte (mit welchem Gedanken bekanntlich
das Alte Testament beginnt). Es fehlt jeder Ort,
jeder Zweck, jeder Sinn, wohin wir unser Sein, unser So-und-so-sein
abwälzen könnten. Vor allem: niemand könnte
es: man kann das Ganze nicht richten, messen, vergleichen
oder gar verneinen! Warum nicht? – Aus fünf Gründen,
allesamt selbst bescheidenen Intelligenzen zugänglich: zum
Beispiel, weil es nichts gibt außer dem Ganzen....
Und nochmals gesagt, das ist ein großes Labsal, darin liegt
die Unschuld alles Daseins.

489.

Wie mir die Sozialisten lächerlich sind mit ihrem albernen
Optimismus vom „guten Menschen“, der hinter dem Busche
wartet, wenn man nur erst die bisherige „Ordnung“ abgeschafft
hat und alle „natürlichen Triebe“ losläßt.

Und die Gegenpartei ist ebenso lächerlich, weil sie die
Gewalttat in dem Gesetz, die Härte und den Egoismus in
jeder Art Autorität nicht zugesteht. „‚Ich und meine Art‘
will herrschen und übrigbleiben: wer entartet, wird ausgestoßen
oder vernichtet“ – ist Grundgefühl jeder alten
Gesetzgebung.

Man haßt die Vorstellung einer höheren Art Menschen
mehr als die Monarchen. Antiaristokratisch: das nimmt
den Monarchenhaß nur als Maske –

490.

Ich bin abgeneigt 1. dem Sozialismus, weil er ganz naiv
vom „Guten, Wahren, Schönen“ und von „gleichen Rechten“
träumt (– auch der Anarchismus will, nur auf brutalere
Weise, das gleiche Ideal);

2. dem Parlamentarismus und Zeitungswesen, weil das
die Mittel sind, wodurch das Herdentier sich zum Herrn
macht.

491.

Die europäische Demokratie ist zum kleinsten Teil eine
Entfesselung von Kräften. Vor allem ist sie eine Entfesselung
von Faulheiten, von Müdigkeiten, von Schwächen.

492.

„Der Wille zur Macht“ wird in demokratischen Zeitaltern
dermaßen gehaßt, daß deren ganze Psychologie auf
seine Verkleinerung und Verleumdung gerichtet scheint. Der
Typus des großen Ehrgeizigen: das soll Napoleon sein! Und
Cäsar! Und Alexander! – Als ob das nicht gerade die
größten Verächter der Ehre wären!....

Und Helvétius entwickelt uns, daß man nach Macht
strebt, um die Genüsse zu haben, welche dem Mächtigen zu
Gebote stehen: – er versteht dieses Streben nach Macht als
Willen zum Genuß! als Hedonismus!

493.

Der moderne Sozialismus will die weltliche Nebenform
des Jesuitismus schaffen: Jeder absolutes Werkzeug. Aber
der Zweck, das Wozu? ist nicht aufgefunden bisher.

494.

Je nachdem ein Volk fühlt: „bei den Wenigen ist das
Recht, die Einsicht, die Gabe der Führung usw.“ oder „bei
den Vielen“ – gibt es ein oligarchisches Regiment oder
ein demokratisches.

Das Königtum repräsentiert den Glauben an einen ganz
Überlegenen, einen Führer, Retter, Halbgott.

Die Aristokratie repräsentiert den Glauben an eine
Elite-Menschheit und höhere Kaste.

Die Demokratie repräsentiert den Unglauben an große
Menschen und an Elite-Gesellschaft: „Jeder ist jedem
gleich“. „Im Grunde sind wir allesamt eigennütziges Vieh
und Pöbel.“

495.

Aus der Zukunft des Arbeiters. – Arbeiter sollten
wie Soldaten empfinden lernen. Ein Honorar, ein Gehalt,
aber keine Bezahlung!

Kein Verhältnis zwischen Abzahlung und Leistung! Sondern
das Individuum, je nach seiner Art, so stellen, daß
es das Höchste leisten kann, was in seinem Bereich liegt.

496.

Die Arbeiter sollen einmal leben wie jetzt die Bürger;
– aber über ihnen, sich durch Bedürfnislosigkeit auszeichnend,
die höhere Kaste: also ärmer und einfacher, doch
im Besitz der Macht.

Für die niederen Menschen gelten die umgekehrten Wertschätzungen;
es kommt darauf an, in sie die „Tugenden“
zu pflanzen. Die absoluten Befehle; furchtbare Zwingmeister;
sie dem leichten Leben entreißen. Die übrigen dürfen
gehorchen: und ihre Eitelkeit verlangt, daß sie nicht
abhängig von großen Menschen, sondern von „Prinzipien“
erscheinen.

497.

Meine „Zukunft“: – eine stramme Polytechnikerbildung.
Militärdienst: so daß durchschnittlich jeder Mann der
höheren Stände Offizier ist, er sei sonst, wer er sei.

498.

Ein wenig reine Luft! Dieser absurde Zustand Europas
soll nicht mehr lange dauern! Gibt es irgendeinen Gedanken
hinter diesem Hornvieh-Nationalismus? Welchen
Wert könnte es haben, jetzt, wo alles auf größere und gemeinsame
Interessen hinweist, diese ruppigen Selbstgefühle
aufzustacheln? Und das in einem Zustande, wo die geistige
Unselbständigkeit und Entnationalisierung in die
Augen springt und in einem gegenseitigen Sich-Verschmelzen
und -Befruchten der eigentliche Wert und Sinn der jetzigen
Kultur liegt!.... Und das „neue Reich“, wieder auf den
verbrauchtesten und bestverachteten Gedanken gegründet: die
Gleichheit der Rechte und der Stimmen.

Das Ringen um einen Vorrang innerhalb eines Zustandes,
der nichts taugt; diese Kultur der Großstädte, der
Zeitungen, des Fiebers und der „Zwecklosigkeit“ –!

Die wirtschaftliche Einigung Europas kommt mit Notwendigkeit
– und ebenso, als Reaktion, die Friedenspartei....

Eine Partei des Friedens, ohne Sentimentalität, welche
sich und ihren Kindern verbietet, Krieg zu führen; verbietet,
sich der Gerichte zu bedienen; welche den Kampf, den
Widerspruch, die Verfolgung gegen sich heraufbeschwört;
eine Partei der Unterdrückten, wenigstens für eine Zeit;
alsbald die große Partei. Gegnerisch gegen die Rach- und
Nachgefühle.

Eine Kriegspartei, mit der gleichen Grundsätzlichkeit
und Strenge gegen sich, in umgekehrter Richtung vorgehend
–

499.

Die Aufrechterhaltung des Militärstaates ist das
allerletzte Mittel, die große Tradition sei es aufzunehmen,
sei es festzuhalten hinsichtlich des obersten Typus Mensch,
des starken Typus. Und alle Begriffe, die die Feindschaft
und Rangdistanz der Staaten verewigen, dürfen daraufhin
sanktioniert erscheinen (zum Beispiel Nationalismus,
Schutzzoll).

500.

Moral wesentlich als Wehr, als Verteidigungsmittel; insofern
ein Zeichen des unausgewachsenen Menschen (verpanzert;
stoisch).

Der ausgewachsene Mensch hat vor allem Waffen: er ist
angreifend.

Kriegswerkzeuge zu Friedenswerkzeugen umgewandelt
(aus Schuppen und Platten Federn und Haare).

501.

Grundfehler: die Ziele in die Herde und nicht in einzelne
Individuen zu legen! Die Herde ist Mittel, nicht
mehr! Aber jetzt versucht man, die Herde als Individuum
zu verstehen und ihr einen höheren Rang als dem
Einzelnen zuzuschreiben, – tiefstes Mißverständnis!!! Insgleichen
das, was herdenhaft macht, die Mitgefühle, als die
wertvollere Seite unsrer Natur zu charakterisieren!

V. Kunst – ein Machtwille.

502.

„Schönheit“ ist deshalb für den Künstler etwas außer
aller Rangordnung, weil in der Schönheit Gegensätze gebändigt
sind, das höchste Zeichen von Macht, nämlich über
Entgegengesetztes; außerdem ohne Spannung: – daß keine
Gewalt mehr not tut, daß alles so leicht folgt, gehorcht,
und zum Gehorsam die liebenswürdigste Miene macht –
das ergötzt den Machtwillen des Künstlers.

503.

Die Kunst in der „Geburt der Tragödie“.

I.

Die Konzeption des Werkes, auf welche man in dem
Hintergrunde dieses Buches stößt, ist absonderlich düster und
unangenehm: unter den bisher bekannt gewordnen Typen
des Pessimismus scheint keiner diesen Grad von Bösartigkeit
erreicht zu haben. Hier fehlt der Gegensatz einer wahren
und einer scheinbaren Welt: es gibt nur eine Welt, und
diese ist falsch, grausam, widersprüchlich, verführerisch, ohne
Sinn.... Eine so beschaffene Welt ist die wahre Welt.
Wir haben Lüge nötig, um über diese Realität, diese
„Wahrheit“ zum Sieg zu kommen, das heißt, um zu
leben.... Daß die Lüge nötig ist, um zu leben, das gehört
selbst noch mit zu diesem furchtbaren und fragwürdigen
Charakter des Daseins.

Die Metaphysik, die Moral, die Religion, die Wissenschaft
– sie werden in diesem Buche nur als verschiedne
Formen der Lüge in Betracht gezogen: mit ihrer Hilfe
wird ans Leben geglaubt. „Das Leben soll Vertrauen
einflößen“: die Aufgabe, so gestellt, ist ungeheuer. Um sie
zu lösen, muß der Mensch schon von Natur Lügner sein, er
muß mehr als alles andere Künstler sein. Und er ist es
auch: Metaphysik, Religion, Moral, Wissenschaft – alles
nur Ausgeburten seines Willens zur Kunst, zur Lüge, zur
Flucht vor der „Wahrheit“, zur Verneinung der „Wahrheit“.
Das Vermögen selbst, dank dem er die Realität
durch die Lüge vergewaltigt, dieses Künstlervermögen des
Menschen par excellence – er hat es noch mit allem, was
ist, gemein. Er selbst ist ja ein Stück Wirklichkeit, Wahrheit,
Natur: wie sollte er nicht auch ein Stück Genie der
Lüge sein!

Daß der Charakter des Daseins verkannt werde –
und höchste Geheimabsicht hinter allem, was Tugend,
Wissenschaft, Frömmigkeit, Künstlertum ist. Vieles niemals
sehen, vieles falsch sehen, vieles hinzusehen: o wie
klug man noch ist, in Zuständen, wo man am fernsten davon
ist, sich für klug zu halten! Die Liebe, die Begeisterung,
„Gott“ – lauter Feinheiten des letzten Selbstbetrugs,
lauter Verführungen zum Leben, lauter Glaube an das
Leben! In Augenblicken, wo der Mensch zum Betrognen
ward, wo er sich überlistet hat, wo er ans Leben glaubt: o
wie schwillt es da in ihm auf! Welches Entzücken! Welches
Gefühl von Macht! Wieviel Künstlertriumph im Gefühl
der Macht!.... Der Mensch ward wieder einmal Herr über
den „Stoff“, – Herr über die Wahrheit!.... Und wann
immer der Mensch sich freut, er ist immer der gleiche in
seiner Freude: er freut sich als Künstler, er genießt sich
als Macht, er genießt die Lüge als seine Macht....

II.

Die Kunst und nichts als die Kunst! Sie ist die große
Ermöglicherin des Lebens, die große Verführerin zum Leben,
das große Stimulans des Lebens.

Die Kunst als einzig überlegene Gegenkraft gegen allen
Willen zur Verneinung des Lebens, als das Antichristliche,
Antibuddhistische, Antinihilistische par excellence.



Die Kunst als die Erlösung des Erkennenden, –
dessen, der den furchtbaren und fragwürdigen Charakter
des Daseins sieht, sehen will, des Tragisch-Erkennenden.

Die Kunst als die Erlösung des Handelnden, –
dessen, der den furchtbaren und fragwürdigen Charakter
des Daseins nicht nur sieht, sondern lebt, leben will, des
tragisch-kriegerischen Menschen, des Helden.

Die Kunst als die Erlösung des Leidenden, – als
Weg zu Zuständen, wo das Leiden gewollt, verklärt, vergöttlicht
wird, wo das Leiden eine Form der großen Entzückung
ist.

III.

Man sieht, daß in diesem Buche der Pessimismus, sagen
wir deutlicher der Nihilismus, als die „Wahrheit“ gilt.
Aber die Wahrheit gilt nicht als oberstes Wertmaß, noch
weniger als oberste Macht. Der Wille zum Schein, zur
Illusion, zur Täuschung, zum Werden und Wechseln (zur
objektivierten Täuschung) gilt hier als tiefer, ursprünglicher,
„metaphysischer“ als der Wille zur Wahrheit, zur
Wirklichkeit, zum Schein: – letzterer ist selbst bloß eine
Form des Willens zur Illusion. Ebenso gilt die Lust als
ursprünglicher als der Schmerz: der Schmerz erst als bedingt,
als eine Folgeerscheinung des Willens zur Lust (des
Willens zum Werden, Wachsen, Gestalten, das heißt zum
Schaffen: im Schaffen ist aber das Zerstören eingerechnet).
Es wird ein höchster Zustand von Bejahung des Daseins
konzipiert, aus dem auch der höchste Schmerz nicht abgerechnet
werden kann: der tragisch-dionysische Zustand.

IV.

Dies Buch ist dergestalt sogar antipessimistisch: nämlich
in dem Sinne, daß es etwas lehrt, das stärker ist als der
Pessimismus, das „göttlicher“ ist als die Wahrheit: die
Kunst. Niemand würde, wie es scheint, einer radikalen
Verneinung des Lebens, einem wirklichen Neintun noch
mehr als einem Neinsagen zum Leben ernstlicher das Wort
reden als der Verfasser dieses Buches. Nur weiß er – er
hat es erlebt, er hat vielleicht nichts anderes erlebt! – daß
die Kunst mehr wert ist als die Wahrheit.

In der Vorrede bereits, mit der Richard Wagner wie
zu einem Zwiegespräche eingeladen wird, erscheint dies Glaubensbekenntnis,
dies Artistenevangelium: „die Kunst als
die eigentliche Aufgabe des Lebens, die Kunst als dessen
metaphysische Tätigkeit....“

504.

Das Phänomen „Künstler“ ist noch am leichtesten durchsichtig:
– von da aus hinzublicken auf die Grundinstinkte
der Macht usw.! Auch der Religion und Moral!

„Das Spiel“, das Unnützliche – als Ideal des mit Kraft
Überhäuften, als „kindlich“. Die „Kindlichkeit“ Gottes,
παῖς παίζων.

505.

Unsre Religion, Moral und Philosophie sind décadence-Formen
des Menschen.

– Die Gegenbewegung: die Kunst.

506.

In der Hauptsache gebe ich den Künstlern mehr recht
als allen Philosophen bisher: sie verloren die große Spur
nicht, auf der das Leben geht, sie liebten die Dinge „dieser
Welt“, – sie liebten ihre Sinne. „Entsinnlichung“ zu
erstreben: das scheint mir ein Mißverständnis oder eine
Krankheit oder eine Kur, wo sie nicht eine bloße Heuchelei
oder Selbstbetrügerei ist. Ich wünsche mir selber und allen
denen, welche ohne die Ängste eines Puritanergewissens
leben – leben dürfen, eine immer größere Vergeistigung
und Vervielfältigung ihrer Sinne; ja wir wollen den Sinnen
dankbar sein für ihre Feinheit, Fülle und Kraft und
ihnen das Beste von Geist, was wir haben, dagegen bieten.
Was gehen uns die priesterlichen und metaphysischen Verketzerungen
der Sinne an! Wir haben diese Verketzerung
nicht mehr nötig: es ist ein Merkmal der Wohlgeratenheit,
wenn einer gleich Goethe mit immer größerer Lust und
Herzlichkeit an „den Dingen der Welt“ hängt: – dergestalt
nämlich hält er die große Auffassung des Menschen fest,
daß der Mensch der Verklärer des Daseins wird, wenn
er sich selbst verklären lernt.

507.

Biologischer Wert des Schönen und des Häßlichen. –
Was uns instinktiv widersteht, ästhetisch, ist aus allerlängster
Erfahrung dem Menschen als schädlich, gefährlich,
Mißtrauen verdienend bewiesen: der plötzlich redende ästhetische
Instinkt (im Ekel zum Beispiel) enthält ein Urteil.
Insofern steht das Schöne innerhalb der allgemeinen Kategorie
der biologischen Werte des Nützlichen, Wohltätigen,
Leben-steigernden: doch so, daß eine Menge Reize, die ganz
von fern an nützliche Dinge und Zustände erinnern und anknüpfen,
uns das Gefühl des Schönen, das heißt der Vermehrung
von Machtgefühl, geben (– nicht also bloß Dinge,
sondern auch die Begleitempfindungen solcher Dinge oder
ihre Symbole).

Hiermit ist das Schöne und Häßliche als bedingt erkannt;
nämlich in Hinsicht auf unsre untersten Erhaltungswerte.
Davon abgesehen ein Schönes und ein Häßliches
ansetzen wollen, ist sinnlos. Das Schöne existiert so
wenig als das Gute, das Wahre. Im Einzelnen handelt
es sich wieder um die Erhaltungsbedingungen einer bestimmten
Art von Mensch: so wird der Herdenmensch bei
anderen Dingen das Wertgefühl des Schönen haben, als
der Ausnahme- und Übermensch.

Es ist die Vordergrundsoptik, welche nur die nächsten
Folgen in Betracht zieht, aus der der Wert des
Schönen (auch des Guten, auch des Wahren) stammt.

Alle Instinkturteile sind kurzsichtig in Hinsicht auf die
Kette der Folgen: sie raten an, was zunächst zu tun ist. Der
Verstand ist wesentlich ein Hemmungsapparat gegen das
Sofort-Reagieren auf das Instinkturteil: er hält auf, er
überlegt weiter, er sieht die Folgenkette ferner und länger.

Die Schönheits- und Häßlichkeitsurteile sind kurzsichtig
(– sie haben immer den Verstand gegen sich –):
aber im höchsten Grade überredend; sie appellieren an
unsre Instinkte, dort, wo sie am schnellsten sich entscheiden
und ihr Ja und Nein sagen, bevor noch der Verstand zu
Worte kommt.

Die gewohntesten Schönheitsbejahungen regen sich
gegenseitig auf und an; wenn der ästhetische Trieb einmal
in Arbeit ist, kristallisiert sich um „das einzelne Schöne“
noch eine ganze Fülle anderer und anderswoher stammender
Vollkommenheiten. Es ist nicht möglich, objektiv zu bleiben,
respektive die interpretierende, hinzugebende, ausfüllende,
dichtende Kraft auszuhängen (– letztere ist jene Verkettung
der Schönheitsbejahungen selber). Der Anblick eines
„schönen Weibes“....

Also 1. das Schönheitsurteil ist kurzsichtig, es sieht
nur die nächsten Folgen;

2. es überhäuft den Gegenstand, der es erregt, mit
einem Zauber, der durch die Assoziation verschiedener
Schönheitsurteile bedingt ist, – der aber dem Wesen jenes
Gegenstandes ganz fremd ist. Ein Ding als schön empfinden
heißt: es notwendig falsch empfinden – (weshalb,
beiläufig gesagt, die Liebesheirat die gesellschaftlich unvernünftigste
Art der Heirat ist).

508.

Der tragische Künstler. – Es ist die Frage der Kraft
(eines Einzelnen oder eines Volkes), ob und wo das Urteil
„schön“ angesetzt wird. Das Gefühl der Fülle, der aufgestauten
Kraft (aus dem es erlaubt ist, vieles mutig
und wohlgemut entgegenzunehmen, vor dem der Schwächling
schaudert) – das Machtgefühl spricht das Urteil
„schön“ noch über Dinge und Zustände aus, welche der
Instinkt der Ohnmacht nur als hassenswert, als „häßlich“
abschätzen kann. Die Witterung dafür, womit wir ungefähr
fertig werden würden, wenn es leibhaft entgegenträte
als Gefahr, Problem, Versuchung, – diese Witterung
bestimmt auch noch unser ästhetisches Ja. („Das ist
schön“ ist eine Bejahung).



Daraus ergibt sich, ins Große gerechnet, daß die Vorliebe
für fragwürdige und furchtbare Dinge ein
Symptom für Stärke ist: während der Geschmack am
Hübschen und Zierlichen den Schwachen, den Delikaten
zugehört. Die Lust an der Tragödie kennzeichnet starke
Zeitalter und Charaktere: ihr non plus ultra ist vielleicht die
divina commedia. Es sind die heroischen Geister, welche
zu sich selbst in der tragischen Grausamkeit Ja sagen: sie
sind hart genug, um das Leiden als Lust zu empfinden.

Gesetzt dagegen, daß die Schwachen von einer Kunst Genuß
begehren, welche für sie nicht erdacht ist, was werden
sie tun, um die Tragödie sich schmackhaft zu machen? Sie
werden ihre eignen Wertgefühle in sie hinein interpretieren:
zum Beispiel den „Triumph der sittlichen Weltordnung“
oder die Lehre vom „Unwert des Daseins“ oder
die Aufforderung zur „Resignation“ (– oder auch halb
medizinische, halb moralische Affektausladungen à la Aristoteles).
Endlich: die Kunst des Furchtbaren, insofern
sie die Nerven aufregt, kann als Stimulans bei den Schwachen
und Erschöpften in Schätzung kommen: das ist heute
zum Beispiel der Grund für die Schätzung der Wagnerschen
Kunst. Es ist ein Zeichen von Wohl- und Machtgefühl,
wie weit einer den Dingen ihren furchtbaren und
fragwürdigen Charakter zugestehen darf; und ob er überhaupt
„Lösungen“ am Schluß braucht.

Diese Art Künstlerpessimismus ist genau das Gegenstück
zum moralisch-religiösen Pessimismus, welcher
an der „Verderbnis“ des Menschen, am Rätsel des Daseins
leidet: dieser will durchaus eine Lösung, wenigstens
eine Hoffnung auf Lösung. Die Leidenden, Verzweifelten,
An-sich-Mißtrauischen, die Kranken mit einem Wort, haben
zu allen Zeiten die entzückenden Visionen nötig gehabt,
um es auszuhalten (der Begriff „Seligkeit“ ist dieses Ursprungs).
Ein verwandter Fall: die Künstler der décadence,
welche im Grunde nihilistisch zum Leben stehen,
flüchten in die Schönheit der Form, – in die ausgewählten
Dinge, wo die Natur vollkommen ward, wo sie
indifferent groß und schön ist.... (– Die „Liebe zum
Schönen“ kann somit etwas anderes als das Vermögen
sein, ein Schönes zu sehen, das Schöne zu schaffen: sie
kann gerade der Ausdruck von Unvermögen dazu sein.)

Die überwältigenden Künstler, welche einen Konsonanzton
aus jedem Konflikte erklingen lassen, sind die, welche
ihre eigene Mächtigkeit und Selbsterlösung noch den Dingen
zugute kommen lassen: sie sprechen ihre innerste Erfahrung
in der Symbolik jedes Kunstwerkes aus, – ihr Schaffen
ist Dankbarkeit für ihr Sein.

Die Tiefe des tragischen Künstlers liegt darin, daß
sein ästhetischer Instinkt die ferneren Folgen übersieht, daß
er nicht kurzsichtig beim Nächsten stehen bleibt, daß er die
Ökonomie im großen bejaht, welche das Furchtbare,
Böse, Fragwürdige rechtfertigt, und nicht nur – rechtfertigt.

509.

Wenn meine Leser darüber zur Genüge eingeweiht sind,
daß auch „der Gute“ im großen Gesamtschauspiel des Lebens
eine Form der Erschöpfung darstellt: so werden
sie der Konsequenz des Christentums die Ehre geben, welche
den Guten als den Häßlichen konzipierte. Das Christentum
hatte damit recht.

An einem Philosophen ist es eine Nichtswürdigkeit, zu
sagen, „das Gute und das Schöne sind eins“; fügt er gar
noch hinzu, „auch das Wahre“, so soll man ihn prügeln.
Die Wahrheit ist häßlich.

Wir haben die Kunst, damit wir nicht an der Wahrheit
zugrunde gehen.

510.

Was ist tragisch? – Ich habe zu wiederholten Malen
den Finger auf das große Mißverständnis des Aristoteles
gelegt, als er in zwei deprimierenden Affekten, im
Schrecken und im Mitleiden, die tragischen Affekte zu erkennen
glaubte. Hätte er recht, so wäre die Tragödie eine
lebensgefährliche Kunst: man müßte vor ihr wie vor etwas
Gemeinschädlichem und Anrüchigem warnen. Die Kunst,
sonst das große Stimulans des Lebens, ein Rausch am
Leben, ein Wille zum Leben, würde hier, im Dienste einer
Abwärtsbewegung, gleichsam als Dienerin des Pessimismus
gesundheitsschädlich (– denn daß man durch Erregung
dieser Affekte sich von ihnen „purgiert“, wie Aristoteles
zu glauben scheint, ist einfach nicht wahr). Etwas, das
habituell Schrecken oder Mitleid erregt, desorganisiert,
schwächt, entmutigt: – und gesetzt, Schopenhauer behielte
recht, daß man der Tragödie die Resignation zu entnehmen
habe (das heißt eine sanfte Verzichtleistung auf Glück, auf
Hoffnung, auf Willen zum Leben), so wäre hiermit eine
Kunst konzipiert, in der die Kunst sich selbst verneint. Tragödie
bedeutete dann einen Auflösungsprozeß: der Instinkt
des Lebens sich im Instinkt der Kunst selbst zerstörend.
Christentum, Nihilismus, tragische Kunst, physiologische décadence:
das hielte sich an den Händen, das käme zur
selben Stunde zum Übergewicht, das triebe sich gegenseitig
vorwärts – abwärts.... Tragödie wäre ein Symptom
des Verfalls.

Man kann diese Theorie in der kaltblütigsten Weise widerlegen:
nämlich, indem man vermöge des Dynamometers
die Wirkung einer tragischen Emotion mißt. Und man bekommt
als Ergebnis, was zuletzt nur die absolute Verlogenheit
eines Systematikers verkennen kann: – daß die Tragödie
ein tonicum ist. Wenn Schopenhauer hier nicht begreifen
wollte, wenn er die Gesamtdepression als tragischen
Zustand ansetzt, wenn er den Griechen (– die zu seinem
Verdruß nicht „resignierten“....) zu verstehen gab, sie
hätten sich nicht auf der Höhe der Weltanschauung befunden:
so ist das parti pris, Logik des Systems, Falschmünzerei
des Systematikers: eine jener schlimmen Falschmünzereien,
welche Schopenhauern Schritt für Schritt seine
ganze Psychologie verdorben hat (: er, der das Genie, die
Kunst selbst, die Moral, die heidnische Religion, die Schönheit,
die Erkenntnis und ungefähr alles willkürlich-gewaltsam
mißverstanden hat).



511.

Das Kunstwerk, wo es ohne Künstler erscheint, zum
Beispiel als Leib, als Organisation (preußisches Offizierkorps,
Jesuitenorden). Inwiefern der Künstler nur eine
Vorstufe ist.

Die Welt als ein sich selbst gebärendes Kunstwerk – –

512.

Der Nihilismus der Artisten. – Die Natur grausam
durch ihre Heiterkeit; zynisch mit ihren Sonnenaufgängen.
Wir sind feindselig gegen Rührungen. Wir
flüchten dorthin, wo die Natur unsre Sinne und unsre Einbildungskraft
bewegt; wo wir nichts zu lieben haben, wo
wir nicht an die moralischen Scheinbarkeiten und Delikatessen
dieser nordischen Natur erinnert werden; – und so
auch in den Künsten. Wir ziehen vor, was nicht mehr uns
an „Gut und Böse“ erinnert. Unsre moralistische Reizbarkeit
und Schmerzfähigkeit ist wie erlöst in einer furchtbaren
und glücklichen Natur, im Fatalismus der Sinne und
der Kräfte. Das Leben ohne Güte.

Die Wohltat besteht im Anblick der großartigen Indifferenz
der Natur gegen Gut und Böse.

Keine Gerechtigkeit in der Geschichte, keine Güte in der
Natur: deshalb geht der Pessimist, falls er Artist ist, dorthin
in historicis, wo die Absenz der Gerechtigkeit selber
noch mit großartiger Naivität sich zeigt, wo gerade die Vollkommenheit
zum Ausdruck kommt –, und insgleichen
in der Natur dorthin, wo der böse und indifferente Charakter
sich nicht verhehlt, wo sie den Charakter der Vollkommenheit
darstellt.... Der nihilistische Künstler verrät
sich im Wollen und Bevorzugen der zynischen Geschichte,
der zynischen Natur.

513.

Ich setze hier eine Reihe psychologischer Zustände als
Zeichen vollen und blühenden Lebens hin, welche man heute
gewohnt ist, als krankhaft zu beurteilen. Nun haben wir
inzwischen verlernt, zwischen gesund und krank von einem
Gegensatze zu reden: es handelt sich um Grade, – meine
Behauptung in diesem Falle ist, daß, was heute „gesund“
genannt wird, ein niedrigeres Niveau von dem darstellt, was
unter günstigen Verhältnissen gesund wäre –, daß wir
relativ krank sind.... Der Künstler gehört zu einer noch
stärkeren Rasse. Was uns schon schädlich, was bei uns
krankhaft wäre, ist bei ihm Natur – – Aber man wendet
uns ein, daß gerade die Verarmung der Maschine die
extravagante Verständniskraft über jedwede Suggestion ermögliche:
Zeugnis unsre hysterischen Weiblein.

Die Überfülle an Säften und Kräften kann so gut
Symptome der partiellen Unfreiheit, von Sinneshalluzinationen,
von Suggestionsraffinements mit sich bringen wie
eine Verarmung an Leben –, der Reiz ist anders bedingt,
die Wirkung bleibt sich gleich.... Vor allem ist die Nachwirkung
nicht dieselbe; die extreme Erschlaffung aller morbiden
Naturen nach ihren Nervenexzentrizitäten hat nichts
mit den Zuständen des Künstlers gemein: der seine guten
Zeiten nicht abzubüßen hat.... Er ist reich genug dazu:
er kann verschwenden, ohne arm zu werden.

Wie man heute „Genie“ als eine Form der Neurose beurteilen
dürfte, so vielleicht auch die künstlerische Suggestivkraft,
– und unsre Artisten sind in der Tat den hysterischen
Weiblein nur zu verwandt!!! Das aber spricht gegen
„heute“, und nicht gegen die „Künstler“.

Die unkünstlerischen Zustände: die der Objektivität, der
Spiegelung, des ausgehängten Willens.... (das skandalöse
Mißverständnis Schopenhauers, der die Kunst als Brücke
zur Verneinung des Lebens nimmt).... Die unkünstlerischen
Zustände: der Verarmenden, Abziehenden, Abblassenden,
unter deren Blick das Leben leidet: – der Christ.

514.

Der moderne Künstler, in seiner Physiologie dem Hysterismus
nächstverwandt, ist auch als Charakter auf diese
Krankhaftigkeit hin abgezeichnet. Der Hysteriker ist falsch,
– er lügt aus Lust an der Lüge, er ist bewunderungswürdig
in jeder Kunst der Verstellung –, es sei denn, daß seine
krankhafte Eitelkeit ihm einen Streich spielt. Diese Eitelkeit
ist ein fortwährendes Fieber, welches Betäubungsmittel
nötig hat und vor keinem Selbstbetrug, vor keiner Farce zurückschreckt,
die eine augenblickliche Linderung verspricht.
(Unfähigkeit zum Stolz und beständig Rache für eine
tief eingenistete Selbstverachtung nötig zu haben – das ist
beinahe die Definition dieser Art von Eitelkeit.)

Die absurde Erregbarkeit seines Systems, die aus allen
Erlebnissen Krisen macht und das „Dramatische“ in die
geringsten Zufälle des Lebens einschleppt, nimmt ihm alles
Berechenbare: er ist keine Person mehr, höchstens ein Rendezvous
von Personen, von denen bald diese, bald jene mit
unverschämter Sicherheit herausschießt. Eben darum ist er
groß als Schauspieler: alle diese armen Willenlosen, welche
die Ärzte in der Nähe studieren, setzen in Erstaunen durch
ihre Virtuosität der Mimik, der Transfiguration, des Eintretens
in fast jeden verlangten Charakter.

515.

Künstler sind nicht die Menschen der großen Leidenschaft,
was sie uns und sich auch vorreden mögen. Und das
aus zwei Gründen: es fehlt ihnen die Scham vor sich selber
(sie sehen sich zu, indem sie leben; sie lauern sich auf,
sie sind zu neugierig), und es fehlt ihnen auch die Scham
vor der großen Leidenschaft (sie beuten sie als Artisten
aus). Zweitens aber ihr Vampyr, ihr Talent, mißgönnt
ihnen meist solche Verschwendung von Kraft, welche Leidenschaft
heißt. – Mit einem Talent ist man auch das Opfer
seines Talents: man lebt unter dem Vampyrismus seines
Talents.

Man wird nicht dadurch mit seiner Leidenschaft fertig,
daß man sie darstellt: vielmehr, man ist mit ihr fertig,
wenn man sie darstellt. (Goethe lehrt es anders; aber es
scheint, daß er hier sich selbst mißverstehen wollte, – aus
delicatezza.)



516.

Verglichen mit dem Künstler, ist das Erscheinen des
wissenschaftlichen Menschen in der Tat ein Zeichen einer
gewissen Eindämmung und Niveauerniedrigung des Lebens
(– aber auch einer Verstärkung, Strenge, Härte,
Willenskraft).

Inwiefern die Falschheit, die Gleichgültigkeit gegen Wahr
und Nützlich beim Künstler Zeichen von Jugend, von
„Kinderei“ sein mögen.... Ihre habituelle Art, ihre Unvernünftigkeit,
ihre Ignoranz über sich, ihre Gleichgültigkeit
gegen „ewige Werte“, ihr Ernst im „Spiele“, – ihr Mangel
an Würde; Hanswurst und Gott benachbart; der Heilige
und die Kanaille.... Das Nachmachen als Instinkt,
kommandierend. – Aufgangskünstler – Niedergangskünstler:
ob sie nicht allen Phasen zugehören?....
Ja!

517.

Würde irgendein Ring in der ganzen Kette von Kunst und
Wissenschaft fehlen, wenn das Weib, wenn das Werk des
Weibes darin fehlte? Geben wir die Ausnahme zu – sie
beweist die Regel – das Weib bringt es in allem zur Vollkommenheit,
was nicht ein Werk ist, in Brief, in Memoiren,
selbst in der delikatesten Handarbeit, die es gibt,
kurz, in allem, was nicht ein Metier ist, genau deshalb, weil
es darin sich selbst vollendet, weil es damit seinem einzigen
Kunstantrieb gehorcht, den es besitzt, – es will gefallen...
Aber was hat das Weib mit der leidenschaftlichen Indifferenz
des echten Künstlers zu schaffen, der einem Klang,
einem Hauch, einem Hopsasa mehr Wichtigkeit zugesteht
als sich selbst? der mit allen fünf Fingern nach seinem Geheimsten
und Innersten greift? der keinem Dinge einen
Wert zugesteht, es sei denn, daß es Form zu werden weiß
(– daß es sich preisgibt, daß es sich öffentlich macht –).
Die Kunst, so wie der Künstler sie übt – begreift ihr's denn
nicht, was sie ist: ein Attentat auf alle pudeurs?.... Erst
mit diesem Jahrhundert hat das Weib jene Schwenkung
zur Literatur gewagt (– vers la canaille plumière écrivassière,
mit dem alten Mirabeau zu reden): es schriftstellert,
es künstlert, es verliert an Instinkt. Wozu doch?
wenn man fragen darf?

518.

Man ist um den Preis Künstler, daß man das, was alle
Nichtkünstler „Form“ nennen, als Inhalt, als „die Sache
selbst“ empfindet. Damit gehört man freilich in eine verkehrte
Welt: denn nunmehr wird einem der Inhalt zu
etwas bloß Formalem, – unser Leben eingerechnet.

519.

Zur Charakteristik des nationalen Genius in Hinsicht
auf Fremdes und Entlehntes. –

Der englische Genius vergröbert und vernatürlicht alles,
was er empfängt;

der französische verdünnt, vereinfacht, logisiert, putzt
auf;

der deutsche vermischt, vermittelt, verwickelt, vermoralisiert;

der italienische hat bei weitem den freiesten und feinsten
Gebrauch vom Entlehnten gemacht und hundertmal mehr
hineingesteckt als herausgezogen: als der reichste Genius,
der am meisten zu verschenken hatte.

520.

Wenn man unter Genie eines Künstlers die höchste Freiheit
unter dem Gesetz, die göttliche Leichtigkeit, Leichtfertigkeit
im schwersten versteht, so hat Offenbach noch mehr Anrecht
auf den Namen „Genie“ als Wagner. Wagner ist
schwer, schwerfällig: nichts ist ihm fremder als Augenblicke
übermütigster Vollkommenheit, wie sie dieser Hanswurst
Offenbach fünf-, sechsmal fast in jeder seiner bouffonneries
erreicht. Aber vielleicht darf man unter Genie etwas anderes
verstehen. –

521.

Pessimismus in der Kunst? – Der Künstler liebt
allmählich die Mittel um ihrer selber willen, in denen sich der
Rauschzustand zu erkennen gibt: die extreme Feinheit und
Pracht der Farbe, die Deutlichkeit der Linie, die Nuance
des Tons: das Distinkte, wo sonst, im Normalen, alle
Distinktion fehlt. Alle distinkten Sachen, alle Nuancen, insofern
sie an die extremen Kraftsteigerungen erinnern, welche
der Rausch erzeugt, wecken rückwärts dieses Gefühl des
Rausches; – die Wirkung der Kunstwerke ist die Erregung
des kunstschaffenden Zustands, des Rausches.

Das Wesentliche an der Kunst bleibt ihre Daseinsvollendung,
ihr Hervorbringen der Vollkommenheit und Fülle;
Kunst ist wesentlich Bejahung, Segnung, Vergöttlichung
des Daseins.... Was bedeutet eine pessimistische
Kunst? Ist das nicht eine contradictio? – Ja.
– Schopenhauer irrt, wenn er gewisse Werke der Kunst
in den Dienst des Pessimismus stellt. Die Tragödie lehrt
nicht „Resignation“.... Die furchtbaren und fragwürdigen
Dinge darstellen, ist selbst schon ein Instinkt der Macht
und Herrlichkeit am Künstler: er fürchtet sie nicht.... Es
gibt keine pessimistische Kunst.... Die Kunst bejaht. Hiob
bejaht. – Aber Zola? Aber die Goncourts? – Die Dinge
sind häßlich, die sie zeigen: aber daß sie dieselben zeigen,
ist aus Lust an diesem Häßlichen.... Hilft nichts! ihr
betrügt euch, wenn ihr's anders behauptet. – Wie erlösend
ist Dostoiewsky!

522.

Es sind die Ausnahmezustände, die den Künstler bedingen:
alle, die mit krankhaften Erscheinungen tief verwandt
und verwachsen sind: so daß es nicht möglich scheint,
Künstler zu sein und nicht krank zu sein.

Die physiologischen Zustände, welche im Künstler gleichsam
zur „Person“ gezüchtet sind und die an sich in irgendwelchem
Grade dem Menschen überhaupt anhaften:

1. der Rausch: das erhöhte Machtgefühl; die innere
Nötigung, aus den Dingen einen Reflex der eignen Fülle
und Vollkommenheit zu machen;

2. die extreme Schärfe gewisser Sinne: so daß sie eine
ganz andre Zeichensprache verstehen – und schaffen, –
dieselbe, die mit manchen Nervenkrankheiten verbunden erscheint
–; die extreme Beweglichkeit, aus der eine extreme
Mitteilsamkeit wird; das Redenwollen alles dessen, was
Zeichen zu geben weiß –; ein Bedürfnis, sich gleichsam
loszuwerden durch Zeichen und Gebärden; Fähigkeit, von
sich durch hundert Sprachmittel zu reden, – ein explosiver
Zustand. Man muß sich diesen Zustand zunächst als Zwang
und Drang denken, durch alle Art Muskelarbeit und Beweglichkeit
die Exuberanz der inneren Spannung loszuwerden:
sodann als unfreiwillige Koordination dieser
Bewegung zu den inneren Vorgängen (Bildern, Gedanken,
Begierden), – als eine Art Automatismus des ganzen
Muskelsystems unter dem Impuls von innen wirkender
starker Reize –; Unfähigkeit, die Reaktion zu verhindern;
der Hemmungsapparat gleichsam ausgehängt. Jede
innere Bewegung (Gefühl, Gedanke, Affekt) ist begleitet
von Vaskularveränderungen und folglich von Veränderungen
der Farbe, der Temperatur, der Sekretion. Die suggestive
Kraft der Musik, ihre „suggestion mentale“; –

3. das Nachmachen-müssen: eine extreme Irritabilität,
bei der sich ein gegebenes Vorbild kontagiös mitteilt, –
ein Zustand wird nach Zeichen schon erraten und dargestellt....
Ein Bild, innerlich auftauchend, wirkt schon als
Bewegung der Glieder –, eine gewisse Willensaushängung....
(Schopenhauer!!!!) Eine Art Taubsein, Blindsein
nach außen hin, – das Reich der zugelassenen
Reize ist scharf umgrenzt.

Dies unterscheidet den Künstler vom Laien (dem künstlerisch
Empfänglichen): letzterer hat im Aufnehmen seinen
Höhepunkt von Reizbarkeit; ersterer im Geben, – dergestalt,
daß ein Antagonismus dieser beiden Begabungen nicht
nur natürlich, sondern wünschenswert ist. Jeder dieser Zustände
hat eine umgekehrte Optik, – vom Künstler verlangen,
daß er sich die Optik des Zuhörers (Kritiker –)
einübe, heißt verlangen, daß er sich und seine schöpferische
Kraft verarme.... Es ist hier wie bei der Differenz der
Geschlechter: man soll vom Künstler, der gibt, nicht verlangen,
daß er Weib wird, – daß er „empfängt“.

Unsere Ästhetik war insofern bisher eine Weibsästhetik,
als nur die Empfänglichen für Kunst ihre Erfahrungen
„was ist schön?“ formuliert haben. In der ganzen Philosophie
bis heute fehlt der Künstler.... Das ist, wie das
Vorhergehende andeutete, ein notwendiger Fehler: denn der
Künstler, der anfinge, sich zu begreifen, würde sich damit
vergreifen, – er hat nicht zurückzusehen, er hat überhaupt
nicht zu sehen, er hat zu geben. – Es ehrt einen
Künstler, der Kritik unfähig zu sein, – andernfalls ist er
halb und halb, ist er „modern“.

523.

Das Rauschgefühl, tatsächlich einem Mehr von Kraft
entsprechend: am stärksten in der Paarungszeit der Geschlechter:
neue Organe, neue Fertigkeiten, Farben, Formen;
– die „Verschönerung“ ist eine Folge der erhöhten Kraft.
Verschönerung als Ausdruck eines siegreichen Willens,
einer gesteigerten Koordination, einer Harmonisierung aller
starken Begehrungen, eines unfehlbar perpendikulären
Schwergewichts. Die logische und geometrische Vereinfachung
ist eine Folge der Krafterhöhung: umgekehrt erhöht
wieder das Wahrnehmen solcher Vereinfachung das
Kraftgefühl.... Spitze der Entwicklung: der große Stil.

Die Häßlichkeit bedeutet décadence eines Typus,
Widerspruch und mangelnde Koordination der inneren Begehrungen,
– bedeutet einen Niedergang an organisierender
Kraft, an „Willen“, psychologisch geredet.

Der Lustzustand, den man Rausch nennt, ist exakt ein
hohes Machtgefühl.... Die Raum- und Zeitempfindungen
sind verändert: ungeheure Fernen werden überschaut und
gleichsam erst wahrnehmbar; die Ausdehnung des Blicks
über größere Mengen und Weiten; die Verfeinerung des
Organs für die Wahrnehmung vieles Kleinsten und Flüchtigsten;
die Divination, die Kraft des Verstehens auf die
leiseste Hilfe hin, auf jede Suggestion hin: die „intelligente“
Sinnlichkeit –; die Stärke als Herrschaftsgefühl in
den Muskeln, als Geschmeidigkeit und Lust an der Bewegung,
als Tanz, als Leichtigkeit und Presto; die Stärke als
Lust am Beweis der Stärke, als Bravourstück, Abenteuer,
Furchtlosigkeit, Gleichgültigkeit gegen Leben und Tod....
Alle diese Höhenmomente des Lebens regen sich gegenseitig
an; die Bilder- und Vorstellungswelt des einen genügt als
Suggestion für den andern: – dergestalt sind schließlich Zustände
ineinander verwachsen, die vielleicht Grund hätten,
sich fremd zu bleiben. Zum Beispiel: das religiöse Rauschgefühl
und die Geschlechtserregung (– zwei tiefe Gefühle,
nachgerade fast verwunderlich koordiniert. Was gefällt allen
frommen Frauen, alten? jungen? Antwort: ein Heiliger
mit schönen Beinen, noch jung, noch Idiot). Die Grausamkeit
in der Tragödie und das Mitleid (– ebenfalls normal
koordiniert....). Frühling, Tanz, Musik: – alles Wettbewerb
der Geschlechter, – und auch noch jene Faustische
„Unendlichkeit im Busen“.

Die Künstler, wenn sie etwas taugen, sind (auch leiblich)
stark angelegt, überschüssig, Krafttiere, sensuell; ohne eine
gewisse Überheizung des geschlechtlichen Systems ist kein
Raffael zu denken.... Musik machen ist auch noch eine Art
Kindermachen; Keuschheit ist bloß die Ökonomie eines
Künstlers, – und jedenfalls hört auch bei Künstlern die
Fruchtbarkeit mit der Zeugungskraft auf.... Die Künstler
sollen nichts so sehen, wie es ist, sondern voller, sondern einfacher,
sondern stärker: dazu muß ihnen eine Art Jugend
und Frühling, eine Art habitueller Rausch im Leben eigen
sein.

524.

Die Zustände, in denen wir eine Verklärung und Fülle
in die Dinge legen und an ihnen dichten, bis sie unsre eigne
Fülle und Lebenslust zurückspiegeln: der Geschlechtstrieb;
der Rausch; die Mahlzeit; der Frühling; der Sieg über
den Feind, der Hohn; das Bravourstück; die Grausamkeit;
die Ekstase des religiösen Gefühls. Drei Elemente vornehmlich:
der Geschlechtstrieb, der Rausch, die Grausamkeit,
– alle zur ältesten Festfreude des Menschen
gehörend, alle insgleichen im anfänglichen „Künstler“ überwiegend.

Umgekehrt: treten uns Dinge entgegen, welche diese Verklärung
und Fülle zeigen, so antwortet das animalische Dasein
mit einer Erregung jener Sphären, wo alle jene
Lustzustände ihren Sitz haben: – und eine Mischung dieser
sehr zarten Nuancen von animalischen Wohlgefühlen
und Begierden ist der ästhetische Zustand. Letzterer tritt
nur bei solchen Naturen ein, welche jener abgebenden und
überströmenden Fülle des leiblichen vigor überhaupt fähig
sind; in ihm ist immer das primum mobile. Der Nüchterne,
der Müde, der Erschöpfte, der Vertrocknende (zum
Beispiel ein Gelehrter) kann absolut nichts von der Kunst
empfangen, weil er die künstlerische Urkraft, die Nötigung
des Reichtums nicht hat: wer nicht geben kann, empfängt
auch nichts.

„Vollkommenheit“: – in jenen Zuständen (bei der
Geschlechtsliebe insonderheit) verrät sich naiv, was der tiefste
Instinkt als das Höhere, Wünschbarere, Wertvollere überhaupt
anerkennt, die Aufwärtsbewegung seines Typus; insgleichen
nach welchem Status er eigentlich strebt. Die
Vollkommenheit: das ist die außerordentliche Erweiterung
seines Machtgefühls, der Reichtum, das notwendige Überschäumen
über alle Ränder....

525.

Die Sinnlichkeit in ihren Verkleidungen: 1. als Idealismus
„Plato“), der Jugend eigen, dieselbe Art von Hohlspiegelbild
schaffend, wie die Geliebte im speziellen erscheint,
eine Inkrustation, Vergrößerung, Verklärung, Unendlichkeit
um jedes Ding legend – : 2. in der Religion der Liebe: „ein
schöner, junger Mann, ein schönes Weib“, irgendwie göttlich,
ein Bräutigam, eine Braut der Seele – : 3. in der
Kunst, als „schmückende“ Gewalt: wie der Mann das
Weib sieht, indem er ihr gleichsam alles zum Präsent macht,
was es von Vorzügen gibt, so legt die Sinnlichkeit des
Künstlers in ein Objekt, was er sonst noch ehrt und hochhält
– dergestalt vollendet er ein Objekt („idealisiert“
es). Das Weib, unter dem Bewußtsein, was der Mann
in bezug auf das Weib empfindet, kommt dessen Bemühen
nach Idealisierung entgegen, indem es sich
schmückt, schön geht, tanzt, zarte Gedanken äußert: insgleichen
übt sie Scham, Zurückhaltung, Distanz – mit
dem Instinkt dafür, daß damit das idealisierende Vermögen
des Mannes wächst. (– Bei der ungeheuren Feinheit des
weiblichen Instinkts bleibt die Scham keineswegs bewußte
Heuchelei: sie errät, daß gerade die naive wirkliche
Schamhaftigkeit den Mann am meisten verführt und zur
Überschätzung drängt. Darum ist das Weib naiv – aus
Feinheit des Instinkts, welcher ihr die Nützlichkeit des Unschuldigseins
anrät. Ein willentliches die-Augen-über-sich-geschlossen-halten....
Überall, wo die Verstellung
stärker wirkt, wenn sie unbewußt ist, wird sie unbewußt.)

526.

Was der Rausch alles vermag, der „Liebe“ heißt, und
der noch etwas anderes ist als Liebe! – Doch darüber hat
jedermann seine Wissenschaft. Die Muskelkraft eines Mädchens
wächst, sobald nur ein Mann in seine Nähe kommt;
es gibt Instrumente, dies zu messen. Bei einer noch näheren
Beziehung der Geschlechter, wie sie zum Beispiel der Tanz
und andere gesellschaftliche Gepflogenheiten mit sich bringen,
nimmt diese Kraft dergestalt zu, um zu wirklichen
Kraftstücken zu befähigen: man traut endlich seinen Augen
nicht – und seiner Uhr! Hier ist allerdings einzurechnen,
daß der Tanz an sich schon, gleich jeder sehr geschwinden
Bewegung, eine Art Rausch für das gesamte Gefäß-, Nerven-
und Muskelsystem mit sich bringt. Man hat in diesem
Falle mit den kombinierten Wirkungen eines doppelten Rausches
zu rechnen. – Und wie weise es mitunter ist, einen
kleinen Stich zu haben!.... Es gibt Realitäten, die man
nie sich eingestehen darf; dafür ist man Weib, dafür hat
man alle weiblichen pudeurs.... Diese jungen Geschöpfe,
die dort tanzen, sind ersichtlich jenseits aller Realität: sie
tanzen nur mit lauter handgreiflichen Idealen; sie sehen sogar,
was mehr ist, noch Ideale um sich sitzen: die Mütter!....
Gelegenheit, Faust zu zitieren.... Sie sehen unvergleichlich
besser aus, wenn sie dergestalt ihren kleinen
Stich haben, diese hübschen Kreaturen, – o wie gut sie
das auch wissen! sie werden sogar liebenswürdig, weil sie
das wissen! – Zuletzt inspiriert sie auch noch ihr Putz;
ihr Putz ist ihr dritter kleiner Rausch: sie glauben an ihren
Schneider, wie sie an ihren Gott glauben: – und wer widerriete
ihnen diesen Glauben! Dieser Glaube macht selig!
Und die Selbstbewunderung ist gesund! – Selbstbewunderung
schützt vor Erkältung. Hat sich je ein hübsches Weib
erkältet, das sich gut bekleidet wußte? Nun und nimmermehr!
Ich setze selbst den Fall, daß es kaum bekleidet war.

527.

Will man den erstaunlichsten Beweis dafür, wie weit die
Transfigurationskraft des Rausches geht? – Die „Liebe“
ist dieser Beweis: Das, was Liebe heißt in allen Sprachen
und Stummheiten der Welt. Der Rausch wird hier mit
der Realität in einer Weise fertig, daß im Bewußtsein des
Liebenden die Ursache ausgelöscht und etwas anderes sich an
ihrer Stelle zu finden scheint, – ein Zittern und Aufglänzen
aller Zauberspiegel der Circe.... Hier macht Mensch und
Tier keinen Unterschied; noch weniger Geist, Güte, Rechtschaffenheit.
Man wird fein genarrt, wenn man fein ist;
man wird grob genarrt, wenn man grob ist: aber die Liebe,
und selbst die Liebe zu Gott, die Heiligenliebe „erlöster
Seelen“, bleibt in der Wurzel eins: ein Fieber, das Gründe
hat, sich zu transfigurieren, ein Rausch, der gut tut, über
sich zu lügen.... Und jedenfalls lügt man gut, wenn man
liebt, vor sich und über sich: man scheint sich transfiguriert,
stärker, reicher, vollkommener, man ist vollkommener....
Wir finden hier die Kunst als organische Funktion: wir
finden sie eingelegt in den engelhaftesten Instinkt „Liebe“:
wir finden sie als größtes Stimulans des Lebens, – Kunst
somit als sublim zweckmäßig auch noch darin, daß sie
lügt.... Aber wir würden irren, bei ihrer Kraft, zu lügen,
stehenzubleiben: sie tut mehr als bloß imaginieren: sie verschiebt
selbst die Werte. Und nicht nur, daß sie das Gefühl
der Werte verschiebt: der Liebende ist mehr wert, ist
stärker. Bei den Tieren treibt dieser Zustand neue Waffen,
Pigmente, Farben und Formen heraus: vor allem neue Bewegungen,
neue Rhythmen, neue Locktöne und Verführungen.
Beim Menschen ist es nicht anders. Sein Gesamthaushalt
ist reicher als je, mächtiger, ganzer als im
Nichtliebenden. Der Liebende wird Verschwender: er ist reich
genug dazu. Er wagt jetzt, wird Abenteurer, wird ein Esel
an Großmut und Unschuld; er glaubt wieder an Gott, er
glaubt an die Tugend, weil er an die Liebe glaubt: und andererseits
wachsen diesem Idioten des Glücks Flügel und
neue Fähigkeiten, und selbst zur Kunst tut sich ihm die Tür
auf. Rechnen wir aus der Lyrik in Ton und Wort die Suggestion
jenes intestinalen Fiebers ab: was bleibt von der
Lyrik und Musik übrig?.... L'art pour l'art vielleicht: das
virtuose Gequak kaltgestellter Frösche, die in ihrem Sumpfe
desperieren.... Den ganzen Rest schuf die Liebe....

528.

Alle Kunst wirkt als Suggestion auf die Muskeln und
Sinne, welche ursprünglich beim naiven künstlerischen Menschen
tätig sind: sie redet immer nur zu Künstlern, – sie
redet zu dieser Art von feiner Beweglichkeit des Leibes.
Der Begriff „Laie“ ist ein Fehlgriff. Der Taube ist keine
Spezies des Guthörigen.

Alle Kunst wirkt tonisch, mehrt die Kraft, entzündet die
Lust (das heißt das Gefühl der Kraft), regt alle die feineren
Erinnerungen des Rausches an, – es gibt ein eigenes Gedächtnis,
das in solche Zustände hinunterkommt: eine ferne
und flüchtige Welt von Sensationen kehrt da zurück.

Das Häßliche, das heißt der Widerspruch zur Kunst, das,
was ausgeschlossen wird von der Kunst, ihr Nein: –
jedesmal, wenn der Niedergang, die Verarmung an Leben,
die Ohnmacht, die Auflösung, die Verwesung von fern nur
angeregt wird, reagiert der ästhetische Mensch mit seinem
Nein. Das Häßliche wirkt depressiv: es ist der Ausdruck
einer Depression. Es nimmt Kraft, es verarmt, es drückt..
Das Häßliche suggeriert Häßliches; man kann an seinen
Gesundheitszuständen erproben, wie unterschiedlich das
Schlechtbefinden auch die Fähigkeit der Phantasie des Häßlichen
steigert. Die Auswahl wird anders, von Sachen, Interessen,
Fragen. Es gibt einen dem Häßlichen nächstverwandten
Zustand auch im Logischen: – Schwere, Dumpfheit.
Mechanisch fehlt dabei das Gleichgewicht: das Häßliche
hinkt, das Häßliche stolpert: – Gegensatz einer göttlichen
Leichtfertigkeit des Tanzenden.

Der ästhetische Zustand hat einen Überreichtum von Mitteilungsmitteln
zugleich mit einer extremen Empfänglichkeit
für Reize und Zeichen. Er ist der Höhepunkt der
Mitteilsamkeit und Übertragbarkeit zwischen lebenden Wesen,
– er ist die Quelle der Sprachen. Die Sprachen haben
hier ihren Entstehungsherd: die Tonsprachen so gut als die
Gebärden- und Blicksprachen. Das vollere Phänomen ist
immer der Anfang: unsere Vermögen sind subtilisiert aus
volleren Vermögen. Aber auch heute hört man noch mit den
Muskeln, man liest selbst noch mit den Muskeln.

Jede reife Kunst hat eine Fülle Konvention zur Grundlage:
insofern sie Sprache ist. Die Konvention ist die Bedingung
der großen Kunst, nicht deren Verhinderung....
Jede Erhöhung des Lebens steigert die Mitteilungskraft, insgleichen
die Verständniskraft des Menschen. Das Sichhineinleben
in andere Seelen ist ursprünglich nichts
Moralisches, sondern eine physiologische Reizbarkeit der
Suggestion: die „Sympathie“ oder was man „Altruismus“
nennt, sind bloße Ausgestaltungen jenes zur Geistigkeit
gerechneten psycho-motorischen Rapports (induction
psycho-motrice meint Ch. Féré). Man teilt sich nie Gedanken
mit: man teilt sich Bewegungen mit, mimische
Zeichen, welche von uns auf Gedanken hin zurückgelesen
werden.



529.

Die Kunst erinnert uns an Zustände des animalischen
vigor; sie ist einmal ein Überschuß und Ausströmen von
blühender Leiblichkeit in die Welt der Bilder und Wünsche;
andrerseits eine Anreizung der animalischen Funktionen
durch Bilder und Wünsche des gesteigerten Lebens; – eine
Erhöhung des Lebensgefühls, ein Stimulans desselben.

Inwiefern kann auch das Häßliche noch diese Gewalt
haben? Insofern es noch von der siegreichen Energie des
Künstlers etwas mitteilt, der über dies Häßliche und Furchtbare
Herr geworden ist; oder insofern es die Lust der Grausamkeit
in uns leise anregt (unter Umständen selbst die Lust,
uns wehe zu tun, die Selbstvergewaltigung: und damit
das Gefühl der Macht über uns).

530.

Zur Genesis der Kunst. – Jenes Vollkommenmachen,
Vollkommensehen, welches dem mit geschlechtlichen
Kräften überladenen zerebralen System zu eigen ist
(der Abend zusammen mit der Geliebten, die kleinsten Zufälligkeiten
verklärt, das Leben eine Abfolge sublimer Dinge,
„das Unglück des Unglücklich-Liebenden mehr wert als irgend
etwas“): andrerseits wirkt jedes Vollkommene und
Schöne als unbewußte Erinnerung jenes verliebten Zustandes
und seiner Art, zu sehen – jede Vollkommenheit, die
ganze Schönheit der Dinge erweckt durch contiguity die
aphrodisische Seligkeit wieder. (Physiologisch: der schaffende
Instinkt des Künstlers und die Verteilung des semen
ins Blut....) Das Verlangen nach Kunst und Schönheit
ist ein indirektes Verlangen nach den Entzückungen des
Geschlechtstriebes, welche er dem Zerebrum mitteilt. Die
vollkommen gewordne Welt, durch „Liebe“....

531.

Die Vermoralisierung der Künste. – Kunst als
Freiheit von der moralischen Verengung und Winkeloptik;
oder als Spott über sie. Die Flucht in die Natur, wo ihre
Schönheit mit der Furchtbarkeit sich paart. Konzeption
des großen Menschen.

– Zerbrechliche, unnütze Luxusseelen, welche ein Hauch
schon trübe macht, „die schönen Seelen“.

– Die verblichenen Ideale aufwecken in ihrer schonungslosen
Härte und Brutalität, als die prachtvollsten Ungeheuer,
die sie sind.

– Ein frohlockender Genuß an der psychologischen Einsicht
in die Sinuosität und Schauspielerei wider Wissen bei
allen vermoralisierten Künstlern.

– Die Falschheit der Kunst, – ihre Immoralität ans
Licht ziehen.

– Die „idealisierenden Grundmächte“ (Sinnlichkeit,
Rausch, überreiche Animalität) ans Licht ziehen.

532.

Im dionysischen Rausche ist die Geschlechtlichkeit und die
Wollust; sie fehlt nicht im apollinischen. Es muß noch eine
Tempoverschiedenheit in beiden Zuständen geben.... Die
extreme Ruhe gewisser Rauschempfindungen (strenger:
die Verlangsamung des Zeit- und Raumgefühls) spiegelt
sich gern in der Vision der ruhigsten Gebärden und Seelenarten.
Der klassische Stil stellt wesentlich diese Ruhe,
Vereinfachung, Abkürzung, Konzentration dar, – das
höchste Gefühl der Macht ist konzentriert im klassischen
Typus. Schwer reagieren: ein großes Bewußtsein: kein
Gefühl von Kampf.

533.

Apollinisch – dionysisch. – Es gibt zwei Zustände,
in denen die Kunst selbst wie eine Naturgewalt im Menschen
auftritt, über ihn verfügend, ob er will oder nicht: einmal
als Zwang zur Vision, andrerseits als Zwang zum Orgiasmus.
Beide Zustände sind auch im normalen Leben vorgespiegelt,
nur schwächer: im Traum und im Rausch.

Aber derselbe Gegensatz besteht noch zwischen Traum und
Rausch: beide entfesseln in uns künstlerische Gewalten, jede
aber verschieden: der Traum die des Sehens, Verknüpfens,
Dichtens; der Rausch die der Gebärde, der Leidenschaft, des
Gesangs, des Tanzes.

534.

Der Sinn und die Lust an der Nuance (– die eigentliche
Modernität), an dem, was nicht generell ist, läuft
dem Triebe entgegen, welcher seine Lust und Kraft im Erfassen
des Typischen hat: gleich dem griechischen Geschmack
der besten Zeit. Ein Überwältigen der Fülle des
Lebendigen ist darin, das Maß wird Herr, jene Ruhe der
starken Seele liegt zugrunde, welche sich langsam bewegt und
einen Widerwillen vor dem Allzulebendigen hat. Der allgemeine
Fall, das Gesetz wird verehrt und herausgehoben;
die Ausnahme wird umgekehrt beiseite gestellt, die Nuance
weggewischt. Das Feste, Mächtige, Solide, das Leben, das
breit und gewaltig ruht und seine Kraft birgt – das „gefällt“:
das heißt, das korrespondiert mit dem, was man
von sich hält.

535.

„Musik“ – und der große Stil. – Die Größe eines
Künstlers bemißt sich nicht nach den „schönen Gefühlen“,
die er erregt: das mögen die Weiblein glauben. Sondern
nach dem Grade, in dem er sich dem großen Stile nähert,
in dem er fähig ist des großen Stils. Dieser Stil hat das
mit der großen Leidenschaft gemein, daß er es verschmäht,
zu gefallen; daß er es vergißt, zu überreden; daß er befiehlt;
daß er will.... Über das Chaos Herr werden, das man
ist; sein Chaos zwingen, Form zu werden: logisch, einfach,
unzweideutig, Mathematik, Gesetz werden – das ist hier
die große Ambition. – Mit ihr stößt man zurück; nichts
reizt mehr die Liebe zu solchen Gewaltmenschen, – eine
Einöde legt sich um sie, ein Schweigen, eine Furcht wie vor
einem großen Frevel.... Alle Künste kennen solche Ambitiöse
des großen Stils: warum fehlen sie in der Musik?
Noch niemals hat ein Musiker gebaut wie jener Baumeister,
der den Palazzo Pitti schuf.... Hier liegt ein Problem.
Gehört die Musik vielleicht in jene Kultur, wo das Reich
aller Art Gewaltmenschen schon zu Ende ging? Widerspräche
zuletzt der Begriff großer Stil schon der Seele der
Musik, – dem „Weibe“ in unsrer Musik?....

Ich berühre hier eine Kardinalfrage: wohin gehört unsre
ganze Musik? Die Zeitalter des klassischen Geschmacks kennen
nichts ihr Vergleichbares: sie ist aufgeblüht, als die
Renaissancewelt ihren Abend erreichte, als die „Freiheit“
aus den Sitten und selbst aus den Menschen davon war: –
gehört es zu ihrem Charakter, Gegenrenaissance zu sein?
Ist sie die Schwester des Barockstils, da sie jedenfalls seine
Zeitgenossin ist? Ist Musik, moderne Musik nicht schon
décadence?....

Ich habe schon früher einmal den Finger auf diese Frage
gelegt: ob unsre Musik nicht ein Stück Gegenrenaissance
in der Kunst ist? ob sie nicht die Nächstverwandte des Barockstils
ist? ob sie nicht im Widerspruch zu allem klassischen
Geschmack gewachsen ist, so daß sich in ihr jede Ambition
der Klassizität von selbst verböte?

Auf diese Wertfrage ersten Ranges würde die Antwort
nicht zweifelhaft sein dürfen, wenn die Tatsache richtig abgeschätzt
worden wäre, daß die Musik ihre höchste Reife
und Fülle als Romantik erlangt –, noch einmal als Reaktionsbewegung
gegen die Klassizität.

Mozart – eine zärtliche und verliebte Seele, aber ganz
achtzehntes Jahrhundert, auch noch in seinem Ernste....
Beethoven der erste große Romantiker im Sinne des französischen
Begriffs Romantik, wie Wagner der letzte große
Romantiker ist.... beides instinktive Widersacher des klassischen
Geschmacks, des strengen Stils, – um vom „großen“
hier nicht zu reden.

536.

Die Romantik: eine zweideutige Frage, wie alles Moderne.

Die ästhetischen Zustände zwiefach.

Die Vollen und Schenkenden im Gegensatz zu den
Suchenden, Begehrenden.



537.

Ein Romantiker ist ein Künstler, den das große Mißvergnügen
an sich schöpferisch macht – der von sich und
seiner Mitwelt wegblickt, zurückblickt.

538.

Ist die Kunst eine Folge des Ungenügens am Wirklichen?
Oder ein Ausdruck der Dankbarkeit über genossenes
Glück? Im ersten Falle Romantik, im zweiten
Glorienschein und Dithyrambus (kurz Apotheosenkunst):
auch Raffael gehört hierhin, nur daß er jene Falschheit hatte,
den Anschein der christlichen Weltauslegung zu vergöttern.
Er war dankbar für das Dasein, wo es nicht spezifisch
christlich sich zeigte.

Mit der moralischen Interpretation ist die Welt unerträglich.
Das Christentum war der Versuch, die Welt
damit zu „überwinden“: das heißt zu verneinen. In praxi
lief ein solches Attentat des Wahnsinns – einer wahnsinnigen
Selbstüberhebung des Menschen angesichts der
Welt – auf Verdüsterung, Verkleinlichung, Verarmung
des Menschen hinaus: die mittelmäßigste und unschädlichste
Art, die herdenhafte Art Mensch, fand allein dabei ihre
Rechnung, ihre Förderung, wenn man will.

Homer als Apotheosenkünstler; auch Rubens. Die
Musik hat noch keinen gehabt.

Die Idealisierung des großen Frevlers (der Sinn für
seine Größe) ist griechisch; das Herunterwürdigen, Verleumden,
Verächtlichmachen des Sünders ist jüdisch-christlich.

539.

Was ist Romantik? – In Hinsicht auf alle ästhetischen
Werte bediene ich mich jetzt dieser Grundunterscheidung:
ich frage in jedem einzelnen Falle, „ist hier der
Hunger oder der Überfluß schöpferisch geworden?“ Von
vornherein möchte sich eine andre Unterscheidung besser zu
empfehlen scheinen – sie ist bei weitem augenscheinlicher –
nämlich die Unterscheidung, ob das Verlangen nach Starrwerden,
Ewigwerden, nach „Sein“ die Ursache des Schaffens
ist, oder aber das Verlangen nach Zerstörung, nach
Wechsel, nach Werden. Aber beide Arten des Verlangens
erweisen sich, tiefer angesehen, noch als zweideutig, und
zwar deutbar eben nach jenem vorangestellten und mit Recht,
wie mich dünkt, vorgezogenen Schema.

Das Verlangen nach Zerstörung, Wechsel, Werden kann
der Ausdruck der übervollen, zukunftsschwangern Kraft
sein (mein Terminus dafür ist, wie man weiß, das Wort
„dionysisch“); es kann aber auch der Haß der Mißratnen,
Entbehrenden, Schlechtweggekommenen sein, der zerstört,
zerstören muß, weil ihn das Bestehende, ja alles Bestehen,
alles Sein selbst empört und aufreizt.

„Verewigen“ andrerseits kann einmal aus Dankbarkeit
und Liebe kommen: – eine Kunst dieses Ursprungs wird
immer eine Apotheosenkunst sein, dithyrambisch vielleicht
mit Rubens, selig mit Hafis, hell und gütig mit Goethe,
und einen homerischen Glorienschein über alle Dinge breitend;
– es kann aber auch jener tyrannische Wille eines
Schwerleidenden sein, welcher das Persönlichste, Einzelnste,
Engste, die eigentliche Idiosynkrasie seines Leidens noch
zum verbindlichen Gesetz und Zwang stempeln möchte, und
der an allen Dingen gleichsam Rache nimmt, dadurch, daß
er ihnen sein Bild, das Bild seiner Tortur aufdrückt, einzwängt,
einbrennt. Letzteres ist romantischer Pessimismus
in der ausdrucksvollsten Form: sei es als Schopenhauersche
Willensphilosophie, sei es als Wagnersche Musik.

540.

Ob nicht hinter dem Gegensatz von Klassisch und Romantisch
der Gegensatz des Aktiven und Reaktiven verborgen
liegt? –

541.

Um Klassiker zu sein, muß man alle starken, anscheinend
widerspruchsvollen Gaben und Begierden haben: aber
so, daß sie miteinander unter einem Joche gehen, zur rechten
Zeit kommen, um ein Genus von Literatur oder Kunst
oder Politik auf seine Höhe und Spitze zu bringen (: nicht
nachdem dies schon geschehen ist....): einen Gesamtzustand
(sei es eines Volkes, sei es einer Kultur) in seiner
tiefsten und innersten Seele widerspiegeln zu einer Zeit, wo
er noch besteht und noch nicht überfärbt ist von der Nachahmung
des Fremden (oder noch abhängig ist....); kein
reaktiver, sondern ein schließender und vorwärts führender
Geist sein, Ja sagend in allen Fällen, selbst mit seinem
Haß.

„Es gehört dazu nicht der höchste persönliche Wert?“...
Vielleicht zu erwägen, ob die moralischen Vorurteile hier
nicht ihr Spiel spielen, und ob große moralische Höhe nicht
vielleicht an sich ein Widerspruch gegen das Klassische
ist?.... Ob nicht die moralischen Monstra notwendig Romantiker
sein müssen in Wort und Tat?.... Ein solches
Übergewicht einer Tugend über die andern (wie beim moralischen
Monstrum) steht eben der klassischen Macht im
Gleichgewicht feindlich entgegen: gesetzt, man hätte diese
Höhe und wäre trotzdem Klassiker, so dürfte dreist geschlossen
werden, man besitze auch die Immoralität auf
gleicher Höhe: dies vielleicht der Fall Shakespeare (gesetzt,
daß es wirklich Lord Bacon ist).

542.

Zukünftiges. – Gegen die Romantik der großen
„Passion“. – Zu begreifen, wie zu jedem „klassischen“
Geschmack ein Quantum Kälte, Luzidität, Härte hinzugehört:
Logik vor allem, Glück in der Geistigkeit, „drei Einheiten“,
Konzentration, Haß gegen Gefühl, Gemüt, esprit,
Haß gegen das Vielfache, Unsichere, Schweifende, Ahnende
so gut als gegen das Kurze, Spitze, Hübsche, Gütige. Man
soll nicht mit künstlerischen Formeln spielen: man soll das
Leben umschaffen, daß es sich nachher formulieren muß.

Es ist eine heitere Komödie, über die erst jetzt wir lachen
lernen, die wir jetzt erst sehen: daß die Zeitgenossen Herders,
Winckelmanns, Goethes und Hegels in Anspruch nahmen,
das klassische Ideal wieder entdeckt zu haben....
und zu gleicher Zeit Shakespeare. – Und dasselbe Geschlecht
hatte sich von der klassischen Schule der Franzosen auf
schnöde Art losgesagt! als ob nicht das Wesentliche so gut
hier- wie dorther hätte gelernt werden können!.... Aber
man wollte die „Natur“, die „Natürlichkeit“: o Stumpfsinn!
Man glaubte, die Klassizität sei eine Art Natürlichkeit!

Ohne Vorurteil und Weichlichkeit zu Ende denken, auf
welchem Boden ein klassischer Geschmack wachsen kann. Verhärtung,
Vereinfachung, Verstärkung, Verböserung des
Menschen: so gehört es zusammen. Die logisch-psychologische
Vereinfachung. Die Verachtung des Details, des Komplexen,
des Ungewissen.

Die Romantiker in Deutschland protestierten nicht gegen
den Klassizismus, sondern gegen Vernunft, Aufklärung,
Geschmack, achtzehntes Jahrhundert.

Die Sensibilität der romantisch-Wagnerschen Musik:
Gegensatz der klassischen Sensibilität.

Der Wille zur Einheit (weil die Einheit tyrannisiert: nämlich
die Zuhörer, Zuschauer), aber die Unfähigkeit, sich in
der Hauptsache zu tyrannisieren: nämlich in Hinsicht auf
das Werk selbst (auf Verzichtleisten, Kürzen, Klären, Vereinfachen).
Die Überwältigung durch Massen (Wagner,
Victor Hugo, Zola, Taine).

543.

Der Künstlerphilosoph. Höherer Begriff der Kunst.
Ob der Mensch sich so fern stellen kann von den andern
Menschen, um an ihnen zu gestalten? (– Vorübungen:
1. der Sich-selbst-Gestaltende, der Einsiedler; 2. der bisherige
Künstler als der kleine Vollender an einem Stoffe.)




Viertes Buch.

Zucht und Züchtung.



1. Rangordnung.

544.

Ich bin dazu gedrängt, im Zeitalter des suffrage universel,
das heißt, wo jeder über jeden und jedes zu Gericht
sitzen darf, die Rangordnung wiederherzustellen.

545.

Ich lehre: daß es höhere und niedere Menschen gibt, und
daß ein Einzelner ganzen Jahrtausenden unter Umständen
ihre Existenz rechtfertigen kann – das heißt ein voller,
reicher, großer, ganzer Mensch in Hinsicht auf zahllose unvollständige
Bruchstück-Menschen.

546.

Ich unterscheide einen Typus des aufsteigenden Lebens
und einen andern des Verfalls, der Zersetzung, der Schwäche.
Sollte man glauben, daß die Rangfrage zwischen beiden
Typen überhaupt noch zu stellen ist?....

547.

Die Rangordnung der Menschenwerte. –

a) Man soll einen Menschen nicht nach einzelnen Werken
abschätzen. Epidermalhandlungen. Nichts ist seltener
als eine Personalhandlung. Ein Stand, ein Rang, eine
Volksrasse, eine Umgebung, ein Zufall – alles drückt sich
eher noch in einem Werke oder Tun aus als eine „Person“.

b) Man soll überhaupt nicht voraussetzen, daß viele Menschen
„Personen“ sind. Und dann sind manche auch mehrere
Personen, die meisten sind keine. Überall, wo die
durchschnittlichen Eigenschaften überwiegen, auf die es ankommt,
daß ein Typus fortbesteht, wäre Person-Sein eine
Vergeudung, ein Luxus, hätte es gar keinen Sinn, nach
einer „Person“ zu verlangen. Es sind Träger, Transmissionswerkzeuge.



c) Die „Person“ ein relativ isoliertes Faktum; in Hinsicht
auf die weit größere Wichtigkeit des Fortflusses und
der Durchschnittlichkeit, somit beinahe etwas Widernatürliches.
Zur Entstehung der Person gehört eine zeitige Isolierung,
ein Zwang zu einer Wehr- und Waffenexistenz, etwas
wie Einmauerung, eine größere Kraft des Abschlusses;
und vor allem eine viel geringere Impressionabilität,
als sie der mittlere Mensch, dessen Menschlichkeit kontagiös
ist, hat.

Erste Frage in betreff der Rangordnung: wie solitär
oder wie herdenhaft jemand ist. (Im letztern Falle
liegt sein Wert in den Eigenschaften, die den Bestand seiner
Herde, seines Typus sichern; im andern Falle in dem, was
ihn abhebt, isoliert, verteidigt und solitär ermöglicht.)

Folgerung: man soll den solitären Typus nicht abschätzen
nach dem herdenhaften, und den herdenhaften nicht
nach dem solitären.

Aus der Höhe betrachtet, sind beide notwendig; insgleichen
ist ihr Antagonismus notwendig, – und nichts
ist mehr zu verbannen als jene „Wünschbarkeit“, es möchte
sich etwas Drittes aus beiden entwickeln („Tugend“ als
Hermaphroditismus). Das ist so wenig „wünschbar“ als
die Annäherung und Aussöhnung der Geschlechter. Das
Typische fortentwickeln, die Kluft immer tiefer aufreißen....

Begriff der Entartung in beiden Fällen: wenn die Herde
den Eigenschaften der solitären Wesen sich nähert und diese
den Eigenschaften der Herde, – kurz, wenn sie sich annähern.
Dieser Begriff der Entartung ist abseits von der
moralischen Beurteilung.

548.

Vom Range. Die schreckliche Konsequenz der „Gleichheit“
– schließlich glaubt jeder das Recht zu haben zu jedem
Problem. Es ist alle Rangordnung verlorengegangen.

549.

Vorteil eines Abseits von seiner Zeit. – Abseits gestellt
gegen die beiden Bewegungen, die individualistische und die
kollektivistische Moral, – denn auch die erste kennt die
Rangordnung nicht und will dem einen die gleiche Freiheit
geben wie allen. Meine Gedanken drehen sich nicht um
den Grad von Freiheit, der dem einen oder dem andern
oder allen zu gönnen ist, sondern um den Grad von Macht,
den einer oder der andere über andere oder alle üben soll,
respektive inwiefern eine Opferung von Freiheit, eine Versklavung
selbst, zur Hervorbringung eines höheren Typus
die Basis gibt. In gröbster Form gedacht: wie könnte
man die Entwicklung der Menschheit opfern, um einer
höheren Art, als der Mensch ist, zum Dasein zu helfen? –

550.

Rangbestimmend, rangabhebend sind allein Machtquantitäten:
und nichts sonst.

551.

Über den Rang entscheidet das Quantum Macht, das du
bist; der Rest ist Feigheit.

552.

Der Wille zur Macht. – Wie die Menschen beschaffen
sein müßten, welche diese Umwertung an sich vornehmen.
Die Rangordnung als Machtordnung: Krieg und Gefahr die
Voraussetzung, daß ein Rang seine Bedingungen festhält.
Das grandiose Vorbild: der Mensch in der Natur – das
schwächste, klügste Wesen sich zum Herrn machend, die dümmeren
Gewalten sich unterjochend.

553.

Neue Rangordnung der Geister: nicht mehr die tragischen
Naturen voran.

554.

Den Wert eines Menschen danach abschätzen, was er den
Menschen nützt oder kostet oder schadet: das bedeutet
ebensoviel und ebensowenig als ein Kunstwerk abschätzen je
nach den Wirkungen, die es tut. Aber damit ist der
Wert des Menschen im Vergleich mit anderen Menschen
gar nicht berührt. Die „moralische Wertschätzung“,
soweit sie eine soziale ist, mißt durchaus den Menschen
nach seinen Wirkungen. Ein Mensch mit seinem eigenen
Geschmack auf der Zunge, umschlossen und versteckt durch
seine Einsamkeit, unmitteilbar, unmitteilsam, – ein unausgerechneter
Mensch, also ein Mensch einer höheren,
jedenfalls anderen Spezies: wie wollt ihr den abwerten
können, da ihr ihn nicht kennen könnt, nicht vergleichen
könnt?

Die moralische Abwertung hat die größte Urteilsstumpfheit
im Gefolge gehabt: der Wert eines Menschen
an sich ist unterschätzt, fast übersehen, fast geleugnet.
Rest der naiven Teleologie: der Wert des Menschen nur
in Hinsicht auf die Menschen.

555.

Die Revolution ermöglichte Napoleon: das ist ihre Rechtfertigung.
Um einen ähnlichen Preis würde man den
anarchistischen Einsturz unsrer ganzen Zivilisation wünschen
müssen. Napoleon ermöglichte den Nationalismus: das ist
dessen Entschuldigung.

Der Wert eines Menschen (abgesehen, wie billig, von
Moralität und Unmoralität: denn mit diesen Begriffen
wird der Wert eines Menschen noch nicht einmal berührt)
liegt nicht in seiner Nützlichkeit: denn er bestünde fort, selbst
wenn es niemanden gäbe, dem er zu nützen wüßte. Und
warum könnte nicht gerade der Mensch, von dem die verderblichsten
Wirkungen ausgingen, die Spitze der ganzen
Spezies Mensch sein: so hoch, so überlegen, daß an ihm alles
vor Neid zugrunde ginge?

556.

Mißverständnis des Egoismus: von seiten der gemeinen
Naturen, welche gar nichts von der Eroberungslust
und Unersättlichkeit der großen Liebe wissen, ebenso
von den ausströmenden Kraftgefühlen, welche überwältigen,
zu sich zwingen, sich ans Herz legen wollen, – der Trieb
des Künstlers nach seinem Material. Oft auch nur sucht
der Tätigkeitssinn nach einem Terrain. – Im gewöhnlichen
„Egoismus“ will gerade das „Nicht-ego“, das tiefe
Durchschnittswesen, der Gattungsmensch seine Erhaltung
– das empört, falls es von den Seltneren, Feineren
und weniger Durchschnittlichen wahrgenommen wird. Denn
diese urteilen: „wir sind die Edleren! Es liegt mehr an
unserer Erhaltung als an der jenes Viehs!“

557.

Gegen John Stuart Mill. – Ich perhorresziere seine
Gemeinheit, welche sagt, „was dem einen recht ist, ist dem
andern billig“; „was du nicht willst usw., das füg' auch
keinem andern zu“; welche den ganzen menschlichen Verkehr
auf Gegenseitigkeit der Leistung begründen will,
so daß jede Handlung als eine Art Abzahlung erscheint für
etwas, das uns erwiesen ist. Hier ist die Voraussetzung unvornehm
im untersten Sinne: hier wird die Äquivalenz
der Werte von Handlungen vorausgesetzt bei mir
und dir; hier ist der persönlichste Wert einer Handlung
einfach annulliert (das, was durch nichts ausgeglichen und
bezahlt werden kann –). Die „Gegenseitigkeit“ ist eine
große Gemeinheit; gerade daß etwas, das ich tue, nicht
von einem andern getan werden dürfte und könnte, daß
es keinen Ausgleich geben darf (– außer in der ausgewähltesten
Sphäre der „meinesgleichen“, inter pares
–), daß man in einem tieferen Sinne nie zurückgibt, weil
man etwas Einmaliges ist und nur Einmaliges tut,
– diese Grundüberzeugung enthält die Ursache der aristokratischen
Absonderung von der Menge, weil die
Menge an „Gleichheit“ und folglich Ausgleichbarkeit und
„Gegenseitigkeit“ glaubt.

558.

Randbemerkung zu einer niaiserie anglaise. –
„Was du nicht willst, das dir die Leute tun, das tue ihnen
auch nicht.“ Das gilt als Weisheit; das gilt als Klugheit;
das gilt als Grund der Moral, – als „güldener
Spruch“. John Stuart Mill (und wer nicht unter Engländern?)
glaubt daran!.... Aber der Spruch hält nicht
den leichtesten Angriff aus. Der Kalkul: „tue nichts, was
dir selber nicht angetan werden soll“ verbietet Handlungen
um ihrer schädlichen Folgen willen: der Hintergedanke ist,
daß eine Handlung immer vergolten wird. Wie nun,
wenn jemand, mit dem „Principe“ in der Hand, sagte:
„gerade solche Handlungen muß man tun, damit andere
uns nicht zuvorkommen, damit wir andere außer Stand
setzen, sie uns anzutun“? – Andrerseits: denken wir uns
einen Korsen, dem seine Ehre die vendetta gebietet. Auch
er wünscht keine Flintenkugel in den Leib: aber die Aussicht
auf eine solche, die Wahrscheinlichkeit einer Kugel hält
ihn nicht ab, seiner Ehre zu genügen.... Und sind wir nicht
in allen anständigen Handlungen eben absichtlich gleichgültig
gegen das, was daraus für uns kommt? Eine Handlung
zu vermeiden, die schädliche Folgen für uns hätte, –
das wäre ein Verbot für anständige Handlungen überhaupt.

Dagegen ist der Spruch wertvoll, weil er einen Typus
Mensch verrät: es ist der Instinkt der Herde, der sich
mit ihm formuliert, – man ist gleich, man nimmt sich
gleich: wie ich dir, so du mir. – Hier wird wirklich an eine
Äquivalenz der Handlungen geglaubt, die, in allen
realen Verhältnissen, einfach nicht vorkommt. Es kann
nicht jede Handlung zurückgegeben werden: zwischen wirklichen
„Individuen“ gibt es keine gleichen Handlungen,
folglich auch keine „Vergeltung“.... Wenn ich etwas
tue, so liegt mir der Gedanke vollkommen fern, daß überhaupt
dergleichen irgendeinem Menschen möglich sei: es
gehört mir.... Man kann mir nichts zurückzahlen, man
würde immer eine „andere“ Handlung gegen mich begehen.
–

559.

Ich zeige auf etwas Neues hin: gewiß, für ein solches demokratisches
Wesen gibt es die Gefahr des Barbaren, aber
man sucht sie nur in der Tiefe. Es gibt auch eine andere
Art Barbaren, die kommen aus der Höhe: eine Art von
erobernden und herrschenden Naturen, welche nach einem
Stoffe suchen, den sie gestalten können. Prometheus war
ein solcher Barbar.

560.

Die typischen Selbstgestaltungen. Oder: die acht
Hauptfragen.

1. Ob man sich vielfacher haben will oder einfacher?

2. Ob man glücklicher werden will oder gleichgültiger
gegen Glück und Unglück?

3. Ob man zufriedner mit sich werden will oder anspruchsvoller
und unerbittlicher?

4. Ob man weicher, nachgebender, menschlicher werden
will oder „unmenschlicher“?

5. Ob man klüger werden will oder rücksichtsloser?

6. Ob man ein Ziel erreichen will oder allen Zielen ausweichen
(wie es zum Beispiel der Philosoph tut, der in
jedem Ziel eine Grenze, einen Winkel, ein Gefängnis, eine
Dummheit riecht)?

7. Ob man geachteter werden will oder gefürchteter? Oder
verachteter?

8. Ob man Tyrann oder Verführer oder Hirt oder Herdentier
werden will?

561.

Die Rechte, die ein Mensch sich nimmt, stehen im Verhältnis
zu den Pflichten, die er sich stellt, zu den Aufgaben,
denen er sich gewachsen fühlt. Die allermeisten Menschen
sind ohne Recht zum Dasein, sondern ein Unglück für die
höheren.

562.

Die Lasterhaften und Zügellosen: ihr deprimierender
Einfluß auf den Wert der Begierden. Es ist die schauerliche
Barbarei der Sitte, welche, im Mittelalter vornehmlich,
zu einem wahren „Bund der Tugend“ zwingt – nebst
ebenso schauerlichen Übertreibungen über das, was den
Wert des Menschen ausmacht. Die kämpfende „Zivilisation“
(Zähmung) braucht alle Art Eisen und Tortur, um
sich gegen die Furchtbarkeit und Raubtiernatur aufrechtzuerhalten.



Hier ist eine Verwechslung ganz natürlich, obwohl vom
schlimmsten Einfluß: Das, was Menschen der Macht
und des Willens von sich verlangen können, gibt ein Maß
auch für das, was sie sich zugestehen dürfen. Solche Naturen
sind der Gegensatz der Lasterhaften und Zügellosen:
obwohl sie unter Umständen Dinge tun, deretwegen ein geringerer
Mensch des Lasters und der Unmäßigkeit überführt
wäre.

Hier schadet der Begriff der „Gleichwertigkeit der
Menschen vor Gott“ außerordentlich; man verbot Handlungen
und Gesinnungen, welche an sich zu den Prärogativen
der Starkgeratenen gehören, – wie als ob sie an
sich des Menschen unwürdig wären. Man brachte die ganze
Tendenz der starken Menschen in Verruf, indem man die
Schutzmittel der Schwächsten (auch gegen sich Schwächsten)
als Wertnorm aufstellte.

Die Verwechslung geht so weit, daß man geradezu die
großen Virtuosen des Lebens (deren Selbstherrlichkeit den
schärfsten Gegensatz zum Lasterhaften und Zügellosen abgibt)
mit den schimpflichsten Namen brandmarkte. Noch
jetzt glaubt man einen Cesare Borgia mißbilligen zu müssen;
das ist einfach zum Lachen. Die Kirche hat deutsche
Kaiser auf Grund ihrer Laster in Bann getan: als ob ein
Mönch oder Priester über das mitreden dürfte, was ein
Friedrich der Zweite von sich fordern darf. Ein Don Juan
wird in die Hölle geschickt: das ist sehr naiv. Hat man
bemerkt, daß im Himmel alle interessanten Menschen fehlen?....
Nur ein Wink für die Weiblein, wo sie ihr Heil
am besten finden. – Denkt man ein wenig konsequent und
außerdem mit einer vertieften Einsicht in das, was ein
„großer Mensch“ ist, so unterliegt es keinem Zweifel, daß
die Kirche alle „großen Menschen“ in die Hölle schickt –,
sie kämpft gegen alle „Größe des Menschen“.

563.

Die mächtigsten und gefährlichsten Leidenschaften des
Menschen, an denen er am leichtesten zugrunde geht, sind so
gründlich in Acht getan, daß damit die mächtigsten Menschen
selber unmöglich geworden sind oder sich als böse, als
„schädlich und unerlaubt“ fühlen mußten. Diese Einbuße
ist groß, aber notwendig bisher gewesen: jetzt, wo eine
Menge Gegenkräfte großgezüchtet sind durch zeitweilige Unterdrückung
jener Leidenschaften (von Herrschsucht, Lust an
der Verwandlung und Täuschung), ist deren Entfesselung
wieder möglich: sie werden nicht mehr die alte Wildheit
haben. Wir erlauben uns die zahme Barbarei: man sehe
unsre Künstler und Staatsmänner an.

564.

Ich sehe durchaus nicht ab, wie einer es wieder gut
machen kann, der versäumt hat, zur rechten Zeit in eine
gute Schule zu gehen. Ein solcher kennt sich nicht; er
geht durchs Leben, ohne gehen gelernt zu haben; der schlaffe
Muskel verrät sich bei jedem Schritt noch. Mitunter ist
das Leben so barmherzig, diese harte Schule nachzuholen:
jahrelanges Siechtum vielleicht, das die äußerste Willenskraft
und Selbstgenügsamkeit herausfordert; oder eine plötzlich
hereinbrechende Notlage, zugleich noch für Weib und
Kind, welche eine Tätigkeit erzwingt, die den erschlafften
Fasern wieder Energie gibt und dem Willen zum Leben die
Zähigkeit zurückgewinnt. Das Wünschenswerteste bleibt
unter allen Umständen eine harte Disziplin zur rechten
Zeit, das heißt in jenem Alter noch, wo es stolz macht, viel
von sich verlangt zu sehen. Denn dies unterscheidet die
harte Schule als gute Schule von jeder anderen: daß viel
verlangt wird; daß streng verlangt wird; daß das Gute,
das Ausgezeichnete selbst als normal verlangt wird; daß das
Lob selten ist; daß die Indulgenz fehlt; daß der Tadel scharf,
sachlich, ohne Rücksicht auf Talent und Herkunft laut wird.
Eine solche Schule hat man in jedem Betracht nötig: das
gilt vom Leiblichsten wie vom Geistigsten: es wäre verhängnisvoll,
hier trennen zu wollen! Die gleiche Disziplin
macht den Militär und den Gelehrten tüchtig: und, näher
besehen, es gibt keinen tüchtigen Gelehrten, der nicht die
Instinkte eines tüchtigen Militärs im Leibe hat. Befehlen
können und wieder auf eine stolze Weise gehorchen; in Reih
und Glied stehen, aber fähig jederzeit, auch zu führen; die
Gefahr dem Behagen vorziehen; das Erlaubte und Unerlaubte
nicht in einer Krämerwage wiegen; dem Mesquinen,
Schlauen, Parasitischen mehr feind sein als dem Bösen. –
Was lernt man in einer harten Schule? Gehorchen und
Befehlen.

565.

Das Verdienst leugnen: aber das tun, was über allem
Loben, ja über allem Verstehen ist.

566.

Nützlich sind die Affekte allesamt, die einen direkt, die
andern indirekt; in Hinsicht auf den Nutzen ist es schlechterdings
unmöglich, irgendeine Wertabfolge festzusetzen, –
so gewiß, ökonomisch gemessen, die Kräfte in der Natur
allesamt gut, das heißt nützlich sind, so viel furchtbares und
unwiderrufliches Verhängnis auch von ihnen ausgeht. Höchstens
könnte man sagen, daß die mächtigsten Affekte die
wertvollsten sind: insofern es keine größeren Kraftquellen
gibt.

567.

Wieviel Vorteil opfert der Mensch, wie wenig „eigennützig“
ist er! Alle seine Affekte und Leidenschaften wollen
ihr Recht haben – und wie fern vom klugen Nutzen des
Eigennutzes ist der Affekt!

Man will nicht sein „Glück“; man muß Engländer sein,
um glauben zu können, daß der Mensch immer seinen Vorteil
sucht. Unsre Begierden wollen sich in langer Leidenschaft
an den Dingen vergreifen –, ihre aufgestaute Kraft
sucht die Widerstände.

568.

Die Erziehung zu jenen Herrschertugenden, welche
auch über sein Wohlwollen und Mitleiden Herr werden: die
großen Züchtertugenden („seinen Feinden vergeben“ ist dagegen
Spielerei), den Affekt des Schaffenden auf die
Höhe bringen – nicht mehr Marmor behauen! – Die
Ausnahme- und Machtstellung jener Wesen (verglichen mit
der der bisherigen Fürsten): der römische Cäsar mit Christi
Seele.

569.

Der höhere Mensch und der Herdenmensch. Wenn
die großen Menschen fehlen, so macht man aus den vergangenen
großen Menschen Halbgötter oder ganze Götter:
das Ausbrechen von Religion beweist, daß der Mensch nicht
mehr am Menschen Lust hat (– „und am Weibe auch
nicht“ mit Hamlet). Oder: man bringt viele Menschen
auf einen Haufen als Parlamente und wünscht, daß sie
gleich tyrannisch wirken.

Das „Tyrannisierende“ ist die Tatsache großer Menschen:
sie machen den Geringeren dumm.

570.

Der Hammer. Wie müssen Menschen beschaffen sein, die
umgekehrt wertschätzen? – Menschen, die alle Eigenschaften
der modernen Seele haben, aber stark genug sind,
sie in lauter Gesundheit umzuwandeln? – Ihr Mittel zu
ihrer Aufgabe.

571.

Der starke Mensch, mächtig in den Instinkten einer starken
Gesundheit, verdaut seine Taten ganz ebenso, wie er
die Mahlzeiten verdaut; er wird mit schwerer Kost selbst
fertig: in der Hauptsache aber führt ihn ein unversehrter
und strenger Instinkt, daß er nichts tut, was ihm widersteht,
so wenig, als er etwas ißt, das ihm nicht schmeckt.

572.

Die wohlwollenden, hilfreichen, gütigen Gesinnungen sind
schlechterdings nicht um des Nutzens willen, der von ihnen
ausgeht, zu Ehren gekommen: sondern weil sie Zustände
reicher Seelen sind, welche abgeben können und ihren
Wert als Füllegefühl des Lebens tragen. Man sehe die
Augen des Wohltäters an! Das ist das Gegenstück der
Selbstverneinung, des Hasses auf das moi, des „Pascalismus“.

573.

Zu den herrschaftlichen Typen. – Der „Hirt“ im Gegensatz
zum „Herrn“ (– ersterer Mittel zur Erhaltung der
Herde; letzterer Zweck, weshalb die Herde da ist).

574.

Hauptgesichtspunkt: daß man nicht die Aufgabe der
höheren Spezies in der Leitung der niederen sieht (wie es
zum Beispiel Comte macht –), sondern die niedere als
Basis, auf der eine höhere Spezies ihrer eigenen Aufgabe
lebt, – auf der sie erst stehen kann.

Die Bedingungen, unter denen eine starke und vornehme
Spezies sich erhält (in Hinsicht auf geistige Zucht),
sind die umgekehrten von denen, unter welchen die „industriellen
Massen“, die Krämer à la Spencer stehen.

Das, was nur den stärksten und fruchtbarsten Naturen
freisteht zur Ermöglichung ihrer Existenz – Muße,
Abenteuer, Unglaube, Ausschweifung selbst –, das würde,
wenn es den mittleren Nationen freistünde, diese notwendig
zugrunde richten – und tut es auch. Hier ist die
Arbeitsamkeit, die Regel, die Mäßigkeit, die feste „Überzeugung“
am Platze, – kurz die „Herdentugenden“: unter
ihnen wird diese mittlere Art Mensch vollkommen.

575.

Daß man sein Leben, seine Gesundheit, seine Ehre aufs
Spiel setzt, das ist die Folge des Übermutes und eines überströmenden,
verschwenderischen Willens: nicht aus Menschenliebe,
sondern weil jede große Gefahr unsre Neugierde
in bezug auf das Maß unsrer Kraft, unsres Mutes herausfordert.

576.

„Sein Leben lassen für eine Sache“ – großer Effekt.
Aber man läßt für vieles sein Leben: die Affekte samt und
sonders wollen ihre Befriedigung. Ob es das Mitleid ist
oder der Zorn oder die Rache – daß das Leben daran gesetzt
wird, verändert nichts am Werte. Wie viele haben ihr
Leben für die hübschen Weiblein geopfert – und selbst,
was schlimmer ist, ihre Gesundheit! Wenn man das Temperament
hat, so wählt man instinktiv die gefährlichen
Dinge: zum Beispiel die Abenteuer der Spekulation, wenn
man Philosoph, oder der Immoralität, wenn man tugendhaft
ist. Die eine Art Mensch will nichts riskieren, die andre
will riskieren. Sind wir anderen Verächter des Lebens?
Im Gegenteil, wir suchen instinktiv ein potenziertes Leben,
das Leben in der Gefahr.... Damit, nochmals gesagt,
wollen wir nicht tugendhafter sein als die anderen. Pascal
zum Beispiel wollte nichts riskieren und blieb Christ: das
war vielleicht tugendhaft. – Man opfert immer.

577.

„Seinem Gefühle folgen?“ – Daß man, einem
generösen Gefühle nachgebend, sein Leben in Gefahr
bringt, und unter dem Impuls eines Augenblicks: das ist
wenig wert und charakterisiert nicht einmal. In der Fähigkeit
dazu sind sich alle gleich – und in der Entschlossenheit
dazu übertrifft der Verbrecher, Bandit und Korse einen
honetten Menschen gewiß.

Die höhere Stufe ist, auch diesen Andrang bei sich zu
überwinden und die heroische Tat nicht auf Impulse hin
zu tun, – sondern kalt, raisonnable, ohne das stürmische
Überwallen von Lustgefühlen dabei.... Dasselbe gilt vom
Mitleid: es muß erst habituell durch die raison durchgesiebt
sein; im anderen Falle ist es so gefährlich wie irgendein
Affekt.

Die blinde Nachgiebigkeit gegen einen Affekt, sehr
gleichgültig, ob es ein generöser und mitleidiger oder feindseliger
ist, ist die Ursache der größten Übel.

Die Größe des Charakters besteht nicht darin, daß man
diese Affekte nicht besitzt, – im Gegenteil, man hat sie
im furchtbarsten Grade: aber daß man sie am Zügel
führt.... und auch das noch ohne Lust an dieser Bändigung,
sondern bloß, weil....



578.

Wo man die stärkeren Naturen zu suchen hat. – Das
Zugrundegehen und Entarten der solitären Spezies ist
viel größer und furchtbarer: sie haben die Instinkte der
Herde, die Tradition der Werte gegen sich; ihre Werkzeuge
zur Verteidigung, ihre Schutzinstinkte sind von vornherein
nicht stark, nicht sicher genug, – es gehört viel Gunst des
Zufalls dazu, daß sie gedeihen (– sie gedeihen in den
niedrigsten und gesellschaftlich preisgegebensten Elementen
am häufigsten; wenn man nach Person sucht, dort findet
man sie um wieviel sicherer als in den mittleren Klassen!).

Der Stände- und Klassenkampf, der auf „Gleichheit der
Rechte“ abzielt, – ist er ungefähr erledigt, so geht der
Kampf los gegen die Solitärperson. (In einem gewissen
Sinne kann dieselbe sich am leichtesten in einer
demokratischen Gesellschaft erhalten und entwickeln:
dann, wenn die gröberen Verteidigungsmittel nicht
mehr nötig sind und eine gewisse Gewöhnung an Ordnung,
Redlichkeit, Gerechtigkeit, Vertrauen zu den Durchschnittsbedingungen
gehört.)

Die Stärksten müssen am festesten gebunden, beaufsichtigt,
in Ketten gelegt und überwacht werden: so will es
der Instinkt der Herde. Für sie ein Regime der Selbstüberwältigung,
des asketischen Abseits oder der „Pflicht“ in abnützender
Arbeit, bei der man nicht mehr zu sich selber
kommt.

579.

Wogegen ich kämpfe: daß eine Ausnahmeart der Regel
den Krieg macht, – statt zu begreifen, daß die Fortexistenz
der Regel die Voraussetzung für den Wert der Ausnahme
ist. Zum Beispiel die Frauenzimmer, welche, statt die Auszeichnung
ihrer abnormen Bedürfnisse zur Gelehrsamkeit zu
empfinden, die Stellung des Weibes überhaupt verrücken
möchten.

580.

Der Haß gegen die Mittelmäßigkeit ist eines Philosophen
unwürdig: es ist fast ein Fragezeichen an seinem „Recht
auf Philosophie“. Gerade deshalb, weil er die Ausnahme
ist, hat er die Regel in Schutz zu nehmen, hat er allem
Mittleren den guten Mut zu sich selber zu erhalten.

581.

Wie dürfte man den Mittelmäßigen ihre Mittelmäßigkeit
verleiden! Ich tue, man sieht es, das Gegenteil: jeder
Schritt weg von ihr führt – so lehre ich – ins Unmoralische.

582.

Die Verkleinerung des Menschen muß lange als einziges
Ziel gelten: weil erst ein breites Fundament zu schaffen
ist, damit eine stärkere Art Mensch darauf stehen kann.
(: Inwiefern bisher jede verstärkte Art Mensch auf
einem Niveau der niedrigeren stand – – –)

583.

Zeitweiliges Überwiegen der sozialen Wertgefühle begreiflich
und nützlich: es handelt sich um die Herstellung eines
Unterbaus, auf dem endlich eine stärkere Gattung möglich
wird. – Maßstab der Stärke: unter den umgekehrten
Wertschätzungen leben können und sie ewig wieder wollen.
Staat und Gesellschaft als Unterbau: weltwirtschaftlicher
Gesichtspunkt, Erziehung als Züchtung.

584.

Der Kampf gegen die großen Menschen, aus ökonomischen
Gründen gerechtfertigt. Dieselben sind gefährlich, Zufälle,
Ausnahmen, Unwetter, stark genug, um Langsam-Gebautes
und -Gegründetes in Frage zu stellen. Das Explosive
nicht nur unschädlich entladen, sondern womöglich
seiner Entladung vorbeugen: Grundinstinkt aller zivilisierten
Gesellschaft.

585.

Bis zu welchem Grade die Unfähigkeit eines pöbelhaften
Agitators der Menge geht, sich den Begriff „höhere Natur“
klarzumachen, dafür gibt Buckle das beste Beispiel ab.
Die Meinung, welche er so leidenschaftlich bekämpft –
daß „große Männer“, Einzelne, Fürsten, Staatsmänner,
Genies, Feldherren die Hebel und Ursachen aller großen
Bewegungen sind – wird von ihm instinktiv dahin mißverstanden,
als ob mit ihr behauptet würde, das Wesentliche
und Wertvolle an einem solchen „höheren Menschen“ liege
eben in der Fähigkeit, Massen in Bewegung zu setzen: kurz,
in ihrer Wirkung.... Aber die „höhere Natur“ des großen
Mannes liegt im Anderssein, in der Unmitteilbarkeit, in
der Rangdistanz, – nicht in irgendwelchen Wirkungen:
und ob er auch den Erdball erschütterte. –

586.

Absurde und verächtliche Art des Idealismus, welche die
Mediokrität nicht medioker haben will und, statt an einem
Ausnahmesein einen Triumph zu fühlen, entrüstet ist über
Feigheit, Falschheit, Kleinheit und Miserabilität. Man soll
das nicht anders wollen! und die Kluft größer aufreißen!
– Man soll die höhere Art zwingen, sich abzuscheiden
durch die Opfer, die sie ihrem Sein zu bringen
hat.

Hauptgesichtspunkt: Distanzen aufreißen, aber
keine Gegensätze schaffen. Die Mittelgebilde ablösen
und im Einfluß verringern: Hauptmittel, um Distanzen zu
erhalten.

587.

Wir neuen Philosophen aber, wir beginnen nicht nur mit
der Darstellung der tatsächlichen Rangordnung und Wertverschiedenheit
der Menschen, sondern wir wollen auch gerade
das Gegenteil einer Anähnlichung, einer Ausgleichung:
wir lehren die Entfremdung in jedem Sinne, wir reißen
Klüfte auf, wie es noch keine gegeben hat, wir wollen,
daß der Mensch böser werde, als er je war. Einstweilen
leben wir noch selber einander fremd und verborgen. Es
wird uns aus vielen Gründen nötig sein, Einsiedler zu
sein und selbst Masken vorzunehmen, – wir werden folglich
schlecht zum Suchen von unsresgleichen taugen. Wir
werden allein leben und wahrscheinlich die Martern aller
sieben Einsamkeiten kennen. Laufen wir uns aber über den
Weg durch einen Zufall, so ist darauf zu wetten, daß wir
uns verkennen oder wechselseitig betrügen.

588.

Der höhere philosophische Mensch, der um sich Einsamkeit
hat, nicht weil er allein sein will, sondern weil er etwas
ist, das nicht seinesgleichen findet: welche Gefahren und
neuen Leiden sind ihm gerade heute aufgespart, wo man
den Glauben an die Rangordnung verlernt hat und folglich
diese Einsamkeit nicht zu ehren und nicht zu verstehen
weiß! Ehemals heiligte sich der Weise beinahe durch ein
solches Beiseitegehen für das Gewissen der Menge, – heute
sieht sich der Einsiedler wie mit einer Wolke trüber Zweifel
und Verdächtigungen umringt. Und nicht etwa nur von
seiten der Neidischen und Erbärmlichen: er muß Verkennung,
Vernachlässigung und Oberflächlichkeit noch an jedem
Wohlwollen herausempfinden, das er erfährt, er kennt jene
Heimtücke des beschränkten Mitleidens, welches sich selber
gut und heilig fühlt, wenn es ihn, etwa durch bequemere
Lagen, durch geordnetere, zuverlässigere Gesellschaft, vor sich
selber zu „retten“ sucht, – ja er wird den unbewußten
Zerstörungstrieb zu bewundern haben, mit dem alle Mittelmäßigen
des Geistes gegen ihn tätig sind, und zwar im
besten Glauben an ihr Recht dazu! Es ist für Menschen
dieser unverständlichen Vereinsamung nötig, sich tüchtig und
herzhaft auch in den Mantel der äußeren, der räumlichen
Einsamkeit zu wickeln: das gehört zu ihrer Klugheit. Selbst
List und Verkleidung werden heute not tun, damit ein solcher
Mensch sich selber erhalte, sich selber oben erhalte, inmitten
der niederziehenden gefährlichen Stromschnellen der Zeit.
Jeder Versuch, es in der Gegenwart, mit der Gegenwart
auszuhalten, jede Annäherung an diese Menschen und Ziele
von heute muß er wie seine eigentliche Sünde abbüßen:
und er mag die verborgene Weisheit seiner Natur anstaunen,
welche ihn bei allen solchen Versuchen sofort durch Krankheit
und schlimme Unfälle wieder zu sich selber zurückzieht.



589.

Es ist mir ein Trost, zu wissen, daß über dem Dampf
und Schmutz der menschlichen Niederungen es eine höhere,
hellere Menschheit gibt, die der Zahl nach eine sehr
kleine sein wird (– denn alles, was hervorragt, ist seinem
Wesen nach selten): man gehört zu ihr, nicht weil man begabter
oder tugendhafter oder heroischer oder liebevoller
wäre als die Menschen da unten, sondern – weil man
kälter, heller, weitsichtiger, einsamer ist, weil man
die Einsamkeit erträgt, vorzieht, fordert als Glück, Vorrecht,
ja Bedingung des Daseins, weil man unter Wolken
und Blitzen wie unter seinesgleichen lebt, aber ebenso unter
Sonnenstrahlen, Tautropfen, Schneeflocken und allem, was
notwendig aus der Höhe kommt und, wenn es sich bewegt,
sich ewig nur in der Richtung von oben nach unten bewegt.
Die Aspirationen nach der Höhe sind nicht die unsrigen.
– Die Helden, Märtyrer, Genies und Begeisterten
sind uns nicht still, geduldig, fein, kalt, langsam genug.

590.

Die schwierigste und höchste Gestalt des Menschen wird
am seltensten gelingen: so zeigt die Geschichte der Philosophie
eine Überfülle von Mißratenen, von Unglücksfällen
und ein äußerst langsames Schreiten; ganze Jahrtausende
fallen dazwischen und erdrücken, was erreicht war; der Zusammenhang
hört immer wieder auf. Das ist eine schauerliche
Geschichte – die Geschichte des höchsten Menschen, des
Weisen. – Am meisten geschädigt ist gerade das Gedächtnis
der Großen, denn die Halbgeratenen und Mißratenen
verkennen sie und besiegen sie durch „Erfolge“. Jedesmal,
wo „die Wirkung“ sich zeigt, tritt eine Masse Pöbel
auf den Schauplatz; das Mitreden der Kleinen und der
Armen im Geiste ist eine fürchterliche Ohrenmarter für den,
der mit Schauder weiß, daß das Schicksal der Menschheit
am Geraten ihres höchsten Typus liegt. – Ich
habe von Kindesbeinen an über die Existenzbedingungen des
Weisen nachgedacht und will meine frohe Überzeugung nicht
verschweigen, daß er jetzt in Europa wieder möglich wird
– vielleicht nur für kurze Zeit.

591.

Rangordnung: Der die Werte bestimmt und den Willen
von Jahrtausenden lenkt, dadurch, daß er die höchsten
Naturen lenkt, ist der höchste Mensch.

592.

Jenseits der Herrschenden, losgelöst von allen Banden,
leben die höchsten Menschen: und in den Herrschenden haben
sie ihre Werkzeuge.

593.

Absolute Überzeugung: daß die Wertgefühle oben und
unten verschieden sind; daß zahllose Erfahrungen den
Unteren fehlen, daß von unten nach oben das Mißverständnis
notwendig ist.

594.

Der Mensch hat, im Gegensatz zum Tier, eine Fülle
gegensätzlicher Triebe und Impulse in sich groß gezüchtet:
vermöge dieser Synthesis ist er der Herr der Erde. –
Moralen sind der Ausdruck lokal beschränkter Rangordnungen
in dieser vielfachen Welt der Triebe: so daß an
ihren Widersprüchen der Mensch nicht zugrunde geht.
Also ein Trieb als Herr, sein Gegentrieb geschwächt, verfeinert,
als Impuls, der den Reiz für die Tätigkeit des
Haupttriebes abgibt.

Der höchste Mensch würde die größte Vielheit der Triebe
haben, und auch in der relativ größten Stärke, die sich
noch ertragen läßt. In der Tat: wo die Pflanze Mensch
sich stark zeigt, findet man die mächtig gegeneinander
treibenden Instinkte (zum Beispiel Shakespeare), aber gebändigt.

595.

Ein großer Mensch, – ein Mensch, welchen die Natur
in großem Stile aufgebaut und erfunden hat – was ist
das? Erstens: er hat in seinem gesamten Tun eine lange
Logik, die ihrer Länge wegen schwer überschaubar, folglich
irreführend ist, eine Fähigkeit, über große Flächen seines
Lebens hin seinen Willen auszuspannen und alles kleine
Zeug an sich zu verachten und wegzuwerfen, seien darunter
auch die schönsten, „göttlichsten“ Dinge von der Welt.
Zweitens: er ist kälter, härter, unbedenklicher und
ohne Furcht vor der „Meinung“; es fehlen ihm die Tugenden,
welche mit der „Achtung“ und dem Geachtetwerden
zusammenhängen, überhaupt alles, was zur „Tugend der
Herde“ gehört. Kann er nicht führen, so geht er allein;
es kommt dann vor, daß er manches, was ihm auf dem
Wege begegnet, angrunzt. Drittens: er will kein „teilnehmendes“
Herz, sondern Diener, Werkzeuge; er ist im
Verkehr mit Menschen immer darauf aus, etwas aus ihnen
zu machen. Er weiß sich unmitteilbar: er findet es geschmacklos,
wenn er vertraulich wird; und er ist es gewöhnlich
nicht, wenn man ihn dafür hält. Wenn er nicht zu sich
redet, hat er seine Maske. Er lügt lieber, als daß er die
Wahrheit redet: es kostet mehr Geist und Willen. Es
ist eine Einsamkeit in ihm, als welche etwas Unerreichbares
ist für Lob und Tadel, eine eigene Gerichtsbarkeit, welche
keine Instanz über sich hat.

596.

Objektiv, hart, fest, streng bleiben im Durchsetzen eines
Gedankens – das bringen die Künstler noch am besten zustande:
wenn einer aber Menschen dazu nötig hat (wie
Lehrer, Staatsmänner usw.), da geht die Ruhe und Kälte
und Härte schnell davon. Man kann bei Naturen wie Cäsar
und Napoleon etwas ahnen von einem „interesselosen“ Arbeiten
an ihrem Marmor, mag dabei von Menschen geopfert
werden, was nur möglich. Auf dieser Bahn liegt die Zukunft
der höchsten Menschen: die größte Verantwortlichkeit
tragen und nicht daran zerbrechen. – Bisher
waren fast immer Inspirationstäuschungen nötig, um selbst
den Glauben an sein Recht und seine Hand nicht zu
verlieren.



597.

Die Revolution, Verwirrung und Not der Völker ist das
Geringere in meiner Betrachtung, gegen die Not der
großen Einzelnen in ihrer Entwicklung. Man muß
sich nicht täuschen lassen: die vielen Nöte aller dieser Kleinen
bilden zusammen keine Summe, außer im Gefühle
von mächtigen Menschen. – An sich denken, in Augenblicken
großer Gefahr: seinen Nutzen ziehen aus dem Nachteile
vieler: – das kann bei einem sehr hohen Grade von
Abweichung ein Zeichen großen Charakters sein, der über
seine mitleidigen und gerechten Empfindungen Herr wird.

598.

Im großen Menschen sind die spezifischen Eigenschaften
des Lebens – Unrecht, Lüge, Ausbeutung – am größten.
Insofern sie aber überwältigend gewirkt haben, ist ihr
Wesen am besten mißverstanden und ins Gute interpretiert
worden. Typus Carlyle als Interpret.

599.

Ob man nicht ein Recht hat, alle großen Menschen unter
die bösen zu rechnen? Im einzelnen ist es nicht rein aufzuzeigen.
Oft ist ihnen ein meisterhaftes Versteckenspielen
möglich gewesen, so daß sie die Gebärden und Äußerlichkeiten
großer Tugenden annahmen. Oft verehrten sie die
Tugenden ernsthaft und mit einer leidenschaftlichen Härte
gegen sich selber, aber aus Grausamkeit, – dergleichen
täuscht, aus der Ferne gesehen. Manche verstanden sich
selber falsch; nicht selten fordert eine große Aufgabe große
Qualitäten heraus, zum Beispiel die Gerechtigkeit. Das
Wesentliche ist: die Größten haben vielleicht auch große
Tugenden, aber gerade dann noch deren Gegensätze. Ich
glaube, daß aus dem Vorhandensein der Gegensätze und
aus deren Gefühl gerade der große Mensch, der Bogen
mit der großen Spannung, entsteht.

600.

Menschen, die Schicksale sind, die, indem sie sich tragen,
Schicksale tragen, die ganze Art der heroischen Lastträger:
o wie gern möchten sie einmal von sich selber ausruhen!
wie dürsten sie nach starken Herzen und Nacken, um für
Stunden wenigstens loszuwerden, was sie drückt! Und wie
umsonst dürsten sie!.... Sie warten; sie sehen sich alles
an, was vorübergeht: niemand kommt ihnen auch nur mit
dem Tausendstel Leiden und Leidenschaft entgegen, niemand
errät, inwiefern sie warten.... Endlich, endlich lernen sie
ihre erste Lebensklugheit – nicht mehr zu warten; und
dann alsbald auch ihre zweite: leutselig zu sein, bescheiden
zu sein, von nun an jedermann zu ertragen, jederlei zu ertragen
– kurz, noch ein wenig mehr zu ertragen, als sie
bisher schon getragen haben.

601.

Seelengröße nicht zu trennen von geistiger Größe. Denn
sie involviert Unabhängigkeit; aber ohne geistige Größe
soll diese nicht erlaubt sein, sie richtet Unfug an, selbst noch
durch Wohltunwollen und „Gerechtigkeit“üben. Die geringen
Geister haben zu gehorchen, – können also nicht
Größe haben.

602.

Die Notwendigkeit zu erweisen, daß zu einem immer
ökonomischeren Verbrauch von Mensch und Menschheit, zu
einer immer fester ineinander verschlungenen „Maschinerie“
der Interessen und Leistungen eine Gegenbewegung gehört.
Ich bezeichne dieselbe als Ausscheidung eines Luxusüberschusses
der Menschheit: in ihr soll eine stärkere
Art, ein höherer Typus ans Licht treten, der andre Entstehungs-
und andre Erhaltungsbedingungen hat als der
Durchschnittsmensch. Mein Begriff, mein Gleichnis für
diesen Typus ist, wie man weiß, das Wort „Übermensch“.

Auf jenem ersten Wege, der vollkommen jetzt überschaubar
ist, entsteht die Anpassung, die Abflachung, das höhere
Chinesentum, die Instinktbescheidenheit, die Zufriedenheit
in der Verkleinerung des Menschen, – eine Art Stillstandsniveau
des Menschen. Haben wir erst jene unvermeidlich
bevorstehende Wirtschaftsgesamtverwaltung der
Erde, dann kann die Menschheit als Maschinerie in deren
Diensten ihren besten Sinn finden: – als ein ungeheures
Räderwerk von immer kleineren, immer feiner „anzupassenden“
Rädern; als ein immer wachsendes Überflüssigwerden
aller dominierenden und kommandierenden Elemente; als
ein Ganzes von ungeheurer Kraft, dessen einzelne Faktoren
Minimalkräfte, Minimalwerte darstellen.

Im Gegensatz zu dieser Verkleinerung und Anpassung
der Menschen an eine spezialisiertere Nützlichkeit bedarf es
der umgekehrten Bewegung, – der Erzeugung des synthetischen,
des summierenden, des rechtfertigenden
Menschen, für den jene Machinalisierung der Menschheit eine
Daseinsvorausbedingung ist, als ein Untergestell, auf dem
er seine höhere Form, zu sein, sich erfinden kann.

Er braucht die Gegnerschaft der Menge, der „Nivellierten“,
das Distanzgefühl im Vergleich zu ihnen; er steht
auf ihnen, er lebt von ihnen. Diese höhere Form des Aristokratismus
ist die der Zukunft. – Moralisch geredet, stellt
jene Gesamtmaschinerie, die Solidarität aller Räder, ein
Maximum in der Ausbeutung des Menschen dar: aber
sie setzt solche voraus, deretwegen diese Ausbeutung Sinn
hat. Im anderen Falle wäre sie tatsächlich bloß die Gesamtverringerung,
Wertverringerung des Typus Mensch,
– ein Rückgangsphänomen im größten Stile.

– Man sieht, was ich bekämpfe, ist der ökonomische
Optimismus: wie als ob mit den wachsenden Unkosten aller
auch der Nutzen aller notwendig wachsen müßte. Das Gegenteil
scheint mir der Fall: die Unkosten aller summieren
sich zu einem Gesamtverlust: der Mensch wird geringer:
– so daß man nicht mehr weiß, wozu überhaupt
dieser ungeheure Prozeß gedient hat. Ein Wozu? ein neues
Wozu? – das ist es, was die Menschheit nötig hat.

603.

Zur Rangordnung. – Was ist am typischen Menschen
mittelmäßig? Daß er nicht die Kehrseite der Dinge
als notwendig versteht: daß er die Übelstände bekämpft,
wie als ob man ihrer entraten könne; daß er das eine nicht
mit dem andern hinnehmen will, – daß er den typischen
Charakter eines Dinges, eines Zustandes, einer Zeit,
einer Person verwischen und auslöschen möchte, indem er nur
einen Teil ihrer Eigenschaften gutheißt und die andern abschaffen
möchte. Die „Wünschbarkeit“ der Mittelmäßigen
ist das, was von uns andern bekämpft wird: das Ideal, gefaßt
als etwas, an dem nichts Schädliches, Böses, Gefährliches,
Fragwürdiges, Vernichtendes übrigbleiben soll. Unsere
Einsicht ist die umgekehrte: daß mit jedem Wachstum
des Menschen auch seine Kehrseite wachsen muß, daß der
höchste Mensch, gesetzt, daß ein solcher Begriff erlaubt ist,
der Mensch wäre, welcher den Gegensatzcharakter des
Daseins am stärksten darstellte, als dessen Glorie und einzige
Rechtfertigung.... Die gewöhnlichen Menschen dürfen
nur ein ganz kleines Eckchen und Winkelchen dieses Naturcharakters
darstellen: sie gehen alsbald zugrunde, wenn die
Vielfachheit der Elemente und die Spannung der Gegensätze
wächst, das heißt die Vorbedingung für die Größe des
Menschen. Daß der Mensch besser und böser werden muß,
das ist meine Formel für diese Unvermeidlichkeit....

Die meisten stellen den Menschen als Stücke und Einzelheiten
dar: erst wenn man sie zusammenrechnet, so kommt
ein Mensch heraus. Ganze Zeiten, ganze Völker haben in
diesem Sinne etwas Bruchstückhaftes; es gehört vielleicht
zur Ökonomie der Menschenentwicklung, daß der Mensch sich
stückweise entwickelt. Deshalb soll man durchaus nicht verkennen,
daß es sich trotzdem nur um das Zustandekommen
des synthetischen Menschen handelt: daß die niedrigen Menschen,
die ungeheure Mehrzahl, bloß Vorspiele und Einübungen
sind, aus deren Zusammenspiel hier und da der
ganze Mensch entsteht, der Meilensteinmensch, welcher anzeigt,
wie weit bisher die Menschheit vorwärts gekommen.
Sie geht nicht in einem Striche vorwärts; oft geht der schon
erreichte Typus wieder verloren (– wir haben zum Beispiel
mit aller Anspannung von drei Jahrhunderten noch nicht den
Menschen der Renaissance wieder erreicht, und hinwiederum
blieb der Mensch der Renaissance hinter dem antiken
Menschen zurück).

604.

Die „Reinigung des Geschmacks“ kann nur die Folge
einer Verstärkung des Typus sein. Unsre Gesellschaft von
heute repräsentiert nur die Bildung; der Gebildete fehlt.
Der große synthetische Mensch fehlt: in dem die verschiedenen
Kräfte zu einem Ziele unbedenklich ins Joch gespannt
sind. Was wir haben, ist der vielfache Mensch, das
interessanteste Chaos, das es vielleicht bisher gegeben hat:
aber nicht das Chaos vor der Schöpfung der Welt, sondern
hinter ihr: – Goethe als schönster Ausdruck des Typus
(– ganz und gar kein Olympier!).

605.

Händel, Leibniz, Goethe, Bismarck – für die deutsche
starke Art charakteristisch. Unbedenklich zwischen Gegensätzen
lebend, voll jener geschmeidigen Stärke, welche sich
vor Überzeugungen und Doktrinen hütet, indem sie eine
gegen die andere benutzt und sich selber die Freiheit vorbehält.

606.

(Revue des deux mondes, 15. Februar 1887. Taine
über Napoleon:) „Plötzlich entfaltet sich die faculté maîtresse:
der Künstler, eingeschlossen in den Politiker, kommt
heraus de sa gaine; er schafft dans l'idéal et l'impossible.
Man erkennt ihn wieder als das, was er ist: der posthume
Bruder des Dante und des Michelangelo: und in Wahrheit,
in Hinsicht auf die festen Konturen seiner Vision, die Intensität,
Kohärenz und innere Logik seines Traums, die Tiefe
seiner Meditation, die übermenschliche Größe seiner Konzeption,
ist er ihnen gleich et leur égal: son génie a la même
taille et la même structure, il est un des trois sprits souverains
de la renaissance italienne.“

Notabene – – Dante, Michelangelo, Napoleon.

607.

Einsicht, welche den „freien Geistern“ fehlt: dieselbe
Disziplin, welche eine starke Natur noch verstärkt und zu
großen Unternehmungen befähigt, zerbricht und verkümmert
die mittelmäßigen: – der Zweifel, – la largeur
de cœur, – das Experiment.

608.

Eine volle und mächtige Seele wird nicht nur mit schmerzhaften,
selbst furchtbaren Verlusten, Entbehrungen, Beraubungen,
Verachtungen fertig: sie kommt aus solchen Höllen
mit größerer Fülle und Mächtigkeit heraus: und, um das
Wesentlichste zu sagen, mit einem neuen Wachstum in der
Seligkeit der Liebe. Ich glaube, der, welcher etwas von
den untersten Bedingungen jedes Wachstums in der Liebe
erraten hat, wird Dante, als er über die Pforte seines Inferno
schrieb: „auch mich schuf die ewige Liebe“, verstehen.

609.

Zur Größe gehört die Furchtbarkeit: man lasse sich nichts
vormachen.

610.

Die Kriegerischen und die Friedlichen. – Bist du
ein Mensch, der die Instinkte des Kriegers im Leibe hat?
Und in diesem Falle bliebe noch eine zweite Frage: Bist du ein
Angriffskrieger oder ein Widerstandskrieger von Instinkt?
Der Rest von Menschen, alles, was nicht kriegerisch von
Instinkt ist, will Frieden, will Eintracht, will „Freiheit“,
will „gleiche Rechte“ – : das sind nur Namen und Stufen
für ein und dasselbe. Dorthin gehen, wo man nicht nötig
hat, sich zu wehren, – solche Menschen werden unzufrieden
mit sich, wenn sie genötigt sind, Widerstand zu leisten: sie
wollen Zustände schaffen, wo es überhaupt keinen Krieg
mehr gibt. Schlimmstenfalls sich unterwerfen, gehorchen,
einordnen: immer noch besser als Krieg führen, – so rät
es zum Beispiel dem Christen sein Instinkt. Bei den geborenen
Kriegern gibt es etwas wie Bewaffnung in Charakter,
in Wahl der Zustände, in der Ausbildung jeder
Eigenschaft: die „Waffe“ ist im ersten Typus, die Wehr
im zweiten am besten entwickelt.



Die Unbewaffneten, die Unbewehrten: welche Hilfsmittel
und Tugenden sie nötig haben, um es auszuhalten, – um
selbst obzusiegen.

611.

Was wird aus dem Menschen, der keine Gründe mehr
hat, sich zu wehren und anzugreifen? Was bleibt von seinen
Affekten übrig, wenn die ihm abhanden kommen, in denen
er seine Wehr und seine Waffe hat?

612.

Man muß von den Kriegen her lernen: 1. den Tod in die
Nähe der Interessen zu bringen, für die man kämpft – das
macht uns ehrwürdig; 2. man muß lernen, viele zum
Opfer bringen und seine Sache wichtig genug nehmen, um
die Menschen nicht zu schonen; 3. die starre Disziplin, und
im Krieg Gewalt und List sich zugestehen.

613.

„Das Paradies ist unter dem Schatten der Schwerter“
– auch ein Symbolon und Kerbholzwort, an dem sich
Seelen vornehmer und kriegerischer Abkunft verraten und
erraten.

614.

Nicht „das Glück folgt der Tugend“, – sondern der
Mächtigere bestimmt seinen glücklichen Zustand erst als
Tugend.

Die bösen Handlungen gehören zu den Mächtigen und
Tugendhaften: die schlechten, niedrigen zu den Unterworfenen.

Der mächtigste Mensch, der Schaffende, müßte der böseste
sein, insofern er sein Ideal an allen Menschen durchsetzt
gegen alle ihre Ideale und sie zu seinem Bilde umschafft.
Böse heißt hier: hart, schmerzhaft, aufgezwungen.

Solche Menschen wie Napoleon müssen immer wiederkommen
und den Glauben an die Selbstherrlichkeit des
Einzelnen befestigen: er selber aber war durch die Mittel,
die er anwenden mußte, korrumpiert worden und hatte
die Noblesse des Charakters verloren. Unter einer andern
Art Menschen sich durchsetzend, hätte er andere Mittel anwenden
können; und so wäre es nicht notwendig, daß ein
Cäsar schlecht werden müßte.

615.

Der große Mensch ist notwendig Skeptiker (womit nicht
gesagt ist, daß er es scheinen müßte), vorausgesetzt, daß
dies die Größe ausmacht: etwas Großes wollen und die
Mittel dazu. Die Freiheit von jeder Art Überzeugung gehört
zur Stärke seines Willens. So ist es jenem „aufgeklärten
Despotismus“ gemäß, den jede große Leidenschaft
ausübt. Eine solche nimmt den Intellekt in ihren Dienst;
sie hat den Mut auch zu unheiligen Mitteln; sie macht unbedenklich;
sie gönnt sich Überzeugungen, sie braucht sie
selbst, aber sie unterwirft sich ihnen nicht. Das Bedürfnis
nach Glauben, nach irgend etwas Unbedingtem in Ja und
Nein ist ein Beweis der Schwäche; alle Schwäche ist Willensschwäche.
Der Mensch des Glaubens, der Gläubige ist
notwendig eine kleine Art Mensch. Hieraus ergibt sich, daß
„Freiheit des Geistes“, das heißt Unglaube als Instinkt,
Vorbedingung der Größe ist.

616.

Es ist nur eine Sache der Kraft: alle krankhaften Züge
des Jahrhunderts haben, aber ausgleichen in einer überreichen,
plastischen, wiederherstellenden Kraft. Der starke
Mensch.

617.

Der Begriff „starker und schwacher Mensch“ reduziert
sich darauf, daß im ersten Falle viel Kraft vererbt
ist – er ist eine Summe: im andern noch wenig –
(– unzureichende Vererbung, Zersplitterung des Ererbten).
Die Schwäche kann ein Anfangsphänomen sein: „noch
wenig“; oder ein Endphänomen: „nicht mehr“.

Der Ansatzpunkt ist der, wo große Kraft ist, wo Kraft
auszugeben ist. Die Masse, als die Summe der Schwachen,
reagiert langsam; wehrt sich gegen vieles, für das sie
zu schwach ist, – von dem sie keinen Nutzen haben kann;
schafft nicht, geht nicht voran.

Dies gegen die Theorie, welche das starke Individuum
leugnet und meint, „die Masse tut's“. Es ist die Differenz
wie zwischen getrennten Geschlechtern: es können vier,
fünf Generationen zwischen dem Tätigen und der Masse
liegen – eine chronologische Differenz.

Die Werte der Schwachen sind obenan, weil die Starken
sie übernommen haben, um damit zu leiten.

618.

Gesundheit und Krankhaftigkeit: man sei vorsichtig! Der
Maßstab bleibt die Effloreszenz des Leibes, die Sprungkraft,
Mut und Lustigkeit des Geistes – aber natürlich
auch, wieviel von Krankhaftem er auf sich nehmen
und überwinden kann, – gesund machen kann. Das,
woran die zarteren Menschen zugrunde gehen würden, gehört
zu den Stimulansmitteln der großen Gesundheit.

619.

Die Lehre μηδὲν ἄγαν wendet sich an Menschen mit überströmender
Kraft, – nicht an die Mittelmäßigen. Die
ἐγκράτεια und ἄσκησις ist nur eine Stufe der Höhe:
höher steht die „goldene Natur“.

„Du sollst“ – unbedingter Gehorsam bei Stoikern, in
den Orden des Christentums und der Araber, in der Philosophie
Kants (es ist gleichgültig, ob einem Oberen oder
einem Begriff).

Höher als „du sollst“ steht: „Ich will“ (die Heroen);
höher als „ich will“ steht: „Ich bin“ (die Götter der
Griechen).

Die barbarischen Götter drücken nichts von der Lust am
Maß aus, – sind weder einfach, noch leicht, noch maßvoll.

620.

Wie sich die aristokratische Welt immer mehr selber
schröpft und schwach macht! Vermöge ihrer noblen Instinkte
wirft sie ihre Vorrechte weg, und vermöge ihrer verfeinerten
Überkultur interessiert sie sich für das Volk, die Schwachen,
die Armen, die Poesie des Kleinen usw.

621.

Es gibt nur Geburtsadel, nur Geblütsadel. (Ich rede
hier nicht vom Wörtchen „von“ und dem Gothaischen Kalender:
Einschaltung für Esel.) Wo von „Aristokraten des
Geistes“ geredet wird, da fehlt es zumeist nicht an Gründen,
etwas zu verheimlichen; es ist bekanntermaßen ein
Leibwort unter ehrgeizigen Juden. Geist allein nämlich adelt
nicht; vielmehr bedarf es erst etwas, das den Geist adelt.
– Wessen bedarf es denn dazu? Des Geblüts.

622.

Eine Kriegserklärung der höheren Menschen an die
Masse ist nötig! Überall geht das Mittelmäßige zusammen,
um sich zum Herrn zu machen! Alles, was verweichlicht,
sanft macht, das „Volk“ zur Geltung bringt oder das
„Weibliche“, wirkt zugunsten des suffrage universel, das
heißt der Herrschaft der niederen Menschen. Aber wir
wollen Repressalien üben und diese ganze Wirtschaft (die
in Europa mit dem Christentum anhebt) ans Licht und vors
Gericht bringen.

623.

Der neue Philosoph kann nur in Verbindung mit einer
herrschenden Kaste entstehen als deren höchste Vergeistigung.
Die große Politik, Erdregierung in der Nähe; vollständiger
Mangel an Prinzipien dafür.

624.

Der eigentlich königliche Beruf des Philosophen (nach
dem Ausdruck Alkuins des Angelsachsen): prava corrigere,
et recta corroborare, et sancta sublimare.

625.

Les philosophes ne sont pas faits pour s'aimer. Les
aigles ne volent point en compagnie. Il faut laisser cela
aux perdrix, aux étourneaux.... Planer au-dessus et
avoir des griffes, voilà le lot des grands génies.

Galiani.

626.

Ich vergaß zu sagen, daß solche Philosophen heiter sind,
und daß sie gern in dem Abgrund eines vollkommen hellen
Himmels sitzen: – sie haben andere Mittel nötig, das
Leben zu ertragen, als andere Menschen; denn sie leiden
anders (nämlich ebensosehr an der Tiefe ihrer Menschenverachtung
als an ihrer Menschenliebe). – Das leidendste
Tier auf Erden erfand sich – das Lachen.

627.

Weshalb der Philosoph selten gerät. Zu seinen Bedingungen
gehören Eigenschaften, die gewöhnlich einen Menschen
zugrunde richten:

1. eine ungeheure Vielheit von Eigenschaften; er muß
eine Abbreviatur des Menschen sein, aller seiner hohen und
niedern Begierden: Gefahr der Gegensätze, auch des Ekels
an sich;

2. er muß neugierig nach den verschiedensten Seiten sein:
Gefahr der Zersplitterung;

3. er muß gerecht und billig im höchsten Sinne sein, aber
tief auch in Liebe, Haß (und Ungerechtigkeit);

4. er muß nicht nur Zuschauer, sondern Gesetzgeber sein:
Richter und Gerichteter (insofern er eine Abbreviatur der
Welt ist);

5. äußerst vielartig, und doch fest und hart. Geschmeidig.

628.

Typus: Die wahre Güte, Vornehmheit, Größe der
Seele, die aus dem Reichtum heraus: welche nicht gibt,
um zu nehmen, – welche sich nicht damit erheben will, daß
sie gütig ist; – die Verschwendung als Typus der wahren
Güte, der Reichtum an Person als Voraussetzung.

629.

Was ist vornehm?

– Die Sorgfalt im Äußerlichsten, insofern diese Sorgfalt
abgrenzt, fernhält, vor Verwechslung schützt.



– Der frivole Anschein in Wort, Kleidung, Haltung,
mit dem eine stoische Härte und Selbstbezwingung sich vor
aller unbescheidenen Neugierde schützt.

– Die langsame Gebärde, auch der langsame Blick. Es
gibt nicht zu viel wertvolle Dinge: und diese kommen und
wollen von selbst zu dem Wertvollen. Wir bewundern schwer.

– Das Ertragen der Armut und der Dürftigkeit, auch
der Krankheit.

– Das Ausweichen vor kleinen Ehren, und Mißtrauen
gegen jeden, welcher leicht lobt: denn der Lobende glaubt
daran, daß er verstehe, was er lobe: verstehen aber – Balzac
hat es verraten, dieser typisch Ehrgeizige – comprendre
c'est égaler.

– Unser Zweifel an der Mitteilbarkeit des Herzens geht
in die Tiefe; die Einsamkeit nicht als gewählt, sondern als
gegeben.

– Die Überzeugung, daß man nur gegen seinesgleichen
Pflichten hat, gegen die andern sich nach Gutdünken verhält:
daß nur inter pares auf Gerechtigkeit zu hoffen
(leider noch lange nicht zu rechnen) ist.

– Die Ironie gegen die „Begabten“, der Glaube an
den Geburtsadel auch im Sittlichen.

– Immer sich als den fühlen, der Ehren zu vergeben
hat: während nicht häufig sich jemand findet, der ihn ehren
dürfte.

– Immer verkleidet: je höherer Art, um so mehr bedarf
der Mensch des Inkognitos. Gott, wenn es einen gäbe,
dürfte schon aus Anstandsgründen sich nur als Mensch in
der Welt bezeigen.

– Die Fähigkeit zum otium, der unbedingten Überzeugung,
daß ein Handwerk in jedem Sinne zwar nicht schändet,
aber sicherlich entadelt. Nicht „Fleiß“ im bürgerlichen
Sinne, wie hoch wir ihn auch zu ehren und zu Geltung zu
bringen wissen, oder wie jene unersättlich gackernden Künstler,
die es wie die Hühner machen, gackern und Eier legen
und wieder gackern.



– Wir beschützen die Künstler und Dichter und wer irgend
worin Meister ist: aber als Wesen, die höherer Art
sind als diese, welche nur etwas können, als die bloß
„produktiven Menschen“, verwechseln wir uns nicht mit
ihnen.

– Die Lust an den Formen; das In-Schutz-nehmen
alles Förmlichen, die Überzeugung, daß Höflichkeit eine der
großen Tugenden ist; das Mißtrauen gegen alle Arten des
Sich-gehen-lassens, eingerechnet alle Preß- und Denkfreiheit,
weil unter ihnen der Geist bequem und tölpelhaft wird und
die Glieder streckt.

– Das Wohlgefallen an den Frauen, als an einer
vielleicht kleineren, aber feineren und leichteren Art von
Wesen. Welches Glück, Wesen zu begegnen, die immer
Tanz und Torheit und Putz im Kopfe haben! Sie sind das
Entzücken aller sehr gespannten und tiefen Mannsseelen gewesen,
deren Leben mit großer Verantwortlichkeit beschwert
ist.

– Das Wohlgefallen an den Fürsten und Priestern, weil
sie den Glauben an eine Verschiedenheit der menschlichen
Werte selbst noch in der Abschätzung der Vergangenheit zum
mindesten symbolisch und im ganzen und großen sogar tatsächlich
aufrechterhalten.

– Das Schweigen-können: aber darüber kein Wort vor
Hörern.

– Das Ertragen langer Feindschaften: der Mangel an
der leichten Versöhnlichkeit.

– Der Ekel am Demagogischen, an der „Aufklärung“,
an der „Gemütlichkeit“, an der pöbelhaften Vertraulichkeit.

– Das Sammeln kostbarer Dinge, die Bedürfnisse einer
hohen und wählerischen Seele; nichts gemein haben wollen.
Seine Bücher, seine Landschaften.

– Wir lehnen uns gegen schlimme und gute Erfahrungen
auf und verallgemeinern nicht so schnell. Der einzelne Fall:
wie ironisch sind wir gegen den einzelnen Fall, wenn er den
schlechten Geschmack hat, sich als Regel zu gebärden!



– Wir lieben das Naive und die Naiven, aber als Zuschauer
und höhere Wesen; wir finden Faust ebenso naiv
als sein Gretchen.

– Wir schätzen die Guten gering, als Herdentiere: wir
wissen, wie unter den schlimmsten, bösartigsten, härtesten
Menschen oft ein unschätzbarer Goldtropfen von Güte sich
verborgen hält, welcher alle bloße Gutartigkeit der Milchseelen
überwiegt.

– Wir halten einen Menschen unserer Art nicht widerlegt
durch seine Laster, noch durch seine Torheiten. Wir
wissen, daß wir schwer erkennbar sind, und daß wir alle
Gründe haben, uns Vordergründe zu geben.

630.

Dem Wohlgeratenen, der meinem Herzen wohltut,
aus einem Holz geschnitzt, welches hart, zart und wohlriechend
ist – an dem selbst die Nase noch ihre Freude hat
–, sei dies Buch geweiht.

Ihm schmeckt, was ihm zuträglich ist;

sein Gefallen an etwas hört auf, wo das Maß des Zuträglichen
überschritten wird;

er errät die Heilmittel gegen partielle Schädigungen; er
hat Krankheiten als große Stimulantia seines Lebens;

er versteht seine schlimmen Zufälle auszunützen;

er wird stärker durch die Unglücksfälle, die ihn zu vernichten
drohen;

er sammelt instinktiv aus allem, was er sieht, hört, erlebt,
zugunsten seiner Hauptsache, – er folgt einem auswählenden
Prinzip, – er läßt viel durchfallen;

er reagiert mit einer Langsamkeit, welche eine lange Vorsicht
und ein gewollter Stolz angezüchtet haben, – er prüft
den Reiz, woher er kommt, wohin er will, er unterwirft
sich nicht;

er ist immer in seiner Gesellschaft, ob er mit Büchern,
Menschen oder Landschaften verkehrt;

er ehrt, indem er wählt, indem er zuläßt, indem er
vertraut.



631.

Was ist vornehm? – Daß man sich beständig zu repräsentieren
hat. Daß man Lagen sucht, wo man beständig
Gebärden nötig hat. Daß man das Glück der großen
Zahl überläßt: Glück als Frieden der Seele, Tugend, Komfort,
englisch-engelhaftes Krämertum à la Spencer. Daß
man instinktiv für sich schwere Verantwortungen sucht. Daß
man sich überall Feinde zu schaffen weiß, schlimmstenfalls
noch aus sich selbst. Daß man der großen Zahl nicht durch
Worte, sondern durch Handlungen beständig widerspricht.

632.

Kein Lob haben wollen: man tut, was einem nützlich ist
oder was einem Vergnügen macht oder was man tun muß.

633.

Was ist Keuschheit am Mann? Daß sein Geschlechtsgeschmack
vornehm geblieben ist; daß er in eroticis weder
das Brutale, noch das Krankhafte, noch das Kluge mag.

634.

Der „Ehrbegriff“: beruhend auf dem Glauben an
„gute Gesellschaft“, an ritterliche Hauptqualitäten, an die
Verpflichtung, sich fortwährend zu repräsentieren. Wesentlich:
daß man sein Leben nicht wichtig nimmt; daß man
unbedingt auf respektvollste Manieren hält seitens aller,
mit denen man sich berührt (zum mindesten soweit sie
nicht zu „uns“ gehören); daß man weder vertraulich,
noch gutmütig, noch lustig, noch bescheiden ist, außer inter
pares; daß man sich immer repräsentiert.

635.

Der Sinn unsrer Gärten und Paläste (und insofern auch
der Sinn alles Begehrens nach Reichtümern) ist: die Unordnung
und Gemeinheit aus dem Auge sich zu
schaffen und dem Adel der Seele eine Heimat zu
bauen.

Die meisten freilich glauben, sie werden höhere Naturen,
wenn jene schönen, ruhigen Gegenstände auf sie
eingewirkt haben: daher die Jagd nach Italien und Reisen
usw., alles Lesen und Theaterbesuchen. Sie wollen sich
formen lassen – das ist der Sinn ihrer Kulturarbeit!
Aber die Starken, Mächtigen wollen formen und nichts
Fremdes mehr um sich haben!

So gehen auch die Menschen in die große Natur, nicht,
um sich zu finden, sondern um sich in ihr zu verlieren und
zu vergessen. Das „Außer-sich-sein“ als Wunsch aller
Schwachen und Mit-sich-Unzufriedenen.

636.

„Geradezu stoßen die Adler.“ – Die Vornehmheit
der Seele ist nicht am wenigsten an der prachtvollen und
stolzen Dummheit zu erkennen, mit der sie angreift, –
„geradezu“.

637.

Krieg gegen die weichliche Auffassung der „Vornehmheit“!
– ein Quantum Brutalität mehr ist nicht zu erlassen:
so wenig als eine Nachbarschaft zum Verbrechen.
Auch die „Selbstzufriedenheit“ ist nicht darin; man muß
abenteuerlich auch zu sich stehen, versucherisch, verderberisch,
– nichts von Schönseelensalbaderei –. Ich will einem
robusteren Ideale Luft machen.

638.

Die zwei Wege. – Es kommt ein Zeitpunkt, wo der
Mensch Kraft im Überfluß zu Diensten hat: die Wissenschaft
ist darauf aus, diese Sklaverei der Natur herbeizuführen.

Dann bekommt der Mensch Muße: sich selbst auszubilden
zu etwas Neuem, Höherem. Neue Aristokratie.
Dann werden eine Menge Tugenden überlebt, die jetzt
Existenzbedingungen waren. – Eigenschaften nicht mehr
nötig haben, folglich sie verlieren. Wir haben die Tugenden
nicht mehr nötig: folglich verlieren wir sie (– sowohl
die Moral vom „Eins ist not“, vom Heil der Seele,
wie der Unsterblichkeit: sie waren Mittel, um dem Menschen
eine ungeheure Selbstbezwingung zu ermöglichen,
durch den Affekt einer ungeheuren Furcht : : :).

Die verschiedenen Arten Not, durch deren Zucht der
Mensch geformt ist: Not lehrt arbeiten, denken, sich zügeln.

Die physiologische Reinigung und Verstärkung. Die
neue Aristokratie hat einen Gegensatz nötig, gegen den
sie ankämpft: sie muß eine furchtbare Dringlichkeit haben,
sich zu erhalten.

Die zwei Zukünfte der Menschheit: 1. die Konsequenz
der Vermittelmäßigung; 2. das bewußte Abheben,
Sich-Gestalten.

Eine Lehre, die eine Kluft schafft: sie erhält die oberste
und die niedrigste Art (sie zerstört die mittlere).

Die bisherigen Aristokraten, geistliche und weltliche, beweisen
nichts gegen die Notwendigkeit einer neuen Aristokratie.

639.

Der Anblick des jetzigen Europäers gibt mir viele Hoffnung:
es bildet sich da eine verwegene herrschende Rasse,
auf der Breite einer äußerst intelligenten Herdenmasse. Es
steht vor der Tür, daß die Bewegungen zur Bildung der
letzteren nicht mehr allein im Vordergrund stehen.

640.

Gesamtanblick des zukünftigen Europäers: derselbe als
das intelligenteste Sklaventier, sehr arbeitsam, im Grunde
sehr bescheiden, bis zum Exzeß neugierig, vielfach, verzärtelt,
willensschwach, – ein kosmopolitisches Affekt- und
Intelligenzenchaos. Wie möchte sich aus ihm eine stärkere
Art herausheben? Eine solche mit klassischem Geschmack?
Der klassische Geschmack: das ist der Wille zur Vereinfachung,
Verstärkung, zur Sichtbarkeit des Glücks, zur
Furchtbarkeit, der Mut zur psychologischen Nacktheit (–
Vereinfachung ist eine Konsequenz des Willens zur Verstärkung;
das Sichtbar-werden-lassen des Glücks, insgleichen
der Nacktheit, eine Konsequenz des Willens zur Furchtbarkeit....).

Um sich aus jenem Chaos zu dieser Gestaltung
emporzukämpfen – dazu bedarf es einer Nötigung:
man muß die Wahl haben, entweder zugrunde zu gehen oder
sich durchzusetzen. Eine herrschaftliche Rasse kann nur
aus furchtbaren und gewaltsamen Anfängen emporwachsen.
Problem: wo sind die Barbaren des zwanzigsten Jahrhunderts?
Offenbar werden sie erst nach ungeheuren sozialistischen
Krisen sichtbar werden und sich konsolidieren, –
es werden die Elemente sein, die der größten Härte gegen
sich selber fähig sind und den längsten Willen garantieren
können.

641.

Es naht sich, unabweislich, zögernd, furchtbar wie das
Schicksal, die große Aufgabe und Frage: wie soll die Erde
als Ganzes verwaltet werden? Und wozu soll „der Mensch“
als Ganzes – und nicht mehr ein Volk, eine Rasse – gezogen
und gezüchtet werden?

Die gesetzgeberischen Moralen sind das Hauptmittel, mit
denen man aus dem Menschen gestalten kann, was einem
schöpferischen und tiefen Willen beliebt: vorausgesetzt, daß
ein solcher Künstlerwille höchsten Ranges die Gewalt in den
Händen hat und seinen schaffenden Willen über lange Zeiträume
durchsetzen kann in Gestalt von Gesetzgebungen, Religionen
und Sitten. Solchen Menschen des großen Schaffens,
den eigentlich großen Menschen, wie ich es verstehe,
wird man heute und wahrscheinlich für lange noch umsonst
nachgehen: sie fehlen; bis man endlich, nach vieler Enttäuschung,
zu begreifen anfangen muß, warum sie fehlen,
und daß ihrer Entstehung und Entwicklung für jetzt und für
lange nichts feindseliger im Wege steht als das, was man
jetzt in Europa geradewegs „die Moral“ nennt: wie als
ob es keine andere gäbe und geben dürfte, – jene vorhin
bezeichnete Herdentiermoral, die mit allen Kräften das allgemeine
grüne Weideglück auf Erden erstrebt, nämlich
Sicherheit, Ungefährlichkeit, Behagen, Leichtigkeit des Lebens
und zu guterletzt, „wenn alles gut geht“, sich auch noch
aller Art Hirten und Leithämmel zu entschlagen hofft. Ihre
beiden am reichlichsten gepredigten Lehren heißen: „Gleichheit
der Rechte“ und „Mitgefühl für alles Leidende“ –
und das Leiden selber wird von ihnen als etwas genommen,
das man schlechterdings abschaffen muß. Daß solche
„Ideen“ immer noch modern sein können, gibt einen üblen
Begriff von dieser Modernität. Wer aber gründlich darüber
nachgedacht hat, wo und wie die Pflanze Mensch bisher am
kräftigsten emporgewachsen ist, muß vermeinen, daß dies
unter den umgekehrten Bedingungen geschehen ist: daß
dazu die Gefährlichkeit seiner Lage ins Ungeheure wachsen,
seine Erfindungs- und Verstellungskraft unter langem Druck
und Zwang sich emporkämpfen, sein Lebenswille bis zu
einem unbedingten Willen zur Macht und zur Übermacht
gesteigert werden muß, und daß Gefahr, Härte, Gewaltsamkeit,
Gefahr auf der Gasse wie im Herzen, Ungleichheit
der Rechte, Verborgenheit, Stoizismus, Versucherkunst,
Teufelei jeder Art, kurz, der Gegensatz aller Herdenwünschbarkeiten
zur Erhöhung des Typus Mensch notwendig ist.
Eine Moral mit solchen umgekehrten Absichten, welche den
Menschen ins Hohe, statt ins Bequeme und Mittlere züchten
will, eine Moral mit der Absicht, eine regierende Kaste
zu züchten – die zukünftigen Herren der Erde – muß,
um gelehrt werden zu können, sich in Anknüpfung an das
bestehende Sittengesetz und unter dessen Worten und Anscheine
einführen. Daß dazu aber viele Übergangs- und Täuschungsmittel
zu erfinden sind, und daß, weil die Lebensdauer
eines Menschen beinahe nichts bedeutet in Hinsicht auf die
Durchführung so langwieriger Aufgaben und Absichten, vor
allem erst eine neue Art angezüchtet werden muß, in der
dem nämlichen Willen, dem nämlichen Instinkte Dauer
durch viele Geschlechter verbürgt wird – eine neue Herrenart
und -Kaste – dies begreift sich ebensogut als das lange
und nicht leicht aussprechbare Und-so-weiter dieses Gedankens.
Eine Umkehrung der Werte für eine bestimmte
starke Art von Menschen höchster Geistigkeit und Willenskraft
vorzubereiten und zu diesem Zweck bei ihnen eine Menge
in Zaum gehaltener und verleumdeter Instinkte langsam
und mit Vorsicht zu entfesseln: wer darüber nachdenkt, gehört
zu uns, den freien Geistern – freilich wohl zu einer
neueren Art von „freien Geistern“ als die bisherigen: denn
diese wünschten ungefähr das Entgegengesetzte. Hierher gehören,
wie mir scheint, vor allem die Pessimisten Europas,
die Dichter und Denker eines empörten Idealismus, insofern
ihre Unzufriedenheit mit dem gesamten Dasein sie auch
zur Unzufriedenheit mit den gegenwärtigen Menschen mindestens
logisch nötigt; insgleichen gewisse unersättlich-ehrgeizige
Künstler, welche unbedenklich und unbedingt für die
Sonderrechte höherer Menschen und gegen das „Herdentier“
kämpfen und mit den Verführungsmitteln der Kunst
bei ausgesuchteren Geistern alle Herdeninstinkte und Herdenvorsichten
einschläfern; zu dritt endlich alle jene Kritiker
und Historiker, von denen die glücklich begonnene Entdeckung
der alten Welt – es ist das Werk des neuen Kolumbus,
des deutschen Geistes – mutig fortgesetzt wird (– denn
wir stehen immer noch in den Anfängen dieser Eroberung).
In der alten Welt nämlich herrschte in der Tat eine andere,
eine herrschaftlichere Moral als heute; und der antike
Mensch, unter dem erziehenden Banne seiner Moral, war
ein stärkerer und tieferer Mensch als der Mensch von heute,
– er war bisher allein „der wohlgeratene Mensch“. Die
Verführung aber, welche vom Altertum her auf wohlgeratene,
das heißt auf starke und unternehmende Seelen ausgeübt
wird, ist auch heute noch die feinste und wirksamste
aller antidemokratischen und antichristlichen: wie sie es schon
zur Zeit der Renaissance war.

2. Der züchtende Gedanke.

642.

Eine Frage kommt uns immer wieder, eine versucherische
und schlimme Frage vielleicht: sie sei denen ins Ohr gesagt,
welche ein Recht auf solche fragwürdige Fragen haben, den
stärksten Seelen von heute, welche sich selbst auch am besten
in der Gewalt haben: wäre es nicht an der Zeit, je mehr der
Typus „Herdentier“ jetzt in Europa entwickelt wird, mit
einer grundsätzlichen künstlichen und bewußten Züchtung
des entgegengesetzten Typus und seiner Tugenden den Versuch
zu machen? Und wäre es für die demokratische Bewegung
nicht selber erst eine Art Ziel, Erlösung und Rechtfertigung,
wenn jemand käme, der sich ihrer bediente –
dadurch, daß endlich sich zu ihrer neuen und sublimen Ausgestaltung
der Sklaverei (– das muß die europäische Demokratie
am Ende sein) jene höhere Art herrschaftlicher und
cäsarischer Geister hinzufände, welche sich auf sie stellte,
sich an ihr hielte, sich durch sie emporhübe? Zu neuen, bisher
unmöglichen, zu ihren Fernsichten? Zu ihren Aufgaben?

643.

Ich glaube, ich habe einiges aus der Seele des höchsten
Menschen erraten; – vielleicht geht jeder zugrunde, der
ihn errät: aber wer ihn gesehen hat, muß helfen, ihn zu ermöglichen.

Grundgedanke: wir müssen die Zukunft als maßgebend
nehmen für alle unsere Wertschätzung – und nicht hinter
uns die Gesetze unseres Handelns suchen!

644.

Könnten wir die günstigsten Bedingungen voraussehen,
unter denen Wesen entstehen von höchstem Werte!
Es ist tausendmal zu kompliziert und die Wahrscheinlichkeit
des Mißratens sehr groß: so begeistert es nicht, danach
zu streben! – Skepsis. – Dagegen: Mut, Einsicht, Härte,
Unabhängigkeit, Gefühl der Verantwortlichkeit können wir
steigern, die Feinheit der Wage verfeinern und erwarten,
daß günstige Zufälle zu Hilfe kommen. –

645.

Dieselben Bedingungen, welche die Entwicklung des Herdentieres
vorwärtstreiben, treiben auch die Entwicklung des
Führertiers.

646.

So viel habe ich begriffen: wenn man das Entstehen
großer und seltener Menschen abhängig gemacht hätte von
der Zustimmung der vielen (einbegriffen, daß diese wüßten,
welche Eigenschaften zur Größe gehören und insgleichen,
auf wessen Unkosten alle Größe sich entwickelt) –
nun, es hätte nie einen bedeutenden Menschen gegeben! –

Daß der Gang der Dinge unabhängig von der Zustimmung
der allermeisten seinen Weg nimmt: daran liegt es,
daß einiges Erstaunliche sich auf der Erde eingeschlichen hat.

647.

Nicht die Menschen „besser“ machen, nicht zu ihnen
auf irgendeine Art Moral reden, als ob „Moralität an sich“
oder eine ideale Art Mensch überhaupt gegeben sei: sondern
Zustände schaffen, unter denen stärkere Menschen
nötig sind, welche ihrerseits eine Moral (deutlicher:
eine leiblich-geistige Disziplin), welche stark macht,
brauchen und folglich haben werden!

Sich nicht durch blaue Augen oder geschwellte Busen verführen
lassen: die Größe der Seele hat nichts Romantisches
an sich. Und leider gar nichts Liebenswürdiges!

648.

Wer darüber nachdenkt, auf welche Weise der Typus
Mensch zu seiner größten Pracht und Mächtigkeit gesteigert
werden kann, der wird zu allererst begreifen, daß er
sich außerhalb der Moral stellen muß: denn die Moral war
im wesentlichen auf das Entgegengesetzte aus, jene prachtvolle
Entwicklung, wo sie im Zuge war, zu hemmen oder
zu vernichten. Denn in der Tat konsumiert eine derartige
Entwicklung eine solche ungeheure Quantität von Menschen
in ihrem Dienst, daß eine umgekehrte Bewegung nur zu
natürlich ist: die schwächeren, zarteren, mittleren Existenzen
haben nötig, Partei zu machen gegen jene Glorie von
Leben und Kraft, und dazu müssen sie von sich eine neue
Schätzung bekommen, vermöge deren sie das Leben in dieser
höchsten Fülle verurteilen und womöglich zerstören. Eine
lebensfeindliche Tendenz ist daher der Moral zu eigen, insofern
sie die Typen des Lebens überwältigen will.



649.

Mein Augenmerk darauf, an welchen Punkten der Geschichte
die großen Menschen hervorspringen. Die Bedeutung
langer despotischer Moralen: sie spannen den Bogen,
wenn sie ihn nicht zerbrechen.

650.

Die Urwaldvegetation „Mensch“ erscheint immer, wo der
Kampf um die Macht am längsten geführt worden ist. Die
großen Menschen.

Urwaldtiere die Römer.

651.

Aus der Kriegsschule der Seele. (Den Tapfern, den
Frohgemuten, den Enthaltsamen geweiht.)

Ich möchte die liebenswürdigen Tugenden nicht unterschätzen;
aber die Größe der Seele verträgt sich nicht mit
ihnen. Auch in den Künsten schließt der große Stil das
Gefällige aus.

In Zeiten schmerzhafter Spannung und Verwundbarkeit
wähle den Krieg: er härtet ab, er macht Muskel.

Die tief Verwundeten haben das olympische Lachen; man
hat nur, was man nötig hat.

Es dauert zehn Jahre schon: kein Laut mehr erreicht
mich – ein Land ohne Regen. Man muß viel Menschlichkeit
übrig haben, um in der Dürre nicht zu verschmachten.

652.

Ersatz der Moral durch den Willen zu unserem Ziele,
und folglich zu dessen Mitteln.

653.

Es bedarf einer Lehre, stark genug, um züchtend zu
wirken: stärkend für die Starken, lähmend und zerbrechend
für die Weltmüden.

Die Vernichtung der verfallenden Rassen. Verfall Europas.
– Die Vernichtung der sklavenhaften Wertschätzungen.
– Die Herrschaft über die Erde als Mittel zur Erzeugung
eines höheren Typus. – Die Vernichtung der Tartüfferie,
welche „Moral“ heißt (das Christentum als eine hysterische
Art von Ehrlichkeit hierin: Augustin). – Die Vernichtung
des suffrage universel: das heißt des Systems,
vermöge dessen die niedrigsten Naturen sich als Gesetz
den höheren vorschreiben. – Die Vernichtung der Mittelmäßigkeit
und ihrer Geltung. (Die Einseitigen, Einzelne
– Völker; Fülle der Natur zu erstreben durch Paarung von
Gegensätzen: Rassenmischungen dazu.) – Der neue Mut
– keine apriorischen Wahrheiten (solche suchten die an
Glauben Gewöhnten!), sondern freie Unterordnung unter
einen herrschenden Gedanken, der seine Zeit hat, zum Beispiel
Zeit als Eigenschaft des Raumes usw.

654.

– Und wie viele neue Götter sind noch möglich! Mir
selber, in dem der religiöse, das heißt gottbildende, Instinkt
mitunter zur Unzeit lebendig wird: wie anders, wie
verschieden hat sich mir jedesmal das Göttliche offenbart!...
So vieles Seltsame ging schon an mir vorüber in jenen
zeitlosen Augenblicken, die ins Leben herein wie aus dem
Monde fallen, wo man schlechterdings nicht mehr weiß,
wie alt man schon ist und wie jung man noch sein wird....
Ich würde nicht zweifeln, daß es viele Arten Götter gibt....
Es fehlt nicht an solchen, aus denen man einen gewissen
Halkyonismus und Leichtsinn nicht hinwegdenken darf....
Die leichten Füße gehören vielleicht selbst zum Begriff
„Gott“.... Ist es nötig, auszuführen, daß ein Gott sich
mit Vorliebe jenseits alles Biedermännischen und Vernunftgemäßen
zu halten weiß? jenseits auch, unter uns gesagt,
von Gut und Böse? Er hat die Aussicht frei, – mit
Goethe zu reden. – Und um für diesen Fall die nicht genug
zu schätzende Autorität Zarathustras anzurufen: Zarathustra
geht so weit, von sich zu bezeugen, „ich würde nur an einen
Gott glauben, der zu tanzen verstünde“....

Nochmals gesagt: wie viele neue Götter sind noch möglich!
– Zarathustra selbst freilich ist bloß ein alter Atheist:
der glaubt weder an alte noch neue Götter. Zarathustra
sagt, er würde –; aber Zarathustra wird nicht.... Man
verstehe ihn recht.

Typus Gottes nach dem Typus der schöpferischen Geister,
der „großen Menschen“.

655.

Und wie viele neue Ideale sind im Grunde noch möglich!
– Hier ein kleines Ideal, das ich alle fünf Wochen einmal
auf einem wilden und einsamen Spaziergang erhasche, im
azurnen Augenblick eines frevelhaften Glücks. Sein Leben
zwischen zarten und absurden Dingen verbringen; der Realität
fremd; halb Künstler, halb Vogel und Metaphysikus;
ohne Ja und Nein für die Realität, es sei denn, daß man
sie ab und zu in der Art eines guten Tänzers mit den Fußspitzen
anerkennt; immer von irgendeinem Sonnenstrahl des
Glücks gekitzelt; ausgelassen und ermutigt selbst durch Trübsal
– denn Trübsal erhält den Glücklichen –; einen
kleinen Schwanz von Posse auch noch dem Heiligsten anhängend:
– dies, wie sich von selbst versteht, das Ideal
eines schweren, zentnerschweren Geistes, eines Geistes der
Schwere.

656.

Der große Mensch fühlt seine Macht über ein Volk,
sein zeitweiliges Zusammenfallen mit einem Volk oder einem
Jahrtausend: – diese Vergrößerung im Gefühl von sich
als causa und voluntas wird mißverstanden als „Altruismus“
– : es drängt ihn nach Mitteln der Mitteilung:
alle großen Menschen sind erfinderisch in solchen
Mitteln. Sie wollen sich hineingestalten in große Gemeinden,
sie wollen eine Form dem Vielartigen, Ungeordneten
geben, es reizt sie, das Chaos zu sehen.

Mißverständnis der Liebe. Es gibt eine sklavische Liebe,
welche sich unterwirft und weggibt: welche idealisiert und
sich täuscht, – es gibt eine göttliche Liebe, welche verachtet
und liebt und das Geliebte umschafft, hinaufträgt.



Jene ungeheure Energie der Größe zu gewinnen, um
durch Züchtung und andrerseits durch Vernichtung von Millionen
Mißratener den zukünftigen Menschen zu gestalten
und nicht zugrunde zu gehen an dem Leid, das man
schafft und dessengleichen noch nie da war! –

657.

Eine Periode, wo die alte Maskerade und Moralaufputzung
der Affekte Widerwillen macht: die nackte Natur;
wo die Machtquantitäten als entscheidend einfach
zugestanden werden (als rangbestimmend); wo der
große Stil wieder auftritt als Folge der großen Leidenschaft.

658.

Die Lust tritt auf, wo Gefühl der Macht.

Das Glück: in dem herrschend gewordnen Bewußtsein
der Macht und des Siegs.

Der Fortschritt: die Verstärkung des Typus, die Fähigkeit
zum großen Wollen: alles andere ist Mißverständnis,
Gefahr.

659.

Ich wollte, man finge damit an, sich selbst zu achten:
alles andere folgt daraus. Freilich hört man eben damit
für die andern auf: denn das gerade verzeihen sie am letzten.
„Wie? Ein Mensch, der sich selbst achtet?“ –

Das ist etwas anderes als der blinde Trieb, sich selbst zu
lieben: nichts ist gewöhnlicher in der Liebe der Geschlechter
wie in der Zweiheit, welche „Ich“ genannt wird, als Verachtung
gegen das, was man liebt: – der Fatalismus in
der Liebe.

660.

Mein neuer Weg zum „Ja“. – Philosophie, wie ich
sie bisher verstanden und gelebt habe, ist das freiwillige Aufsuchen
auch der verabscheuten und verruchten Seiten des
Daseins. Aus der langen Erfahrung, welche mir eine solche
Wanderung durch Eis und Wüste gab, lernte ich alles, was
bisher philosophiert hat, anders ansehen: – die verborgene
Geschichte der Philosophie, die Psychologie ihrer großen
Namen kam für mich ans Licht. „Wieviel Wahrheit erträgt,
wieviel Wahrheit wagt ein Geist?“ – dies wurde
für mich der eigentliche Wertmesser. Der Irrtum ist eine
Feigheit.... jede Errungenschaft der Erkenntnis folgt aus
dem Mut, aus der Härte gegen sich, aus der Sauberkeit
gegen sich.... Eine solche Experimentalphilosophie, wie
ich sie lebe, nimmt versuchsweise selbst die Möglichkeit des
grundsätzlichen Nihilismus vorweg: ohne daß damit gesagt
wäre, daß sie bei einer Negation, beim Nein, bei einem
Willen zum Nein stehen bliebe. Sie will vielmehr bis zum
Umgekehrten hindurch – bis zu einem dionysischen Jasagen
zur Welt, wie sie ist, ohne Abzug, Ausnahme und
Auswahl –, sie will den ewigen Kreislauf: – dieselben
Dinge, dieselbe Logik und Unlogik der Verknotung. Höchster
Zustand, den ein Philosoph erreichen kann: dionysisch zum
Dasein stehen – : meine Formel dafür ist amor fati.

Hierzu gehört, die bisher verneinten Seiten des Daseins
nicht nur als notwendig zu begreifen, sondern als
wünschenswert: und nicht nur als wünschenswert in Hinsicht
auf die bisher bejahten Seiten (etwa als deren Komplemente
oder Vorbedingungen), sondern um ihrer selber
willen, als der mächtigeren, fruchtbareren, wahreren Seiten
des Daseins, in denen sich sein Wille deutlicher ausspricht.

Insgleichen gehört hierzu, die bisher allein bejahte Seite
des Daseins abzuschätzen; zu begreifen, woher diese Wertung
stammt und wie wenig sie verbindlich für eine dionysische
Wertabmessung des Daseins ist: ich zog heraus und
begriff, was hier eigentlich Ja sagt (der Instinkt der Leidenden
einmal, der Instinkt der Herde andrerseits, und jener
dritte, der Instinkt der meisten gegen die Ausnahmen
–).

Ich erriet damit, inwiefern eine stärkere Art Mensch notwendig
nach einer anderen Seite hin sich die Erhöhung und
Steigerung des Menschen ausdenken müßte: höhere Wesen,
jenseits von Gut und Böse, jenseits von jenen Werten,
die den Ursprung aus der Sphäre des Leidens, der Herde
und der meisten nicht verleugnen können, – ich suchte nach
den Ansätzen dieser umgekehrten Idealbildung in der Geschichte
(die Begriffe „heidnisch“, „klassisch“, „vornehm“
neu entdeckt und hingestellt –).

661.

Der menschliche Horizont. – Man kann die Philosophen
auffassen als solche, welche die äußerste Anstrengung
machen, zu erproben, wie weit sich der Mensch erheben
könne, – besonders Plato: wie weit seine Kraft reicht.
Aber sie tun es als Individuen; vielleicht war der Instinkt
der Cäsaren, der Staatengründer usw. größer, welche daran
denken, wie weit der Mensch getrieben werden könne in
der Entwicklung und unter „günstigen Umständen“. Aber
sie begriffen nicht genug, was günstige Umstände sind.
Große Frage: wo bisher die Pflanze „Mensch“ am prachtvollsten
gewachsen ist. Dazu ist das vergleichende Studium
der Historie nötig.

662.

Grundgedanke: die neuen Werte müssen erst geschaffen
werden – das bleibt uns nicht erspart! Der Philosoph
muß uns ein Gesetzgeber sein. Neue Arten. (Wie bisher die
höchsten Arten [zum Beispiel Griechen] gezüchtet wurden:
diese Art „Zufall“ bewußt wollen.)

663.

Gesetzgeber der Zukunft. – Nachdem ich lange und
umsonst mit dem Worte „Philosoph“ einen bestimmten
Begriff zu verbinden suchte – denn ich fand viele entgegengesetzte
Merkmale –, erkannte ich endlich, daß es zwei
unterschiedliche Arten von Philosophen gibt:

1. solche, welche irgendeinen großen Tatbestand von Wertschätzungen
(logisch oder moralisch) feststellen wollen;

2. solche, welche Gesetzgeber solcher Wertschätzungen
sind.

Die Ersten suchen sich der vorhandenen oder vergangenen
Welt zu bemächtigen, indem sie das mannigfach Geschehende
durch Zeichen zusammenfassen und abkürzen: ihnen liegt
daran, das bisherige Geschehen übersichtlich, überdenkbar,
faßbar, handlich zu machen, – sie dienen der Aufgabe des
Menschen, alle vergangenen Dinge zum Nutzen seiner Zukunft
zu verwenden.

Die Zweiten aber sind Befehlende; sie sagen: „So soll
es sein!“ Sie bestimmen erst das „Wohin“ und „Wozu“,
den Nutzen, was Nutzen der Menschen ist; sie verfügen
über die Vorarbeit der wissenschaftlichen Menschen, und alles
Wissen ist ihnen nur ein Mittel zum Schaffen. Diese zweite
Art von Philosophen gerät selten; und in der Tat ist ihre
Lage und Gefahr ungeheuer. Wie oft haben sie sich absichtlich
die Augen zugebunden, um nur den schmalen Raum
nicht sehen zu müssen, der sie vom Abgrund und Absturz
trennt: zum Beispiel Plato, als er sich überredete, das
„Gute“, wie er es wollte, sei nicht das Gute Platos, sondern
das „Gute an sich“, der ewige Schatz, den nur irgendein
Mensch namens Plato auf seinem Wege gefunden habe!
In viel gröberen Formen waltet dieser selbe Wille zur Blindheit
bei den Religionsstiftern: ihr „du sollst“ darf durchaus
ihren Ohren nicht klingen wie „ich will“, – nur als
dem Befehl eines Gottes wagen sie ihrer Aufgabe nachzukommen,
nur als „Eingebung“ ist ihre Gesetzgebung der
Werte eine tragbare Bürde, unter der ihr Gewissen nicht
zerbricht.

Sobald nun jene zwei Trostmittel, das Platos und das
Mohammeds, dahingefallen sind und kein Denker mehr an
der Hypothese eines „Gottes“ oder „ewiger Werte“ sein
Gewissen erleichtern kann, erhebt sich der Anspruch des Gesetzgebers
neuer Werte zu einer neuen und noch nicht erreichten
Furchtbarkeit. Nunmehr werden jene Auserkornen,
vor denen die Ahnung einer solchen Pflicht aufzudämmern
beginnt, den Versuch machen, ob sie ihr wie als ihrer größten
Gefahr nicht noch „zur rechten Zeit“ durch irgendeinen Seitensprung
entschlüpfen möchten: zum Beispiel, indem sie sich
einreden, die Aufgabe sei schon gelöst, oder sie sei unlösbar,
oder sie hätten keine Schultern für solche Lasten, oder
sie seien schon mit andern, näheren Aufgaben überladen, oder
selbst diese neue ferne Pflicht sei eine Verführung und Versuchung,
eine Abführung von allen Pflichten, eine Krankheit,
eine Art Wahnsinn. Manchem mag es in der Tat
gelingen, auszuweichen: es geht durch die ganze Geschichte
hindurch die Spur solcher Ausweichenden und ihres schlechten
Gewissens. Zumeist aber kam solchen Menschen des
Verhängnisses jene erlösende Stunde, jene Herbststunde der
Reife, wo sie mußten, was sie nicht einmal „wollten“:
– und die Tat, vor der sie sich am meisten vorher gefürchtet
hatten, fiel ihnen leicht und ungewollt vom Baume als
eine Tat ohne Willkür, fast als Geschenk. –

664.

Gesetzt, man denkt sich einen Philosophen als großen Erzieher,
mächtig genug, um von einsamer Höhe herab lange
Ketten von Geschlechtern zu sich heraufzuziehen: so muß
man ihm auch die unheimlichen Vorrechte des großen Erziehers
zugestehen. Ein Erzieher sagt nie, was er selber
denkt: sondern immer nur, was er im Verhältnis zum
Nutzen dessen, den er erzieht, über eine Sache denkt. In
dieser Verstellung darf er nicht erraten werden; es gehört
zu seiner Meisterschaft, daß man an seine Ehrlichkeit glaubt.
Er muß aller Mittel der Zucht und Züchtigung fähig sein:
manche Naturen bringt er nur durch Peitschenschläge des
Hohnes vorwärts, andere, Träge, Unschlüssige, Feige, Eitle,
vielleicht mit übertreibendem Lobe. Ein solcher Erzieher ist
jenseits von Gut und Böse; aber niemand darf es wissen.

665.

Eine pessimistische Denkweise und Lehre, ein ekstatischer
Nihilismus kann unter Umständen gerade dem Philosophen
unentbehrlich sein: als ein mächtiger Druck und Hammer,
mit dem er entartende und absterbende Rassen zerbricht und
aus dem Wege schafft, um für eine neue Ordnung des
Lebens Bahn zu machen oder um dem, was entartet und
absterben will, das Verlangen zum Ende einzugeben.



666.

Der größte Kampf: dazu braucht es einer neuen Waffe.

Der Hammer: eine furchtbare Entscheidung heraufbeschwören,
Europa vor die Konsequenz stellen, ob sein
Wille zum Untergang „will“.

Verhütung der Vermittelmäßigung. Lieber noch Untergang!

667.

Wie kommen Menschen zu einer großen Kraft und zu
einer großen Aufgabe? Alle Tugend und Tüchtigkeit am
Leib und an der Seele ist mühsam und im kleinen erworben
worden durch viel Fleiß, Selbstbezwingung, Beschränkung
auf weniges, durch viel zähe, treue Wiederholung der gleichen
Arbeiten, der gleichen Entsagungen: aber es gibt Menschen,
welche die Erben und Herren dieses langsam erworbenen
vielfachen Reichtums an Tugenden und Tüchtigkeiten
sind – weil auf Grund glücklicher und vernünftiger
Ehen und auch glücklicher Zufälle die erworbenen und gehäuften
Kräfte vieler Geschlechter nicht verschleudert und
versplittert, sondern durch einen festen Ring und Willen
zusammengebunden sind. Am Ende nämlich erscheint ein
Mensch, ein Ungeheuer von Kraft, welches nach einem Ungeheuer
von Aufgabe verlangt. Denn unsere Kraft ist es,
welche über uns verfügt: und das erbärmliche geistige Spiel
von Zielen und Absichten und Beweggründen nur ein Vordergrund
– mögen schwache Augen auch hierin die Sache
selber sehen.

668.

Im allgemeinen ist jedes Ding so viel wert, als man
dafür bezahlt hat. Dies gilt freilich nicht, wenn man
das Individuum isoliert nimmt; die großen Fähigkeiten
des Einzelnen stehen außer allem Verhältnis zu dem, was
er selbst dafür getan, geopfert, gelitten hat. Aber sieht
man seine Geschlechtsvorgeschichte an, so entdeckt man da
die Geschichte einer ungeheuren Aufsparung und Kapitalsammlung
von Kraft durch alle Art Verzichtleisten, Ringen,
Arbeiten, Sich-Durchsetzen. Weil der große Mensch
soviel gekostet hat und nicht, weil er wie ein Wunder
als Gabe des Himmels und „Zufalls“ dasteht, wurde er
groß: – „Vererbung“ ein falscher Begriff. Für das, was
einer ist, haben seine Vorfahren die Kosten bezahlt.

669.

Die Mittel, vermöge deren eine stärkere Art sich
erhält.

Sich ein Recht auf Ausnahmehandlungen zugestehen; als
Versuch der Selbstüberwindung und der Freiheit.

Sich in Zustände begeben, wo es nicht erlaubt ist, nicht
Barbar zu sein.

Sich durch jede Art von Askese eine Übermacht und Gewißheit
in Hinsicht auf seine Willensstärke verschaffen.

Sich nicht mitteilen; das Schweigen; die Vorsicht vor der
Anmut.

Gehorchen lernen in der Weise, daß es eine Probe für die
Selbst-Aufrechterhaltung abgibt. Kasuistik des Ehrenpunktes
ins feinste getrieben.

Nie schließen, „was einem recht ist, ist dem andern billig“,
– sondern umgekehrt!

Die Vergeltung, das Zurückgebendürfen als Vorrecht behandeln,
als Auszeichnung zugestehen.

Die Tugend der anderen nicht ambitionieren.

670.

Die Vermehrung der Kraft, trotz des zeitweiligen
Niedergehens des Individuums:

Ein neues Niveau begründen.

Eine Methodik der Sammlung von Kräften, zur Erhaltung
kleiner Leistungen im Gegensatz zu unökonomischer Verschwendung.

Die zerstörende Natur einstweilen unterjocht zum Werkzeug
dieser Zukunftsökonomik.

Die Erhaltung der Schwachen, weil eine ungeheure Masse
kleiner Arbeit getan werden muß.



Die Erhaltung einer Gesinnung, bei der Schwachen und
Leidenden die Existenz noch möglich ist.

Die Solidarität als Instinkt zu pflanzen gegen den Instinkt
der Furcht und der Servilität.

Der Kampf mit dem Zufall, auch mit dem Zufall des
„großen Menschen“.

671.

Warum die Schwachen siegen. In summa: die Kranken
und Schwachen haben mehr Mitgefühl, sind „menschlicher“
– : die Kranken und Schwachen haben mehr Geist,
sind wechselnder, vielfacher, unterhaltender, – boshafter:
die Kranken allein haben die Bosheit erfunden. (Eine
krankhafte Frühreife häufig bei Rhachitischen, Skrophulosen
und Tuberkulosen –) Esprit: Eigentum später Rassen:
Juden, Franzosen, Chinesen. (Die Antisemiten vergeben es
den Juden nicht, daß die Juden „Geist“ haben – und
Geld. Die Antisemiten – ein Name der „Schlechtweggekommenen“.)

Die Kranken und Schwachen haben die Faszination
für sich gehabt: sie sind interessanter als die Gesunden:
der Narr und der Heilige – die zwei interessantesten Arten
Mensch.... in enger Verwandtschaft das „Genie“. Die
großen „Abenteurer und Verbrecher“ und alle Menschen,
die gesündesten voran, sind gewisse Zeiten ihres Lebens
krank: – die großen Gemütsbewegungen, die Leidenschaft
der Macht, die Liebe, die Rache sind von tiefen Störungen
begleitet. Und was die décadence betrifft, so stellt sie
jeder Mensch, der nicht zu früh stirbt, in jedem Sinne beinahe
dar: – er kennt also auch die Instinkte, welche zu ihr
gehören, aus Erfahrung: – für die Hälfte fast jedes
Menschenlebens ist der Mensch décadent.

Endlich: das Weib! Die eine Hälfte der Menschheit
ist schwach, typisch-krank, wechselnd, unbeständig, –
das Weib braucht die Stärke, um sich an sie zu klammern,
und eine Religion der Schwäche, welche es als göttlich verherrlicht,
schwach zu sein, zu lieben, demütig zu sein – :
oder besser, es macht die Starken schwach, – es herrscht,
wenn es gelingt, die Starken zu überwältigen. Das Weib
hat immer mit den Typen der décadence, den Priestern, zusammen
konspiriert gegen die „Mächtigen“, die „Starken“,
die Männer –. Das Weib bringt die Kinder beiseite
für den Kultus der Pietät, des Mitleids, der Liebe:
– die Mutter repräsentiert den Altruismus überzeugend.

Endlich: die zunehmende Zivilisation, die zugleich notwendig
auch die Zunahme der morbiden Elemente, des Neurotisch-Psychiatrischen
und des Kriminalistischen mit
sich bringt. Eine Zwischenspezies entsteht, der Artist,
von der Kriminalität der Tat durch Willensschwäche und
soziale Furchtsamkeit abgetrennt, insgleichen noch nicht reif
für das Irrenhaus, aber mit seinen Fühlhörnern in beide
Sphären neugierig hineingreifend: diese spezifische Kulturpflanze,
der moderne Artist, Maler, Musiker, vor allem
Romanzier, der für seine Art zu sein, das sehr uneigentliche
Wort „Naturalismus“ handhabt.... Die Irren, die Verbrecher
und die „Naturalisten“ nehmen zu: Zeichen einer
wachsenden und jäh vorwärts eilenden Kultur, – das
heißt, der Ausschuß, der Abfall, die Auswurfstoffe gewinnen
Importanz, – das Abwärts hält Schritt....

Endlich: der soziale Mischmasch, Folge der Revolution,
die Herstellung gleicher Rechte, des Aberglaubens an
„gleiche Menschen“. Dabei mischen sich die Träger der Niedergangsinstinkte
(des Ressentiments, der Unzufriedenheit,
des Zerstörertriebes, des Anarchismus und Nihilismus),
eingerechnet der Sklaveninstinkte, der Feigheits-, Schlauheits-
und Kanailleninstinkte der lange unten gehaltenen
Schichten in alles Blut aller Stände hinein: zwei, drei Geschlechter
darauf ist die Rasse nicht mehr zu erkennen, –
alles ist verpöbelt. Hieraus resultiert ein Gesamtinstinkt
gegen die Auswahl, gegen das Privilegium jeder Art,
von einer Macht und Sicherheit, Härte, Grausamkeit der
Praxis, daß in der Tat sich alsbald selbst die Privilegierten
unterwerfen: – was noch Macht festhalten will,
schmeichelt dem Pöbel, arbeitet mit dem Pöbel, muß den
Pöbel auf seiner Seite haben, – die „Genies“ voran: sie
werden Herolde der Gefühle, mit denen man Massen begeistert,
– die Note des Mitleids, der Ehrfurcht selbst vor
allem, was leidend, niedrig, verachtet, verfolgt gelebt hat,
klingt über alle andern Noten weg (Typen: Victor Hugo
und Richard Wagner). – Die Heraufkunft des Pöbels bedeutet
noch einmal die Heraufkunft der alten Werte....

Bei einer solchen extremen Bewegung in Hinsicht auf
Tempo und Mittel, wie sie unsre Zivilisation darstellt, verlegt
sich das Schwergewicht der Menschen: der Menschen,
auf die es am meisten ankommt, die es gleichsam auf sich
haben, die ganze große Gefahr einer solchen krankhaften Bewegung
zu kompensieren; – es werden die Verzögerer par
excellence, die Langsam-Aufnehmenden, die Schwer-Loslassenden,
die Relativ-Dauerhaften inmitten dieses ungeheuren
Wechselns und Mischens von Elementen sein. Das
Schwergewicht fällt unter solchen Umständen notwendig den
Mediokren zu: gegen die Herrschaft des Pöbels und der
Exzentrischen (beide meist verbündet) konsolidiert sich die
Mediokrität, als die Bürgschaft und die Trägerin der
Zukunft. Daraus erwächst für die Ausnahmemenschen
ein neuer Gegner – oder aber eine neue Verführung. Gesetzt,
daß sie sich nicht dem Pöbel anpassen und dem Instinkt
der „Enterbten“ zu Gefallen Lieder singen, werden sie nötig
haben, „mittelmäßig“ und „gediegen“ zu sein. Sie
wissen: die mediocritas ist auch aurea, – sie allein sogar
verfügt über Geld und Gold (– über alles, was glänzt..).
Und noch einmal gewinnt die alte Tugend, und überhaupt
die ganze verlebte Welt des Ideals eine begabte Fürsprecherschaft....
Resultat: die Mediokrität bekommt Geist,
Witz, Genie, – sie wird unterhaltend, sie verführt....

Resultat. – Eine hohe Kultur kann nur stehen auf
einem breiten Boden, auf einer stark und gesund konsolidierten
Mittelmäßigkeit. In ihrem Dienste und von ihr bedient
arbeitet die Wissenschaft – und selbst die Kunst. Die
Wissenschaft kann es sich nicht besser wünschen: sie gehört
als solche zu einer mittleren Art Mensch, – sie ist deplaziert
unter Ausnahmen, – sie hat nichts Aristokratisches
und noch weniger etwas Anarchistisches in ihren Instinkten.
– Die Macht der Mitte wird sodann aufrechtgehalten
durch den Handel, vor allem den Geldhandel: der Instinkt
der Großfinanziers geht gegen alles Extreme, – die Juden
sind deshalb einstweilen die konservierendste Macht in
unserm so bedrohten und unsicheren Europa. Sie können
weder Revolutionen brauchen noch Sozialismus noch Militarismus:
wenn sie Macht haben wollen und brauchen, auch
über die revolutionäre Partei, so ist dies nur eine Folge des
Vorhergesagten und nicht im Widerspruch dazu. Sie haben
nötig, gegen andere extreme Richtungen gelegentlich Furcht
zu erregen – dadurch, daß sie zeigen, was alles in ihrer
Hand steht. Aber ihr Instinkt selbst ist unwandelbar konservativ
– und „mittelmäßig“.... Sie wissen überall, wo
es Macht gibt, mächtig zu sein: aber die Ausnützung ihrer
Macht geht immer in einer Richtung. Das Ehrenwort für
mittelmäßig ist bekanntlich das Wort „liberal“.

Besinnung. – Es ist unsinnig, vorauszusetzen, daß
dieser ganze Sieg der Werte antibiologisch sei: man muß
suchen, ihn zu erklären aus einem Interesse des Lebens,
zur Aufrechterhaltung des Typus „Mensch“ selbst durch
diese Methodik der Überherrschaft der Schwachen und
Schlechtweggekommenen – : im andern Falle existierte der
Mensch nicht mehr? – Problem – – –

Die Steigerung des Typus verhängnisvoll für die Erhaltung
der Art? Warum? –

Es zeigen die Erfahrungen der Geschichte: die starken
Rassen dezimieren sich gegenseitig: durch Krieg, Machtbegierde,
Abenteuer; die starken Affekte: die Vergeudung
– (es wird Kraft nicht mehr kapitalisiert, es entsteht die
geistige Störung durch die übertriebene Spannung); ihre
Existenz ist kostspielig, kurz – sie reiben sich untereinander
auf –; es treten Perioden tiefer Abspannung und
Schlaffheit ein: alle großen Zeiten werden bezahlt.... Die
Starken sind hinterdrein schwächer, willenloser, absurder als
die durchschnittlich Schwachen.



Es sind verschwenderische Rassen. Die „Dauer“ an
sich hätte ja keinen Wert: man möchte wohl eine kürzere,
aber wertreichere Existenz der Gattung vorziehen. – Es
bliebe übrig, zu beweisen, daß selbst so ein reicherer Wertertrag
erzielt würde als im Fall der kürzeren Existenz; das
heißt, der Mensch als Aufsummierung von Kraft gewinnt
ein viel höheres Quantum von Herrschaft über die Dinge,
wenn es so geht, wie es geht.... Wir stehen vor einem
Problem der Ökonomie – – –

672.

Die Starken der Zukunft. – Was teils die Not, teils
der Zufall hier und da erreicht hat, die Bedingungen zur
Hervorbringung einer stärkeren Art: das können wir jetzt
begreifen und wissentlich wollen: wir können die Bedingungen
schaffen, unter denen eine solche Erhöhung möglich
ist.

Bis jetzt hatte die „Erziehung“ den Nutzen der Gesellschaft
im Auge: nicht den möglichsten Nutzen der Zukunft,
sondern den Nutzen der gerade bestehenden Gesellschaft.
„Werkzeuge“ für sie wollte man. Gesetzt, der Reichtum
an Kraft wäre größer, so ließe sich ein Abzug von Kräften
denken, dessen Ziel nicht dem Nutzen der Gesellschaft
gälte, sondern einem zukünftigen Nutzen.

Eine solche Aufgabe wäre zu stellen, je mehr man begriffe,
inwiefern die gegenwärtige Form der Gesellschaft in
einer starken Verwandlung wäre, um irgendwann einmal
nicht mehr um ihrer selber willen existieren zu können:
sondern nur noch als Mittel in den Händen einer
stärkeren Rasse.

Die zunehmende Verkleinerung des Menschen ist gerade
die treibende Kraft, um an die Züchtung einer stärkeren
Rasse zu denken: welche gerade ihren Überschuß darin hätte,
worin die verkleinerte Spezies schwach und schwächer würde
(Wille, Verantwortlichkeit, Selbstgewißheit, Ziele-sich-setzen-können).

Die Mittel wären die, welche die Geschichte lehrt: die
Isolation durch umgekehrte Erhaltungsinteressen, als die
durchschnittlichen heute sind; die Einübung in umgekehrten
Wertschätzungen; die Distanz als Pathos; das freie Gewissen
im heute Unterschätztesten und Verbotensten.

Die Ausgleichung des europäischen Menschen ist der
große Prozeß, der nicht zu hemmen ist: man sollte ihn
noch beschleunigen. Die Notwendigkeit für eine Kluftaufreißung,
Distanz, Rangordnung ist damit gegeben:
nicht die Notwendigkeit, jenen Prozeß zu verlangsamen.

Diese ausgeglichene Spezies bedarf, sobald sie erreicht
ist, einer Rechtfertigung: sie liegt im Dienste einer höheren
souveränen Art, welche auf ihr steht und erst auf ihr
sich zu ihrer Aufgabe erheben kann. Nicht nur eine Herrenrasse,
deren Aufgabe sich damit erschöpfte, zu regieren:
sondern eine Rasse mit eigener Lebenssphäre, mit einem
Überschuß von Kraft für Schönheit, Tapferkeit, Kultur,
Manier bis ins Geistigste; eine bejahende Rasse, welche
sich jeden großen Luxus gönnen darf –, stark genug, um
die Tyrannei des Tugend-Imperativs nicht nötig zu haben,
reich genug, um die Sparsamkeit und Pedanterie nicht nötig
zu haben, jenseits von Gut und Böse; ein Treibhaus für
sonderbare und ausgesuchte Pflanzen.

673.

Summa: die Herrschaft über die Leidenschaften, nicht
deren Schwächung oder Ausrottung! – Je größer die Herrenkraft
des Willens ist, um soviel mehr Freiheit darf den
Leidenschaften gegeben werden.

Der „große Mensch“ ist groß durch den Freiheitsspielraum
seiner Begierden und durch die noch größere Macht,
welche diese prachtvollen Untiere in Dienst zu nehmen weiß.

Der „gute Mensch“ ist auf jeder Stufe der Zivilisation
der Ungefährliche und Nützliche zugleich: eine Art
Mitte; der Ausdruck im gemeinen Bewußtsein davon, vor
wem man sich nicht zu fürchten hat, und wen man
trotzdem nicht verachten darf.

Erziehung: wesentlich das Mittel, die Ausnahme zu ruinieren
zugunsten der Regel. Bildung: wesentlich das Mittel,
den Geschmack gegen die Ausnahme zu richten zugunsten
des Mittleren.

Erst wenn eine Kultur über einen Überschuß von Kräften
zu gebieten hat, kann sie auch ein Treibhaus für den Luxuskultus
der Ausnahme, des Versuchs, der Gefahr, der Nuance
sein: – jede aristokratische Kultur tendiert dahin.

674.

Ein kleiner tüchtiger Bursch wird ironisch blicken, wenn
man ihn fragt: „Willst du tugendhaft werden?“ – aber
er macht die Augen auf, wenn man ihn fragt: „Willst du
stärker werden als deine Kameraden?“

Wie wird man stärker? – Sich langsam entscheiden, und
zähe festhalten an dem, was man entschieden hat. Alles
andere folgt.

Die Plötzlichen und die Veränderlichen: die beiden
Arten der Schwachen. Sich nicht mit ihnen verwechseln;
die Distanz fühlen – beizeiten!

Vorsicht vor den Gutmütigen! Der Umgang mit ihnen
erschlafft. Jeder Umgang ist gut, bei dem die Wehr und
Waffen, die man in den Instinkten hat, geübt werden. Die
ganze Erfindsamkeit darin, seine Willenskraft auf die Probe
zu stellen.... Hier das Unterscheidende sehen, nicht im
Wissen, Scharfsinn, Witz.

Man muß befehlen lernen, beizeiten, – ebensogut als
gehorchen. Man muß Bescheidenheit, Takt in der Bescheidenheit
lernen: nämlich auszeichnen, ehren, wo man bescheiden
ist; ebenso mit Vertrauen – auszeichnen, ehren.

Was büßt man am schlimmsten? Seine Bescheidenheit;
seinen eigensten Bedürfnissen kein Gehör geschenkt zu haben;
sich verwechseln; sich niedrig nehmen; die Feinheit
des Ohrs für seine Instinkte einbüßen; – dieser Mangel
an Ehrerbietung gegen sich rächt sich durch jede Art von
Einbuße: Gesundheit, Freundschaft, Wohlgefühl, Stolz,
Heiterkeit, Freiheit, Festigkeit, Mut. Man vergibt sich später
diesen Mangel an echtem Egoismus nie: man nimmt ihn
als Einwand, als Zweifel an einem wirklichen ego.

675.

Es wird von nun an günstige Vorbedingungen für umfänglichere
Herrschaftsgebilde geben, dergleichen es noch
nicht gegeben hat. Und dies ist noch nicht das Wichtigste;
es ist die Entstehung von internationalen Geschlechtsverbänden
möglich gemacht, welche sich die Aufgabe setzen, eine
Herrenrasse heraufzuzüchten, die zukünftigen „Herren der
Erde“; – eine neue, ungeheure, auf der härtesten Selbst-Gesetzgebung
aufgebaute Aristokratie, in der dem Willen philosophischer
Gewaltmenschen und Künstlertyrannen Dauer
über Jahrtausende gegeben wird: – eine höhere Art Menschen,
die sich, dank ihrem Übergewicht von Wollen, Wissen,
Reichtum und Einfluß, des demokratischen Europas bedienen
als ihres gefügigsten und beweglichsten Werkzeugs, um die
Schicksale der Erde in die Hand zu bekommen, um am
„Menschen“ selbst als Künstler zu gestalten. Genug, die
Zeit kommt, wo man über Politik umlernen wird.

676.

Wir wenigen oder vielen, die wir wieder in einer entmoralisierten
Welt zu leben wagen, wir Heiden dem
Glauben nach: wir sind wahrscheinlich auch die ersten, die
es begreifen, was ein heidnischer Glaube ist: – sich
höhere Wesen, als der Mensch ist, vorstellen müssen, aber
diese jenseits von Gut und Böse; alles Höher-sein auch
als Unmoralisch-sein abschätzen müssen. Wir glauben an
den Olymp – und nicht an den „Gekreuzigten“.

677.

Die Täuschung Apollos: die Ewigkeit der schönen
Form; die aristokratische Gesetzgebung „so soll es immer
sein!“

Dionysos: Sinnlichkeit und Grausamkeit. Die Vergänglichkeit
könnte ausgelegt werden als Genuß der zeugenden
und zerstörenden Kraft, als beständige Schöpfung.



678.

Die zwei Typen: Dionysos und der Gekreuzigte.
– Festzustellen: ob der typische religiöse Mensch eine
décadence-Form ist (die großen Neuerer sind samt und sonders
krankhaft und epileptisch); aber lassen wir nicht da
einen Typus des religiösen Menschen aus, den heidnischen?
Ist der heidnische Kult nicht eine Form der Danksagung
und der Bejahung des Lebens? Müßte nicht sein
höchster Repräsentant eine Apologie und Vergöttlichung des
Lebens sein? Typus eines wohlgeratenen und entzückt-überströmenden
Geistes! Typus eines die Widersprüche und
Fragwürdigkeiten des Daseins in sich hineinnehmenden und
erlösenden Geistes!

Hierher stelle ich den Dionysos der Griechen: die religiöse
Bejahung des Lebens, des ganzen, nicht verleugneten
und halbierten Lebens; (typisch – daß der Geschlechtsakt
Tiefe, Geheimnis, Ehrfurcht erweckt).

Dionysos gegen den „Gekreuzigten“: da habt ihr den
Gegensatz. Es ist nicht eine Differenz hinsichtlich des Martyriums,
– nur hat dasselbe einen anderen Sinn. Das
Leben selbst, seine ewige Fruchtbarkeit und Wiederkehr bedingt
die Qual, die Zerstörung, den Willen zur Vernichtung.
Im andern Falle gilt das Leiden, der „Gekreuzigte als der
Unschuldige“, als Einwand gegen dieses Leben, als Formel
seiner Verurteilung. – Man errät: das Problem ist das
vom Sinn des Leidens: ob ein christlicher Sinn, ob ein tragischer
Sinn. Im ersten Falle soll es der Weg sein zu
einem heiligen Sein; im letzteren Falle gilt das Sein als
heilig genug, um ein Ungeheures von Leid noch zu rechtfertigen.
Der tragische Mensch bejaht noch das herbste Leiden:
er ist stark, voll, vergöttlichend genug dazu; der christliche
verneint noch das glücklichste Los auf Erden: er ist
schwach, arm, enterbt genug, um in jeder Form noch am
Leben zu leiden. Der Gott am Kreuz ist ein Fluch auf das
Leben, ein Fingerzeig, sich von ihm zu erlösen; – der in
Stücke geschnittene Dionysos ist eine Verheißung des Lebens:
es wird ewig wiedergeboren und aus der Zerstörung
heimkommen.

679.

Meine Philosophie bringt den siegreichen Gedanken, an
welchem zuletzt jede andere Denkweise zugrunde geht. Es
ist der große, züchtende Gedanke: die Rassen, welche ihn
nicht ertragen, sind verurteilt: die, welche ihn als größte
Wohltat empfinden, sind zur Herrschaft ausersehen.

680.

Ich will den Gedanken lehren, welcher vielen das Recht
gibt, sich durchzustreichen, – den großen züchtenden Gedanken.

681.

Jener Kaiser hielt sich beständig die Vergänglichkeit aller
Dinge vor, um sie nicht zu wichtig zu nehmen und zwischen
ihnen ruhig zu bleiben. Mir scheint umgekehrt alles viel
zu viel wert zu sein, als daß es so flüchtig sein dürfte: ich
suche nach einer Ewigkeit für jegliches: dürfte man die kostbarsten
Salben und Weine ins Meer gießen? – Mein Trost
ist, daß alles, was war, ewig ist: – das Meer spült es
wieder her.

682.

Die beiden extremsten Denkweisen – die mechanistische
und die platonische – kommen überein in der ewigen Wiederkunft:
beide als Ideale.

683.

1. Der Gedanke der ewigen Wiederkunft: seine Voraussetzungen,
welche wahr sein müßten, wenn er wahr ist. Was
aus ihm folgt.

2. Als der schwerste Gedanke: seine mutmaßliche Wirkung,
falls nicht vorgebeugt wird, das heißt, falls nicht alle
Werte umgewertet werden.

3. Mittel, ihn zu ertragen: die Umwertung aller Werte.
Nicht mehr die Lust an der Gewißheit, sondern an der Ungewißheit;
nicht mehr „Ursache und Wirkung“, sondern
das beständig Schöpferische; nicht mehr Wille der Erhaltung,
sondern der Macht; nicht mehr die demütige Wendung,
„es ist alles nur subjektiv“, sondern „es ist auch
unser Werk! – seien wir stolz darauf!“

684.

Die neue Weltkonzeption. – Die Welt besteht; sie
ist nichts, was wird, nichts, was vergeht. Oder vielmehr:
sie wird, sie vergeht, aber sie hat nie angefangen zu werden
und nie aufgehört zu vergehen, – sie erhält sich in beidem....
Sie lebt von sich selber: ihre Exkremente sind ihre
Nahrung.

Die Hypothese einer geschaffenen Welt soll uns nicht
einen Augenblick bekümmern. Der Begriff „schaffen“ ist
heute vollkommen undefinierbar, unvollziehbar; bloß ein
Wort noch, rudimentär aus Zeiten des Aberglaubens; mit
einem Wort erklärt man nichts. Der letzte Versuch, eine
Welt, die anfängt, zu konzipieren, ist neuerdings mehrfach
mit Hilfe einer logischen Prozedur gemacht worden –
zumeist, wie zu erraten ist, aus einer theologischen Hinterabsicht.

Man hat neuerdings mehrfach dem Begriff „Zeitunendlichkeit
der Welt nach hinten“ (regressus in infinitum)
einen Widerspruch finden wollen: man hat ihn selbst gefunden,
um den Preis freilich, dabei den Kopf mit dem
Schwanz zu verwechseln. Nichts kann mich hindern, von
diesem Augenblick an rückwärts rechnend zu sagen, „ich
werde nie dabei an ein Ende kommen“; wie ich vom gleichen
Augenblick vorwärts rechnen kann, ins Unendliche hinaus.
Erst wenn ich den Fehler machen wollte – ich werde mich
hüten, es zu tun –, diesen korrekten Begriff eines regressus
in infinitum gleichzusetzen mit einem gar nicht vollziehbaren
Begriff eines endlichen progressus bis jetzt, erst
wenn ich die Richtung (vorwärts oder rückwärts) als logisch
indifferent setzte, würde ich den Kopf – diesen Augenblick
– als Schwanz zu fassen bekommen....

Ich bin auf diesen Gedanken bei früheren Denkern gestoßen:
jedesmal war er durch andere Hintergedanken bestimmt
(– meistens theologische, zugunsten des creator
spiritus). Wenn die Welt überhaupt erstarren, vertrocknen,
absterben, nichts werden könnte, oder wenn sie einen Gleichgewichtszustand
erreichen könnte, oder wenn sie überhaupt
irgendein Ziel hätte, das die Dauer, die Unveränderlichkeit,
das Ein-für-alle-Mal in sich schlösse (kurz, metaphysisch geredet:
wenn das Werden in das Sein oder ins Nichts münden
könnte), so müßte dieser Zustand erreicht sein. Aber
er ist nicht erreicht: woraus folgt.... Das ist unsre einzige
Gewißheit, die wir in den Händen halten, um als Korrektiv
gegen eine große Menge an sich möglicher Welthypothesen
zu dienen. Kann zum Beispiel der Mechanismus der
Konsequenz eines Finalzustandes nicht entgehen, welche William
Thomson ihm gezogen hat, so ist damit der Mechanismus
widerlegt.

Wenn die Welt als bestimmte Größe von Kraft und als
bestimmte Zahl von Kraftzentren gedacht werden darf –
und jede andre Vorstellung bleibt unbestimmt und folglich
unbrauchbar –, so folgt daraus, daß sie eine berechenbare
Zahl von Kombinationen im großen Würfelspiel ihres
Daseins durchzumachen hat. In einer unendlichen Zeit
würde jede mögliche Kombination irgendwann einmal erreicht
sein; mehr noch: sie würde unendliche Male erreicht
sein. Und da zwischen jeder Kombination und ihrer nächsten
Wiederkehr alle überhaupt noch möglichen Kombinationen
abgelaufen sein müßten, und jede dieser Kombinationen
die ganze Folge der Kombinationen in derselben Reihe
bedingt, so wäre damit ein Kreislauf von absolut identischen
Reihen bewiesen: die Welt als Kreislauf, der sich unendlich
oft bereits wiederholt hat und der sein Spiel in infinitum
spielt. – Diese Konzeption ist nicht ohne weiteres eine mechanistische:
denn wäre sie das, so würde sie nicht eine unendliche
Wiederkehr identischer Fälle bedingen, sondern einen
Finalzustand. Weil die Welt ihn nicht erreicht hat, muß
der Mechanismus uns als unvollkommene und nur vorläufige
Hypothese gelten.



685.

Hätte die Welt ein Ziel, so müßte es erreicht sein. Gäbe
es für sie einen unbeabsichtigten Endzustand, so müßte er
ebenfalls erreicht sein. Wäre sie überhaupt eines Verharrens
und Starrwerdens, eines „Seins“ fähig, hätte sie
in allem ihren Werden nur einen Augenblick diese Fähigkeit
des „Seins“, so wäre es wiederum mit allem Werden
längst zu Ende, also auch mit allem Denken, mit allem
„Geiste“. Die Tatsache des „Geistes“ als eines Werdens
beweist, daß die Welt kein Ziel, keinen Endzustand
hat und des Seins unfähig ist. – Die alte Gewohnheit aber,
bei allem Geschehen an Ziele und bei der Welt an einen
lenkenden, schöpferischen Gott zu denken, ist so mächtig,
daß der Denker Mühe hat, sich selber die Ziellosigkeit der
Welt nicht wieder als Absicht zu denken. Auf diesen Einfall
– daß also die Welt absichtlich einem Ziel ausweiche
und sogar das Hineingeraten in einen Kreislauf künstlich zu
verhüten wisse – müssen alle die verfallen, welche der
Welt das Vermögen zur ewigen Neuheit aufdekretieren
möchten, das heißt einer endlichen, bestimmten, unveränderlich
gleichgroßen Kraft, wie es „die Welt“ ist, die Wunderfähigkeit
zur unendlichen Neugestaltung ihrer Formen und
Lagen. Die Welt, wenn auch kein Gott mehr, soll doch der
göttlichen Schöpferkraft, der unendlichen Verwandlungskraft
fähig sein; sie soll es sich willkürlich verwehren,
in eine ihrer alten Formen zurückzugeraten; sie soll nicht nur
die Absicht, sondern auch die Mittel haben, sich selber vor
jeder Wiederholung zu bewahren; sie soll somit in jedem
Augenblick jede ihrer Bewegungen auf die Vermeidung von
Zielen, Endzuständen, Wiederholungen hin kontrollieren
– und was alles die Folgen einer solchen unverzeihlich-verrückten
Denk- und Wunschweise sein mögen. Das ist immer
noch die alte religiöse Denk- und Wunschweise, eine Art
Sehnsucht, zu glauben, daß irgendworin doch die Welt
dem alten, geliebten, unendlichen, unbegrenzt-schöpferischen
Gotte gleich sei – daß irgendworin doch „der alte
Gott noch lebe“ –, jene Sehnsucht Spinozas, die sich in
dem Worte „deus sive natura“ (er empfand sogar „natura
sive deus“ –) ausdrückt. Welches ist denn aber der Satz
und Glaube, mit welchem sich die entscheidende Wendung,
das jetzt erreichte Übergewicht des wissenschaftlichen Geistes
über den religiösen, götter-erdichtenden Geist, am bestimmtesten
formuliert? Heißt er nicht: die Welt als Kraft darf
nicht unbegrenzt gedacht werden, denn sie kann nicht so gedacht
werden, – wir verbieten uns den Begriff einer unendlichen
Kraft als mit dem Begriff „Kraft“ unverträglich.
Also – fehlt der Welt auch das Vermögen
zur ewigen Neuheit.

686.

Daß eine Gleichgewichtslage nie erreicht ist, beweist, daß
sie nicht möglich ist. Aber in einem unbestimmten Raum
müßte sie erreicht sein. Ebenfalls in einem kugelförmigen
Raum. Die Gestalt des Raumes muß die Ursache der
ewigen Bewegung sein, und zuletzt aller „Unvollkommenheit“.

Daß „Kraft“ und „Ruhe“, „Sich-gleich-bleiben“ sich
widerstreiten. Das Maß der Kraft (als Größe) fest, ihr
Wesen aber flüssig.

„Zeitlos“ abzuweisen. In einem bestimmten Augenblick
der Kraft ist die absolute Bedingtheit einer neuen Verteilung
aller ihrer Kräfte gegeben: sie kann nicht stillstehen.
„Veränderung“ gehört ins Wesen hinein, also auch die Zeitlichkeit:
womit aber nur die Notwendigkeit der Veränderung
noch einmal begrifflich gesetzt wird.

687.

Der Satz vom Bestehen der Energie fordert die ewige
Wiederkehr.

688.

Um den Gedanken der Wiederkunft zu ertragen, ist
nötig: Freiheit von der Moral; – neue Mittel gegen die
Tatsache des Schmerzes (Schmerz begreifen als Werkzeug,
als Vater der Lust; es gibt kein summierendes Bewußtsein
der Unlust); – der Genuß an aller Art Ungewißheit,
Versuchhaftigkeit, als Gegengewicht gegen jenen extremen
Fatalismus; – Beseitigung des Notwendigkeitsbegriffs;
– Beseitigung des „Willens“; – Beseitigung
der „Erkenntnis an sich“.

Größte Erhöhung des Kraftbewußtseins des Menschen
als dessen, der den Übermenschen schafft.

689.

Die beiden größten (von Deutschen gefundenen) philosophischen
Gesichtspunkte:

a) der des Werdens, der Entwicklung;

b) der nach dem Werte des Daseins (aber die erbärmliche
Form des deutschen Pessimismus erst zu überwinden!)
–

beide von mir in entscheidender Weise zusammengebracht.

Alles wird und kehrt ewig wieder, – entschlüpfen ist
nicht möglich! – Gesetzt, wir könnten den Wert beurteilen,
was folgt daraus? Der Gedanke der Wiederkunft als
auswählendes Prinzip im Dienste der Kraft (und Barbarei!!).

Reife der Menschheit für diesen Gedanken.

690.

Es ist ganz und gar nicht die erste Frage, ob wir mit uns
zufrieden sind, sondern ob wir überhaupt irgend womit zufrieden
sind. Gesetzt, wir sagen ja zu einem einzigen Augenblick,
so haben wir damit nicht nur zu uns selbst, sondern
zu allem Dasein ja gesagt. Denn es steht nichts für sich,
weder in uns selbst noch in den Dingen: und wenn nur ein
einziges Mal unsre Seele wie eine Saite vor Glück gezittert
und getönt hat, so waren alle Ewigkeiten nötig, um dies eine
Geschehen zu bedingen – und alle Ewigkeit war in diesem
einzigen Augenblick unseres Jasagens gutgeheißen, erlöst,
gerechtfertigt und bejaht.

691.

Es muß solche geben, die alle Verrichtungen heiligen,
nicht nur Essen und Trinken: – und nicht nur im Gedächtnis
an sie oder im Eins-werden mit ihnen, sondern immer
von neuem und auf neue Weise soll diese Welt verklärt
werden.

692.

Der Mensch ist das Untier und Übertier; der höhere
Mensch ist der Unmensch und Übermensch: so gehört es zusammen.
Mit jedem Wachstum des Menschen in die Größe
und Höhe wächst er auch in das Tiefe und Furchtbare: man
soll das eine nicht wollen ohne das andere, – oder vielmehr:
je gründlicher man das eine will, um so gründlicher erreicht
man gerade das andere.

693.

Nicht „Menschheit“, sondern Übermensch ist das Ziel!

694.

Come l'uom s'eterna....

Inf.  XV,  85.

695.

Den ganzen Umkreis der modernen Seele umlaufen, in
jedem ihrer Winkel gesessen zu haben – mein Ehrgeiz,
meine Tortur und mein Glück.

Wirklich den Pessimismus überwinden –; ein Goethescher
Blick voll Liebe und gutem Willen als Resultat.

696.

Und wißt ihr auch, was mir „die Welt“ ist? Soll ich sie
euch in meinem Spiegel zeigen? Die Welt: ein Ungeheuer
von Kraft, ohne Anfang, ohne Ende, eine feste, eherne
Größe von Kraft, welche nicht größer, nicht kleiner wird, die
sich nicht verbraucht, sondern nur verwandelt, als Ganzes
unveränderlich groß, ein Haushalt ohne Ausgaben und Einbußen,
aber ebenso ohne Zuwachs, ohne Einnahmen, vom
„Nichts“ umschlossen als von seiner Grenze, nichts Verschwimmendes,
Verschwendetes, nichts Unendlich-Ausgedehntes,
sondern als bestimmte Kraft einem bestimmten
Raum eingelegt, und nicht einem Raume, der irgendwo
„leer“ wäre, vielmehr als Kraft überall, als Spiel von
Kräften und Kraftwellen zugleich eins und vieles, hier sich
häufend und zugleich dort sich mindernd, ein Meer in sich
selber stürmender und flutender Kräfte, ewig sich wandelnd,
ewig zurücklaufend mit ungeheuren Jahren der Wiederkehr,
mit einer Ebbe und Flut seiner Gestaltungen, aus den einfachsten
in die vielfältigsten hinaustreibend, aus dem Stillsten,
Starrsten, Kältesten hinaus in das Glühendste, Wildeste,
Sich-selber-Widersprechendste, und dann wieder aus
der Fülle heimkehrend zum Einfachen, aus dem Spiel der
Widersprüche zurück bis zur Lust des Einklangs, sich selber
bejahend noch in dieser Gleichheit seiner Bahnen und
Jahre, sich selber segnend als das, was ewig wiederkommen
muß, als ein Werden, das kein Sattwerden, keinen Überdruß,
keine Müdigkeit kennt – : diese meine dionysische
Welt des Ewig-sich-selber-Schaffens, des Ewig-sich-selber-Zerstörens,
diese Geheimniswelt der doppelten Wollüste,
dies mein „Jenseits von Gut und Böse“ ohne Ziel, wenn
nicht im Glück des Kreises ein Ziel liegt ohne Willen, wenn
nicht ein Ring zu sich selber guten Willen hat, – wollt ihr
einen Namen für diese Welt? Eine Lösung für alle ihre
Rätsel? Ein Licht auch für euch, ihr Verborgensten, Stärksten,
Unerschrockensten, Mitternächtlichsten? – Diese Welt
ist der Wille zur Macht – und nichts außerdem! Und
auch ihr selber seid dieser Wille zur Macht – und nichts
außerdem!


Bei der Transkription vorgenommene Änderungen:

Im Satz "Man folgt, aber man folgert nicht mehr." war im Original nach dem ersten Halbsatz ein Absatz gebildet. Dieser wurde entfernt.

Die Kapitelzählung "64." stand nicht über dem Absatz, sondern erst am Beginn der nächsten Seite. Dies wurde korrigiert.

In "Goethe lehrt es anders; aber es scheint, daß er hier sich selbst mißverstehen wollte" stand "mistverstehen".



In
"Das wäre der Fall, wenn etwas innerhalb jenes
Prozesses in jedem Momente desselben erreicht würde –
und immer das Gleiche.", "sie drückt auf jeden Punkt, es widersteht ihr jeder Punkt –
und diese Summierungen sind in jedem Falle gänzlich inkongruent" sowie in "daß die Strafen proportional
wehe tun sollen gemäß der Größe des Verbrechens –
und so wollt ihr's ja alle im Grunde!" stand jeweils zweimal "und" nach dem Gedankenstrich.




*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DER WILLE ZUR MACHT: EINE AUSLEGUNG ALLES GESCHEHENS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          Der Wille zur Macht
        


        		
          Vorwort.
        


        		
          Inhalt.
        


        		
          Erstes Buch. Der europäische Nihilismus.
          
            		
              1. Geschichte.
              
                		
                  1.
                


                		
                  2.
                


                		
                  3.
                


                		
                  4.
                


                		
                  5. Die drei Jahrhunderte.
                


                		
                  6.
                


                		
                  7.
                


                		
                  8.
                


                		
                  9.
                


                		
                  10.
                


                		
                  11.
                


                		
                  12.
                


                		
                  13. Zur Geschichte der modernen Verdüsterung.
                


                		
                  14.
                


                		
                  15.
                


                		
                  16.
                


                		
                  17.
                


                		
                  18.
                


                		
                  19.
                


                		
                  20.
                


                		
                  21.
                


                		
                  22.
                


              


            


            		
              2. Wesen und Ursache.
              
                		
                  23.
                


                		
                  24.
                


                		
                  25.
                


                		
                  26.
                


                		
                  27.
                


                		
                  28.
                


                		
                  29.
                


                		
                  30.
                


                		
                  31.
                


                		
                  32.
                


                		
                  33.
                


                		
                  34.
                


                		
                  35.
                


                		
                  36.
                


                		
                  37.
                


                		
                  38.
                


                		
                  39.
                


                		
                  40.
                


                		
                  41.
                


                		
                  42.
                


                		
                  43.
                


                		
                  44.
                


                		
                  45.
                


                		
                  46.
                


                		
                  47.
                


                		
                  48. Allgemeinste Typen der décadence:
                


                		
                  49.
                


                		
                  50.
                


                		
                  51.
                


                		
                  52.
                


                		
                  53.
                


                		
                  54.
                


                		
                  55.
                


                		
                  56.
                


                		
                  57.
                


              


            


            		
              3. Krisis.
              
                		
                  58.
                


                		
                  59.
                


                		
                  60.
                


                		
                  61.
                


                		
                  62.
                


                		
                  63.
                


                		
                  64.
                


                		
                  65.
                


                		
                  66.
                


                		
                  67.
                


                		
                  68.
                


                		
                  69.
                


                		
                  70.
                


                		
                  71.
                


                		
                  72.
                


                		
                  73.
                


                		
                  74.
                


                		
                  75.
                


              


            


          


        


        		
          Zweites Buch. Kritik der höchsten bisherigen Werte (Einsicht in das, was durch sie Ja und Nein sagte).
          
            		
              I. Moral.
              
                		
                  1. Entstehung und Sieg.
                


                		
                  2. Die moralischen Ideale.
                


                		
                  3. Philosophie und Moral.
                


                		
                  4. Philosophie und Wissenschaft.
                


                		
                  5. Freie Philosophie.
                


              


            


            		
              II. Religion.
              
                		
                  1. Entstehung.
                


                		
                  2. Christentum.
                


              


            


          


        


        		
          Drittes Buch. Prinzip einer neuen Wertsetzung.
          
            		
              I. Die neue Deutung der Welt.
              
                		
                  268.
                


                		
                  269.
                


                		
                  270.
                


                		
                  271.
                


                		
                  272.
                


                		
                  273.
                


                		
                  274.
                


                		
                  275.
                


                		
                  276.
                


                		
                  277.
                


                		
                  278.
                


                		
                  279.
                


                		
                  280.
                


                		
                  281.
                


                		
                  282.
                


                		
                  283.
                


                		
                  284.
                


                		
                  285.
                


                		
                  286.
                


                		
                  287.
                


                		
                  288.
                


                		
                  289.
                


                		
                  290.
                


                		
                  291.
                


              


            


            		
              II. Der Geist – ein Machtwille.
              
                		
                  1. Wahrnehmung.
                


                		
                  2. Erkenntnis.
                


                		
                  3. Metaphysik. Die „wahre“ Welt.
                


              


            


            		
              III. Die Natur – ein Machtwille.
              
                		
                  1. Die anorganische Natur.
                


                		
                  2. Die organische Natur.
                


                		
                  3. Der Mensch als Naturwesen.
                


              


            


            		
              IV. Die Gesellschaft – ein Machtwille.
              
                		
                  1. Der Mensch als geselliges Wesen.
                


                		
                  2. Der Staat.
                


              


            


            		
              V. Kunst – ein Machtwille.
              
                		
                  502.
                


                		
                  503. Die Kunst in der „Geburt der Tragödie“.
                


                		
                  504.
                


                		
                  505.
                


                		
                  506.
                


                		
                  507.
                


                		
                  508.
                


                		
                  509.
                


                		
                  510.
                


                		
                  511.
                


                		
                  512.
                


                		
                  513.
                


                		
                  514.
                


                		
                  515.
                


                		
                  516.
                


                		
                  517.
                


                		
                  518.
                


                		
                  519.
                


                		
                  520.
                


                		
                  521.
                


                		
                  522.
                


                		
                  523.
                


                		
                  524.
                


                		
                  525.
                


                		
                  526.
                


                		
                  527.
                


                		
                  528.
                


                		
                  529.
                


                		
                  530.
                


                		
                  531.
                


                		
                  532.
                


                		
                  533.
                


                		
                  534.
                


                		
                  535.
                


                		
                  536.
                


                		
                  537.
                


                		
                  538.
                


                		
                  539.
                


                		
                  540.
                


                		
                  541.
                


                		
                  542.
                


                		
                  543.
                


              


            


          


        


        		
          Viertes Buch. Zucht und Züchtung.
          
            		
              1. Rangordnung.
              
                		
                  544.
                


                		
                  545.
                


                		
                  546.
                


                		
                  547.
                


                		
                  548.
                


                		
                  549.
                


                		
                  550.
                


                		
                  551.
                


                		
                  552.
                


                		
                  553.
                


                		
                  554.
                


                		
                  555.
                


                		
                  556.
                


                		
                  557.
                


                		
                  558.
                


                		
                  559.
                


                		
                  560.
                


                		
                  561.
                


                		
                  562.
                


                		
                  563.
                


                		
                  564.
                


                		
                  565.
                


                		
                  566.
                


                		
                  567.
                


                		
                  568.
                


                		
                  569.
                


                		
                  570.
                


                		
                  571.
                


                		
                  572.
                


                		
                  573.
                


                		
                  574.
                


                		
                  575.
                


                		
                  576.
                


                		
                  577.
                


                		
                  578.
                


                		
                  579.
                


                		
                  580.
                


                		
                  581.
                


                		
                  582.
                


                		
                  583.
                


                		
                  584.
                


                		
                  585.
                


                		
                  586.
                


                		
                  587.
                


                		
                  588.
                


                		
                  589.
                


                		
                  590.
                


                		
                  591.
                


                		
                  592.
                


                		
                  593.
                


                		
                  594.
                


                		
                  595.
                


                		
                  596.
                


                		
                  597.
                


                		
                  598.
                


                		
                  599.
                


                		
                  600.
                


                		
                  601.
                


                		
                  602.
                


                		
                  603.
                


                		
                  604.
                


                		
                  605.
                


                		
                  606.
                


                		
                  607.
                


                		
                  608.
                


                		
                  609.
                


                		
                  610.
                


                		
                  611.
                


                		
                  612.
                


                		
                  613.
                


                		
                  614.
                


                		
                  615.
                


                		
                  616.
                


                		
                  617.
                


                		
                  618.
                


                		
                  619.
                


                		
                  620.
                


                		
                  621.
                


                		
                  622.
                


                		
                  623.
                


                		
                  624.
                


                		
                  625.
                


                		
                  626.
                


                		
                  627.
                


                		
                  628.
                


                		
                  629.
                


                		
                  630.
                


                		
                  631.
                


                		
                  632.
                


                		
                  633.
                


                		
                  634.
                


                		
                  635.
                


                		
                  636.
                


                		
                  637.
                


                		
                  638.
                


                		
                  639.
                


                		
                  640.
                


                		
                  641.
                


              


            


            		
              2. Der züchtende Gedanke.
              
                		
                  642.
                


                		
                  643.
                


                		
                  644.
                


                		
                  645.
                


                		
                  646.
                


                		
                  647.
                


                		
                  648.
                


                		
                  649.
                


                		
                  650.
                


                		
                  651.
                


                		
                  652.
                


                		
                  653.
                


                		
                  654.
                


                		
                  655.
                


                		
                  656.
                


                		
                  657.
                


                		
                  658.
                


                		
                  659.
                


                		
                  660.
                


                		
                  661.
                


                		
                  662.
                


                		
                  663.
                


                		
                  664.
                


                		
                  665.
                


                		
                  666.
                


                		
                  667.
                


                		
                  668.
                


                		
                  669.
                


                		
                  670.
                


                		
                  671.
                


                		
                  672.
                


                		
                  673.
                


                		
                  674.
                


                		
                  675.
                


                		
                  676.
                


                		
                  677.
                


                		
                  678.
                


                		
                  679.
                


                		
                  680.
                


                		
                  681.
                


                		
                  682.
                


                		
                  683.
                


                		
                  684.
                


                		
                  685.
                


                		
                  686.
                


                		
                  687.
                


                		
                  688.
                


                		
                  689.
                


                		
                  690.
                


                		
                  691.
                


                		
                  692.
                


                		
                  693.
                


                		
                  694.
                


                		
                  695.
                


                		
                  696.
                


              


            


          


        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
    
      
        		
          [Pg iii]
        


        		
          [Pg iv][Pg v]
        


        		
          [Pg vi]
        


        		
          [Pg vii]
        


        		
          [Pg viii]
        


        		
          [Pg ix]
        


        		
          [Pg x]
        


        		
          [Pg xi]
        


        		
          [Pg xii]
        


        		
          [Pg xiii]
        


        		
          [Pg xiv]
        


        		
          [Pg xv]
        


        		
          [Pg 1]
        


        		
          [Pg 2]
        


        		
          [Pg 3]
        


        		
          [Pg 4]
        


        		
          [Pg 5]
        


        		
          [Pg 6]
        


        		
          [Pg 7]
        


        		
          [Pg 8]
        


        		
          [Pg 9]
        


        		
          [Pg 10]
        


        		
          [Pg 11]
        


        		
          [Pg 12]
        


        		
          [Pg 14]
        


        		
          [Pg 15]
        


        		
          [Pg 16]
        


        		
          [Pg 17]
        


        		
          [Pg 18]
        


        		
          [Pg 19]
        


        		
          [Pg 20]
        


        		
          [Pg 21]
        


        		
          [Pg 22]
        


        		
          [Pg 23]
        


        		
          [Pg 25]
        


        		
          [Pg 26]
        


        		
          [Pg 27]
        


        		
          [Pg 28]
        


        		
          [Pg 29]
        


        		
          [Pg 31]
        


        		
          [Pg 32]
        


        		
          [Pg 33]
        


        		
          [Pg 34]
        


        		
          [Pg 35]
        


        		
          [Pg 36]
        


        		
          [Pg 37]
        


        		
          [Pg 38]
        


        		
          [Pg 39]
        


        		
          [Pg 41]
        


        		
          [Pg 42]
        


        		
          [Pg 43]
        


        		
          [Pg 44]
        


        		
          [Pg 45]
        


        		
          [Pg 46]
        


        		
          [Pg 47]
        


        		
          [Pg 48]
        


        		
          [Pg 49]
        


        		
          [Pg 50]
        


        		
          [Pg 51]
        


        		
          [Pg 52]
        


        		
          [Pg 53]
        


        		
          [Pg 54]
        


        		
          [Pg 55]
        


        		
          [Pg 56]
        


        		
          [Pg 57]
        


        		
          [Pg 58]
        


        		
          [Pg 59]
        


        		
          [Pg 60]
        


        		
          [Pg 61]
        


        		
          [Pg 62]
        


        		
          [Pg 63]
        


        		
          [Pg 64]
        


        		
          [Pg 65]
        


        		
          [Pg 66]
        


        		
          [Pg 67]
        


        		
          [Pg 68]
        


        		
          [Pg 69]
        


        		
          [Pg 70]
        


        		
          [Pg 71]
        


        		
          [Pg 72]
        


        		
          [Pg 73]
        


        		
          [Pg 74]
        


        		
          [Pg 75]
        


        		
          [Pg 76]
        


        		
          [Pg 77]
        


        		
          [Pg 78]
        


        		
          [Pg 79]
        


        		
          [Pg 80]
        


        		
          [Pg 81]
        


        		
          [Pg 82]
        


        		
          [Pg 83]
        


        		
          [Pg 84]
        


        		
          [Pg 85]
        


        		
          [Pg 86]
        


        		
          [Pg 87]
        


        		
          [Pg 88]
        


        		
          [Pg 89]
        


        		
          [Pg 90]
        


        		
          [Pg 91]
        


        		
          [Pg 92]
        


        		
          [Pg 93]
        


        		
          [Pg 94]
        


        		
          [Pg 96]
        


        		
          [Pg 97]
        


        		
          [Pg 98]
        


        		
          [Pg 99]
        


        		
          [Pg 100]
        


        		
          [Pg 101]
        


        		
          [Pg 102]
        


        		
          [Pg 103]
        


        		
          [Pg 104]
        


        		
          [Pg 106]
        


        		
          [Pg 108]
        


        		
          [Pg 109]
        


        		
          [Pg 110]
        


        		
          [Pg 111]
        


        		
          [Pg 112]
        


        		
          [Pg 113]
        


        		
          [Pg 114]
        


        		
          [Pg 115]
        


        		
          [Pg 116]
        


        		
          [Pg 117]
        


        		
          [Pg 118]
        


        		
          [Pg 119]
        


        		
          [Pg 120]
        


        		
          [Pg 121]
        


        		
          [Pg 122]
        


        		
          [Pg 123]
        


        		
          [Pg 124]
        


        		
          [Pg 125]
        


        		
          [Pg 126]
        


        		
          [Pg 127]
        


        		
          [Pg 129]
        


        		
          [Pg 130]
        


        		
          [Pg 131]
        


        		
          [Pg 132]
        


        		
          [Pg 133]
        


        		
          [Pg 134]
        


        		
          [Pg 135]
        


        		
          [Pg 136]
        


        		
          [Pg 137]
        


        		
          [Pg 138]
        


        		
          [Pg 139]
        


        		
          [Pg 140]
        


        		
          [Pg 141]
        


        		
          [Pg 142]
        


        		
          [Pg 143]
        


        		
          [Pg 144]
        


        		
          [Pg 145]
        


        		
          [Pg 146]
        


        		
          [Pg 147]
        


        		
          [Pg 148]
        


        		
          [Pg 149]
        


        		
          [Pg 150]
        


        		
          [Pg 151]
        


        		
          [Pg 152]
        


        		
          [Pg 153]
        


        		
          [Pg 154]
        


        		
          [Pg 155]
        


        		
          [Pg 156]
        


        		
          [Pg 157]
        


        		
          [Pg 158]
        


        		
          [Pg 159]
        


        		
          [Pg 160]
        


        		
          [Pg 161]
        


        		
          [Pg 162]
        


        		
          [Pg 163]
        


        		
          [Pg 164]
        


        		
          [Pg 165]
        


        		
          [Pg 166]
        


        		
          [Pg 167]
        


        		
          [Pg 168]
        


        		
          [Pg 169]
        


        		
          [Pg 170]
        


        		
          [Pg 171]
        


        		
          [Pg 172]
        


        		
          [Pg 173]
        


        		
          [Pg 174]
        


        		
          [Pg 175]
        


        		
          [Pg 176]
        


        		
          [Pg 177]
        


        		
          [Pg 178]
        


        		
          [Pg 179]
        


        		
          [Pg 180]
        


        		
          [Pg 181]
        


        		
          [Pg 182]
        


        		
          [Pg 183]
        


        		
          [Pg 184]
        


        		
          [Pg 185]
        


        		
          [Pg 186]
        


        		
          [Pg 187]
        


        		
          [Pg 188]
        


        		
          [Pg 189]
        


        		
          [Pg 190]
        


        		
          [Pg 191]
        


        		
          [Pg 192]
        


        		
          [Pg 193]
        


        		
          [Pg 194]
        


        		
          [Pg 195]
        


        		
          [Pg 196]
        


        		
          [Pg 197]
        


        		
          [Pg 198]
        


        		
          [Pg 199]
        


        		
          [Pg 200]
        


        		
          [Pg 201]
        


        		
          [Pg 202]
        


        		
          [Pg 203]
        


        		
          [Pg 204]
        


        		
          [Pg 205]
        


        		
          [Pg 206]
        


        		
          [Pg 207]
        


        		
          [Pg 208]
        


        		
          [Pg 209]
        


        		
          [Pg 210]
        


        		
          [Pg 211]
        


        		
          [Pg 212]
        


        		
          [Pg 213]
        


        		
          [Pg 214]
        


        		
          [Pg 215]
        


        		
          [Pg 216]
        


        		
          [Pg 217]
        


        		
          [Pg 218]
        


        		
          [Pg 219]
        


        		
          [Pg 220]
        


        		
          [Pg 221]
        


        		
          [Pg 222]
        


        		
          [Pg 223]
        


        		
          [Pg 224]
        


        		
          [Pg 225]
        


        		
          [Pg 226]
        


        		
          [Pg 227]
        


        		
          [Pg 228]
        


        		
          [Pg 229]
        


        		
          [Pg 230]
        


        		
          [Pg 231]
        


        		
          [Pg 232]
        


        		
          [Pg 233]
        


        		
          [Pg 235]
        


        		
          [Pg 236]
        


        		
          [Pg 237]
        


        		
          [Pg 238]
        


        		
          [Pg 239]
        


        		
          [Pg 240]
        


        		
          [Pg 241]
        


        		
          [Pg 242]
        


        		
          [Pg 243]
        


        		
          [Pg 244]
        


        		
          [Pg 245]
        


        		
          [Pg 246]
        


        		
          [Pg 247]
        


        		
          [Pg 248]
        


        		
          [Pg 249]
        


        		
          [Pg 250]
        


        		
          [Pg 251]
        


        		
          [Pg 252]
        


        		
          [Pg 253]
        


        		
          [Pg 254]
        


        		
          [Pg 255]
        


        		
          [Pg 256]
        


        		
          [Pg 258]
        


        		
          [Pg 259]
        


        		
          [Pg 260]
        


        		
          [Pg 261]
        


        		
          [Pg 262]
        


        		
          [Pg 263]
        


        		
          [Pg 264]
        


        		
          [Pg 265]
        


        		
          [Pg 266]
        


        		
          [Pg 267]
        


        		
          [Pg 268]
        


        		
          [Pg 269]
        


        		
          [Pg 270]
        


        		
          [Pg 271]
        


        		
          [Pg 272]
        


        		
          [Pg 273]
        


        		
          [Pg 274]
        


        		
          [Pg 275]
        


        		
          [Pg 276]
        


        		
          [Pg 277]
        


        		
          [Pg 278]
        


        		
          [Pg 279]
        


        		
          [Pg 280]
        


        		
          [Pg 281]
        


        		
          [Pg 282]
        


        		
          [Pg 283]
        


        		
          [Pg 284]
        


        		
          [Pg 285]
        


        		
          [Pg 286]
        


        		
          [Pg 287]
        


        		
          [Pg 288]
        


        		
          [Pg 289]
        


        		
          [Pg 291]
        


        		
          [Pg 292]
        


        		
          [Pg 293]
        


        		
          [Pg 294]
        


        		
          [Pg 295]
        


        		
          [Pg 296]
        


        		
          [Pg 298]
        


        		
          [Pg 299]
        


        		
          [Pg 300]
        


        		
          [Pg 301]
        


        		
          [Pg 302]
        


        		
          [Pg 303]
        


        		
          [Pg 304]
        


        		
          [Pg 305]
        


        		
          [Pg 306]
        


        		
          [Pg 307]
        


        		
          [Pg 308]
        


        		
          [Pg 309]
        


        		
          [Pg 310]
        


        		
          [Pg 311]
        


        		
          [Pg 312]
        


        		
          [Pg 314]
        


        		
          [Pg 315]
        


        		
          [Pg 316]
        


        		
          [Pg 317]
        


        		
          [Pg 318]
        


        		
          [Pg 319]
        


        		
          [Pg 320]
        


        		
          [Pg 321]
        


        		
          [Pg 322]
        


        		
          [Pg 323]
        


        		
          [Pg 324]
        


        		
          [Pg 325]
        


        		
          [Pg 326]
        


        		
          [Pg 327]
        


        		
          [Pg 328]
        


        		
          [Pg 329]
        


        		
          [Pg 330]
        


        		
          [Pg 331]
        


        		
          [Pg 332]
        


        		
          [Pg 333]
        


        		
          [Pg 334]
        


        		
          [Pg 335]
        


        		
          [Pg 336]
        


        		
          [Pg 337]
        


        		
          [Pg 338]
        


        		
          [Pg 339]
        


        		
          [Pg 340]
        


        		
          [Pg 341]
        


        		
          [Pg 342]
        


        		
          [Pg 343]
        


        		
          [Pg 344]
        


        		
          [Pg 345]
        


        		
          [Pg 346]
        


        		
          [Pg 347]
        


        		
          [Pg 348]
        


        		
          [Pg 349]
        


        		
          [Pg 350]
        


        		
          [Pg 351]
        


        		
          [Pg 352]
        


        		
          [Pg 353]
        


        		
          [Pg 354]
        


        		
          [Pg 355]
        


        		
          [Pg 356]
        


        		
          [Pg 357]
        


        		
          [Pg 358]
        


        		
          [Pg 359]
        


        		
          [Pg 360]
        


        		
          [Pg 361]
        


        		
          [Pg 362]
        


        		
          [Pg 363]
        


        		
          [Pg 364]
        


        		
          [Pg 365]
        


        		
          [Pg 366]
        


        		
          [Pg 367]
        


        		
          [Pg 368]
        


        		
          [Pg 369]
        


        		
          [Pg 370]
        


        		
          [Pg 371]
        


        		
          [Pg 372]
        


        		
          [Pg 373]
        


        		
          [Pg 374]
        


        		
          [Pg 375]
        


        		
          [Pg 376]
        


      


    
  

OEBPS/2667904120909280743_cover.jpg
%rtebrttb E)hetgfcbe

Der mmm

jur

Macht

i






