
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Geschichte der Mathematik im Altertum in Verbindung mit antiker Kulturgeschichte

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Geschichte der Mathematik im Altertum in Verbindung mit antiker Kulturgeschichte


Author: Max Simon



Release date: May 14, 2020 [eBook #62131]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: German


Credits: Produced by Peter Becker and the Online Distributed

        Proofreading Team at https://www.pgdp.net




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GESCHICHTE DER MATHEMATIK IM ALTERTUM IN VERBINDUNG MIT ANTIKER KULTURGESCHICHTE ***



GESCHICHTE

DER

MATHEMATIK IM ALTERTUM

IN VERBINDUNG MIT

ANTIKER KULTURGESCHICHTE

VON

DR. MAX SIMON

HONORARPROFESSOR DER UNIVERSITÄT STRASSBURG


[image: ]


VERLAG VON BRUNO CASSIRER

BERLIN 1909



Theodor Reye



IN



DANKBARKEIT UND VEREHRUNG



GEWIDMET



Vorwort

Diese Schrift ist im wesentlichen eine Drucklegung der
Vorlesung, welche ich 1903 in Strassburg gehalten habe, nur der
Abschnitt über Babylon musste infolge der raschen Arbeit des
Spatens in Mesopotamien stark erweitert werden. Die Vorlesung
sollte der Ausführung des Satzes aus meiner Didaktik und Methodik
in Baumeisters Handbuch der Erziehungs- und Unterrichtslehre
dienen, dass, wie jeder Oberlehrer, so besonders der
Mathematiker möglichst allgemein gebildet sein müsse.

Für Ägypten hatte ich an Wilhelm Spiegelberg einen
stets bereiten Führer und Helfer, für Indien konnte ich mich
auf meinen langjährigen Freund Ernst Leumann stützen.
Beiden Herren hier meinen herzlichen Dank auszusprechen, möge
mir erlaubt sein.

Leider hat die Universitas litterarum Argentoratensis eine
empfindliche und schwer begreifliche Lücke, es fehlt der
Assyriologe, und so war ich hier auf mich selbst angewiesen,
da die Hoffnung sich zerschlug einen Kritiker in W.
Bezold zu finden, dessen höchst anziehende Monographie »Babylon
und Ninive« mich in dies Gebiet eingeführt hatte,
wie Ermans klassisches »Ägypten« in jenes.

Bei der Korrektur hat mich der Dozent der Philosophie
an der Universität Berlin Dr. E. Cassirer, der Verfasser
des Werkes »das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
Wissenschaft der neueren Zeit« freiwillig unterstützt, wofür ich
um so dankbarer bin als meine Augen nicht mehr die besten sind.



Meinem Schüler und jüngeren Freund Herrn Diplomingenieur
Ernst Frank bin ich für die mühsame und schöne
Federzeichnung Gudeas und eine ganze Anzahl Photographien
verpflichtet, aber die meisten Photographien hat mein langjähriger
Kollege der Maler und Zeichenlehrer Herr Chr. Kneer
in liebenswürdigster Weise mir geliefert.

Zum Schluss ist es mir Bedürfnis, der Verlagshandlung
Bruno Cassirer, für welche die Drucklegung dieses Werkes
mit ausserordentlicher Mühe verknüpft war, für ihre Sorgfalt
und Opferwilligkeit meinen Dank auszusprechen.


Strassburg i. E., Nov. 1908.




Max Simon






Meine Herren!



Die zusammenhängende Geschichte der Mathematik auf
strenger Grundlage ist einer der jüngsten Zweige unserer Wissenschaft;
sie datiert eigentlich erst seit dem grossen Werke Jean
Etienne Montucla's: Histoire des Mathématiques von 1758
oder richtiger vom 7. August 1799, an welchem Tage die beiden
ersten Bände der zweiten Auflage erschienen. Es liegt dies in
der Natur der Sache, eine Geschichtsschreibung setzt immer
einen gewissen Abschluss voraus, es müssen die ihrer Zeit treibenden
Gedanken — damals die Prinzipien der Infinitesimalrechnung
— ausgebeutet sein, sie müssen ihre treibende Kraft verloren
haben, um einer objektiven Darstellung Raum zu gewähren.
Ganz analog schrieb der Aristoteliker Eudemos sein leider
grösstenteils verlornes Geschichtswerk, als die Mathematik der
Pythagoreer und Platoniker ihre Kodifikation durch Eudoxos
und andere gefunden hatte. Man darf auch nicht vergessen,
dass die Weltgeschichte selbst erst Wissenschaft geworden ist,
seitdem am Ende des 17. Jahrhunderts Leibniz auf die Urkunde,
auf die Forschung in den Archiven als ihre Grundlage
hingewiesen hat.

So grossartig die Leistung Montuclas war, so hat doch nur
ein geringer Teil seiner Darbietungen die Kritik bestanden.
Einerseits war sein Plan zu gross für einen einzelnen Menschen
angelegt, er sollte nicht bloss Geometrie, Algebra, Infinitesimalrechnung
umfassen, sondern auch Astronomie, Mechanik und die bis
zur französischen Revolution zur Mathematik gezählten Disziplinen,
Optik, Nautik, Chronologie und Gnomonik. Dann aber sind erst
im 19. Jahrhundert die Quellen für die ägyptische, babylonische,
arabische und indische Mathematik erschlossen worden, und selbst
die Mathematik der Griechen und Römer erscheint uns heut in
ganz anderem Lichte. Der Neuhumanismus von den grossen
Philologen Friedrich August Wolf und Gottfried Hermann ausgehend,
schuf eine Schule von Philologen, ich nenne nur Diels,
Heiberg und Hultsch, welche mit einer vorher unbekannten Schärfe
und ungeahntem Erfolge die mathematischen Werke der Alten,
Euklid, Ptolemeus, Pappus, Heron, Archimedes, Vitruv etc.
edierten.

Der grosse Aufschwung, den das Interesse für Geschichte
der Mathematik im 19. Jahrhundert, besonders seit der Mitte
desselben, genommen, erklärt sich aber auch allgemeiner. Mit
Kants Kritik der reinen Vernunft setzt die kritische Strömung
ein, die in erster Linie das Geistesleben des 19. Jahrhunderts
beherrscht hat. Sie unterwarf sich durch Bolzano, Gauss, Kummer,
Weierstrass, auch die Mathematik und drängte dazu, alles
Überlieferte auf seine Wahrheit und seinen inneren Zusammenhang
zu prüfen.

Dazu kam dann die stärkere Betonung des geschichtlichen
Elements für die Ausbildung der Methode des mathematischen
Unterrichts. Er hat seine Geschichte und seine Koryphäen für
sich. Ich verweise auf die 2. Auflage meiner Didaktik und
Methodik des Rechnens und der Mathematik (München 1908).
Aber die Lehrer begriffen doch allmählich, wie die zahlreichen
l. c. erwähnten Programme, denen ich als neuestes das Programm
von Dr. M. Gebhart Ostern 1908 hinzufüge, beweisen, dass für
den Unterrichtserfolg der Einblick in das historische Werden
durchaus nötig sei. Denn der Einblick in das historische Werden
der Erkenntnis vermittelt zugleich das beste Verständnis für die
gewordene. Es sei hingewiesen auf E. Cassirer, das Erkenntnisproblem
in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit
Bd. I 1906, Bd. II 1908.

Für den Lehrer ist dieser Einblick ganz besonders wichtig,
weil nur die Geschichte Aufklärung gibt über die Schwierigkeiten,
welche der Geist bei der Bewältigung der einzelnen
Probleme zu überwinden hat. Dazu kommt noch ein anderer
Umstand, der für die Schule ganz besonders zu betonen ist, der
Hinweis nämlich auf den Zusammenhang aller Kulturarbeit, das
ist kurz auf die Einheit des menschlichen Geistes. Logarithmen
und Wahrscheinlichkeitsrechnung haben die Statistik und die
Sozialgesetzgebung geschaffen. »Die stille Arbeit des grossen
Regiomontan in seiner Kammer zu Nürnberg berechnete die
Ephemeriden, welche Kolumbus die Entdeckung Amerikas ermöglichten.«
(F. Rudio.)

Der kritische Geist des Jahrhunderts zeitigte noch eine
Blüte, die der historischen Forschung zugute kam, so wenig erfreulich
sie sonst ist. — Ich meine die Prioritätsstreitigkeiten,
wobei allerdings die historische Wahrheit nicht selten durch die
ebenfalls ganz moderne Ausbildung des Nationalitätsgefühls getrübt
wird.

Dazu kommt noch ein weiteres wichtiges und treibendes
Moment der historischen Forschung, das ist die nur historisch
zu begreifende Wandlung, welche die Begriffe im Laufe der Zeit
durchmachen, die Umwertung aller Werte, um mit Nietzsche zu
reden. Nehmen Sie z. B. den Funktionsbegriff, den wichtigsten
und weittragendsten von allen; Leibniz und die Bernoulli,
die diesen Begriff zuerst als einen selbständigen ausgeprägt haben,
nahmen das Wort von der gemeinsamen Bezeichnung der verschiedenen
Potenzen von x her und bezeichneten y als Funktion
von x, wenn ein analytischer Ausdruck, eine Gleichung vorlag,
durch welche die Änderung des y an die des x gebunden
wurde. Die Fourierschen Reihen, d. h. die nach dem sinus
oder cosinus der multiplen eines Argumentes x fortschreitenden
Reihen, welche eine einzige Darstellung für eine ganz willkürliche
Veränderliche lieferten, zwangen dann Dirichlet den Begriff
umzuprägen. Heute fasst man z. B. √﻿x nicht als Funktion von
x auf, wohl aber einen Dezimalbruch, dessen x-Stellen in x-Würfen
ausgewürfelt werden. Hierher gehört die ganze Lehre
vom Flächen- und Körperinhalt, sowohl die Flächenvergleichung
als die Inhaltsbestimmung krummlinig begrenzter Flächen, überhaupt
die ganze räumliche Messung. Noch Christoffel
stützte in seinen Vorlesungen die Lehre vom bestimmten Integral
darauf, dass das Integral den Flächeninhalt angibt. Er versprach
zwar an dieser Stelle immer den arithmetischen Beweis dafür,
dass Σ(yK∓1 yK) (xK∓1 xK) eine bestimmte Grenze habe gelegentlich
zu liefern, aber die Gelegenheit fand er nicht. Jahrhunderte
hindurch wurde die Integralrechnung Quadratur genannt,
heute wird umgekehrt der Flächeninhalt durch das bestimmte
Integral definiert. Der naive Mensch verbindet mit der Strecke
sofort ihre Länge, aber 1892 wurde diese Länge definiert als
die bestimmte transfinite Anzahl der Linienelemente. Und die
Lehre von den Polyedern und dem Eulerschen Satze! Welche
Wandlung hat da schon der Begriff Polyeder durchgemacht bis
C. Jordan und C. K. Becker den Zusammenhang mit der
Riemannschen Zahl p, dem Geschlecht der Abelschen Funktionen,
der Ordnung des Zusammenhanges erkannten. Und der Begriff
der Fläche, — man denke an die einseitigen Flächen Listings
und Möbius', ferner an die stetigen aber nicht differenzierbaren
Funktionen, ja an den Begriff der Geometrie selber, der sich in
den letzten 50 Jahren vollkommen verschoben hat. All diese
Entwicklungen können nur historisch oder gar nicht erfasst
werden.

Allmählich aber hat sich auch in weiteren Kreisen ein
reines Interesse an der historischen Forschung als solcher entwickelt.
Es gewährt eine hohe Befriedigung, das grosse Gesetz
der Kontinuität, das sich wie ein roter Faden durch alle menschliche
Geistesarbeit hindurchzieht und alle menschlichen Generationen
verknüpft, auch in der Mathematik blosszulegen und gewissermassen
diesen Faden aufzurollen.

Das Standardwerk des Säkulums ist das Riesenwerk Moritz
Cantors in Heidelberg, die Vorlesung über Geschichte der
Mathematik in 3 Bänden. Band 1 erschien 1880, Band 3 wurde
1899 fertig und noch ehe das Werk vollendet war, 1894, erschien
die 2. Auflage des 1. Bandes, 1901 schon die des 3. Diese
rasche Folge ist wohl der sprechendste Beweis dafür, wie sehr
das historische Interesse unter den Mathematikern erstarkt ist.
Das Werk Cantors ist eine staunenswerte Leistung und wird es
bleiben, auch wenn es ihm ergangen sein wird, wie seinem Vorgänger,
dem Montucla; die von diesem grossen Werke ausgehende
Einzelforschung wird vieles, ja sehr vieles was im Cantor
steht, berichtigen. Für indische, ägyptische, babylonische, hellenische
Mathematik ist diese verdienstliche Maulwurfsarbeit bereits
stark im Gange.

Wenn ich mich nun zu meinem Gegenstande wende, so ist
es klar, dass ich nicht mit der Erfindung der Mathematik beginnen
kann. Die Mathematik ist nie und nirgends erfunden
worden und wenn die Ägypter die Erfindung ihrem Gott Thot
zuschrieben, so ist damit auch nichts anderes gesagt. Mathematische
Vorstellungen sind ja keineswegs auf den Menschen
beschränkt; die Henne, die all ihre Küchlein, der Hirtenhund,
der alle Tiere seiner Herde kennt, haben Zahlvorstellungen. Die
Spinne, wenn sie ihr Netz anlegt, bedient sich ihres eigentümlich
gebauten Fusses, wie eines Masszirkels, die Bienen haben beim
Bau ihrer sechseckigen Zellen eine schwierige Maximumsaufgabe
gelöst. Ja selbst der Regenwurm dreht den Grashalm um und
schleppt ihn mit der Spitze voran in seine Röhre, und Proklus
erzählt uns, dass auch der Esel in gerader Linie auf sein Futter
ziele. Es ist eine lange durch ungezählte Jahrtausende fortgesetzte
und durch Vererbung erhaltene Arbeit, welche von den
dunkelsten Reaktionen auf Kontaktreiz etwa in den verschiedenen
Wimpern der Aktinien bis zur bewussten dreidimensionalen
Reaktion auf Tast- und Hautreiz führt und unsere Geometrie
geschaffen hat und fortwährend an ihr schafft.

Wie überall, so geht auch der geschichtlichen Mathematik
eine schier unendlich lange prähistorische Zeit voraus, in der die
wichtigsten Begriffe geschaffen werden: der des Masses, der Zahl,
der geraden Linie, des Abstands, der Richtung, des Winkels,
des Punkts, der Fläche, des Körpers etc.; in dieses Dunkel kann
höchstens die Sprachforschung einiges Licht bringen. Wir sehen,
dass die Masse überall vom eigenen Körper hergenommen werden,
von der Puruscha, der Menschenlänge der Inder, der Elle Mah
und Handbreite der Ägypter bis zum Fusse der Griechen, Römer
und Germanen. Die Finger, gelegentlich auch die Zehen bilden
die natürlichen Komplexe für die Zählung; 20, 10, 5 bilden die
Abschnitte. Wenn die Griechen die Ebene επιπεδον nennen, d. h.
das, worauf der Fuss steht, so können wir schliessen, wie sich
ihnen der mathematische Begriff Ebene aus dem der Ebenheit
entwickelt hat und ευθεια, was ich als die ohne Zeitverlust darauflosgehende
interpretiere und mit θυνω zusammenbringe, bezieht
sich auf die Gerade als kürzeste Verbindung, wie das lateinische
recta mit Richtung zusammenhängt. Sinnesreize, Sinneswahrnehmungen
sind es, aus denen sich die mathematischen Vorstellungen
entwickelten und man kann sich den Ursprung und
die Anfangsepoche der Mathematik gar nicht grobsinnlich genug
vorstellen. Die Mathematik, die Arithmetik wie die Geometrie
ist eine Experimentalwissenschaft bis Archimedes gewesen. Ja
sie ist es noch heute, man denke an die Seifenblasen und die
Gelatineflächen, die sich Kummer herstellte, an viele zahlentheoretische
Sätze Fermats und Eulers, an Gauss' Zahleninduktion;
und wenn man die Mathematik rubrizieren will, so gehört sie
historisch zu den Naturwissenschaften, wenn sie auch allmählich
mehr und mehr den Übergang zur reinen Geisteswissenschaft vollführt,
und grade die gegenwärtige, durch Veronese und Hilbert
gekennzeichnete Phase einen rein logischen Charakter trägt.

Wenn aber irgendwo der experimentelle Charakter der
Mathematik hervortritt, so ist es bei den Ägyptern, deren Mathematik
ganz und gar auf dem Wege des Experimentes zustande
gekommen ist. Heron aus Alexandrien, der Mechanikus, wie
ihn Proklus nennt, der grosse Feldmesser und Ingenieur, der
wahrscheinlich 100 v. Chr. gelebt hat, ist in Form und Inhalt
stark von altägyptischer Mathematik beeinflusst. In seinen 1903
von Schöne edierten Metrika sagt er: Nachdem die Körper,
welche ein bestimmtes Gesetz befolgen, gemessen sind, ist es
folgerichtig, auch die regellosen wie Baumstümpfe und Felsblöcke
zu besprechen, da einige berichten, dass sich Archimedes
dafür eine Methode ausgedacht hat. Falls nämlich jener
Körper leicht transportabel wäre, sollte man eine hinlänglich
grosse, vollkommen rechtwinklige Wanne machen, sie mit
Wasser füllen und den unregelmässigen Körper hineintauchen.
Es ist nun klar, dass soviel Wasser überfliessen wird, als jener
Körper enthält. Soweit Archimedes, und nun schlägt Heron vor,
den betr. schwer transportablen Körper mit Wachs oder Lehm
zu bestreichen und zwar so, dass er mit der Umhüllung zu einem
balkenförmigen Körper wird, dann den Lehm abzukratzen und
gleichfalls in Balkenform zu kneten.

Man sieht, wie äusserst wahrscheinlich es ist, dass Archimedes,
der in Alexandrien studiert hat, seine Formel über den
Inhalt der Kugel auf physikalischem Wege gefunden hat.

Diesen experimentellen Charakter hat nun die gesamte
Mathematik der Ägypter besessen, die ein Bauernvolk waren und
sind, deren ganze Natur eine durch und durch realistische war,
wie der Totenkultus und die Kunst bezeugen; waren doch ihre
Säulen Nachbildungen der Lotos und Papyrosstauden, ihr Fussboden
Nachahmung der Erde; ihr Leben nach dem Tode ganz
nach dem Diesseits gemodelt, von allem andern zu schweigen.

Handel und Verwaltung zwangen zur Ausbildung
der Rechenkunst. Der Handel wurde schon vor unvordenklicher
Zeit von Staats wegen getrieben; grosse Handelsexpeditionen nach
Punt (Somaliküste) und Kusch (Nubien) ausgesandt. Die Verwaltung
war bis aufs kleinste organisiert. Ein Heer von Hofbeamten,
ein Heer von Beamten der Lehnsbarone, sie ist in
China und in Deutschland nicht bureaukratischer gewesen. Wir
haben genug Denkmäler von dem Hochmut der Beamten und
dem selbstverständlich noch grösseren ihrer Schreiber. Die Feldmessung
aber und die Baukunst entwickelten die Geometrie.
Die Baukunst, die jene Denkmäler geschaffen, vor denen der
grosse Napoleon seinen Soldaten zurief: Songez que du haut
de ces monuments quarante siècles vous contemplent; und die
gewaltigen Kanäle, Stau- und Schleusenwerke und Nildämme,
die sich bis heute erhalten haben. Die Feldmessung aber
musste in hohem Ansehen stehen bei dem komplizierten auf den
Landbesitz gegründeten Steuersystem und dem hohen Werte des
schmalen Kulturstreifens längs des Niles. Herodot, dem wir die
erste Kunde von Ägypten verdanken, berichtet, dass Sesostris —
in dieser sagenhaften Figur hat sich die Erinnerung an 2 Pharaonen,
den mächtigen Pharao Sen-wos ret der XII. Dynastie etwa um
2200 und Ramses II erhalten — das Land in Quadrate geteilt
und wenn der Nil in seiner Überschwemmung Land ab- oder
angespült hatte, Nachmessungen der staatlichen Feldmesser stattfanden,
zum Zwecke der richtigen Steuerveranlagung. Daraus
ist dann schliesslich bei Strabo die Erzählung geworden, dass
das ganze Land, weil der Nil die Grenzzeichen jährlich fortgerissen
hätte, jährlich neu vermessen wurde.

Die historische, d. h. die auf Urkunden gestützte Zeit beginnt
mit den Ägyptern und Babyloniern. Wenn wir mit den
Ägyptern beginnen, so geschieht es nicht deswegen, weil wir heute
noch die Vorstellung haben, wie sie von den Griechen ausgehend
bis weit über die Mitte des 19. Jahrhunderts geherrscht hat, dass
die Mathematik sich von Ägypten aus auf die übrigen Völker
etwa wie eine Art Infektionskrankheit verbreitet habe. In seiner
Festrede von 1884 sagt Emil Weyr, der vor wenigen Jahren
verstorbene Wiener Mathematiker: »Es muss als feststehend angenommen
werden, dass jedes Volk in seinem Entwicklungsgange
schon durch praktische Bedürfnisse gezwungen war, sich
geometrische Kenntnisse anzueignen. Die Höhe dieser Kenntnisse
richten sich nach der Grösse der praktischen Bedürfnisse,
zu denen auch die religiösen gezählt werden müssen.«



Wie wesentlich, wie entscheidend diese letzteren z. B. für
die indische Mathematik gewesen sind, wusste Weyr selbst nicht,
als er die Worte aussprach.

Die Originalität der Ägypter ist gerade seit den letzten
30 Jahren keineswegs mehr unbestritten, in den letzten 30 Jahren
ist auf den uralten Kulturzusammenhang zwischen Ägyptern und
Babyloniern mehrfach hingewiesen worden, doch ist hier im einzelnen
noch alles unklar. Für die Wägekunst und die Messkunst
hängen die Ägypter direkt von Babylon ab. Die wunderbaren
Funde von Tel Amarna zeigten uns kürzlich, dass um die Zeit
des mittleren Reiches syrische Kleinkönige, die unter ägypt.
Oberhoheit standen, in Asien an ihren Hof babylonisch berichteten,
so etwa wie im 18. Jahrhundert unsere Gesandten französisch
berichteten. Und was das Alter betrifft, so ist das
ägyptische Papier, ja selbst das Leder nicht älter als die Ziegelsteine
Babylons. (Die neuesten Forschungen L. W. Kings für
Babylon [Chronicles Concerning early Babylonian Kings, 2. voll.
1907] und Eduard Meyers [Ägypten zur Zeit der Pyramidenerbauer,
Leipzig 1908] geben allerdings dem ägyptischen Staate
ein um mehrere Jahrhunderte höheres Alter.) Aber es gibt bis
jetzt kein anderes Volk, für das die historische Überlieferung
so wenig Lücken bietet wie das ägyptische. Erman in Berlin,
der durch seine und seiner Schule Arbeit eigentlich erst die
Ägyptologie auf wissenschaftliche Grundlage gestellt hat, sagt:
Von der Zeit des Königs Snofru bis Alexander dem Grossen
und von der griechischen Epoche her bis zum Einbruch der
Araber und von diesem wieder bis auf unsere Tage liegt eine
ununterbrochene Kette von Denkmälern und Schriftwerken vor,
die uns die Verhältnisse dieses Landes kennen lehren.

Über 6000 Jahre können wir die Geschichte dieses Volkes
und nur dieses verfolgen. Darum und nur darum beginne ich
mit den Ägyptern.



I. Kapitel.


Ägypten.



Ägyptische Geschichte.

Eine genaue ägyptische Chronologie existiert zurzeit nicht,
obwohl im letzten Dezennium, insbesondere durch die Ausgrabungen
der deutschen Orient-Gesellschaft unter Leitung von
Borchardt, wichtige Ansätze gewonnen sind. Nach dem Vorgange
des ägyptischen Priesters Manetho, der in griechischer
Sprache eine Königstafel gab, von der einiges erhalten ist, hat
man die Geschichte bis auf Alexander in 30 Dynastien geteilt.
Ich gebe hier die Epochen nach Ed. Meyer (Ägypt. Chronologie
1904, Nachträge 1907) und W. Spiegelberg, und zugleich
nach diesem die der Kunstgeschichte. Der ursprüngliche
Zustand in einer Zeit, die sich unserer Berechnung entzieht, ist
wohl der einer Besiedlung des Landes durch einzelne selbständige
Gaue gewesen; diese Gauverbände haben sich während des ganzen
Altertums erhalten. Aber sehr früh muss der Riesenstrom, der
nur durch vereinte Kräfte nutzbar zu machen war, namentlich
in Unterägypten ein straff zentralisiertes Reich geschaffen haben,
das bereits vor 4000 ein Kulturland war. Nach Meyer hat es
das ägyptische Kalenderjahr geschaffen, »das vom 19. Juli 4241
an 4000 Jahr unverändert in Ägypten bestanden hat, — das
älteste feste Datum, welches die Geschichte der Menschheit kennt.«
Der Tag ist durch den Heliakischen Aufgang des Sothis (Sirius)
festgelegt, denn das ägyptische Jahr mit 365 Tagen sollte mit
diesem Aufgang beginnen, und der verschob sich alle 4 Jahre
um einen Tag. Es folgten dann zwei politisch getrennte, religiös
und kulturell gleichartige Reiche, Unter- und Oberägypten, von
denen jenes die Fischer und Schiffer des Delta, dieses die Ackerbauer
des oberen Stromlaufs umfasste, bis etwa um 3400 Menes
von Thinis, mit Königsname vielleicht Namarê, Wahrheit eignet
dem Re, Unterägypten unterwarf und die beiden Reiche vereinigte.
Diese Vereinigung war eine wirtschaftliche Notwendigkeit;
die Ackerbauer Oberägyptens mussten sich die freie Ausfuhr
ihres Kornüberschusses in die Länder des Mittelmeerbeckens
sichern.

Die folgende Tabelle hat W. Spiegelberg seiner Vorlesung
über die ägyptische Kunstgeschichte vom Winter 1906|7
zugrunde gelegt und mir die Publikation gestattet. Als Zentren
der Frühzeit kamen neben Hierakonpolis (äg. Nechen) noch Buto
(äg. Pe) in Betracht sowie Abydos. Als Könige der Kunstblüte
des alten Stils sind Sahurê und Neweserrê zu nennen (Ausgrabungen
der deutschen Orient-Gesellschaft L. Borchardt; vergl.
Ed. Meyers, des um die ägypt. Chronologie hochverdienten
Forschers Vortrag: Ägypten zur Zeit der Pyramidenerbauer,
Leipzig, J. C. Hinrichs, 1908.) (Siehe Abb.)

Die Epochen der ägyptischen Geschichte und Kunst.




	I.

	Prähistorische Zeit.



	II.

	Frühzeit — Archaische Kunst. Etwa 3400–2900
v. Chr. Dynastie I–III.



	III.

	Altes Reich — Pyramidenzeit. Etwa 2900–2500
v. Chr.

1. Dynastie IV — Die Pyramidenerbauer Cheops,
Chephren und Mykerinos — Entwicklung des neuen
Stils.

2. Dynastie V — Blütezeit des neuen Stils. Kunstzentrum:
Memphis.

Erste Übergangsperiode — Dynastie VI–XI — Etwa
2500–2000 v. Chr. — Zerfall des Reiches in Gaustaaten.



	IV.

	Mittleres Reich — Der klassische Stil — Dynastie XII.
Um 2000–1800 v. Chr. — Sen-wosret (das Urbild
des Sesostris) und der Labyrintherbauer Amenemhet-Labares
(Moeris). Kunstzentrum: Fajum.

Zweite Übergangsperiode — Dynastie XIII–XVII. Um
1800–1580 v. Chr. — Hyksosherrschaft.



	V.

	Neues Reich — 1580–1100 v. Chr. Dynastie XVIII
bis XX.

1. Wiederbelebung des klassischen Stils — König Thutmosis
III. und Königin Hatschepsowet. Um 1560 bis
1470 v. Chr.

2. Blütezeit — Der freiere Stil. Beziehungen zu der
mesopotamischen und mykenischen Kunst. — Amenophis
II. III. Thutmosis IV. — Um 1470–1370
v. Chr.

3. Sonderkunst des Ketzerkönigs Chinatôn (= Amenophis
IV.) — Ausartung des freieren Stils. — Um
1375–1350 v. Chr.

4. Die Restauration — (Haremheb, Sethos I.).  Um
1313–1292 v. Chr.

5. Ramessidenkunst — (Ramses II.). Impressionistische
Richtung in der Architektur. — Um 1292–1100 v. Chr.

Dritte Übergangsperiode — Dynastie XXI–XXV. Um
1100–663 v. Chr.

Niedergang der Kunst und Beginn des Archaismus
unter der libyschen und äthiopischen Fremdherrschaft.
— Schischak. Kunstzentrum ist im ganzen neuen Reich
Theben, mit Ausnahme der Regierung des Chinatôn,
wo es El-Amarna ist.



	VI.

	Die Spätzeit — Um 663–532 v. Chr.

1. Saitenzeit — Dynastie XXVI. Psammetich, Amasis,
Archaismus und Renaissance. Blütezeit der Porträtkunst.
— Um 663–525 v. Chr.

2. Perserzeit — Verfall der Kunst während der persischen
Fremdherrschaft (Herodot). Kunstzentrum ist
Sais.


3. Letzte Blüte unter den letzten einheimischen Dynastien
— (XXVIII–XXX — Nektanebos) — 525–332
v. Chr. Kunstzentrum: Philä.



	VII.

	Hellenistische Zeit — Ausleben und Erstarren
der ägyptischen Kunst — 332 v. Chr.–395 n. Chr.

1. Ptolemäerzeit — 332–30 v. Chr.

2. Römische Kaiserzeit — 30 v. Chr.–395 n. Chr.
Zentrum der Kunst und Wissenschaft ist Alexandria.






Die ersten 6 Dynastien bilden das alte Reich, etwa von
3400–2500. Die Hauptstadt ist Memphis, gegründet vom Könige
Menes, dem Men Herodots, der lange völlig sagenhaft war, bis
vor kurzem sein Grab bei Negade in Oberägypten mit der Leiche
gefunden wurde. Das Grab, eine gewaltige Kammer aus Ziegelsteinen,
ist eine sogenannte Mastaba, ein arabisches Wort,
das eine grosse Bank bezeichnet. Das Grab, eine Nachbildung
des Palastes, ist vorbildlich geworden, aus ihm sind die Gräber
der Grossen und die Pyramiden, die Gräber der Könige, zunächst
die der dritten und vierten Dynastie, hervorgegangen. Die
Stufenpyramide von Sakkara (siehe Abb.) zeigt, wie sich die
Pyramide aus aufeinandergesetzten Mastabas entwickelt hat. Nur
durch ihre Höhe und Masse konnten die Gräber vor der Verwehung
durch den Wüstensand geschützt werden.

Vor der Scheintür in der westlichen Mitte, aus der der Tote
oder vielmehr seine Seele, der Ka, mit der Welt verkehren sollte,
waren die Opfersteine und später die Opfertempel, wo die Angehörigen
dem Ka ihre Gaben darbringen konnten. Die vollständige
Anlage des Königsgrabes zeigten die Funde Borchardts bei
Abusîr, der aus ihnen die Gräber der Könige der V. Dynastie, des
Sahurê und des Neweserrê rekonstruiert hat. Zuerst der Empfangsraum,
in den die Königsleiche aus dem Kahn getragen wird, dann
ein sehr langer gedeckter Gang, mit vielen Reliefs geziert, der zum
Totentempel führt, in dessen Hintergrund sich der Eingang in
die Pyramide, die Scheintür der Mastaba, befand. Die Pyramide
enthält viele Kammern und viele Kostbarkeiten, aber Statuen,
wie in den Mastabas, sind dort nicht gefunden worden. Die
vielen Kostbarkeiten entwickelten eine eigene Zunft der Gräberdiebe,
uns sind die Akten eines grossen Prozesses unter Ramses IX.
erhalten, und durch einen sonderbaren Zufall haben Northampton,
Spiegelberg und Newberry bei ihren Ausgrabungen in der Gräberstadt
(Nekropole) von Theben diese Akten verifizieren können
(excavations in the Theben necropolis, London 1908).

Aus Furcht vor den Dieben sind die Königsgräber später
in die schwer zugänglichen Felsentäler von Biban el Moluk gelegt,
deren Zugänge polizeilich überwacht wurden, trotzdem sind sie
geplündert worden.

Menes hat nach der Tradition die beiden Reiche Ober-
und Unterägypten vereinigt, aber die Verwaltung war noch lange
getrennt, es gibt zwei Silberkammern (Reichsbank), zwei Oberrichter
oder Vorsteher des Südens und des Nordens. Der König
trägt die beiden Kronen von Ober- und Unterägypten. Der König
ist zugleich Oberpriester, geniesst göttliches Ansehen, er ist Sohn
des Amon oder des Re, des Sonnengottes, ist Horus, d. h. Frühlingsgott.

Die Verwaltung ist aufs genaueste organisiert, das Land
ist in Gaue verteilt, denen Gaufürsten mit eigenem Hofstaat
vorstehen. Es ist die Zeit jugendlicher Kraft, des Erblühens
von Kunst und Wissenschaft, die Glanzzeit ist die der V. Dynastie;
riesige Tempelbauten, Mastabas, Steinkammern, dann die
Riesenpyramiden des Cheops, des Chephre und des Mykerinos;
sie fallen in die IV. Dynastie. Die Bautätigkeit tritt so in den
Vordergrund, dass die Prinzen den Titel eines Vorstehers der
Arbeiten des Königs tragen. Um den Syenit, das vorzügliche
Baumaterial, zu gewinnen, hat sich das Reich bis an die Katarakten,
bis nach Syene ausgedehnt. Aber nach der VI. Dynastie,
nach Pepi III. geriet die Königsmacht in Verfall. Die Gaugrafen
werden selbständig und erblich, im östlichen Delta um
Tanis setzen sich libysche Stämme fest. Schon zur Zeit Pepis
treten neben der Totenstadt, der Nekropole, von Memphis andere
Nekropolen auf, die Gaufürsten lassen sich in ihrer Heimat
begraben und viele Vornehme auch auf dem heiligen Boden von
Abydos neben der Grabstätte des Osiris. Es bildet sich dann
in Theben eine neue Dynastie heran, die in der XI. Dynastie
das Land vereinigt und es beginnt mit der XII. Dynastie das
mittlere Reich, dessen erster König Amenemhet I. gründlich
Ordnung stiftet. Es muss wirr genug in Ägypten ausgesehen
haben als Amenemhet das Land mit seinem Heere durchzog.
In der uns erhaltenen Inschrift des Chnemhôtep eines sehr hohen
Beamten heisst es: Damit er die Sünde vernichte, er, der wie der
Gott Atum glänzte, da musste er auch wieder herstellen, was er
zerstört fand. Er trennte eine Stadt von der anderen; er lehrte
jede Stadt ihre Grenze gegen die andere kennen und stellte ihre
Grenzsteine fest wie den Himmel auf. Er unterrichtete sich
über die Wassergebiete der einzelnen Städte aus dem was in
den Büchern stand und verzeichnete sie nach dem was in alten
Schriften stand, weil er die Wahrheit so sehr liebte.

Das mittlere Reich geht bis etwa 1800. Gewaltige Bauten an
Tempeln und Gräbern besonders in Theben, daneben auch nützliche
Arbeiten wie Nildämme und besonders das grosse Staubecken des
Mörissee, von Amenemhet III. Labares, dem Erbauer des
Labyrinths angelegt, das sich bis auf den heutigen Tag erhalten
hat und die Landschaft Fajum erst fruchtbar machte. Zum
ersten Mal wirkliche Eroberungskriege; Nubien, »Das elende
Kusch«, wird der Goldminen in seiner Wüste halber nach langem
Kampfe endgültig von Sen-wosret erobert, der im Herzen des
Landes bei Semneh die Grenzfestung anlegt; auch mit Syrien
und Arabien tritt Ägypten in Verbindung. Doch nach den
200 Jahren Blütezeit unter der XII. Dynastie zerrütten Thronstreitigkeiten,
dieser Krebsschaden aller orientalischen Länder,
ausgehend von den mächtigen Gaufürsten, das Land. Es erliegt
dem Ansturm semitischer Nomadenstämme, den Hirtenfürsten,
den Hyksos der Griechen, die von Nordosten her, von Suez
eindringen und zweifelsohne von den Gaufürsten unterstützt
werden.

Ihre Herrschaft nahm den Verlauf, den der Einbruch der
Mongolen in das Kalifenreich und den der Germanen in das
Römerreich genommen hat. Mit unwiderstehlicher Gewalt werfen
die Barbaren das zerrüttete Reich über den Haufen, schaffen
Ruhe und sehen dann, dass sie einen solchen Grossstaat zwar
erobern aber nicht verwalten können. Die alte Regierungsmaschine
arbeitet weiter und nur Garnisonen in den Grossstädten
erinnern an die Fremdherrschaft. Nach einigen Generationen
nivellieren sich die Fürsten und Vornehmen, und die
späteren Hyksoskönige sind so gut Ägypter wie die Nachkommen
Dschingis Khans gute Moslems wurden. Aber mit der Zivilisation,
die sie gewinnen, verlieren die Barbarenfürsten ihre Kraft und
so wurden die Hyksos allerdings nicht ohne Kampf nach etwa
300 Jahren von Theben aus durch Amose I. vertrieben.

Es beginnt das neue Reich, 1580–1100. Die Zeit der
Thutmosen und Ramessiden, Ägypten wird Weltmacht. Noch
der Urenkel des grossen Eroberers Thutmose III., Amenhôtep III.
herrschte über Nubien, Libyen, Ägypten, Arabien, Palästina und
Syrien, bis an den Euphrat und die Ramessiden behaupteten
dieses Reich noch gegen die mächtige semitische Grossmacht der
Chetafürsten. Aber das neue Reich ist ganz vom alten verschieden.
Der Feudaladel wird systematisch vernichtet, etwa wie
der französische durch Richelieu; es ist ein Militär- und Priesterstaat.
Libysche und semitische und hellenische Söldner schlagen
die Kriege; denn der ägyptische Bauer, tapfer wie jeder Bauer,
wenn er sein Eigentum schützt, ist für Eroberungskriege nicht
zu brauchen. Der König ernährt die Heere und die Priester,
alles Land, soweit es nicht den Göttern gehört, d. h. den Priestern,
die durch immer grössere Geschenke gewonnen werden, gehört
dem König, der es den Bauern gegen eine Abgabe von 20 %
des Ertrages vermietet. Aber in Wahrheit sind die Söldnerführer
und der Hohepriester mächtiger als der König. Es ist die bekannte
Verbindung von Thron und Altar, wobei gewöhnlich dem
Altar der Löwenanteil zufällt.

Sehr lehrreich ist hierfür der grosse Papyrus Harris,
über den uns Erman, Berl. Ber. XXI, 1903, aufgeklärt hat.
Man glaubte vorher, dass es sich um ins Ungeheuerliche gehende
Schenkungen Ramses III. an die Tempel handle, E. hat gezeigt,
dass es sich um eine für die Begräbnisfeier dieses Königs in
grösster Eile zusammengestellte Lobschrift handle, und dass die
sogen. Geschenke die Bestätigung des Tempelbesitzes durch den
König bedeuten. Aber wir erfahren auch, dass dieser Besitz
mässig geschätzt ein Zehntel des ganzen Landes umfasste. Insbesondere
war der Besitz und damit die Macht der Priester des
Amon zu Theben ins Riesenhafte angeschwollen, daneben Heliopolis,
äg. On, mit dem Tempel des Atum, der Abendsonne, und
Memphis mit dem Tempel des Weltschöpfers Ptah.

Ich füge hier gleich einiges über die Religion und den
Kultus an. Das ursprüngliche Negervolk hatte Fetischdienst,
jeder Ort und Gau seinen Lokalgott, wie z. B. das Seenland
Fajum den in Krokodilsgestalt verehrten Sokk. Mit dem Eindringen
der sehr stark religiös veranlagten Semiten wurden aus
den Fetischen im wesentlichen Lichtgötter, insbesondere wird die
Sonne Gegenstand der Verehrung, bald als Abendsonne Atum,
als Frühlingssonne Horus, als Mittagssonne Rê, als sich stetig
erneuerndes Gestirn Osiris, als Lebenspenderin Amon. Mit der
straffen Zentralisation des Reiches zentralisierte sich auch der
Olymp, die Hausgötter der Dynastien wurden Herrscher in der
Götterwelt, und werden mehr und mehr zu einer Gottheit, im
wesentlichen die Sonne. Am frühesten sind Amon und Rê zum
Amon-Rê verschmolzen. Längst musste die Geheimlehre der
Priester monotheistisch gewesen sein, als Amenophis IV. sich
entschloss, alle Machtmittel des Königs daran zu setzen, den
Monotheismus zur Volksreligion zu machen. Zweifelsohne haben
politische Motive mitgewirkt, der König erkannte die Gefahr,
welche die Macht der Amonspriester zu Theben für die Dynastie
barg, und versuchte sie zu brechen. Mit wahrhaft fanatischem
Eifer bekämpfte er den Dienst des Amon, aus allen Denkmälern
tilgte er den verhassten Namen, seinen eignen Namen, der Amon
enthielt, änderte er in Chinatôn, »Verkörperung der Sonnenscheibe«,
und seine Residenz verlegte er aus Theben nach El-Amarna.
Ebendort wurde 1888 von Arabern seine Korrespondenz
mit den asiatischen Tributfürsten in Keilschrift auf Tontäfelchen
gefunden, sie bewies, dass er es vorzog, Jerusalem
dem Ansturm der Chabiri (Hebräer) preiszugeben und das Anwachsen
der Chetamacht zu dulden als seine Truppenmacht
für die Durchführung der religiös-politischen Revolution zu
schwächen.

Die Macht des Chetareiches ist es wohl auch gewesen,
welche bald nach Chinatôns Tode den energischen Haremheb
bewog, seinen Frieden mit den Priestern zu machen und den
alten Zustand rücksichtslos wieder herzustellen. Er ermöglichte
es so seinen Nachfolgern Sethos I. und Ramses II. den Kampf
mit den Cheta mit Erfolg aufzunehmen. Der Kult der Götter
war ein Herzensbedürfnis des Volkes, im Opferzeremoniell steht
der König, der der eigentliche Hohepriester ist, obenan, wie es
denn überhaupt anfänglich ein Laienpriestertum der hohen Beamten
gab, neben dem aber auch eine eigene Priesterkaste
stand, die später den Kult ausschliesslich leitete. Der Gott bewirtet
das Volk und ein grosser Teil der Einkünfte der Priesterschaft
ging für Brot und Bier zur Speisung des Volkes an den
Festen auf, wie uns die zahlreich erhaltenen, sehr detaillierten
Tempelrechnungen beweisen. Bei Erman findet man S. 388 die
Beschreibung und S. 389 die Abbildung des grossartigen Tempels
der Sonnenscheibe von Tell el Amarna.

Etwa ein Jahrhundert nach der Zeit Ramses III., der als
der letzte das Weltreich im vollen Umfang besass, nahm der
Hohepriester von Theben den Thron ein, um 100 Jahre später
dem gewaltigen Scheschonk (Schischak), dem Führer der libyschen
Söldner Platz zu machen. In den Kämpfen, die das Reich zerrütten,
beginnt der Vorstoss oder Rückstoss der Assyrer, nur
noch einmal von 625–525 bis auf Kambyses gelingt es der
libyschen Dynastie, Psammetich, Nekao, Amasis, aus Herodot uns
wohlbekannt, eine kurze Blüte ägyptischer Kultur, die absichtlich
an das alte Reich anknüpft, herbeizuführen. Dann wird Ägypten
persisch und wird mit Persien von Alexander dem Grossen erbeutet.
Nach dessen Tode regiert 300 Jahre lang die Diadochenfamilie
der Ptolemäer. Die hellenistische Kultur dringt ein, berührt
aber nur die Vornehmen, unter Kleopatra wird 30 v. Chr.
Ägypten römische Provinz. Die Kultur dieser Zeit verwächst
mit der griechisch-römischen als hellenistische.



Ägyptische Sprache und Schrift.

Die ägyptische Sprache gilt heute als verwandt mit dem
Semitischen, dem Arabischen, Babylonischen und Hebräischen.
Wir können sie verfolgen von 4000 v. Chr. bis 1650 n. Chr.
Wir unterscheiden:

1. Das Altägyptische, die Sprache der Pyramidentexte, die
als gelehrte Literatursprache bis in die römische Zeit
unter Kaiser Decius fortlebt.

2. Die Volkssprache des mittleren und neueren Reiches,
das Neuägyptische.

3. Das Demotische, die Volkssprache der griechischen Zeit.

4. Das Koptische, die Sprache der christlichen Ägypter.

Das Demotische knüpft unmittelbar an das Altägyptische
an. Das Koptische zeigt zwar grosse lautliche Veränderungen
durch den Einfluss des Griechischen, gewährt aber generaliter
die beste Hilfe für die Entzifferung des Altägyptischen, denn
die ersten drei Sprachen wurden ohne Vokale geschrieben.

Hinsichtlich der Schrift sind 4 Epochen zu konstatieren.

1. Die Periode der Hieroglyphen, welche von 4000 v. Chr.
bis 250 n. Chr. reicht, obwohl in den letzten 1000 Jahren
nur noch zu dekorativen Zwecken, wie Tempelinschriften
und feierlichen Urkunden.

2. Die Periode der hieratischen Schrift, welche die Periode
der Hieroglyphen von 2500, von der XI. Dynastie an,
begleitet bis zu Psammetich. Sie hat sich aus Abkürzung
der Hieroglyphen entwickelt. Sie ist die Geschäftssprache
und Schrift und aus ihr entwickelt sich:



3. Die demotische Sprache und Schrift, welche dann aber,
als nach Diokletian die ägyptische Religion dem Christentum
erlag, durch

4. die koptische Schrift verdrängt wurde, die griechisch ist,
bis auf einige Zeichen, die demotisch blieben, weil sie
Laute bezeichnen, die das Griechische nicht hat. Das
Koptische ist eine tote Sprache, es erlag dem Arabischen.
Um die Mitte des 17. Jahrhunderts, genauer noch 1673
starb der nachweislich letzte Mann der Koptisch sprach,
der 80jährige Muallim Athanasios. Nur noch im koptischen
Kultus hat es sich als Sprache der koptischen
Bibel gehalten, wie etwa das Latein in der katholischen
Kirchensprache.



Ägyptische Kultur.

Meine Herren! Mit der Schätzung der ägyptischen Kultur
ist es seltsam gegangen. Im ganzen Kulturgebiet des Mittelmeeres
stand ägyptische Weisheit seit der Zeit der Hellenen bis
in die Mitte des 19. Jahrhunderts im höchsten Ansehen, während
ihre Kunst als seltsam und barbarisch gering geschätzt wurde.
Die geheimnisvolle Weisheit der Priester, die vielen Inschriften
in der wunderbaren Bilderschrift der Hieroglyphen — vielleicht
ein griechisches Wort, das Einmeisselung in den heiligen Stätten
bedeutet —, die unentzifferbaren Papyrosrollen, der einzig dastehende
Totenkult, alles das trug dazu bei, den Gedanken an
tief verborgene geheimnisvolle Weisheit zu erwecken. Welchen
Eindruck Ägypten auf die Hellenen gemacht, erfahren wir aus
Herodot, der ersten und der besten alten Quelle. Er, der
Ägypten etwa um die Mitte des 5. Jahrhunderts bereiste, schreibt:
Wie der Himmel bei ihnen von sonderlicher Art, wie ihr Strom
eine andere Natur hat, als die übrigen Flüsse, so sind auch fast
alle Sitten und Gebräuche der Ägypter entgegengesetzt der Weise
der anderen Menschen. Bei ihnen sitzen die Weiber auf dem
Markt und handeln, die Männer bleiben zu Hause. Lasten tragen
die Männer auf dem Kopf, die Frauen auf den Schultern. Ihre
Notdurft verrichten sie in den Häusern, die Speisen aber nehmen
sie auf der Strasse zu sich und sagen dazu: Im Verborgenen
müsse man tun, was unziemlich sei, aber notwendig, öffentlich
aber, was nicht unziemlich sei etc.

In jeder Hieroglyphe sah man ein Bild oder Symbol irgend
eines tiefen Gedankens und suchte sie wie einen Rebus zu erraten.
So las der bekannte viel wissende Jesuit Athanasius
Kircher, der von 1601–1680 lebte und die Laterna magica
u. a. erfunden hat, die sieben Zeichen:


[image: ]


welche in Wahrheit autkrtr heissen und den Titel αυτοκρατως, Selbstherrscher,
bezeichnen, der den Titel Imperator des römischen
Kaisers wiedergibt, in folgender Weise: Osiris ([image: Symbol] = a) ist Urheber
der Fruchtbarkeit und aller Vegetation, ([image: Symbol] = u). Seine
Zeugungskraft ([image: Symbol] = tk) zieht aus dem Himmel ([image: Symbol] = r)
der heilige Mophta ([image: Symbol] = tr[*]) in sein Reich, und in einem
andren Falle las Kircher die 17 Buchstaben kasrs Tmitins sbsts
d. h. Kaiser Domitianus Sebastos so: Der wohltätige Vorsteher
der Zeugung der im Himmel vierfach mächtige übergibt durch
den wohltätigen Mophta die luftige Feuchtigkeit an den Amon,
der in der Unterwelt mächtig ist und durch seine Statue und
geeignete Zeremonien veranlasst wird, seine Macht auszuüben.
Kircher hat übrigens um die Kenntnis des Koptischen wirkliche
Verdienste. Er hat zuerst das Koptische als die altägyptische
Volkssprache bezeichnet (lingua aegyptiaca restituta 1645).
Während Kircher metaphysische und theosophische Spekulationen
in die Hieroglyphen hineinlas, fand der Abbé Pluche meteorologische
Beobachtungen in ihnen und ein Anonymus sogar Davidische
Psalmen.


[*] Der Löwe ist ein spätes Zeichen, das eigentlich dazu dient, r und l,
die in alter Zeit das gleiche Zeichen haben, zu unterscheiden.


Meine Herren! Sie können sich denken, dass durch solche
Spielereien die ganze Beschäftigung mit Hieroglyphen in Verruf
kam und wir blieben für die wirkliche Kunde von Ägypten auf
die griechischen Quellen, insbesondere auf Herodot, Eusebios,
Horapollo, Plutarch, Diodor und die jüdischen Erzählungen in
der Bibel angewiesen. Das wurde mit einem Schlage anders, als
Napoleon im Jahre 1798 seinen Zug nach Ägypten unternahm,
um von da aus die Engländer in Indien zu bedrohen. Grossartig
wie der Plan und der Mann nahm er einen ganzen Stab
hervorragender Gelehrten unter Vorsitz von Fourier mit, die
mit der Erforschung des Landes beauftragt wurden, für welche
Napoleon durch des Mathematikers Karsten Niebuhrs Reise
in Arabien (voyage en Arabie) 1761–67 angeregt worden war.
Sie haben ihre Aufgabe glänzend gelöst und ihr grosses Material
in der description de l'Egypte, dem Fundament der Ägyptologie,
niedergelegt. Statt der wenigen nach Rom und Byzanz verschleppten
Inschriften lag jetzt eine Fülle von Texten vor und
die Entzifferung wäre, wenn auch langsam, gelungen, wie die
der Keilschriften Assyriens gelungen ist, auch ohne den glücklichen
Zufall des Fundes von Rosette.

»Im August 1799, als die Lage des französischen Heeres
schon recht misslich war, fand man beim Ausheben von Schanzen
im Port St. Julien (Raschêd), 7,5 km N. W. von Rosette in
der Nähe der westlichen Nilmündung eine schwarze Granittafel,
deren Vorderseite mit drei Inschriften bedeckt war. Die oberste
in Hieroglyphen, die mittlere in der ägyptischen Volksschrift
zur Zeit der Ptolemäer, dem Demotischen, und die unterste in
griechischer Schrift und Sprache. Im griechischen Text stand:
Man solle dieses Dekret der Priester von Memphis zu Ehren des
Königs (Ptolemäus Epiphanes, 196) in heiliger Schrift, in Volksschrift
und in griechischer schreiben. Es war also kein Zweifel,
dass die beiden ägyptischen Texte des Steines von Rosette die
Übersetzung des Griechischen enthielten. In dem Dekret war
mehrfach von König Ptolemäus die Rede, es war unwahrscheinlich,
dass für diesen fremden Namen die Hieroglyphen als Symbolik
dienen sollten. Die Vermutung lag nahe, dass die Hieroglyphen
eine Lautschrift seien.«



Sie wurde 1816 von dem grossen englischen Physiker
Thomas Young ausgesprochen, welcher an der durch die
Kapitulation von Alexandria 1801 nach England gesandten Tafel
i, n, p, t, f entzifferte und unabhängig von ihm kam der junge
französische Gelehrte Jean François Champollion-le
Jeune auf den gleichen Gedanken. Champollion muss als der
eigentliche Entzifferer der Hieroglyphen angesehen werden. Wer
sich genau für ihn und seine Taten interessiert, findet alles denkbare
Material in dem höchst fesselnden Werke von H. Hartleben:
Champollion, sein Leben und sein Werk 1906, in dem
mit der ganzen liebevollen Sorgfalt, deren nur eine Frau fähig
ist, und mit glänzendem Erfolg in vieljähriger unermüdlicher
Arbeit alle überhaupt beschaffbaren Urkunden verwertet sind.
Dass Young und Champollion Vorläufer hatten, ist selbstverständlich,
so erwiesen sich z. B. die Angaben des Kirchenvaters
Clemens Alexandrinus über das altägyptische Schriftsystem
bedeutend zuverlässiger als die des Herodot und Diodor.
Ganz bedeutend muss der Däne Georg Zoëga hervorgehoben
werden, der sich von 1783 an mit Hieroglyphik beschäftigte.
Zoëga, geschulter Philologe, — er war der Lieblingsschüler des
berühmten Göttinger Philologen Ch. G. Heyne —, hat den
Lautcharakter der Hieroglyphen erkannt. Er hat vermutet, dass
der Ring: [image: Symbol], die alphabetisch geschriebenen Namen des
Königs und der Königin umschlösse und was die Hauptsache
war, er hat die ägyptische Kunst richtig beurteilt. Winckelmann
hatte die ägyptische Kunst als völlig stabil hingestellt.
Demgegenüber zeigte Zoëga, dass es in ihr Entwicklung, Blüte
und Verfall gibt, kurz Bewegung. Heute wissen wir, dass das
alte Reich eine Zeit der Entwicklung durchmachte von kühner,
aber technisch unvollkommener Nachahmung der Natur aufsteigend
bis zu Meisterwerken wie: »der Dorfschulze, der Schreiber«,
und der gewaltigen Sphinx', das Abbild der vollen Majestät
des Königs (siehe Abbild.). Auf diese Zeit folgte ein Beharren
und ein Stabilwerden im mittleren Reich, ein Verfall in der
Hyksosperiode, bis dann im neuen Reiche die neue grossartige
Kunstepoche herbeigeführt wurde dadurch, dass die aus dem
Verkehr mit Syrien und Babylonien gewonnenen neuen Motive
der Eigenart des ägyptischen Volkes gemäss entwickelt wurden.
In dem Werke von H. Hartleben finden Sie, meine Herren, wie
Champollion von frühester Jugend an die Entzifferung des ägyptischen
Geheimnisses als sein Lebensziel erkannte und wie unentwegt
er diesem Ziel trotz Krankheit und Not nachgestrebt.
Von besonderem Einfluss ist das Interesse, das Fourier, der Verfasser
der Théorie de la Chaleur, dem genialen Knaben entgegenbrachte,
der 12jährig im Herbst 1802 dem Präfekten von Grenoble
durch den älteren Bruder, den ebenfalls bedeutenden Gelehrten
Jacques vorgestellt wurde. Aber wir sehen aus dem Buche
auch, wie gross die Arbeit, wie mannigfaltig die Schwankungen
und Irrtümer waren, bis es 1822 Champollion gelang, die grundlegenden
Sätze auszusprechen:

1. Die drei altägyptischen Schriftformen, Hieroglyphen,
Hieratisch, Demotisch, stellen im Grunde dasselbe einheitliche
System dar.

2. Das System besteht aus einem Gemisch von etwa 19 teils
»figurativer«, teils »symbolischer« Zeichen.

Champollion ging wie Young vom Stein von Rosette aus.
Dort kam an der Stelle, wo der griechische Text von Ptolemäus
spricht, derselbe Ring vor, den man von den Bildern der Tempel
neben dem Haupt des durch die Doppelkrone bezeichneten Königs
her kannte und in diesem Ring [image: Symbol] finden sich die Zeichen:


[image: ]





[image: ]


Champollion hatte bemerkt, dass auf einem Obelisken aus Philä,
der wichtigen Grenzstadt in Unterägypten, neben demselben
Königsring ein anderer stand, der 5 von den Zeichen des ersten
Ringes enthielt. Aus der griechischen Inschrift an der Basis des
Obelisken liess sich entnehmen, dass es der Name Kleopatra sei
und er musste es sein, denn von den drei in der Königsfamilie
üblichen Frauennamen: Arsinoe, Berenike, Kleopatra enthält nur
der letzte 5 Buchstaben, die auch in Ptolemäus vorkommen. So
wurden die Zeichen für die Laute a, e, l, m, o, p, r, s, t gefunden
und bald fand Champollion Bestätigungen, die ihn weiter
führten, so an dem Königsnamen Aleksentros, id est Alexander.
Dazu kam dann bald als der schlagendste Beweis, dass, wenn
man nach dieser Deutung Worte las, die phonetisch geschrieben,
hinter denen aber, was sehr häufig ist, ein Deutungszeichen stand,
wie z. B.

[image: Symbol] Eh und: [image: Symbol]

erp, man auf wohl bekannte koptische Worte ehe der Ochse und
erp, der Wein stiess.

Diese Determinative oder Deutungszeichen waren unentbehrlich
und wurden immer zahlreicher. Dieselben beiden Zeichen
[image: Symbol] konnten noch bedeuten: Weinen, dann war ein tränendes
Auge dahinter [image: Symbol]; Feld, dann war ein Markstein dahinter,
wenn es Strick bedeutete [image: Symbol]. Wenn es Loben, Preisen,
Rufen, kurz einen Ausruf bedeutete, ein sitzender Mann, wenn
es Bedrohen, Bedrängen bedeutet, ein bewaffneter Arm: [image: Symbol],
der überall vorkommt, wo Energie ihren Ausdruck findet. Es
sind diese Determinative Überreste der ältesten Zeit, wo die
Hieroglyphen wirklich Bilderschrift war, wie es die chinesische
Schrift noch heute ist. — Ich nehme als Beispiel die Hieroglyphe
[image: Symbol] per das Haus, der rohe Grundriss eines Hauses,
wie es noch heute der ägyptische Bauer bewohnt. Aber das
Zeichen für Haus der ältesten Zeit wurde im Laufe der Zeit
zum Zeichen der Silbe per. Dies kann dann sehr verschiedenes
bedeuten: [image: Symbol] hinausgehen, [image: Symbol] hineingehen.

Als Champollion 1832 schon 10 Jahre nach seiner Entdeckung
starb, war es ihm gelungen, das ganze Schriftsystem
der Hieroglyphen zu entziffern. Dieser eine Mann hatte in einem
Jahrzehnt das grosse Rätsel gelöst und ein ganzes Volk wieder
in die Weltgeschichte eingeführt.

Nach den Hieroglyphen wurde die hieratische Schrift entziffert,
die Priesterschrift, in der die meisten Papyri geschrieben
sind, und die aus Zusammenziehung der Hieroglyphen, sogenannten
Ligaturen, entstanden, sich zu jener verhält, wie unsere
Schreibschrift zur Druckschrift und nach dieser von Brugsch das
Demotische. Es konnte eine ägyptische Grammatik geschrieben
werden, ägyptische Literatur gelesen werden und eine glänzende
Bestätigung erhielten die Arbeiten der Ägyptologen als Lepsius,
der 1842 die berühmte, so erfolgreiche, sogenannte preussische
Expedition geleitet hatte und die Gräber des alten Reiches aufgedeckt
hatte, 1867 auf dem Trümmerfelde der alten Stadt Tanis
eine andere Trilingue fand, von sehr bedeutender Länge und
ganz vollkommen erhalten: Das Dekret von Canopus, das sich
auf eine Kalenderverbesserung bezog.

Aber als nun die ägyptische Literatur entziffert war, machte
sich zunächst eine grosse Enttäuschung geltend. An Stelle der
erwarteten tiefsinnigen Weisheit fand man eine wirre Mythologie,
aus der nur die schon durch Plutarch, de Iside, bekannten Gestalten
des Osiris, der Isis, des Seth oder Typhon, und des Horus
oder besser Hor deutlicher sich abhoben. Man lese Erman
S. 365 ff. Daneben Haarspaltereien, wie etwa die rabbinischen
Untersuchungen über die Jakobsleiter, Zaubersprüche und eine
tolle Dämonologie. Die Papyri entpuppten sich meist als Schülerhefte
oder als Briefe, die zum Unterricht geschrieben waren und
etwas mehr Inhalt boten eigentlich nur die Totenbücher, buchstäblich
Reisehandbücher für den Ka, die Seele des Verstorbenen,
auf seiner Reise in das Reich des Osiris, in die Totenwelt.

Die Medizin, die Herodot solchen Respekt einflösste, lernten
wir aus dem grossen Papyrus Ebers kennen, eine ausserordentliche,
reiche Sammlung von Rezepten, deren vornehmster Bestandteil
Kot der verschiedenartigsten Tiere, überhaupt die ekelerregendsten
Elemente sind. Beiläufig gesagt ist auch für die
mathematische Tradition die Bemerkung nicht unwichtig, dass
ein Teil dieser Rezepte noch heute unverändert einen Bestandteil
der Volksapotheke in Europa bildet. — So schlug denn die Ehrfurcht
in ihr Gegenteil um. Man unterschätzte die ägyptische
Wissenschaft, wie man sie überschätzt hatte. Aber etwa seit
1880 trat eine Wandlung ein, die genaue Detailforschung, gefundene
Briefe, Rechnungen, Steuerquittungen, Prozessakten
zeigten, dass man es mit einer seit 4000 v. Chr. grossartig
organisierten Verwaltung und mit einem ausserordentlich klaren
und verständigen Volke zu tun hatte. In die Geschichte, in die
Mythologie kam Licht, Lyrik, ein reicher Märchenschatz, wie ihn
noch heute die Fellah lieben; auch die Kunst zeigte sich zum
Teil auf erstaunlicher Höhe. Vergl. die kurze Kunstgeschichte
von W. Spiegelberg. Man denke an die Statuen des Pepi
und Ramses II., die herrlichen Statuen von Gizeh im Louvre etc.
Ferner an Architekturwerke, Meisterwerke, wie die Tempel von
Karnak und Luxor. Papyri, wie die älteren, auf Leder geschriebenen,
z. B. der Papyrus Prisse, zeigten wirklich hohe
Weisheit auf ethischem Gebiet 2500 v. Chr. Ausserordentlich
früh war das Barbarentum, wie Menschenopfer, Tötung der Frauen
und Sklaven, die es bei den Griechen noch im Homerischen
Zeitalter gab, abgeschafft. Auch die Stellung der Frau zeigt
die ethische Reife, sie war weit höher als bei irgend einem
orientalischen Volke, vielleicht die Hebräer ausgenommen, selbst
der Adel der Herkunft richtet sich nach der Mutter. Wir haben
Kunde von der bedeutenden Rolle, welche z. B. Tye, die Mutter
des Chinatôn, spielte, deren wundervoller Goldschmuck vor kurzem
gefunden wurde, wir wissen von der zwanzigjährigen kraftvollen
Regierung der Hatschepsowet, der Mutter des grossen Thutmosis
III., welche u. a. eine grosse und erfolgreiche Expedition
nach Punt sandte und dort ihre Statue aufstellen liess. Die
Ehe war sehr früh im wesentlichen monogamisch, und das Familienleben
ausserordentlich innig. Vielleicht hat die Schwesterehe
der Ägypter zu dieser Wertung der Frau beigetragen. Anfänglich
Sitte der Vornehmsten, wohl um Erbteilungen zu vermeiden,
verbreitete sie sich rasch über das ganze Land, und die
Ägypter haben für Schwester und Geliebte das gleiche Wort. —
Die Rechtspflege war sehr früh geordnet, Richter von Fach
führten die Untersuchung, die Strafen bestimmte der König, sie
waren nicht grausamer, als sie bei uns bis ins 19. Jahrhundert
hinein gebräuchlich waren.



Ägyptische Mathematik.

Was nun die Mathematik der alten Ägypter betrifft, so
waren wir bis 1868 auf sehr dürftige Quellen angewiesen. Dass
die Ägypter schon früh im Besitze nicht geringer mathematischer
Kenntnisse gewesen, geht schon aus den gewaltigen Bauten hervor.
Die Gräber der Grossen waren genau orientiert. Stets stand
die Statue des Toten, die dem Ka, der Seele, Gelegenheit geben
sollte in seinen Leib zurückzukehren, so dass sie genau nach
Westen schaute. Die grossen Pyramiden waren auf das Genaueste
orientiert, so dass die wunderbarsten Vermutungen, und zwar vor
noch nicht langer Zeit, über ihre eigentliche Bedeutung gemacht
wurden. Ich nenne nur die des Ingenieurs Price Smith über
die Pyramide des Cheops. Im allgemeinen standen die Tempel
im Meridian. Diese Orientierung war Aufgabe einer besonderen
Priestergruppe, der Harpedonapten id est der Seilspanner. Der
König selbst beteiligte sich dabei. Man vergleiche die von dem
früheren Strassburger Ägyptologen Dümichen veröffentlichte
Baugeschichte des Tempels von Denderah; der Tempel wird
genau nach dem Eintritt der Plejaden in den Meridian orientiert.
Dort ist der König abgebildet an einem Pflock stehend, und
diesem gegenüber steht Să̇fchet, die Göttin der Wissenschaft und
der Bibliotheken; beide schlagen gleichlange Pflöcke mit einer
Keule in den Erdgrund und halten gemeinsam ein Seil. Die
Inschrift sagt: Ich habe gefasst die Holzpflöcke und den Stiel
des Schlegels, ich halte das Seil gemeinsam mit der Göttin Să̇fchet.
Mein Blick folgt dem Gange der Gestirne; wenn mein Auge an
dem Sternbilde des Siebengestirns angekommen ist und erfüllt ist
der mir bestimmte Abschnitt der Zahl der Uhr, stelle ich die
Pflöcke auf die Eckpunkte deines Gotteshauses. Die Stelle:
wenn mein Auge usw. wird dadurch verständlich, dass die Himmelskarte
so angelegt wurde, dass unter der Mitte des Himmels
ein Mensch aufrecht sitzt und nun wird der Gang der Sterne
angegeben. Uns sind mehrere solcher Listen erhalten. Da heisst
es z. B.: Am 16. Phaopi steht in der 8. Stunde die Fingerspitze
des Sternbildes Sa'h id est Orion über dem linken Auge etc.
Ich will hier nur kurz bemerken, dass auch unser Kalender im
wesentlichen auf die Ägypter bezw. Babylonier zurückgeht.

An Werkzeugen war ihnen schon in ältester Zeit der
rechte Winkel, das Richtscheit, bekannt, das man u. a. in einer
Tischlerwerkstatt gefunden hat; die Orientierung im Felde geschah
durch das Spannen des Seiles mit den Knoten 3, 7, 12.
Dass danach das pythagoreische Dreieck mit den Seiten 3, 4,
5 den Ägyptern bekannt war, steht unzweifelhaft fest. Auch
Zirkel verschiedener Art können nicht gefehlt haben. Ein eigentümliches
Instrument zum Ebenmachen, unserem Hobel entsprechend,
ist ebenfalls gefunden worden. An Massstäben etc.
hat es auch nicht gefehlt. Das Richtscheit kommt des öfteren
auf Bildern in der Hand des Königs vor, wie etwa der Pflug in
der des Kaisers von China. In der Ornamentik findet sich eine
Reihe geometrischer Figuren, ihre Wagenräder verlangen die
Kreisteilung, anfangs sind sie viergeteilt, später nach Zusammenstoss
mit den Chaldäern oder Babyloniern sind sie sechsgeteilt.
In der grossen Schenkungsurkunde des Tempels von Edfu haben
wir eine ganze Reihe von Flächenberechnungen; einzelne Rechenexempel
finden sich in den Papyri, aber im grossen und ganzen
waren wir auf sehr dürftige Nachrichten der Klassiker, in erster
Linie auf Proklus angewiesen.

Fest steht, dass Thales, der Milesier, etwa um 600 einige
Kenntnisse, die ihm ägyptische Priester vielleicht wegen ihrer
Geringfügigkeit mitgeteilt hatten, nach Jonien brachte, darunter
den Satz von den Basiswinkeln im gleichschenkligen Dreieck,
den 2. Kongruenzsatz und die Konstruktion des gleichseitigen
Dreiecks. Weit länger und fruchtbarer scheint der Aufenthalt
des Pythagoras, dem es allem Anscheine nach gelang in die
schwierige Sprache und in das noch schwierigere Vertrauen der
ägyptischen Priester einzudringen, gewesen zu sein. Pythagoras
brachte vermutlich auch die Form, in welche die Ägypter Sätze
und Aufgaben kleideten, nach Europa, die sich bei Euklid und
Heron erhalten hat. Sicher bezeugt ist der Aufenthalt des Mathophilosophen
Eudoxos und der des Oinopides, der die Konstruktion
des Lotes aus Ägypten importierte. Wahrscheinlich der des
Platon von Sizilien aus, sicher wiederum der des Eudemos, wahrscheinlich
der des Demokrit, der sich rühmte, dass ihn im Konstruieren
nicht einmal die Ägypter überträfen. Die ägyptische
Reisskunst hatte den höchsten Ruf. Ägyptische Feldmesser und
Baumeister waren in der ganzen Welt des Mittelmeeres bis tief
in die römische Kaiserzeit die gesuchtesten. Einen hohen Ruf
hatten ihre astronomischen Kenntnisse und Beobachtungen, die
sehr lange fortgesetzt waren. Man muss freilich sagen, dass die
eigentümlichen, ganz neuerdings von L. Borchardt erklärten
Instrumente mit unseren astronomischen Präzisionsinstrumenten
keinen Vergleich zulassen, ja nicht einmal mit denen der Babylonier.

Eine direkte altägyptische Urkunde sprach zum ersten Male
zu uns im Papyrus Rhind, über welchen 1868 der Engländer
Birch im Lepsius einen kurzen Bericht gab. 1872 erhielt
August Eisenlohr in Heidelberg eine lithographische Abschrift
des Textes und in fünfjähriger mühevoller Arbeit entzifferte
er denselben, unterstützt von seinem Bruder, dem Mathematiker
Friedrich Eisenlohr und vor allem von Moritz
Cantor. Die Ausgabe ist jetzt veraltet, besonders die Namen,
aber auch die Zahlworte und Masse sind falsch gelesen. So ist
z. B. psd 9 mit paut Kreis verwechselt und eine neue Ausgabe
vom Standpunkte der heutigen Ägyptologie wäre sehr zu
wünschen.



Der Papyrus beginnt mit den Worten: »Vorschrift zu gelangen
zur Kenntnis aller dunklen Dinge, aller Geheimnisse,
welche sind in den Dingen. Verfasst wurde diese Schrift im
Jahre 33, im vierten Monat (Mesori) der Überschwemmungszeit
unter König Raa-us lebenspendend nach dem Muster alter
Schriften in der Zeit des Königs .......at vom Schreiber
Aahmesu.« Der König heisst nicht Raa-us, sondern mit seinem
Horusnamen Apophis, wie die furchtbare Schlange des Typhon.
Es ist der Hyksoskönig mit seinem Königsnamen A-vose-re, gross
ist die Macht des Re. Re, nicht Ra, ist die heisse Mittagssonne,
deren Gewalt nirgends sich fühlbarer machte als in Ägypten,
und deren Kult im alten und im mittleren Reich alle übrigen
überbot. Der König des Musters ist Amenemhet III., etwa um
2200. Die Muster sind, wie es scheint, gefunden worden von
Flinders Petrie in Kahun im Jahre 1889, die Papyri hat Griffith
1897 herausgegeben, wenigstens stimmt Papyrus Ames mit denen
von Kahun genau überein.

Eisenlohr und mit ihm Cantor bezeichnen den Papyrus
als ein mathematisches Handbuch der alten Ägypter, Cantor nennt
es gelegentlich sogar »Vademecum eines ägyptischen Feldmessers«,
dem gegenüber erklärte Eugène Revillout, der Herausgeber
der Revue égyptologique, in einer Note, die Cantor, wie es scheint,
entgangen ist, ist sie doch dem so rührigen und so viel jüngeren
L. Borchardt entgangen, das Heft ganz kurz und klar für
das Heft eines mässigen Schülers, das einige Jahrhunderte später
von einem Schreiber ohne alle mathematische Bildung, und solcher
gab es schon im alten Ägypten, dem Jamesu, Sohn des Mondes,
abgeschrieben und an einen schlichten Landmann verkauft ist.
Dieser Ansicht Revillouts schloss sich Weyr in seinem Festvortrag
in der Wiener Akademie an; Borchardt, dessen Autorität sehr
schwer ins Gewicht fällt, teilte gleichfalls diese Ansicht und auch
ich kann ihr nur beipflichten. Das Heft wimmelt geradezu von
groben Rechenfehlern, die oft vom Lehrer mit roter Tinte tout
comme chez nous korrigiert, öfter nur generaliter bemerkt sind. So
kommt z. B. ein Exempel vor, wo der Schüler durchgehend 14
mit 9 verwechselt hat, das war leicht möglich, die Schrift ist althieratisch,
ganz ähnlich wie beim Papyrus Ebers, unserer Hauptquelle
für die Geschichte der ägyptischen Medizin. Das Hieratische
verhält sich, wie schon gesagt, zu den Hieroglyphen, die
nur in prähistorischer Zeit wirkliche Bilderschrift waren, wie
unsere Schreibschrift zur Druckschrift, es entsteht durch Ligaturen.
Der Lehrer schreibt nur eine 14 an den Rand; er lässt,
wenn die Exempel falsch sind, Proben machen, gibt auch gelegentlich
dasselbe Exempel mit anderen Zahlen, manchmal gibt
er selbst die Lösung an, die mitunter ganz anderen Gebieten der
Mathematik angehörte. Daneben kommen auch Fehler genug auf
Rechnung des Schreibers Jamesu.

Die Ansicht Revillouts ist schon an und für sich wahrscheinlich,
da die grosse Mehrzahl der auf uns gekommenen
Papyri Schülerhefte waren. Es gab schon im alten Reiche ein
ausgebildetes Schulwesen. Die Schulen a-sbo waren teils staatliche,
teils private. Sie waren ganz und gar realistisch. Ihr
Zweck war nicht die formale Geistesbildung, an toten Sprachen
abgezogen, sie übersetzten nicht ihren Julius Cäsar Shakespeares
ins Lateinische, um denselben den Römern zugänglich zu machen,
sondern sie hatten Fachschulen, Schulen für Ackersleute, für
Baumeister, für Feldmesser, für Intendanten, für Kaufleute etc.
Unser Heft entstammt einer landwirtschaftlichen Schule. Der
Schreiber schliesst es mit den Worten: Fange das Ungeziefer
und die Mäuse, vertilge das Unkraut aller Art. Bitte Gott Re
um Wärme, Wind und hohes Wasser.

Das letzte war die Hauptsache. Ägypten, sagt Herodot,
ist ein Geschenk des Niles, wurde doch die ganze straffe Zusammenfassung
des Volkes unter einen König durch die Notwendigkeit
dem gewaltigen Strom mit vereinten Kräften zu wehren,
unabweisbar; damit das Jahr gut war, musste die Nilhöhe am
Pegel von Memphis 16 Ellen, à 0,538 m, betragen. Bei 18 Ellen
war es ein gesegnetes, was darüber war, war schädlich. Aber
auch abgesehen von dem Spruche, bezeugt es der Inhalt des
Heftes; die Beispiele sind zum weitaus grössten Teil direkt für
den Gebrauch des Landmanns bestimmt. Ein nicht unwichtiges
Argument für Revillouts Ansicht gab mir Herr Spiegelberg
an. Der Papyrus soll nämlich vorzüglich erhalten sein, was
äusserst unwahrscheinlich ist bei einem viel gebrauchten Handbuch.



Ägyptische Arithmetik.

Das Zahlensystem der Ägypter ist dekadisch. Die Ziffern
sind für die Einer Striche [image: Symbol], für die Zehner [image: Symbol], für die Hunderter
[image: Symbol], für die Tausender [image: Symbol], für die Zehntausender [image: Symbol], für die
Hunderttausender [image: Symbol]. Die grössere Zahl geht der kleineren
vor, z. B.


[image: ]


gleich 212,635.

In den Stundenangaben und Datierungen werden
die Einer auch noch durch horizontale Striche
bezeichnet.


[image: ]


In monumentalen Einmeisselungen stehen die
Zahlen auch vertikal, wie z. B. die Zahl 7551, die
in der Schenkungsurkunde auf der Tempelmauer
von Edfu vorkommt. Für 5 kommt auch in hieroglyphischen
Ziffern [image: Symbol] vor.

Die lautliche Bezeichnung, soweit sie feststeht,
ist für 1 wa, für zwei meist die Dualform vom
Stamme sen Bruder, nämlich der eins. Die 5, dua,
heisst Hand, wie im Indischen und Mexikanischen
und wird auch meist durch eine Hand determiniert.
Umgekehrt wird z. B. Handwerker dargestellt durch
fünf Striche, dahinter Mann und Frau. Die 10 (met)
wird durch den Phallus [image: Symbol] geschrieben, der denselben Lautwert
met hat. Das Zeichen für 100 (vielleicht schent), eine Schlinge,
ist vom zusammengerollten Seil von 100 Ellen hergenommen,
1000 (cha) ist die so häufige Lotosblume, deba, d. i. 10000, ist
Finger, Zeichen und Wort für 100000 ist die Kaulquappe hafen,
welche nach der Überschwemmung im Nilschlamme in ungeheuren
Mengen vorkommt. Als der Handel im Delta ausserordentlich
entwickelt war, im neuen Reiche gab es auch Zeichen für Millionen
und Zehnmillionen. Die Zeichen kommen schon früher vor,
sie werden dann aber meist, wie das griechische Myrioi, für unendlich
gebraucht. Der Gott verspricht dem Könige nicht Millionen
Jahre, sondern ewiges Leben.

Es gab seit der ältesten Zeit ein Zeichen für 0 nen, nichts.

Nen ist zugleich die grammatische Negation, die Hieroglyphen
[image: Symbol] stellen vielleicht eine im Gleichgewicht befindliche
Wage, vielleicht zwei gleichmässig ausgestreckte Arme,
[image: Symbol] auch Schulter, Arme und abwinkende Hände. Determiniert
wird nen durch das Zeichen des Bösen, richtiger des
Ungemütlichen, ein Vogel, der unserem Spatz ähnelt [image: Symbol]. Ob
die 0 vor der Ptolemäer Zeit als Zahl angesehen wurde, steht
nicht fest, als Ziffer war sie überflüssig, und als Zahl der Zahlenreihe,
wie wir gleich hervorheben, nicht möglich.

Die Ordinalzahlen werden gebildet durch Anhängen
der Silbe nu [image: Symbol] an die Kardinalzahl und später durch Vorsetzen
von mh vollmachen, also der die 5 vollmacht, d. i. eben der
fünfte; im Koptischen die ausschliessliche Ableitung.

Zu der aufsteigenden Zahlenreihe bildeten die Ägypter auch
die absteigende 1/2, 1/3, 1/4 usw., indem sie über die Kardinalzahl
die Partikel ro [image: Symbol] setzten. (Eine Ausnahme bildet 1/2,
welches mit Hälfte [image: Symbol] geschrieben wird.) Ro ist das Zeichen
für Mund, das zur Präposition geworden ist und in etwas hinein
etc. bedeutet, auch distributiv pro Tag etc. bedeutet. Im
Hieratischen ist es zu einem einfachen Punkt verkürzt worden,
es sind ganz ähnliche Gedanken, und wunderbarerweise auch im
Hieratischen dieselbe Bezeichnung wie bei den Indern, die die
absteigende Reihe als Reihe der negativen Zahlen gebildet haben.
Der Ägypter fasst 3 auf als 3 × 1 und dem entspricht die Zahl,
welche dreimal genommen 1 gibt. Mit dieser Auffassung der
Zahlenreihe hängt die so eigentümliche und gänzlich missverstandene
ägyptische Bruchrechnung, mit der der Papyrus Ames
beginnt, aufs innigste zusammen. Da heisst es z. B. noch in einer
grossen Abhandlung von 1895 eines um die Geschichte der Mathematik
sehr verdienten Philologen, nämlich bei F. Hultsch:
die Ägypter kannten keine gemeine Bruchrechnung, sondern nur
eine Teilung in der Einheitsreihe. Die Rechnung war für die
Ägypter erst zu Ende geführt, wenn sie den Quotienten in Zahlen
ihrer Zahlenreihe, d. h. in ganze Zahlen oder Stammbrüche aufgelöst
hatten. Ihre Zahlenreihe war ihnen so geläufig, wie uns
die unsrige und wie wir scheinbar immer mit Brüchen, mit konstantem
Nenner 10 rechnen und die Resultate nur übersehen,
wenn sie uns in Dezimalbruchform vorliegen, so rechneten die
Ägypter scheinbar nur mit Brüchen, mit dem konstanten Zähler 1.
Dass aber dem Ägypter gemeine Bruchrechnung samt Generalnenner,
reduzieren, erweitern etc., völlig vertraut war, geht aus
den Papyri Ames, denen vom Kahun, von Achmin aufs klarste
hervor. Sie scheuten nicht einmal vor Doppelbrüchen. — Eine
Ausnahme bildet der Bruch 2/3, der auch bei den Griechen sein
eigenes Zeichen hat. Er heisst neb [image: Symbol] oder [image: Symbol]. Griffith
fasst ihn als 1/1½. Hier war die Zusammensetzung aus ½ und
1/6 eben jedem ägyptischem Kinde geläufig. Aber ich bin hier
schon bei der Division. Die Addition wird bezeichnet durch
vorwärtsschreitende Beine [image: Symbol], die Subtraktion durch 2 rückwärtsschreitende
Beine [image: Symbol], es werden auch verba gebraucht,
die addieren, hinzulegen, hinzufügen bezw. zurückkehren, ausgehen
bedeuten; bei mehreren Summanden wird die Summe durch eine
eigene Hieroglyphe bezeichnet: [image: Symbol], eine Papyrusrolle, das
Determinativ für alles Abstrakte.



Arithmetik der Ägypter, Abschnitt 1 des Papyrus Ames.

Die Multiplikation wird durch das Wort uah = vervielfältigen,
eingeleitet; die Division durch nis = teilen, richtiger
künden, klarmachen. Die Division war wie die unsrige ein Einschliessen
in Grenzen und wird durch Multiplikation und Kenntnis
des 1 × 1 erleichtert. Die 1 × 1-Tabelle kommt im Ames nicht
vor, sie wird als bekannt vorausgesetzt. Hultsch hat das kleine
1 × 1 nach den Andeutungen des Ames rekonstruiert. Der Papyrus
lehrt zunächst die Bruchrechnung und beginnt mit der Zerlegung
der Brüche von 23 bis 299 in Stammbrüche inklusiv 23.

Regeln werden weder hier noch sonst irgendwo im Buche
angegeben; eine Ausnahme macht nur die eine Regel in N. 61a:
23 zu machen von einem Bruch (gebrochenen Teil). Wenn dir
gesagt ist: Was ist 23 von 15, so nimm seine Hälfte und seinen
6. Teil, das ist sein 23: Also ist es zu machen in gleicher Weise
für jeden gebrochenen Teil, welcher vorkommt. Cantor hat den
Schlusssatz missverstanden, er meint, er bezieht sich darauf,
dass 23 durch irgend einen andern Stammbruch ersetzt werden
könne, während die Verallgemeinerung sich auf 15 bezieht, C.
sieht hierin die allgemeine Vorschrift 2u, wo u eine ungerade
Zahl ist, zu zerlegen in 1(u/2 + 1/2) + 1(u/2 + 1/2)u, die unzweifelhaft,
darin hat er recht, zur Zeit des Papyrus bekannt war. Aber
es werden auch andere Formeln für das an sich unbestimmte
Problem benutzt, z. B. wenn p und q ungerade Zahlen sind, also
12(p + q) eine ganze Zahl n: 2p·q = 1pn + 1qn. Meist wird
dafür gesorgt, dass der erste Bruch einen geraden Nenner hat,
weil dies die nötige Zusammenfassung bei grösseren Dividenden
als 2 erleichtert. Die Tabelle enthält nur ungerade Zahlen, weil
eben den Ägyptern die Reduktion völlig bekannt war.

Zerlegung in Partialbrüche.

Ferner wird möglichst dafür gesorgt, dass die Zahl der
Stammbrüche so klein als möglich. Im Papyrus Ames werden
als Anfangsnenner ausser 2 und 3 nur teilbare Anfangsnenner
der Reihe zugelassen, nur einmal kommt 5 vor. Im Papyrus
von Achmin ist diese Beschränkung aufgehoben, um die Zahl der
Stammbrüche zu verkleinern. Jede Zerlegung ist von einer Probe,
smot — der Beweis genannt, begleitet. Der Beweis, d. h. die
Probe, zeigt hier schon, wie völlig die Beherrschung der Bruchrechnung
war, z. B. 217 (Anfang der 2. Kolumne) nis son chent,
d. h. mache deutlich 2 durch, z. B. 17, hieroglyphisch: (nis son
chent met sefech)


[image: ]



Verdeutliche 217: 112 151 168



smot 113 112 13 14 (NB. 1712 i. 113 + 112)



Der Beweis — smot [image: Symbol] genannt —, besteht darin,
dass gezeigt wird, dass 112 der 17te Teil von 113 112 oder 114 16
ist und von dem was noch an 2 fehlt, nämlich 13 + 14, der 17te
Teil 151 und 168 ist.

Abschnitt 2: Zerlegung in Zehn-Teile.

Es folgen dann als 2. Abschnitt die Dezimalteilungen der
Zahlen von 1–9, eingekleidet als Verteilung von Broten; die
Dezimalteilung war besonders für die Feldteilung wichtig, 1 3 6
7 8 9 werden geteilt, da 210, 410 und 510 schon in der vorigen Tabelle
vorkommen. Nur das letzte der Beispiele ist vollständig
erhalten: Geben Brote 9 an Personen 10. Verfahre wie geschieht,
vervielfältige 23 15 130 mit 10.

Brot hot statt t [image: Symbol]. Um mit 10 zu multiplizieren wird mit
2 multipliziert, das zweifache mit 2, und das wieder mit 2 und
das zweifach und achtfache addiert.



	/..	[image: Symbol]	(123 110 130 als zweifaches von 23 15 130)

		(4.) 3 12 110

	/	(8.) 7 15

		Zusammen 9 Brote, welche es sind; für zusammen [image: Symbol]






M. H. es dauert eine ganze Weile bis wir die Zerfällungen
in 2 und 4 ausführen. Der Ägypter zerlegt 43 in 113 und
25 + 115 = 13 + 215 und 215 = 110 + 130.

Die Ägypter wussten in ihren Tabellen vorzüglich Bescheid,
genau wie wir mit unserm Einmaleins. Wenn man sich übt,
findet man, dass der Unterschied mit unsern Methoden keineswegs
so gross ist.

3: Sequem- oder Ergänzungsrechnung.

Die Tabelle verlangt nun vielfach Subtraktion einer Anzahl
von Brüchen und Division einer Zahl durch eine Summe von
Brüchen. Dazu dient die im 3. Abschnitt gegebene Sequemrechnung
— von quem = vollenden — das Causativ also: Vollende,
ergänze; quem allein kommt auch vor in No. 21 b, 22 b,
37 e 1.

Ich greife die beiden letzten Beispiele heraus, No. 22:


[image: ]


sequem mā neb ro sa em uā

(30 ist m' b [image: Symbol];

statt mā ist richtiger mi)



	Ergänze	23	130	zu 1.

		20	1




(zu ergänzen ist der gemeinsame Nenner 30, die Ägypter beherrschten
die Bruchrechnung vollständig, samt Gleichnamigmachung,
Kürzen etc.) lege zu seinen Unterschied, nämlich 9;
Zeichen des Unterschieds ist [image: Symbol] gelesen chomt, vervielfältige
die Zahl 30 zu vollenden 9.



		30

		110  3

		15  6

		———

	zusammen	9




Es sollen hier 23 und 130 zu 1 ergänzt werden; es sind auf
den Nenner 30 gebracht 20 und 1 Dreissigstel; es fehlen also
9 und 930 sind dann zerlegt in 110 und 15 womit das Resultat eben
aussprechbar, d. h. deutlich für den Ägypter gemacht ist.



No. 23:


[image: 1/4 1/8 1/10 1/30 1/45 sequem em neb]



[image: cher     em  uah  hi—f  ir neb]



und 19 140 im Hinzufügen zu ihm macht 23.



Als Generalnenner wird 45 gewählt und die Zähler der
Doppelbrüche werden in Stammbruchform geschrieben, wobei noch
18 hinzugefügt wird.



	14 	18 		19	110	130	140	145	13	[image: Symbol]	1

	1114	512	18	5	412	112	118	1	15	macht	1




4. Abschnitt.

Abschnitt 4: Gleichung ersten Grades (Hau-Rechnung).

Die Haurechnung oder die Lösung von Gleichungen ersten
Grades. No. 24–38.

Die Nummern 24–34 sind Zahlengleichungen; die vier
letzten Aufgaben beziehen sich auf Teilung des Getreidemasses
auit. Die Unbekannte heisst hau, d. h. Haufen, also eine unbestimmte
Menge, analog dem cosa irgend ein Ding der italienischen
Mathematiker der Renaissancezeit. Über die Lösung der
Gleichungen entstand ein Streit zwischen J. Rodet, dem bekannten
französischen Orientalisten, speziell Sanskritisten und M. Cantor,
in dem, wie so häufig beide recht und beide unrecht haben.
Rodet meint, die Ägypter hatten die regula falsi benutzt, Cantor
sagt, sie hätten gerade so wie wir operiert. C. selbst bemerkt
ganz richtig, dass bei den Gleichungen ersten Grades beide Methoden
schwer zu unterscheiden sind. Ich nehme das erste Beispiel:

Haufe, sein Siebentel, sein Ganzes, es macht 19; also
x7 + x = 19.
Es ist schwer zu sagen, rechnet der Ägypter
x(17 + 1) = x 87 = 19; x7 = 198 · x = 198 · 7 oder setzt er probeweise
für x 7, wonach er als Summe 8 statt 19 bekommt und
somit den Proportionalitätsfaktor 198 erhält und damit seinen Probewert
multipliziert.

Die Rechnung sieht so aus:



	/	. 7	.	8	/	14 2	/.	214 18	(n. b. 198 das ist der Proport.-Faktor)

	/	17 1	/..	16	/	18 1	/..	412 14

				12 4			/	4. 912




nun kommt die stehende Formel:


[image: Symbol] ȧrt mȧ cheper, tue wie folgt:

Der Hau 1612 18 (Probe) 17 : 214 18 [image: Symbol] (zusammen) 19.



Vom Beispiel No. 28 an kann man aber nicht mehr gut
von einem unmittelbaren Probieren reden zum Beispiel No. 32:
Es wird 1 13 14 multipliziert bis das Ergebnis 2
ist, d. h. es wird x ausgeklammert und mit 1 13 14 in 2 dividiert.

Unter den Beispielen sind einige recht komplizierte, z. B.
No. 28 und sie liefert zugleich ein Beispiel für die Schwierigkeit
der Entzifferung. Die Aufgabe lautet:


[image: neb em iw ro chomt em ān met uta]


23 im hinzugehen 13 im weggehen 10 sind aufzubewahren.



Gemeint ist: (x + 23x) - 13(x + 23x) = 10.

Die Rechnung ist falsch, das Resultat 9 ist richtig; die
Probe zeigt, wie die Aufgabe gemeint ist. Noch komplizierter
ist No. 29. Ein wahres Muster von Kompliziertheit und nicht
minder von ägyptischer Bruchrechnung sind No. 31 und 33:
Haufe sein 23, sein 12, sein 17, sein Ganzes, es beträgt 37. Es
wird die Division mit 1 23 12 17 ganz direkt durchgeführt.

Die Aufgabe 30 übersetze ich abweichend von Eisenlohr
und Cantor:

Wenn dir der Schreiber (id est Lehrer) sagt: 10 ist das
Ergebnis von 23 und 110, lass mich den Grund hören.



Um die Division von 10 durch 23 + 110 auszuführen, wird
dies zunächst mit 13 multipliziert, das gibt 92930; man muss dann
noch 130 dividieren und findet zum Schluss 13123 als sogenannten
Hau.

No. 35: Um die Masseinheit zu erreichen, bin ich dreimal
genommen und 13 von mir zu mir, dann bin ich zur Einheit vervollständigt.
Diese Aufgabe 3x + 13 x = 1 ist das textliche Vorbild
zu einer Menge von eingekleideten Gleichungen, die sich
noch bis heute in den Rechenbüchern finden. Die Einheit ist
das Hequatmass. Die Verteilungsaufgaben der Fruchtmasse bedurften
sämtlich einer genauen Revision, die durch Erman 1902
und Schack-Schackenburg 1904 vollzogen ist.

Arithmetische Reihe (Tunnu-Rechnung).

Es folgen dann zwei Aufgaben, die als »Tunnu«-Rechnung
bezeichnet werden, zu denen sich sachlich noch Aufgaben aus
einem späteren Abschnitt gesellen, der eine Anzahl praktischer
Beispiele enthält und vielleicht einem zweiten Schülerheft
entnommen ist. Von besonderer Bedeutung ist No. 40:
Brode 100 an Personen 5; 17 der 3 ersten an die 2 letzten Personen,
was ist der Unterschied? Die Rechnung lautet: Tue, wie
folgt: (die stehende Formel) der Unterschied 512 / 23, 1712, 12,
612, 1 [image: Symbol] zusammen 60. Vervielfältige diese Zahlen 23, 1712
etc. mit 123, das gibt dann 3813, 2816 ... zusammen 100.

Hier haben wir a) Gleichungen mit mehreren Unbekannten,
b) die arithmetische Reihe, c) unzweifelhaft regula falsi. Ist der
Tunnus d und der Anteil des letzten a, so bekommen die Personen
4d + a, 3d + a, 2d + a, d + a, a, und es ist: 9d + 3a = 7
(d + a); also 2d = 11a; d = 512 a. Es wird nun als falscher
Ansatz a = 1 gesetzt, also d = 512 und da 100 = 60 + 23 · 60
ist, mit dem Proportionalitätsfaktor 123 multipliziert.

Hierhin gehört No. 64, die darauf hinausläuft eine arithmetische
Reihe von 10 Gliedern zu bilden, deren Summe 10 und
deren Differenz 18 ist. Es wird wieder zuerst das höchste, das
letzte Glied bestimmt. Wir haben aus den bekannten Formeln:




s = n2(a + u) und u = a + (n-1)d; u = sn + (n - 1)d2,



d. h. also um das letzte Glied zu bestimmen, muss man den
Durchschnittswert sn bilden und dazu (n-1) · d2 addieren, und
ganz genau so verfährt der ägyptische Rechner.

Ich teile in der Mitte, gibt 1; ziehe 1 von 10 ab Rest 9,
halbiere den Unterschied: 116, nimm es 9 mal, gibt 12, 116, lege es
hinzu zum Durchschnittswert, gibt für u 1 12 116 etc. Ja, m. H. hier
ist jeder Zweifel an der Kenntnis der allgemeinen Formeln ausgeschlossen.

Geometrische Reihe.

Und das gleiche gilt von der geometrischen Reihe. Der
fünfte und zugleich letzte Teil enthält unter No. 62–84 eine
Sammlung praktischer Beispiele, welche sich auf Landwirtschaft
beziehen, Aichung von Bierkrügen, Futterverbrauch auf dem Geflügelhof
und in Stallungen, Mehlverbrauch beim Backen, Lohnzahlung
etc. Solche Aufgaben kommen auch in Tempelrechnungen
sehr vielfach vor, denn die ägyptischen Priesterschaften
hatten wie die mittelalterlichen Klöster grosse Ausgaben um das
Volk an den Festtagen zu beköstigen. Mitten hinein schneit
dann die Aufgabe 19. Die Aufgabe war nach Eisenlohr völlig
rätselhaft. Es ist von einer Sutek (vielleicht Leiter? unsre Skala)
die Rede, deren Sprossen


7, 49, 343, 2401, 16807



sind, und bei diesen Zahlen stehen Worte, welche bedeuten:
Person, Katze, Maus, Gersten, Ähre, Mass.

Eisenlohr meinte, dass dies die Namen der 5 ersten Potenzen
seien, während doch erst ganz vor kurzem bei Heron dynamo-dynamis
für die 4. Potenz konstatiert ist.

Die Rechnung sieht so aus:



				7

	/.	2801		49

	/..	5602		343

	/...	11204		2402

	[image: Symbol]	19607		16807

			   [image: Symbol]	19607






Das Rätsel hat Rodet in der schon erwähnten Abhandlung
gelöst. Er fand dieselbe Aufgabe bei Leonardo Pisano
um 1200 in dem epochemachenden Liber abaci, das aus Afrika
stammt, aus Bugia, einer Pisaner Handelsstation, der westlichsten
von Nordafrika.

Die Aufgabe heisst: 7 Personen haben je 7 Katzen, jede
Katze frisst 7 Mäuse, jede Maus 7 Ähren Gerste, jede Ähre
bringt 7 Mass ? ist die Summe, und sie ist berechnet nach der
richtigen Formel:


an - 1a - 1
 · a, da
75 - 17 - 1
 = 16806 : 6 = 2801 ist



wo also die Multiplikation mit 7 gut ägyptisch vollzogen ist und
durch Addition geprüft wird. Nicht vielleicht, wie Cantor meint,
sondern unzweifelhaft war die Summenformel der geometrischen
Reihe um 2000 v. Chr. bekannt. Wir sehen über 3000, wahrscheinlich
über 4000 Jahre hat sich die Aufgabe in den Schulen
Afrikas gehalten, ein Seitenstück zur Bruchrechnung.

Aber die arithmetischen Kenntnisse der alten Ägypter
gingen noch weit darüber hinaus, was Cantor freilich auch bei
der 2. Auflage vom Dezember 1893 nicht wissen konnte. In
den von Griffith 1897 herausgegebenen mathematischen Papyri
der Funde Petries in Kahun fand sich das erste Beispiel einer
quadratischen Gleichung.



Die quadratische Gleichung der Ägypter.

Als Griffith die Petriepapyri 1897 herausgab, fand sich dort
das erste Beispiel einer quadratischen Gleichung auf Tafel 8 des
Papyrus. 1900 hat Schack im Berliner Papyrus 6619 ein zweites
gefunden. Der Papyrus ist vermutlich aus dem mittleren Reiche
und lautet folgendermassen: Ein ferneres | Beispiel der Verteilung
einer gegebenen Fläche auf mehrere Quadrate | wenn dir gesagt
wird | 100 Quadratellen auf zwei unbekannte Grössen zu verteilen
und | 34 der Seite der | einen Grösse für die andere | zu nehmen |
bitte gib mir | jede der unbekannten Grössen an |.

Die Ausrechnung geschieht mit der regula falsi, der Verfasser
drückt sie so aus: Mache ein Rechteck von immer 1
(d. h. also ein Quadrat) und nimm 34 | der Seitenlänge | der
einen für die andere | dies gibt 34 |. Multipliziere dies mit 34 das
gibt 916. Wenn so die eine Grösse zu 1 die andere mit 34 genommen
ist, so vereinige diese beiden Grössen, das gibt 2516.
Nimm die Quadratwurzel daraus, das gibt 54. Nimm die Wurzel
der gegebenen von 100 das gibt 10. Teile 10 durch 54, der
Quozient ist 8 (Zeichen: [image: Symbol] auch Zeichen der Differenz). Der
Rest ist zerstört, doch ist noch soviel zu erkennen: Nimm 34 von
diesen 8 das gibt 6. Hier haben wir also


x2 + y2 = 100; x : y = 1 : 34.



Das Beispiel des Kahun Papyrus bezieht sich darauf, 120
kubische Ellen in 10 Körper von der Höhe einer Elle so zu
zerlegen, dass die Grundflächen Rechtecke sind, deren Seiten
sich wie 1 : 34 verhalten.



Hier würde die Anwendung der regula falsi auf die irrationale
Quadratwurzel aus 34 führen. Der Verfasser verfährt also
ganz anders. Er geht davon aus, dass der Inhalt des Rechtecks
mit 43 multipliziert das Quadrat der grossen Seite gibt.


[image: ]


Die Rechnung lautet: Dividiere 1 : 34, das gibt 113,
multipliziere 12 mit 113, das gibt 16, die √ ist
4, das ist die Länge der einen Seite. Nimm 34, das
ist 3. Hier haben wir also xy = 12xy = 1 : 34. Man
sieht, beide Male haben wir das Dreieck 3, 4, 5 bezw. 6, 8, 10,
das also schon um 2200 den Ägyptern bekannt war.

Das dritte Beispiel hat Schack 1903 aus demselben Papyrusfragment
entziffert.

Es handelt sich um:


x : y = 2 : 112 und x2 + y2 = 400.



Wird dann probeweise x = 2, y = 112 gesetzt, so gibt es 614, die
√ ist 212, dies ist 18 von 20, also ist x = 16, y = 12


[16, 12, 20 ～ 3, 4, 5 ～ 8, 6, 10]



Das Zeichen der Quadratwurzel ist dem unsrigen nicht unähnlich
[image: Symbol] To-Erdreich, Grund, auf dem etwas ruht?

In Mitteilungen zur Gesch. der Med. u. Naturw. vom 18.
April 1908 p. 337 wird diese Hieroglyphe als Gnomon erklärt,
und den alten Ägyptern damit eine Kenntnis des Quadratwurzelausziehens
nach der Formel (a + b)2 supponiert. Einem
Sprachforscher von Fach wäre die äussere Ähnlichkeit, ich verweise
auf Max Müller, ein Grund das Zeichen nicht vom Gnomon
abzuleiten. Es ist bisher auch keine Spur einer Ausziehung
von Wurzeln aus Nicht-quadratzahlen bei den alten Ägyptern gefunden,
so wie die Babylonier haben sie die Quadratwurzeln (tabellarisch?)
durch Multiplikation von 1 × 1, 2 × 2 etc. gefunden.

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass der Pythagoras den
Ägyptern schon um jene frühe Zeit bekannt war.



Geometrie.

Geometrie der Ägypter.

Ich komme zur Geometrie, sie findet sich im Abschnitt
3 und 4 des Papyrus Ahmes, daneben ist für uns die Schenkungsurkunde
des Tempels von Edfu von Wichtigkeit, die allerdings
1500 Jahre nach Ahmes zu datieren ist; aber auch die 500 Jahre
älteren Papyri von Kahun kommen in Betracht. Vor allem
muss ich die Quadratur des Zirkels erwähnen, No. 41, No. 48
und No. 50. Sie setzen den Kreis, der bald teben, bald paut,
bald k d heisst gleich einem Quadrat, dessen Seite 89 des Durchmessers,
d. h. sie setzten π gleich 25681 = 3,1605; eine Übereinstimmung
mit dem alten indischen √10 = 3,162, die zu denken
gibt. Die Frage, wie sie zu diesem erstaunlich genauen Näherungswert
gekommen sind, scheint mir unschwer zu beantworten.

Quadratur des Zirkels.

Sie nahmen einen Zylinder mit der Höhe h und dem Durchmesser
d des Grundkreises und gossen Wasser hinein und dieses
Wasser in ein balkenartiges Gefäss mit dem Grundquadrat a2.
Das Wasser stieg bis zur Höhe η, dann hatten sie xd2h = a2η
und x = a2d2 · ηh, falls a = d, x = ηh und fanden für das Verhältnis
ηh, oder x den Wert 6481.

Wie selbstverständlich es war, dass man das Volumen eines
Gefässes von konstantem Querschnitt seiner Höhe proportional
setzte, das kann man bei Heron lesen. Der Begriff des (rationalen)
Verhältnisses war ihnen, wie schon die Rechenaufgaben
des Ahmes zeigen, völlig geläufig.

Volumenbestimmung.

Die Geometrie beginnt mit der Bestimmung des Volumens
von Fruchtspeichern mit kreisförmiger, bezw. krummliniger und
rechteckiger Grundfläche, z. B.: Ein rundes Fruchthaus von 9
Ellen Höhe in der grössten Ausdehnung und 6 Ellen Breite,
wieviel Getreide geht hinein? Es wird, wenn statt 9 l und statt
6 h gesetzt wird, gerechnet nach der Formel


(43 · 89 l)2 · 23 h.



Halbkugel.

Es lässt sich mit diesen Beispielen nicht allzuviel anfangen, die
Abbildungen fehlen und alle näheren Angaben über die Beschaffenheit
der Haufen. Aber schon Eisenlohr bemerkt:
sollte unserm Rechner die zur Bestimmung der Halbkugel nötige
Formel πr2 23 r vorgeschwebt haben?

Ich komme damit auf die Berechnung der Kugel, bezw.
Halbkugel.

Im ersten Hefte der Kahunpapyri auf Tafel 8 ist eine
Figur gezeichnet, die der Herausgeber der Petriepapyri Griffith
richtig umschrieben und gelesen hat, deren Deutung er aber
nicht gefunden zu haben bekennt. Er sagt, es scheint sich um
den Inhalt eines kreisförmigen Fruchthaufen zu handeln, dessen
Höhe 12 und dessen Durchmesser 8 ist. Er hat sich durch eine
Zahl 12, welche über der Figur steht, und die zur Rechnung
gehört, täuschen lassen, sonst wäre er wohl selbst darauf gekommen,
dass wir hier die Zahlenrechnung zur Ermittelung eines
halbkugelförmigen Getreideschobers von 8 Ellen Durchmesser vor
uns haben. Die Figur zeigt einen Kreis, neben dem links 8,
der Durchmesser in Ellen, steht, und in dem 136513 der Inhalt
zu lesen ist.



		12

		[1]		1365	13	/	1 .	256	In unserer Rechnung:

		8					2 ..	512	8 . 32	=	12

		23		8		/	4 .	1024	12 . 43	=	16

	/	13		4		/	13 .	8513	16 . 16	=	256

	zusammen	16		[image: Symbol]	136513	256 . 513	=	136513

	/	1		16

	/	10		160		Heute d3π12 = 134,041 Kubikellen = 1340,41.

	/	5		80

	zusammen	256




Abgesehen von dem Fehler für π ist also der Inhalt in 110
Kubikellen ausgedrückt. Was dieses Mass betrifft, so ist es eine
ganz natürliche Übereinheit. Das Haupthohlmass ist das Hin;
die Kubikelle = 320 Hin, die Elle = 0,526m ergibt für das Hin
0,455 Liter, 32 Hin sind 14,61 Liter, ungefähr 12 Scheffel. Das
Hin wurde geteilt in 12 14 18 116 132, es ist also 32 Hin als Übereinheit
durchaus gerechtfertigt.

Die Rechnung ist:


(d 32 . 43)2 . 23 d = 32d312.



Ausmessung eines grossen Haufens durch kleines Mass.

Der Fehler bleibt unter 2%, für π ergibt sich 3,2. Dies ist
ungenauer als im Handbuch, wo π = 3,16 ist, aber Borchardt,
der Erklärer, setzt ganz richtig hinzu: Dies Resultat ist durch
häufiges wirkliches Ausmessen solcher halbkugeligen Haufen gewonnen
worden. Dabei waren viele Beobachtungsfehler unvermeidlich.
Die mathematische Form der Haufen war kaum herzustellen,
die Hohlmasse (32 Hin) waren recht ungleich gefüllt
und endlich lassen sich von einem grossen Getreidehaufen infolge
des grösseren Druckes und dadurch veranlassten dichteren Lagerung
in seinem Innern in praxi mehr kleinere Hohlmasse füllen
als man theoretisch rein nach der Volumenvergleichung erwarten
sollte, da sich im kleineren Masse die Körner naturgemäss loser
lagern.

Die Aufgabe zu ermitteln, wieviel kleine Masse sich aus
einem gegebenen grossen füllen lassen, gibt so gefasst noch unsern
heutigen Mathophysikern Rätsel auf. Davon können Sie sich
überzeugen, wenn Sie z. B. die Correspondence Quetelet nachlesen,
wo das Problem öfter behandelt wird. Daher ist es gar
nicht zu verwundern, dass die Ägypter sie nicht aufs Haar lösen
konnten. Ich weise aber noch auf einen Umstand hin, der mir
ganz besonders wichtig scheint: der Näherungswert 3,2 für π
passt vorzüglich für die Übereinheit 32 Hin.

Ausmessung der Dreiecke und Trapeze.

Der 3. Abschnitt des Ahmes, der eigentlich geometrische
Teil, handelt von der Ausmessung der Felder, kreisförmiger, dreieckiger,
trapezförmiger, und solcher, die in Dreiecke und Trapeze
zerlegt werden. Eisenlohr fasst auf Grund der Autorität M. Cantors
und des grossen Ägyptologen Rich. Lepsius, was mir
beinahe unfassbar ist, die Dreiecke und Trapeze als gleichschenklige,
und vindiziert den Ägyptern den groben Fehler, das gleichschenklige
Dreieck zu bestimmen als halbes Produkt der Grundlinie
und des Schenkels, und das Trapez als Produkt der
Mittellinie mit dem Schenkel statt der Höhe, und diesen Fehler
sollten sie bis nach Christi, hunderte von Jahren nach Euklid
und Heron begangen haben, und Cantor hat mit dem Starrsinn
des Alters an seiner Auffassung festgehalten, trotz der Kritik Revillout's
in der Revue égyptologique von 1882 und der davon
ganz unabhängigen Borchardt's, die darauf hingewiesen haben,
dass die Figuren ganz rohe Handzeichnungen sind, wie Sie z. B.
bei Nr. 48 (Figur) sich überzeugen können, wo statt des Kreises
ein rohes Achteck gezeichnet ist. Die Dreiecke sind (Figur),
wie Sie ebenfalls sehen, mindestens so gut rechtwinklig wie
gleichschenklig.


[image: ]


M. H., es ist an sich unwahrscheinlich, dass die Ägypter
solche groben Fehler begangen haben. Aus den von Wilke
mit unendlichem Fleiss gesammelten Ostraka, d. s. im wesentlichen
Steuerquittungen auf dem billigsten Material, auf Tonscherben,
wissen wir, dass es eine eigene Steuer gab. περι γεομετριας.

Widerlegung der Lepsius-Cantor'schen Formel.

Die Ägypter besassen nachweislich im alten Reich eine
Reichsbank, sie hatten eine Plankammer, sie hatten statt des
Tabakmonopol das Ölmonopol. Jedes Fleckchen, wo ein Ölbaum
stand, wurde vermessen, jedes Stückchen Weizenland, von dem
eine Naturalabgabe für die Ernährung der Truppen erhoben
wurde, desgleichen. Sie haben von den jährlichen Nachmessungen
unter Sesostris gehört; und dann sollen solche groben
Irrtümer begangen worden sein! Ich kann Ihnen für Revillouts
und Borchardts Auffassung einen schlagenden Beweis geben;
hier sehen Sie die Figur im Codex konstantinopolitanus, der
1903 von Schöne edierten Metrica des Hero, da haben Sie zwei
Figuren zur Ableitung des sogenannten erweiterten Pythagoras.
Die Höhen sind gefällt und die Winkel der Figur weichen vom
rechten Winkel weit erheblicher ab als die des Ahmes. Man
kann gegen die Ostraka einwenden, sie stammen grösstenteils
aus der Zeit der Ptolemäer; ja, m. H. wer den Charakter der
Ägypter kennt, und nicht nur den der Ägypter, dem wird klar
sein, dass die Steuergesetzgebung so wenig wie der Totenkult
und das Erbrecht geändert werden konnte.

Wenn Alexander sich zum Sohn des Amon machen liess,
so tat er es wahrlich nicht aus Grössenwahn, sondern genau so
wie vor ihm die Hyksoskönige, weil das Volk seinen Pharao nur
als Sohn des Gottes anerkannte.

Und was die Steuern betrifft, als wir 1870 die elsässische
Verwaltung einrichteten, sagte der Oberpräsident von Möller
die Fenstersteuer, das Enregistrement, das ganze Steuersystem
ist miserabel, aber wir rühren nicht daran, die Leute sind daran
gewöhnt.

Cantor stützte sich bei seinem Widerstand, ich möchte sagen
ausschliesslich, auf die Schenkungsurkunde des Tempels von Edfu,
dessen Grundlegung, wie Dümichen nachgewiesen am 23. Aug.
237 v. Chr. von Ptolemäus XI, Alexander I, Philometor genau
in der schon geschilderten Weise vollzogen ist. Die Schenkungsurkunde
nimmt einen grossen Teil der Aussenwand der östlichen
Umfassungsmauer des Tempels ein. Der gesamte Text 164
Kolonnen ist auf 8 grössere Felder verteilt, von denen, als Cantor
seine erste Auflage schrieb, nur die drei ersten durch Lepsius
publiziert waren. Es werden von den Feldern von 60 Kolonnen
die Masse angegeben, z. B.



	22 + 23		4 + 4 oder 90 etc.

	15 + 15		312 + 212 14 116 132 oder 4712 18 116.




(nicht stimmend 47, 12 . 116 164) richtiger Wert 47,566425.



Lepsius-Cantor'sche Formel.

Lepsius hat nun gefunden, dass diese Vierecke nach der
Formel a + b2 · c + d2 berechnet wurden, wo a und b das eine Paar
Gegenseiten, c und d das andere Paar ist. Es kommen, wie es
scheint, ein ganzer Teil Rechtecke vor, ein anderer Teil sind
Trapeze, dazwischen Dreiecke, die als Vierecke, deren eine Seite 0
ist, aufgefasst werden. In dieser Auffassung liegt soviel von
der Philosophie der Null, die hier als Grenzbegriff gefasst ist,
dass ich Cantor nicht zustimmen kann, wenn er sagt: an eine
Zahl 0 ist in keiner Weise zu denken.

0 als Grenze.

Gewiss, eine Ziffer 0 hatten sie nicht, brauchten sie auch
nicht; aber dass sie mit 0 rechneten, dass ihnen der Zahlencharakter
der Null bekannt war, samt dem Grenzbegriff und dem
sogen. Arbogast'schen Prinzip, das geht doch zur Evidenz aus
der Urkunde hervor. Als Cantor aber seine zweite Auflage
schrieb, da waren schon die übrigen 98 Colonnen durch Brugsch
Pascha publiziert, und da stellt sich die Sache sehr anders; die
Lepsius'sche Formel, welche übrigens schon für das zweite Beispiel,
das sich bei Lepsius findet, nicht passt, ist häufig genug nicht
angewandt. Sieht man näher zu, so bemerkt man, dass es sich
um angenäherte Quadratwurzelausziehung handelt.
Ich habe fast alle nachgerechnet, die Fehler sind sehr gering
und alle Angaben etwas zu gross z. B. auf Tafel 6: 2 + 112;
1 + 0 als Inhalt 78, während der richtige Inhalt noch nicht 68 ist.
Natürlich, der König hatte ja ein Interesse daran dem Gott, oder
was dasselbe ist, seinen Priestern die Schenkung möglichst gross
darzustellen. Ich bemerke, dass nach meiner Erkundigung nicht
nur die römischen Agrimensoren, wie Cantor angibt, sondern auch
unsere heutigen, und zwar gerade diejenigen, welche über mathematische
Bildung verfügen, sich das Wurzelziehen tunlichst sparen,
indem sie z. B. für:


√α2 + ε     α + 12·εα setzen.



Aus dem Text der ägyptischen Aufgabe hat Revillout die
Unwahrscheinlichkeit der Cantor'schen Auffassung nachgewiesen,
die mit allen Traditionen des Altertums in Widerspruch steht.
Ägyptische Baumeister wurden in der ganzen Welt des Mittelmeeres
geholt, und als Augustus das römische Reich vermessen
liess, nahm er dazu ägyptische Feldmesser.

Ägyptische Trigonometrie.

Ich komme nun zu dem Bedeutsamsten und zugleich zu
dem Seltsamsten, was sich im Papyrus Ahmes (2. Schülerheft)
und, muss ich leider sagen, bei Cantor-Eisenlohr findet. Der
4. Teil des Papyrus enthält die ägyptische Trigonometrie:
Aufgabe Nr. 56–60, Aufgabe 59 ist doppelt. In den fünf ersten
Aufgaben heisst die Pyramide, die stets quadratische Grundfläche
hat, mr (nicht smr) in der 6. Aufg. Nr. 60, die von einer viel
steileren Pyramide handelt — Borchardt vermutet einen
Monolithen — heisst sie in. Es kommen zwei Abmessungen in
Betracht, in den Aufgaben 56–59;

a) die Pir—m—s Pirems, woher vielleicht der Name
Pyramide.

b) die ucha—tebet.

und in Nr. 60 a) k3y —n—h r w. b) Snti: Das Verhältnis
zwischen 12 b : a heisst überall Sqd.

Z. B. Nr. 56. Berechnung einer Pyramide. Die uchatebet
ist 360, ihre Pirems 250. Lass mich ihren Seqd wissen. Nimm
die Hälfte von 360, macht 180, dividiere mit 250 in 180 macht
12 + 15 + 150 von einer Elle. Eine Elle hat 7 Spannen, multipliziere
mit 7: ihr Skd ist 515 Spannen.

Nr. 57. Eine Pyramide, 140 ist die uchatebet, 514 Spannen
ihr Skd,? die Pirems. Antwort: 9313.

Nr. 58. Pirems 9313, uchatebet 140,? Sqd. — Antwort: 514
wiederum. Die Rechnung enthält wieder einen groben Fehler
des Schreibers.

Nr. 59 a. Pirems ist 12, uchatebet 8? Sqd. Antwort
wieder 514.

und Nr. 59 b. Kontrollaufgabe, uchatebet gefragt, ganz verworren
abgeschrieben. Resultat 4 statt 8, wenn die eine Linie 12
und der Sqd 514.



Nr. 60. Ein In von 15 Ellen an seinem Snti und 30 an
seinem k3y—n h r w. Lass mich seine Skd. wissen. Multipliziere
15; 12 davon ist 712, multipliziere 712 mit 4 um 30 zu
erhalten. Sein Rhi ist 4.... Das ist sein Skd.

Eisenlohr bemerkt Rhi ist unklar, was jedoch ohne Einfluss
auf die Rechnung ist.

Eisenlohr und Cantor erklären nun die Pir—m—us
als die Seitenkante und die ucha tebet als die Diagonale des
Grundquadrates, während sie durch das Koptische gezwungen
sind die Kaienharu als die Höhe und die snti als die Grundlinie
aufzufassen; sie erklären also den Sekt in den fünf ersten Aufgaben
als den Cosinus des Neigungswinkels der Kante und Grundfläche
und in der letzten als die Cotangente des Böschungswinkels!

Dagegen wenden sich nun ganz unabhängig voneinander
Revillout und Borchardt und schon Weyr trat ihnen bei,
beide zunächst vom Standpunkt des Steinhauers und Architekten;
beide bemerken, dass der Neigungswinkel für den Steinhauer ganz
wertlos.


[image: ]


Die Pyramide wurde in geraden Absätzen gebaut, die dann
mit mächtigen Steinplatten ausgefüllt wurden. Kannte der Arbeiter
den Böschungswinkel, der an allen Quadern derselbe, dann
konnte er jedes Stück richtig behauen; der Neigungswinkel ergab
sich dann ganz von selbst. (Figur.)



Eisenlohr erklärt Piremus als die aus der Säge heraustretende
und seqet leitet er von qd — ähnlich machen — ab
und übersetzt es mit Ähnlichkeit, besser wäre wohl Verhältnis.
Revillout sagt, piremus bedeutet hinausgehen in die Breite oder
aus der Breite und beides passt für die Höhe der Pyramide,
die Linie, welche die Spitze mit der Mitte der Grundlinie verbindet;
uchatebet ist die Basis, und beide Worte sind Synonyma
für Kainharu und senti. Cantor noch in dem Brief an Weyr
und in der 2. Auflage mutet den Ägyptern die Ungeheuerlichkeit
zu zwei verschiedene Funktionen mit demselben Namen bezeichnet
zu haben. Revillout und Borchardt sagen, es sei stets die
Cotangente des Böschungswinkels und nun erinnern Sie sich daran,
dass Ägypten aus zwei verschiedenen Ländern mit verschiedener
Sprache zusammengewachsen ist. Synonyma sind häufig, wie wir
aus analogen Gründen die ähnliche Erscheinung im Englischen
haben. Die Pyramide heisst smr und in, der Kreis Deben und
kd, der Vater heisst if und atef, der König bjty und hk3 usw.

Koordinaten.

Die Höhe ist als Summe der Schichtenhöhen, ev. auch aus
der Schattenlänge und die Seite des Grundquadrats ganz direkt
messbar. Die Diagonale muss aber berechnet werden, und zwar
mit dem Pythagoras.

Eisenlohr hat die Winkel der Pyramiden γ und β (siehe
Figur S. 50) berechnet aus



	cos β	entweder	514	Sp oder 5125 und damit

	cos β	=	34	oder = 126175 = 1825




und sie stimmen so ziemlich mit den Winkeln der erhaltenen
Pyramiden, was für den, der weiss, wie oft grobe Fehler der
Schüler geringe Fehler im Resultat geben, nicht wunderbar ist.

Aber Borchardt hat die Neigungswinkel aus der Cotangente
berechnet. Es sind dies Winkel von 54° 14′ 16″; 53° 7′ 48″
(kommt 4 mal vor) und in No. 60, 75° 57′ 50″.

Von diesen Neigungswinkeln gleicht der erste genau bis
auf die Sekunde dem Winkel an der südlichen Steinpyramide
von Daschur (untere Hälfte), der zweite stimmt, ebenso haarscharf
mit dem von Petrie an Ort und Stelle gemessenen Winkel
der zweiten Pyramide von Giseh überein und der letzte ist ebenso
genau der von Petrie 1892 nachgewiesene Winkel aus der
Mastaba von Meidum. Und dass die Werkleute wie die unsrigen
nach solchen Vorschriften, sogenannten Leeren, arbeiteten, das
zeigen die von Petrie aufgedeckten Winkelmauern an den Ecken
der Mastaba No. 17 zu Meidum.

Diese Eckwinkelmauern zeigen wie die Erbauer der Mastaba
sich die anzulegende Neigung der Winkel genau nach der in
No. 60 gegebenen Vorschrift aufgezeichnet haben. Damit ist die
Seqtfrage entschieden. Sekt ist die Cotangente, rhi vermutlich
nichts anderes als die Tangente, die also den Ägyptern auch
schon bekannt war.

Das Wort seqd aber leitet Revillout von kd — bewegen
ab und aus dem hapt — Richtscheit, das ein unentbehrliches
Werkzeug war; seine aufrechtstehende Kathete ist 1 Elle, die
untere ist in 7 Spannen und 4 Finger geteilt, und eine Schnur
wurde nach dem unteren beweglichen Punkte geknüpft und gab
dem Arbeiter damit durch den sekd unmittelbar den Winkel,
nach dem er seinen Stein zurichtete.

Ein ganz entscheidendes Moment liegt aber in der Natur
der Sache; der königliche Bauherr der Pyramide der sagt einfach,
meine Pyramide soll so und so viel im Geviert haben und so und so
hoch soll sie sein, die Ausführung überlässt er seinem Architekten.

Dass die Ägypter aber mit der Proportionalitäts- und Ähnlichkeitslehre
ganz vertraut waren, das zeigen ihre Abbildungen.
Sie teilten die Wand durch Linien in ein Netz von Quadraten,
ganz wie unsere Ingenieure ihr Zeichenpapier, und trugen in
die einzelnen Quadrate die Figuren in entsprechendem Massstab
ein. In dem sogenannten Grabe Belzoni zu Biban el Moluk
ist ein solches Coordinatensystem erhalten in einer unfertig gebliebenen
Grabkammer König Sety I., des gewaltigsten der Bamessiden
nächst seinem Sohne Ramses II.



Darstellende Geometrie bei den Ägyptern.

Nun zeigen die Bilder und Inschriften, ähnlich wie die
japanischen, keine Perspektive, und man nahm an, dass den
Ägyptern die Perspektive unbekannt gewesen sei. Aber vor
etwa 10 Jahren wurden in Fayum, vom trockenen Wüstensand
geschützt, eine grosse Anzahl Totenmasken, Porträts der Verstorbenen,
gefunden, allerdings aus hellenistischer Zeit, die meisten
Handwerksarbeiten, aber auch eine ganze Anzahl Kunstwerke
ersten Ranges, die unsern besten Porträts nicht nachstehen. Und
dazu noch eins, was ich Ihnen nicht vorenthalten darf, oben
auf dem Pylon des Isis-Tempels von Phile, den Ptolemeus IX.
Euergetes II. 150 v. Chr. erneuert hat an der Stelle, von wo der
Werkmeister seinen Bau am besten übersehen konnte, sind in
Stein geritzt zwei Zeichnungen erhalten.

M. H. Nicht Menge, nicht Lambert, nicht Dürer sind die
Urheber der darstellenden Geometrie, hier sehen sie eine Werkzeichnung
in dem Sandstein der Plattform des Pylon, welche
Borchardt 1878 aufgenommen hat, mit beigeschriebenen Massen,
Grundriss und Aufriss, und noch steht die Säule, welche
genau danach gearbeitet ist.

Résumé.

Resumieren wir die ägyptische Mathematik so weit wir jetzt
davon wissen.

In der Arithmetik hatten sie eine entwickelte Fingerrechnung
und Rechenbretter, auf denen sie mit Steinen rechneten, kannten
alle vier Spezies mit ganzen und gebrochenen Zahlen, wussten
mit Gleichungen 1. und 2. Grades, arithmetischen und geometrischen
Reihen Bescheid und hatten Näherungsmethoden für die
Ausziehung der Quadratwurzeln.

In der Geometrie war ihre Konstruktions- oder Reisskunst
hoch entwickelt. 420 v. Chr. rühmte sich der grosse Demokrit,
dass ihn in der Reisskunst nicht einmal die ägyptischen Harpedonapten
überträfen; sie hatten eine sehr achtenswerte Quadratur
des Kreises, kannten Symmetrie und Proportion, waren mit der
Kreisteilung vertraut, hatten Ähnlichkeitslehre und Anfänge der
Trigonometrie und Elemente der darstellenden Geometrie.



II. Kapitel.

Babylonien — Assyrien.



Ich wende mich nun dem Zuge der semitischen Völkerwanderung
folgend nach dem uralten Kulturland, zwischen den
grossen Strömen Euphrat und Tigris, zum Zweistromland, dem
mâtu Pur Pur, nach Mesopotamien, Babylonien, Assyrien. Hier
kam zu den schon für Ägypten fliessenden Quellen noch Berossos
hinzu, und die Bibel in weit reichlicherem Masse. Berosus, ein
Babylonischer Priester des Bel der im 3. Jahre v. Chr. in
griechischer Sprache schrieb, hat sich als mit den Traditionen
seines Volkes in Mythos und Geschichte sehr vertraut erwiesen,
und es ist zu bedauern, dass von seinem grossen Werke nur
Fragmente durch Alexander Polyhistor und danach von Josephus
und Eusebios erhalten sind. Verdanken wir doch Berossos die
Kunde von dem Babylonischen Weltschöpfungsmythus, die Sintflut
eingeschlossen, der Quelle des mosaischen, eine Kunde,
welche durch die Funde von Kujundschik-Ninive so glänzend
bestätigt und erweitert wurde. Aber auch die Bibel hat sich
als eine nicht zu unterschätzende Geschichtsquelle erwiesen, und
unter dem Einfluss der Ausgrabungen in den letzten 30 Jahren ist
»Babel und Bibel« (P. Delitzsch) zu einem Schlagwort geworden.
Aber erst im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts gelang es durch
Entzifferung der rätselhaften Keilschrift, die Geschichte Vorderasiens
auf urkundliche Grundlage zu stellen. So bedeutend aber
die Leistungen der Schüler Eberhard Schraders im letzten
Dezennium gewesen sind, so sagt doch einer der berufensten
unter ihnen P. Jensen: »Ein jedes Werk von Assyriologen
auch der besten ist und wird auf lange noch vergleichbar bleiben
einem Feld mit Hopfenstangen, von denen sehr viele zwar annähernd
oder durchaus korrekt und gerade, viele aber, nach allen
Richtungen hin, schief stehen.«

Im Gegensatz zu Ägypten, wo wir ein und dasselbe Volk
bis zum heutigen Tage vor uns haben, sind im Zweistromland
zwei der Rasse nach verschiedene Völker zu unterscheiden, die
beide langsam kulturell zusammengeschmolzen sind. Vom Nordosten
her, möglicherweise vom Altai und dem Pamirplateau kamen
als Nomaden in einzelnen Schwärmen die Sumerer, ein Volk,
das bis dato für sich steht, die sich vorzugsweise in Südbabylonien
in Sumer ansiedelten, vielleicht vom Meere aus in die Mündungen
des Euphrat und Tigris eindringend. Vom Nordwesten her in
gleicher Weise die Semiten, die sich, zugleich oder früher,
vorzugsweise in Nordbabylonien, Accad (Agade) festsetzten.
Naturgemäss mussten beide Völker zusammenstossen, und in
hin und her schwankenden Kämpfen drangen Sumerer in Accad
und Accader in Sumer ein, bis seit Chammurabi die Sumerer
endgültig den Semiten unterlagen, die an den Beduinen Arabiens
immer frischen Nachschub hatten. Gehörte doch nach Ed. Meyer,
welcher sich dabei stützt auf Ranke, Early Babyl. personal names
(p. 33, Band VI, 1 des grossen Hilprecht'schen Sammelwerkes
über die Amerik. Ausgrabungen in Nippur) und noch mehr auf
die Monumente, Chammurabi selbst einem solchen frischen Schwarm
Amoriter Beduinen an.

Sumerische Frage.

Die sogen. Sumerische Frage gehörte zu den dunkelsten;
während anfangs der Siebziger die Sumerer als die Kulturträger,
die Semiten als rohe Nomadenhorden hingestellt wurden, hat
später ein so bedeutender Semitologe, wie Halévy, die ganze
Existenz der Sumerer geleugnet und ihre Schrift und Sprache
für eine Art Stenographie der Semitisch-Babylonischen erklärt.
Gestützt auf die genaue Untersuchung der ihm zugänglichen
plastischen Denkmäler, hat Eduard Meyer in seiner Abhandlung
»Sumerier und Semiten in Babylonien« [Abh. d. Kön. Preuss.
Akad. d. W. 1906 phil-hist.] die Frage aufgehellt. An der
Existenz der Sumerischen Sprache konnte, wie Meyer mit Fug
bemerkt, nach der Auffindung der griechischen Übersetzungen
bilinguer Syllabare, das sind Listen von Schriftzeichen mit Angabe
ihrer Sumerischen und Assyrischen Silben- und Wortwerte, nicht
mehr gezweifelt werden. Man vgl. die Abhandlung von T. G. Pinches
in den Proc. Bib. Arch. 24, p. 108 und A. H. Sayce
ibid. p. 120, in denen die Aspiration des p, k und t durch die
Griechische Übertragung konstatiert ist.

Sumerer und Semiten.

Die Rassenfrage wurde durch die bildlichen Darstellungen
im wesentlichen auf Grund der Ausgrabungen de Sarzecs, die
von Heuzey vortrefflich ediert sind, und denen von Nippur, die
seit 20 Jahren ununterbrochen fortgesetzt sind, unzweifelhaft zugunsten
eines selbständigen Volks der Sumerer entschieden, wie
es Bezold, Winkler, Hilprecht etc. angenommen hatten.
Abgesehen von der Kleidung, dem sumerischen Mantel und dem
semitischen bunten Plaid, sind scharfe und stereotype Unterschiede
vorhanden. Zunächst zeichnen sich die Semiten wie noch heute
durch üppig wucherndes Bart- und Haupthaar aus, während die
Sumerischen Köpfe bis auf die Augenbrauen völlig ohne Haar
sind. Die Nase ist von der semitischen scharf verschieden, ebenso
Mund, Backe und Stirn. Auch die Frauenköpfe aus Tello sehen
durchaus nicht semitisch aus. »So lehren die Denkmäler mit unwiderleglicher
Evidenz, dass es zwei verschiedene Rassen in
Babylonien gegeben hat, eine semitische [vorzugsweise] im Norden,
und eine nicht semitische [vorzugsweise] im Süden, [die Sumerer].
Zu diesen beiden Rassen kamen dann als drittes Element die
Beduinischen Westsemiten Chammurabis, die das Haupthaar kurz
schneiden und die Lippen rasieren.«

Anteil der Sumerer und der Semiten an der Kultur.

Die dritte Frage, die von Meyer naturgemäss nicht so
entscheidend, wie die beiden ersten beantwortet wird, ist die Frage
nach dem Anteil der beiden Rassen an der Kultur. Da hat nun
Meyer nachgewiesen, dass die Sumerer der Zeit Gudeas
(etwa um 2600), ihre Götter nicht mit ihrem eignen
sumerischen Typus, sondern in Gesichtsbildung,
Bart, Haar und Gewandung als Semiten gebildet
haben. Danach haben auf religiösem Gebiete die Semiten
entschieden die Führung gehabt, wenn naturgemäss auch ihre
Religion durch die der Sumerer beeinflusst ist, bis sich eine einheitliche
Religion heranbildete. Meyer glaubt die Sagen von
Gilgamesch, dem Herkules der Babylonier, der Sintflut etc. den
Semiten zuweisen zu können, während besonders die Verbindung
der Götter mit den Sternen, insbesondere die Astrologie, der
Hexen- und Dämonenglauben
sumerisch seien, der sich ja
von Babylon aus insbesondere
durch das spätere Judentum
und das Christentum über die
ganze Welt verbreitet hat.

Die Semiten scheinen
auch auf dem Gebiet der Kunst
die Führenden gewesen zu sein,
und sehr früh haben sie eine
hohe Stufe der Kunst erreicht,
wie die unübertroffene Siegesstele
des Naramsin (s. u.) beweist
(vgl. Abbildung).


[image: ]
Siegesstele des Naramsin.



Über einen Punkt aber
herrscht unter den Assyriologen
volle Übereinstimmung,
die Erfindung der Babylonischen
Schrift, der
Keilschrift, ist Eigentum der Sumerer. Zwar ist die von
Hilprecht als sumerisch angesprochene vorsargonische Periode
Nippurs schriftlos, und wir haben aus der Zeit wo in dieser Stadt,
dem uralten Stammesheiligtum der Babylonier, der Sumerische
Sturmgott En-lil, dessen Idiogramm später als Bel gelesen wird,
seinen Kult hatte, keine Tafeln mit Schriftzeichen gefunden, aber
der Beweis liegt darin, dass die semitischen Silbenzeichen ursprünglich
sumerische Worte bedeuten. Meyer weist mit Recht darauf
hin, dass die Semiten als Erfinder der Schrift, alle Konsonanten
ihrer Sprache bezeichnet hätten, und weist auf den entscheidenden
Einfluss hin, den die sumerische Schrift und Sprache auf das
Semitische der Babylonier für Phonetik und Satzbau geübt hat.

Gudea und die Fürstpriester von Telloh.

Durch die Ausgrabungen de Sarzecs wissen wir, dass nach
dem Tode der grossen Semitischen Fürsten Sargon und Naramsin
die Sumerer auch in Accad vorübergehend zur Macht gelangten
in dem Königreich von Sumer und Accad der Fürsten von Ur;
wir kennen durch die so erfolgreichen Ausgrabungen E. de Sarzecs
aus wunderbaren Statuen, denen leider der Kopf fehlte (vgl. Abbildung)
und einer Reihe von Schriften, genauer Vertonungen
ihren König oder richtiger Fürstpriester, pateïssi, denn nie nennt
er sich König, Gudea; nach Winkler war er Vasall des
Urengur von Ur, König von Sumer und Accad, und Gudeas
Vorgänger Urnina, Entemena etc. Ihre Residenz war Schirpurla
auch Lagasch, heute Telloh geheissen; und die Urkunden aus jenen
ältesten Zeiten sind für die Entwicklung
der Schrift ganz besonders
wichtig. Der Plan und
der Massstab Gudeas (vgl. Abb.
S. 62) ist für die Metrologie beinahe
unschätzbar; wie die p. 105
besprochene Arbeit Borchardts
beweist, ist er zirka 3000 Jahr in
Gültigkeit geblieben, und stimmt
nach der Borchardt'schen Messung
mit Lehmanns Hypothesen
(p. 106) vortrefflich.


[image: ]
Gudea mit Plan und Massstab.




[image: ]
Plan der Gudeastatue, 1/2 der nat. Grösse.




[image: ]
Massstab der Gudeastatue, 1/2 der nat. Grösse.



Statuen des Gudea.

Durch einen merkwürdigen
Zufall ist uns jetzt auch der
Kopf Gudeas bekannt geworden.
Der Nachfolger de Sarzecs
in den Ausgrabungen von Tello
(Sirpurla), der Kapitän G. Cros,
fand unweit der Stelle, wo jener einen prächtig gearbeiteten Kopf
aus Diorit ausgegraben hatte, eine kleine ganz disproportionierte
Statue ohne Kopf, die laut Inschrift als die der Gudea bezeichnet
wurde, von ihm seinem speziellen Schutzgott, dem er auch den
neuen Tempel in Tello gebaut hatte, dem Ningiszida, dem Sohn
des Nin-a-zu (nach Meyer ein anderer Name für den Götterkönig
Anu, den Himmelsgott) gewidmet. Léon Heuzey, der ausgezeichnete
Leiter der Assyrischen Abteilung des Louvre, bemerkte,
dass die Brüche des Kopfes und des Torso zu einander passten,
er setzte den Kopf auf den Torso und ohne jeden Kitt sass er
fest (vgl. Rev. d'Assyr. Bd. VI, 1907 p. 19). Dadurch besitzen
wir jetzt 4 Köpfe des Gudea, darunter der von Hilprecht in
seinem Vortrag über die Ausgrabungen im Bêl-Tempel zu Nippur
S. 52 wiedergegebene »Marmorkopf von feinster Arbeit«. Die
Köpfe tragen sämtlich die sogenannte Kappe der Sumerischen
Fürsten, die wir bei Chammurabi (s. u.) wiederfinden, und drei
davon den Turban, der also uralt sumerischen Ursprungs ist.
Die scheinbare Plumpheit und Disproportioniertheit der Körper
der Statuen aus Tello hat Heuzey m. E. sehr zutreffend erklärt.
Der Körper diente nur als Sockel für den Kopf, falls der schwer
zu bearbeitende Dioritblock für eine ganze Statue zu klein war,
und Heuzey bemerkt sehr richtig, dass unsere Büsten mit ihrer
abgespalteten Brust den Sumerern, so sonderbar vorgekommen
waren, wie uns die ihren.


[image: ]
Kopf des Gudea, Federzeichnung nach dem Funde des Cap. Cros.



Semitische Einwanderung in Vorderasien.

Und von der entgegengesetzten Seite her, wie heute ziemlich
feststeht, von Nordafrika her, drangen nomadische Semitenschwärme,
in verschiedene Volksstämme, richtiger Clane gespalten
in das reiche Zweistromland, und siedelten sich in der 13 Meridian
breiten, paradiesisch fruchtbaren Ebene an. Delitzsch versetzt
geradezu das Paradies in die Gegend von Babylon, den Euphrat
und Tigris nennt die Bibel selbst und die beiden andern Ströme
erklärt er für Kanäle, was nicht unmöglich, da die Babylonier
für Kanal und Fluss dasselbe Wort nâru haben. An der jetzigen
grauenhaften Verödung dieses Paradieses erklärt Delitzsch die
Türken für unschuldig, und sicher haben Beduinen und Islam vor
den Türken die Versandung der Kanäle und damit die Verödung
des Landes auf dem Gewissen. Wir hegen die begründete
Hoffnung, dass die deutsche Bagdadbahn und das deutsche
Kapital in wenig mehr als einem Menschenalter die jetzige Wüste
wieder zu einem grossen Garten umgeschaffen haben wird.

Sargon und Naramsin.

Die Unterwerfung der Sumerer gelang um so leichter, als
sie keinen Grossstaat hatten, sondern nur einzelne grosse Städte,
in denen sich nach und nach die Semiten ansiedeln. Die Städte
standen unter sogenannten Fürstpriestern, Pateissi, die sich gegenseitig
unter einander befehdeten, wie wir aus den Inschriften
Gudeas erfahren, und aus dem von Cros vor kurzem ausgegrabenen
Bericht über die Verwüstung Tellos durch Lugalzaggissi,
den Pateissi der Nachbarstadt Gishu, bis sie unter die Oberherrschaft
Semitischer »Grosskönige« gerieten, wie Tello unter die
des grossen Semitenfürsten Sargon I., Besitzer von Argade
(Accad), der von Nordbabylonien, dem Lande Accad aus, auch
Südbabylonien (Sumer) unterwarf. Sargons und seines ebenfalls
bedeutenden Sohnes Naramsin Existenz war lange sagenhaft,
— die Moses-Mythe wird auch von Sargon erzählt — bis Nabonahid
und die Funde der Amerikaner in Nippur, dem Sitz
eines uralten Tempels des Bêl, ihre historische Existenz bewiesen.
Dort ist sogar der Stempel des Sargon (vgl. Abb.) mit seinen
altertümlichen Schriftzeichen gefunden worden.


[image: ]


Nabonahid, der letzte König von Babylon, war das, was
wir heute einen Romantiker nennen würden, seine Interessen
wurzelten in der Vorzeit, er wollte den uralten Dienst des Schamasch,
der Sonne, und des Sins, des Mondes, wiederherstellen
und geriet so in Konflikt mit der mächtigen Priesterschaft des
Marduk-Bel in Babylonien, deren Unterstützung
Cyrus mehr für seinen Erfolg verdankte
als der Macht seiner Waffen. Im
Grundstein des Tempels von Sippar, den
Nabonid erneuern wollte, fand er die Urkunde
Naramsins, des Sohnes des Sar-u-ukin.
Die Gelehrten des Königs berechneten nach
den Königslisten die Regierungszeit des
Naramsin auf 3200 Jahre früher, wodurch
Sargon auf 3800 v. Chr. gerückt wurde, und
mit ihm Gudea. Trotz mancher Bedenken,
welche gegen dieses hohe Alter geltend
gemacht wurden, insbesondere von H. Winkler und C. F. Lehmann,
nahm doch noch Bezold 1903 diese Daten als richtig
an. Aber der Fund der neuen Königsliste von Nippur, aus dem
Ende des 3. Jahrtausend der Schrift nach, durch Hilprecht
1906 im XX. Bd. der Berichte publiziert und interpretiert, bewies,
dass Lehmann mit seiner Vermutung, dass die Gelehrten des
Nabonid sich um etwa 800 Jahre geirrt hatten, im Recht war
und die neue Chronologie von L. W. King (Chronicles conc.
early Babyl. kings 2 vol 1907) setzt Sargon von Akkad auf
2500 v. Chr. auf Grund der Arbeiten H. Rankes.

Babylonisch-Assyrische Chronologie.

Über die Chronologie sei gleich hier bemerkt, dass der Hang
der Babylonier zum genauen Datieren, insbesondere auch die zahllosen
Geschäftsurkunden, die wir von Gudea bis Nabonid besitzen,
uns über die Chronologie der Assyrer weit besser als über die
der Ägypter unterrichtet haben. In Kürze werden uns die Ausgrabungen,
besonders die der Pennsylvania Universität in Nippur
bis ins 4. Jahrtausend hinein eine völlig gesicherte Zeitfolge der
Geschichte gewähren, von Chammurabi bis Kyros, von 2000 bis
539 steht sie schon jetzt auf sicherem Boden. Vom 15. Jahrhundert
bis zum Jahr 1000 können wir uns auf die sogen. synchronistische
Geschichte stützen. Nach H. Winkler (die
Keilinschr. u. das alte Test. 3. Aufl. 1903 p. 47) ist es ein Dokument,
in welchem Adad-nirari III. von Assyrien (812–783) die
Vereinigung Assyriens und Babyloniens als im Interesse beider
Völker hinstellt, nach Bezold ein Staatsvertrag beider Länder.
Jedenfalls wird darin in Kürze die Geschichte beider Länder
chronologisch erzählt. Die synchron. Geschichte ist immerhin
nicht ganz einwandfrei, sie enthält gewissermassen den persönlichen
Fehler Adad-niraris. Von diesen sind für Assyrien die
Eponymenkanones, für Babylonien die Königslisten
frei. Das Jahr wurde von Adad-nirari II., etwa um 900 an, zunächst
nach dem die Regierung antretenden Herrscher und dann
der Reihe gemäss, nach den höchsten Beamten benannt, wie in
Athen nach den Archonten. Beide Listen sind Chroniken zum
Zweck genauer Datierung von Rechtshandlungen. Die Vergleichbarkeit
des Kanons mit unserer Zeitrechnung wurde möglich
durch Erwähnung der Sonnenfinsternis im Monat Sivan bei Gelegenheit
eines Aufstands gegen Assur-daja. Die Astronomische
Berechnung ergab den 15. Juni 763. Eine weitere Kontrolle
ergab dann der völlig zuverlässige Kanon des grossen Astronomen
Ptolemaios (vgl. Hellas), der uns hilft bis zur Seleuciden-Ära
(Berossos), deren Beginn zwischen 312 und 311 schwankt
und die Arsaciden-Ära von 248, welche neben der Seleucidenära
hergeht.

Die Semiten überschwemmten ganz Westasien, längs der
Küste des Mittelmeeres zogen die Phönizier, besser Kanaanäer,
zu denen die Chabiri, die wir jetzt als Hebräer bezeichnen, gehören,
die, wie es scheint, noch im Anfange der historischen
Zeit nicht sesshaft waren, und erst zur Zeit Chinatôns ihre
Stammesgenossen angriffen.

Arvat, Byblos und vor allem Sydon und Tyrus sind Städte
der Phönizier. Die zweite Sammelgruppe der Beduinenschwärme
bilden die Aramäer, mit dem Hauptzweig der Syrer, die südlich
von den Kanaanäern hielten und sich weit nach Norden und Osten
vorschoben. Hier kam es nur in Damaskus, der alt berühmten
noch heute blühenden Handelsstadt zu einer Staatenbildung. Am
ausgedehntesten war die Wanderung des an Zahl stärksten dritten
Zweiges, der Babylonier und Assyrer, die sprachlich und genealogisch
nahe verwandt sind. Doch sind nach den Abbildungen die
Babylonier weit stärker mit den Sumerern blutgemischt als die
Assyrer.

Geschichte der Babylonier und Assyrer.

Die Assyrer sind sprachlich und auch dem Rassentypus
nach mit den Babyloniern so nahe verwandt, dass die Annahme
ihrer Abzweigung von diesen, etwa um 1150, nach einem siegreichen
Einfall der Elamiten, sehr wahrscheinlich ist. Sie waren
ein Krieger- und Herrenvolk, das den Priestern einen weit geringeren
Einfluss einräumte als die Babylonier. Ihre Kämpfe,
wie die der Babylonier, gelten, wie leicht begreiflich ist, dem
Bestreben, sich die grossen Handelsstrassen nach Indien und
nach dem Kulturzentrum, dem Mittelmeerbecken offen zu halten.
Wird ihnen, durch das Aufkommen einer nicht semitischen
Grossmacht ein Handelsweg im Westen verlegt, so erkämpfen sie
sich einen neuen im Osten. Sehr bald gingen sie gegen Babylonien
aggressiv vor, und der grausame aber tüchtige Assurnassirpal
bringt Babylon völlig unter seinen Einfluss. Der eigentliche Begründer
der Assyrischen Weltmacht Tiglat Pileser III. besteigt
dann 744 unter dem Namen Pulu (Phul der Bibel) den
Thron Babels und nennt sich König von Sumer und Accad.
Diese Glanzzeit Assyriens hält unter Sargon II. und seinem
Sohn Sanherib an, aber kurz nachdem Sanherib Babylon
zerstört hatte (689) und nach der erfolgreichen Regierung Assurbanipals
(Sardanapal) wird auch Ninive, die Residenz seit
Sanherib von den Medern unter Kyaxares zerstört und zwar
weit gründlicher als Babel.

Bis an die Hochebene Mediens in Nordosten, Elams oder
Susa in Südosten, im Süden bis an die Sümpfe der Mündung
des Euphrat und Tigris in den persischen Busen drangen die
Semiten, auch hier zunächst kein Grossstaat, sondern Städte, die
das Stammesheiligtum bargen als Zentren des Kultus, des Marktverkehrs
und Sitz der Fürsten. Nach Agade und Sirpurla nenne
ich Kis, Ur (deren Fürsten sich seit Urengur Könige der vier
Weltgegenden nannten und Nordbabylonien in Abhängigkeit
brachten), Nippur, Larsam und Babel, die mehr oder minder
zentrale Bedeutung gewannen bis Chammurabi (vielleicht der Amraphel
der Bibel) Babel zur Hauptstadt des Grossstaats Babylon
machte, der nun Nordbabylonien (Accad) und Südbabylonien
(Sumer) durch Eroberung von Larsam im Süden und Absetzung
des dortigen Königs einte.

Babel war eigentlich eine Doppelstadt, an einem Ufer Babel
— das Tor Gottes, am andern Borsippa (Birs) — die Stadt
des Mondgottes Sin, dessen Kult in Sumer, insbesondere in Ur
blühte, während in Nordbabylonien der Dienst der Sonne (Schamasch
und Marduk) in den Vordergrund trat.


[image: ]
Ḫammurabi empfängt von Schamasch seine Gesetze.



Chammurabi.

Wir kennen Chammurabi wie wenige Fürsten des Altertums,
und wenige Regenten dürften ihn in alter und neuer Zeit an
Kraft und Weisheit, und wenn wir seinen Gesichtszügen (s. Abb.)
und den zahlreichen Rechtsschriften Glauben schenken, auch an
Gerechtigkeit und Milde übertroffen haben. Was er für die Stadt
Babel getan, berichtet er uns selbst sumerisch und babylonisch:
»Chammurabi, der mächtige König, der König von Babylon, der
König der vier Weltgegenden, der Begründer des Landes, der
König, dessen Taten dem Fleische des Gottes Schamasch und
des Gottes Marduk wohltun, bin ich. Die Spitze der Mauer von
Sippar habe ich mit Erdreich wie einen Berg erhöht, mit Rohrgeflecht
habe ich sie umgeben. Den Euphrat grub ich ab gen
Sippar zu und liess einen Damm dafür aufwerfen. Chammurabi,
der Begründer des Landes, dessen Taten etc. wohltun, bin ich.
Sippar und Babel habe ich auf immerdar zu behaglichen Wohnstätten
gemacht. Chammurabi, der Günstling des Gottes Schamasch,
der Liebling des Gottes Marduk bin ich. Was seit uralten
Tagen kein König dem Herrn der Stadt (dem Schutzgott)
gebaut hat, das habe ich für Schamasch, meinen Herrn, grossartig
ausgeführt.«


[image: ]
Chammurabi.



Codex des Ḫammurabi.

Hatte C. Bezold in Ninive und Babylon schon Chammurabi
in der eben zitierten Weise gewürdigt, so wurde die Gestalt
dieses grossen Fürsten in noch weit helleres Licht gerückt
durch die Erfolge der französischen Ausgrabung unter G. de
Morgan in Susa, der Hauptstadt von Elam. In drei Stücken
wurde dort im Dezember 1901 und Januar 1902 die Standsäule
mit der Gesetzsammlung Ḫammurabis
gefunden, welche 1903
von V. Scheil zum ersten Male
ediert und in französischer Sprache
erklärt wurde und 1904 von
H. Winkler deutsch und von
R. Harper englisch ebenfalls
1904, und vom juristischen Standpunkt
von J. Köhler und E. Peiser
1904. Der Codex Hammurabis
steht auf einer ethischen
Höhe, welche dem mosaischen
vom Sinai nichts nachgibt, und
ist das erste uns erhaltene Corpus
juris. Sie genoss, Winkler
zufolge, viele Jahrhunderte das
höchste Ansehen — wie die Gesetze
des Moses sind sie von Gott
gegeben, das Bild der Säule zeigt,
wie der König die Gesetze von Schamasch empfängt, leider ist das
Antlitz des Königs, der Kappe und Stab trägt, verstümmelt, der
Sonnengott ist mit Turban und Faltenrock bekleidet — sie hat
das griechische Recht, dieses das römische und dieses das unsrige
in hohem Grade beeinflusst. Die Strafe ist natürlich wie bei
den Hebräern und Römern Vergeltung, bei Sittlichkeitsvergehen
Abschreckung. Im Zivilprozess spielt der Eid, grade wie bedauerlicherweise
noch heute, eine hervorragende Rolle. Die
Sammlung weist der Frau eine rechtliche Stellung an, welche
sie noch heute in der Türkei nicht errungen hat, sie schränkt
die väterliche Gewalt, ich nenne nur § 168, die Ausweisung des
Sohnes betreffend, erheblich ein, und das Erbrecht ist in sehr zu
billigender Weise geregelt, denn auch hier ist die Frau und die
Tochter geschützt. Das Handelsrecht hat er wohl kaum modifizieren
können, denn das war ja zugleich international, aber
das sogenannte Sumerische Familienrecht zeigt, dass dieser
Schutz der weiblichen Familienglieder so recht dem eigenen
Sinn des grossen Königs entsprungen ist. Und so können
wir den Worten, mit denen er auf der Säule sich seiner
Taten nach orientalischer Sitte rühmt — Einleitung und
Schluss — wohl Glauben schenken. Die Stele kam nach Susa
als Trophäe zugleich mit anderen wichtigen steinernen Urkunden
im 12/11 Jahr v. Chr., als die Elamiten unter Sutruk-Nahunte
Sippar und Babylonien erobert hatten. Es sei hier auch erwähnt,
dass von dem Kampfe Abrahams zur Befreiung Lots
auch eine Urkunde Chammurabis berichten soll. Die Stele mit
der Gesetzsammlung zeigt am Anfang das Relief, welches die Übergabe
des Codex an den König durch Schamasch schildert, das
Relief ist verstümmelt; (Abbild. S. 69) die Legende ist um so
deutlicher.

Babylonisch-Assyrische Kultur.

Die Geschichte Babyloniens und Assyriens kann ich hier
nicht erzählen, sie ist z. T. in der Bibel und bei Herodot und später
bei Arrian, Diodor, und vor allem bei Berossos etc. wenigstens
von 2000 ab erzählt; sie ist jetzt bis 4000 v. Chr. so ziemlich
aufgehellt; sie wurde in grossen Zügen durch die verschiedenen
Schichten der einwandernden nomadischen Semitenschwärme und
durch die geographische Lage im einzelnen bedingt. Nach Westen
und Südosten Kämpfe mit den Aramäern und weiter nördlich
mit den Kanaanäern, Phöniziern und Hebräern, die an dem nahen
Ägypten Rückendeckung hatten. Im nördlichen Syrien auch
Kämpfe mit dem uralten vermutlich von Kappadocien her eingedrungenen
vielleicht indogermanischen Stamm der Cheti oder
Hetiter, die sich später mit den Hebräern vermischt haben und
mit den Mitani, die noch ziemlich rätselhaft sind. Im Norden,
Osten oder Südosten ist es die indogermanische Wanderung, die
unausgesetzt das babylonisch-assyrische Reich bedroht; im Norden
zusammengefasst als Skythen, im Osten die Meder, in Südosten
die Elamiter mit der Hauptstadt Susa. Im Süden wieder
hemmten die Chaldäer, die im sogenannten neubabylonischen
Reiche nach jahrhundertelangen Kämpfen schliesslich die Herrschaft
an sich rissen. Und hinter den Medern und Elamitern
wieder Indogermanen, deren bedeutsamster Stamm, die Perser,
das ganze babylonische Reich zerstörten.

Grotefend und die Entzifferung der Keilschrift.

Die Erschliessung der babylonisch-assyrischen
Kultur verdanken wir in erster Linie dem Lehrer am Gymnasium
zu Göttingen: Georg Friedrich Grotefend. Aus den Ruinen
von Persepolis, der von Alexander dem Grossen in der Trunkenheit
in Brand gesteckten Hauptstadt Persiens, waren im Laufe der
Zeit einige Inschriften in eigentümlichen keilförmigen Zeichen bekannt
geworden, und Carsten Niebuhr, der Vater des berühmten
Historikers hatte 1770 äusserst sorgfältige und ausführliche Kopien
mitgebracht, welche die allgemeine Aufmerksamkeit auf die Keilschrift
lenkten; er hatte auch schon bemerkt, dass die Inschriften
drei verschiedenen Schriftsystemen angehörten und von links nach
rechts zu lesen waren. Zufällig wurde Grotefend auf einem
Spaziergang im Juli 1802 veranlasst, sich mit der Entzifferung zu
beschäftigen und schon am 4. September 1802 legte er die Resultate
seiner Forschung der Göttinger gelehrten Gesellschaft vor. Er
ging davon aus, dass die in drei verschiedenen Keilschriften und
also auch wohl in drei verschiedenen Sprachen verfassten Inschriften
von den Erbauern der Paläste, den persischen Achämeniden
Darius, Xerxes, Artaxerxes etc. herrührten; dass also
vermutlich die erste der drei Sprachen die persische, dass die
Texte wahrscheinlich auch die Namen der Könige enthielten,
dass endlich die Schrift des ersten Systems wegen der geringen
Anzahl der Zeichen eine Buchstabenschrift sein musste; danach
verglich Grotefend die ihm aus der Bibel und den Klassikern
und aus der Zendsprache in den heiligen Büchern Zarathustras
bekannten Namen dieser Könige auf ihre Länge und die Wiederkehr
gewisser Zeichen und kam zu folgendem Schluss: Eine
häufig wiederkehrende Gruppe von Zeichen musste König oder
verdoppelt König der Könige bedeuten, und in den dieser Gruppe
vorangehenden Zeichen war der Name des Königs enthalten; so
fand er Darius oder vielmehr die altpersische Form Dārheūsch,
und ein zweiter Name liess sich als Xerxes-Khschêrsche, ein
dritter als Hystaspes-Gôschtaspähe deuten und ebenso bekam er
das Wort Sohn heraus. Die Göttinger gelehrte Gesellschaft
verfuhr mit der Abhandlung Gr. ähnlich wie die dänische mit
der Kaspar Wessels über die geometrische Darstellung der
Complexen Zahlen und die Pariser Akademie mit Abels grösster
Arbeit: sie lehnte es ab, die Abhandlung zu veröffentlichen.
»Erst neunzig Jahre später (1893) ist seine Originalabhandlung
von Prof. Wilhelm Meyer in Göttingen wieder aufgefunden und
in den »Gelehrten Nachrichten« der Akademie veröffentlicht
worden.« (H. V. Hilprecht, die Ausgrabungen in Assyrien und
Babylonien 1904).

Aber die Entdeckungen Grotefends wurden vor dem Schicksal
der Wessel'schen und Abel'schen bewahrt, dadurch dass sie Aufnahme
fanden in das s. Z. epochemachende Werk von A. Heeren,
Ideen über Politik, den Verkehr und den Handel der alten
Welt 4. Aufl. I, 2 S. 345. So war die Grundlage geschaffen,
auf der dann die anderen, ich nenne Benfey, Hinks, Oppert,
Spiegel weitergebaut haben, so dass jetzt die bisher bekannten
derartigen Texte, mit voller Sicherheit gelesen werden.

In der zweiten Schrift entdeckten Norris und Oppert
eine aus Silbenzeichen und einigen Wortzeichen konstruierte Schrift,
in der, wie heute feststeht, die susische oder elamitische Sprache
ausgedrückt wurde; sie enthält gegen 100 Zeichen.

Weit grössere Schwierigkeit bot das dritte System, das über
300 verschiedene Keilschriftzeichen enthielt. Die Entzifferung
war schwer möglich und sie gelang Grotefend nicht. Da entdeckte
James Rich, ein geborener Franzose, aber Resident der ostindischen
Kompagnie in Bagdad im Jahre 1820–21 gegenüber
der blühenden Handelsstadt Mossul (Musselin) auf dem linken
Tigrisufer die Ruinen von Ninive und fand zahlreiche Inschriften
des dritten Systems. Bemerkenswert ist es, dass schon im 12.
Jahrhundert der spanische Rabbi Benjamin von Tudela
den Ort von Ninive bestimmt bezeichnete.

Fast gleichzeitig wurde die sogenannte grosse Dariusinschrift,
eine sehr lange dreisprachige Inschrift am Felsen von Behistun,
einer 100 Meter steilen Felswand, an der Grenze des alten Mediens
gefunden und 1835 von Henry Rawlinson vermittelst
hoher Leitern auf ungeheueren Papierabklatschen aufgenommen
unter grosser Lebensgefahr —, man nennt die Dariusschrift den
Babylonischen Stein von Rosette —. Von nun ab wuchs die Menge
der ausgegrabenen Inschriften rapide, besonders durch die Arbeiten
von Sir Henry Layard und Rassam, im Auftrage
des British Museum, in Nimrud, 25 Kilometer von Mossul, die
alte Residenz Kelach.

Die wichtigsten Ausgrabungen.

Im Jahre 1881 entdeckte Hormuz Rassam die Ruinen
von Sippar. R. hatte schon 1878 in Balawat, die für die assyrische
Kunst- und Kulturgeschichte gleich wichtigen Bronzetüren
Salmanassars II. gefunden. Von grösster Bedeutung sind
die Ausgrabungen der Franzosen in Tello gewesen, schon dadurch
dass die wunderbaren Funde E. de Sarzecs Franzosen, Engländer,
Amerikaner, Deutsche, ja selbst die hohe Pforte zu
weiteren Arbeiten anspornte. Vor de Sarzec hatten schon im
Auftrage der französischen Regierung Botta und Place in
Korsabad den Palast Sargons II. gefunden und mit Glück gearbeitet,
und den Grund zu der grossen Sammlung im Louvre
gelegt.

De Sarzecs »Découvertes en Chaldée« von Léon
Heuzey 1868 auf Kosten der Regierung herausgegeben, wie
schon die Prachtwerke, welche über Bottas und Places Arbeiten
berichteten: Monument de Ninive découvert et décrit par E. Botta,
mesuré et dessiné, par E. Flandin, Paris 1846–50 und V.
Place, Ninive et l'Assyrie 1866–69, haben der modernen Assyriologie
den stärksten Impuls gegeben. Die Franzosen setzen die Ausgrabungen
von Tello bis heute fort, daneben hat die Expedition nach
Elam (Susa) unter De Morgan, deren Resultate der hochverdiente
V. Scheil mitgeteilt hat, u. a. den Kodex des Chammurabi
aufgefunden. Die Engländer ihrerseits haben fleissig unter
Budge und King in Kujundschik, das Layard seinerzeit den
Franzosen weggenommen, gearbeitet. Die Deutsche Orientgesellschaft
arbeitet seit 1899 unter R. Koldwey und L. Borchardt
mit grossem Erfolg in Babylon und besonders in
Assur. Aber mit den Riesensummen, welche der Staat Pennsylvanien
und seine Universität Philadelphia auf die Ausgrabungen
in Nippur verwandt hat, ist keine Konkurrenz möglich. Von den
Leitern J. P. Peters, H. V. Hilprecht, J. H. Haynes ist
besonders der Deutsche Hilprecht der eigentliche Assyriologe,
unter dessen Leitung die Excavations in Assyria and Babylonia
die Resultate der seit 1879 bis jetzt fortgesetzten Ausgrabungen
der Mit- und Nachwelt zugänglich machen.

Die Keilschrift.

Es gelang vier grossen Forschern Rawlinson, Oppert,
De Saulcy und dem scharfsinnigen Irländer Hinks die
dritte Schrift und die Sprache zu entziffern. Die Schrift war
eine Verbindung von Wort und Silbenzeichen, die Sprache eine
der arabischen und hebräischen nahe verwandte, es war die
babylonisch-assyrische Sprache. Die Schrift war ursprünglich
eine ziemlich rohe Bilderschrift, zeigt aber schon in ihren ältesten
Formen das Bestreben, Bogen durch Striche zu ersetzen, aus
denen sich dann die Keilschrift entwickelte. So sind z. B. die
ältesten Formen für »Stern«, »Sonne«, »Rohrpflanze«:


[image: Symbol] für [image: Symbol], später [image: Symbol]




und weiterhin vereinfacht:


[image: Symbol]


und analog haben sich aus den Bildern [image: Symbol] für Fuss und
Weib die betreffenden Keilschriftzeichen entwickelt.

Diese Keilschriftzeichen lassen sich im wesentlichen auf drei
Grundelemente: den horizontalen Keil [image: Symbol], den vertikalen Keil [image: Symbol]
und den schrägen Keil [image: Symbol] zurückführen, selten sind die umgekehrten
Keile, der Winkelhaken [image: Symbol] ist wohl aus Vereinigung zweier Keile
hervorgegangen. Die Keile konnten durch Wiederholung, Neben-
und Übereinanderstellung und Kreuzung zu den mannigfachsten,
oft äusserst komplizierten Gruppen vereinigt, sowohl Worte als
Silben im Assyrischen bezeichnen. Dabei zeigte sich aber eine
anfangs äusserst rätselhafte Erscheinung, die sogenannte Polyphonie.
Dasselbe Zeichen bedeutet sehr oft ein oder mehrere
Worte und daneben noch ein oder mehrere Silben. So bedeutet
das Zeichen [image: Symbol] nicht nur »Stern«, assyrisch Kakkabu, sondern
auch Himmel schami und Gott ilu und hatte die Silbenwerte
an und il. Das Zeichen [image: Symbol] hatte nicht nur die Wortbedeutungen
»Land« (matu) »Berg« (schadu), erreichen, erobern
Kaschādu; aufgehen (von der Sonne, napāchu), sondern konnte
auch ausserdem als Silbenzeichen in seinen verschiedenen Zusammenstellungen
mit andern Zeichen noch kur, mad, mat, schad,
schat, lat, nad, nat, kin oder gin gelesen werden.

Das Rätsel löste sich mit einem Schlage als Rawlinson
aus einer Anzahl sehr alter Keilschrifttexte eine neue Sprache
in genau derselben Schrift entdeckte, die Sprache der Sumerer.

Die Beduinenhorden der Babylonier hatten sich mit dem
Lande zugleich der Schrift der Sumerer bemächtigt, [image: Symbol]
der Himmel hiess sumerisch an, hoch und wurde im Babylonischen
Zeichen für den Begriff Himmel und für die Lautsilbe an, Wortzeichen
und Determinativ für Gott und ebenso wurde [image: Symbol] Land;
Berg, sumerisch kur als Wortzeichen und Determinativ für Land
und Berg und Silbenzeichen gebraucht.

Diese Erklärung wurde später durch die Auffindung einer
grossen Menge zweisprachiger Texte, babylonisch und sumerisch,
in derselben Schrift bestätigt. (E. Bezold: Ninive und Babylon,
Monographien zur Weltgeschichte XVIII 1903.)

Entwicklung der Keilschrift nach Delitzsch.

Über die Entwicklung der Schrift oder den Ursprung der
Keilinschriften hat Fr. Delitzsch, dem wir Wörterbuch und
Grammatik des Assyrischen verdanken, 1897 ein Werk veröffentlicht,
das, mögen auch Einzelheiten verbesserungsfähig sein, die
Prinzipien völlig einleuchtend festlegt, nach denen die Sumerischen
Priesterfürsten die Schrift als Verbindung von Wortzeichen —
Idiogrammen — und Silbenzeichen geschaffen haben. Und wenn
die Schrift planmässig mittelst weniger aber wirksamer Grundgedanken
aus der Bilderschrift entstanden ist, so wird damit auch
meine Ansicht, dass das Zahlsystem eine planmässige und mit
Überlegung ausgeführte Schöpfung derselben Gelehrten ist, im
höchsten Grade wahrscheinlich. Gestützt auf die Formen der
Schrift aus Telloh und die noch älteren aus Nippur, die Geierstele,
die Vase Entemenàs, die Vase Lugat-šug-engur, welche
sicher bis gegen 4000 (3700) heraufreicht, und, anknüpfend an
des grossen 1905 verstorbenen Jules Oppert Expédition en Mésopotamie
1859 Kap. I, schied D. zunächst 37 Urzeichen aus,
welche sich aus 21 Urbildern und 16 Urmotiven zusammensetzen.
Ich gebe hier die wichtigsten an: [image: Symbol] Stern etc., [image: Symbol] Sonne, aufgehend,
Tag, Licht, hell sein, [image: Symbol] untergehende Sonne, schwach
werden, niedergehen. [image: Symbol] Zunehmender Mond (Horn), zunehmen,
voll werden, [image: Symbol] schwinden, zurückkehren (abnehmender Mond),
[image: Symbol] penis = Mann, männlich, [image: Symbol] Mann, Diener, [image: Symbol] (volva)
= Weib, [image: Symbol] Auge aus [image: Symbol]; [image: Symbol] Hand, [image: Symbol] (Fuss) gehen, stehen.
[image: Symbol] Herz, [image: Symbol] Ochse, [image: Symbol] Werkzeug zum Öffnen, daher öffnen,
auflösen, Tod, [image: Symbol] Netz, Geflecht, Gefüge, [image: Symbol] Umschliessung,
[image: Symbol] Raum, [image: Symbol] Kreis (aus [image: Symbol]), [image: Symbol] das Richtungsmotiv, dessen
Ecken die 4 Kardinalpunkte und dessen Axe die Nord-Südlinie
verbildlicht; [image: Symbol] oder [image: Symbol] Spitze, daher [image: Symbol] Gebirge, [image: Symbol] Kopf,
[image: Symbol] Bogen, Kurve etc.

Aus diesen Grundelementen werden dann durch Zusammensetzung
gleicher oder verschiedener Zeichen beliebig viele neue
Wortzeichen abgeleitet, welche sich häufig als Definitionen der
dargestellten Begriffe erweisen und auf die Psyche und die Kultur
des Volkes der Sumerer ein so helles Schlaglicht werfen, dass D.
daraufhin den Versuch wagen konnte, ihren Kulturzustand zur
Zeit der Schrifterfindung zu rekonstruieren.

Die Verdoppelung, im Altbabylonischen auch als Kreuzung
sichtbar gemacht, dient zunächst als Pluralzeichen und Iterativum
wie das hebräische Piël, dann aber auch zu Neubildungen. Aus
[image: Symbol] geben wird durch [image: Symbol] hinzugeben, addieren tab, dap; aus
[image: Symbol] gross (nun-rabû) wird [image: Symbol] Herr d. i. Grösster (Grossmann
der Hottentotten), mit doppelten Zeichen des Umschliessens
wird die Summe bezeichnet: [image: Symbol] entwickelt zu [image: Symbol]. Für die
Zusammensetzung ungleicher Zeichen greife ich aus den Beispielen
von D. die folgenden heraus: berufen, erwählen = Auge
+ werfen, König = gross + Mensch, Hirt, [image: Symbol] bei Gudea
= Stab + Träger. Fügte man in das Zeichen für Mund das
Zeichen für Brot ein, so erhielt man: essen, und das eingefügte
[image: Symbol] (Wasser) ergab trinken und tränken. Die »Schlacht« wird
dargestellt als »Handwerk des Kriegers«, der Regen als [image: Symbol]
gleich Wasser des Himmels, die Tränen als Wasser des Auges
[image: Symbol]; Vater als Schützer des Hauses zu erklären unter Hinweis
auf das entsprechende lateinische pater familias scheint
allerdings zweifach fehlerhaft, insofern das Zeichen im Haus
den Feind bedeutet und das sanscrit paṭar schützen mit piter
Vater gar nichts zu tun hat. Die Verkürzung des a zu i in
Jupiter und der Komposition (z. B. suscipio) ist eine ganz
spez. lateinische Eigentümlichkeit. Eins der schlagendsten Beispiele
ist Mond oder Monat, das durch Tag und 30 bezeichnet
wird; [image: Symbol] und [image: Symbol] also [image: Symbol].

Die Gunierung.

Ein ebenso einfaches wie weittragendes Mittel der Weiterbildung
ist die von den Babylonisch-Assyrischen Grammatikern
gunû, d. i. Beschwerung, genannte Steigerung. Sie besteht in
der Hinzufügung von 4 Strichen oder Keilen, d. h. also Paare
von Paaren, die aus Rücksicht auf den Raum mitunter auf drei
reduziert werden. So wird aus [image: Symbol] Wohnung, Wohnraum durch
Gunierung [image: Symbol] Palast, Residenz, Grossstadt, und damit das Determinativ
für die Sitze der Pateissi. Aus [image: Symbol] dem Bilde des
Unterschenkels mit Fuss, das zugleich gehen, stehen, stellen etc.
bedeutet, wird durch Gunierung [image: Symbol] »Fundament«. Zu den
von den Babylonischen Grammatikern, insbesondere von dem so
äusserst wichtigen Syllabar b der Bibliothek Sardanapals (s. u.)
gegebenen hat D. eine ganze Reihe neuer Gunû Idiogramme
abgeleitet, von denen ich erwähne das Schwert als grosser Dolch;
der Vollmond ist der gunierte Mond, d. h. der grosse, volle,
Mond, die Monatsmitte, die vom Neulicht (s. u.) gezählt wurde
und dann Mitte schlechtweg, archaisch [image: Symbol], und das Neulicht
selbst wird als der grosse Eingang des Tages oder als Anfang
einer Tagesreihe guniert geschrieben. Es ist D. gelungen, für einen
sehr grossen Teil der Idiogramme meist recht einleuchtende Ableitungen
zu geben, auf Grund derer er es eben wagen konnte ein
Bild des Kulturzustandes der Sumerer nach Erfindung der Schrift
zu geben. Und selbst Erklärung wie die des Zeichen für Mensch
[image: Symbol] als des auf das Antlitz geworfenen Knechts oder »Hundes«
der Götter sind in Anbetracht, dass es Priester waren,
welche die Schrift erfanden, nicht unglaubwürdig, und recht einleuchtend
ist die Erklärung für Ehemann oder Frau als Verbindung
von [image: Symbol] und [image: Symbol] durch das Vereinigungszeichen [image: Symbol]
p. 161 (vgl.  Abb.).


[image: ]


Die Determinative und das phonetische Komplement.

Die Schwierigkeiten, welche die Vieldeutigkeit der Wort-
und Silbenzeichen boten, wurden durch zwei Mittel wesentlich
vermindert, erstens durch die Determinative, welche wie im
Ägyptischen nicht mitgelesen wurden, und zweitens durch das
sogenannte Phonetische Komplement (Delitzsch Grammatik 1907,
§ 33 a). Die gebräuchlichsten Determinative sind [image: Symbol] ilu Gott
sum. an, das nur vor An(u) fehlt, dem Himmelsgott, der ja selbst
mit an bezeichnet ist, [image: Symbol] vor Ländern und Gebirgen, Fluss
Kanal [image: Symbol] (Euphrat), Baum [image: Symbol], Gerät altertümlich Holz [image: Symbol].
Mitunter wurden die Determinative wie bei den Ägyptern nachgesetzt,
so hinter Städten Ki und hinter Fischen ḫa.

Das phonetische Komplement besteht in der Hinzufügung
einer oder auch zwei Silben »um durch Bestimmung der
Schlusssilbe (n) die richtige Lesung zu sichern. Das sumerische
Silbenzeichen [image: Symbol] für kur bedeutet als Wortzeichen Berg šadu,
Land mâtu, erobern kaṣadu etc. Folgt auf kur, u, a, i, plur-e.
— Pluralzeichen nachgesetztes [image: Symbol], vielleicht gunierte eins —
so sichert dies šadu — a — i, etc., während Kur-ti, Kur plur-ti
auf mâti, mâtati (Länder) und Kur-ud auf aksud (ich eroberte)
hinführt.«

Babylonisch-Assyrische Ausgrabungen.

In unerwarteter Weise haben wir über die Kultur, der
diese Sprache diente, Aufschluss erhalten durch die Ausgrabungen
einer ganzen Anzahl von Tempelbibliotheken. Im Jahre 1854 entdeckten
Rassam und Layard im Trümmerhügel von Kujundschik,
einem Dorf gegenüber Mossul, die Bibliothek Assurbanipals,
das ist Sardanapal, in dem Nordpalast dieses vielleicht grössten
assyrischen Fürsten zu Ninive, dessen Regierung von 668–626
fällt. Über 22000 sorgfältig gebrannte Tontäfelchen oder Stücke
solcher Tafeln sind allein im British Museum geborgen. Es sind
Tafeln, deren Fläche von 37 × 22 und 2,4 × 2 variiert bei einer
mittleren Dicke von 2,4. Vorder- und Rückfläche, ja vielfach
auch die Seitenwände sind mit sorgfältiger Schrift beschrieben;
die Tafeln enthalten Löcher zur Aufnahme kleiner Holzpflöcke,
mit denen die Tafeln zu Büchern aufgereiht wurden. Die Zusammensetzung
ist vielfach dadurch ermöglicht, dass, ähnlich wie
bei unsern Akten, das letzte, für sich stehende, Wort einer Tafel
das Anfangswort der folgenden ist. Eine Anzahl Tafeln ist durch
ein mit Adresse versehenes Kuvert, natürlich aus Ton, geschützt;
wir haben hier den Ursprung unserer Briefkuverts. Es ist die
älteste eigentliche Bibliothek, d. h. absichtliche Sammlung zur
Bewahrung der Literatur und zu wissenschaftlichen Zwecken.
Sehr vielfach sind sorgfältige Abdrücke älterer Schriften erhalten.

Die Ausgrabungen von Nippur.

1874 fanden Araber in Babylon mehr als 3000 beschriebene
Tontafeln geschäftlichen Inhalts, 1881 entdeckte Rassam die
Ruinen von Sepharwaim und fand bei Ausgrabungen des Sonnentempels
das Archiv, das aus Tonzylindern und über 50000 allerdings
sehr schlecht gebrannten Tontafeln bestand. Und die Ausgrabungen
der Pennsylvania Universität Philadelphia von 1889
an haben bereits zwei grosse Bibliotheken in Nippur zutage
gefördert, wo das älteste grosse Landes-Heiligtum des Bel matâti,
des Herrn der Länder, ekur, das Haus des Berges, stand. Die
bedeutendere über 3 Jahrtausende v. Chr. alte, ist durch den
schon erwähnten Einfall der Elamiten gewaltsam zerstört, während
die jüngere auf schlecht gebrannten Tafeln, neubabylonisch, allmählich
in Verfall geraten ist. Über 23000 Tafeln sind geborgen
und dabei sind erst 80 Zimmer oder etwa 1/12 der Bibliothek ausgegraben
worden. Aus einer Reihe von Anzeichen im Boden
schliesst Hilprecht, der Leiter der Ausgrabungen, dass in der
untersten Schicht der Hügel noch eine ältere vor Sargon, d. h.
vor 3000 entstandene Bibliothek verborgen liegt. Hilprecht bezeichnet
die Bibliothek geradezu als Universität, die sogar nach
Fakultäten gegliedert war; eine Anzahl Säle enthielt die philologische
Abteilung, eine andere die astrologisch-astronomische,
wieder eine andere die technische etc. Im untersten Grund des
Tempelturmes fand Hilprecht vorzüglich erhalten aus dem 5. oder
4. Jahrtausend v. Chr. eine Kanalisations-Einrichtung, die die
unseren beschämt. In mächtigen Tonnengewölben, die noch
den Römern unbekannt waren, eingebettet in eine Art Zement,
zwei Tonrohrleitungen mit Knie- und T-Stücken, so dass jede
Reparatur ohne Belästigung des Publikums vorgenommen werden
konnte.


[image: ]
Turm zu Borsippa.



Tempelanlage, Priesterausbildung.

Eine solche Tempelanlage bestand aus dem in Terrassen
gelegentlich auch mit Rampen in 7 Etagen aufgeführten hohen
Turme; ich erinnere an den Turm zu Borsippa (vgl. Abbildung),
zu Babel, den Esagila, auf dessen Höhe der Gott wohnt, in
dessen Mitte die Menschen verkehrten und der unten mit der
Unterwelt zusammenhing. Daran schloss sich der Palast der
Priesterfürsten und die besonderen Gebäude der Unterrichtsanstalten,
das Archiv, die Verwaltungsgebäude. Ein solcher
Tempel war nicht nur Kultstätte, nationales Heiligtum, Sitz der
Fürsten, sondern Landgut und Fabrik, Bank, Archiv und Handelshaus.
Die Tempel waren stets nach den 4 Himmelsgegenden
genau ausgerichtet, daher
bedeutet das Richtungszeichen
(s. o.) auch
Tempelfundament und
das gunierte Zeichen
[image: Symbol] die Erde selbst als
das grosse Fundament,
da nach der Babylonischen
Weltschöpfungssage
die Erde nach den
4 Kardinalpunkten ausgerichtet
ist.


[image: ]
Tonnengewölbe der Kanalisation von Nippur.



Wie sorgfältig der
Unterricht war, und wie
mühsam die Vorbereitung
eines jungen Priesters,
davon können wir,
die über Überbürdung
klagen bei unserm bisschen
Unterricht, uns kaum
eine Vorstellung machen.
Schrift und Sprache allein würden kaum von uns heutigen bewältigt;
hunderte von Schriftzeichen, die zusammen in mehr denn
12000 verschiedenen Anwendungen gebraucht wurden, die alle
den Adepten geläufig sein mussten; das Schreiben selbst schon
so viel umständlicher. — Zu den wichtigsten Entdeckungen gehören
auch die bei Ägypten besprochenen Funde von Tell Amarna 1888.


[image: ]
Hochrelief Urnina, König von Telloh und seine Familie.



Babylonisch-Assyrische Kunst.

Die Kunst zeigt ganz analoge Entwicklung wie die ägyptische.
Von naturalistischen Anfängen wo die Kalamones, das
Rohrgeflecht der Euphrat- und Tigrismündung als Vorbild dienten,
eine rasche Entwicklung; dann ein Sinken, und wieder ein Emporblühen.
Die erste Blütezeit entwickelt sich etwa in 200 Jahren;
altsumerisch bezeichnet den Anfang etwa das Hochrelief
Urnina, König von Telloh etwas vor 3000, und seiner Familie;
der verhältnismässig riesengrosse König, links, trägt auf dem
Kopf in einem Korbe Erde zum Bau seines Tempels herbei (vgl.
Abb.). Die genauere Erklärung bei E. Meyer l. c. p. 77 ff. Die
nächste Stufe wird verdeutlicht durch die berühmte Geierstele
(vgl. Abb.), welche den Sieg eines Vorgängers von Gudea, des
Eannatum über die feindlichen Nachbarn von Gishu darstellt,
vgl. Meyer p. 82. ff. Es wird die Hilfe des Lokalgottes von Telloh,
des Ningirsu, verherrlicht, das Relief zeigt grosse Fortschritte,
sowohl in der Komposition als in der Technik des Hochrelief.
Unter semitischem Einfluss erhebt sich die Kunst zu der Höhe,
welche sie unter Sargon und Naramsin erreicht, wofür die herrliche
Siegesstele des Naramsin, von den Franzosen unter de Morgan
in Susa gefunden, der vollgültige Beweis ist, vgl. Meyer p. 10 ff.
Diese Blüte semitischer Kunst beeinflusst auch die sumerische,
wofür die Fundstücke aus der Periode Gudeas zeugen. Im
Gegensatz zu dem Mangel an Proportionen bei den Sumerern
sind die Gestalten schlank und proportional, und die Technik
des Relief steht auf grösster
künstlerischer Höhe.


[image: ]
Rückseite der Geierstele.




[image: ]
Vorderseite der Geierstele.




[image: ]
Relief von den Bronzetüren aus Balawat.



Diese Blüte hält an
bis auf Chammurabi
und seine nächsten Nachfolger,
die Könige von
Sumer und Accad. Aber
mit dem Sinken der Macht
dieses altbabylonischen
Reiches sinkt auch die
Kunst, um dann unter der
Assyrischen Macht neu
emporzublühen, etwa von Nebukadnezar I., von 1150 an, sie erreicht
unter Sargon II. und Sanherib ihre Höhe, und hält sich auf
dieser bis Sardanapal bis etwa 600. Ich führe als Beispiel hier die
Bronzetüren Salmanassar II. aus Balawat (vgl. Abb.), ferner den
Urkundenstein Kudurru, aus dem Berliner Museum, der die
Belehnung des Magnaten Bel-ache-irbâ seitens des Königs Mardukbaliddin
II. 715 darstellt (vgl. Abbildung). Meyer findet in
diesem Stein den semitischen Typus am reinsten ausgeprägt.
Dazu die Dämonen (vgl. Abbildung), Engel- und Tierkolosse,
die wunderbaren Mosaiken der Fussböden in den Palästen von
Khorsabad (vgl. Abb.), und vor allem die herrlichen Tiergestalten
in bunter Mosaik aus der
Zeit Nebukadnezar II., Sargons
etc.


[image: ]
Mosaik aus dem Palaste Sargon II.



Babylonisch-Assyrische Wissenschaft.

Wie es mit der Wissenschaft
steht, bleibt noch
zu untersuchen. Von der
Rechtswissenschaft wissen
wir, dass sie sich bedeutend
entwickelt hatte, insbesondere
das Handelsrecht stand
auf einer Höhe, die dem
römischen nichts nachgibt. Wir kennen die Siegel und Namen
grosser Handelsfirmen wie Egibi und Söhne am Euphrat zur
Zeit Nebukadnezars und die Firma Maraschi Söhne zu Nippur
zur Zeit Ezras und Nehemias. Wir wissen, dass sie Filialen in
allen Grossstädten hatten, und dass der Schekverkehr, unsere
neueste Errungenschaft, bei den babylonischen Grossfirmen gang
und gäbe war.


[image: ]
Belehnung des Belacheirba durch König Mardukbaliddin II.



Medizin, Mathematik.

Aus den Beiträgen zur Kenntnis der assyrisch-babylonischen
Medizin von F. Küchler (Assyrische Bibliothek von Delitzsch
und Haupt XVIII 1904) sehen wir, dass die Priesterärzte, abgesehen
von den üblichen Beschwörungen, Omina etc. über eine
sehr ausgedehnte Pharmazie geboten. Es ist bekannt, dass
die griechische Heilkunst
stark von der babylonischen
beeinflusst ist, und
auf Hippokrates geht unsere
Medizin zurück. Unser
altes Apothekergewicht
Gran, Skrupel geht
auf Babylon zurück (vgl.
Küchler S. 84 ši'u). Geht
doch auch Stab und Ring
unserer Bischöfe auf altbabylonische
Götterdarstellungen
zurück (Winkler,
die Gesetze Hammurabis
1904 p. VI).

Eine neue Ausgabe
des Theophrast ist in Vorbereitung
und hoffentlich
wird man auf dem Umweg
über die Griechische
einigen Aufschluss über
die Babylonische Pharmakologie
erhalten.

Wenden wir uns nun zur Mathematik der Babylonier, so
müssen wir sagen, dass von reiner Mathematik bis jetzt verhältnismässig
wenig entziffert ist. Das wichtigste sind die sogenannten
Tafeln von Senkereh (Larsa) aus dem 3. Jahrhundert
v. Chr., de facto eine in zwei Stücke zerbrochene Tafel; die
astronomischen Bücher aus der königlich Sardanapalschen Bibliothek
und die 1 × 1 Tabellen von Nippur. Hilprecht sagt: »in
geradezu staunenswerter Weise wurde das 1 × 1 geübt.«


[image: ]
Dämon mit Flügeln.



M. H. In unserer Kulturgeschichte wird es als hohes
wissenschaftliches Verdienst des Petrus de Dacia, Rektors der
Sorbonne vom Jahre 1328 gerühmt, das 1 × 1 bis zu 50 × 50
fortgesetzt zu haben, und Hilprecht versichert, dass er in der
im 3. Jahrtausend zerstörten Bibliothek Tafeln des 1 × 1 bis
1350 in der Hand gehabt hat. Das kleine 1 × 1 ging bis zur
60 (s. p. 113 ff.).


[image: ]
Bruchstücke der Geierstele, Vorderseite.



Münz-, Mass- und Gewichtssystem.

Uns sind zwei Zahlsysteme bekannt; das eine ist rein
dekadisch, das andere, ältere, ist sexagesimal und hängt auf das
genaueste mit dem babylonischen Gewichts-, Münz- und Masssystem
zusammen, dessen Einteilung uns in der Tafel von Senkereh
und in zahlreichen griechischen, römischen und jüdischen
Quellen enthalten ist. Es ist ja die Bibel erst nach der babylonischen
Gefangenschaft redigiert und zeigt in allen Namen der
Masse und Gewichte babylonischen Einfluss. Seit der grosse
Philologe August Boeckh das Münz- und Gewichtssystem der
Römer erschlossen und in der vergleichenden Betrachtung der
Masse ein wichtiges Mittel erkannt hat um den Handels- und
sonstigen Verkehr der Völker zu erkennen, haben eine Reihe
von Forschern, ich nenne Brandis, Ginzel, Lehmann
und vor allen Boeckh selbst dargetan, dass die Wiege der
Messkunst in Babylon steht, und die Masse der Babylonier in
ausgedehntester Weise bis zum Metersystem Gültigkeit hatten,
ja, zum Teil heute noch gelten. (cf. C. F. Lehmann, das
altbabylonische Mass- und Gewichtssystem als Grundlagen des
antiken Gewichts-, Münz- und Masssystem. 8. intern. Orient.
Kongress, Bastiansche Zeitschrift für Ethnologie 1889. Verh. der
Berl. anthrop. Gesellschaft 1889. Als selbst. Schrift Leiden 1893.)


[image: ]
Gewicht in Löwenform.



Die Babylonier hatten vor
5000 Jahren ein geschlossenes
Masssystem, das in seiner Anlage
unserm metrischen System
sehr ähnlich war. Wie bei uns das
Zehntel des Meters die Kante
des Würfels bildet, der ein Liter
fasst und der mit destilliertem
Wasser von 4° C. gefüllt
bei der Wägung das Kilogramm gibt, so ist das Zehntel der
babylonischen Doppelelle die Basis des Hohlmasses, dessen Wassergewicht
die Mine gibt. Es sind uns künstlerisch geformte
Gewichte in Eisen- und Bronzearbeit mit Entenform und Eberköpfen
und besonders in Löwenform und ausserdem einige justierte
Gewichte erhalten.

a) Früher Eigentum des Dr. Blau: Ein sehr harter dunkelgrüner
Stein sehr sorgfältig geglättet, oval, der in altbabylonischer
Keilschrift und in sumerischer Sprache (die ja auch idiographisch
als babylonisch-assyrisch gelesen werden kann) die Inschrift hat:



	12 ma na gina	— gal (mulu)	dingir	igi	ma na

		Mensch	Gott	Auge	Mine




d. h. 12 Mine richtig, der Diener des Gottes, der das Auge auf
der Mine hat.



Metrologie.

Die Masse unterstanden göttlichem Schutz; in Athen waren
die Normalmasse auf der Akropolis; in Rom auf dem Kapitol
und im Tempel der Juno
moneta verwahrt (Generalaichamt).


[image: ]


b) In der Vorderasiatischen
Abteilung des Berliner
Museums aus demselben Material 16 Mine, Inschrift unentzifferbar.

c) Das Gewicht der amerikanischen Wolfe Expedition 1885
(Americ. Orient. Soc. Proceedings at New York 1885), das die
bei den sogenannten Zylindern mit Bau- und Weihinschriften
übliche Fässchenform hat, aus gleichem Material, es wiegt fast
genau doppelt soviel wie b, ist also 13 Mine und das bestätigt
die Inschrift:


[image: ]


1) 13 Ṭu gina, 2) e—kalm Nabû — sum — esir (?), 3) ablim
Da—lat (?), 4) .... pāte—is—si ili Marduk

d. i. 13 [Mine in] Schekel [n] [ausgedrückt] Palast des Nab.,
Sohnes des D., Fürstpriester des Marduk (Lehmann, Verh. der
Berl. anthrop. Gesellschaft 1891; J. Oppert, L'étalon des mesures
assyr., Extrait du journal asiat. Paris 1875).

Die Gewichte in Entenform sind erheblich ungenauer, aber
als Durchschnittsgewicht ergibt sich 491,2 Gramm für die leichte
Mine, 982,4 für die schwere. Indem man die Kubikwurzel aus
982,4 zieht, ergibt sich für die 10fache Wurzel, das ist die
Doppelelle 992,35 mm. Nun ist die Länge des Sekundenpendels
für den 31. Breitengrad 992,35 mm, und nach der
Hypothese Lehmanns, welche Helmholtz plausibel erschien,
hatten die Babylonier zur Zeit Gudeas den Gedanken Huygens,
die Länge des Sekundenpendels als natürliches Längenmass
zu verwerten, schon vorweggenommen. Als Bestätigung der
von Lehmann gegebenen sogenannten »gemeinen Norm« dient
dann eine Ende des Jahres 1893 in Babylon zum Vorschein gekommene
ganze Mine, die nach ihrer Legende eine Kopie aus
der Zeit Nebukadnezar II. 607–561 nach einer Mine aus der
Regierungszeit Dungis ist, des ältesten erreichbaren Königs eines
grossen Teils von Babylon etwa um 3200; die Mine, welche sich
jetzt im British Museum befindet, hat ein Gewicht von 979,2
Gramm.

Die meisten und wichtigsten antiken Gewichte sind direkte
Abkömmlinge der babylonischen gemeinen Norm, bezw. der daraus
gebildeten Silbermine, welche 109 der Gewichtsmine ist.



		schwer	leicht

	Teilbetrag	6060;	Gewichtsmine	982,4	491,2

	"	5060;	Goldmine	818,6	409,3

	"	5045;	babyl. Silbermine	1091,5	545,8

	"	100135;	phöniz. Silbermine	727,6	363,8

		ägypt. Goldmine		409,31

		babyl. Silbermine = 6 ägypt. Pfund à 10 Lot.




Die römisch-athenische Elle = 109 der babylonischen gemeinen
Elle, der Fuss = 23 Elle und der Schritt = 5 Fuss = 123
Elle = 112 babylonischen Elle.

Wir rechnen heute 114 Schritt in der Minute für die
deutsche Armee, die Babylonier 120 Schritt = 180 Ellen, also
auf die Doppelminute 360 Ellen.

J. Brandis: das Münz-, Mass- und Gewichtssystem in
Vorderasien bis auf Alexander den Grossen, Berlin 1866. Brandis
setzt das Wertverhältnis des Goldes zu Silber bei den Babyloniern
wie 40:3 = 360:27 (wie Jahr:Monat).

Die Tafel von Senkereh und das Zahlsystem.

Die Tafel von Senkereh.

Im Jahre 1854 fand der Ingenieur W. K. Loftus in den
Ruinen von Larsam beim heutigen Senkereh eine leider stark
verstümmelte Tafel, die aber doch für die Kenntnis des Zahl-
und Masssystems von grösster Wichtigkeit geworden ist.

Die Tafel von Senkereh enthält auf der Rückseite drei
Kolonnen: a) die Zahlen von 1–39 mit ihren Quadraten, b) die
Zahlen der Quadrate mit ihren Wurzeln 1–39, c) die Kubikzahlen
von 1–39. Zu b ist in Kujundschik, der Residenz
Salmanassars eine Ergänzung gefunden, welche die Quadrate der
Zahlen von 44–60 enthält. — Auf der Vorderseite ist, stark verstümmelt
in Kolonne I und II eine Tabelle, die nach Finger,
Ellen und deren Vielfachen bis zu 2 Kaspu fortschreitet; Kol.
III und IV enthält dann eine Tabelle, die zwei Masssysteme
vergleicht, deren erstes die gewöhnlichen Bezeichnungen des
Längenmasses trägt, während die zweite nur in unbenannten
Zahlen fortschreitet.

Zahlsystem.

Ehe ich auf die Erklärung der Tabelle eingehe, muss ich
über das babylonische Zahlsystem sprechen. Es sind zwei Zahlsysteme
in Gebrauch, das eine dekadisch, das andere ältere
sexagesimal, das bei Massen und in der Astronomie sich erhalten
hat. Es ist möglich, dass die dekadisch Zählenden die Semiten,
und die Sexagesimalen die Sumerer waren. Nach Lehmanns
Angaben über die sumerischen Zahlzeichen, die z. B. 7 als 5 + 2
wiedergeben, kann ein Fünfer-System das ursprüngliche der
Sumerer gewesen sein, und das Sexagesimalsystem sich von den
grossen wissenschaftlichen Zentren aus als ursprünglich gelehrte
Schöpfung zunächst auf die Gebildeten und die Priester verbreitet
haben, aus denen sich die Schreiber (Staatsbeamten) und Handelsherren
rekrutierten.

Sie hatten nur zwei Ziffern, den einfachen Keil für eins,
istan, isten als Zahlwort ist, aus dessen Häufung die Einer gebildet
werden, und [image: Symbol] 10 esru, Plural esrit; dazu kommt später
das gemeinsame semitische (auch ägyptische) Zahlwort me 100
geschrieben [image: Symbol].

[image: Symbol] ist eins und die Einer werden durch den betreffenden
Haufen von Keilen gebildet; z. B. [image: Symbol] si-ba sibista, die Zehner
durch eben solche Haufen der Zahl 10 [image: Symbol] esru esertu, eserte
esrit, also 11 [image: Symbol] isten ésrit.

1 isten, 2 sina, 5 hamsu, 100 mê [image: Symbol], 1000 für das wir
bislang kein Zahlwort haben als 10 · 100 [image: Symbol]. Dies ist aber
zu einem eignen Zahlzeichen geworden, [image: Symbol] ist nicht 2000
sondern 10 · 1000 = 10000 und [image: Symbol] würde 100000 sein.

Das zweite System hat zur Einteilungszahl 60 und seine
Übereinheiten wie 602, 603, seine Untereinheit ist 160, deren Untereinheit
1602, die Eins wird, wie sie bei uns als 100, so hier als
600 angesehen. Alle diese Zahlen drückt dasselbe Zeichen aus,
der einfache Keil, und die Bedeutung ergibt sich wie in unserm
sogn. indisch-arabischen System durch Position.

Die 60 heisst sussu (Schock), σωσσος der Hellenen, soss
assyrisch, [image: Symbol], die 602 heisst Sar, Saros der Hellenen [image: Symbol].

Daneben gibt es Einheiten II. Klasse, wie sie Lehmann
nennt.



	603		602		60			160		1602	

		36000	sar	600		10	16		1360		121600

					oder					

				ner		6					




für 600 ist ein eignes Zahlwort [image: Symbol] ner durchaus belegt und
volkstümlich gewesen; so ist


[image: Symbol] = 672 = 11 · 60 + 12.



Das magische Quadrat.

Als interessantestes Beispiel altchaldäischer Rechnung gebe
ich Ihnen die Bildung des Quadrats von 653 nach einer von
J. Oppert edierten magischen Tafel, welche aus der gleichen
Zeit stammt (Zeitschrift für Assyriologie 1903 Bd. 17 pag. 60).
Die Zahl 653 ist unter dem Namen Sulbâr = Ewigkeit die magische
Zahl κατ' εξοχήν;

5 · 653 = 3265 ist die Phönixperiode; 653 ist gleich
292 + 361 und 5 · 292 = 1460 ist die Sothisperiode; 5 · 361 =
1805 ist die Lunarperiode. Ich bemerke, dass die hohe Wertung
der Zahl 653 ein Argument für ein ursprüngliches Fünfersystem
(wie bei den Azteken) ist.

Die Rechnung gestaltet sich wie folgt:








	1)	[image: Symbol]	[image: Symbol]

		6 Soss 40 idem (4002)	44 Sar 26 Soss 40 = 160000

	2)	[image: Symbol]	[image: Symbol]

		2 Soss 2 · 2 Soss 2 = 1222	4 Sar 8 Soss 4 = 14884

	3)	[image: Symbol]	[image: Symbol]

		30   30/60   ·   30   27/60	15 Soss  29 = 929

	4)	[image: Symbol]	[image: Symbol]

		1 Soss 54 · 14 Soss  24	27 Sar  21 Soss  36  = 98496

	5)	[image: Symbol]	[image: Symbol]

		   6 Soss     30  idem	42 Sar 15 Soss = 152100

	6)	[image: Symbol]	[image: Symbol]

		Summe 2 Soss minus 2 Sar 2 Ner 6 Soss   49	von welcher Zahl ist es das Quadrat.

	 Also: 118 · 602 + 2 · 600 · 6 · 60 + 49 = 426409.

	7)	[image: Symbol]	[image: Symbol]

		(Von) 6  5  3	(ist es das) Quadrat.




Also: 6532 = 426409 ist zerlegt in:



	4002	=	160000

	1222	=	14884

	3012 · 30920	=	929

	114 · 864	=	98496

	3902	=	152100






Die Tafel von Senkereh.

Ehe ich diese Rechnung weiter bespreche, möchte ich Ihnen
die Tafel von Senkereh in 4facher Vergrösserung aus dem
grossen und kostbaren Rawlinson'schen Werke vorführen und
Sie auf gewisse Eigentümlichkeiten der Tafel aufmerksam machen.
Leider steht mir nur die erste Auflage und nicht die wesentlich
veränderte zweite Auflage zur Verfügung. Sie sehen in der
Tabelle No. 2 die Tafel der Quadrate der Zahlen von 1–60
mit einer Lücke von 25–44, so dass das Quadrat voransteht,
d. h. also die Tabelle ist zum Wurzelziehen eingerichtet und daneben
zum Quadrieren. Die Tabelle, welche die Überschrift Reverse
trägt, ist eine Tafel der Kubikzahlen von 1–32. Die wichtigste
Tafel, die (irrtümlich) die Überschrift Obverse trägt, ist
die rechte Tabelle, die für die Metrologie von entscheidender
Bedeutung geworden.

Nun sehen Sie, bitte, mal hier [image: Symbol] (3) und dort [image: Symbol]
(121) und bedenken Sie die 4fache Vergrösserung, dann werden
Sie sehen, welche Übung und Schärfe nötig war um die, wie
Sie schon an dem Beispiel 653 gesehen haben und wie bei der
Besprechung der Astronomie noch deutlicher hervorgehen wird,
recht komplizierten Rechnungen auszuführen mit einem System
von 2 Ziffern; es ist klar, dass sehr ausgedehnte Tabellen diesen
Rechnern völlig geläufig sein mussten. Kritisch würde die Sache
bei 61 sein, aber ich vermute, denn die Zahl ist m. W. nicht
gefunden, sie würden ebenso wie sie dort [image: Symbol] 120 sehen, ganz
ruhig geschrieben haben [image: Symbol] und es dem Scharfsinn des Lesers
überlassen haben darin 60 + 1 oder 1 + 1 zu sehen.

Die magische Rechnung.

Ich komme nun auf unsere magische Tafel und die Rechnung
zurück. Berossus und Eusebios von Cäsarea berichten uns,
dass die Chaldäer ihre heroische Zeit auf 60 · 653 geschätzt
haben, die Bibel gibt von Erschaffung der Welt bis auf Abraham
292 Jahre und von Abraham bis zum Ende der Genesis 361,
macht 653 Jahre. Gerade diese beiden Bestandteile der Zahl
sind das, was sie zur magischen Zahl gemacht hat. 5 · 292 =
1460 ist die Sothisperiode, die Anzahl der Jahre, die vergeht
bis der Anfang des bürgerlichen Jahres zu 365 Tagen mit dem
heliakischen (heliakisch = Aufgang in der Morgendämmerung) Aufgang
des Sirius zusammenfällt und 1805 oder 5 · 361 Jahre ist
die Lunarperiode, die Zahl der Jahre, nach welcher der Mond
immer wieder die gleiche Stellung einnimmt sowohl im Vergleich
zu den Jahreszeiten als auch in seinem Abstand von der Sonne
(Phasen), in bezug auf das Eintreten der Finsternisse als auch
in seiner Beziehung zu den Sternen.

Nimmt man das tropische Jahr der Babylonier zu 365d
2475, so sind:


1805a = 659271d ferner:




22325 synod. Monate    = 659270d (Neulicht zu Neulicht)

24227 draconische Mon. = 659271d (Rückkehr zum Knotenpunkt)

24130 Siderische Mon.  = 659271 (Rückkehr d. Mondes z. Fixstern).



Ich will auf das Exempel noch weiter eingehen, es ist nach
Oppert ein klassisches Beispiel altchaldäischer Zahlenmystik,
die unter dem Namen der Kabbala bis in die neueste Zeit, ja
noch heute unter den Juden Galiziens im Schwange ist. Die
Zahl und Rechnung spielten im Kulturleben der Babylonier eine
enorme Rolle, jeder Gott hat seine eigene Zahl, z. B. Bel das
Symbol [image: Symbol], d. h. Gott, dem die 20 zukommt, Marduk
als Stier des Tierkreises repräsentiert die [image: Symbol], die Zahl der Zeichen
die er anführt. Sin des Mondes Gott hat die [image: Symbol] vielleicht
weil er in ältester Zeit der Hauptgott, wahrscheinlich wegen des
Monats von 30 Tagen, die Engel-Brüche etc. Die Horoskope,
die ja auch babylonischen Ursprungs sind, sind ein Ausfluss
solcher Zahlenmystik, die sich von Babylon aus über die ganze
Welt verbreitet hat. Wer unter Ihnen bibelfest ist, wird sich
an die Kabbala im Daniel erinnern (s. u. Pythagoräer).

Wir haben bereits eine grosse Anzahl solcher magischer
Tafeln und sehen, wie wir auch an unserm Beispiel nachweisen
können, darin die Anfänge der wissenschaftlichen Zahlentheorie,
man vergleiche Astronomie und Astrologie.

Unter den wenigen aus Khorsabad geretteten Inschriften
haben wir glücklicherweise die Angabe des Sargon II. über die
von ihm gegründete Stadt Dar Sarkim- (Khorsabad von E. Botta
1842–45). Die Mauer war rechteckig, sie hat 1647 auf 1750m.
Keine Halle, kein Zimmer, kein Stadtplan durfte aus religiöser
Scheu rein quadratisch sein; dies scheint als eine Verletzung
der Ehrfurcht gegen den Gott gegolten zu haben, bei dem
Allerheiligsten war eine sehr enge Annäherung an das Quadrat
gestattet. In der Inschrift von Khorsabad gibt Sarkin nun an,
dass der Umfang der Mauer die Zahl seines Namens sei; dieser
Name ist sar Fürst und kin das wir allenfalls mit mächtig wiedergeben
können; sar entsprach der Zahl 20 und kin 40; und
misst man den Umfang aus, so findet sich, dass er 20 · 3265 +
40 · 1460 Spannen, d. h. also die Stadt sollte 20 Phönix- und
40 Sothisperioden überdauern.

»In unserer Tafel haben wir es nun mit einem zyklischen
Flächenraum zu tun, 6532, und dies ist in Quadrate zerlegt bis
auf 99425, das in zwei Rechtecke zerlegt ist, das ist auffallend,
da doch


99425 = 3112 + 522; 3052 + 802; 2922 + 1192; 2842 + 1372;
2802 + 1452; 2472 + 1962



und keine dieser Möglichkeiten den Chaldäern unbekannt sein
konnte, die mit der Zerlegung von Quadraten vollkommen vertraut
waren.« Ich halte es für äusserst wahrscheinlich, dass der
Pythagoras bereits den Chaldäern bekannt war und von ihnen
nach Indien gekommen ist. Die Ausschliessungen aller der Zerlegungen
muss also ihren guten Grund gehabt haben.

Die Zahlenmystik auf Tempel-Grundrisse angewandt.

Es handelt sich um ein schwieriges arithmetisches Problem:
»Ein heiliges Quadrat von 653 so zu zerlegen, dass der
Umfang der Figur eine Zahl von Phönix- und Sothisperioden
und die Tiefe eine ganze Lunarperiode darstellt.« Demgemäss
würde der Tempel folgendermassen angelegt (nach Oppert). Ein
Vorhof von 400 Ellen im Geviert, mit einer Öffnung von 16
Ellen, einer Vorhalle desgleichen von 122, eine kleine heilige
Stelle von 3012 auf 30920, danach ein langer Gang von
869 auf 114, eine quadratische Endhalle von 390. Die
Tiefe ergibt 1806, was unmerklich von 1805, der
Lunarperiode, abweicht, den Umfang findet Oppert,
mittelst der Öffnung zu 5086 = 6 · 653 + 4 · 292. Meine
Berechnung ergibt aber nur 5071 und für das gesamte
Mauerwerk 5429. Die erste Zahl kann mit
2 Öffnungen hinten und vorn auf die Summe von
5 Phönix- und 6 Sothis-Perioden reduziert werden,
wodurch die heilige Zahl des Marduk ihre Ehrung
findet, die letztere (unwahrscheinlichere) auf 1 Phönix-
und 3 Sothisperioden mit Zusatz von 8 Ellen für
einen Eingangsvorbau.


[image: ]
Tempel-Grundriss
des Sargon.



Als sehr interessantes Beispiel der Zahlenschreibung
hebe ich Zeile 6 aus der von J. Oppert 1903
behandelten magischen Quadrattafel hervor, wo sich
vorne das von Oppert ergänzte Summenzeichen tab [image: Symbol] findet,
die 118 sar geschrieben werden als 120 - 2, mit dem Minuszeichen
lal, die beiden ner nicht [image: Symbol] sondern [image: Symbol] wiedergegeben sind,
und das Wortzeichen für Ibdi, Quadrat, [image: Symbol], welches selbst
in seiner neuassyrischen Form deutlich die Kombination von Zusammenfassung
und Zwei bekundet, wie das Zeichen von Kubus,
Badie, sich durch drei innere Striche kennzeichnet.

Über das Vorkommen der 0; Entstehung des Sexagesimalsystems.

Es drängt sich hier die Frage auf nach der 0, denn das
ist ja noch das einzige, was für die Inder zu retten wäre, da der
Gedanke die Potenzen der Grundzahl durch den Stellenwert der
Ziffer zu kennzeichnen, wie Sie gesehen haben, altbabylonisch ist
und auf die ältesten Zeiten der Völker von Sumer und Accad
zurückgeht. Da geben nun die Tafeln von Senkereh keinen
Aufschluss, denn weder unter den Quadratzahlen noch unter den
Kubikzahlen der Tafel kommt eine Zahl vor, welche die 0 in
der Mitte verlangte. Aber in den Stimmen von Maria Laach
haben die beiden Patres S. J. Strassmaier und Epping
eine sehr schöne Arbeit veröffentlicht »Astronomisches aus Babylon«
oder »Das Wissen der Chaldäer über den gestirnten
Himmel«; hier kommt der Fall der 0 des öfteren vor, da ist nun
meist die 0 aus der Lücke zu erkennen wie auch sonst, aber es
kommt auch dafür das Zeichen [image: Symbol], genannt der Trenner, vor.
Mit diesem Zeichen für die Null ist die Möglichkeit näher gerückt,
dass die 0 babylonisch ist. Es spricht allerdings wieder
manches dagegen, so schreibt der Babylonier 2 meist [image: Symbol] und nicht
[image: Symbol] und 61 wird durch (soss) d. h. [image: Symbol] wiedergegeben und z. B.
120 kommt bis dato nicht in der Form [image: Symbol] vor, statt [image: Symbol] oder
[image: Symbol].

Ursprung des Sexagesimalsystems.

Nun, meine Herren, lassen Sie uns die allerinteressanteste
Frage berühren: wie ist das Sexagesimalsystem entstanden?

Da waren nun bis vor kurzem alle Autoritäten, vor allen
M. Cantor darin einig, dass es vom Himmel stamme, d. h.
nicht bildlich sondern physisch, und dass es auf das Engste mit
der Teilung des Kreises in 360 Teile, die als altbabylonisch feststeht,
zusammen hänge. Nach dem Vorgang eines Italieners
Formaleoni von 1788 nahm auch M. Cantor 100 Jahre später
an, die Quelle der Kreisteilung in 360 sei ein uralter grober
Irrtum der Babylonier über das Sonnenjahr gewesen. Diese
schärfsten aller Himmelsbeobachter, deren ganzes Leben seit
uralter Zeit unter dem Einfluss der himmlischen Konstellationen
stand, deren ganzer Kult ein Kult der Sonne, des Mondes und
der Sterne, der Naturerscheinungen insgesamt war, die hätten einen
Irrtum, der so grob war, dass er in 8 Jahren 42 Tage betrug, nicht
eher gemerkt, als bis sie ihr ganzes Mass-, Münz- und Gewichtssystem
darauf zugeschnitten. Cantor meint nun, sie seien zur 60
gekommen von der Kreisteilung aus, auf der Suche nach einer
passenden Untereinheit hätten sie den Radius als Sehne in den
Kreis getragen und dabei gefunden, dass er 1/6 des Kreises gleich
60 Grad spanne, und da hätten wir ja glücklich die 60!

Wenn Letronne, Journal des savants étrangers 1817 diese
Hypothese aufstellte, so konnte man diesen Versuch anerkennen.

Bis etwa 1900 nahmen die Assyriologen diese Erklärung
gedankenlos hin; sie hatten so viele schwierige Probleme, dass
sie das geringe mathematische Material zunächst beiseite liessen.
Wurde doch das Sexagesimalsystem erst nach 1854 von E. Hincks
entdeckt. In dem von ihm behandelten Mondtäfelchen (Irish
academy) handelt es sich um die in 15 auf den Neumond folgenden
Tagen sichtbar werdenden Teile des Mondes.

Es seien, heisst es, an diesen 15 Tagen der Reihe nach
sichtbar:



		5	 		10	 		20	 		40	 	1	20

	1	36	 	1	52	 	2	8	 	2	24	 	2	40

	2	56	 	3	12	 	3	28	 	3	44	 	4




Hincks nahm an, dass die Mondscheibe in 240 Teile zerlegt
gedacht sei und die weiter nach links stehende Zahl 1.60 2.60
etc. bedeutete und die Beobachtungszahlen in den ersten 5 Tagen
einer geometrischen, in den folgenden 10 Tagen einer arithmetischen
Reihe folgen. Nebenbei bemerkt ist es nicht unwichtig hier
eine Kreisteilung in 4 Quadranten und jeden Quadranten in 60
Teile geteilt zu finden, denn damit ist der astronomische Ursprung
des Grades verurteilt. Die Erklärung Hincks wurde dann
zuerst 1854 durch die Tafeln von Senkereh und dann immer
mehr bestätigt. Um 1900 wendeten sich gleichzeitig drei Assyriologen
Mahler, Ginzel, Lehmann gegen den Ursprung
des Systems aus der Jahresbewegung. Mahler machte höchst
zutreffend darauf aufmerksam, dass das Jahr sich überhaupt nicht
zum Massentnehmen eigene, die Babylonier schon so lange die
Denkmäler reichen mit der Zahl 365,2(4) der Tage vertraut
waren und wie auch die Ägypter ein eigenes Fest der 5 Extratage
feierten. Er wies darauf hin, dass die tägliche Bewegung
den Lichttag als Hälfte und Vor- und Nachmittag einen Vierteltag
ergäbe.


[image: ]


Noch ansprechender
war die Hypothese Lehmanns,
dass die Babylonier
beobachtet hätten,
dass der Sonnendurchmesser
1720 der Ekliptik und
jedes Tierkreisbild 112 und
damit das Verhältnis 160
gewonnen sei. Leider
stimmt die Sache nicht.
Die Wasseruhr war den
Babyloniern bekannt und
mit ihrer Hilfe wurde der
Sonnendurchmesser zu 32′
6″ bestimmt. Nebenbei
bemerkt, ist die genaue
Bestimmung eines der diffizilsten
astronomischen
Probleme, man vgl. die
Arbeiten Auwers in den
Berliner Sitzungsberichten.

Der Tierkreis ist allerdings
unzweifelhaft babylonischen
Ursprungs; Sie
sehen hier in der schon
erwähnten Arbeit Eppings
Abbildungen. Die Gleichheit aber der 12 Zeichen ist nicht ursprünglich.
Lehmann fand auch in der Festsetzung der Gold- und
Silberwährung 40 : 3 etwas Himmlisches, nämlich das Verhältnis
der Tage des Jahres 360 und deren des Monats 27. Alles dies
wäre sehr schön, wenn es nur richtig wäre. Das Verhältnis des
Sonnendurchmessers zum Vollkreis ist ungefähr 1673, das des Jahres
zum Monat keineswegs 40 : 3. Auch die 12 Monate zu 30 Tagen
stimmen nicht, denn nie hat ein Monat volle 30 Tage. Das erlösende
Wort hat 1904 wieder ein Lehrer der Mathematik, diesmal
ein pensionierter, gesprochen, Kewitsch in Freiburg. Er
hat den, man sollte meinen, selbstverständlichen Satz ausgesprochen:
erst Zählen, dann Messen; 6, 60, 360, 3600 waren runde Zahlen
bei den Babyloniern und sind von ihnen an den Himmel versetzt,
in die Natur hineingelegt.

Damit ist freilich die Frage wie die 6 und die 60 zu Grundzahlen
wurden, nicht gelöst. Kewitsch leitet sie von der Fingerrechnung
ab; er gibt zwei Wege an; den ersten hält er selbst
für nicht sehr wahrscheinlich; dem zweiten zufolge sollen sie,
nachdem alle fünf Finger benutzt, noch einmal die Hand mit
weggestrecktem Daumen als 6 gezählt haben und in Verbindung
mit den 10 Fingern zu 6 · 10 = 60 als Grundzahl gelangt sein.
Kewitsch führt den Umstand, dass das Zeichen für Hand ursprünglich
6 Striche gehabt hat, als Beweis an: Quat-Hand [image: Symbol],
später [image: Symbol]; andrerseits ist die natürliche Stellung der ausgestreckten
Hand doch die, dass der Daumen nicht angedrückt
wird. Ausserdem scheint mir Kewitsch einen Umstand nicht
beachtet zu haben, nämlich den, dass das Sexagesimalsystem der
Sumerer ein durchaus künstliches ist, das mit einer ausserordentlichen
Übung im Rechnen mit grossen Zahlen verknüpft ist und
dass das Zählen an den Fingern bei Entwicklung dieses Systems
ein längst überwundener Standpunkt gewesen ist. Ausserdem ist
die älteste Form des Idiogrammes für Hand, (s. o.), ein ganz
deutliches Bild der 5 Finger mit der Handwurzel und zugleich
Name für fünf.

Ich halte die Frage für nicht geklärt und wage nur Vermutungen
wie die, dass es sich um eine ganz bewusste von den
Gelehrten, d. h. den Priestern ausgehende Wahl der 6 als teilbar
durch 2 und 3 gehandelt haben kann. Diese Teilung war auch
technisch leicht durchführbar, man vergleiche die Elle des Gudea
bei Borchardt (Berliner Berichte 1888, I); diese Wahl kann
sehr wohl astronomisch beeinflusst gewesen sein. Die 60 empfahl
sich als Grundzahl, weil sie durch die ersten 6 Zahlen teilbar
ist und sich sowohl ins Fünfer- als Zehner- als Zwölfer-System
einfügt. In den Mondtafeln von Hincks kommen so ziemlich alle
Faktoren von 60, sogar die Mandel vor.

Die Beobachtung der Gestirne durchdrang das ganze Leben
des Volkes, denn vom Himmel holten sie die Omina, die Vorbedeutungen,
nach denen sie ihre Handlungen einrichteten. Ein
Wechsel des Beobachters alle 4 Stunden, später alle 2 Stunden
ist durchaus praktisch; (lösen wir doch unsere Posten alle 2
Stunden ab) und wir wissen jetzt, man vergleiche Epping, dass
vom Anbeginn an bis in die Seleuciden- und Arsacidenzeit die
Chaldäer den vollen Tag in 6 Teile oder Kas. pu geteilt haben,
und die eigentliche Bedeutung des Wortes Su-su (Schock) ist 16.
Die Unterteilung der Doppelstunden in 10 Teile ist dann zu
genauer Ortsbestimmung durchaus praktisch, und die Zehnteilung
ist am System unserer Finger vorgebildet. Erst später trat die
Halbierung der Doppelstunde und damit die Stunde als 24stel
des Tages ein. Der Tag, d. h. die Dauer der Rotation ist und
bleibt die einzige wirklich in der Natur gegebene Masseinheit,
und selbst wenn die Achsendrehung der Erde nicht völlig konstant
ist, sind wir ausserstande die kleinen Schwankungen zu konstatieren.
Nachdem die 360-Teilung des Tages durchgeführt,
lag es nahe zur Erleichterung des Geschäftsverkehrs das Geschäftsjahr,
wie auch heute auf 360 Tage und den Monat auf
30 Tage abzurunden. Sie wissen ja, dass noch heute unsere
Soldaten für den 31. keinen Sold bekommen.

Die Tafeln von Senkereh.

Ich komme nun auf die Tafel von Senkereh zurück, von der
wir erst seit 1870 durch Georg Smiths wissen, dass wir darin
Zahlentabellen haben, und die erst Hincks, wohl des geistig bedeutendsten
Keilschriftentzifferers Entdeckung des Sexagesimalsystems
bestätigte. R. Lepsius, der grosse Ägyptologe, hat die
Tafel 1877 in der Berliner Akademie in einer längeren Arbeit
behandelt. Abgesehen davon, dass ihm die mathematische Bildung
mangelte um einzusehen, dass eine Tabelle der Quadratzahlen
zugleich eine der Wurzeln ist, hat er in der Tabelle, deren linke
Kolonne benannte, deren rechte unbenannte Zahlen enthält, einen
Vergleich sumerischer und assyrischer Längenmasse gesehen. In
seiner Arbeit: Beiträge zur alten Geschichte, 1902, hat C. F. Lehmann
nachgewiesen, dass es sich hier um eine Vergleichung
von Zeitmass und Längenmass handelt und dass wir hier strikte
Durchführung des Sexagesimalsystems vor uns haben. Lehmann
hat nachgewiesen, dass während wir 114 Schritt auf die Minute
rechnen, Römer und Babylonier 120 Schritt à 112 Ellen, also
180 Ellen, und somit auf die Doppelminute 360 Ellen und auf
den Zeitgrad, auf 1360 Tages, 360 Doppelellen gehen. Dass aber
die Doppelelle das ursprüngliche Längenmass ist, das zeigen uns
die beiden Massstäbe der Gudea, von denen ich hier Ihnen ein
Exemplar vorführe.


[image: ]
Massstab der Gudeastatue, 1/2 der nat. Grösse.



Ich gebe nun die Tafel von Senkereh in Umschreibung
wieder:


Kolonne III.




	Zeit	Zeit-Doppelelle	Grade	Zeiteinheit	Raumdoppelelle

	

	1 Zeit-Finger	160	121600	190	Sek.	160

	5	112	14320	118	"	112

	1 Elle	12	1720	13	"	12

	12 Gar	3	1120	2	"	3

	1 Gar	6	160	4	"	6

	

	5 Gar	30	112	20	"	30

	1 Soss = 60 Gar	360	1	4	"	360

	1 Kas-pu = 30 Soss	10800	30	2	Std.	10800

	2 Kas-pu	21600	60	4	"	21600






Darin scheint nun Lehmann recht zu haben, dass die Zeiteinteilung
die ursprüngliche gewesen und dass die experimentelle
Beobachtung, dass zirka 480 Schritt auf den Taggrad kommen,
bezw. 120 auf die Minute, dahin geführt hat, das Längenmass
auf die Länge des Sekundenpendels zu gründen.

Astrologie.

Welche ausserordentliche Rolle die Astrologie und die sich
aus ihr entwickelnde Astronomie für das religiöse und praktische
Leben der Babylonier spielte, darüber belehren uns schon die jetzt
entzifferten Denkmäler auf das genaueste. In dem schon erwähnten
Werk Sargons I., das nach seinen Anfangsworten genannt
wird: »Wenn der Bel-Stern,« sind bereits 66 ganze oder
gebrochene Tafeln und teilweise in mehreren Exemplaren bekannt.
Wir haben ein anderes Werk: »Wenn der Mond bei
seinem Erscheinen;« hunderte von Tafeln mit astrologischen
Berichterstattungen meist an den König sind im British Museum.
Ich gebe ein paar Beispiele:

1) Am 15. Tage des Nisan (März-April) halten sich Tag
und Nacht die Wage; sechs Doppelstunden war Tag, sechs Doppelstunden
Nacht. Mögen Nebo und Merodach meinem Herrn
König gnädig sein. Nebo, Gott der Weisheit, Sohn von Merodach,
der als Gott der Frühlingssonne Sohn Bêls, des Gottes der
Luft gedacht wird. Merodach wurde zum Hauptgott in Babylonien
und verschmolz mit Bêl.

2) An den König, meinen Herrn Ischtarnadinapal, der
oberste der Astronomen der Stadt Arbela; Friedensgruss dem
König (Salem aleikon) meinem Herrn. Ischtar (Astarte, Aphrodite)
von Arbela sei dem Könige, meinem Herrn gnädig; am 29. Tag
machten wir eine Beobachtung, aber die Sternwarte war umwölkt
und wir sahen den Mond nicht. Am 1. Tag des Monats Schebat
(Januar-Februar) im Eponymat (s. u. S. 66) des Bilcharranschadua.

3) Der Mond ist sichtbar am 1. Tag wie am 28.: Unglück
für das Westland. Der Mond ist am 28. Tage sichtbar: Glück
für das Land Akkad (Babylonien), Unglück für das Westland;
Bericht des Oberastronomen.



Babylonische Kosmologie.

Aus derselben Zeit etwa dem 8. Jahrhundert stammen auch
mehrere Fragmente von Festkalendern, welche für jeden einzelnen
Tag des Monats Angaben enthielten, welchem Gott der Tag
geweiht und welche Opfer in den Tempeln dargebracht werden
sollten. Diese Fragmente lassen uns erkennen, dass damals ein
ausgebildeter Kalender in Assyrien bestand, und wenn wir damit
den Eponymenkanon in Verbindung bringen, so ist der Schluss
berechtigt, dass dieser Kalender bis zum Anfang dieses Kanons
heraufreicht, d. h. bis in das 10. Jahrhundert v. Chr. Aus der
Astrologie hat sich die Astronomie der Babylonier entwickelt,
wie aus der Kabbala, den magischen Rechnungen, die Anfänge
der Zahlentheorie. Der Hauptstern ist der Nordpol der Ekliptik,
der dem Anu (Himmel) geweiht war. Als Gegenpol ist der Ea-Stern
(Ozean) = η Argus. (?)

Die drei Regionen des Himmels, welche vom Nordpol ausgehen,
sind die Region des Anu: Stier, Zwillinge, Krebs und
Löwe, und, beginnend mit dem Aldebaran, die Regionen des
Bel (Luft): Jungfrau, Wage, Skorpion, Schütz; die Regionen
des Ea (Ozean): Steinbock, Amphora (Wassermann), Fische,
Widder.

Die Milchstrasse, mit ihren beiden Verzweigungen wird als
Euphrat und Tigris aufgefasst. Die Ekliptik ist die Furche des
Himmels; die Milchstrasse erscheint auch unter dem Begriff des
Hirtenzeltes, woher auch unser poetisches »Himmelszelt«. Entstanden
ist der babylonische Tierkreis zu einer Zeit als der Frühlingspunkt,
der jährlich etwa um 50″ zurückweicht, im Stier lag;
also etwa 3000–4000 v. Chr., der dann im Laufe der Zeit
mannigfache Veränderung erlitt bis die völlige Gleichteilung
durchgeführt wurde. Besonders wichtig ist die Untersuchung der
alten Grenzsteine (Kudurru) geworden, von denen Hommel 14
untersucht hat. Die Abbildung des Tierkreises auf diesen Steinen
geschah vielleicht zum Zweck Konstellationen zur Datierung
festzuhalten. Auf keinem der Steine fehlt die grosse Schlange
als Bild der Milchstrasse und schon auf dem ältesten, der auf
1070 datiert ist, sind die 12 Zeichen. Die Bilder sind die bei den
Griechen und zum Teil noch heute üblichen.

Das neueste Werk über diese Grenzsteine ist A new Boundary
Stone of Nebuchadnezzar I. von W. M. J. Hinke, Bd. IV
der Serie D des grossen Hilprechtschen Sammelwerks the Babylonian
Expedition of the Univ. of Pennsylvania 1907. Hier ist auch
der Zusammenhang mit dem tibetanischen und indischen
Tierkreisen besprochen.

Astronomie.

Die Untersuchung der Namen etc. zeigt, dass der Tierkreis
babylonisch-sumerischen Ursprungs ist und sich von den Babyloniern
zu Ägyptern, Griechen, Indern, Chinesen und zu uns verbreitet
hat. Das gleiche gilt von den Mondstationen oder Häusern,
ihre Zahl schwankte zwischen 24–36, und sie haben sich
ebenfalls nach China, Indien (naxatra) und Arabien verbreitet.
Die helleren Sterne waren ihnen in sehr alter Zeit bekannt.
Aus der Arsakidenzeit der Jahre 122 v. Chr. und 110 sind uns
vollständige Ephemeridentafeln, Bestimmungen der Abstände der
Sterne von festen Sternen der Ekliptik, erhalten. Sie hatten ganz
bestimmte Regeln für die Berechnung des Neumondes und Neulichtes,
die von J. Epping, S. I. unter Beihilfe des Assyriologen
Strassmaier, S. I. 1889 in den Stimmen aus Maria Laach unter
dem Titel: Astronomisches aus Babylon mitgeteilt sind; es finden
sich darin auch Tabellen des heliakischen Auf- und Untergangs
der Planeten und einer Anzahl von Fixsternen, vor allem des
Sothis, id est Sirius und des »Kakkab mišre« des Orion. Sie
kannten die Periodizität der Finsternisse und konnten deren
Sichtbarkeit für Babylon annähernd vorausbestimmen. Sie hatten
Instrumente, die unserem Astrolabium und Planetarium entsprechen;
sie kannten die mittlere Geschwindigkeit des Mondes, d. h.
den Bogen, den der Mond durchschnittlich während eines Tages
in der Ekliptik beschreibt, die grösste Geschwindigkeit des Mondes,
ebenso die der Sonne und das Gesetz, nach dem die Geschwindigkeit
der Sonne in der Ekliptik sich ändert, sie kannten
die Jahresdauer, die Durchschnittsdauer des Monats von Neumond
zu Neumond, also des sogenannten mittleren synodischen Monats,
den sie nur um 0,4 Sekunden länger als wir ansetzten, sowie
die Durchschnittsdauer von einer Erdnähe des Mondes zur andern,
d. i. also den sogenannten mittleren anomalistischen Monat, den
sie nur um 3,6 Sekunden zu lang ansetzten. Dabei ist erst
ein kleiner Teil des aufgefundenen Materials entziffert und dieser
aufgefundene ein verschwindender Teil des vorhandenen. Hilprecht
berechnet die Zeit, die für Nippur nötig ist bei 400 Arbeitern
auf etwa 100 Jahre!

Über die Instrumente, deren sich die Babylonier zu ihren
Beobachtungen bedienten, ist wenig bekannt; wir wissen, dass sie
die Zeit durch die Wasserwage massen und durch die Sonnenuhr,
mittelst des Gnomon und aus der Schattenlänge die Meridiane,
bezw. den längsten und kürzesten Tag bestimmten. Aus dem 3.
Jahrhundert v. Chr. sind aber durch Kugler eine ganze Reihe
sehr feiner Positionsbestimmungen festgestellt worden, die nur
mit Hilfe von Instrumenten wie der sogenannten Armillarsphäre,
dem Diopter etc. möglich war. Der Diopter setzt dann allerdings
die Ähnlichkeitslehre für rechtwinklige Dreiecke, kurz eine Sehnenrechnung
voraus und damit wird es wahrscheinlich, dass die
Sehnenrechnung, die bis dato dem Bessel des Altertums, Hipparch
von Rhodus zugeschrieben wurde, babylonischen Ursprungs ist.
Soviel steht fest, wenn auch anfangs die Astrologie zur Himmelsbeobachtung
insbesondere der Sonnen- und Mondfinsternisse trieb,
seit etwa 300 Jahren v. Chr. gab es an den Sternwarten eine vollkommen
wissenschaftliche Astronomie, und die Beobachtungen der
Babylonier sind oder werden für unsere Mondtafeln noch wertvoll.

Kugler hat seiner »babylonischen Mondrechnung« von
1900, der pietätvollen Vollendung des Strassmeier-Eppingschen
Werkes, 1907 den ersten Band seines grossen auf 4 Bände
berechneten Werkes »Sternkunde und Sterndienst in Babel« folgen
lassen, unter dem Titel »Entwicklung der Babylonischen Planetenkunde
von ihren Anfängen bis auf Christus.« Wenngleich, wie
Oefele (Mitteilungen zur Gesch. d. Med. u. Naturw. 29. Juni 1908)
schon hervorgehoben hat, dieser Titel nicht glücklich gewählt ist,
so ist das Buch doch reich an wichtigen Resultaten: Der unbezweifelbare
Nachweis des Babylonischen Ursprungs des Tierkreises
und seiner 12 Zeichen, die Kenntnis der Namen für die Planeten
und die Masisterne, die hellen Sterne der Ekliptik, welche zur
Positionsbestimmung dienten, in Fortsetzung der Leistungen
P. Jensens aus seinem Hauptwerke, die Kosmologie der Babylonier
1890, die Kunde der technischen Sprache der Babylonischen
Astronomie, die Tatsache der Ekliptikkoordinaten, die Feststellung
des Bogenmasses und der Richtungen, Festsetzung des Bogens
von 22° 3′ zwischen dem festen Koordinatenanfangspunkt 0°
arietis der Babylonier und dem 0-Punkt, dem Frühlingsäquinoktium
von 1800 n. Chr., die Planetenephemeriden infolge Auffinden von
grossen und kleinen Perioden, z. B. für Mars 71 und 41 Jahre, für
Venus 8 Jahre (Fehler nur 3′ 13,3″) etc. Freilich hebt Kugler hervor,
dass im 2. Jahrh. v. Chr. die wissenschaftliche Astronomie der
Babylonier sehr grosse Fortschritte gegen die früheren Zeiten aufweist,
und wie weit dabei hellenischer Geist insbesondere der grosse
Hipparch in Betracht kommt, müsste erst noch untersucht werden.


[image: ]


Geometrie.

Über die Geometrie der Babylonier müssen wir uns zurzeit
kurz fassen bis grösseres Material vorliegt. Ein Bauplan, eine Tempelanlage
von so vorzüglicher Ausführung wie der von L. Borchardt
l. c. veröffentlichte, in dem die Türleibungen und die Mauerstärke
berücksichtigt ist (siehe Fig. auf S. 112), Beobachtungen, wie die
von Kugler mitgeteilten, sind nicht ohne bedeutende geometrische
Kenntnisse möglich, aber was uns direkt übermittelt ist, beschränkt
sich auf ganz wenige Zeichnungen wie die bei Cantor abgedruckten
aus A. H. Sayce Abhandlung: Babylonian augury by means of
geometrical figures. In der hier beigegebenen Kopie scheinen
mir mehrfach alte
Idiogramme wie
N 15 etc. vorzuliegen.
Bezold bemerkt (Z.
A. XVII p. 95), dass
ein grosser Teil z. B.
der in Kujundschik
gefundenen Figuren
analoge Bedeutung besitzen,
wie die Oppert'sche Konstr. s. Fig. S. 100 und sich auf
kabbalistische Rechnung beziehen z. B. 10 und 3.


[image: ]
Bruchstück des Bauplanes.




[image: ]
Borchardt'scher Bauplan.



Babylonische Kreisteilung.

Feststeht aus ägyptischen und babylonischen Abbildungen,
dass den Babyloniern die Teilung des Kreises in 6 Teile bekannt
gewesen sei, d. h. de facto. Vom Hereintragen des Radius ist
bisher keine Spur gefunden. Wenn Cantor meint, die 6-Teilung
ist ohne diese Kenntnis nicht möglich, so irrt er sehr. Man
braucht nichts zu wissen als die Tatsache, dass das Rad, bezw.
der Kreis in sich drehbar ist, also zu gleichen Bogen gleiche
Sehnen etc. gehören, u. v. v., dies reicht aus den Kreis experimentell
zu vierteln und zu sechsteln. Im höchsten Grade wahrscheinlich
ist allerdings, dass sie bei einem gesechsteilten Kreise
gesehen haben, dass die Sehne gleich dem Radius ist. Die im
Buche der Könige erwähnten fünfeckigen Pfosten, können genau
so auf einer experimentellen Teilung des Kreises in fünf gleiche
Teile beruhen, wie sie meine Quartaner ohne allen goldenen
Schnitt sehr exakt ausführen.

Es ist ausserdem eine Tafel bekannt geworden, aber leider
zurzeit nicht auffindbar, in der ein in drei gleiche Teile geteilter
rechter Winkel vorkommt, und das ist fast alles, was wir zurzeit
von der babylonischen Geometrie wirklich wissen; vermuten
müssen wir sehr viel mehr; wäre der Pythagoras, was nach den
Beispielen der quadratischen Gleichungen ganz gut möglich, den
Ägyptern bekannt gewesen, so wäre er sicher den Babyloniern
nicht unbekannt geblieben, aber hier heisst es abwarten.

Babylonische Rechentabellen.

Von grosser Bedeutung für die Auffassung der Babylonischen
Arithmetik ist Band XX part. 1 Serie A des Hilprechtschen
Werkes The Babyl. Expedition of the Univers. of Pennsylv.
1906 (mir erst vor kurzem zugänglich geworden). Es sind
hier, abgesehen von Wiederholungen, 31 math. Tafeln veröffentlicht;
Multiplikationstafeln, Divisionstafeln, Tafeln von Quadratzahlen
und -Wurzeln, eine geometrische Progression. Auf Tafeln,
welche dazu dienen, die Rechnungsresulate rasch in das Sexagesimalsystem
einzureihen, hat H. hingewiesen, deren eine (s. Bild)
er schon in seinem Vortrag von 1903 Bild 45 veröffentlicht hat.
Es hat nun Hilprecht bemerkt, dass sämtliche bis jetzt
bekannten 46 Multiplikationstafeln sich auf Divisoren
der Zahl 604 beziehen, inkl. der 2 aus Sippar
und Kujundschik, und zwar gehen sie bis 180000×1. Dazu
konstatierte er das Multiplikationszeichen A-R A z. B. 2×1 (=) 2:
[image: Symbol], Plan 1, N. 1, das wie das unsrige, oft weggelassen
wird, das Divisionszeichen Igi-Gal, habend Auge gelegentlich
mit hinter dem Quotienten folgenden Distributivzeichen a-an»je«.
Hilprecht konstatierte, dass alle diese Divisionstabellen
sich wiederum auf 604 beziehen, es sind Tafel N. 20, 21,
24, auf denen das Divisionszeichen fehlt, und Tafel 22 obv., wo
es gesetzt wird. Mit Hilfe der wichtigsten Tafel 25 ergänzt H.
Tafel 22:


[image: ]




	Igi-1-Gal-Bi = 8640000

	Igi-2-Gal-Bi = 6480000

	Igi-3-Gal-Bi = 4320000




etc., das »Bi« »dessen« bezeichnet den gemeinsamen Dividend 604.
Ich gebe hier als Beispiel die Multiplikationstabelle 15 (Obv. und
Bev.), das 1×1 mit 540, es ist zunächst eingerichtet wie die
anderen, d. h. es fehlt das Zeichen, und es enthält 1a bis 20a,
und dann 30a, 40a, 50a, so dass also 23a berechnet wird als
20a + 3a, wofür es ja auch Tabellen gab. Diese Tafel ist aber
besonders interessant, weil sie eine derjenigen ist, in denen die
Zweideutigkeit durch die Zusatzlinie am Schluss gehoben wird.
Die Tafel lässt es zweifelhaft, ob man es mit dem 1 × 9 oder
1 × 9.60 zu tun hat, die Schlusszeile (colophon) gibt die nächstniedrige
Tabelle der Serie an und lautet hier 8.60 + 20 mal 1 ist
8.60 + 20 id est 500 × 1 = 500, somit ist die [image: Symbol] in unserer
Tafel 9.60. Sehr bedeutsam ist die Tabelle 25, welche in Hilprechts
Übertragung lautet:



	Linie	1:	125	720

		2:	Igi-Gal-Bi	103680

		3:	250	360

		4:	Igi-Gal-Bi	51840

		5:	500	180

		6:	Igi-Gal-Bi	25920

		7:	1000	90

		8:	Igi-Gal-Bi	12960

		9:	2000	18

		10:	Igi-Gal-Bi	6480

		11:	4000	9

		12:	Igi-Gal-Bi	3240

		13:	8000	18

		14:	Igi-Gal-Bi	1620

		15:	16000	9

		16:	Igi-Gal-Bi	810




Babylonische Divisionstafeln.

H. erkannte darin unschwer Divisionen von 604 durch eine
aufsteigende Reihe von Divisoren, für die Bedeutung der Zahlen
720; 360 etc. bis 9 wandte er sich an Mathematiker, diese
brachten heraus dass, wenn man die Divisoren in die Form
a šar + b ner + r schreibt, dann 602r diese Zahlen ergibt. Hiernach
erscheint es allerdings als im hohen Grade wahrscheinlich, dass wir
es hier mit einer kabbalistischen Rechnung zu tun haben, und wir
sehen dass hier wieder 604 seine Rolle spielt. Hilprecht selbst
zitiert aus dem Literaturverzeichnis von Bezold: »Die Mathematik
stand bei den Babyloniern-Assyriern, soviel wir bis jetzt
wissen, vornehmlich im Dienste der Astronomie und letztere wiederum
in dem einer Pseudowissenschaft, der Astrologie, die wahrscheinlich
in Mesopotamien entstand, sich von dort aus verbreitete.«

Die goldene Zahl des Platon.

Ich möchte aber doch bemerken, dass wie der Mangel an
beglaubigender Unterschrift der Tafeln aus Nippur beweist, und
nicht minder die zahlreichen Fehler, dass wir es auch hier, ähnlich
wie in Ägypten, vielfach mit Schülerübungen zu tun haben. Ebenso
sorgfältig wie das Schreiben und Lesen, wurde auch die Elementarkunst
des Rechnens geübt, selbstverständlich vorzugsweise
an »heiligen« Zahlen, von denen 604, wie es scheint, im Vordergrund
stand. H. hat sicher mit Recht auf die Abhängigkeit
Platons von Babylon hingewiesen. In die Stelle Republik VIII,
546 B-D hat zuerst der grosse, kürzlich verstorbene Philologe
Fr. Hultsch, der Herausgeber des Pappos, Licht gebracht,
er hat, Schlömilch XXVII hist. lit. Abt. S. 41, in der sehr dunkel
beschriebenen Zahl des Platon die Zahl 604 erkannt und hervorgehoben,
dass ihre Teiler von glückbringendem Einfluss auf die Geburten
und Schicksale der Menschheit sein sollten, wie denn tatsächlich
die nach der kürzesten Fötalperiode von 216 Tagen geborenen
7 Monatskinder bessere Lebenschance besitzen als die
8 Monatskinder. Wesentlich ist hier der Nachweis des Einfluss
Babylonischer Kultur auf die Hellenische, den übrigens m. W. niemand
mehr bestreitet. Gegenüber Hommel führe ich an, dass die
Babylonische Phönixperiode 653 Jahre und nicht 500 betrug,
und gegenüber Hilprecht, dass nach Censorinus, wie Hultsch
erwähnt, Plato das Alter der Menschen nicht auf 100, sondern
auf 81 setzte. Dass dabei 36000 eine Rolle gespielt hat, ist
nicht unwahrscheinlich, denn noch Ptolemäos gibt in der μεγαλη
συνταξις 36000 als Cyclus der Präzession an, und Berosus dieselbe
Zahl als altbabylonische Präzessionszahl.

Dass aber nicht nur die Inder, wie bekannt, in Riesenzahlen
schwelgten, sondern auch die alten Babylonier, beweist
die von Hilprecht mit Glück restaurierte Tafel Bezold, Katalogue
Kujundschik Vol. I N. 2069, von denen Bezold l. c. die folgenden
4 Zeilen (2 bis 5 der Tablette) veröffentlicht hat:


[image: ]




Babylonische Riesenzahlen; Quadratwurzeln.

H. hat überzeugend nachgewiesen, dass diese Tafel aus der
Bibliothek Asurbanipals mit ihren 28 Zeilen dieselbe Bedeutung
hatte wie die Tabellen No. 20, 21, 22, 24 Hilprecht's auf S. 21, es
ist eine Divisionstabelle, aber Divisoren und Quotienten beziehen
sich auf [image: Symbol] — — — — — — d. h. auf 608 + 10.607 id est
195,955,200,000000 also 195 Billionen 955200 Millionen! Zu
dieser Erkenntnis wurde H. in den Stand gesetzt durch die
Bemerkung, dass die längste Zahl links vorn Teilungsstrich vor
[image: Symbol] drei Ziffergruppen von je zwei Ziffern hat, also mit 603
zu multiplizieren ist, und die längste Zahl rechts hat hinter
ihrer Ziffergruppe vier andere, ist also mit 604 zu multiplizieren.

Tabellen von Quadratzahlen bezw. Wurzeln sind ziemlich
zahlreich in Nippur gefunden, die Quadrierung ist teils durch
das A-Ra »mal«, teils durch das Idiogramm für Ibdi das aber
etwas von der Rawlinsonschen Tafel IV, 40 abweichende Gestalt
hat. Am leichtesten lesbar ist Pl. 16, No. 28, Quadrate der
Zahlen von 31–39, die dadurch interessant ist, dass sie sich an
die Tafel des Berliner Museums genau anschliesst. H. hat aus
ihr die Kenntnis der Formel für (a + b)2 gefolgert, da diese
Formel in Indien bekannt war, vgl. S. 161, so ist sie höchst wahrscheinlich
auch den Babyloniern-Assyriern bekannt gewesen. Ein
irgendwie zwingender Beweis ist aber, da mir die Resultate gegeben
werden, nicht erbracht.

Sehr dürftig ist wenigstens die bisherige Ausbeute für die
Geometrie, der Inhalt des geraden Prisma und des geraden
Zylinders ist zu allen Zeiten ohne weiteres als Grundfläche mal
Höhe angenommen worden. Das einzige was von Interesse, ist,
dass nach einer Veröffentlichung von Thureau-Dangin schon
unter der 2. Dynastie von Ur, also rund 3000 v. Chr. man in
Babylonien den Inhalt des Trapezes als Mittellinie mal Höhe
berechnen konnte.

Vase mit geometrischer Zeichnung.

Wie hoch entwickelt aber schon in unvordenklicher Zeit
die geometrische Zeichenkunst war, beweist die von Kapitän
Cros 1903 in Telloh gefundene Vase, mit deren Bild ich diesen
Abschnitt schliesse.


[image: ]


Hellas


Unser Werdegang müsste uns nun eigentlich nach Indien
und China führen, aber die Kultur der Inder und Chinesen ist
so abhängig von Babylon, oder, was richtiger ist, ganz Asien
bildete von 4000 v. Chr. bis etwa 100 n. Chr. ein einziges Kulturgebiet,
Ägypten bis zum Nil eingeschlossen, dass wir uns zunächst
gleich nach Hellas wenden. Die Hellenen sind das erste
Volk, das die Wissenschaft um der Wissenschaft willen getrieben
hat, das Volk, von dem man wohl sagen kann, dass ihm an
Begabung für Kunst und Wissenschaft kein anderes je gleichgekommen
ist, und unter ihnen erwuchs im 6. Jahrh. v. Chr.
aus den Handwerksregeln ägyptischer und babylonischer Priester
die reine Mathematik als Wissenschaft.

Wohl steht seit den Ausgrabungen Heinrich Schliemanns
fest, dass die Hellenische Kultur und Kunst sich unter
starkem orientalischen Einflusse, Ägypten eingeschlossen, entwickelt
hat, aber schon für Kreta, ja selbst für Cypern ist
auch die selbständige Entfaltung Hellenischen Geistes deutlich.
Die Aufeinanderfolge ist wohl diese. Cypern fast völlig unterm
Einfluss Babyloniens (Phöniziens); Kreta: Ägypten und Babylon
vereint. Für Kreta sind epochemachend die Ausgrabungen
von Evans zu Knossos, Annalen der brit. Schule
in Athen 1899 ff. bes. 1902 (Bd. 8) u. ff. Daneben die der
Italiener in Phaistos, Acad. dei Lincei Bd. XII (1902) ff.
Das von Evans in Knossos gefundene herrliche Kunstwerk des
becherkredenzenden Epheben (Jüngling, Page) geht über die
Orientalischen Vorbilder schon hinaus, auch Architektur und
Kleinkunst, z. B. die polychromen Vasen (sogen. Kamaris-Stil)
ist selbständig.



Es folgt dann die durch Schliemanns Ausgrabungen in
Mykene, Tyrinz, Troja zeitlich früher bekannte »Mykene-Periode«.
Auch sie bekundet starken Verkehr mit dem Orient durch
kretische Vermittlung, aber sie zeigt auch Kreta gegenüber eigenartige
Entwicklung. Die Palastanlage ist ganz verschieden, sie
ist genau die von Homer beschriebene. Was die Kleinkunst
betrifft, so genügt es an die Becher von Vaphio zu erinnern.
Für die Mykeneperiode verweise ich auf C. Schuchhardts
Wertung der Schliemann'schen Funde (2. Aufl.). Die Beziehung
zwischen Mykene und Kreta ist zurzeit eine brennende Streitfrage.
Dörpfeld, kret. u. hom. Paläste, Athen. Mitteilungen
Bd. 30 (1905 p. 257), unterscheidet für die kretischen Paläste
zwei Perioden, a) eine ältere genuin-kretische, b) eine jüngere, in
der Mykenische Eroberer ihre Paläste auf den zerstörten Resten
der älteren erbaut hätten. Gegen Dörpfeld hat Mackenzie,
Annals of brit. School XI u. XII die Einheitlichkeit und Selbständigkeit
der kretischen Paläste mit triftigen Gründen behauptet.
Dörpfeld hat 1907, Athen. Mitt. 32 p. 576 erwidert.
Die Herkunft der altkretischen Schrift ist zurzeit noch nicht
entschieden, möglicherweise ist sie hetitisch.

Die politische Geschichte der Hellenen und die Geschichte
der Hellenischen Kunst zu schildern, muss ich den Historikern
und Archäologen von Fach überlassen.

Mathematikerverzeichnis des Proklos.

Die wichtigste Stelle für die Geschichte der hellenischen
Mathematik ist das sogenannte Mathematikerverzeichnis bei
Proklos. Es ist vermutlich ein bei Geminus, einem Schriftsteller
des ersten Jahrh. v. Chr. erhaltener Auszug aus der Geschichte
der Mathematik des Eudemos, von der leider nur
wenige Fragmente, z. B. in dem Kommentar des Simplicius
zu Aristoteles uns erhalten sind.

Thales von Milet.

Beginnen wir also mit Thales von Milet. Herodot
sagt in seinem ersten Buch, dass Thales von phönizischer Abkunft
gewesen, unzweifelhaft lebte er im 7. Jahrh. v. Chr. und
war ein Zeitgenosse des Krösos und Solon. Proklos gibt p. 250
der Friedlein'schen Ausgabe an, dass er den Satz von der
Gleichheit der Basiswinkel im gleichschenkligen Dreieck gefunden
habe und zwar habe er die Winkel nicht ἴσας sondern ὁμοιας genannt;
p. 299 Satz von der Gleichheit der Scheitelwinkel; p. 157
Satz, dass die Durchmesser den Kreis halbieren, und p. 352 sagt
Proklos, nach Eudemos, dass Euclid I, 26 der sogenannte 2. Kongruenzsatz
von Thales herrühre, der sich seiner notwendig bedienen
musste bei seiner Methode die Entfernung der Schiffe im
Meere zu bestimmen.

Marcus Junius Nipsus, ein römischer Agrimensor,
gibt (M. Cantor) folgende alte Methode, die
so ziemlich die einzige sein kann, die mit den
geringen Kenntnissen, welche nach Proklos dem
Thales zur Verfügung standen und zugleich mit
der Angabe des Eudemos stimmt:

Die Dreiecke ASD und DCB (s. Fig.) sind
nach den 2 Congr. congruent und damit ist CB
die gesuchte Entfernung.


[image: ]


Ausser Proklos haben wir Angaben von
Plutarch (100 n. Chr. Neuplatoniker, ziemlich zuverlässig), in
septem sapient. conviv., wonach Thales die Höhe der Pyramide
durch Messung ihres Schattens bestimmt habe; aber die Quelle
dieses Berichtes ist nach Diogenes Laertios (Kompilator des
3. Jahrh. n. Chr.) Hieronymos von Rhodos, welcher sagt, er mass die
Pyramiden aus dem Schatten, wenn der Schatten der Pyramidenhöhe
gleich, d. h. bei einer Sonnenhöhe von 45°. Noch weit
unsicherer ist die Angabe bei Diogenes Laertius: Pamphila
(Ende des 1. Jahrh. n. Chr.) erzählt uns, dass er als der erste,
den Halbkreis in den rechten Winkel einschrieb, und dass er
bei dieser Gelegenheit einen Ochsen opferte. Andere, z. B.
Apollodoros, der Rechenmeister, schreiben diesen Zug den
Pythagoräern zu. Da Proklos den Satz ausdrücklich erst den
Pythagoräern zuschreibt und eine bei Eutokios erhaltene Stelle
dies bestätigt, so verliert die Nachricht der Pamphila ihren Wert.



Auch als Astronom wird Thales gerühmt; im Theätet des
Platon p. 174 lesen wir die Anekdote, dass, als er, den Blick
nach oben gerichtet um den Himmel zu schauen, in den Brunnen
fiel, eine thracische Magd ihn verspottet habe: das was am Himmel
vorginge, wäre ihm bekannt, aber was vor seinen Füssen
läge, das sähe er nicht. (Socrates setzt bekanntlich hinzu,
dass man mit diesem Spott noch immer gegen die ausreiche, die
in der Philosophie leben.) Die von ihm vorausgesagte Sonnenfinsternis
ist, wie Herodot berichtet, die vom 28. Mai 585 bei
der Schlacht zwischen Medern und Lydern. Nach Eudemos
hat er auch die Ungleichheit der Jahreszeiten gekannt. Beides
würde auf babylonische Bildungsquellen deuten; und das wird
ganz sicher durch ein Missverständnis des Diogenes Laertius,
er habe die Sonne als 720 mal Mond angegeben, während der
eigentliche Autor Apulejus klar und deutlich sagt, er habe
den Sonnendurchmesser als 1720 der Ekliptik gefunden. Soviel
steht fest durch das einwandfreie Zeugnis von Herodot, Platon,
Aristoteles, Eudemos und wohl auch von Xenophanes,
des zeitlich ersten Eleaten: sein Ruhm war sehr bedeutend,
er steht stets an der Spitze der sieben Weisen, und
nach Aristoteles ist er der Begründer der ionischen oder physikalischen
Philosophenschule, des (fälschlich) sogenannten Hylozoismus.
Aristoteles sagt, dass Thales im Wasser die eigentliche
Urmaterie gesehen habe und setzt hinzu, er vermute, dass
er dazu durch die Beobachtung geführt sei, dass die Nahrung
aller Tiere feucht ist und dass alles aus Samenfeuchtigkeit entstehe.

Thales von Milet, Anaximander.

Aristoteles (περί Ψυχής, de anima) fügt hinzu, Thales habe
vielleicht angenommen, dass alles voll Götter sei; beispielsweise
habe er gesagt, dass der Magnet eine Seele habe. Noch müssen
wir seinen Schüler oder wohl richtiger jüngeren Stadtgenossen
Anaximander erwähnen, obwohl das Mathematikerverzeichnis
ihn nicht nennt. Anaximander markiert in der Geschichte des
Erkenntnisproblems die Stelle, in der das Mathematisch-Unendliche
auftritt. Er lehrte, der Weltstoff müsse unendlich sein, damit
er sich nicht in der Erzeugung erschöpfe. Er darf daher
nicht unter den empirisch gegebenen Stoffen gesucht werden, und
es bleibt nur das Merkmal der zeitlichen und räumlichen Unendlichkeit
übrig. Daher sagte er αρχη εστι το απειρον. Anaximander
erklärte also die sinnliche Welt durch ein Gedachtes, er
sagt: απειρον ist αιδιον, und ist somit ein Vorläufer der Pythagoräer,
und er hat auch eine Vorstellung davon, dass gegen das
Unendliche die Endliche Anzahl verschwindet.

Pythagoras.

Die dem Thales zugeschriebenen Schriften sind alle
Fälschungen; der nach ihm von Proklos genannte Mamerkos samt
seinem Bruder, dem Dichter Stesichoros, sind spurlos verschollen,
nicht aber der zu dritt genannte Pythagoras, der einzige
Mathematiker, der in den ganz und halb gebildeten Schichten
aller Kulturnationen populär geworden ist. Und doch ist in dem
Fabelmeer, in dem er geradezu ertrunken ist, sehr wenig wirklich
festes Land zu finden.

E. Zeller sagt: »Unter allen Philosophenschulen, welche
wir kennen, ist keine, deren Geschichte von Sagen und Dichtungen
so vielfach umsponnen und fast verhüllt, deren Lehre in
der Überlieferung mit einer solchen Masse späterer Bestandteile
versetzt wäre wie die der Pythagoräer.«

Pythagoräer.

Die Schriftsteller vor Aristoteles erwähnen des Pythagoras
und seiner Schüler nur selten. Aus dem 5. Jahrh. haben
wir einzelne Angaben von Xenophanes, Heraklit, Empedokles,
Jon aus Chios, Herodot, Demokrit; aus dem 4. Jahrh. von Platon,
Isokrates, Anaximander II, Andron, Heraklid, Eudoxos, Lyko,
dem Pythagoräer. Platon, der doch in die Schule der Pythagoräer
ging, ist sehr zurückhaltend mit historischen Nachrichten.
Aristoteles hat zwar die pythagoräische Philosophie in eigenen
Schriften behandelt; was uns erhalten ist, ist wenig und besonders
was die Zahlenlehre betrifft, nicht frei von Unklarheiten.
Pythagoras selbst spielt dabei nur eine geringe Rolle. Unter den
Schülern des Aristoteles beginnt schon die Sage das Leben des
Pythagoras zu umspinnen, aber erst in der Zeit des Neupythagoreismus
vom 1. Jahrh. v. Chr. ab sind Romane wie die des Apollonios
von Thyana und des Porphyrios und des Jamblichos
entstanden.

Feststeht durch das Zeugnis Herodots, IV., 95, der ganz
beiläufig dort den Pythagoras erwähnt, dass er als Sohn des
Mnesarchos in Samos geboren, feststeht, dass er um die Mitte
des Jahrhundert, etwa von 580–500 gelebt hat, als reifer Mann
530 etwa nach Unteritalien ausgewandert ist, in Kroton eine
Kongregation, die etwa nach Art der Freimaurer organisiert war,
gegründet hat, und hochbetagt in Metapont gestorben ist. Vorher
soll er zu seiner Bildung lange Jahre Reisen in so ziemlich alle
Länder des orbis terrarum gemacht haben, und dies scheint nicht
unwahrscheinlich. Ganz besonders lange soll er in Ägypten verweilt
haben; aber dann wäre es im höchsten Grade auffallend,
dass Herodot, der etwa 100 Jahre nach ihm Ägypten bereist
hat, und der den Spuren des Hellenentums dort sehr sorgsam
nachgegangen ist, kein Wort davon erwähnt.

Der Bund der Pythagoräer war ein religiös ethischer; er
sollte eine Pflanzschule der Mässigkeit, der Tapferkeit, der Ordnung,
des Gehorsams gegen Obrigkeit und Gesetz, der Freundestreue,
überhaupt aller jener Tugenden sein, die zum griechischen
und insbesondere zum dorischen (Spartaner) Begriff eines wackeren
Mannes gehören. Neben den religiösen Beweggründen, die sich
aus dem Walten der Götter und vor allem aus des Stifters Lehre
von der Seelenwanderung für das sittliche Ideal ergaben, wurde
von ihm auch als Bildungsmittel in erster Linie auf die Beschäftigung
mit Mathematik, Musik, auch auf Diätetik und Beschwörung
mittelst Zahl und Musik zur Heilkunst hingewiesen.
Da der Bund seiner ganzen Natur nach sehr bald politisch
oligarchisch wurde und die Regierungsgewalt in den grossen
unteritalienischen Kommunen Kroton, Tarent, Metapont etc. an
sich riss, so richtete sich die demokratische Strömung gegen ihn
und in den Kämpfen, die um die Wende des 5. Jahrh. die
Aristokratie der Städte stürzten, wurde der Bund gesprengt, ein
grosser Teil der Pythagoräer getötet, darunter vielleicht Pythagoras
selbst, die andern vertrieben.

Diese Vertreibung hatte eine Wirkung, die wir mit der
durch die Eroberung von Constantinopel geweckten Renaissance
vergleichen können. Die mathematischen, philosophischen,
naturwissenschaftlichen Kenntnisse, die bisher auf einen kleinen
Kreis beschränkt waren, wurden nach Griechenland, Kleinasien,
Sizilien verbreitet und bewirkten dort das Aufblühen der mathematischen
Wissenschaften.

Von den Lehren der Pythagoräer ist am bekanntesten
die Lehre von der Seelenwanderung (Metempsychose) und die
Anschauung, dass das Wesen der Dinge die Zahl sei, dann ihre
Kosmologie mit der Ordnung der Sphären, dem Zentralfeuer,
der Sphärenmusik, und dann die Harmonielehre gestützt auf die
Auffindung der Intervalle mittelst des Monochords. Ihre ganz
hervorragende Pflege der Mathematik ist unbestreitbar und ebenso,
dass sie zuerst das Bedürfnis nach Systematik und wirklichen
Beweisen empfanden und befriedigten. Wie weit aber die Kenntnisse
der Pythagoräer selbst reichten, ist ganz unmöglich zu bestimmen
und schwierig ist es auch den Stand des Wissens in
der Schule der Pythagoräer, die wir bis zu Platon und Archytas
rechnen, zu skizzieren.

Philolaos.

Die ersten wirklichen Nachrichten über die Lehre des
Pythagoras rühren von Philolaos her, einem älteren Zeitgenossen
des Sokrates und Demokrit, der nach der Vertreibung
aus Unteritalien sich nach Theben geflüchtet hatte. Es scheint,
dass Platon seine Schrift von den Erben in Sizilien gekauft
und daraus seine Kunde des Pythagoreismus und auch viele Anregung
für seine eignen mathematischen und philosophischen Gedanken
geholt hat. Sein Neffe und Nachfolger in der Leitung
der Akademie, Speusippos, hat die Schrift geerbt und dessen
Bibliothek hat Aristoteles gekauft, der das Werk veröffentlichte,
d. h. mehrfach abschreiben liess. Nicht unbedeutende
Fragmente dieses Glaubensbekenntnisses der Pythagoräer haben
sich erhalten und Aug. Boeckh hat ihre Echtheit dargetan.
Ausserdem besitzen wir eine geringe Anzahl echter Bruchstücke
des Archytas und haben an guten Quellen die Dialoge des
Platon: Philebos, Theätet, Timäos, der ganz besonders wichtig
ist, und die Physik und Metaphysik des absolut zuverlässigen
Aristoteles, sowie einige Stellen des Eudemos, die uns
besonders durch Proklos erhalten sind.

Philolaos bezeichnet die Zahl als das Gesetz und den
Zusammenhalt der Welt, als herrschende Macht über Götter und
Menschen, die Bedingung aller Bestimmtheit und Erkenntnis.
Das Begrenzende aber und das Unbegrenzte, diese
zwei Bestandteile der Zahlen, sind die Dinge, aus
denen alles gebildet sei. Die Zahl ist nicht bloss die
Form, durch welche der Zusammenhang der Dinge bestimmt wird,
sondern auch die Essenz, das Wesen, (nicht etwa die Materie),
aus welcher sie bestehen, oder vielleicht richtiger das Gesetz,
welches die Dinge erschafft. In Fortbildung des auf Naturerkenntnis
gerichteten Gedankengangs der Ionier erkannten sie die
Bedeutung der Zahl, insbesondere der relativen Zahl, für eben
diese Erkenntnis. Philolaos braucht die Ausdrücke ουσια, Wesen,
und αρχη, Grundlage. Aristoteles und Philolaos selbst
geben als Grund an, dass alle Erscheinungen nach Zahlen geordnet
sind, dass namentlich die Verhältnisse der Sphärenharmonie
und der Töne, alle ästhetischen, alle räumlichen Bestimmungen,
von gewissen festen Zahlen und Zahlenverhältnissen beherrscht
sind. (Symbolische Rundzahlen z. B. 40. Kabbala der Chaldäer),
und dass unsre Erfahrung nur in der Feststellung der Zahlenverhältnisse
besteht (vgl. Diels, Fragmente der Vorsokratiker p.
250).

Die Zahlen zerfallen in gerade und ungerade und die gerad-ungeraden
2 (2n + 1). Eins, die unteilbare monas, steht
ausser oder richtiger über den Zahlen; in der reinen Eins, die
geradezu mit der Gottheit identifiziert wird, sind die Gegensätze
vereinigt, und so wird auch die Eins als gerad-ungerad
bezeichnet.

Zunächst möchte ich die scheinbaren Widersprüche, die
sich bei Aristoteles in seinem Bericht über die Grundlagen der
Pythagoräischen Philosophie finden, rechtfertigen. Zwischen der
»phantastisch orakelnden, grossartig erhabenen« Sprache des Philolaos
und der Darstellung bei Archytas, dem grossen
Mathematiker, sind sicher nicht bloss zeitliche, sondern auch
sachlich bedeutende Differenzen. Ich zweifle gar nicht, dass
Archytas der Pythagoräer gewesen, dessen einfache Klarheit
Dionysios von Halikarnassos rühmt (Boeckh l. c. p. 43). Und
zwischen beiden gab es sicher zahlreiche Nuancen. Übrigens interpretiere
ich die Stelle Metaph. XIII, 8, 1083b so: »Die Körper
bestehen auf Grund von Zahlen (Verhältnissen).« Auf chemische
Ideen der Pythagoräer habe ich schon in meinem Aufsatz »Über
Mathematik«, Bd. II, Heft 1 der Cohen-Natorp'schen Hefte hingewiesen.
Die Pythagoräer haben die Tonempfindungen durch
den Monochord in Zahlenverhältnisse umgewandelt, und so sind
sie es gewesen, welche zuerst den Schritt von ungeheurer Tragweite
getan, Qualitäten in Quantitäten umzusetzen und so die
Welt der äusseren Erscheinungen, die Physik, in die Welt der
inneren Verknüpfungen, die Mathematik, umzuwandeln. Und so
kommen sie naturgemäss darauf als ουσια, als Substanz, nicht als
ὑλη, Materie, der Dinge, das Bleibende in der Vergänglichkeit, die
Zahl zu setzen, d. i. das math. Gesetz. Als Belag für diese
Auffassung genügt es auf die von Boeckh p. 141 angeführte
Stelle aus Stobäos zu verweisen; Boeckh hat sie frei in dem
eben angeführten Sinne übersetzt, und den Vergleich mit dem
Gnomon meisterhaft interpretiert: »Das Erkannte (die Dinge)
wird von dem Erkennbarmachenden (der Zahl) umfasst und ergriffen,
wobei eine ursprüngliche Übereinstimmung und Anpassung,
wie des Gnomon um sein Quadrat herum vorausgesetzt
wird.«

Das Gnomon ist die ungerade Zahl 2a + 1, welche durch
ihr Hinzukommen aus a2 das Quadrat von (a + 1) liefert und
zwar in der geometrischen Form des Winkelhaken.


[image: ]


Eine nähere Ausführung zeigt die Analogie mit den
Chaldäern noch deutlicher, die Zuordnung von Zahlen an die Planeten
und an bestimmte Begriffe. Die Gerechtigkeit z. B. entsprach
dem ισακις ισος, dem Gleichmal gleichen, d. h. der 4 oder
der 9, als der ersten geraden, bezw. ungeraden Quadratzahl; 5
als Verbindung der ersten männlichen mit der ersten weiblichen
Zahl gleich Ehe, die Einheit Vernunft, weil sie unveränderlich,
die 2 Meinung, weil sie veränderlich etc.

Das Männliche und Weibliche bezieht sich auf die bekannten
10 Gegensätze des Philolaos: 1) Grenze und Unbegrenztes.
2) Ungerade und Gerade. 3) Einheit und Vielheit.
4) Rechts und Links. 5) Männliches und Weibliches. 6) Ruhendes
und Bewegtes. 7) Gerades und Krummes. 8) Licht und
Finsternis. 9) Gutes und Böses. 10) Quadrat und Rechteck.

Aristoteles berichtet uns auch in der Metaphysik über
das dekadische System. Die Zahlen über 10 sind nur Wiederholungen
der ersten 10. (Eine Art arithm. Kongruenzidee.)
Die Dekas umfasst alle Zahlen und alle Kräfte der
Zahlen; sie heisst daher bei Philolaos gross, gewaltig, alles
vollbringend, Anfang und Führerin des göttlichen wie des irdischen
Lebens, sie gilt ihm nach Aristoteles als das Vollkommene,
welches das ganze Wesen der Zahl einschliesst. Wir danken
es nur ihr, dass uns ein Wissen überhaupt möglich ist.

Eine ähnliche Bedeutung hatte die 4heit nicht als 22, sondern
weil 1 + 2 + 3 + 4 = 10, so wird in der Tetractys, dem
Schwur der Pythagoräer, die Zehn, d. h. die Zahl selbst als
Wurzel und Quelle der ewigen Natur gefeiert.

Auch von den anderen Zahlen hat jede ihre eigene Wesenheit,
z. B. 3 ist die erste vollkommene, denn sie hat nur Anfang,
Mitte und Ende (||| älteste Zahlenschreibung); 6 die zweite gleich
der Summe ihrer Teiler 1 + 2 + 3; 3, 4, 5 sind die Zahlen des
vollkommensten rechtwinkligen Dreiecks.



Sie sehen in dieser »Zahlenspielerei« den Ernst der Zahlentheorie,
und wenn Aristoteles uns erzählt, dass der Pythagoräer
Eurytos die Bedeutung der einzelnen Zahlen dadurch beweisen
wollte, dass er die Figuren der Dinge, denen sie äquivalent gesetzt
wurden, aus der entsprechenden Zahl von Steinchen (Kinderspiel:
Pythagoras) zusammensetzen wollte, so sehen Sie hier die
Richtung gewiesen, welche die griechische Arithmetik (nicht die
Logistik, die Rechenkunst) während der ganzen klassischen Epoche
eingehalten hat; man vergleiche die Kapitel des Hauptarithmetikers
Nikomachos von Gerasa über die figurierten Zahlen.

Ich komme damit auf die Anwendung der Zahlenlehre auf
die geometrischen Figuren. Aristoteles sagt, sie haben die
Linie durch die Zahl 2 erklärt. Philolaos nennt 4 die Körperzahl,
Platon scheint die 3- und 4-Zahl als Flächen- und Körperzahl
von Philolaos entnommen zu haben. Die Pythagoräer
setzten die Einheit den Punkten gleich, weil die μόνας (Leibniz'
Monade) unteilbar; die gerade Linie als 2, weil sie durch 2 Punkte
bestimmt sei, das Dreieck durch 3 Punkte, der einfachste Körper
durch 4 Punkte bestimmt seien.

Der Körper besteht ihm zufolge auf Grund der ihn umschliessenden
Linien und Flächen, wie die Linien und Flächen
durch Punkte und Linien determiniert werden. Von den 4
Elementen weisen sie nach Philolaos der Erde den Kubus,
dem Feuer das Tetraëder (eine Ableitung von Pyramide), der
Luft den Oktaëder, dem Wasser den Ikosaëder zu, dem fünften
alles umfassenden Element, dem Äther, den Dodekaëder, d. h.
sie nahmen an, dass die kleinsten Teile dieser Elemente die betreffende
Form hätten. (Hier haben wir also schon den Grundgedanken
der Stereochemie, nur kommt der Tetraëder dem Feuer
statt der Kohle zu.) Daher heissen diese Körper oft die kosmischen,
und, da sich Platon im Timäus von Philolaos
diese Zueignung angeeignet hat, so heissen sie auch oft die
platonischen.

Es scheint nicht unglaubhaft, dass der fünfte Körper, der
Dodekaëder, eine Entdeckung der Pythagoräer gewesen und im
Zusammenhang damit steht die Konstruktion des regelmässigen
Fünfecks und damit des goldenen Schnittes.

Boeckh's Interpretation des Philolaos.

In der Geschichte des Erkenntnisproblems, das die eigentliche
Geschichte der Kultur ist, bezeichnen die Pythagoräer einen
grossen Fortschritt gegenüber den Ioniern, da sie zum ersten
Mal nicht in religiöser sondern in philosophischer Form die Erkenntnis
haben, dass die sinnliche Erscheinung der Welt nicht
das letzte, sondern dass ein geistiges Prinzip dahinterstehe. Sie
fanden es in der Mathematik, die ja auch Plato als zwischen den
Dingen und den Ideen stehend auffasst; und nicht weil sie sich
mit Mathematik beschäftigten, sahen sie in der Zahl die Substanz
der Dinge, sondern umgekehrt, weil sie nach einem die Erscheinungswelt
beherrschenden Gesetz der Vernunft suchten,
fanden sie dies in Mass und Zahl. Das Hauptwerk für die
Philosophie der Pythagoräer ist neben Brandis und Zeller,
die Geschichte der Phil. von Ritter 1828, wozu die Kritik von
Ernst Reinhold (Jena) im Jahrb. für wiss. Kritik 1828 p.
358 zu vergleichen ist. Am tiefsten scheint mir der grosse Philologe
August Boeckh in den Geist der Pythagoräer eingedrungen
zu sein in seiner Schrift: Philolaos des Pythagoräers
Lehren etc., Berlin 1819. Gegenüber Zeller, dem Klassiker der
griechischen Philosophie, der aber auch m. E. nach den Pythagoräern
nicht gerecht geworden ist, ist W. Kinkel in seiner
Geschichte der Philosophie als Einleitung in das System der
Philosophie Bd. 1, 1906 neben eigenen Auffassungen vielfach auf
Ritter und Boeckh zurückgegangen. Bei dieser Sachlage
sei mir ein näheres Eingehen auf den Kern des Pythagoreismus
gestattet.

Auch über den dunkelsten Punkt der Lehre des Philolaos
hat Boeckh mit bewunderungswürdig genialem Instinkt Licht verbreitet:
Es ist die Stelle Metaphysik I, 5 des Aristoteles: Του δε
αριθμού στοιχεια το τ' αρτιον και το περιττόν, τούτων δε το μεν πεπερασμενον
το δε άπειρον, το δ' ἑν εξ αμφοτέρων ειναι τουτων [και γαρ αρτιον ειναι και
περιττον], τον δ' αριθμον εκ του ἑνος. »Grundlegungen der Zahlen sind
das Gerade und das Ungerade, das erste begrenzt, das andere unbegrenzt.
Die Eins besteht aus beiden. Die Zahl aber stammt aus
der Eins.« Was zunächst die Gegensätze begrenzt (bei Philolaos
und Platon richtiger begrenzend oder Grenze) und Unbegrenztes,
und Gerade und Ungerade, wie überhaupt die 10 Gegensatzpaare
der Pythagoräer betrifft, so stimme ich Ritter bei, dass sie den
einen Heraklitischen Gedanken verkörpern, der Streit (id est die
Polarität) ist der Vater der Dinge. Gerade in der Ausgleichung
dieser Gegensätze besteht nach Philolaos die pythagoräische Harmonie.
Dann aber hat Boeckh es hervorgehoben, dass hier
in andrer Form in der Bildung der Zahl aus Grenze und Unbegrenztem,
auch Unbestimmtem, eigentlich schon von den Pythagoräern
genau dasselbe ausgedrückt wird, was ich 1884 chemisch
rein von Kenntnis des Pythagoreismus auf S. 1 meiner »Elemente
der Arithmetik als Vorbereitung auf die Funktionentheorie«, sub
4, d gesagt habe: »d) wird die erzählte Zahl als Anzahl des abgezählten
Komplexes erhalten durch eine eigne Tätigkeit, welche
den Zählprozess abschliesst (begrenzt).« Und 1906 fügte ich
hinzu: Hierin haben wir die erste Äusserung des so entscheidend
wichtigen Grenzbegriffs (Meth. der elem. Arithm. p. 9 u.).
Und ganz analog dem was bei Boeckh S. 55 über 1 und die
unbestimmte Zweiheit, die erst durch Anwendung der begrenzenden
Eins zur zwei wird, gesagt wird, habe ich l. c. gesagt, dass
zwei im Grunde die einzige Zahl sei, und die Drei eine neue
Zwei. In diesem doppelten Zusammentreffen sehe ich wieder
eine Bestätigung meines Lieblingssatzes: Nie hat irgendwer irgendwas
gefunden.

Der Grund, weshalb in sekundärer Weise die ungeraden
Zahlen dem Begrenzenden zugeordnet werden und die geraden dem
Unbegrenzten, scheint mir darin zu liegen, dass aufgelöst in Einheiten
die ungeraden Anfang, Mitte und Ende haben, die geraden
nur Anfang und Ende, und die Mitte unbestimmt ist.
Ausserdem hat Boeckh wohl auch darin recht, dass im Volke
eine Bevorzugung der ungeraden Zahl herrscht: (Aller guten Dinge
sind 3, 1001 Nacht etc.).

Auch der Zusammenhang der Zahl mit der Zeit findet sich
angedeutet. Zeit und Raum verlegen sie an die Peripherie der
Welt, von wo aus sie in die Welt eintreten, und indem sie
sich mit der schöpferischen Eins verbinden die Erzeugung des
Seienden bewirken. Hier liegt, wenn auch bildlich verschleiert,
die Ahnung von Zeit und Raum als Bedingung der Erfahrung
vor und zugleich davon, dass die Kategorie Zeit mittelst der
Kategorie Zahl die Welt der Erscheinungen realisiert d. h. begreiflich
macht.

Kosmogonie und Pantheismus der Pythagoräer.

Die Kosmogonie der Pythagoräer ist von Boeckh l. c.
und in seinen Arbeiten zum Timäos des Platon erschöpfend
behandelt, sie ist voll tiefer Gedanken und der des Aristoteles entschieden
überlegen. Aber die gewaltige Autorität des Aristoteles,
dem sich Poseidonios anschloss, hat die Entwicklung heliozentrischer
Ideen wie sie sich schon bei Philolaos und noch mehr
bei Hiketas finden auf Jahrtausende gehemmt, bis infolge der
Renaissance Kopernikus auf die Pythagoräer zurückging.

Nur noch ein paar Bemerkungen, welche für die Frage
nach der Priorität des Pythagoräischen Satzes wichtig sind. Der
bei Philolaos (vgl. Boeckh und Ritter) scharf ausgesprochene
Pantheismus und die Weltseele weisen deutlich auf Indien,
wie die Zahlenmystik, das grosse Weltjahr auf Babylon. Wie
die Babylonier den einzelnen Göttern einzelne Zahlen zuordnen,
so werden hier den einzelnen Göttern, d. h. den Personifikationen
von Kräften des Einen einzelne Winkel zugeordnet. Möglicherweise
können auch die Orphiker mit ihrer Geheimlehre die
Vermittler zwischen dem Orient und den Pythagoräern gewesen
sein.

Mathematische Kenntnisse der Pythagoräer.

Nach diesem Exkurs fahre ich in dem Bericht über die
rein mathematischen Kenntnisse der Pythagoräer fort.

Es ist sehr glaubhaft, dass ihnen das Sternfünfeck, das
Pentalpha oder pentagramma bekannt gewesen und dass sie sich
desselben als Symbol für »sei gesund« bedienten, wofür die bekannte
Stelle aus Lukianos (pro lapsu in salut.) angeführt wird
(s. Fig.).


[image: ]


Das Θ statt des Diphtonges ει, die Figur als Anfang
der Briefe statt des sonst üblichen: »sei gegrüsst«.

In Verbindung damit steht die Kenntnis von den Proportionen,
der arithmetischen a - b = c - d, der geometrischen
a : b = c : d, und der Spezialfälle a - b = b - c, a : b = b : c, d. h.
des arithmetischen und geometrischen Mittels, dem sie als drittes
das harmonische Mittel anreihten: a - bb - c = ac; (2b = 1a + 1c); harmonisch,
weil die Seitenlängen des Grundtones c der Quinte g der
Oktave C 1, 23, 12 diese Proportion bilden, denn 1 - 23 : 23 - 12 = 11/2.
Dass sie diese Verhältnisse kannten, bezeugt Philolaos ausdrücklich
und ebenso Eudemos, und sie fanden sie auch am
Würfel anschaulich vor.

In der Geometrie schuldet man ihnen nach dem Zeugnis
des Eudemos bei Proklos den Beweis des Satzes von der Winkelsumme
im Dreieck durch Ziehen der Parallele und den Satz von
den Wechselwinkeln.

Nach der durch Geminos, dem Eudemos vorlag, verbürgten
Notiz im Kommentar des Eutokios zu den Kegelschnitten des
Apollonios bewiesen »die Alten den Satz für jede besondere
Form des Dreiecks einzeln, zuerst für das gleichseitige aus der
Sechsteilung des Kreises, dann für das gleichschenklige und zuletzt
für das ungleichseitige.«

Diese Notiz ist für die Geschichte des Parallelenaxioms
von grösster Bedeutung, sie beweist, dass der vielleicht
neueste Weg das Axiom zu begründen, von der Sechsteilung des
Kreises aus, zugleich der älteste ist.

Wir haben ferner das Zeugnis des Eudemos, Proklos I
prop. 44, dafür dass die Pythagoräer sich schon mit den drei
Aufgaben beschäftigten, welche die Grundlage der Kegelschnitte
enthalten: An eine gegebene Strecke einen gegebenen Flächenraum
zu entwerfen (παραβαλειν) bezw. die Aufgabe (Euclid 1, 44
Eucl. 3, 28, 29) so zu verallgemeinern, an eine gegebene Strecke
AB einen gegebenen Flächenraum als Rechteck Ay so anzulegen,
dass ein Quadrat By übrig bleibt (ελλειψις) oder überschiesst
υπερβολή. Man sieht in der Tat (s. Fig.), wir haben:
ax = y2; ax - x = y2; ax + x2 = y2.


[image: ]


Das Irrationale bei den Pythagoräern.

Nehmen wir dazu noch die Kenntnis der
Pythagoräer von der Irrationalität der √﻿2
und damit die Entdeckung des Irrationalen, oder,
wie es zuerst weit passender genannt wurde, des
ἄρρητον, so fehlt uns nur noch der Pythagoräische
Lehrsatz selbst.

Von der ungeheueren Revolution, die diese Entdeckung des
Irrationalen in den Köpfen der griechischen Mathematiker hervorbrachte,
haben wir noch deutliche Spuren. Es wird uns erzählt,
dass sie diese Kenntnis als das Hauptgeheimnis behandelten
und dass ein Pythagoräer, der es unter die Leute gebracht, zur
Strafe ertrunken sei. Man denke sich nur den Eindruck! Die
Zahl, die das Mass aller Dinge, die Grundlage aller Ordnung
und damit Erfahrung, hier versagte sie, und Grössen, deren Verhältnis
in der Potenz, έν δυνάμει, im Quadrat, das denkbar Einfachste,
haben in der Linie kein Verhältnis. Die ganze Grundlage
des Gebäudes wankte, alle Satze, wie z. B. die Streckenteilung,
mussten neu geprüft werden. Aristoteles hat uns
den mutmasslich ältesten Beweis erhalten:

»Wenn eine √2 existierte, so müsste Gerades gleich Ungeradem
sein.«

Wir wissen aus dem Theätet, dass dann geometrische Beweise
gegeben sind; der für 2 ist im Euclid erhalten, der für
ist vermutlich der, den Bretschneider und ich selbst unabhängig
von ihm gegeben, für 5 ist er selbstverständlich. Theätet erzählt
bei Plato, dass der Pythagoräer Theodoros von Schritt zu
Schritt bis zu 17 solche einzelnen Beweise gegeben und dann
den allgemeinen auf arithmetischer Grundlage, indem er die Zahlen
in Quadratzahlen und in Rechteckzahlen geteilt, d. h. in solche
die nicht in zwei gleiche Faktoren zerlegt werden können. Der
Beweis war also arithmetisch:

n = p2q, √n = λ, λ2 = p2q, λ = p√﻿q, √﻿q = ν, q = ν2
gegen die Voraussetzung.

Resumieren wir, so waren den Pythagoräern im wesentlichen
die geometrischen Sätze bekannt, die auf Gleichungen ersten und
zweiten Grades führten; das erste und zweite Buch des Euclid,
ein grosser Teil des dritten und des zwölften; und ihre Ausläufer
insbesondere Archytas und Hippokrates haben schon
die Probleme dritten Grades in Angriff genommen.

Der Pythagoräische Lehrsatz.

Ich wende mich nun zu dem Satz, der den Namen des
Pythagoras seit über 2 Jahrtausenden trägt.

Über diesen grossen Satz, den magister matheseos, auf den
die Flächenrechnung und die Trigonometrie sich stützen, drückt
sich Proklos sehr vorsichtig so aus: »Wenn wir auf die,
welche alles erzählen wollen, hören, so finden wir, dass sie diesen
Satz auf Pythagoras zurückführen und sagen, bei der Auffindung
habe er einen Ochsen geopfert.« Der erste Schriftsteller, welcher
ganz bestimmt Pythagoras nennt, ist der römische Architekt
Vitruv, und nur in Verbindung mit der Hekatombe wird die
Sache erzählt. Hankel sagt: »Doch möchte ich nicht so weit
gehen, den Satz dem Pythagoras abzusprechen, obwohl keine
einzige nur einigermassen glaubwürdige Nachricht darüber vorhanden
ist.« Cantor plädiert für Pythagoras selbst, und er
hat darin wohl recht, dass die Schule durch den Meister den
Satz kennen gelernt; den Satz selbst aber hat Pythagoras aus
Asien und mit ausserordentlicher Wahrscheinlichkeit aus Indien.
Auf Babylon weist die Zahlenmystik, die Symbolisierung der
Begriffe in Zahlen, und auf Indien der Lehrsatz und die Lehre
von der Seelenwanderung.

Die Geometrie der Inder.

M. Cantor hat noch in der 2. Aufl. die indische Geometrie
als nicht original erklärt, er hat es wiederholt, dass wir die
Geometrie nur auf indischer Grundlage nicht begreifen können,
ja, er hat sie von Heron von Alexandria, dessen Blüte zwischen
100 v. Chr. und 100 n. Chr. schwankt, abhängen lassen, und
das, obwohl er die Existenz der Sulba-sutras, d. i. der Schnurregeln,
der Zimmermannsregeln für die Herstellung der Opferstätte
aus Thibauts schöner Arbeit in der Asiatic society
of Bengal von 1875 kannte. Dabei hat 1884 der Sanskritist
Leopold v. Schröder ein Buch geschrieben: »Pythagoras
und die Inder,« in welchem er bereits ziemlich entscheidende Beweise
für die Beeinflussung der Pythagoräer durch die Inder beigetragen
hat.

Ich schiebe hier einiges aus meinem Vortrag im mathem.
Kolloquium vom 2. Febr. 1903 ein. — Als ich für die Enzyklopädie
den Artikel Pythagoras abschliessen wollte, machte mich
unser Indologe Leumann auf die damals gerade erschienene
Arbeit von A. Bürk über das Apastamba Sulba-sutra (Zeitsch.
d. Deut. Morgenl. Ges. Bd. 55, 1901, p. 543) aufmerksam. Leumann
gab mir auch die Schrift L. v. Schröders »Pythagoras
und die Inder« Dorpat 1884. Auf Grund dieser Arbeiten inkl.
Thibauts trat ich den Ansichten Schröders und Bürks, dass der
Pythagoras bei den Indern weit älter als bei den Hellenen und
vermutlich von den Indern her entlehnt sei, bei und machte
die Mathematiker auf die Arbeit Bürks aufmerksam, Hoffm.
Ztsch. 33, S. 183, 1902. Wie Bürk legte auch ich besonderen
Wert auf das Auftreten des Satzes vom Gnomon, d. i.
von der Gleichheit der Ergänzungsparallelogramme, bei den Indern.
Etwa ein Jahr später erschien, auf Verlangen Cantors beschleunigt,
im Archiv ein Artikel desselben, in dem er ebenfalls
von der Arbeit Bürks Notiz nahm. Aber statt dass nun
Cantor die Selbständigkeit oder wenigstens die relative Selbständigkeit
der Inder, d. h. die Unabhängigkeit ihrer Geometrie
von den Griechen zugegeben, drückt er sich äusserst gewunden
aus, ja selbst seine Heron-Hypothese gab er nicht auf, indem
er sie hinter der zweifelnden Frage am Schluss versteckt, ob
nicht am Ende in den Sulba-sutras verhältnismässig moderne
Einschiebsel seien. Das Auftreten von Stammbrüchen bei den
erstaunlich genauen Näherungswerten von √﻿2 sollte auf Heron
und Ägypten hinweisen; aber sieht man näher zu, so liegt gerade
hier ein entscheidender Unterschied. Während bei den
Ägyptern die gemeinen Brüche als Summe von Stammbrüchen
erscheinen, haben wir bei den Indern auch Differenzen oder genauer
Aggregate; und die Stammbruchform rechtfertigt sich als
Bruchteilung der Massschnur.

Kulturzusammenhänge bezweifle ich so wenig wie jeder der
sich nicht bloss mit der Kultur eines einzigen Volkes beschäftigt
hat. Angesichts der babylonischen Zahlenzerlegungen und der
quadratischen Gleichungen der Ägypter glaube ich persönlich,
dass der Pythagoras Babyloniern wie Ägyptern vielleicht schon
vor 3000 v. Chr. bekannt war. Aber Glauben ist kein
Beweis.

Und was den Einschub in das Sulba-sutra nach Apastamba
betrifft, so wäre der gleiche Einschub bei Taittirīya, Baudhāyana,
Maitrāyana, Katyāyana und Mānava, und im Satapatha-Brāhmana
gemacht worden!

Als ich Heft 9 des Bühler'schen Grundrisses der Indo-Arischen Philologie,
Astronomie, Astrologie und Mathematik von
G. Thibaut las, wunderte ich mich, wie befangen sich dieser
hervorragende Kenner des indischen Wissens auf dem Gebiet der
exakten Wissenschaften der Autorität Cantors gegenüber zeigte.
Derselbe Mann, der 1875 so treffend geschrieben hatte: »Was
nur immer fest mit altindischer Religion verknüpft ist, muss betrachtet
werden, als bei den Indern selbst entsprungen, wenigstens
so lange bis das Gegenteil erwiesen«, der liess sich verblüffen
durch Argumentationen von solcher Ungeheuerlichkeit, wie die
rhetorische Frage: »Kann unmittelbare Anschauung zur Erfindung
neuer Satze führen?« Ich sehe von Jakob Steiner ganz ab,
von dem es ja notorisch ist, wie viele seiner Sätze, gelegentlich
auch unrichtigen, er der unmittelbaren Anschauung verdankt,
sondern weise nur auf E. E. Kummer hin, gewiss ein reiner
Mathematiker wie nur einer, und doch der eigentliche Urheber
der Modellgeometrie für Flächen. Herr Bürk hat sich dann
auch nicht geniert, die Schwäche der Cantor'schen Argumente
auch bezüglich der Seilspannung beim Tempel von Edfu —
nebenbei bemerkt erst 237 v. Chr. — aufzudecken, und er wies
mit Recht auf H. Hankel hin, dessen dünnleibige Fragmente
von einem fast prophetischen, wahrhaft genialen Verständnis für
die Seele der Völker zeugen. Angesichts einiger Bemerkungen
möchte ich hier sagen, dass ich von Bewunderung für die beinahe
übermenschliche Arbeitsleistung Cantors erfüllt bin, aber
die betreffenden Äusserungen in meiner Entwicklung der Elementargeometrie
aufrecht halte. Das Recht zur Kritik, das mir
Weierstrass zugestand, lasse ich mir von niemandem und
niemand gegenüber rauben, und wenn an irgend einer Stelle, so
gilt für die Wertung der indischen Mathematik durch Cantor
das Horazische:


Interdum bonus dormitat Homerus,


Nec semper arcum tendit Apollo.





Übrigens ist die indische Verwandlung des Rechtecks in ein
Quadrat ohne eine schulgerechte Analyse unmöglich, und bei der
Ausmessung der Saumiki vedi findet sich derselbe Beweis, den
wir heute noch für die Flächenformel des Trapezes geben.

Erklärlich wird das Verhalten Cantors durch sein Dogma,
dass die Hellenen speziell für Geometrie, die Inder für Arithmetik,
insbesondere für Rechnen begabt waren. Leider ist dies
in dem Umfange, wie es Cantor annimmt, falsch. Der leitende
Gesichtspunkt der Entwicklung der griechischen Mathematik war
ein rein arithmetischer. Sie haben erst die Gleichungen ersten
Grades in Form der Proportion gelöst, dann die der zweiten
vermöge der Satzgruppe des Pythagoras und dann die Gleichungen
dritten Grades angegriffen, wie man absolut deutlich aus den
beiden sogenannten Delischen Problemen, der Verdoppelung,
bezw. Vervielfachung des Würfels und der Trisektion des Winkels
erkennt, an die sie sich unmittelbar nach der im zweiten Buch
des Euclid ausführlich behandelten Lösung der quadratischen
Gleichungen machten. Und die Inder, welche im Anfang ihrer
Geschichte in der Astronomie und damit in der Rechenkunst
durchaus abhängig von Babylon waren, haben höchst wahrscheinlich
ihre Geometrie infolge ihres Kultus selbständig entwickelt.

Abhängigkeit der Pythagoräer von den Indern.

Für die Abhängigkeit der Pythagoräer von den Indern hat
v. Schröder auf die Lehre von der Seelenwanderung hingewiesen;
sie war ein Hauptbestandteil der Pythagoräischen Lehre,
unzweifelhaft, schon Xenophanes berührt sie; Philolaos trägt sie
vor; Aristoteles bezeichnet sie als pythagoräisch; Plato hat seine
poetische Darstellung von dem Zustand nach dem Tode den
Pythagoräern nachgebildet. Philolaos sagt, die Seele sei an den
Körper zur Strafe gefesselt und gleichsam im Körper begraben.
Diese Anschauung hat Platon in dem durch und durch von
Philolaos beeinflussten Timäos angenommen, im Gegensatz zu
seiner früher z. B. im Phädon aufgestellten Ansicht.

Herodot, der die Seelenwanderung als durchaus unhellenisch
bezeichnet, schreibt sie den Ägyptern zu, aber die Denkmäler
der Ägypter, soviel sie sich auch mit dem Tode und dem
Leben nach dem Tode beschäftigen, weisen keine Spur der Metempsychose
auf. Und was für einen Zweck hätten dann die
riesigen Opfer, welche die Ägypter für die Behaglichkeit des Kha
brachten, ihre Pyramidenbauten, ihre Einbalsamierung gehabt?
Ein einziges ägyptisches Märchen, das von den drei Brüdern,
könnte allenfalls herangezogen werden, doch das gehört unzweifelhaft
in den Kreis der Osirissage.

Altindischer Kulturzustand.

Aber in Indien da beherrschte und durchdrang gerade um
diese Zeit die Lehre von der Seelenwanderung das ganze Volk.
Wir wissen mit Bestimmtheit, dass gerade um diese Zeit der
Buddhismus hereinbrach, als dessen Ziel einzig und allein die
Befreiung von dem Kreislauf der Geburten, von der Wanderung
der Seelen durch immer neue Existenzen bezeichnet werden muss.
Und nicht Buddha Gautama war der erste (Oldenberg 1881,
Buddha, sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde), sondern vor
und mit ihm durchzogen schon Asceten, Mönche, Wanderpriester
teils einzeln, teils schon Orden und Kongregationen bildend das
Land, um in Busse das Ziel der Erlösung zu suchen.

Buddhas Erfolg beruht gerade darauf, dass er den Zug nach
Erlösung von der sich immer wiederholenden Qual des Sterbens
durch seine Lehre befriedigte.

Der Rigveda und der Yajurveda.

Die Lehre von der Seelenwanderung entwickelte sich in
Indien naturgemäss im Zusammenhange mit der Lehre vom All-Einen,
deren Wurzeln schon in dem Rigveda, der Sammlung der
uralten heiligen Lieder, die die Inder zum Teil beim Einwandern
aus Afghanistan mitbrachten, zu finden sind. Wohl sind
auch ein paar weltliche Lieder dabei, aber sie finden sich erst
im 10. Buch des anerkannten Textes, der Redaktion der Çakalaschule,
das erst etwa um 1000 v. Chr. den übrigen 9 Büchern oder
mandala zugefügt ist, wenngleich ihr Ursprung natürlich viel
älter ist. Wenn wir uns den Kulturzustand der Inder, der Arya
zurzeit der Entstehung des Rigveda vergegenwärtigen wollen, so
brauchen wir nur die Germania des Tacitus zu lesen, nicht einmal
der Spieltrieb fehlt, wie 10, 34 bekundet: »Nach seinem
Weibe greifen fremde Hände, indes mit Würfeln er auf Beute
ausgeht.« Auch hier ein freies Volk, der König eigentlich nur
Herzog, d. h. Heerführer im Kampfe, der Hausvater, der Sippenälteste,
Herr und König in seinem Hause und zugleich auch
Priester. Eine eigentliche Priesterkaste, ein Bramanentum gab
es noch nicht, überhaupt kein Kastenwesen, auch keine Witwenverbrennung.
Das alles hat sich erst in der folgenden Periode
entwickelt und hängt mit der Ausbildung des Opferrituals eng
zusammen. Wohl spielt auch im Rigveda das Opfer, insbesondere
das des Agni und noch mehr des Soma eine bedeutende Rolle,
aber im Vordergrund steht doch der Hymnus. Übrigens ist die
Periode des Rigveda nicht mehr die altindogermanische, wie aus
dem Zurücktreten des indogermanischen Lichtgottes Djaus, Zeus,
des Tiu der Germanen, angerufen als Djaùs-pitar, Griech. Ζευ
πατερ, umbrisch Dispiter, Lat. Jupiter (vgl. A. Kaegi, der Rigveda
Anm. 112), des Lichtgottes, des Himmelsvaters, und der
Gäa, der Mutter Erde, Prithivi, hervorgeht.

Auch die Götter des Rigveda müssen in der Brahmanen-Periode
dem Dreigestirn Brāhman, Vishnu, Çiva weichen. Der
erstere eine priesterliche Abstraktion der Weltseele, die beiden
anderen, in den Veden erwähnt, aber doch erst später hervortretend
gegen Varuna, den Himmel, und Indra, den Kriegsgott,
den eigentlichen Nationalgott des Rigveda. Namentlich der
Kult des schrecklichen Zerstörers Çiva entstammt so recht eigentlich
dem Grund der einheimischen Volksseele, welche die Gewalt
der Naturmächte oder Götter als schwer versöhnliche Feinde der
Menschheit empfindet. Im übrigen sei für die altindische Kultur
zur Vedenzeit auf H. Zimmers klassisches Werk: Altindisches
Leben (1879) verwiesen.

Die Bedeutung des Opfers.

In der auf die Rigvedazeit folgenden Periode, der des
Yajurveda, der Lehre vom Opfer, und der Brāhmana-Texte,
der Kommentare der einzelnen hervorragenden Weisen, nimmt
der Zug nach Erlösung von der Qual des Wiedersterbens seinen
Anfang. Und auf der andern Seite in der Flucht der Erscheinungen
bildet nur eins den ruhenden Pol, der Kern aller
Wesen, der Atman Brahman, der in allem ist, die heilige Weltseele.
Seelen, die in der Hölle der Existenz wandern, werden
durch Busse erlöst zu einem seligen Sein auf dem Monde, aber
die gleiche Vorstellung findet sich bei den Pythagoräern, nur
dass an Stelle des Mondes die Sonne tritt, wie im Satapatha
Brāhmana die seligen Seelen als Sonnenstäubchen erscheinen.

Gemeinsam ist auch in der Buddha- und Pythagorassage
die Erinnerung an den früheren Seelenzustand.

v. Schröder sagt in Pythagoras und die Inder:

»Wer nun mit dieser durch mehrere Jahrhunderte sich erstreckenden
Epoche der indischen Kulturgeschichte vertraut ist,
der nur eigentlich vermag es ganz zu ermessen, welch eine Rolle
zu jener Zeit das Opfer mit seinen unzähligen Details im Geistesleben
der Inder spielte. Das gesamte Sinnen und Trachten des
hochbegabten Volkes ist in diesem Jahrhundert auf das Opfer,
seine Vorbereitung und Ausführung gerichtet. Die umfangreiche
Literatur, die als Zeuge jener Zeiten zu uns redet, handelt vom
Opfer und immer nur vom Opfer. Dem Opfer in allen seinen
Einzelheiten wird die höchste Bedeutung beigelegt, die Kraft
Götter und Welten zu zwingen, Natur und Menschen zu beherrschen.
Wunderbar übernatürliche Macht wohnt ihm inne
und selbst die Kosmogonie geht auf das Opfer zurück. Aus
Opfern sind alle Welten und Wesen, alle Götter und Menschen,
Tiere und Pflanzen entstanden. Das Zeremoniell des Opfers, wie
schon die Yajurveden zeigen, ist ein ungeheuer kompliziertes und
die kleinste Äusserlichkeit wird mit einem Nimbus von Wichtigkeit
umgeben, der für uns nicht selten das Lächerliche streift.
Die Vorbereitung zum Opfer, die Fertigstellung des Opferplatzes
etc. spielt hier eine hervorragende Rolle. Dabei ist
natürlich die Konstruktion der Altäre von allerhöchster
Bedeutung. Jede Linie, jeder Punkt, jedes Formverhältnis war
hier von entscheidender Wichtigkeit und konnte nach dem indischen
Glauben jener Zeit, je nachdem es ausgeführt war, Segen
oder Unheil bringen. Über die Gestalt und Grösse der
Altäre, ihr Verhältnis zueinander und zu ihren einzelnen Teilen,
zu den mannigfachsten abstrakten Begriffen, ihre symbolische
Bedeutung und die richtige, nicht bloss gottgefällige, sondern
selbst Götter zwingende Art ihrer Herstellung haben Generationen
eines hochbegabten, für Spekulation und Abstraktion
und namentlich für rechnerische Leistung sehr beanlagten Volkes
gegrübelt und immer wieder gegrübelt.«

Und Bürk und Leumann stimmen dem zu.

Es mussten daher die Inder schon in jener sehr frühen
Zeit gezwungen werden, wenigstens auf dem Opferplatze eine
Feldmesskunst auszubilden. Cantors Ansicht ist um so unbegreiflicher
als er selbst sagt, dass die Sulba-sutras Schriften von
geometrisch-theologischem Charakter sind; wie sie abgesehen von
einigen ägyptischen Inschriften in keiner Literatur sich wiederfinden.



Konstruktion der Opferstätten und Altäre.

Wenn nun Pythagoras in Indien war, so konnte er nicht
nur, so musste er von dort den Satz über das Quadrat der Hypotenuse
mitbringen. Selbst Cantor hat sich dem, wie erwähnt,
nicht ganz verschliessen können.

Das Apastamba-Sulbasutra, die Lehre von der Messschnur
nach Apastamba, gehört in den Ausgang der Brāhmana-Literatur,
der Zeit, die auf die Veden folgt.

Die Veden, von Veda (Lehre, Wissenschaft), enthalten die
ältesten religiösen Satzungen: den Rigveda, soweit sie sich in
Liedern formulieren, und den (schwarzen und weissen) Yajurveda,
der vom Opfer, seiner Zurüstung, den Zeremonien etc.
handelt. Die Veden sind kurz und dunkel. Die riesige Brāhmana-Literatur
bestand in Kommentaren zu den Veden, die die Veden
selbst als bekannt voraussetzen. Gehören die Veden der Zeit
von 1200–1000 an, so gehen die Brāhmanas bis etwa 600, der
Zeit vor dem Auftreten Buddhas.

Die Sulba-sutras bilden in den verschiedenen Lehrbüchern
der Schulen ein Kapitel der Kalpa-Sutras oder Çrauta-Sutras,
deren Aufgabe es ist das Opferritual übersichtlich darzustellen,
und ihr Sulba-Sutra gibt die Regeln für die genaue Abmessung
des Opferplatzes, der verschiedenen Altäre etc.

Diese Schulen entsprechen den Babylonischen Tempelhochschulen,
und wie die Fürstpriester Babylons stehen die altindischen
Weisen, die rishi, an genialer Begabung für religiöse und
philosophische Spekulation keinem Platon und Aristoteles nach.

Die Anfänge des indischen Opferwesens reichen bis in die
Zeit des Rigveda zurück; schon in ihm werden die Altar-Stätten
(vedi) und der dreifache »tri-schadhastha« Sitz des Agni, des
Feuers (= lat. igni-s), des sozusagen irdischen Gottes im Rigveda,
die drei geschichteten Altäre erwähnt: der Altar des Hausherrn, der
garhapatya — der ahavanīya — Opferaltar — und der daksinagni
— Südaltar. Nach den Angaben des Yajurveda handelte es sich
bei dieser Dreiteilung um Quadrate, Kreise und Halbkreise, die
von gleicher Fläche sein mussten.



Altindische Geometrie.

Das Verfahren wird selbstverständlich in dem Rigveda, den
wir auf 1200 v. Chr. setzen, nicht erwähnt, doch heisst es:
»kundige Männer massen den Sitz des Agni aus.« Die eigentliche
Blütezeit des indischen Opferwesens war die Periode der
Brahmanas, welche nach Leumann sich bis ins 7. Jahrhundert
vor Chr. erstreckt. L. v. Schröder sagt in »Pythagoras
und die Inder«, was Bürk und Leumann akzeptieren: »Auf
Grund dieser Sulba-Sutras und unter Berufung auf noch bedeutend
ältere Werke wie die Taittirīya-Samhita (Sammlung) und das so
hochbedeutende Satapatha-Brāhmana (die hundertpfadige Lehre)
lassen sich nun die geometrischen Kenntnisse bestimmen, welche
die Konstruktion der Altäre erforderte,« und ich werde hier also
Gelegenheit nehmen auf die altindische Geometrie näher einzugehen.

Bei den Altären unterscheidet man die vedi, d. h. das Altarbett,
und den Agni, d. h. den beim Agni-Opfer und beim Soma-
(dem heiligen Trank-) Opfer aus meist quadratischen Backsteinen
geschichteten Feueraltar. Das Somafest wurde zu Ehren Indras,
des Kriegsgottes, gefeiert. Der Gott und die Krieger sollten sich
berauschen an dem Somatrank, der aus einer stark milchsafthaltigen
Pflanze bereitet wurde. Es hatte so hohe Bedeutung,
dass der Somatrank selbst zum Gott gemacht wurde.

I. Vedi. Die Inder legten grossen Wert auf genaue rechtwinklige
Herstellung ihrer Altäre, und Apastamba lehrt zu diesem
Zwecke bei der Vedi für das Somafest mehrere ganzzahlig rechtwinklige
Dreiecke anzuwenden, deren Masse zum Teil schon im
Taittirīya- Text und im Satapatha-Brāhmana vorkommen. Und
auf diese bei der Saumiki vedi gelehrte Methode der Ausmessung
weist er bei einer Reihe andrer Vedis zurück. Unter
diesen ist erstens noch die Vedi der Sautramani-Zeremonie hervorzuheben,
welche nach einer alten Vorschrift 13 der Saumiki
vedi messen soll (Thibaut). Es handelt sich dabei um das
Opfer für Indra Su-trāman (Ζευς σωτηρ). Ihre Konstruktion geschah
entweder mit Hilfe der tri-karani oder trtīya-karani (der
drei oder 13 machenden), d. h. entweder mittelst der geometrischen
Konstruktion von √﻿3 oder √﻿1/3, und das geht nicht ohne
Pythagoras (denn √﻿1/3 = 1/3√﻿3). Apastamba Kap. II, 2 steht
die Figur (s. S. 158), natürlich ohne Buchstaben. Ferner die
vedi beim asvamedha (Rossopfer); da diese doppelt so gross als
die Saumiki vedi sein soll, wird sie mit der dvi-karani; der √﻿2,
ausgemessen.

Grundriss des Normalaltar.

Damit ist auch die trtīya-karani erklärt: das Quadrat über
der tri-karani ist in 9 Teile zu teilen (Fig. S. 158).

Nur wenn die Vedi genau den Vorschriften entsprach, war
das Opfer Gott wohlgefällig, im andern Fall eine Beleidigung. Die
genannten Arten der Vedi und die meisten andern hatten die
Form eines Achsentrapez; dies musste zuerst in ein Rechteck verwandelt
werden (Ap. V, 7), dessen Berechnung, z. B. Ap. S. V 7
und 9 gelehrt wird.

II. Agni — geschichteter Feueraltar. Alle in
den Brāhmanas und Sutras vorkommenden Vorschriften beziehen
sich, wenn nicht anders angegeben wird, auf den catur-asra
syena-cit, auf den viereckig falkenförmigen. Der atman (Wesen,
Seele, Körper) des Altars, der die Gestalt eines Falken in rohen
Umrissen nachahmte, bestand aus vier Quadraten über dem purusa
(Menschenlänge) und der Schwanz
und jeder Flügel aus einem Quadrat-purusa;
um der Gestalt des Vogels
noch näher zu kommen wird jeder
Flügel um 1 aratni (Elle = 15 purusa)
und der Schwanz um 1 pradesa (=
110 purusa) verlängert (s. Fig.). Gemäss
seiner Zusammensetzung heisst dieser Altar auch agni saratni-pradesa
saptavidha (z. B. Ap. Sulb. s. XV, 3.).


[image: ]


Altindische Geometrie zur Konstruktion der Altäre.

Bei der Anlage der Grundfläche handelt es sich nun um
die Konstruktion von Quadraten, wofür Apastamba zwei Methoden
überliefert. Die erste Ap. VIII, 8 bis IX, 2 beschrieben,
ist höchst altertümlich und primitiv (Fig. 2), sie ist älter als die
bei Thibaut beschriebene von Baudhāyana zum caturasra-karana.
Für alle vier Quadrate sieht sie aus wie Fig. 3, aus der sich
dann die von Baudhāyana beschriebene Fig. 4 entwickelt hat.


[image: ]


Die zweite jüngere ist die mittelst des visesa, d. h. mit einem
Rest, d. h. der Näherungswert 17/12 (Thibaut) für die √﻿2, also 1,417,
Fehler < 0,003; sie setzt den Pythagoras voraus für den Spezialfall.
(Ap. Sulba sutra IX, 3), bei Apastamba 577408 = 1,4142156;
der Bruch ist auf 5 Dezimalen richtig


1 + 1/3 + 1/3·4 - 1/3·4·34; √﻿2 = 1,414213; Fehler < 3/106.



Wenn der Inder durch das Opfer besondere Wünsche erzielen
wollte, so traten an die Stelle der Normalform die Kamyas,
d. h. es gibt besondere agnis für solche Zwecke. Dahin gehört der
agni in Gestalt eines Falken mit eingebogenen Flügeln und ausgebreitetem
Schwanze, der in Form eines gleichschenkligen Dreiecks
praüga-cit, vordere ochsenjochförmig, eines Doppeldreiecks,
eines Wagenrads, rathacakra-cit, eines Troges etc. Aber so
mannigfach die Gestalten der Kamyas waren, so musste die Grundfläche
genau so gross sein wie bei der Normalform. Man
musste also schon zur Zeit der Taittirīya Samhita verstehen, eine
geometrische Figur in eine andere ihr flächengleiche zu verwandeln.

Die Aufgabe zu diesem Zwecke war:

1. Beim kreisförmigen hatte man zunächst ein Quadrat
= der 71/2 Quadrat-purusa messenden Grundfläche des caturasra
syena-cit zu zeichnen, was ohne Pythagoras nicht möglich,
und das Quadrat in einen Kreis zu verwandeln.

2. Beim praüga-cit musste man das Quadrat 71/2 verdoppeln,
also die dvi-karani konstruieren; die Hälfte des Quadrats über
der √﻿2 gab dann das gesuchte gleichschenklige Dreieck. Nun
kommt das für die Geometrie eigentlich Wesentlichste: Nach
Satapatha-Brāhmana, Baudhāyana Sulb. Sutra; Ap. S. und
Ap. Sulba S. war der agni, wenn er das zweite Mal konstruiert
wurde, um einen Quadrat-purusa grösser als beim ersten Mal,
ebenso beim dritten um einen Quadrat-purusa grösser als das
zweite Mal und so fort. Also mussten die Inder spätestens schon
zur Zeit der Sat. Brāh. verstehen eine Figur zu konstruieren,
die einer gegebenen ähnlich ist und zu derselben in bestimmtem
Verhältnis steht.

a) War nun der erstmals konstruierte agni der »einfache«
(eka-vidha) gleich ein Quadrat-purusa — was Apastamba nebenbei
noch zulässt, während Satapatha Brāhmana es verbietet —
so hatte man den zweiten ebenfalls quadratischen doppelt so
gross herzustellen, den dritten dreimal und Apastamba geht bis
zum sechsfachen, d. h. der Reihe nach √﻿2 √﻿3 bis √﻿6 zu konstruieren,
d. h. die Summe zweier Quadrate zu addieren, also
Pythagoras.

b) War aber der erste agni der sapta-vidha wie meist, so
konnte man bei den folgenden Malen entweder, wie Baudhāyana
vorschreibt, alle Teile der Normalform proportional vergrössern
und dann das, was hinzukam zunächst in 15 gleiche Teile teilen,
oder, wie Apastamba nach älterer Tradition lehrt, nur die 7
purusas, nicht aber auch die beiden aratnis und den pradesa des
caturasra syena-cit zunehmen lassen und dann den Zuwachs in
7 gleiche Teile teilen. Ein solches Siebentel musste dann, wenn
es zunächst als Rechteck gezeichnet war, in ein Quadrat verwandelt
werden (Apast. S. S. II. 7) und hierbei tritt bei Apastamba
die Subtraktion von Quadraten als Hilfskonstruktion
auf, und dieses Quadrat musste dann mit jedem der sieben
zu einem neuen Quadrat vereinigt werden.

3. Beim asva-medha musste der sapta-vidha von vornherein
mit 3 oder 21 multipliziert werden, und beide Vorschriften sind
nach Angabe des Baudhāyana Sulba Sutra durch Brāhmana-Stellen
belegt.

Pythagoras bei den Indern.

Wir sehen also, dass der Pythagoras und seine Satzgruppe
eine geradezu prominente Rolle beim indischen Opferkult spielt.

Wir kommen nun zu der Frage, wie alt ist der Pythagoras?

Ausgesprochen ist der Satz bei Baudhāyana, Katyāyana,
Apastamba, z. B. Ap. Sulba S. I, 7: Die Diagonale eines
Rechtecks bringt beides hervor, was die längere und die kürzere
Seite desselben jede für sich hervorbringen, und I, 5: Die Diagonale
eines Quadrates bringt eine doppelt so grosse Fläche
des Quadrates hervor samasya dvi-karani (die das Doppelte hervorbringende).
Der Satz ist also jedenfalls so alt als die genannten
Sulba Sutras. Die des Apastamba bildeten den 24. Prasna (Buch)
des Srauta Sutra, und dieses kann nach der Untersuchung der
Sanskritisten nicht nach dem Anfang des 4. Jahrh. v. Chr. entstanden
sein. Damit ist die Heron-Hypothese Cantors ohne
weiteres beseitigt.

Aber der Pythagoras ist den Indern, musste den Indern
viel länger bekannt sein. Zunächst ist das Baudhāyana S. S.
wahrscheinlich mindestens 200 Jahre vor dem Apastamba Sulba
Sutra redigiert; und dann ist klar, dass die Vorschriften selbst
weit älter sind als ihre schriftliche Fixierung. Insbesondere
scheint das Apast. Sulba Sutra durchaus die ältere Tradition festgehalten
zu haben. Dann aber finden sich Vorschriften über die
Vergrösserung z. B. des Asvamedha- und Sutrāmani-Altars und
über die Konstruktion der Kamyas in der Taittirīya Samhita
und über die Vergrösserung des falkenförmigen Normalaltars im
Satapatha-Brāhmana, die ohne Pythagoras unmöglich sind. Nun
ist die Taittirīya S. noch etwas älter als das Satapatha, und beide
gehören zu einer Klasse von Werken, von denen Oldenberg
(Buddha 3. Aufl. S. 19) sagt: »Wir werden schwerlich fehlgehen,
wenn wir ihre Entstehung vom 10.-8. Jahrh. setzen.« Übrigens
wird dieses Minimal-Alter durch Bürk l. c. nachgewiesen mittelst
zweier Stellen, je eine aus der Taitt. Samh. und aus dem Sat. Brāh.
Taitt. Samh. 6. 2, 4, 5 heisst es von der Vedi für das Somaopfer:
Die westliche Seite ist 30 padas lang, die
praci 36; die östliche Seite 24, und genau dasselbe
sagt die Stelle im Satapatha-Brāhm. 10, 2, 3, 4.


[image: ]


Bei Baudhāyana erscheint der allgemeine
Pythagoras an zweiter Stelle, und er setzt hinzu:
diesen zweiten Fall erkennt man aus den Rechtecken
mit den Seiten 3 und 4, aus 12 und 5, aus
15 und 8, aus 7 und 24, aus 12 und 35, aus 15 und 36, und
Cantor selbst sagt 2. Aufl. S. 398: »Das ist nun offenbar der
Pythagoräische Lehrsatz, erläutert an Zahlenbeispielen.« Das
Fehlen der Hypotenuse darf nicht auffallen. Die Taittirīya- und
die anderen Srauta-sutras sind die Yajurveden in der Redaktion
der betreffenden Schule und diese enthalten »diejenigen Sprüche
oder Verse, welche der die eigentliche Opferhandlung verrichtende
Priester, der Adhvaryu, zu sprechen oder zu murmeln hatte.«

Auch die Brāhmanas bieten keine fortlaufende Darstellung
des Opfers, sondern vielmehr Erläuterungen zu demselben. Im
Sulba Sutra bei Apastamba, da wird die wirkliche Konstruktion
gegeben und da tritt denn auch z. B. beim Dreieck 30 : 15 die
ganzzahlige Hypotenuse 39 auf.

Das Alter des Pythagoras bei den Indern.

Somit ist der Pythagoras bei den Indern aus dem
8. Jahrh. sicher konstatiert, aber höchst wahrscheinlich
den Indern schon viele Jahrhunderte vorher bekannt gewesen.
(H. Hankel.) — »Was nun das Alter der Sulba-Sutras betrifft,
so weiss jeder, der sich mit indischer Literatur beschäftigt hat,
dass jedes Erzeugnis nach seinem Zusammenhange mit der ganzen
Literaturgruppe, zu der es gehört, beurteilt werden muss.« (E.
Leumann.) Da kann nun kein Zweifel darüber sein, dass die
Sulbas, sie mögen niedergeschrieben sein wann sie wollen, zur
Yajurveden-Literatur gehören, d. h. zum Opferkult, sie bilden ein
durchaus nötiges Kapitel des Srauta Sutra, der bis aufs i-Pünktchen
detaillierten Lehre vom Opferzeremoniell und damit ist entschieden,
dass ihr Inhalt bis etwa 900 v. Chr., vielleicht sogar noch
höher hinaufreicht, und insbesondere zeichnen sich die Apastamba-
wie die Taittirīya-Schule durch Bewahrung alter Tradition aus.
Nun sind noch zwei Punkte zu besprechen. Indische Manuskripte
sind verhältnismässig jung. Baumrinde kann sich an Dauerhaftigkeit
nicht mit Papyrus, noch weniger mit gebrannten Tontafeln
messen, zudem tritt die Schrift im eigentlichen Sinne bei den
Indern verhältnismässig spät auf und ist nicht original. Dasselbe
würde ja auch für das gewaltig umfangreiche Heldengedicht
des Mahabharata gelten. Aber abgesehen davon, dass Zeichen
analog den Runen der Germanen vermutlich auch bei den Indern
uralt waren, so war das Gedächtnis eben durch den Mangel an
Schrift enorm entwickelt. Leute, die täglich ein Kapitel auswendig
lernten, etwa wie die arabischen Geistlichen die Suren des
Koran, die kannten bald ganze Werke auswendig, und auch heute
sind solche Gedächtniskünstler nicht selten unter den Brahmanen.

Ein zweiter Einwand klingt einleuchtender. Die erstaunlich
verklausulierten Vorschriften der Kalpasutras sollen Zeichen der
Erstarrung und des Verfalls sein. Ganz abgesehen davon, dass
die Indologen von Fach die Blüte des detaillierten Opferkults
zwischen 1000 und 800 setzen, ist darauf folgendes zu erwidern:
Das richtig vollbrachte Opfer hat die Macht, die Götter unter
den Willen des Opferers zu beugen; ich habe ja schon bei Babylon
darauf hingewiesen, dass die Arier sich der Gottheit nicht annähernd
so knechtisch gegenüberstellten wie die Semiten. Ein
durch Germanen, Hellenen und Inder, kurz durch die ganze
Arische Welt hindurchgehender Zug ist das Misstrauen gegen
die Götter, die Furcht vor ihrem Neide, die Teufelslehre knüpft
hier an, und der Stammbegriff des Wortes Teufel ist das Sanskritische
Wort für Gott. Grade aus der ältesten Zeit tiefster
Religiosität stammt dies Gefühl und jene Genauigkeit ist grade
ein Zeichen der naiven Periode, es darf dem Gott auch nicht
die leiseste Handhabe geboten werden, seinem Unwillen über den
auf ihn ausgeübten Zwang Ausdruck zu verleihen.



Ich glaube nicht, dass irgend ein heutiger Indologe bezweifeln
wird, dass das Alter der Sulba-Sutras dem Inhalt nach
bis mindestens 1000 heraufgeht, und dass sich die indische Geometrie
auf dem Boden der Opferlehre, des Aufbaues der Altäre
entwickelt hat.

Der Satz vom Gnomon.

Was aber die Entlehnung des Pythagoras von den Indern
seitens des Pythagoras noch viel sicherer macht, das ist das Auftreten
des sogenannten Gnomon, des Satzes von dem Ergänzungsparallelogramm.
Schon Bretschneider sagt, dass die Kenntnis
dieses Satzes dem Pythagoras mutmasslich zur Auffindung
des Satzes gedient hat, und Hankel sagt l. c. mit ahnungsvollem
Scharfblick, diese Herleitung erscheine wahrscheinlich. Aber
eben dieser Gnomon war den Indern auch bekannt.
Baudhāyana geht mittelst desselben vom Quadrat
mit der Seite 16 zu dem mit der Seite 17; er sagt
z. B.: Wenn man aus 256 quadratischen Backsteinen
ein Quadrat gebildet habe, so soll man nun 33 Backsteine hinzufügen.
Und Apastamba sagt II, 7, es folgt nun eine allgemeine
Regel: Man fügt: 1. das [Rechteck], welches man mit der
jedesmaligen Verlängerung (und mit den Seiten des gegebenen
Quadrates) umzieht [d. h. herstellt], an den zwei Seiten des Quadrates,
nämlich an der östlichen und an der nördlichen hinzu, und
2. an der nördlichen Ecke das Quadrat, welches durch die Verlängerung
hervorgebracht wird; dazu die Figur und
das ist klipp und klar


(a + b)2 = a2 + 2ab + b2.



Der Satz konnte ihnen, da sie meist mit Backsteinen
arbeiteten, gar nicht entgehen.


[image: ]



[image: ]


Die Pythagoräischen Dreiecke bei den Indern.

Dass die Inder den Satz gefunden haben, ist natürlich nicht
bewiesen, aber so lange babylonische und ägyptische ältere Quellen
uns nicht zur Verfügung stehen, sind sie diejenigen, die am
frühesten nachweisbar den Satz besessen haben und die Auffindung
kann ganz gut so wie Bürk es angibt, geschehen sein;
sie kann aber auch ganz leicht direkt erfolgt sein, zunächst für
das Dreieck 3, 4, 5 durch Drehen der Schnur, was ja eine ihnen
ganz geläufige Operation war. Es kommen im Apastamba Sulba-Sutra
5 »erkennbare«, d. h. ganzzahlige rechtwinklige Dreiecke
vor, die Inder sagen: Rechtecke.



	[image: Zeichnung Pythagoräisches Dreieck]	3	4	5

	5	12	13

	7	24	25

	8	15	17

	12	35	37

	15	36	39	, letzteres




das wichtigste für die Vedi. Davon fallen die ersten 3 auch
unter die von Proklos ausdrücklich dem Pythagoras, bezw. seinen
Schülern zugeschriebenen Formeln 2a + 1; 2a2 + 2a; 2a2 +
2a + 1; die beiden folgenden sind platonisch 2a; a2 - 1; a2 + 1.

Das letztere ist dem zweiten ähnlich; aus Apastamba V, 4
folgt, dass diese Ähnlichkeit ihm völlig klar war. Angesichts
von Thibauts Darstellung in Bühlers Grundr. ist es nicht uninteressant
an der Hand der Sulba-Sutras nachzusehen, was den
Indern jedenfalls um 800 v. Chr. an geom. Kenntnissen zur Verfügung
stand. Ich benutze Thibauts Übersetzung des Baudhāyana
und Bürks Übers. des Ap. S. S. im 56. Bande der Zeitschrift
der D. Morgenländischen Gesellschaft. Das Werkzeug,
dessen sie sich für ihre Konstruktionen bedienten, war die Schnur
(sulba oder rajju), und gelegentlich
auch ein Bambusstab. Ich beginne
mit der Konstruktion des
einfachen Quadrats, Ap. Kap. VIII,
5–10, IX, 1.


[image: ]


»Man schneide an einem Bambusrohr
in einer Entfernung gleich
der Höhe des Opferers mit emporgehobenen
Armen (der purusa, Menschenlänge, später war das
Mass die babylonische Doppelelle) zwei Zeichen (A und B) ein,
und in der Mitte ein drittes (die Mitte wird durch die zusammengelegte
Schnur bestimmt). Man lege das Bambusrohr westlich
von der Grube des Opferpfostens längs der prsthya (d. i. Rückenlinie,
die schon zuvor ein für allemal von Westen nach Osten
prak gezogen war, daher sie auch oft praci heisst). Schlage
an den Einschnitten Pflöcke ein (D, E, F), mache (das Rohr)
von den beiden westlichen (Pflöcken E und F) los und beschreibe
(von F aus) in der Richtung nach Südosten einen Kreisbogen
bis zu dem (östlichen) Ende (des zu konstr. Quadrats).« Entsprechend
verfährt man von F aus, legt das Rohr von E über
G nach H, schlage in H einen Pflock ein, befestige in H das
mittlere Zeichen des Rohrs, lege die beiden andern an die Enden
der beiden Linien und schlage in die beiden Zeichen zwei
Pflöcke.

Altindische Geometrie.

Hier haben wir die Konstruktion des Lotes mittelst der
Symmetrieachse, und die gemeinsame Tangente zweier
Kreise im speziellen Falle und die Quadratkonstruktion, die wir
mit 4 Kreisen ausführen, zugleich eine Art mechanischer Konstruktion,
die bei den Hellenen Neusis heisst (s. unter Apollonius).

Diese Methode gilt als die älteste für die »Quadratmachung«,
das Catur-asra-karana, älter als die des Baudhāyana, welche die
Figur auf S. 148 zeigt. Von der einfachen Quadratform war dann
der Agni vom einfachen bis zum 6fachen des Grundquadrats, es
musste also mittels Pythagoras das Quadrat mit 2, 3, 4, 5, 6 multipliziert
werden. Dann kam der Saratni-pradesa saptavidha, d. h.
also der caturasra syena-cit, der viereckig falkenförmige, und dann
die Vorschrift: Was beim 8fachen und den folgenden von den 7
verschieden ist, teile man in 7 Teile, und lasse in jedes purusa
einen Teil eingehen, weil die Veränderung der Gestalt nicht
schriftgemäss wäre. Auch hier hat Apastamba weitaus die ältere
Methode, während B., wie oben gesagt, die Zunahme auf alle 10
Flächen gleichmässig verteilt, da auch paksa und puccha, Flügel
und Schwanz, berücksichtigt werden, was schon recht komplizierte
Teilungs- und Messungsoperationen voraussetzt. A. geht bis zum
101fachen des Quadratpurusa.



I, 2 Konstruktion der Achsentrapez-förmigen Opfergrube,
Vedi, mittelst des rechtwinkligen Dreiecks 36, 15, 39.


[image: ]


Man nimmt eine Massschnur (pramāna, A1B1 = 36, Fig. 1),
verlängert sie um ihre Hälfte
(bis G), macht dann am westlichen
Drittel (d. h. also von
G aus) weniger 1/6 desselben
ein Zeichen (H). Man befestigt
die beiden Enden (der
verlängerten Schnur) an den
Enden der prsthya, zieht an
dem Zeichen nach Süden (daksina),
ebenso verfährt man im
Norden (uttara), und nachdem
man vertauscht hat, nämlich
die in A und G befestigten
Enden, nach beiden Seiten (im Osten). Denn die Fertigstellung
durch diese wird eine Verkürzung oder eine Verlängerung (12,
17) herbeiführen.


[image: ]


I, 3 wird dann zur Konstr. des
rechten Winkels das Dreieck 3, 4, 5
analog benutzt (Fig. 2).

I, 4 und 5 der Pythagoras.

Bei Apastamba zuerst in 4 der
allgemeine:

Die Querschnur (aksnaya-rajju,
Diagonale) eines Rechtecks, was die
längere und kürzere jede für sich
hervorbringt, das bringt sie zusammen
hervor. Mittelst dieser und zwar
solcher, die »erkennbar« sind, ist die Konstruktion (in § 2 u. 3)
gelehrt worden. (jneya würde wohl besser mit »feststellbar«
d. h. als ganzzahlige rechtw. Dreiecke wiedergegeben.)

5. Die Diagonale des Vierecks erzeugt die zweifache Fläche
(ausdrücklich das Wort bhumi Fläche, dvis-tāvati bhumi), sie
des Quadrats Doppeltes hervorbringende (dvi-karani). Viereck,
schlechtweg catur-asra, ist wie das griechische τετραγωνον das
Quadrat, um aber ganz deutlich zu sein, wird es im Nachsatz
sama »das mit gleichen Seiten« genannt. Katyāyana unterscheidet
sogar die beiden Arten gleichseitiger Vierecke.

Wurzel aus 2.

6. Konstruktion des besseren Näherungswertes
der √﻿2.


[image: ]


Man verlängere das Mass A B um seinen dritten Teil und
diesen wieder um seinen vierten
Teil weniger einem 34stel dieses
vierten Teils (Fig. 3). Die √﻿2,
die dvi-karani von karana »machen«,
heisst (sa-visesa) d. h. die Zahl mit dem Rest.
Die Verlängerung ist der visesa; √﻿2 ist also 1 + 13 + 13·4 -
13·4·34 = 577408 = 1,4142156; da √﻿2 = 1,414213, so ist der Fehler
kleiner als 3 Einheiten der 6. Dezimale. Der Näherungswert des
Baudhāyana ist 1712 = 1,417, also genau bis auf 0,003. G. Thibaut
hat ganz richtig (bis auf einen kleinen Rechnungsfehler)
angegeben, wie sie zu beiden Näherungswerten gekommen sind.
Sie suchten zunächst nach einem Quadrat, das doppelt so gross
wie ein anderes sei, und fanden, dass 2·122 annähernd gleich
172, und setzten daher √﻿2 = 1712, wodurch der Gott ja nicht
zu wenig erhielt. Da sie aber genauer verfahren wollten, so
setzten sie (17 - x)2 = 288. Dass ihnen der Satz vom Gnomon
bekannt, wird gleich aus dem Text nachgewiesen werden. Das
ergab 34x - x2 = 1, und indem sie das ersichtlich sehr kleine
x2 vernachlässigten, setzten sie 34x = 1, also x = 134 und somit
die Dvi-karani (rajju) gleich 1712 - 112 · 134, was ja immer noch
eine Zugabe enthielt.

Hervorzuheben ist hier zunächst die intuitive Erfassung
der Ähnlichkeit. Sodann setzt die Konstruktion die Teilung der
Strecke im vollen Umfang voraus, aber auch Ansatz und Lösung
einer Gleichung. Ausserdem geht aus der Bezeichnung der √﻿2
als der Zahl mit dem Rest hervor, dass sie sich bewusst waren,
die √﻿2 zwar geometrisch, aber nicht arithmetisch genau konstruieren
zu können, d. h. also, dass sie bis zu einem gewissen
Grade in diesem einen Falle die Erkenntnis der Irrationalen
hatten. Ob sie den Begriff des Areton, des Alogon gehabt haben,
bleibt freilich durchaus zweifelhaft; aber, und darauf ist der
Hauptwert zu legen, diese Näherungskonstruktion kann
keine Frucht des Zufalls sein, sondern sie musste
eine Folge zielbewusster Tätigkeit sein.

Kap. II, 1 wird dann die eben konstruierte Savisesa-Grösse
zur Konstruktion des Quadrats benutzt. Sehr hübsch ist das Sama-caturasra-karana
in I, 7, wo gleich alle 4 Quadrate des Atman
des Falkenförmigen konstruiert werden mittelst der Raute, die
aus zwei gleichseitigen Dreiecken besteht. (Euklid I, prop. 1.
Die Figur wird wohl genügen.)


[image: ]


II, 2 wird dann, wie schon oben S. 156 beschrieben, die
dvi-karani und mit ihr nach I, 4 die tri-karani und mittelst
ihrer in II, 3 die √﻿1/3 als 1/3√﻿3 konstruiert.

Anwendungen des Pythagoras.

II, 4 wird der Pythagoras zur Addition zweier Quadrate
verwandt, II, 5 dann zur Subtraktion; es wird ein regelrechter
Beweis in N 6 mittelst des Pythagoras gegeben.
Wir sehen, dass die Bedeutung des Pythagoras für die
Flächenrechnung vollkommen klar erkannt ist; es wird systematisch
multipliziert, addiert, subtrahiert und dann dividiert, wozu es
erforderlich ist, ein Rechteck in ein Quadrat zu verwandeln;
dies lehrt I, 7. Das Rechteck heisst dirgha-caturasra, directum
quadrangulum, die Aufgabe das sama-caturasra-cikirsana. Wünscht
man das Rechteck in ein Quadrat zu verwandeln, so schneide
man mit der kürzeren Seite ab, teile den Rest, füge an beiden
Seiten hinzu, fülle den leeren Platz mit einem zugefügten Stück,
dessen Subtraktion gelehrt worden ist.



[image: ]
Addition zweier Quadrate.




[image: ]
Subtraktion zweier Quadrate.






[image: ]


M. H. Diese Verwandlung setzt notwendig
die Analysis voraus a(a + b) = a2 + ab
= a2 + 2 ab2 = a2 + 2 ab2 + (b2)2 - (b2)2 = (a + b2)2
- (b2)2.

Sie kommt m. W. bei den Hellenen
nicht vor.

III, 1. Will man ein Quadrat in ein Rechteck verwandeln,
so mache man eine Seite so lang als man das Rechteck
wünscht. (Es ist ganz klar, dass hier die Rechnung xy = a2 die
Analyse gibt, und dass sie wissen, dass eine Seite unbestimmt
bleibt, also »so lang sein kann als man wünscht«.) Darauf füge
man den Rest zu dem Rechteck hinzu wie es passt. Die Methode
wird dann von dem Kommentator Sundara des Baudh. an dem
Beispiel des Quadrats mit der Seite 6 erläutert (s. Fig.), das in
ein Rechteck mit der Seite 4 verwandelt werden soll 36 = 4 . 6
+ 4 . 2 + 4 . 1 = 4(6 + 2 + 1) = 4 . 9.


[image: ]


Hochinteressant ist es, dass hier die Inhaltsgleichheit
wie bei Wolfgang Bolyai
aufgefasst wird. Der Kommentator des Baudh.,
G. Thibaut 1875 l. c. 247, gibt dann unsere
auf den Satz von den Ergänzungsparallelogrammen
gegründete Kegel, doch kommt dies für die altindische Geometrie
nicht in Betracht.

Verwandlung des Quadrats in den Kreis und v. v.

III, 2. Verwandlung eines Quadrats in einen
Kreis (nötig für den Aufbau des rathacakra-cit, s. Fig.), denn
»so viel als verloren geht, kommt hinzu«. Der Kreis hat den
Radius MN = MG + 13 GE und wenn MG = 1
gesetzt wird, so ist MN = 1 + 13 des visesa =
1 + 0,414213 : 3 = 1,138071, also 1,1380712π = 4,
also π = 3,0883 = 18(3 - 2√﻿2) = 105/34.
Die Regel scheint durch Probieren gewonnen, die
halbe Seite ist zu klein, und die halbe Diagonale
zu gross.


[image: ]


III, 3. Kreis-Quadratur, nötig für Vervielfältigung des
»Wagenradförmigen«. Als Seite wird 13/15 des Durchmessers genommen,
also π = 169 . 4/225 = 3,004. Baudhāyana hat genau den
vorhin ermittelten Wert für π nämlich 105/34 und gibt als Regel an
78 + 18 . 29 - 18 . 29 . 6 + 18 . 29 . 6 . 8 vom Durchmesser. Dies setzt erstens
eine sehr bedeutende Gewandtheit in der Bruchrechnung
voraus, zweitens die Auflösung einer reinquadratischen
Gleichung, d. h. die Ausziehung der Quadratwurzel, da der Wert
λ = √﻿π4 = √﻿105136 = √﻿0,77205882353 = 0,8786688 mit seiner
Zahl 9785/11136 = 0,878682 übereinstimmt bis auf 13 Einheiten
der 6 Dezimale!

III, 7. Eine Schnur bringt jedesmal soviel Reihen hervor
als sie Masse enthält, d. h. ein Quadrat über a Längeneinheiten
enthält a Reihen von Flächeneinheiten zu a;
also die Inhaltsformel des Quadrates, die in
§ 4, 6, 8, 10 spezialisiert ist.


[image: ]


Der Satz vom Gnomon.

III, 9. Der Satz vom Gnomon:
Es folgt nun eine allgemeine Weise (nämlich
ein Quadrat zu vergrössern, s. Fig.). Man fügt
das (Rechteck), welches man mit der jedesmaligen
Verlängerung umzieht, an zwei Seiten (Norden und Osten)
hinzu und an der (nordöstlichen) Ecke das Quadrat, welches
durch die betreffende Verlängerung hervorgebracht wird. — D. h.
also nichts anderes als (a + b)2 = a2 + 2ab + b2.

Der Satz vom Gnomon konnte ihnen, da sie ihre Quadrate
vergrösserten und meist mit quadratischen Backsteinplatten arbeiteten,
nicht entgehen, und dass in ihm die Quelle des Pythagoras
liegt, haben Bretschneider und Hankel gesehen. Der durch
die punktierte Linie angedeutete Beweis, der sich bei Bhaskara
findet, heisst noch heute der indische und beruht vermutlich
auf uralter Tradition.

Dreieck und Trapez.

Kap. IV, 4 wird gelegentlich der Anlage der drei Feueraltäre
(S. 145) die Konstruktion des Dreiecks aus den drei Seiten gelehrt.

Man teilt eine Schnur gleich dem Abstand zwischen garhapatya
und ahavanīya (der, falls der Opferpriester ein brāhmana
war, 8 Schritt betrug) in 5 oder 6 Teile, fügt einen 6. bezw.
7. Teil hinzu, teilt das Ganze in 3 Teile und macht am westlichen
Drittel ein Zeichen, dann befestigt man die beiden Enden
am garh. und ahav., zieht die Schnur an dem Zeichen nach
Süden und macht ein Zeichen; das ist, gemäss der Schrift, die
Stätte des daksinagni.

Sie wissen, wie man sieht, dass 2 Seiten eines Dreiecks
zusammen grösser sind als die dritte.


[image: ]


Kap. V ist von besonderer Bedeutung.
Zuerst § 1 die Konstruktion der grossen Vedi
für das Somaopfer aus I, 2, nur dass statt des
Rechtecks das Achsentrapez gezeichnet wird;
das rechtw. Dreieck oder nach indischem Sprachgebrauch
das Rechteck ist das mit den Seiten
36 und 15 und der Diagonale (Hypotenuse) 39.
Ganz besonders ist § 3 interessant. Es heisst
da: [Sind] die beiden Seiten eines Rechtecks 3 und 4, so ist die
Diagonale 5. Mit diesen legt man die beiden amsa (Schultern),
nachdem man sie je um ihr Dreifaches verlängert hat, fest, und
nachdem sie um ihr Vierfaches verlängert worden sind, die beiden
sroni (die Schenkel).

Ähnlichkeit.

Hier leuchtet ein, dass sie
mit dem Begriff der Ähnlichkeit
vertraut gewesen sind. Das gleiche
gilt bei No. 4. Die beiden Seiten
12 und 5, die Diagonale 13. Mit
diesen die beiden Amsa und nachdem
sie um ihr Doppeltes verlängert
sind, die sroni.



[image: ]



[image: ]




V, 5. Das Dreieck 15, 8, 17 gibt die sroni; sind die Seiten
35 und 12, so ist die Diagonale 37, mit diesen
die amsa.

So viele »(als rational) feststellbare« Konstruktionen
der vedi gibt es.


[image: ]


V, 7. Die grosse Vedi (d. h. die sub 2–5
konstruierte Saumiki Vedi) misst 972 (Quadrat)
pada (Fuss). Man ziehe vom südlichen Amsa
zur südlichen sroni hin zu 12 (s. Fig.). Darauf
drehe man das abgeschnittene Stück um und füge es auf
der Nordseite hinzu. So erhält die Vedi die Gestalt
eines Rechtecks. In dieser Form berechne man den Inhalt
27 . 36 = 972.

Hier haben wir einen vollgültigen Beweis, denselben, den
wir heute noch geben,

V, 8. Für die Sautrāmani-Zeremonie wird gelehrt: Man
opfere in dem 3. Teil der vedi des Soma-Opfers; hier tritt die
trtīya-karanī an Stelle des pramana (des Grundmasses). Oder man
konstruiere mit der tri-karani (√﻿3). Hierbei sind die kürzeren
Seiten 8 und 10 und die prsthya (die Rückenlinie)
das 12fache desselben. (Ich vermute, dass die Vedis den
Querschnitt durch einen menschlichen Rumpf darstellen sollten.)
Hier ist die Ähnlichkeit sogar erfasst als Abänderung des
Massstabs!



Und das wird durch die Vorschriften in V, 10 und VI, 1
bestätigt. In V, 10 heisst es: Die Vedi des asva-medha, des
Rossopfers, soll das Doppelte der saumiki vedi sein und in VI, 1
heisst es: Es tritt die dvi-karani des Masses an Stelle desselben!

Es folgen nun in den Sulba-Sutras die detaillierten Vorschriften
für den Aufbau der verschiedenen Kamyas; sie sind
alle in Beziehung auf die speziellen Wünsche gedacht, der falkenförmige
Agni z. B. für den, der die himmlische Welt zu erlangen
wünscht, weil der Falke sich
dem Himmel am nächsten
aufschwingt. Die Vorschriften
für die Anfertigung der
Ziegel offenbaren ein ganzes
Teil mathematischer Kenntnisse,
insbesondere der Flächenteilung,
wie beim Anblick
der Figur das vakra-paksa-syena-cit
des Falken mit den krummen Flügeln klar wird.


[image: ]
vakra-paksa-syena-cit.



Aber das hier Mitgeteilte genügt, um den Standpunkt der
indischen Weisen etwa um 900 v. Chr. zu beurteilen. Zunächst
ist es Ehrenpflicht, des Mannes zu gedenken, der zuerst auf die
Sulba-Sutras als Schlüssel zur Geometrie der Inder hingewiesen.
Es war A. C. Burnell, der in seinem »Catalogue of a Collection
of Sanscrit Manuscripts« 1869 p. 29 gesagt hat: »Wir müssen die
Sulba-Teile der Kalpa-sutras ansehen als die ersten Anfänge der
Geometrie unter den Brahmanas.« Die Kenntnisse selber sind
achtbar genug; sie umfassen so ziemlich das ganze erste Buch
des Euklid inkl. I, 47 (der Pythagoras), Streckenteilung, Flächenberechnung,
Ähnlichkeit und die Kenntnis einer Anzahl ganzzahliger
rechtwinkliger Dreiecke.

Altindische Arithmetik.




Die Null bei den Indern.

Auch die arithmetischen Kenntnisse der Sulba-sutras sind
keineswegs unbedeutend; sie kennen Quadratwurzelausziehung,
auch Auflösung von Gleichungen, sind mit der Bruchrechnung
vertraut. Gegen die Rigveda-Zeit zeigen die Yajur-veden sehr
erhebliche Fortschritte. H. Zimmer l. c. p. 348 gibt an, dass die
höchste bestimmte Zahl im Rig-veda 100000 sata sahasra ist; aber
schon in der Yajurveden-Zeit, wie z. B. in der Taitt. Samh. und
im Satapatha-Brahmana finden sich Zahlworte bis zu 10 Billionen,
und im Mahabhārata Zahlworte für die Potenzen von 10 bis
1017. Im Rig-veda kommen nur wenig Brüche vor; ardha halb,
auch sami, pada ein Viertel (der Fuss des Rindes), tri-pad drei
Viertel, sapha ein Achtel (Halbhuf der Kuh), kala ein Sechzehntel.
Als eine Grosstat, wozu sich zwei gewaltige Götter, Indra und Vishnu,
vereinigen müssen, gilt die Teilung von 1000 durch 3. Dagegen
finden sich schon im Satapatha-Br. eigene Namen bis zu 15-430-1
als Zeitmass, und die Sulbas, insbesondere Baudh., haben hoch
entwickelte Bruchrechnung. Was das indische Positionssystem
betrifft, kann höchstens noch, vgl. Babylonien, die Einführung
der Null in Frage kommen. Nun kommt die Null vor in dem
Manuskript von Bakhshali. In Bakhshali (im nordwestlichen
Indien) wurden 1881 Bruchstücke eines Manuskripts auf Birkenrinde
ausgegraben. Da die Indologen das Alter dieses Manuskriptes
oder seines Inhaltes jetzt auf den Beginn unserer Ära
setzen, so müssen wir es hier besprechen. Es enthält Textgleichungen,
auch diophantische, und die Kuttaka- d. h. Zerstäubungs-
id est Kettenbruchmethode; diese würde damit vermutlich
schon 500 Jahre vor Aryabhata indischer Besitz gewesen sein;
ferner Summation arithmetischer Reihen, ein eigenes Subtraktionszeichen;
und was für uns das Bedeutsamste ist, es enthält die
Null in Form eines Punktes . als Zeichen für das leere Feld
und als Bezeichnung der Unbekannten, die ja auch vorläufig leer
ist. Die erste sonstige Erwähnung der Null, auch in Form eines
Punktes, findet sich in Subandhu's Vasavadatta, wo die Sterne
mit Nullen verglichen werden, die der Schöpfer bei der Berechnung
des Wertes des Alls wegen der absoluten Wertlosigkeit
des Samsara (Weltgetriebe) mit seiner Kreide — der Mondsichel —
überall auf das Firmament einzeichnete. (G. Bühler, Grundriss
der Indo-Arischen Philol. u. Altertumskunde II, 11 p. 78.)
Die Null in Kreisform kommt zuerst in den Cicavole Kupferplatten
vor. Ihr Name ist eigentlich sunya-bindu und wird abgekürzt
zu sunya oder bindu. Über die verschiedene Bezeichnung
der Zahlen und Ziffern vgl. Bühler l. c. Kap. VI, die Zahlenbezeichnung.

Eleaten: Xenophanes, Parmenides.

Wenden wir uns nun aus Indien nach Hellas zurück und
zunächst zu den Eleaten.

Xenophanes aus Kolophon, ein jüngerer Zeitgenosse des
Pythagoras, ist ihr Stifter. Das Weltganze als unvergängliches,
ewig unveränderliches, ewig gleichartiges Sein ist sein Gott, er
ist der erste wirkliche Pantheist. Wenige Fragmente seiner Lehrgedichte
sind erhalten, aus denen ich die Stellen anführe:


ἑις θεος εν τε θεοισι και ανθρωποισι μεγιστος,


ουτε δεμας θνητοισιν ὁμοιιος ουτε νοημα.





Ein Gott unter den Göttern und unter den Menschen der Grösste,
nicht an Gestalt den Menschen vergleichbar noch auch an Denkkraft.

Und an einer andern Stelle sagt er, nachdem er gegen den
Anthropomorphismus geeifert: »Wenn die Pferde und Ochsen
ihre Götter malen könnten, so würden sie dieselben ohne Zweifel
als Pferde und Ochsen darstellen.« Xenophanes ist der Urheber
der Lehre vom ἑν και παν, von der Einheit aller Dinge, wie Platon
und Aristoteles, Theophrast und Timon übereinstimmend bezeugen.
Ob der Pantheismus des Xenophanes von den Pythagoräern
beeinflusst ist, ob beide von den Orphikern, und
diese wieder von den Indern hierin beeinflusst sind, wage ich
nicht zu entscheiden.

Xenophanes, der sich in Elea in Lukanien niedergelassen
hatte, ist für uns besonders wichtig, als Lehrer des Parmenides
aus Elea, des eigentlichen Hauptes der Eleaten,
welche noch weit schärfer als die Pythagoräer, ja bis zum Extrem,
die Priorität der Begriffe vor den Erscheinungen gelehrt haben.
Geboren etwa um 515 aus vornehmer Familie, fällt seine ακμή,
seine Blütezeit, etwa um 480. Die Lehre der Pythagoräer war
ihm vertraut; ohne der Schule anzugehören, hat er sich die
Sittenlehre der Pythagoräer zur Richtschnur genommen, während
er als Philosoph die Lehre des Xenophanes, welche hauptsächlich
theologischen Charakter hatte, weiterbildete. Er hat seine
Ansichten in seinem Lehrgedicht περί φύσεως niedergelegt, von
dem uns nicht unbedeutende Bruchstücke erhalten sind, welche
zuletzt von Diels mit dem ganzen Rüstzeug philologischer
Schärfe herausgegeben sind. (H. Diels, P. Lehrgedicht, griech.
und deutsch, Berl. 1891.)

Eleaten: Parmenides, Zenon.

Parmenides ging weit über Xenophanes hinaus. Es
gibt, ihm zufolge, nur ein einziges unteilbares lückenloses Kontinuum
des Seienden, unveränderlich, nicht werdend, nicht geworden,
unbeweglich, zeitlos. Es ist klar, dass die Eleaten mit
der Veränderung auch das Zeitproblem ausschalteten. Die Zeit,
mitsamt der Vielheit der Dinge, ihr Werden und Vergehen,
wird uns durch die Sinne vorgetäuscht (die Maja der Inder!),
als Bleibendes, als einziges Sein erkannten sie nur das des Begriffes,
und das enthält die Zeit nicht mehr. Indem Parmenides
aussprach, dass wahres bleibendes Sein nur dem Begriffe zukommt,
identifizierte er Denken und Substanz. Das für uns
interessanteste ist, was Parmenides über den Raum sagt. Da
zitiere ich l. c. Vers 42 ff. die Stelle:


αυταρ επει πειρας πυματον, τετελεσμενον εστι


παντοθεν, ευκυκλου σφαιρης εναλιγκιον ογκωι


μεσσοθεν ισοπαλες παντηι· το γαρ ουτε τι μειζον


ουτε τι βαιοτερον πελεναι χρεον εστι τηι η τηι.





»Aber da es eine letzte Grenze gibt, so ist er von allen
Seiten aus abgeschlossen, der wohlgerundeten Kugel ähnlich an
Gestalt, von der Mitte aus an Kräften gleich überall, denn da
darf es kein Mehr oder Weniger, Hier oder Dorten geben.«
Hier also bei Parmenides treffen wir Jahrtausende vor Riemann
die Hypothese von der Endlichkeit des Raumes an und zugleich
das Axiom von der Gleichförmigkeit des Raumes. Parmenides
hat auch das Verdienst, auf das Problem der Kontinuität
weit deutlicher hingewiesen zu haben als die Pythagoräer, die
das Problem allerdings auch in ihrer geometrischen Veranschaulichung
der Zahlenbeziehungen gestreift haben. Und Zeno, der
dritte grosse Eleat, hat grade durch diese Frage seine bleibende
Stelle in der Geschichte der Mathematik:

Die Paradoxien des Zenon.

Zenon (Ζηνων) aus Elea, der Sohn des Teleutagoras, ist ungefähr
500 geboren und seine Reife fällt um 450. Es ist sein
Verdienst, die Schwierigkeiten und Widersprüche, welche der Begriff
der Bewegung, wie überhaupt der der Veränderung enthält,
aufgedeckt zu haben, Widersprüche, welche zu ihrer Auflösung
den Grenzbegriff, diesen wichtigsten aller mathematischen
Begriffe erfordern. Eine Geschichte der Differentialrechnung
wird stets von Zeno und seinen berühmten Paradoxien
auszugehen haben. Von Zeno aufgestellt, um einerseits die Einheit
und Unveränderlichkeit des Seins und andrerseits die Unbeweglichkeit
des Seienden zu beweisen, sind sie uns in der
Fassung des Aristoteles, Physik 202a, 210b erhalten und
die Beweise insbesondere durch den Kommentar des Simplicius
zur Physik des Aristoteles.

A) Beweise gegen die Vielheit des Seienden.

1. Wenn das Seiende Vieles wäre, so müsste es zugleich
unendlich klein und unendlich gross sein. Unendlich klein, denn
jede Vielheit ist Summe von Einheiten, diese selbst aber unteilbar
(Pythagoräer), also hat sie keine Grösse, ist nichts, also
ihre Summe desgleichen. Andrerseits muss jede solche Vielheit,
um zu sein, Grösse haben, ihre Teile voneinander entfernt sein,
die Teile der Teile desgleichen und so fort, also müssen sie unendlich
gross sein.

2. Zeigt Zeno, dass das Viele auch der Anzahl nach begrenzt
und unbegrenzt zugleich sein müsste. Begrenzt, denn
es ist so Vieles als es ist, nicht mehr und nicht weniger. Unbegrenzt,
denn zwei Dinge sind nur dann zwei, wenn sie voneinander
getrennt sind; damit sie getrennt sein, muss etwas
zwischen ihnen sein usw.

Als konsequenter Denker und ausgezeichneter Dialektiker
leugnet Zeno in Numero 3 den Raum.

3. Die Dinge scheinen sich im Raum zu befinden, aber das
ist nicht wahr, es gibt gar keinen Raum. Denn jedes Ding ist
in einem andern; ist nun der Raum wirklich, so ist auch er in
einem andern Dinge, und muss doch wohl in einem andern Raume
sein; von diesem gilt nun dasselbe wie vom ersten, es ist also
kein letzter Raum denkbar, mithin auch kein erster und überhaupt
keiner. (Dies ist wörtlich Kants Antinomie.)

4. Ein fallendes Korn macht kein Geräusch, aber der
Scheffel, also auch das Korn, denn 0 + 0 wäre 0; also täuscht
uns das Gesicht, wenn es uns eine Vielheit von Körnern vorspiegelt.

B) Beweise gegen die Bewegung.

1. Der sich bewegende Körper, der durch unzählig viele
Punkte hindurchgehen müsste, was nicht möglich.

2. Der Achilleus; Achilleus, der 100mal schneller als
die Schildkröte ist, kann diese, wenn sie einen Vorsprung von
einem Stadion hat, nicht einholen, denn während er das Stadion
zurücklegt, kommt die Schildkröte um 0,01 vorwärts, und so fort
in inf.

3. Der fliegende Pfeil müsste in einem bestimmten Augenblick
an einem bestimmten Orte sein und nicht sein.

Ein vierter Beweis bezieht sich auf die Relativität der
Bewegung. (Einem ruhenden Körper gegenüber scheint die
relative Bewegung zweier sich mit gleicher aber entgegengesetzter
Geschwindigkeit bewegender Körper verdoppelt.) Sie sehen, wie
bei Zeno der Begriff der unendlichen Reihe nach Gestaltung
ringt; den infinitären Prozess hat er erfasst, aber noch nicht
seinen Abschluss, den Grenzbegriff, auf dem die Konvergenz
der Reihe beruht, und der zugleich das Differential
liefert. Den hat erst ein grösserer als Zeno, den hat Demokrit
erkannt. Aber Sie sehen auch, dass die ganze Lehre von der
Bewegung, von der Veränderung überhaupt, von der Stetigkeit,
von der Grenze ihre Quelle bei Zeno hat, der seinerseits in der
Erfassung des Widerspruchs an die Pythagoräer anknüpft.

Die Bearbeitung der Paradoxien des Zeno hat sehr viel
Gedankenarbeit hervorgerufen, ist doch nach Hegel die Auflösung
des Widerspruchs die Hauptarbeit des menschlichen
Geistes. Die Paradoxien des Zeno kehren in anderer Form
immer wieder. Es genügt, an Berkeley zu erinnern und seine
Kritik des infiniment petit. Aber sie haben noch heutigen Tages
ihre Geltung für nicht hinlänglich philosophisch durchgebildete
Mathematiker, erst vor wenigen Wochen las ich in einer mir zur
Durchsicht gegebenen pädagogischen Arbeit so ziemlich dieselben
Einwände.

Insbesondere haben sich, wie in der Natur der Sache liegt,
die Scholastiker mit Zenon beschäftigt, und namentlich der grösste
der Scholastiker und einer der grössten Denker überhaupt, Thomas
von Aquino, hat die Paradoxien mit grossem Scharfsinn
kritisiert. Die völlige Überwindung der Schwierigkeiten
danken wir Galilei, Leibniz, Bolzano, an den Kerry
in Versuch eines Systems der Grenzbegriffe anknüpft. Aber vor
allen diesen, insbesondere auch vor G. Cantor, hat Aristoteles
das schwierigste Paradoxon, B 1, aufgeklärt. Die einzelnen
Punkte der Raum- und Zeitstrecke zwischen Anfang und
Ende der Bewegung lassen sich gegenseitig eindeutig einander zuordnen,
d. h. in der Sprache G. Cantors: die Raum- und
Zeitstrecke sind von gleicher Mächtigkeit, und dieser so
hochmoderne Begriff hat seine Quelle bei Aristoteles, der
Zeno gradezu als den Erfinder der Dialektik bezeichnet.

Was den Achilleus betrifft, so bildet er heutzutage eins
der typischen Beispiele der Grenze, indem die Differenzen zwischen
den Reihenzahlen 1,01 und [11/9] eine Nullreihe bilden.

Mit den Paradoxien des Zeno haben sich auch Bayle,
Descartes und Leibniz beschäftigt, von Neueren nenne ich
Ch. L. Gerling (Marburg). Ed. Wellmann, Prgr. Frankf.
a. O. 1870, P. Tannery, Rev. philos. B. X, 1885. Tannery
behauptet, dass Zeno nur habe beweisen wollen, dass der Raum
nicht aus Punkten, die Zeit nicht aus Augenblicken bestehe, aber
ohne Beweise für seine Behauptung beizubringen. Diese Sätze
selbst sind von Aristoteles Phys. VI, 1, 231 a 24 bewiesen.
Ich erwähne noch J. H. Loewe, Böhm. Gesellsch. d. Wiss.
VI. Folge 1. Bd. 1867, und Überweg, System d. Logik 5. Aufl.
1882 S. 245 ff.

Paradoxien des Zenon; Anaxagoras, Oinopides.

Das Mathematikerverzeichnis des Proklos erwähnt den
Zeno nicht, es wertet die »Begriffsmathematiker« nicht, sondern
grade so wie noch heute, zählt es nur die doch gegen jene
sekundären »Problemmathematiker«, die geschickten Handwerker
der Mathematik, zu den wirklichen Mathematikern. Zunächst wird
Anaxagoras erwähnt, aber nicht als Philosoph, nicht wegen
des monotheistischen Prinzipes, der Vernunft, des νους, der die
Welt geordnet hat, sondern weil er sich im Gefängnis mit der
Quadratur des Zirkels beschäftigt hat. Danach wird Oinopides
genannt, der die Konstruktion des zu fällenden Lotes aus Ägypten
importiert haben soll, und es fährt dann mit Hippokrates aus
Chios fort, den man nicht mit Hippokrates aus Kos, dem Vater
der Medizin, verwechseln darf. Proklos sagt: »Nach diesen wurden
Hippokrates der Chier, der die Quadratur der Möndchen
fand, und Theodoros aus Kyrene in der Mathematik berühmt.«

Hippokrates von Chios und seine Möndchen.

Hippokrates gehörte dem Pythagoräischen Kreise an,
Aristoteles erwähnt seiner als eines Menschen, der im gewöhnlichen
Leben unbeholfen und stumpfsinnig gewesen, »βλαξ
και άφρων,« und doch ein tüchtiger Mathematiker. (Übrigens
auch heute noch nichts Seltenes.) Nach Verlust seines Vermögens
soll er in Athen von mathematischem Unterricht gelebt
haben. Ob er wirklich Mitglied des Bundes war, ist nicht sicher,
jedenfalls knüpft seine Beschäftigung mit der Quadratur und der
Winkelteilung an den Gedankenkreis der Pythagoräer an. Seine
Blütezeit fällt etwa um 430 v. Chr.



Lunulae Hippocratis.

Ihnen allen sind ja die Lunulae Hippocratis bekannt. Sie
haben den Satz gelernt in der Form: die beiden Halbmonde,
begrenzt von den Halbkreisen über den Katheten nach aussen
und dem über der Hypotenuse nach innen sind gleich dem
rechtwinkligen Dreieck. Und dieser Satz steht als Satz des
Hippokrates selbst in der 6. Aufl. des einzigen in bezug auf
historische Angaben zuverlässigen Elementarbuches, das ich kenne,
»die Elemente der Mathematik« von R. Baltzer, ja selbst im
Rouché von 1900.

Hippokrates hat nur einen Mond (Meniskos, lunula)
quadriert und zwar zuerst den, dessen äusserer Bogen der Halbkreis,
dessen innerer der Quadrant ist. Den allgemeinen Satz
von den Lunulae gleich dem rechtwinkligen Dreieck fand ich
weder bei Heron, noch Pappos, noch bei Cardano, Vieta,
Clavius, Gregorius a. St. Vincentio, und Sturm, wohl aber in der
Ausgabe des Taquet von Whiston und zwar schräg gedruckt,
also nicht von Taquet herrührend, und noch früher in der 4. Ausgabe
der Elemente der Geometrie von 1683 bei Pardies, Soc.
Jesu. Der Satz ist aber zweifelsohne erheblich älter. — Die Arbeit
des Hippokrates ist durch einen Glücksfall erhalten.

Simplicius aus Kilikien, der Neuplatoniker, der zu den
von Justinian 529 vertriebenen Professoren der Hochschule Athen
gehörte, hat einen umfangreichen Kommentar zur Physik des
Aristoteles verfasst und uns darin ein Bruchstück aus des Eudemos
Geschichte der Mathematik aufbewahrt. Es ist zuerst von
Bretschneider griechisch und deutsch 1870 publiziert nach
der lateinischen Ausgabe L. Spengel's: »Eudemi Rhodii Peripatetici
Fragmenta quae supersunt.« Berlin 1865, 2. Aufl. 1870,
während der Kommentar des Simplicius schon 1526 bei Aldus
Manutius in Venedig gedruckt ist und 1882 in dem grossen
Kommentar der Aristoteles-Ausgabe der Berliner Akademie von
H. Diels.

Die wichtigste neuere Arbeit zur Simpliciusfrage ist die
von Rudio 1902 in der Bibliotheca mathematica von Eneström:
»Der Bericht des Simplicius über die Quadraturen des Antiphon
und des Hippokrates.«

Aristoteles bekämpft in seiner Physik im 1. Buch an einer
Stelle die eleatische Weltanschauung, die das Seiende als eins
und unwandelbar auffasste, und erklärt dabei, dass man nicht
alle falschen Sätze widerlegen müsse, sondern nur solche, die
nicht schon von vornherein gegen die Prinzipien verstossen, und
als Beispiel gibt er an: So ist zum Beispiel der Geometer verpflichtet,
die Quadratur (sc. des Zirkels) mittelst der Segmente
zu widerlegen, die des Antiphon aber nicht. Und hierzu gibt
Simplicius einen Bericht über die genannten Quadraturen, der
für uns vorn historischen Standpunkt aus gradezu unschätzbar
ist.

Es ist Rudio gelungen, nach Vorarbeiten von P. Tannery,
dem vor kurzem gestorbenen grossen Kenner hellenischer Mathematik
und hellenischer Wissenschaft, und Allman, seinem
englischen Nebenbuhler, den Text des Eudemos wohl so ziemlich
endgültig festgestellt zu haben. Rudio hat durch eine einzige,
ganz nahe liegende, schlagend einfache Konjunktur Licht und
Klarheit in den ganzen Bericht und zugleich in den Gedankengang
des Hippokrates gebracht und zugleich sein Urteil über
Simplicius als eines durchaus tüchtigen Mathematikers, wie dies
ja von Simplicius dem Philosophen schon feststand, begründet.
Es handelt sich um das Wort τμήμα, das von τεμνω schneiden
herkommt und allgemein irgend einen Abschnitt, im speziellen
Kreissegment, bezeichnet, aber auch, wie Rudio bemerkt, den
Sektor und an der entscheidenden Stelle kann es nur Sektor
heissen; dann lautet die Stelle nach Rudio:

»Aber auch die Quadraturen der Möndchen, die als solche
von nicht gewöhnlichen Figuren erschienen wegen der Verwandtschaft
mit dem Kreise, wurden zuerst von Hippokrates beschrieben
und schienen nach rechter Art auseinandergesetzt zu
sein, deshalb wollen wir uns ausführlicher mit ihnen befassen
und sie durchnehmen. Er bereitete sich nun eine Grundlage und
stellte als ersten der hierzu dienenden Sätze den auf, dass die
ähnlichen Segmente der Kreise dasselbe Verhältnis haben wie
ihre Grundlinien in der Potenz (δύναμις), d. h. im Quadrat. Dies
bewies er aber dadurch, dass er zeigte, dass die Durchmesser in
der Potenz dasselbe Verhältnis haben wie die Kreise. Wie sich
nämlich die Kreise verhalten, so verhalten sich auch die ähnlichen
Sektoren (τμήματα). Ähnliche Sektoren nämlich sind die,
die denselben Teil des Kreises ausmachen wie z. B. Halbkreis
und Halbkreis und Drittelkreis und Drittelkreis; deswegen nehmen
die ähnlichen Segmente auch gleiche Winkel auf. Und zwar
sind die aller Halbkreise rechte und die der grösseren kleiner
als rechte, und zwar um so viel, um wie viel die Segmente
grösser als Halbkreise sind, und die der kleineren grösser und
zwar um so viel, um wie viel die Segmente kleiner sind.«

Sie sehen, Hippokrates kannte die Sätze vom Peripheriewinkel
ganz genau; er hat den wichtigen Satz Euklid, Elem.
XII, 2; k : k´ = d2 : d´2 bewiesen, vermutlich wie Euklid, ihm
war die Ähnlichkeitslehre völlig vertraut wie allerdings schon den
Pythagoräern, er kannte, wie aus dem folgenden hervorgeht, auch
den sogenannten erweiterten Pythagoras.

Was nun die Quadratur der Halbmonde betrifft, so kann
es keinem Zweifel unterliegen, dass Hippokrates von folgender
von Tannery, aber auch schon einige Jahrhunderte früher von
Vieta, angegebenen Erwägung ausgegangen ist:


ε : i = p : q z. B. 5 : 3; ε5 = i3 und εp = iq



Dann sind die Segmente e1 und i1, welche von den kleinen
Sehnen abgeschnitten werden, ähnlich und es ist e1 : i1 = re2 : ri2.
Wenn nun re2 : ri2 gleich q : p gemacht wäre, so wäre e1 : i1 =
q : p (hier 3 : 5) und damit pe1 = qi1, d. h. aber der
Sehnenzug im äusseren Bogen schneidet so viel an
Fläche ab, als der des inneren hinzubringt und das
Möndchen ist gleich der von des beiden Sehnenzügen begrenzten
geradlinigen Figur. Damit aber der Halbmond quadrierbar sei, ist
nötig, dass die Figur mit Zirkel und Lineal konstruiert werden
könne, und dies tritt ein für pq = 21; 31; 32; 51; 53.

Sie sehen aus der Gleichung
Winkel εi = pq = ri2/re2
oder re2 . ε = ri2i, dass die
Sektoren AEB und AJB flächengleich
sein müssen, dazu
ist AB = AB, also re sin ε/2
= ri sin i/2, also haben wir
die entscheidende Gleichung:
√﻿p . sin i/2 = √﻿q . sin ε/2.


[image: ]


Die elementare Behandlung
findet sich bei Vieta (Variorum
de rebus mathem. responsorum
liber VIII 1593).
Hippokrates hat die Fälle 2/1, 3/1, 3/2 erledigt; die Fälle 5/1 und
5/3 von Th. Clausen, Crelle 21 (1840). Sämtliche 5 quadrierbare
Möndchen finden sich aber schon in der Dissertation von M.
J. Wallenius (Abveae 1766). Vgl. den Artikel 6 bei M.
Simon, Über die Entwicklung der El. Geom. im 19. Jh. p. 73
(1906). Der Fall 2/1 ist der bekannteste, er sichert Hippokrates
das Verdienst, die erste krummlinige Figur quadriert zu haben.
Den Fall 3/2 findet man ausführlich bei F. Enriques Questioni
riguardanti la Geom. elem. (1900) p. 518, er bietet, trigonometrisch
behandelt, keinerlei Schwierigkeit. Den Fall 4/1 behandelt Vieta.
Er führt auf eine reine Gleichung 3. Grades und damit auf die
Verdoppelung des Würfels, und dass Hippokrates diesen
Weg gegangen, das geht klar daraus hervor, dass er nach dem
Zeugnis des Proklos-Geminos und dem wichtigeren des
Eratosthenes das Problem auf die Einschiebung zweier
mittleren Proportionalen zwischen a und 2a zurückgeführt hat,
a : x = x : y = y : 2a und so Proklos zufolge das erste Beispiel
einer απαγωγή, einer Zurückführung eines Problems auf ein anderes,
noch dazu in einem über das Elementare hinausgehenden
Fall geliefert hat. Hippokrates ist auch der erste Grieche,
der »Elemente« geschrieben hat, wie Proklos im Mathematikerverzeichnis
angibt, und sie können nach dem Muster von Hippokrates
Darstellung aus des Simplicius Kommentar in der Form
nicht sehr wesentlich vom Euklid verschieden gewesen sein, wenn
nicht Eudemos (oder Simplicius) redigiert haben. Hippokrates
hat dann auch noch, wie wir bei Simplicius lesen, die Summe
eines Mondes und eines Kreises quadriert, den Zirkel selbst natürlich
nicht, obwohl er höchstwahrscheinlich bei der Suche nach
dieser Quadratur auf seine Monde gekommen ist.

Antiphon.




Bryson.

Der gleichzeitig erwähnte Antiphon, ein Sophist, Zeitgenosse
des Sokrates, glaubte die Quadratur des Zirkels dadurch gefunden
zu haben, dass er in den Kreis ein reguläres Polygon, z. B.
ein Quadrat einschrieb, dann über die Seiten gleichschenklige Dreiecke
u. s. f., und annahm, dass eines dieser Polygone dem Kreise
gleich sein müsste. Wenn nun auch Aristoteles die Annahme
des Antiphon als gegen die Prinzipien der Logik verstossend
scharf getadelt hat, so hat doch Hankel vollständig recht, wenn
er sagt: er verdient einen ehrenvollen Platz in der Geschichte
der Geometrie, denn er hat, als der erste, den völlig richtigen
Weg betreten, um den Flächeninhalt eines krummlinigen Raumes
zu ermitteln, indem er ihn durch Vielecke von immer wachsender
Seitenzahl zu erschöpfen (exhaurire) suchte. Der gleichzeitig
mit ihm genannte Bryson hat dann das umgeschriebene Polygon
hinzugefügt; lächeln wir auch heute über seinen Schluss, »weil
der Kreis zwischen dem ein- und umgeschriebenen Quadrate 2r2
und 4r2 so schön in der Mitte liege, wie 3 zwischen 2 und 4,
so müsste der Kreis gleich 3r2 sein,« so haben doch Antiphon
und Bryson den Weg gewiesen, auf dem dann Archimedes
gegangen und der das Riesenproblem beherrscht hat, bis er
schliesslich Vieta zu dem unendlichen Produkt für π/2 führte.

Auf Hippokrates und seine Elemente folgt bei Proklos unmittelbar
Platon, aber eine Geschichte der Mathematik, welche
zugleich auf die Begriffsbildung Wert legt, darf an den beiden
ihm an Tiefe ebenbürtigen Vorgängern Heraklit und Demokrit
nicht vorübergehen.

Heraklit.

Heraklit, Ηράκλειτος, aus Ephesos in Kleinasien, aus der
angesehenen Familie des Gründers von Ephesos, des Kodriden Androklos,
war ein Zeitgenosse des Xenophanes, er hat seine Blütezeit
um 500. Wir haben als Hauptquellen für seine Lehre die Fragmente
seiner einzigen Schrift περι φύσεως (Von der Natur, ed. von H.
Diels 1901) und Platons Dialog Kratylos, ferner Aristoteles
und seine Kommentatoren. Daneben kommen Plutarch
und Diogenes Laertios in Betracht. Eine für ihre Zeit ausgezeichnete
Darstellung gab der bekannte Ferdinand Lassalle
in seiner Schrift »Die Philosophie Herakleitos des Dunkeln,«
Bd. 2, Berlin 1858, aus neuester Zeit nenne ich W. Kinkel,
l. c. 1906. H. Diels, Her. von Eph., Berl. 1901, P. Natorp,
Neue Heraklitforschung, Ph. Monatsh. 24. Heraklit, der Dunkle,
ὁ σκοτεινός, war kein Systematiker, aber vor seinen tiefsinnigen,
orakelhaften Weisheitssprüchen stand das ganze Altertum voll
staunender Ehrfurcht. Er erinnert an Nietzsche, der formaliter
und materialiter sehr viel von Heraklit entlehnt hat. Am bekanntesten
ist das πάντα ῥεῖ, alles fliesst; πάντα χωρεῖ καὶ οὐδὲν
μένει, alles weicht und nichts bleibt; — πόλεμος πατήρ πάντων, der
Streit ist der Vater der Dinge. In der Kosmologie knüpft
Heraklit zunächst an seine Ionischen Landsleute, an Anaximander
und besonders an dessen schwächeren Nachfolger Anaximenes
an, der die Luft als Grundstoff (ὑλη) ansah. Heraklit nimmt das
Feuer als Substanz aller Dinge an, aber ein ideales Feuer, das
zugleich die Weltvernunft, der Logos, die Weltseele ist. Im
bewussten Gegensatz zu den Eleaten, insbesondere zu Xenophanes,
denn Parmenides ist jünger, leugnet er alles Sein, und erfasst
die Welt als in beständiger Veränderung, in ewigem Wechsel
befindlich. »Wir steigen nicht zweimal in denselben Strom.«
Ein Schein des Beharrens wird nur dadurch erzeugt, dass Abfluss
und Zufluss des Feuers annähernd gleich ist. Er ist in
noch höherem Masse und mit voller Klarheit Pantheist als Xenophanes.
Das Urfeuer oder die Gottheit, ist, in beständiger
Umwandlung begriffen, in allem, soweit es überhaupt ist. »Dieses
Weltganze (Kosmos) hat keiner von allen Göttern und keiner
von allen Menschen geschaffen, sondern es war, ist und wird sein
ein ewig lebendiges Feuer, das sich entzündet und verlöscht nach
bestimmter Ordnung.« Man sieht, es ist die Kategorie Bewegung,
die er, etwa wie seinerzeit Ad. Trendelenburg,
als das Bleibende im Wechsel setzt, während die Eleaten grade
die Bewegung leugneten. Und indem ihm der Widerspruch im
Begriff des Werdens, das zugleich ein Sein und Nicht-sein ist,
nicht entging, fasste er eben diesen Widerspruch als »Vater der
Dinge«. Hegel hat in seiner Logik an Heraklit angeknüpft,
der Widerspruch, überall vorhanden und doch für uns undenkbar,
erfordert seine Auflösung und Versöhnung als unsere geistige
Arbeit. Die späteren Stoiker schliessen sich direkt an Heraklit
an wie auch Philon von Alexandria in seiner Logos-Lehre. Für
uns kommt vom Standpunkt der exakten Wissenschaft besonders
in Betracht, dass sich bei ihm der erste Gedanke eines physikalischen
Kreisprozesses findet. »In dieselben Ströme
und aus denselben steigen wir.«

Rein mathematisch ist von Bedeutung die grosse Betonung
der Veränderlichkeit aller Werte und Grössen; auffallend ist es,
dass er, der kein Entstehen und Vergehen der Materie, sondern
eine beständige Bewegung gelehrt hat, das Zeitproblem, wie es
scheint, nie gestreift hat.

Die Dunkelheit des Heraklit erklärt sich zum Teil daraus,
dass er für seine tiefe Lehre vom Logos keine termini technici
vorfand, welche begriffliches Denken mitteilsam machen, immerhin
ist er der erste Philosoph, welcher das Problem der Erkenntnis
als solches empfunden hat, »εδιζησαμην εμαυτον« (ich suchte
mir mich selbst zu verschaffen).

Empedokles, Sophisten.

Ich übergehe Empedokles aus Agrigent, so wichtig er
auch für die Physiker und Chemiker ist, denn er hat zuerst die
4 Elemente, Feuer, Wasser, Luft und Erde, als qualitativ und
quantitativ unveränderliche Urstoffe aufgestellt, um mich zu den
sogen. Atomikern zu wenden zum Leukipp und seinem grossen
Schüler Demokrit. Vorher aber noch ein paar Worte über die
so übel berüchtigten »Sophisten«, deren Bekämpfung das
Leben des Sokrates galt, und zugleich der Tod. Denn dadurch,
dass er jene mit ihrer eignen Waffe, der Dialektik, bekämpfte,
hielt ihn das Volk für den Hauptsophisten, und er fiel dem Aufbäumen
des Volksgeistes gegen die unsittliche Lehre der Sophisten
zum Opfer.

Das geistige Haupt der Sophisten ist Protagoras aus
Abdera, von 480–410; von Zeno, Heraklit und Leukipp beeinflusst,
war er an sich von durchaus ernster, wissenschaftlich
nicht unbedeutender Beschaffenheit, so schildert ihn auch der
gleichnamige Dialog des Platon, ein Kunstwerk ersten Ranges.

Indem Protagoras ganz wie Kant empfand, dass wir das
Ding an sich nicht erkennen, sondern nur unsere Wahrnehmung,
kam er zu dem Faustischen: »Seh ein, dass wir nichts wissen
können,« wenigstens nichts von allgemeiner, sondern nur etwas
von subjektiver Wahrheit. Und indem er ausspricht, dass unsere
Wahrnehmung, für uns wahr ist, formulierte er den Satz: »Der
Mensch ist das Mass der Dinge.« Von diesem Standpunkt
aus kamen seine Nachfolger Gorgias, Hippias etc. zu einer
Verwerfung aller sittlichen Normen und von allen Wissenschaften
blieb nur die Dialektik übrig oder die Rhetorik, die Kunst, den
eignen Willen, das eigene Mass, den anderen aufzuzwingen. Zeitlich
traf ihre Blüte mit dem grossen Aufschwung des öffentlichen
Lebens in Hellas nach den Perserkriegen zusammen, wodurch
eine zweckmässige Vorbildung der Staatsmänner nötig wurde.
Die Sophisten fanden daher als Lehrer der Redekunst gewinnreiche
Tätigkeit, Protagoras selbst war ein sehr geschätzter Wanderlehrer.
So haben die Sophisten, die prinzipiellen Gegner des
Wissens, dennoch die Wissenschaft der Satzbildung, der Grammatik,
des Wohlklangs gradezu geschaffen, und was sie für uns
Mathematiker wichtig macht, sie haben die Lehre vom Beweis
mächtig gefördert.

Ich komme zu den Atomikern. Vom Leukipp wissen
wir so wenig, dass Epikur meinen konnte, er habe gar nicht
existiert. Das Zeugnis des Aristoteles ist aber unanfechtbar.
Leukipp ist wohl der Urheber des Grundgedankens, aber in der
überragenden Persönlichkeit seines Schülers Demokrit ist er
verschwunden. Zeller fasst beide zusammen als Atomiker.

Demokrit.

Demokrit ist in Abdera etwa um 470 geboren, und ist
zwischen 90 und 100 Jahre alt geworden. An umfassender
Bildung nur dem Aristoteles vergleichbar, hat er das Wissen,
das er auf vielen Reisen, insbesondere nach Ägypten und Babylonien,
erworben, in einer Reihe von Schriften niedergelegt,
von denen leider zurzeit nur wenige Bruchstücke, meist ethischen
Inhalts, erhalten sind. Glücklicherweise hat sich Aristoteles
sehr viel mit Demokrit beschäftigt, während Platon in auffallender
Weise über ihn schweigt. Platon neigt überhaupt nicht zu literarischen
Angaben in seinen Dialogen, und wird wohl in seinen
Vorlesungen sich genügend mit Demokrit beschäftigt haben, auch
konnte er die Lehre des Demokrit zu seiner Zeit als bekannt
voraussetzen. Jedenfalls ist beim Charakter Platons irgendwelche
böswillige Absichtlichkeit zurückzuweisen. Soviel steht fest, je
tiefer die Quellenforschung ging, um so höher ist die Gestalt des
Demokrit emporgewachsen, den wir jetzt neben Platon und Aristoteles
als den dritten grossen Hellenischen Philosophen werten.
Trotz des geringen Umfangs der erhaltenen Fragmente können
wir uns von der Fülle und Kühnheit seiner Gedanken ein ziemlich
deutliches Bild machen.

Mit den Eleaten hat er die Ewigkeit und Unveränderlichkeit
des Seienden gemeinsam, die Überzeugung von der Unzerstörbarkeit
der Materie. Aber Heraklit missverstehend,
fassten jene sein »Werden« als ein Vergehen und Entstehen der
Materie und nicht als einen Wechsel der Form im Kreisprozess,
und da sie den Unterschied zwischen »Werden« und »Veränderung«
verfehlten, leugneten sie schlankweg die Bewegung und
damit die ganze erkenntnistheoretische Physik der Erscheinung,
welche ja in der reinen Bewegungslehre besteht. Hier setzen
Leukipp und Demokrit ein, sie müssen den Begriff der Materie
umarbeiten, um die Bewegung begreiflich zu machen. Das Seiende
ist ihnen nicht, wie dem Parmenides, die kugelförmig gedachte,
lückenlose Masse alles reell Existierenden, sondern es sind
die unteilbaren, αδιαιρητα, Atome, ὁι ατομοι, die er hochmodern als
der ουσια, dem Wesen nach, ganz gleich denkt, nur mathematisch,
d. h. in bezug auf Figur, Grösse und Zahl verschieden. Leukipp
und Demokrit haben den Begriff des Atoms geschaffen, diesen
Hilfsbegriff, den Physik und Chemie bis auf den heutigen Tag
und in alle Zukunft nicht entbehren können; ein sehr bekannter
Chemiker sagte mir: »Was Demokrit über die Atome gesagt,
bildet die beste Einleitung zu einem modernen Lehrbuch der
Chemie.«

Und von Heraklit entnahm er den Gedanken der beständigen
Bewegung und Veränderung in der Zusammensetzung
der Atome zu Molekülen. Die Atome bewegen sich ewig und
anfangslos, weil das in ihrem Wesen liegt, nach einem Grund
dieser Bewegung zu fragen, erklärt er für töricht, wie etwa die
Frage, warum ein Löwe Fleisch frisst. Dass aber die Atome
sich bewegen können, das liegt daran, dass sie voneinander
durch den leeren Raum getrennt werden, und auch dieser
für die Mathematik so entscheidend wichtige Grenzbegriff des
leeren Raumes und der Porosität hat bei Demokrit seine Formulierung
gefunden, denn »das Leere« (το κενόν) der Pythagoräer
ist wohl nur ein Synonym für Raum überhaupt, obwohl selbstverständlich
Keime für Demokritische Gedanken bei den Pythagoräern
liegen.

Dieser leere Raum, von dem er mit ironischer Anpassung
an des Parmenides »ἔστι γὰρ εἶναι, μηδὲν δ΄ οὐκ ἔστι« (Es gibt ein
Sein, ein Nichtsein gibt es nicht) sagt, dass er das Nichts ist,
ermöglicht alles wirkliche Sein der Aussenwelt.
Aristoteles, Metaph. I, 4, 985b: Λευκιππος δε και ὁ
ἑταιρος αυτου Δημοκριτος στοιχεια μεν το πληρες και το κενον ειναι φασι,
λεγοντες τι μεν ον το δε μη ον, το 'των δε τι μεν πληδες και στερεον το
ον, το δε κενον γε και μανον το μη ον, αιτια δε των οντων ταιτα ως ὑλην.
Leukipp und Demokrit, sein Genosse, erklären das Volle und
das Leere als die Elemente und nennen jenes das Seiende, dieses
das Nichtseiende, und diese beiden sind die Ursache, der Stoff,
alles Wahrnehmbaren. Ja mit bewundernswerter Kühnheit der
Spekulation sagt Demokrit: »το δεν ον μαλλον εστι η το μηδέν.« Das
Nichts ist ebenso existenzberechtigt als das »Ichts«.

Wie das Atom nichts anderes ist als das Differential,
der Ursprung der Masse, so ist dieses »μηδέν« nichts anderes,
als das Differential, der Ursprung des Raumes.
Dass dies keine leere Vermutung ist, dass Demokrit
als der erste erreichbare Urheber der Differentialrechnung
anzusehen ist, dafür haben wir jetzt einen Beweis in dem 1907
von Heiberg aus dem Palimpsest entzifferten »εφόδιον« (so viel
wie Methode) des Archimedes, welche H. Zeuthen übersetzt
hat. Die Formel für das Volumen der Pyramide und des
Kegels, die nach der Angabe des Archimedes von Eudoxos
streng d. h. euklidisch bewiesen, die habe, steht im Ephodion,
Demokrit gefunden aber nicht bewiesen d. h. nicht streng,
grade so wie Archimedes seine mit Differentialrechnung gefundenen
Formeln nur für wahrscheinlich aber nicht für streng bewiesen
erachtet. Das Verfahren des Demokrit kann kein anderes
gewesen sein als das des Cavalieri, das Volumen ist das
Integral, die Summe der unzählig vielen unendlich kleinen Prismen,
deren Grundflächen die veränderlichen Querschnitte sind.
Man vergleiche dazu die Angabe Plutarchs, Diels Fragmente 155
(auch Anmerkung S. 723): »Es machte ihm nämlich die Frage
Schwierigkeiten, ob, wenn man einen Kegel parallel der Basis
durchschnitte, die so entstehenden Schnittflächen einander gleich
seien oder nicht. Schon Aristoteles hat darauf hingewiesen,
wie stark mathematisch durchtränkt die Lehre des Demokrit gewesen,
der sich, Plutarch zufolge, rühmte, selbst die Ägyptischen
Harpedonapten in der Reisskunst zu übertreffen. Bisher schwebte
diese Angabe in der Luft, jetzt ist sie durch den Palimpsest bestätigt
worden. Ich mache auch auf den uns erhaltenen Titel
der Schrift: περι διαφορης γνωμης η περι ψαυσεως κυκλου και σφαιρας
und auf seinen Einfluss auf Archimedes und dadurch auf
Galilei aufmerksam. Dass sich Demokrit eingehend mit dem
Problem der Kontinuität beschäftigt hat geht aus dem erhaltenen
Titel der verlorenen Schrift: περι αλογων γραμμων και ναστων (über
irrationale Strecken und das Kontinuum) hervor.

Demokrit ist von Grund aus Naturforscher im Gegensatz
zu Platon, dem Dichter und Metaphysiker, er hat zum
ersten Male versucht ernsthaft eine mechanische Welttheorie
durchzuführen. Seine Wirbelbewegung treffen wir bei Descartes
wieder, wie auch seine Unterscheidung der primären Qualitäten
(Schwere, Härte, mathematische Gestalt etc.), der Eigenschaften
der Atome, von den sekundären, wie Farbe, Geschmack etc.
Die Zahl und die Figur der Atome ist es, welche die wesentliche
Verschiedenheit der Dinge bewirkt, mit der Trias, Atom,
leerer Raum, Bewegung haben Leukipp und Demokrit die
mathematische Naturerkenntnis geschaffen. Das Atom sowohl
wie der leere Raum sind Ideen, das Wort rührt von Demokrit
her, und an Demokrit knüpft die Platonische Ideenlehre an.
H. Cohen zählt in seinem vorzüglichen Marburger Programm
Demokrit mit vollem Recht zu den Idealisten und zum recht
eigentlichen Vorgänger von Platon. Wie dieser bezeichnet er
die Sinneswahrnehmung als dunkele, die logische als klare Erkenntnis;
W. Kinkel sagt, es ist schwer begreiflich wie man
ihn hat zum Materialisten stempeln können. Ich möchte aber
bemerken, dass der Idealismus sowohl des Demokrit als der
übrigen idealistischen Philosophen im Grunde eine Doppelnatur
besitzt, eine skeptische, insofern er die Realität der Sinneswahrnehmung
leugnet, und eine supranaturalistische, insofern er
die Realität des Geistigen lehrt. Daher ist es ganz begreiflich,
dass von Demokrit eine Schule der Materialisten ausgehen konnte,
wie von Platon Skeptizismus und insbesondere Mystizismus (Plotin,
Augustin). Jedenfalls ist die »tyche« D.'s nicht der blinde Zufall,
sondern das Schicksal als eine durchaus vernünftige Gesetzmässigkeit
des in Erscheinung tretenden (der Phänomena). Nicht
bloss auf metaphysischem Gebiet ist Demokrit ein Vorläufer des
Platon, sondern auch auf ethischem Gebiet, in der Auffassung
des Menschen als μικρόκοσμος — das Wort ist demokritisch —
in der Wertung der Erziehung berührt er sich mit Platon. Ich
nenne hier ausser Zeller und Kinkel noch P. Natorp, Forsch.
z. Gesch. des Erkenntnisproblems im Altertum; G. Hart, Zur
Seelen- und Erkenntnislehre des Dem., Progr. Mühlhausen (im
Elsass) 1886; P. Natorp, Die Ethik des Dem., Marburg 1893.

Platon.

Platon, der Göttliche, wie ihn Schopenhauer bezeichnet,
ist im Todesjahre des Perikles 429 aus vornehmster Familie geboren,
mit ihm erreicht die Hellenische Philosophie ihren Höhepunkt.
Wie in einem Brennpunkt fasst er alle bedeutenden Gedanken
seiner Vorgänger, der Pythagoräer, der Eleaten, des
Heraklit und vor allem des Demokrit zusammen, um sie als
Bausteine seiner Theorie des Erkennens zu verwenden. Es ist
das Kennzeichen der Allergrössten, dass sie über den Parteien
stehen, oder richtiger, wie Lange in der Geschichte des Materialismus
sagt, dass sie die Gegensätze ihrer Epoche in sich zur
Versöhnung bringen. Er ist mit Kant der grösste Idealist aller
Zeiten, und keiner hat auf Kant solchen Einfluss geübt, nicht
einmal Hume, wie Platon.

Ich verstehe aber unter Idealismus in der Philosophie
diejenige Weltanschauung, welche die Welt der Dinge nur insofern
als seiend auffasst, als sie Gegenstand oder Objekt der Erkenntnis
eines erkennenden Subjektes ist. Sagt doch Platon
oft gradezu (z. B. Rep. 529, Phaed. 833, Tim. 513) das Seiende
ist das Unsichtbare, das von uns nicht Wahrnehmbare, sondern
nur Gedachte, das was das Bewusstsein selbst bei sich selbst
sieht. Unter Realität der Erscheinung versteht man im idealistischen
Sinne diejenige Eigenschaft derselben, vermöge derer
sie zu in Zeit und Raum geordneten Gegenständen der Erfahrung
werden. Es ist Platons ewiges Verdienst, dass er das
Problem des Erkennens als das eigentliche Grundproblem der
Philosophie in diese Wissenschaft eingeführt hat, die er mit der
Frage τι εστι επιστήμη, was ist Wissen, eigentlich erst als Wissenschaft
geschaffen hat.

Kant trifft auch darin mit Platon zusammen, dass beide
für ihre Erkenntnistheorie von der Frage nach dem Erkenntniswert
der Mathematik ausgingen. Ich nehme hier Gelegenheit
den Dank auszusprechen, den ich für das Verständnis des Philosophen
Platon der trefflichen Jugendschrift H. Cohens, Plato
und die Mathematik, Marburg 1878 schulde. Platon den Dichter
und Gottsucher schildert eine Broschüre Windelbands in
hervorragender Weise.

Viel schuldete er seinem Lehrer Sokrates, sowohl in
bezug auf das Interesse an der Ethik, an den sittlichen Gesetzen
und Idealen der Menschheit, als besonders hinsichtlich des Bestrebens
die einzelnen Begriffe scharf zu definieren. Nach dem
Tode des Sokrates floh er aus Athen, und brachte etwa 10 Jahre
auf Reisen zu, überall den Verkehr mit den geistigen Grössen
suchend. In Cyrene hat er beim Pythagoräer Theodoros,
dessen wir schon bei Gelegenheit des Theätet gedacht haben, sich
das mathematische Wissen der Pythagoräer angeeignet, in Unteritalien
den grossen Archytas von Tarent kennen gelernt, und
in Sizilien ebenfalls viel mit Pythagoräern verkehrt; dass er von
Sizilien aus Ägypten besucht hat, ist sehr wahrscheinlich.

Nach Athen zurückgekehrt, gründete er dort den Freund-
und Schülerbund der Akademie, ein Gymnasium bei Athen,
nach dem attischen Heros Ακάδημος benannt, wo Platon ein Landgut
besass. Ein glücklicher Zufall hat uns das Testament des
Platon erhalten, es findet sich bei Diogenes Laertios und ist
von U. v. Wilamowitz und Kiessling Phil. Unters. IV. ediert.



Schon 2000 Jahre vor den Amerikanischen Multimillionären
hat hier ein Privatmann aus seinen Mitteln eine Universität gegründet,
die Universität Athen, die bedeutendste des Altertums,
an der Euklid und Cicero studierten, welche etwa 900 Jahre
blühte, bis sie Justinian 529 n. Chr. aufhob, teils um sich ihren
Besitz anzueignen, teils weil die Professoren auf Seiten der Gemahlin
des Kaisers, der Theodora, standen, und das Heidentum
oder richtiger den Neuplatonischen Mystizismus unterstützten,
während der Kaiser das Christentum oder das Gottesgnadentum
des Monarchen als Staatsreligion durchführen wollte.

Eine zweite Reise nach Sizilien 367 ist wohl von Dion,
dem Freunde des Platon und Schwager des Dionys I., der s. Z.
Platon seiner Freimütigkeit wegen als Sklaven verkaufen liess,
veranlasst. Platon sollte den jungen Dionysios II. nach den in
der »Republik« niedergelegten ethischen und politischen Prinzipien
erziehen.

Aber wie fast alle Theoretiker der Pädagogik war er kein
glücklicher Praktiker. Noch einmal 361 unterbrach eine zugunsten
des Dion unternommene Reise seine im höchsten Grade
erfolgreiche akademische Lehrtätigkeit, die bis zu seinem 347 im
80. Jahre eingetretenen Tode angehalten haben soll.

Was nun Platon als Mathematiker von Fach betrifft, so
ist die Legende von Platons Leistungen in der speziellen Problemmathematik
schon von C. Blass in seiner Dissertation »de
Platone mathematico«, Bonn 1861, zerstört worden; als reinen
Mathematiker haben ihn seine Zeitgenossen Archytas, Theätet
und besonders der grosse Eudoxos von Knidos sicher weit
übertroffen, er ist von der Philosophie zur Mathematik gekommen
und nicht umgekehrt. Platon hat nicht die Philosophie der
Mathematik geschaffen, wie M. Cantor sagt, — das würde weit
eher auf Demokrit und Eudoxos passen —, aber was eben so
wertvoll ist, er hat die Bedeutung der Mathematik für die Philosophie
erfasst, und es bedarf nicht des seit Melanchthon
immer wieder zitierten μηδεις αγεωμετρητος εισιτω μου την στεγην,
»Kein der Mathematik Unkundiger betrete meine Schwelle«, aus
der zweifelhaften Quelle des Tzetzes, um uns darüber zu belehren.
Platon erkannte, dass die Mathematik für die Philosophie
dieselbe Bedeutung als Hilfswissenschaft hat, welche der Physik
für die Mathematik zukommt. Einerseits liefert sie für die Logik
die einfachsten und schlagendsten Beispiele, wie uns denn Aristoteles
den Beweis der Pythagoräer für die Irrationalität der Wurzel
aus 2 als Beispiel eines indirekten Beweises erhalten hat, andrerseits
liefert sie für die Erkenntnistheorie die Probleme, an
deren Lösung sich die Philosophie entwickelt hat. Und Platon
gab mit der Betonung dieser Bedeutung der Mathematik den
mächtigen Impuls, der die Blütezeit der Hellenischen Mathematik
im 3. Jahrhundert herbeiführte. Ganz besonders sind die erkenntnistheoretischen
Probleme, welche die inkommensurabeln
Streckenbrüche geben, von Platon und seinen Schülern und Mitarbeitern,
von Theätet und insbesondere von Eudoxos bearbeitet
worden.

Platon und die Mathematik.

Und noch in einer zweiten Richtung sind wir Platon den
grössten Dank schuldig; ohne ihn und die scharfen Worte, mit
denen er den gewaltigen Wert der Mathematik für die Bildung
der Jugend dargelegt hat, würde wahrscheinlich die Mathematik
ihre Stellung als Hauptfach in unseren Gymnasien weder erhalten
noch behauptet haben. In seiner Schrift vom Staate, der »πολιτεια«,
der bedeutsamsten Utopie, die je geschrieben, in der er als der
Erste den grossen Plan einer idealen staatlichen Erziehung der
Jugend ins Einzelne durchgeführt, entwirft, sogar bis auf die
Schulzimmer, vergleicht er die Bedeutung, welche die Mathematik
in seiner Zeit hat, mit der, welche sie haben sollte. Er geht in
seiner Wertung der Mathematik als Bildungsmittel von dem
Fundamentalsatz aus: die Wahrnehmungen zerfallen in zwei
Klassen, die einen finden eine Ergänzung durch das reine Denken,
die andern nicht. Politeia 523 heisst es: »Ich zeige dir
also, wenn du es (ein)siehst, einiges was gar nicht die Vernunft
herbeiruft, es wird schon durch die Wahrnehmung hinlänglich
beurteilt, andres hingegen, was auf alle Weise die Wahrnehmung
zu untersuchen auffordert. (Ähnlich Timäos § 46.) Und diese
Untersuchung der Wahrnehmung, welche sie umprägt in Erfahrung
im Kantischen Sinne, bewirkt in erster Linie die Mathematik.
Sie ist ihm der »Paraklet«, der Wecker der reinen, vernünftigen,
der wahren Erkenntnis.

Zunächst die Arithmetik, d. h. nicht die praktische Rechenkunst,
die Logistik, sondern die wissenschaftliche Zahlenlehre,
deren Hauptteil die Lehre von der relativen Zahl, von den Verhältnissen,
bildet, die »θεά«, die innere Schau, der Zahlenverhältnisse.
Und dasjenige in der Wahrnehmung, was solche Verhältnisse
liefert, das ist dadurch, das es uns veranlasst, über die
Gründe dieser Verhältnisse nachzudenken, der Herbeirufer, der
Paraklet, der reinen Vernunft. Die Betonung der dritten Quelle,
aus der unser Zahlbegriff fliesst, der Kategorie oder Konstituente
des Bewusstseins Relation, bildet ein grosses Verdienst Platons
um die Begriffsbildung in der Mathematik. Aus zahlreichen
Stellen (man vgl. auch Theon Smyrneus trad. du Grec en Français
p. J. Dupuis 1892) geht hervor, dass ihm die Zahl vorzugsweise
relative Zahl oder Masszahl ist, auf der alle Erweiterungen des
Zahlbegriffs beruhen, da die Cardinalzahl, die Vieleinheit, und
die Ordinalzahl, die Reihungszahl, eine Begriffserweiterung nicht
zulassen.

Die gleiche Bedeutung wie der Arithmetik erkennt er der
Geometrie zu. Er weiss sehr wohl, dass ihr Ursprung, der
Veranlassung nach, die Wahrnehmung, d. h. der sinnliche Eindruck
ist, und spricht dies nicht nur in der Republik, sondern
auch im Timäos ganz unumwunden aus. Aber, sagt er, der Begriff
des Gleichen, die Idee Gleichheit, steckt nicht in der Wahrnehmung
gleicher Steine, obwohl wir ihn ohne diese Wahrnehmung
nicht hätten. [Die gleichen Steine dienten als Rechenpfennige,
daher ψηφιζειν lat. calculare für »rechnen«.] Und er warnt
nachdrücklich davor, die Wertung der Geometrie von ihrem
Nutzen für die Praxis abhängig zu machen, sondern sie lehrt
und erleichtert uns die Erkenntnis »του οντως οντος« des Wahrhaft-Seienden,
der Idee, ja sie bewirkt, dass die höchste Idee,
die Idee des Guten leichter geschaut werde.

Platonische Ideen.

Da es Platon ist, der zuerst die Bedeutung der Idealisierung
für die reine Geometrie erkannt hat, wird es nötig auf die so
viel umstrittene Platonische Ideenlehre näher einzugehen. Sie
ist der Grundstein seiner Philosophie, und zugleich von Anfang
an grade durch seinen bedeutendsten Schüler, durch Aristoteles
missverstanden, verspottet und entwertet worden. Nur
aus dem Verständnis der Platonischen Idee lässt sich einsehen
wie viel Kant für seine transzendentale Ästhetik des Raumes
aus Platon entnommen hat. Über die Beziehung zwischen Kant
und Platon verweise ich auf einen kleinen Aufsatz in den Philos.
Arbeiten, her. von H. Cohen und P. Natorp Bd. 2 Heft 1
1908 »Über Mathematik«.

Vom Sokrates nahm er die Betrachtung, dass dem allgemeinen
(Gattungs) Begriff jeder einzelne Gegenstand, von dem
er abstrahiert wird, zukommt. Von den Pythagoräern das Interesse
für die geistigen Prozesse der Mathematik, von den
Eleaten den Grundgedanken, dass nur dem durch die Vernunft
erkannten bleibendes Sein zukommt, von den Atomikern die Erkenntnis,
dass die Zahl- und Raumbegriffe, grade weil sie vom
sinnlichen Standpunkt aus Nichts sind, das wirkliche Sein repräsentieren
und schmolz alles zusammen in seiner Idee. Durch
eine wahrhaft göttliche Eigenschaft der Vernunft wird dieselbe,
und zwar am leichtesten durch Vermittlung der Mathematik, angeregt,
in den einzelnen Erfahrungen, die das Daseiende (τὰ όντα)
liefert, das dauernd Seiende (το οντως ον), die Urbilder, die
Ideen zu erschauen, Hypothesen oder Grundlegungen der reinen
Vernunft. Von ihnen als dem ewig Seienden, obwohl in keiner
einzelnen Erscheinung verkörpert, empfängt das Daseiende sein
Sein, seine Essenz, seine Substanz.

Sind die Ideen wie die des Gleichen, des Schönen, des
Wahren, und die höchste Idee, welche alle andern trägt, die des
Guten erschaut, denn Idee, ἰδέα, kommt von ιδείν (schauen), so
werden ihnen die Erscheinungen untergeordnet, und nun wird im
einzelnen die Idee geschaut, im breiten Strich die Gerade, im
Ball die Kugel etc. Beim reifen Menschen geht die Idee der
sinnlichen Erscheinung voraus. »Ehe wir also anhuben zu sehen
und zu hören und die Aussenwelt wahrzunehmen, mussten wir
in uns, irgend woher genommen, die Erkenntnis des Gleichen
angetroffen haben, das, worauf wir die aus den Wahrnehmungen
stammenden Gleichheiten beziehen können« (Phaedon p. 758,
Theätet p. 186 c). Die Platonische Idee nähert sich, wie aus
dieser Darstellung hervorgeht, der (idealistisch aufgefassten) Kategorie
der Substanz einerseits, und berührt sich andererseits
mit dem Begriff der Kraft, denn z. B. die Idee des Guten ist
die Ursache aller Vollkommenheit, sie ist gradezu die göttliche
schöpferische Vernunft. Die Idee, wie z. B. Sophist 248 A beweist,
hat Bewegung, Leben, Seele, wie die Leibnizsche
Monade, sie wird öfters gradezu ἑνας oder μόνας, Einheit genannt.

Die Stellung, welche Platon der Mathematik anweist, erinnert
unwillkürlich an Kant, auch bei Platon hat die Mathematik
eine Zwischenstellung zwischen Sinnlichkeit und Logik,
auch bei ihm ist sie »reine Sinnlichkeit a priori«, die in das
Objekt der sinnlichen Wahrnehmung, Zahl und Gestalt hineinsieht
und als Ewig-Seiendes, die »im barbarischen Schlamme der
Sinnlichkeit« steckende Seele hinleitet, im Abbilde das Urbild
das wahrhaft Seiende zu sehen. In der Republ. 529 D, 520 C,
im Timäos 28 heisst es: Das, was ihr Wirklichkeit nennt, die
bunten Gestalten am Himmel und auf Erden, sind nur die Abbilder
von den Urbildern in der Erkenntnis und dem Bewusstsein.
In seiner Lehrtätigkeit, welche der Hauptfaktor seines Einflusses
auf seine Zeitgenossen war, unterschied er Empfindung;
Anschauung; Hinzuziehung von Mass und Zahl — διάνοια; und
Hinzuziehung der Idee, die transzendentale Erkenntnis, die
νόησις.



Raum bei Platon.

Platon hat das Kategorische des Raumbegriffes oder besser
die Idealität des Raumes, die ja schon die »richi« der Inder
empfunden haben, scharf hervorgehoben, während er Zeit und
Bewegung nicht hinlänglich geschieden hat. Die bekannteste
Stelle findet sich 50–52 des Timäos, des schwierigsten Dialogs,
welcher beweist, wie völlig Platon im Alter unter den Bann
pythagoräischer Gedankenkreise geraten war (vgl. den zitierten
Aufsatz von 1908). Es heisst da: Der Raum ist die aufnehmende
Mutter, die Idee, das reine Erzeugnis der Vernunft, der Vater
der Gegenstände der Wahrnehmung der Natur (50 D). Er bildet
die 3. Art der Erkenntnis, der ewige unvergängliche Raum (52 B),
der uns durch nichtsinnliche Wahrnehmung (μεθ' αναισθησιας)
durch eine Art von unechter Vernunfttätigkeit mühsam klar wird,
den wir mit offenen Augen träumen. Das ist nichts anderes
als der ideale Raum Kants, die reine Form des äusseren
Seins für das erkennende Bewusstsein als solches, losgelöst von
aller Individualität.

Seit Aristoteles und durch Aristoteles ist die Meinung verbreitet,
dass Platon Raum und Materie identifiziert hat, und
Fr. Ast hat dies 1816, Plat. Leben und Schriften Note p. 362
in feiner Weise aus dem Gedankengang Platons abzuleiten versucht.
Dass ich anderer Meinung bin, habe ich schon in dem
erwähnten Aufsatz der Marburger philosophischen Arbeiten von
1908 gesagt, es handelt sich bei der Ableitung der Körperwelt
im Timäos im wesentlichen um eine Kombination Pythagoräischer
und Demokritischer Gedanken. Auf Demokrit weist auch die so
wichtige Auffassung des Punktes als Streckendifferential,
als »αρχή γραμμής«, Ursprung der Linie. Proklos (Friedlein
S. 88) sagt, »aber es liegt in ihm verborgen eine unbegrenzte
Macht Längen zu erzeugen.«

So hoch das Verdienst Platons um die erkenntniskritische
Untersuchung des Raumbegriffs zu veranschlagen ist, so muss
doch auch die Sage von Platon als dem Erfinder stereometrischer
Sätze als unbegründet zurückgewiesen werden. Er hat dies selbst,
so drastisch als man es nur wünschen kann, getan. In der
bekannten Stelle der Republik heisst es: »Ausserdem aber
legen sie (die Griechen) hinsichtlich der Messung von allem was
Länge, Breite, Tiefe hat eine bei allen Menschen vorhandene,
eben so lächerliche als schmähliche Unwissenheit an den Tag.«

Kleinias fragt: Welche und wie beschaffene meinst du?

Sokrates-Platon: Mein lieber Kleinias, habe ich doch
selbst erst spät davon gehört, wie es mit uns in dieser Hinsicht
bestellt ist, nämlich meiner Ansicht nach, nicht wie es sich
für Menschen gehört, sondern für Schweine.

Wie es mit den Griechen in dieser Hinsicht bestellt war,
erfahren wir aus Thukydides, wo die Griechen den Inhalt einer
Insel dem Umfang proportional setzen. Platon ist sicher kein
Erfinder stereometrischer Sätze gewesen, sein Verdienst ist auch
hier ein methodisches. Durch seinen Umgang mit Archytas
und Eudoxos hat er die Bedeutung der Stereometrie erkannt,
und die ihm zuteil gewordene Anregung auf seine Schüler übertragen,
die denn auch nicht ermangelten die Stereometrie zu fördern.

Platon als Mathematiker.

Eben so falsch ist es, dass Platon die sogen. Analysis
zur Lösung der Konstruktionsaufgaben erfunden habe. Dass
Platon die analytische Methode gekannt hat, geht unwiderleglich
aus Menon S. 87 bei der Frage, ob ein gegebenes Dreieck in
einen gegebenen Kreis eingetragen werden könne, hervor. Proklos
p. 58: Sie überlieferten die trefflichste Methode, und zwar
die, welche durch die Analyse das Gesuchte auf ein anerkanntes
Prinzip zurückführt, welche auch Platon, wie sie sagen,
dem Laodamas hinterliess, mit der dieser vieles in der Geometrie
gefunden haben soll, dann aber auch jene, die auf genauer
Einteilung beruht, welche Platon ebenfalls stark betonte.
(Für letztere Methode denke man an die Untersuchungen über
die Beziehungen zwischen Gerade und Gerade, Gerade und
Kreis etc.) Bei Diogenes Laertios III, 25 heisst es:


Πρωτος ὁ Πλατων τον κατα την αναλυσιν της ζητησεως τροπον
εισηγησατο Λεωδαμαντι τω Θασιω




Aber Pappos, der im Buch VII seiner Kollektaneen, diesem
Inventar Hellenischen Könnens, sehr ausführlich über die Analysis
gehandelt hat, erwähnt mit keinem Wort des Platon. Die Sage liebt
es eben, alle Heldentaten auf das Haupt des Haupthelden zu häufen.

Aber die Sache ist an sich klar, in dem oben erwähnten
Überrest der Arbeit des Hippokrates ist die analytische
Methode angewandt, und jede Gleichung ist ein Beispiel derselben,
die Verwandlung des Rechtecks in ein Quadrat bei den
Indern (S. 159) ist ohne Analyse unmöglich, und im Grunde verfährt
jeder Künstler analytisch. Erst muss das Kunstwerk, der
Plan des Architekten, im Kopfe fix und fertig sein, ehe der erste
Pinselstrich, der erste Spatenstich erfolgen kann. Die Definition
von Analysis findet sich Euklid XIII, 5 und sie rührt, wie Bretschneider,
Geometrie und Geometer vor Euklides, bemerkt
hat, von Eudoxos her: Analysis ist die Annahme des Gesuchten
als zugestanden durch die Folgerung hindurch bis zu
einem als wahr Bekannten.

Platon hat als Philosoph auf die Bedeutung der analytischen
Methode für die Konstruktion und als Beweismittel in
jeder Wissenschaft aufmerksam gemacht und grade an der angeführten
Stelle Menon S. 87 wird die mathematische Anwendung
als Beispiel gebraucht, weil sie besonders einfach ist und Plato
sagt selbst: Ich brauche den Ausdruck »Aus der Voraussetzung«
so, wie oft die Geometer argumentieren. Ebenso apokryph ist
die unter Platons Namen gehende Lösung des Problems der
Würfelverdoppelung. In meinem Urteil über Platon den
Mathematiker schliesse ich mich völlig Blass an, der seine
Dissertation de Platone Mathematico also beendet: nam si amicus
Plato, amicior tamen veritas: et is quoque, qui scientiae amorem
aliis iniecit, de scientia bene est meritus.

Die Würfelverdoppelung.

Würfelverdoppelung (Delisches Problem).

Dies Problem, das sogen. erste Delische Problem, ist eins
der drei grossen Probleme: Würfelverdoppelung, Winkel- oder
Bogenteilung (Kreisteilung), Quadratur des Zirkels, an deren Bewältigung
sich die Hellenische Mathematik zu ihrer bewundernswerten
Höhe entwickelt hat. Die beiden ersten Probleme sind
von den Pythagoräern und ihren Ausläufern, unmittelbar nachdem
sie durch die nach Pythagoras genannte Satzgruppe die
Probleme, welche auf Gleichungen zweiten Grades führen, bewältigt
hatten, in Angriff genommen worden. Diese Tatsache
liefert einen klaren Beweis, dass der eigentlich leitende Gesichtspunkt
der Hellenen der arithmetische war und dass die Griechen
schon zu jener Zeit klar den Satz des Vieta erkannten, dass
mit der Vervielfältigung des Würfels und der Trisektion des
Winkels die Gleichung dritten (und vierten) Grades allgemein
gelöst sei.

In drei aufeinanderfolgenden Programmen von Linz hat
Ambros Sturm 1895, 96, 97 eine vortreffliche Geschichte »des
Delischen Problems« geliefert, im Anschluss an Montuclas
Quadrature du cercle. Über den Ursprung unseres Problems
berichtet ein Brief das Eratosthenes (s. u.), den Eutokios,
Bischof von Askalon, geb. 480 n. Chr., in seinem Kommentar
zu Archimedes Kugel und Zylinder überliefert hat.

»Eratosthenes wünscht, dass es dem Könige Ptolemaios
wohlergehe. Es wird erzählt, dass ein alter Tragiker, den Minos
eingeführt habe, der dem Glaukos ein Grabmal erbauen lassen
wollte, und als er dabei bemerkte, dass es nach allen drei Dimensionen
100 Fuss mass, soll er gesagt haben:



Zu klein hast du des Königs Grab mir angelegt,

Drum dopple es, doch nicht vergiss der schönen Form,

Verdopple jede Kante schnell des Grabs.





Er schien aber sich geirrt zu haben, denn durch Verdopplung
der Seiten wird das ebene Feld vervierfacht, der Raum
verachtfacht. Seitens der Geometer wurde nun geforscht, wie
man einen Körper unter Beibehaltung seiner Gestalt verdoppeln
könne und man nannte dies Problem die Würfelverdopplung
(κυβου διπλασιασμός), denn vom Würfel ausgehend suchten sie
diesen zu verdoppeln. Während aber alle lange Zeit nicht aus
noch ein wussten, wurde es zuerst dem Hippokrates von
Chios klar, dass der Würfel verdoppelt werden würde, wenn
zwischen zwei Strecken, von denen die grössere das Doppelte
der kleineren ist, zwei mittlere Proportionalen in stetiger Proportion
gefunden wären. So verwandelte er diese Schwierigkeit
in eine andere nicht geringere.

Nach einiger Zeit sollen einige Delier, welche durch einen
Orakelspruch zur Verdoppelung eines Altars gedrängt wurden,
in dieselbe Verlegenheit geraten sein. Und sie sollen die Geometer
aus der Umgebung des Platon in der Akademie gebeten
haben das Gesuchte zu finden. — Die letztere Version war
im ganzen Altertum verbreitet, z. B. Theon von Smyrna
(aus einer andern nicht weiter bekannten Schrift des Eratosthenes
»Πλατωνικός« (Ambros Sturm), Plutarch an 2 Stellen »De genio
Socratis« VII; De ει apud. Delphos VI, Joh. Philopömos, (Commentator
des Aristoteles; Προλεγόμενα της πλάτωνος φιλοσοφίας),
Vitruv, Valerius Maximus. Wir sehen hier einen der deutlichsten
Beweise für den Zusammenhang der hellenischen
Mathematik mit der indischen, nur dass die Inder,
entsprechend der früheren Entwicklungsstufe die Fläche verdoppeln,
d. h. sich mit der quadratischen Gleichung begnügen,
während die Pythagoräer, das kulturelle Problem von den Indern
aufnehmend, das Volumen verdoppeln, d. h. zur Gleichung 3. Grades
fortschreiten.

Archytas.

Die älteste Lösung zufolge Eutokios Bericht aus Eudemos
(nach P. Tannery aus Sporus, der etwa um 300 n. Chr.
Eudemos benutzt hat) ist die des Archytas aus Tarent, den
Horaz in der Ode 28 des Buch I erwähnt »te maris et terrae
numeroque carentis arenae mensorem cohibent, Archyta«, der etwa
430 bis 365 zu setzen ist, wo er durch Schiffbruch am Kap
Matinum den Tod fand. Platon hatte bei seiner ersten Reise
nach Sizilien die Bekanntschaft des als Staatsmann, Philosoph
und Mathematikers gleich ausgezeichneten Pythagoräers gemacht,
und stand mit ihm in Briefwechsel. Archytas soll seinerseits den
Platon in Athen wiederbesucht haben. Von den Schriften, die
unter seinen Namen auf uns
gekommen sind, ist fast alles
als unecht erwiesen. Seine
Lösung des Delischen Problems,
die bedeutendste von
allen, zeigt ihn als erstklassigen
Mathematiker. Ich gebe
den Wortlaut (s. Figur).


[image: ]


ΑΛ und Γ mögen die
beiden gegebenen Strecken
darstellen, verlangt zwischen
ΑΛ und Γ zwei mittlere
Proportionalen zu finden. —
Um die grössere, nämlich
ΑΛ, möge der Kreis ΑΒΛΖ beschrieben werden und ihm werde
die Γ gleiche [Sehne] ΑΒ eingefügt, und ausgezogen soll diese
mit der in Λ berührenden [Linie] des Kreises in Η zusammentreffen.
Neben [παρά d. h. parallel] ΗΛΟ möge ΒΕΖ geführt
werden, auch ein Halbcylinder ersonnen werden senkrecht auf
den Halbkreis ΑΒΛ und ein senkrechter Halbkreis auf ΑΛ,
welcher in dem Parallelogramm (dem Achsenschnitt) des Cylinders
liegt.

Wird nun der Halbkreis herumgeführt in der Richtung von
Λ nach Β, während der Endpunkt Α des Durchmessers fest bleibt,
so wird er die cylindrische Fläche schneiden und in ihr eine
Linie einzeichnen. Und wenn wiederum herumgedreht wurde
[und zwar] bei beharrender [Linie] ΑΛ das Dreieck ΑΒΛ, in dem
Halbkreis entgegengesetzter Bewegung, wird es für die Strecke
ΑΗ eine Kegelfläche erzeugen. Und diese wird bei der Drehung
die Linie auf dem Cylinder in einem gewissen Punkte
treffen, und zugleich wird auch [Punkt] Β einen Halbkreis in der
Kegelfläche beschreiben. An dem Orte des Zusammentreffens
der Linien habe nun der bewegte Halbkreis eine Lage wie etwa
Λ'ΚΑ, das entgegengesetzt gedrehte Dreieck die von ΑΗ'Λ, und
der Punkt des besagten Zusammentreffens sei Κ. Und der von
Β beschriebene Halbkreis sei ΒΜΖ und sein Schnitt mit ΒΛΖΑ
sei die [Sehne] ΒΖ. Und es werde von Κ auf die Ebene des
Halbkreis ΒΛΑ das Lot gezogen, so wird es auf die Peripherie
des Kreises fallen wegen des Senkrechtstehens des Cylinders.
Es falle also und sei ΚΙ und die von Ι an Α geknüpfte Linie
treffe ΒΖ in Θ, und ΑΗ' den Halbkreis ΒΜΖ in Μ. Es möge
auch ΚΛ', ΜΙ, ΜΘ gezogen werden. Da nun jeder der Halbkreise
ΛΚΑ und ΒΜΖ senkrecht steht zur Grundebene, so steht
auch ihr gemeinsamer Schnitt senkrecht zur Ebene des Kreises,
daher steht auch ΜΘ senkrecht auf ΒΖ, das heisst das Rechteck
aus ΘΑ und ΘΙ ist gleich dem Quadrat über ΜΘ. Folglich ist
das Dreieck ΑΜΙ jedem der Dreiecke ΜΙΘ, ΜΑΘ ähnlich, und
ist rechtwinklig. Aber auch das Dreieck Λ'ΚΑ ist rechtwinklig;
folglich sind die [Linien] ΚΛ' und ΜΙ parallel, und es wird das
Verhältnis bestehen wie ΛΑ zu ΚΑ, ebenso ist ΚΑ zu ΑΙ und
so auch ΙΑ zu ΑΜ wegen der Ähnlichkeit der Dreiecke, also
sind die 4 (Strecken) ΛΑ, ΑΚ, ΑΙ, ΑΜ der Reihe nach in
Proportion und ΑΜ ist gleich Γ, da sie gleich ΑΒ ist. Zu den
beiden gegebenen ΑΛ und Γ sind also die beiden mittleren Proportionalen
gefunden worden ΑΚ u. ΑΙ.

Analytisch geometrisch ist diese Konstruktion, welche ein
glänzendes Zeugnis von dem Können des Archytas ablegt, sehr
leicht zu verifizieren. Wählt man ΑΛ als Abscissenaxe, Α als
Anfangspunkt, und die Tangente in Α an den Kreis ΑΒΛ als
Ordinatenaxe, so ist, wenn Κ { x, y, z; ΑΛ = a und Γ = ΑΒ = b
gesetzt wird, da Κ auf Zylinder, Kegel und Wulst liegt:

1) x2 + y2 = ax (Gleichung des Cylinders); 2) x2 + y2 + z2 =
a2b2x2 (Gleichung des Kegels durch doppelten Ausdruck des Cosinus
des konstanten Öffnungswinkels) 3) x2 + y2 + z2 = ắ√﻿x2 + y2
(Gleichung des Wulstes). Daraus für Punkt Κ: ắ√﻿ax
= a2x2 : b2 und a3x = a4x4 : b4; x3 = b4 : a; x = b ·3√﻿b : a,
√﻿x2 + y2 = ΑΙ = 3√﻿ab2 und √﻿x2 + y2 + z2 = ΑΚ = 3√﻿a2b, also
ΑΛ : ΑΚ = ΑΚ : ΑΙ = ΛΙ: ΑΒ.

Dass Archytas seine Konstruktion analytisch d. h. von
der gelösten Aufgabe aus rückwärts gehend gefunden, unterliegt
keinem Zweifel und ebensowenig die Ansicht Bretschneiders,
dass er vom rechtwinkligen Dreieck ΑΚΛ' ausging und ΑΙ auf
ΑΚ projizierte.

Die Lösung des Archytas wird bestätigt durch den oben
besprochenen Brief des Eratosthenes, durch Vitruv und Diogenes
Laërtios (200 n. Chr.). Wir sehen hier wie hoch etwa
um 400 die Kenntnisse der Pythagoräer stehen; der Potenzsatz
(der zweite Hauptsatz vom Kreise), die Sätze vom rechtwinkligen
Dreieck und ihre Umkehr, die Ähnlichkeitslehre, die Anwendung
der Bewegung zur Konstruktion, allerdings nach dem Vorgang
des Hippias von Elis und seiner Quadratrix (s. u.)

Der Satz: »Stehen 2 Ebenen auf einer dritten senkrecht,
so steht ihre Schnittgerade auch auf dieser senkrecht«, die Kenntnis
und Benutzung der geometrischen Orte; Schnitt eines Cylinders
und eines Kegels, und damit die erste Raumkurve,
der Wulst und sein Schnitt, die erste von Proklos »spirische«
benannte Linie, und überhaupt so grosse stereometrische Kenntnisse,
dass es klar wird, dass die Pythagoräer, vor allem Archytas
die Lehrer des Platon gewesen sind, und nicht umgekehrt,
wie das ja die oben zitierte Stelle der Gesetze bestätigt.

Eudoxos.

Die nächste Lösung führt uns auf den grössten Mathematiker
und Astronom zur Zeit des Platon, auf Eudoxos von
Knidos, dessen Ruhm durch den des Platon lange verdunkelt
ist und den die zusammenfassende Geschichte der Mathematik
bisher zu stiefmütterlich behandelt hat. Die Programme von
H. Künssberg, Dinkelsbühl 1888–90, der Astron., Math. und Geograph
E. v. Knidos, werden ihm gerecht. Eudoxos auf allen
drei Gebieten und auch auf dem der Gesetzgebung gleich bedeutend,
ist etwa um 410 zu Knidos, einer dorischen Stadt in
Karien, an der Küste von Kleinasien, aus armer Familie hervorgegangen,
früh kam er in das ebenfalls dorische Tarent und genoss
dort in Mathematik und Astronomie den Unterricht des
grössten Pythagoräers, des Archytas. Etwa 23 Jahre alt ging
er nach kurzem Aufenthalt in Athen, wo er Platon gehört haben
soll, nach Ägypten, vermutlich als Begleiter eines Arztes Chrysippos,
mit Empfehlung des Sparterkönigs Agesilaos an Nektanebos
(Necht-Harebhēt). Die Reise fällt gegen 380, da etwa
von 394–380 Nektanebos den Aufruhr seiner Ägypter bekämpfen
musste. Dort verkehrte er in Heliopolis mit den Priestern insbesondere
mit dem Priester Chonuphis und indem er völlig ihre
Sitten annahm (ξυρομενος τε ιβην και οφρυς, geschoren am Scham
und Augenbrauen) bekam er Einblick in das riesige astronomische
Beobachtungsmaterial und dort schrieb er seine Octaëteris
etwa um 375, vergl. A. Boeckh: Über die vierjährigen Sonnenkreise
der Alten 1863. Die Octaëteris ist eine 8jährige Periode
zum Ausgleich des Mond- und Sonnenjahres. 8 · 354
+ 3 · 30 = 2922 = 8 · 3651/4.

Etwa um 370 in der Akme gründete er in Kyzikos in
Mysien (Panorma am Marmorameer) eine Hochschule, die rasch
zu grosser Blüte gelangte, aber schon nach wenigen Jahren trieb
ihn sein rastloser Bildungseifer in die Weite. Zunächst zog er
nach Athen und führte eine grosse Anzahl seiner Schüler dem
Platon zu, darunter die bedeutendsten Mathematiker der Akademie,
wie Menaichmos, den eigentlichen Entdecker der Kegelschnitte,
Dinostratos, der den Nutzen der Kurve des
Hippias von Elis für die Quadratur des Zirkels erkannte und
ihr den Namen Quadratrix, τετραγωνίζουσα, verschaffte, Athenaios,
Helikon etc. Von Athen zog er nach Sizilien und studierte
dort unter dem italischen Lokrer Philistion, vermutlich
auch ein Pythagoräer, Medizin. Dann kehrte er von Knidos
zurück, mit grossen Ehren empfangen, und schuf für die Stadt
neue Gesetze.



Unsere fast einzige Quelle über Eudoxos ist Diogenes Laertios,
die sich aber auf gute Autoritäten wie Kallimachos, Sotios,
Nikomachos, Eratosthenes stützt. Sonst haben wir nur eine
kurze Notiz in der Ethik des Aristoteles 172, b. 15, wonach er
Hedoniker etwa im Sinne Demokrits war und in dem bekannten
Lexikon des Suidas, der zwar die drei sehr gelehrten Töchter
des Eudoxos mit Namen nennt, aber über ihn selbst so gut wie
nichts sagt. Doch gibt Aristoteles seinem Charakter ein günstiges
Zeugnis. Aber über die wissenschaftliche Bedeutung des Mannes
war das ganze Altertum einig, und ich kann dafür auf Cicero
verweisen, den ich, wie sehr Sie auch sein Cato major, sein Lälius,
seine Officien gelangweilt haben mögen, als Historiker
nicht zu unterschätzen bitte. Diogenes Laertios berichtet, dass
er in Knidos statt »Eudoxos« in »Endoxos« umgetauft wurde, d. h.
der Anerkannte und Eratosthenes nennt ihn, den Astronomen,
Mathematiker, Geographen, Philosophen, Mediziner, Staatsmann,
der an die »Allmenschen« des Cinquecento an Leonardo da Vinci
und Michelangelo erinnert, den »Göttergleichen« in dem Epigramm:
»θεουδεος Ευδοξοιο καμπυλον εν γραμμαις ειδος.«

Auch Platon hatte die höchste Achtung vor Eudoxos als
Mathematiker, wie aus seiner 13. Epistel hervorgeht und aus der
Angabe bei Plutarch, dass er die Delier an den Eudoxos verwiesen
habe. Er starb 53 Jahre alt um 356.

Lösung des Delischen Problems von Eudoxos.

Seine Lösung des Delischen Problems übergeht Eutokios,
die kurze Andeutung bei Eratosthenes war ihm unverständlich,
und die ihm vorliegende Lösung fehlerhaft überliefert. Eratosthenes
sagt in dem zitierten Briefe: »Während nun diese (die Geometer
der Akademie) sich arbeitsfreudig drangaben und zu
zwei gegebenen zwei mittlere zu fassen suchten, soll sie Archytas
der Tarentiner mittelst des Halbcylinders gefunden haben und
Eudoxos von Knidos mittelst der bogenförmig (καμπύλον) genannten
Linien. Das Wort Kampylos bedeutet »gekrümmt«
insbesondere gekrümmt nach Art des Kriegsbogens der Griechen
[image: Symbol], den Homer stets mit diesem epitheton ornans bezeichnet.



Es ist P. Tannery gelungen (Sur les solutions du problème
de Delos par Archytas et par Eudoxe, Mém. de Bordeaux
Ser. 2, T. II Paris 1878 p. 277), die naturgemäss eng an Archytas
anschliessende Lösung des Eudoxos wiederherzustellen, dadurch
dass er erkannte die Kurve müsse ein dem griechischen
Kriegsbogen ähnliches Aussehen haben und daraufhin, nicht wie
V. Flauti, Geom. di sit. Napol. 1842, 3. Aufl. die Projektion
der Schnittkurve des Wulstes und des Kegels auf die zx Ebene,
sondern auf den Grundkreis, auf die xy Ebene, untersuchte.


[image: ]


Eudoxos betrachtete
die Schnittkurve des Wulstes
und des Kegels, d. h.
also er sah zunächst davon
ab, dass Punkt Ι der
Figur[*] auf der Peripherie
des Grundkreises liegt,
immer ist: ΑΘ2ΑΜ2 = ΑΙ2ΑΚ2
= ΑΙΕΔ oder I: ΑΘ2 = b2aΑΙ.


[*] In der Figur ist Θ durch Q, ξ durch ζ, und Ι durch S ersetzt.


Dadurch ist die Projektion
eines Punktes Κ
der Schnittkurve und damit
ihre Projektion auf
die xy Ebene, die Ebene
des Grundkreises, definiert.
Sowohl ihre Gleichung wie
ihre Konstruktion ist nun
ohne weiteres klar, sobald
man noch nachgewiesen, dass Αξ = ΑΘ, wo Αξ die Abscisse x
von Ι (und Κ).



Es ist: ΑΘΑΕ = ΑΙΑξ oder ΑΘ . x = ΑΕ . ΑΙ = b2a . ΑΙ also nach Ι
x = ΑΘ also die Gleichung der Kurve ΑΙ2 = x2 + y2 = a2x4b4
d. h. also eine durch die Substitution ξ = x2, η = y2 transformierte
Parabel, welche Tannery analytisch untersucht hat.
Ihre geometrische Konstruktion ist äusserst einfach vergl. die
Fig. 1 und das richtige Ι der Punkt wo diese Kurve den Halbkreis
schneidet.

Es ist nach Konstruktion: ΑΘ1 = Αξ1 und ΑΙ1Αξ1 = ΑΘ1ΑΕ,
oder ΑΘ'2 = ΑΙ' . ΑΕ und da ΑΒ2 = a . ΑΕ so ist ΑΘ'2 = ΑΙ' b2a
somit Ι' ein Punkt des Ortes.

Mechanische Lösung von Eudoxos (Platon).

Vom Eudoxos rührt m. E. auch
die Konstruktion her, welche Eutokios
dem Platon zuschreibt. ΑΒ und ΒΓ,
s. Fig., seien die gegebenen Strecken;
man verlängere sie nach Δ und Ε, so
dass ΑΕΔ und ΓΔΕ rechte Winkel
sind, dann ist nach der Satzgruppe
des Pythagoras ΓΒ : ΒΔ = ΒΔ : ΒΕ =
ΒΕ : ΑΒ.


[image: ]



[image: ]


Die Punkte Δ und Ε lassen sich auf mechanischem Wege
leicht finden mittelst zweier aufeinander verschiebbarer rechten
Winkel (Winkelhaken); es wurde ein eigenes Hilfsinstrument
(siehe Figur) angefertigt, durch einen
beilförmigen Einschnitt β in die Lineale
(κανών, Kanon) wurde dafür gesorgt, dass
sich ΚΔ nur parallel zu ΗΘ bewegen
konnte, die nähere Beschreibung siehe
man bei A. Sturm l. c. p. 50. Die ganze
Konstruktion ist so unplatonisch wie
möglich, wir wissen dass gerade auf
Platon die strenge Beschränkung der geometrischen Hilfsmittel
auf Zirkel und Lineal zurückgeht, dass er die sogenannte Neusis,
die Einschiebung von Strecken auf mechanischem Wege verpönte.
Ausserdem berichtet Plutarch ganz ausdrücklich Quaest,
conv. VIII p. c. 1: Platon tadelte Eudoxos, Archytas und Menaichmos,
weil sie die Verdoppelung eines Körpers auf instrumentale
und mechanische Apparate zurückführten. Dagegen passt
sowohl die Anwendung des Satzes von der Höhe im rechtwinkligen
Dreieck, den auch Archytas anwandte und die Lösung
mittelst eines Instrumentes sehr gut auf Eudoxos, der als leidenschaftlicher
Astronom mit Apparaten durchaus vertraut war.
Ich schliesse hier gleich den Bericht über Eudoxos Gesamtleistungen
an. Von Eudoxos rührt fast sicher das ganze 5. Buch
der Elemente des Euklid her, die so diffizile Lehre vom Streckenbuch,
und zwar wörtlich; man vergl. Proklos, ed. Friedlein
p. 68 und s. u. Euklid. Und ein Scholion der lat. Ausgabe der
6 ersten Bücher Basel 1550 zum 5. Buch des »Adelos« und
im prächtigen Codex des Euklid aus der Sammlung Mazarin ist
von Knoche als von Proklos herrührend erkannt, es heisst da:
Einige sagen dass dieses Buch die Erfindung des Eudoxos sei, —
und das wird direkt bestätigt durch weitere Scholien (Knoche
1865) und indirekt dadurch, dass Buch 7 der Elemente die Lehre
von den Proportionen für ganze Zahlen noch einmal aufnimmt, ohne
irgend eine Rücksicht auf das 5. Buch. Von Eudoxos rühren
die fünf ersten Sätze des XIII. Buchs samt der Definition von
Analysis und Synthesis her, vermutlich auch ein ganzer Teil der
weiteren Sätze über die 5 Platonischen Körper. Eudoxos, der
als grosser Astronom auf das genaueste mit der Sphärik vertraut
war, ist wohl der eigentliche Schöpfer der später von Theodosios
bearbeiteten Sphärik.

Für eine Anzahl wichtigster Sätze der Stereometrie haben
wir das schwerwiegende Zeugnis des Archimedes, der in seiner
Quadratur der Parabel, der ersten grossen Leistung der Integralrechnung,
das nach ihm benannte jetzt so viel besprochene
Prinzip älteren Geometern vindiziert, welche damit bewiesen,
dass Kreise sich wie die Quadrate, Kugeln wie die Kuben ihrer
Durchmesser verhalten, ferner dass jede Pyramide der dritte Teil
des Prisma von gleicher Grundfläche und Höhe, jeder Kegel der
dritte Teil des Cylinders von gleicher Basis und Höhe sei.
Alles das haben sie durch Annahme des aufgestellten Lemma
bewiesen. Hier wurde Eudoxos Name nicht genannt. Aber in
der Einleitung zum ersten Buch seiner Schrift: περι σφαιρας και
κυλινδρου. heisst es: »Ebenso verhält es sich mit vielen von Eudoxos
über die Körper aufgefundenen Sätzen, die Beifall erhalten
haben z. B. dass jede Pyramide etc., jeder Kegel etc.
Denn obgleich diese Sätze über diese Gebilde schon früher experimentell
bekannt waren, so traf es sich doch, obgleich es vor
Eudoxos viele erwähnenswerte Geometer gab, dass sie von keinem
begrifflich erkannt und auch von keinem folgerichtig bewiesen
wurden.«

Demnach hat Eudoxos auch einen bedeutenden Anteil am
XII. Buch der Elemente. Im besonderen sind die wertvollen
Beweise XII, 2 — XII, 10 Eigentum des Eudoxos, und indem
sie sich eng an die Definitionen und Sätze des 5. Buches anschliessen,
geben sie wie L. Ofterdinger bemerkt hat, zugleich
einen Beweis für das Eigentumsrecht des Eudoxos auf Buch V.
Freilich müssen wir das mathophilosophische Verdienst des Eudoxos
jetzt nach dem Ephodion erheblich einschränken. Das
Prinzip der Exhaustionsmethode des Euklid ist im Grunde nichts
weiter als das unendlich kleine des Demokrit, das Eudoxos den
Hellenen mundgerecht gemacht hatte, welche vor der rücksichtslosen
Kühnheit, mit der Demokrit seine Differentiale der Masse und des
Raumes einführte, scheuten. Es ist so ziemlich derselbe Vorgang,
welcher sich in der Neuzeit abspielte, als die Fluxion, das
Moment des Newton, das »infiniment petit« des Leibniz von
Lagrange durch die Ableitung ersetzt wurde.

Das Weltsystem des Eudoxos.

So gross die Leistungen des Eudoxos auf mathematischem
Gebiete waren, so bedeutend er als Geograph war durch seine
»γης περιοδος«, eine umfassende Länder- und Völkerkunde, am
grössten steht er doch als Astronom da. So leidenschaftlich war
seine Liebe zur Sternkunde, dass er wie Plutarch erzählt, geäussert
hat »Ich wünschte auf die Sonne zu kommen um die
Gestalt und Grösse des Gestirnes kennen zu lernen und wäre es
auch um den Preis, wie Phaëton zu verbrennen«. An den verschiedensten
Punkten des Orbis terrarum hat er die Sterne
beobachtet, noch Strabo wurde seine Warte bei Heliopolis gezeigt,
auch eine eigentümliche Sonnenuhr αραχνη (Spinne, wohl
von der Ähnlichkeit mit dem Netze einer Spinne) hat er konstruiert.
Wir verdanken die Kunde seines Weltsystems, des
ersten, das streng mathematisch die Bewegungen der Gestirne
zu erklären suchte, Aristoteles in der Metaphysik und besonders
dem so wichtigen Commentar des Simplicius zu Aristoteles
de coelo, auf den gestützt I. K. Schaubach in seiner klassischen
Geschichte der griech. Astron. bis auf Eratosthenes Gött.
1802 und der grosse Chronologe Chr. L. Ideler 1806 und besonders
1828, 29 Eudoxos als Astronom würdigen konnten.
Die völlige Aufklärung gab der hervorragende italienische Astronom
G. V. Schiaparelli in Le sfere omocentriche di Eudosso,
di Calippo e di Aristotele (Mil. 1875), gelesen bei Gelegenheit
des 400. Geburtstags des Copernicus zu Mailand 20. Febr. 1875,
deutsch von W. Horn im Supplementband des Schlömilch von
1877. Er konnte dabei schon einen von Brunet de Presle
aus dem Nachlass des bedeutenden Historikers der Mathematik
Letronne in den Not. et extraits des Manscr. de la bibl. imp.
T. 18, p. I Par. 1865 veröffentlichten Papyrus des Louvre benutzen,
der vermutlich ein aus 190 v. Chr. stammendes Kollegienheft
einer alexandrinischen Vorlesung über Astronomie ist. Ich
folge hier im Wesentlichen Schiaparelli und Künssberg
Th. I 1889.

Das Prinzip von dem Eudoxos ausging, war dasselbe, dem
wir Kepler's harmonice mundi verdanken und das bewusst oder
unbewusst jeder annimmt, das Prinzip: der Kosmos ist nach
einem einzigen allgemeinen Gesetze geordnet. Schiaparelli sagt:
»den griechischen Astronomen fehlte das physikalische Gesetz
der allgemeinen Schwere, sie mussten sich daher an geometrische
Gesetze halten«. Nun aber bot der tägliche Umschwung des
Fixsternhimmels eine gleichförmige Kreisbewegung dar und ebenso
schienen die monatlichen und jährlichen Bewegungen des Mondes
und der Sonne gleichförmig in Kreisbahnen vor sich zu gehen.
Die Planeten, besonders die oberen, zeigten zwar grosse Unregelmässigkeiten,
sie beschrieben ja ganz verwickelte Schleifenlinien,
aber man entnahm aus dem obigen Prinzip das Axiom, es
müssten sich alle diese Abweichungen aus dem Zusammenwirken
von mehreren gleichförmigen Kreisbewegungen erklären lassen.
Dies Axiom soll nach Gemīnos (Géminus), isagoge eis phaenomena
Cap. I, von den Pythagoräern herrühren und hat die
theoretische Astronomie bis Galilei und Newton beherrscht.

Schiaparelli sagt: »Eine andere Bedingung, der sich die,
welche zuerst über den Bau des Universums nachdachten, fügen
mussten, war diese, für denselben die grösste Einfachheit und
Symmetrie anzunehmen. Da bildeten im System des Philolaos
(s. Pythagoräer) die Bahnen der Himmelskörper ein System von
Kreisen, die um ein gemeinsames Zentrum beschrieben wurden,
und dieselbe Regel oder wenigstens eine ähnliche ist in den verschiedenen
Systemen des Platon beobachtet. [Timaios 11]. An
dieser Grundanschauung hielt auch Eudoxos fest und stellte sich
vor, dass alle seine Sphären konzentrisch um die Erde gleichmässig
beschrieben seien, weshalb ihnen später der Name
homozentrische Sphären beigelegt wurde. Durch diese Anschauung
wurde das Problem viel schwieriger, weil dadurch diesen Sphären
jede fortschreitende Bewegung genommen wurde und dem Geometer
zur Erklärung ihrer Bewegung nichts anderes übrig blieb
als die Kombination ihrer Rotationsbewegung, aber dem Bau der
Welt wurde dadurch eine Eleganz bewahrt, von welcher die
Konstruktionen des Hipparch [von Rhodos], des Ptolemaios und
alle andern, selbst des Copernicus weit entfernt blieben und die
bis Kepler ihresgleichen nicht wiederfand.« —

Eudoxos dachte sich ungefähr wie Platon, dass jeder
Himmelskörper von einer um zwei Pole in gleichförmiger Rotation
drehbaren Sphäre in kreisförmige Bewegung versetzt würde.
Er nahm ausserdem an, dass derselbe in einem Punkt des
Äquators dieser Sphäre befestigt sei. Zur Erklärung der Planetenbewegung
genügte diese Hypothese nicht, Eudoxos setzte
deshalb fest, dass die Pole der den Planeten tragenden Sphäre
nicht unbeweglich bleiben, sondern von einer grösseren, der ersten
konzentrischen getragen würden, welche gleichförmig und mit
einer ihr eigentümlichen Geschwindigkeit um zwei von den vorigen
verschiedene Pole rotiere. Da auch dies noch nicht genügte, so
liess er die Pole der zweiten auf einer dritten konzentrischen
grösseren Kugel fest sein; welche wieder ihre besonderen Pole
und ihre besondere Geschwindigkeit besass. Und wo drei Sphären
nicht ausreichten, nahm er noch eine vierte hinzu, welche die
drei ersten umschloss und die zwei Pole der dritten enthielt, und
mit eigener Geschwindigkeit um ihre Pole rotierte. Für Sonne
und Mond fand er 3 Sphären bei passender Wahl der Geschwindigkeiten,
der Pole und der Neigungswinkel genügend, für die 5
anderen Planeten fand er 4 Sphären nötig. Die bewegende
Sphäre eines jeden Planeten machte er völlig unabhängig von
denen der anderen. Für die Fixsterne genügte eine einzige Sphäre
um die tägliche Bewegung hervorzubringen. Für die Sonne hätte
er mit zwei Sphären auskommen können, da er die sogen. Anomalie,
die ungleiche Dauer der Jahreszeiten, d. h. die Ungleichförmigkeit
der Geschwindigkeit nicht berücksichtigte, aber er
glaubte an eine geringfügige Veränderung der Sonnenbreite in
bezug auf die Ekliptik. Somit hatte er 27 Sphären nötig.


[image: ]


Hier die Figur, das Abbild eines
von Künssberg nach Eudoxos konstruierten
Planetolabium ist durchaus
geeignet das System klar zu machen.
Kreis I dient dazu die tägliche, Kreis II
die Bewegung in der Ekliptik, Kreis III
die Abweichung von der Ekliptik,
Kreis IV die Ungleichförmigkeit des
Planeten in Bezug auf Geschwindigkeit
und Richtung zu erklären. Ich hebe hervor, dass Eudoxos
den Neigungswinkel von etwa 5° der Mondbahn gegen die Ekliptik
kannte und damit dem Babylonischen Saros von 65851/8
Tagen und dass auch die Reihenfolge der Planeten die Babylonische
ist. Ich muss für weiteres auf Schiaparelli und
O. Tannery [Note s. le syst. astron. d'Eudoxe, Mém. de Bordeaux,
Ser. II T. 1 (1876) und T. 5 (1883)] verweisen, welche
beide erklären, dass das System nach der Verbesserung durch
Kallippos ebenso gut die Bewegung von Sonne und Mond darstelle,
sowie die hauptsächlichen Unregelmässigkeiten der Planetenbahnen
wie die Epicykeln des Ptolemaios. Nur noch einige
Bemerkungen über die eigentliche Bahn der Planeten,
welche durch die beiden innersten Kugeln 3 und 4 hervorgebracht
wird, die sogen. Hippopede (Pferdefessel) des Eudoxos,
die erste sphärische Raumkurve, welche Schiaparelli sehr richtig
als Lemniskate bezeichnet.

Eudoxos hat nur auf die Elementargeometrie gestützt das
folgende schwierige Problem gelöst: um zwei feste Pole dreht
sich eine Kugel gleichförmig, um zwei Pole auf dieser dreht sich
ebenso eine zweite mit derselben aber entgegengesetzt gerichteten
Geschwindigkeit, welche Bahn beschreibt ein Punkt des
Äquators. Die Kurve ist dadurch ausgezeichnet, dass ihre Bogenlänge
wie die der ebenen Lemniskate durch ein elliptisches Integral
2. Gattung dargestellt wird. Die elementargeometrische Behandlung
der Kurve wäre eine vorzügliche Übungsaufgabe.

Die grossen Verdienste des Eudoxos um Geographie und
Kalender sind neben Schaubach auch von A. Boeckh in der
cit. Schrift 1863 voll gewürdigt.

Lösung des Delischen Problems durch Menaichmos.

Ich verlasse Eudoxos, den grössten Mathematiker seiner
Zeit, der vermutlich ebenso nüchtern war wie Platon phantastisch
war, berichtet doch Cicero in De Divinatione, dass er die
Astrologie der Babylonier für Unsinn hielt und dies, obwohl er
unzweifelhaft von Babylonischer Astronomie beeinflusst war, wie
schon aus seiner Festsetzung des Verhältnisses von Sonnen- und
Monddurchmesser hervorgeht und wende mich zum Delischen
Problem zurück. Knüpfte Eudoxos an seinen Lehrer Archytas
an, so folgte ihm wieder sein Schüler Menaichmos, den er
seinerzeit dem Platon zugeführt hatte. Menaichmos, der um die
Mitte des 4. Jahrh. lebte, wird von den Alten einstimmig als der
Erfinder der Kegelschnitte bezeichnet. Eratosthenes nennt sie
in dem Briefe, die Menächmischen Triaden »man braucht nicht
die Men. Triaden aus dem Kegel zu schneiden«. Proklos (oder
Gemīnos) beziehen sich auf diese Stelle (Friedl. p. 111). Und aus
des Eutoxios Excerpt aus Eudemos oder Geminos sehen wir dass
die Delische Aufgabe und der Weg des Archytas und Eudoxos
den Menaichmos geleitet haben. Es heisst bei Eutokios:


[image: ]


»So wie Menaichmos: Es seien die gegebenen Geraden
(die Alten kannten den Ausdruck »Strecke« nicht) Α und Ε, gefordert
zwischen Α und Ε zwei mittlere Proportionalen zu finden.
Es sei geschehen und sie sollen Β und Γ sein, uns möge die im
Punkte Λ begrenzte Grade (d. h. der Strahl) ΛΗ gezeichnet vorliegen
[εκκεισθω θεσει.] und bei Λ liege [auf ihr] die Γ gleiche Strecke
ΛΖ, und senkrecht [dazu] werde ΘΖ gezogen (als Strahl) und
ΘΖ [als Strecke] (s. Figur) gleich Β gemacht.
Da nun die drei Geraden Η,
Β, Γ, proportional so ist das Rechteck
aus Α und Γ gleich dem Quadrat über Β.«
Es ist also ΑΓ = Β2 = ΘΖ2 = Α . ΛΖ, folglich
liegt Θ auf der Parabel mit dem
Scheitel Λ, der Axe ΛΗ und dem Parameter
A/2. Da auch das Rechteck ΓΒ
oder ΛΖ . ΖΘ gegeben ist, weil es gleich
Α . Ε ist, so liegt Θ auch auf der gleichseitigen
Hyperbel mit den Asymptoten
ΛΚ und ΛΗ, also ist Θ gefunden. Es folgt dann bei Eutokios
nach dieser Analyse auch die Synthese, ausdrücklich als solche
bezeichnet, und darauf eine zweite Lösung des Menaichmos; von
der ich auch nur die Analysis (s. Figur) gebe.




[image: ]


Es seien die auf einander senkrechten
Strecken ΑΒ und ΒΓ die gegebenen, ΒΛ und
ΒΕ die gesuchten, so dass ΓΒ : ΒΛ = ΒΛ : ΒΕ
= ΒΕ : ΒΑ. Man ziehe die Normalen ΛΖ, ΕΖ,
so ist ΓΒ . ΒΕ = ΒΛ2 = ΕΖ2, also Ζ auf eine
Parabel, deren Achse ΒΕ, deren Parameter
1/2ΓΒ. Da aber auch ΒΑ . ΒΛ = ΒΕ2 =
ΛΖ2 ist, so liegt Ζ auch auf der Parabel,
deren Axe ΒΛ, deren Parameter 1/2ΑΒ ist.

Die Darstellung ist jedenfalls von Eutokios oder schon von
Geminos redigiert, denn die Namen Parabel, Ellipse, Hyperbel
sind erst von Apollonios von Pergae (s. u.) im 3. Jahrh.
eingeführt, ebenso wie das Wort Asymptote.

Menaichmos, Kegelschnitte.

Den Gedankengang des Menaichmos hat Bretschneider,
Geom. und Geometer vor Euklides 1870 p. 156 ff., wiederhergestellt.
Derselbe Eutokios erzählt in seinem Kommentar zu des
Apollonius Kōnika, dass die Alten den Kegel nur erzeugten
durch Rotation eines rechtwinkligen Dreiecks um eine seiner Katheten.
Je nachdem nun der Öffnungswinkel spitz, recht oder stumpf
war, erhielt Menaichmos Ellipse, Parabel, Hyperbel, wenn er den
Kegel durch eine Ebene, welche auf einer Seitenkante senkrecht
stand, durchschnitt. Die Ellipse war übrigens als Cylinderschnitt
schon den Ägyptern (vergl. die Säulen des Tempels von Luxor)
und auch den Hellenen vor Menaichmos bekannt, ihr alter Name
war ἡ (γραμμή) του θυρεού. [vielleicht die Schildförmige Linie,
das Oval, obwohl das ovale Schild gew. ἀσπίς und nicht θυρεός
heisst]. Die Erzeugung des Menaichmos gab sofort die Hauptachsen
des Kegelschnitts. Men. erkannte die Verwandtschaft
seiner Kurven mit dem Kreise, da er sah dass dieselben Projektionen
des Kreises waren, und suchte daher nach einem
Analogon zum Potenzsatz, im Anschluss an Archytas und Eudoxos,
und fand es auch. Der Begriff der Verwandtschaft
gehört zu denen, welche sich den Geometern von selbst aufdrängen,
man vergleiche die Ähnlichkeitslehre bei Ägyptern und
Indern, wenn auch Theorien der Verwandtschaften als solcher
modernen Ursprungs sind. Als Beispiel nehme ich die Parabel,
den »Schnitt des rechtwinkligen Kegels« wie sie noch bei Archimedes
heisst und sogar noch bei Proklos. Es ist LAD, s.
Fig. rechtwinklig bei A, der Schnitt MIDKN normal gegen die
Kante AC geführt, also
ID || AB. Es ist IGLD =
DIAL also gleich IG . HI :
LD2 = IK2 : DL2 (Potenzsatz
des Kreises). Ferner wenn
LM ⟘ LD, ist MD : LD =
LD : AL, LD2 = MD . AL oder
IK2 : MD . AL = DI : AL, also
IK2 = MD . DI, dies ist die Grundeigenschaft (Gleichung) der
Parabel. Analog ist die Herleitung für Ellipse und Hyperbel.


[image: ]


Parabel; Trisektion (Dinostratos).

Da die nächste Lösung, die des Eratosthenes selbst ist, so
unterbreche ich hier die Geschichte des Delischen Problems um
mit Dinostratos, den Bruder des Menaichmos der ebenfalls
Schüler des Eudoxos und Platon ist, auf die beiden andern
grossen Probleme, welche die Pythagoräer in die Hellenische
Wissenschaft einführten, überzugehen. Zunächst die Trisektion,
die Dreiteilung des Winkels. Das Problem ist unzweifelhaft von
den Pythagoräern gestellt worden, und geradezu im Zusammenhange
mit dem Delischen Problem. Wie die mittlere Proportionale
der Natur nach zusammenhing mit der Halbierung des
Bogens, so glaubte man würden die beiden Medianen mit der
Dreiteilung zusammenhängen und indem man die reinkubische
Gleichung lösen wollte, kam man auf die gemischte, es ist also
kein Zufall, dass dies Problem das zweite Delische genannt
wurde. Dass die Kenntnisse der Pythagoräer zu der Aufstellung
der Gleichung ausreichten, ist leicht zu zeigen vergl. Figur.
Man muss nur sehen, dass ABC ≅ αβγ ist. Es werde bezeichnet:
αβ = AB = z, Aα = 2αγ = y, AD = s, AF = σ, MF = p, BC = u =
βγ, dann ist 1) s/y = (y + z)/z, 2) u2 + 1/4y2 = z2, 3) weil
MFB ～ ABC, 2up = y(σ - z) 4) σ2 + p2 = r2.


[image: ]


Setzt man u = zτ, so ist
nach 2) y24 = z2(1 - τ2) und
nach 3) gleich z2τ2p2(σ - z)2 also 5)
1 - τ2 = τ2p2(σ - z)2 aus 1) und 3)
folgt 6) s(σ - z)2τpz = 2τpσ - z + 1.

Aus 5) folgt σ - z = τp :
μ wo μ = √﻿1 - τ2 ist, also z =
σ - τp : μ, also geht 6) über in
7) s = (2μ + 1)2μ(σ - τp : μ); s = (2μ + 1)(μs - 2τp) woraus
nach leichter Rechnung 4τ3 - 3τ + ps : r2 = 0 und da ps = ηr,
wenn die Höhe des Dreiecks AMD von D aus η genannt wird,
8) 4τ3 - 3τ + η/r = 0.

Das ist die bekannte Gleichung für sin φ/3 da η : r = sin φ ist.

Es gewannen also die beiden Delischen Probleme die Bedeutung
der Auflösung der kubischen Gleichung, [da sich für
y die Gleichung 4. Grades y4 + sy3 - 3y2r2 - 2ysr2 + s2r2
= 0 ergibt, so ist damit zugleich die Lösung der Gleichung
des 4. Grades angebahnt].

Hippias von Elis, Dinostratos (Quadratrix).

Das arithmetische Problem vermochten die Pythagoräer
nicht zu lösen, und das geometrische nicht mittelst Zirkel und
Lineal, d. h. elementar, doch scheuten sie sich wie wir bei Archytas
gesehen haben, keineswegs vor Bewegungsgeometrie und
so erfand denn der seiner Zeit ziemlich übel berüchtigte Sophist
Hippias von Elis im letzten Drittel des 5. Jahrh. eine mechanische
Lösung und damit die erste uns bekannte vom Kreise
verschiedene nach bestimmten Gesetz erzeugte Kurve, die später
vermutlich durch oder doch nach Archimedes, nachdem Dinostratos
ihren Gebrauch zur Rektifikation (Streckung) und
damit auch zur Quadratur des Zirkels gelehrt hatte, den Namen
τετραγωνίζουσα lat. Quadratrix erhielt. Es sind sogar gegen die
Autorschaft des Hippias von Elis Bedenken erhoben (Blass,
Friedlein) und H. Hankel der genialste Historiker der Mathematik
hat sich sehr scharf gegen die Autorschaft des Hippias
von Elis ausgesprochen, aber Gründe hat er nicht angegeben
und ich muss Cantor beipflichten, der aus der ständigen Gewohnheit
des Proklos nur bei der ersten Erwähnung die Herkunft
anzugeben und sie später als schon genannt wegzulassen, mit
grösster Energie sich für den Hippias von Elis aussprach.
Proklos kann nur diesen Hippias meinen und wenn auch der
Hippias major des Platon vermutlich unecht, so genügt doch
der Hippias minor um zu beweisen, dass Hippias seinerzeit für
einen hervorragend tüchtigen Mathematiker galt. Pappos, dem
wir die Kenntnis der Kurve verdanken,
erwähnt den Namen des Hippias nicht.
Die Kurve und ihre Konstruktion finden
sich Buch IV prop. 25 p. 253 der
Hultschen Ausgabe. Während
der Radius αβ, vergl. die Fig., sich
gleichförmig um α bis αδ dreht, verschiebt
sich ebenfalls gleichförmig βγ
bis αδ, unsere Kurve ist der Ort des
Schnittpunktes ζ der beiden sich bewegenden
Strecken. Die Grundeigenschaft ist: βκαβ = Bogen βεBogen βεδ = Θπ/2.
Damit ist nicht nur die Trisektion sondern sogar die Multisection
vollzogen, denn nichts hindert αβ oder irgend ein Stück
von αβ in beliebig viele gleiche Teile zu teilen. Es folgt:
αβ - βκαβ = π/2 - Θπ/2 oder 1) y . π/2 = ⌒εδ, daraus y1 : y2 = ⌒ε1δ : ⌒ε2δ
und als Gleichung der Kurve 2) x = y cot yπ/2. Die Proportion 1,
kann auch heissen Quadrantr = ⌒εδζυ. Dinostratos, der mit Demokritischen
Gedanken vertraut war, bemerkte nun, dass der
Bruch rechts auf der Grenze, wenn αε unendlich nahe bei αδ
ist, weil der Sektor dann in ein Dreieck übergeht gleich δε' :
ηη' = αδ : αη gleich r : x0 ist, womit zwar nicht die Quadratur
aber doch die Rektifikation des Kreises mittelst der gezeichnet
vorliegenden Kurve vollzogen ist. Der Beweis des Dinostratos den
Pappos l. c. mitteilt, rechnet selbstverständlich nicht mit dem
Unendlich kleinen, sondern ersetzt die Differentialrechnung durch
die Grenzmethode, wie das auch Archimedes selbst noch getan,
obwohl wir aus dem Ephodion sehen, wie genau er sich der
Tragweite der Infinitesimalrechnung bewusst war. Man braucht
ja nur an des Cavalieri »geometria indivisibilium« zu denken,
die er umarbeiten musste, weil seine Zeitgenossen an dem nackten
Unendlich kleinen und grossen, am Differential und Integral des
Volumens, Anstoss nahmen. Newton der Urheber des selbständigen
Differentialkalküls hat in den Prinzipien und in seinen
geometrischen Werken ängstlich die Methode verschleiert und
noch heute gibt es Mathematiker genug, welche vor dem »infiniment
petit« scheuen, wie etwa Pferde vor einem Automobil.


[image: ]


Theaítetos und Theudios.

Sind Menaichmos und Dinostratos die produktivsten Mitglieder
des Platonischen Kreises, »derer um Platon,« so sind
Theaítetos der Athener und Theudios der Magnesier, (wohl in
Karien) diejenigen, welche die methodische Seite der Akademie
am energischsten vertreten. Von Θεαίτητος, dem schon oft genannten,
rührt ein grosser Teil der selbst für uns Heutige nicht
leichten Sätze des X. Buchs der Elemente des Eukleides her,
das selbst ein Petrus Ramus, obwohl ein genauer Kenner von
Proklos' Kommentar zum I. Buch, nicht verstand, und Θευδιος
ὁ Μαγνης hat das Lehrbuch der Akademie verfasst. Von ihm
sagt Proklos: Er brachte gute Ordnung in die Elemente und
verallgemeinerte vieles in den einzelnen Abschnitten (Friedl. p. 67,
wenn ὁρικων, was Friedlein bezweifelt, richtig ist, so kann es auch
vielleicht besser als »begrenzt« d. h. »zu eng gefasst« übersetzt
werden, »er machte die Begrenzungen weiter«).

Aristoteles.

Die Elemente des Theudios gehen denen des Euklid unmittelbar
voran, und auf sie beziehen sich die mathematischen
Angaben bei Aristoteles.



Zeit bei Platon.

Dieser weltumfassendste Geist nicht bloss des Altertums, der
Wissenschaft und Kunst fast 2000 Jahre lang beherrscht hat
und die formale Logik sogar bis auf Sigwart, d. h. bis zum
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts, hat noch weit mehr als
Platon die Mathematik nur als Hilfswissenschaft der Philosophie
insbesondere für die Lehre vom Schluss und von den Beweisen
betrachtet, und allenfalls für die Astronomie, in der er wie
Kant den stärksten Beweis des für sein System ganz unentbehrlichen
Gottesbegriffes sah. Es steht nicht einmal fest, ob
Aristoteles auf der vollen Höhe der mathematischen Bildung
seiner Zeit gestanden hat, von höheren Problemen streift er
eigentlich nur einmal ganz gelegentlich in de coelo die Quadratur
des Zirkels. Dass er die Kegelschnitte nicht beachtet hat, versteht
sich von selbst, da sie ja gerade zu seiner Zeit von seinem
Mitschüler Menaichmos gefunden wurden. Aber um so grösser
ist seine Bedeutung für die Grundbegriffe der Mathematik.
Während J. L. Heiberg (Teubner Abh. z. Gesch. der Math. Wiss.
Heft 18, 1904) das spez. Mathematische bei Aristoteles gesammelt
hat, ähnlich wie Theon Smyrneus die Mathematik bei
Platon, ist A. Görland in seiner Dissertation und besonders
in dem Werke: Aristoteles und die Mathematik, Marburg 1899
auch der begrifflichen Seite gerechter geworden. Aristoteles ist auch
der erste der Hellenen der sich genauer mit dem Begriff Zeit
beschäftigt hat. Platon, wie er den Aristoteles an schöpferischer
Kraft der Phantasie weit überragt, übertrifft ihn auch in der
Erkenntnis gerade der tiefsten Quellen unserer Erkenntnis, aber
dass die Zeit auch eine Idee sei, wie das Gute, ist dem Idealisten
κατ ἐξοχήν entgangen. Die Hauptstelle findet sich Timäos 366–370.
Gott schuf die Welt als Abbild der ewigen Ideen (personifiziert
durch die einzelnen Götter), und in der Freude über seine
Schöpfung beschloss er sie dem Urbilde noch ähnlicher zu machen
und schuf dazu die Zeit als bewegliches, nach Zahlenverhältnissen
fortschreitendes, ewiges Abbild. Denn Tage und
Nächte und Monate und Jahre gab es nicht, bevor der Himmel
geschaffen, sondern damals als dieser zusammengesetzt wurde,
bewirkte er zugleich auch ihre Entstehung. Alle diese (die Tage
etc.) sind Teile der Zeit, und das »Es war« und das »Es wird
sein« sind entstandene Formen der Zeit, die wir unvermerkt
auf das ewige Wesen übertragen, und mit Unrecht. Denn wir
sprechen von einem »es war, es ist, es wird sein« jener aber
kommt in Wahrheit nur das »Es ist« zu, das »war« und das
»wird sein« aber ziemt es sich von der in der Zeit sich bewegenden
Entstehung auszusagen. Wenn hier auch die transzendentale
Idealität der Zeit gestreift ist, so sind doch Zeit und
Bewegung nicht scharf geschieden, und insbesondere scheint die
Zeit selbst als Dauer aufgefasst zu sein, was schon eine Anwendung
der Kategorie Raum auf die Zeit einschliesst.

Aristoteles über Zeit.

Aristoteles hat sich besonders in der Physik mit der
Zeit beschäftigt, er hat den Zusammenhang der Zeit mit der
Zahl erkannt und im direkten Gegensatz zu Kant die Zeit auf
die Zahl zurückgeführt. Im Buch IV der Physik heisst es: die
Zeit scheint die Bewegung einer Kugel zu sein, weil durch sie
die übrigen Bewegungen (Rotationen) gemessen werden. —
Ganz ähnlich heisst es in der Naturphilosophie Lorenz
Oken's, des Vorgängers von Darwin, die Zeit ist gleichsam
eine fortrollende Kugel, die immer in sich selbst wiederkehrt. —
An anderer Stelle nennt er die Zeit die Zahl des Kontinuums,
und die Zahl der Bewegung in bezug auf vorher und
nachher, Mass der Ruhe und Bewegung. Wichtig ist, dass
er Phys. 10 auseinandersetzt, dass die Zeit nicht aus Momenten
bestehe und ganz des Aristoteles würdig ist die Stelle Phys. IV
Kap. 10: Ob das Jetzt, das Vergangenheit und Zukunft trennt,
immer ein und dasselbe sei, oder anderes und anderes, das ist
nicht leicht zu entscheiden.

Aristoteles (vita).

Aristoteles, der Stagirite, wie er oft genannt wird, ist
384 in Stageira einer Stadt der athenischen Landschaft Chalcidice
geboren. Sein Vater Nikomachos war Leibarzt des Königs
Amyntas von Macedonien, des Vaters Philipps der die entzweiten
Hellenen unter das Macedonische Joch einte. Im 18. Jahre
kam er nach dem Tode beider Eltern als ein wohlhabender und
wohlerzogener Hellene nach Athen vermutlich um Platons willen,
dessen Schule er bis zum Tod Platons, zwanzig Jahre lang angehörte.
Daneben muss der Sohn des Arztes mit dem Fleiss
und der ungeheuren Arbeitskraft eines grossen Genius geschafft
haben um sich auf naturwissenschaftlichem und politisch-historischem
Gebiete das Riesenmaterial von Kenntnissen anzueignen,
das in seinen Schriften verarbeitet ist. Zwei Strömungen von
ganz ungewöhnlicher Stärke sind in Aristoteles vereinigt, einerseits
ist er der erste grosse Biologe, der mit gleicher Sorgfalt
das grösste wie das kleinste Lebewesen beobachtet, er hat es
ja selbst ausgesprochen, dass es für den Forscher nichts Grosses
und nichts Kleines gebe, — andererseits ein Systematiker von
extremer Nüchternheit und Klarheit.

Dass der über dreissigjährige Mann in den letzten Jahren
seines Lehrers dem Platonismus schon mit kritischem Geiste
gegenüberstand, ist an sich im höchsten Grade wahrscheinlich,
auch wenn es nicht durch den Klatsch der Schule bezeugt wäre.
Insbesondere richtete sich seine Kritik wohl damals schon gegen
die Ideenlehre. Aristoteles hat hier wohl von Anfang an dem
Schwunge des Dichters nicht folgen können, vermöge einer
Schwäche seiner Begabung gerade auf dem Gebiete der Phantasie.
Und dann muss gesagt werden, dass Platon selbst seine eigene
grossartige Auffassung der Idee, des reinen ewigen Urbilds, die über
den Dingen stehend, die Kraft ist, welche die Dinge schafft, mit
zunehmendem Alter mehr und mehr verdunkelt und abgeschwächt
hat, man vergleiche die »νόμοι«, die Gesetze, auch den Zusatz, die
επινομις. So erklärt es sich, dass in der Darstellung des Aristoteles
die Ideenlehre in die Zahlenmystik der Pythagoräer überging.

Doch war und blieb er Platoniker, wie schon daraus hervorgeht,
dass er unmittelbar nach dem Tode des Meisters Athen
für lange Zeit verliess, und zwar in Gemeinschaft mit dem leidenschaftlichsten
Verehrer Platons, dem Xenokrates, der nach dem
Tode von Platons Neffen Speusippos der Leiter der Akademie
war. Aristoteles brachte die nächsten drei Jahre bei seinem
Bundesbruder Hermias, dem Fürsten von Atarneos und Assos
zu, und heiratete nach dessen Tode die Schwester oder Nichte
desselben. Im Jahre 343 (oder 342) übernahm er die Ausbildung
des damals dreizehnjährigen Alexander, und diese
Verbindung, obwohl sie nur 3 Jahre dauerte, da Alexander schon
mit 16 Jahren die Vertretung seines Vaters Philipp in Macedonien
übernahm, wurde für beide grosse Männer von höchster
Bedeutung. — Aristoteles ging zunächst in seine Heimatstadt
Stageira, er blieb aber bis kurz vor Alexanders Tode, bis er
durch die Torheit seines Neffen Kallisthenes jenem entfremdet
wurde, in innigster Verbindung mit dem Könige. Mit königlicher
Freigebigkeit gewährte Alexander die Mittel, welche er
zu seinen Arbeiten brauchte, alle fremden Tiere und Pflanzen
wurden ihm zugesandt, und die Summen, derer er zu seiner
grossen Bibliothek bedurfte, verdankte er wohl auch zum grossen
Teil dem Könige. Aristoteles ist der erste Gelehrte, von dem
wir wissen, dass er sich eine grosse Büchersammlung angelegt
hat, und das war damals ein noch weit kostspieligeres Vergnügen
als heute, um so mehr als er auch dafür sorgte, dass die
wichtigsten Werke durch Abschriften weiteren Kreisen zugänglich
gemacht wurden. Die Sammlung hat er seinem bedeutendsten
Schüler, dem Theophrast hinterlassen.

Dreizehn Jahre nach dem Tode Platons kehrte er nach
Athen zurück, nahm den Unterricht in der Rhetorik, den er
schon bei Lebzeiten Platons sehr erfolgreich geführt hatte, wieder
auf, und eröffnete jetzt ebenfalls bei einem Gymnasium, dem
Lyceum, eine eigene Philosophenschule und begründete den dazu
gehörigen Freundschaftsbund. In den Parkanlagen des Lyceums
auf- und abgehend, disputierte er mit seinen Schülern und von
dieser Gewohnheit erhielten die Jünger den Namen der »Peripatetiker.«
Übermenschliches hat er in den 12 Jahren seiner
Lehrtätigkeit geleistet. Abgesehen von einzelnen Dialogen,
welche schon zu Platons Zeiten veröffentlicht waren, sind fast
alle seine grossen Lehrschriften, die ja im wesentlichen Vorlesungshefte
für seinen und seine Schüler Gebrauch waren, hier
entweder entstanden oder doch wenn nicht konzipiert, so doch
redigiert. Aristoteles starb 332 zu Chalcis auf Euboea, wo er
ein Landgut besass, an einem Magenleiden.

Aristoteles, Werke.

Ich erwähne zuerst seine grossartigen naturwissenschaftlichen
Werke, als Systematiker beginnt er mit der unorganischen
Natur. Zunächst die Physik, φυσικη ακροασις, 8 Bücher, zu
denen uns der sehr wichtige Kommentar des Simplicius erhalten
ist. Dies Werk hat bis an das 18. Jahrh. heran den Stoff für die
Vorlesungen über Physik gegeben. Dann die Astronomie,
περι ουρανου de coelo, 4 Bücher (dazu Kommentar des Simplicius).
Er kritisiert die Pythagoräer, den Hiketas, den Aristarch
von Samos, welche die zentrale Stellung der Erde im Weltsystem
aufgegeben; und seine Autorität hat bis auf Kopernikus den
Weg zum Fortschritt versperrt. In de coelo β 13, 293 lesen
wir: δειν τη γη του μεσου χωραν αποδιδοναι. Man muss der Erde die
Stelle des Mittelpunktes wiedergeben: denn χώρα Raum
steht bei Aristoteles häufig für τόπος Ort. Weiter nenne ich die
Schrift über Entstehen und Vergehen, περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς
2 Bücher, die Meteorologie 4 Bücher, woran sich auch ein Werk
über Mathematik im engeren Sinne angeschlossen haben soll,
was aber nicht gerade wahrscheinlich ist. Es schliessen sich
dann die Werke über die lebenden Wesen an, beschreibende und
untersuchende. Zunächst die grossartige Zoologie, περὶ
τα ζῷα ἱστορια. 9 Bücher, dann 7 Bücher Anatomie, dann die
(physiologische) Psychologie, περὶ ψυχής, Wahrnehmen und
Wahrgenommenes, Gedächtnis und Erinnerung, Traum und
Wachen. — Ferner über Kurz- und Langlebigkeit, Leben und
Tod, und damit verbunden, über das Atmen. Über die Teile
der Tiere, die Erzeugung und den Gang der Tiere (wahrscheinlich
unecht). — Die 2 Bücher über die Pflanzen sind verloren,
weil sie von der reichhaltigeren Schrift des Theophrast
aufgesaugt und verdrängt sind, eine im Altertum häufige Erscheinung.
— An die Zoologie, welche mit dem Menschen endet,
reihen sich dann folgerichtig die grossen Werke über das sittliche
Handeln des einzelnen Menschen, und über sein Leben im
Staate an, Ethik und Politik. Von den drei Ethiken ist die
grosse sog. Nikomachische Ethik unbezweifelt das echte
Werk des Aristoteles, während die andere die Eudemische ein
Kollegienheft des Eudemos ist, und die dritte, die sog. grosse
Moral ein Auszug aus dem Eudemos ist. Die Ethik handelt von
dem höchsten Gut, von der Tugend, von der Freundschaft etc.
Das höchste Gut sieht sie in der reinen Denktätigkeit; die
wissenschaftliche Arbeit um ihrer selbst willen, diese ist göttlich.
Ihr zunächst steht im Werte die Tugend, die ethische Tugend
ist auf den Willen gerichtet, der lernen muss, um es kurz auszudrücken,
die richtige Mitte zwischen zwei Lastern zu halten.
Tief empfunden und wahrhaft beredt ist, was Aristoteles über
die Freundschaft sagt, ohne die ihm zufolge keine Gemeinschaft
bestehen kann.

Von den staatswissenschaftlichen Werken ist uns
die Politik erhalten, 8 Bücher, unvollendet, aber wie Zeller
sagt, eins von den reifsten und bewundernswertesten Erzeugnissen
seines Geistes. Verloren sind bis auf wenige Bruchstücke, die
sog. πολιτείαι, eine wahrscheinlich lexikalisch geordnete Sammlung
der Verfassung von 158 Staaten oder Städten, anfangend
mit Athen. Vor wenigen Jahren ist gerade die Verfassung
Athens in der Leichenbinde einer ägyptischen Mumie gefunden
und von Keibel und Kiessling meisterhaft übersetzt worden.
Sie zeigt uns was wir verloren haben und ist unschätzbar für
die Beurteilung des Aristoteles. Während dieser in den exakt-wissenschaftlichen
und philosophischen Schriften in Sprache und
Form meist trocken, nüchtern und knapp ist, — er hat ja die
philosophische Fachsprache, ich möchte sagen, den Jargon geschaffen,
der die meisten philosophischen Werke so ungeniessbar
macht, — begreifen wir hier wie Cicero sagen konnte, Aristoteles
habe die alten Rhetoren »suavitate et brevitate dicendi,« durch
Anmut und treffende Kürze der Sprache, weit hinter sich gelassen.

Zugleich aber bekommen wir auch zum ersten Male ein
genaues Bild vom alten Athen und sind imstande die Anziehungskraft
zu begreifen, welche Athen auf die Hellenen ausübte.
Wir sehen hier eine Verfassung von solchem echten
Liberalismus und von solcher Humanität, wie sie noch nie zum
zweiten Male existiert hat. Selbst die Staatssklaven der Athener
erfreuten sich einer Freiheit, die in vieler Hinsicht grösser
war als die der heutigen Staatssklaven, der Beamten. Interessant
ist auch die Rolle, welche die Erbtochter schon damals spielte.

Die Anschauung des Aristoteles über Kunst kann ich
hier nur flüchtig streifen, erhalten ist nur die Poëtik, und auch
sie nur als Fragment, aber Sie wissen, welchen langdauernden
Einfluss die sog. drei Einheiten, welche Aristoteles für das Drama
forderte, die Einheit des Orts, der Zeit und der Handlung, gerade
weil die Forderungen missverstanden wurden, insbesondere
auf das klassische Drama der Franzosen gehabt haben.

Nun zu den eigentlichen philosophischen Schriften des
Aristoteles. Zuerst bereitet er sich den Boden für das Verständnis
seiner Gedanken dadurch, dass er die Gesetze, denen
unser Denken unterworfen ist, die Lehre vom Schluss und vom
Beweise, die formale Logik, als der Erste genau formulierte. Die
Logik des Aristoteles zerfällt in 2 grosse Abteilungen, die Topik
und die Analytik, zusammengefasst als Organon id est Werkzeug.
Ich nenne hier F. Kampe, die Erkenntnistheorie des
Aristoteles Leipz. 1870, R. Eucken, die Methode der arist.
Forschung Berl. 1872. Von neuen Ausgaben seien die der
Berliner Akademie von 1831–70 in 5 Bänden und die auf
35 Bände berechnete der griech. Kommentare hervorgehoben, darunter
die Physik des Simplicius von H. Diels 1882 und
eben desselben Astronomie von J. L. Heiberg 1894.

Die Grundlagen jeder wissenschaftlichen Arbeit sind im
Organon für ewig gelegt. Die Logik wird als wissenschaftliche
Technik aufgefasst, er will keine vollständige Erkenntnistheorie
geben, etwa wie H. Cohen's Logik der reinen Erkenntnis,
sondern zunächst eine Untersuchung über die Formen und Gesetze
der wissenschaftlichen Beweisführung. Die Topik beschäftigt
sich mit der Dialektik, der Lehre vom Beweisbaren und dem
Wahrscheinlichen; von den Analytiken beschäftigt sich die erste
mit dem Schlusse, die andere mit der Beweisführung gestützt
auf den Syllogismus. Die Syllogistik hat es mit der Erkenntnis
derjenigen Denkformen zu tun, denen zufolge mit Hilfe eines
Zwischenbegriffs, der im einen Urteil Prädikat, im anderen Subjekt
ist, entschieden werden soll, ob ein Begriff unter einem
andern subsumiert werden soll, ganz oder teilweise, oder nicht.
Aristoteles hat die Urteile nach Quantität und Qualität eingeteilt,
und zwar nach Quantität: generelle, partikuläre, singuläre,
(allgemeine, besondere, einzelne) und nach Qualität: affirmative
und negative (bejahende und verneinende).

Ein Punkt der für Mathematiker besonders wichtig ist
muss betont werden. Nicht Schopenhauer hat zuerst die
Forderung erhoben: der wahre Beweis muss nicht nur dass etwas
ist, sondern warum es ist, aufdecken, sondern Aristoteles
hat περι ψυχής II, 2 mit grösster Schärfe das nämliche gefordert.

Aristoteles Philosophie.

An die Logik, die Wissenschaftslehre, schliesst sich die
Metaphysik an. Aristoteles setzt die Platonische Philosophie
voraus, und indem er sie umbildet, verbildet und fortbildet, ist
er der Vollender der Begriffsphilosophie. Die Metaphysik beginnt
mit der berühmten Tafel der Kategorien, der irreduzibeln
Stammbegriffe der Vernunft, die Grundformen aller Aussagen.
Sie sind bei ihm nicht völlig das was ich Konstituenten
des Intellekts nenne, Methoden grosse Gruppen von
Erkenntnissen zusammenzufassen und zu ordnen.

Aristoteles über Grösse.

Er unterscheidet: 1) Substanz (ουσία, Wesenheit) 2) Grösse,
Quantität, ποσόν., 3) Beschaffenheit, Qualität, ποιόν, 4) Beziehung,
Relation, πρός τι., 5) Worin, Raum, χώρα., 6) Wann,
Zeit, πότε., 7) Lage, θέσις, 8) Haben, ἕξις, 9) Wirken, ποιεῖν,
10) Leiden, πάσχειν. Lage und Haben scheinen nur aufgestellt,
um die Zehnzahl der Pythagoräer voll zu machen, er lässt sie
im Laufe der Untersuchung fallen. Doch wird die θέσις die
Lage von ihm als Grundeigenschaft des Raumes erkannt. Uns
interessiert am meisten was er über Grösse sagt. Alles was
sich in substantielle Teile teilen lässt, ist eine Grösse (dieselbe
Definition gab Weierstrass im Colleg.). Sind die Teile zusammenhängend,
so ist die Grösse stetig (συνεχές), die Lehre von
der kontinuierlichen Grösse geht wie beinahe jede scharfe begriffliche
Untersuchung auf Aristoteles zurück, der auch die
recht eigentlichen mathematischen Probleme, die Zusammensetzung
und Trennung des Kontinuums erfasst hat. Ausführlicher
spricht er sich über Kontinuität in der Physik c. 3, 227 und 10
aus: Es sei etwas stetig, wenn die Grenze eines jeden zweier aufeinander
folgenden Teile, in der dieselben sich berühren, ein und
dieselbe ist, und sie, wie es auch das Wort bedeutet, (συν zusammen,
έχω halten) zusammengehalten werden. Sind die Teile in einer
bestimmten Lage, so sind die Grössen extensive oder Raumgrössen,
das Ungeteilte oder die Einheit, mit der sie gemessen
wird, und die Messbarkeit, dass sie ein Mass hat, ist
das unterscheidende Merkmal der Grössen. Auch die für die
Ausbildung des Integralbegriffs grundlegenden Probleme der
Zusammensetzung und Trennung des Kontinuums sind von ihm gestellt.
Und wenn auch περι ατομων γραμμων vielleicht wie Tannery
meint, nur ein Schülerheft, so ist doch περι φύσεως unbestritten.
Das Argument mit dem Aristoteles bewies, dass Raum
und Zeit nicht aus Punkten bestehen (es hätten sonst z. B. Seite
und Diagonale des Quadrats gleichviel Punkte und wären gleich)
haben die Arabischen Aristoteliker, (wie Averroës), gegen die
Mutakallimun (Logiker) gebraucht.

Für die Qualitäten werden zwei Hauptarten unterschieden,
diejenigen, welche sich auf einen substantiellen Unterschied und
diejenigen, welche sich auf Bewegung und Tätigkeit beziehen.
Als ein charakteristisches Merkmal der Qualität wird der Gegensatz
des Ähnlichen und Unähnlichen betrachtet; zu bemerken
ist hier, dass Kategorien der Anschauung von Aristoteles nicht
aufgestellt werden, wie z. B. Abstand, Richtung.

Der wichtigste Stammbegriff ist der der Substanz, der der
Träger der Übrigen ist, und so ist es die Untersuchung über
das Seiende als Seiendes von der die Philosophie, welche den
Zweck hat die Erfahrung zur Einheit zusammenzufassen, ausgehen
muss. Ich führe hier als den wichtigsten Satz an das
berühmte: το δ' ειναι ουσια ουδενι., der widerspruchsfreie Begriff
begründet keine Existenz des Definierten, mit dem z. B.
der ontologische Beweis des Daseins Gottes und die Grundlage
Spinozas zusammenbricht. Die erste und höchste Philosophie
hat die Aufgabe die letzten (A. sagt richtiger die ersten) und
allgemeinsten Gründe der Dinge zu erforschen, sie gewährt das
umfassendste Wissen, dasjenige, welches am schwersten zu erlangen
ist, da die allgemeinsten Prinzipien von der sinnlichen
Erfahrung am weitesten abliegen, das sicherste, weil sie es mit
den irreduziblen Begriffen und Axiomen zu tun hat, das was
am meisten Selbstzweck ist, weil es die Zwecke, denen alles
dient, feststellt. Sie muss alles Wirkliche schlechthin umfassen,
denn die letzten (πρώτας) Gründe sind nur die, welche alles
Seiende als Solches erklären. Andere Wissenschaften, wie
Medizin und Mathematik, beschränken sich auf ihr Gebiet, das
sie nicht weiter definieren, die Wissenschaft von den letzten
Gründen muss die Gesamtheit der Dinge auf ihre ewigen Ursachen
und in letzter Instanz auf das Unbewegte und Unkörperliche,
d. h. auf Gott zurückführen, von dem alle Bewegung
und Gestaltung des Körperlichen ausgeht. Er nennt diese
Wissenschaft, die Metaphysik, erste Philosophie auch Theologie.
Angesichts des Schwungs der Sprache und der Wucht der
Gründe mit denen Aristoteles den Gottesbegriff stützt, wird es
begreiflich, wie die Scholastik, wie ein Thomas von Aquino im
Gegensatz zu Platon, mehr und mehr sich auf Aristoteles stützen
musste, der fast zu einem Heiligen der katholischen Kirche
geworden ist. Verbot doch im Jahr 1624 das französische
Parlament jeden Angriff gegen seine Autorität bei Todesstrafe.

Aristoteles und die Ideenlehre.

Indem er nun näher auf dasjenige eingeht, was allen
Seienden als solchem zukommt, untersucht er den Satz vom
Widerspruch, der ja in der Mathematik eine so entscheidende
Stelle im indirekten Beweis einnimmt, denken Sie nur an die
grosse Menge stereometrischer Sätze, welche sich auf den Widerspruch
gegen das Parallelenaxiom zurückführen lassen. Er
knüpft an seine Untersuchung den Satz vom »ausgeschlossenen
Dritten« (aut est, aut non est, tertium non datur). Ich muss
für Aristoteles' Metaphysik auf Bonitz, Windelband, Zeller etc.
verweisen, nur seine Gestaltung der Ideenlehre muss ich besprechen,
denn in ihr besteht ja seine Emanzipation von Platon.
Aristoteles hat die Idee Platons missverstanden, vielleicht weil
Platon sich nicht mit Konsequenz dahin ausgesprochen, dass seine
Idee auf der Ausschaltung des Zufälligen beruht. Letzteres ist
für uns unbefriedigend und indem wir es auffassen als etwas,
was sein oder nicht sein kann, verstösst es gegen den Satz vom
Widerspruch. Die Platonische Idee, als zeitlose Norm aus
wenigen Erfahrungen vermöge eines Grundtriebs unseres Intellekts
geschaffen, steht über den Dingen, Aristoteles und vermöge
seiner Autorität fast alle Nachfolger fassen sie als neben den
Dingen, ἑν παρα τα πολλα., als ausserhalb der wirklichen Welt
und in keinem Zusammenhange mit ihr stehend, wie die praestabilierte
Harmonie des Leibniz, wo ihre Wirkung
dann allerdings unerklärlich ist. Aristoteles fasst die Idee als
ἑν κατα πολλα, als in jedem Dinge, jedes Ding existiert eigentlich
nur insoweit, als es seine Idee ausdrückt. Man sieht, dass er
Platon missversteht, um im Grunde auf ihn zurückzugreifen.
Aristoteles unterscheidet die ὑλη, den Stoff, die Materie, die
gestaltlos, nur die Möglichkeit, die δύναμις, zum Wirklichen,
zur ενεργεια hat, das ihnen allein durch die Idee εἶδος, die
Form zugeführt wird. Die Idee ist zugleich die Zweckursache,
der gemäss die Wesen sich entwickeln, sie ist die
Seele jedes einzelnen Dinges.

Aristoteles, Stoff und Form.

Man darf den aristotelischen Begriff der Form nicht mit
unserm Wort verwechseln, ein toter Mensch ist der Idee nach
kein Mensch, noch ein gefällter Baum ein Baum. Stoff und Form
wechseln, Bauholz ist in Bezug auf den lebenden Baum Stoff,
in Bezug auf den unbehauenen Stamm Form, Erz für den Bildhauer
Stoff, für den Erzgiesser Form etc. So stellt sich die
Gesamtheit alles Seienden als eine Stufenleiter dar, deren unterste
Stufe, die erste Materie oder πρωτη ὑλη, unterschiedslos, unbestimmt
und formlos, deren oberste eine letzte Idee, der mit
gar keinen Stoff behaftete absolute göttliche Geist. Der Gottesbegriff
des Aristoteles hat etwas Überwältigendes. Er hat den
ontologischen, den kosmologischen, den teleologischen, den moralischen
Beweis für das Dasein Gottes geschaffen, er beherrscht
die katholische Theologie nicht nur durch das ganze Mittelalter,
sondern noch heute und Metaphysik XII finden Sie in einen bei
Aristoteles ganz ungewöhnlichen fast dichterischem Schwung die
Schilderung des Wesens der Gottheit.

In dem Verhältnis des Stoffs zur Form hat nun Aristoteles
die beiden für sein System und für die Mathematik gleich
wichtigen Begriffe des Potentiellen und Aktuellen, der δυναμις
und ενεργεια (auch εντελεχεια Vollendung), Möglichkeit und Wirksamkeit
geschaffen, denken Sie nur an die potentielle und aktuelle
(kinetische) Energie der heutigen Mechanik. In der Auffassung
der Bewegung als Übergang des Potentiell-Seienden
zum Aktuell-Seienden hat er die Schwierigkeit die der Begriff
des Werdens seinen Vorgängern machte überwunden; es ist ein
und dasselbe Sein, um das es sich handelt, nur auf verschiedener
Entwicklungsstufe. Potentiell, κατα δυναμιν ist das Samenkorn
ein Baum, der ausgewachsene Baum ist es aktuell, κατ' ενεργειαν.
Potentieller Philosoph ist Aristoteles, wenn er schläft, der bessere
Feldherr Sieger vor der Schlacht, potentiell ist der Raum ins
Unendliche teilbar, die Zahl ins Unendliche zählbar, potentiell
ist Alles, was sich gemäss der in ihm liegenden Idee entwickeln
kann, wenn möglich zur Vollendung, zur Entelechie, zur vollendeten
Darstellung seiner Idee.

Aristoteles, das Unendliche.

Diese beiden fundamentalen Unterschiede des Seins, das
Potentielle und das Aktuelle, hat Aristoteles auch im Begriff
des Unendlichen hervorgehoben; von ihm rührt die bis auf den
heutigen Tag, ich nenne Georg Cantor, herrschende Unterscheidung
des infinitum potentia et actu, des Unendlichen im
Werden und des Unendlichen im Sein. Es ist unmöglich die
Scholastiker oder Cusanus zu verstehen, ohne diese Unterscheidung
zu kennen. Aristoteles hat zuerst und bis auf Galilei
als der Einzige wissenschaftlich den Begriff Unendlich untersucht.
Wohl hat Zeno den Integralbegriff gestreift, Demokrit
diesen ganz bewusst benutzt, aber hier handelt es sich um eine
logische Untersuchung, denn Unendlichkeitsbetrachtungen sind an
sich so alt wie der Mensch. Schon in den Veden kommt die Göttin
des Unendlichen, Aditi, vor und Max Müller sagt in seiner
ersten Strassburger Vorlesung »alle Religion entspringt aus dem
Druck, den das Unendliche auf das Endliche ausübt«. Ich habe
l. c. auf den Ursprung des Unendlichkeitsbegriffs aus dem Werkzeug
unseres Intellekts: Zeit hingewiesen, bezw, darauf, dass wir
uns ein Ende unserer Erlebnisse nicht denken können. Wenn
Frege in seinen Grundlagen der Arithmetik von 1884 den Versuch
macht die Existenz von (n + 1) mittelst des Schlusses von
n auf n + 1 zu beweisen, so halte ich dagegen die Unendlichkeit
der Anzahlenreihe für das Prius, das unmittelbar durch den
Zusammenhang der Ordinalzahl mit der Zeit gegeben ist. Mit
jedem neuen Erlebnis ist eben auch eine neue Einheitssetzung
und damit eine neue Ordinal- und Kardinalzahl gegeben. Aristoteles
kommt wie Gauss zu dem Schluss, dass das Unendliche im
Sein, das infinitum actu oder κατ' ενέργειαν, das ἄπειρον, das wovon
es kein Jenseits gibt, in der Natur nicht existiert, ἡ φυσις
φευγει το απερον, also als sinnlich wahrnehmbar existiert keine
unendliche Grösse. Nur in Gott als der unendlichen Kraft,
welche die unendliche Bewegung der Welt hervorbringt, existiert
das infinitum actu. Wohl aber gibt er zu, dass es ein infinitum
potentia (κατά δύναμιν) gibt. Die Raumgrösse ist unbegrenzt teilbar,
aber ein unendlich kleines gibt es nicht, sondern das
ἄπειρον ist nur im Entstehen und Vergehen. Und die Zeit und
mit ihr die Zahl ist unendlich gross im Werden, aber auch hier
ist die Zunahme endlich, die grosse Zahl entsteht und vergeht,
und macht der grösseren Zahl Platz, eine unendlich grosse Zahl
existiert nicht. Aber dieser grosse Denker streift doch schon
die Lösung, er sagt in der Physik Cap. 5, 204: »Vielleicht ist
die Untersuchung ob das Unendliche auch in der Mathematik
und in dem Denkbaren und in demjenigen was keine Grösse
hat, existiere, eine weit allgemeinere.« Die Lösung liegt eben
darin, dass das mathematisch Unendliche überhaupt keine Grösse
besitzt. Es genüge hier auf B. Bolzano's klassische »Paradoxien
des Unendlichen« zu verweisen. Bolzano, auf den
Weierstrass und G. Cantor ganz unmittelbar fussen, hat
den Hauptanstoss hinweggeräumt, allerdings wörtlich nach Galilei,
als er hervorhob, dass der Begriff des Ganzen keineswegs
durch alle seine Teile hindurchzugehen braucht. Ich verweise
hier auf einen Vortrag im internationalen Kongress zu Rom.

Raum und Zeit.

Mit dem was Aristoteles über das ἄπειρον sagt, hängen seine
Betrachtungen über Raum und Zeit und Bewegung eng zusammen.
Der Raum kann wohl unbegrenzt verkleinert, aber
nicht unbegrenzt vergrössert werden, auch gegen den Demokritischen
Begriff des leeren Raumes (und des Atoms) polemisiert
er, dagegen nähert er sich der Auffassung Kants und noch
mehr der von H. Cohen beträchtlich und führt die Zeit auf die
Bewegung des Jetzt (το νύν) zurück und bemerkt, dass sie ohne
das erkennende Subjekt nicht existiere. Sehr wichtig ist das,
was er vom Zeit- und Raumpunkt sagt: das zeitlich und räumlich
nicht mehr Teilbare ist niemals an und für sich (actu) gegeben,
sondern nur potentiell in der stetigen Grösse enthalten,
und wird nur durch Verneinung d. h. durch negative Prädikate
(limitierende Urteil Cohens) erkannt. Und einigermassen
erstaunt war ich, als ich die Auffassung der Ruhe als Grenze
der sich stetig verlangsamenden Bewegung, welche ich mir vor
30 Jahren ohne noch Leibniz zu kennen gebildet hatte, dem
Wesen nach bei Aristoteles fand, der sagt, dass es in einem
Zeitpunkt weder Ruhe noch Bewegung gibt, sondern nur einen
Übergang und der Körper, wenn er von der Bewegung zur Ruhe
übergeht, noch in Bewegung ist.

Aristoteles der heute nach mehr als 2000 Jahren noch
lebendig fortwirkt, der auf Christentum, Judentum, ja selbst auf
den Islam auf das tiefste eingewirkt hat, — ist doch Moses ben
Maimon, der auf Thomas von Aquino so bedeutenden Einfluss
übte, durch seine Schule gegangen — der abstrakteste Denker
und zugleich der exakteste Beobachter, der grösste Empiriker
und zugleich einer der grössten Idealisten, hat eigentlich erst die
einzelnen Disziplinen geschaffen. Bis zu ihm gibt es eine Gesamtwissenschaft
τα μαθήματα, von ihm ab und durch ihn existieren
die einzelnen Disziplinen. Sein Schüler Medon schrieb
nach seinem Plan die Medizin »Ιατρικα.«, seine Physik, Astronomie,
Zoologie, Psychologie bilden den Inhalt der Universitätsvorlesungen
bis in die Neuzeit, Botanik, Meteorologie, ja selbst
Chemie wie Rhetorik, Poetik etc. werden selbständig, wie Mathematik
und die Philosophie selbst, der er die besondere Aufgabe
zuwies, die Erfahrung zur Einheit zusammenzufassen. Und nicht
minder die Geschichte, das erste Buch seiner Metaphysik ist die
erste und zugleich mit die beste Geschichte der Philosophie und
überall hat er Geschichte und Kritik hineingewoben. Von
ihm an beginnt eine 500 Jahre andauernde Periode der Einzelforschung,
die erst bei den Neuplatonikern zur Zusammenfassung
führt.

Aristoteles: Theophrast, Eudemos.

Die beiden bedeutendsten Peripatetiker, Theophrast, der
Freund und Schüler des Aristoteles, der die Botanik seiner Zeit
kodifiziert hat, und Eudemos der Rhodier haben beide eine Geschichte
der Mathematik geschrieben. Die des Theophrast ist
spurlos verschwunden, von der des Eudemos sind spärliche Fragmente
durch Proklos, Eutokios und Simplicius erhalten, sowie
eine Notiz aus dem Buch über den Winkel, περί γωνίας, bei
Proklos. Das wichtigste ist das oft erwähnte Mathematikerverzeichnis
bei Proklos. Friedl. Prolog II p. 65 ff., das aber Tannery
zufolge nicht direkt aus Eudemos stammt, sondern aus
einer Verarbeitung des Eudemos durch Geminos im 1. Jahrh.
n. Chr. Es endigt unmittelbar vor Euklid.

Euklid, vita.

Von dem Verfasser der »Elemente«, des Werkes, das unter
allen mathematischen Werken für die Bildung der Menschheit
weitaus das wichtigste gewesen ist, kennt man weder Ort noch
Zeit der Geburt und des Todes, γενέσεως και φθοράς. Seinen
Zeitgenossen und der nächstfolgenden Generation war Euklid
einfach der »στοιχειοτης«, der Verfasser der Elemente und bald
ging die Kenntnis seiner Person verloren. Viele Jahrhunderte
ist er mit dem Philosophen Euklid von Megara verwechselt
worden, der nach dem Tode des Sokrates die Schule zusammenhielt,
und dieser Irrtum findet sich schon bei Valerius Maximus
um 30 v. Chr. und ist dort aus einer falschen Auffassung einer
Stelle bei Geminos (Prokl. p. 60) entstanden. — Das Wenige,
was wir von ihm wissen, verdanken wir zumeist Proklos, einem
Neuplatoniker und Nachfolger (Diadochos) des Plato in der Leitung
der Akademie, d. h. also Rektor der Universität Athen,
der um 450 n. Chr. einen Kommentar zum Euklid verfasst hat,
von dem uns die beiden Prologe und der Kommentar des ersten
Buchs der Elemente erhalten sind. Die Stelle (Friedl. S. 68)
lautet: »Nicht viel jünger als diese (Hermotimos, der Kolophoner
und Philippos, der Schüler Platons) ist Eukleídēs, der die Elemente
[τα στοιχεία] verfasste, wobei er vieles was vom Eudoxos
herrührte, in zusammenhängende Ordnung brachte, vieles was
Theaitet begonnen, vollendete und ausserdem so manches was
früher ohne rechte Strenge bewiesen war, auf unantastbare Beweise
zurückführte. Und dieser Mann lebte unter Ptolemaios
dem ersten, denn Archimedes, dessen Lebenszeit sich an
die des ersten Ptolemaios anschliesst, erwähnt des Euklid [in
περί σφαίρας και κυλίνδρου, Heib. I, 2, p. 14] und zwar erzählt
er: Ptolemaios frug einmal den Euklid, ob es nicht zur
Geometrie einen bequemeren Weg gebe als die Elemente. Jener
aber antwortete: Zur Geometrie gibt es für Könige keinen Privatweg
[ουκ εστι βασιλικη ατροπος επι γεωμετριαν]. Er ist also jünger
als die [direkten] Schüler des Platon und älter als Eratosthenes
und Archimedes, denn diese waren Zeitgenossen, wie Eratosthenes
irgendwo sagt. Aus Grundsatz war er Platoniker und in
der Platonischen Philosophie zu Hause.«

Danach ergibt sich für Euklid etwa 300 v. Chr. als Zeit
seines Mannesalters (der ακμή, der Zeit blühendster Körper- und
Geisteskraft, welche die Hellenen in das vierzigste Jahr verlegten),
und dass er in Athen an der Akademie gehört hatte
und dem engeren Kreise der Akademiker angehörte.

Zur Charakterisierung des Euklid haben wir noch eine
Stelle bei Stobaios. »Ein Mensch, der bei Euklid Unterricht
in der Geometrie zu nehmen begonnen hatte, frug, nachdem er
den ersten Satz der Elemente kennen gelernt hatte, was habe
ich nun davon, dass ich das weiss? Euklid rief seinen Sklaven
und sagte: Gib dem Manne drei Obolen, da er studiert um Profit
zu machen.« Und schliesslich schildert ihn Pappos in der Vorrede
zum 7. Buch der Kollektaneen wie folgt: Erat ingenio mitissimus
et erga omnes, ut par erat, benignus qui vel tantillum mathematicas
disciplinas promovere poterant, aliisque nullo modo infensus,
sed summe accuratus. »Er war von mildester Gesinnung und
wie es sich geziemt wohlwollend gegen jeden, der und wär's
noch so wenig, die mathematischen Disziplinen zu fördern vermochte,
in keiner Weise anderen gehässig, sondern im höchsten
Grade rücksichtsvoll.« Sie sehen, dass Euklid in der Tradition
seines Volkes als hochgesinnter, reiner wissenschaftlicher Tätigkeit
hingegebener Mann fortlebte.

Gelehrt hat er für reife Leute, ganz in der Weise unserer
Universitätsprofessoren, an der Universität (Museum) Alexandria,
wie uns l. c. Pappos berichtet. Unter der den Wissenschaften
überaus ergebenen Diadochen-Dynastie der Ptolemäer
entwickelte sich des grossen Alexander Stadt zur Zentrale des
Hellenischen Geisteslebens. Man nennt diese Periode die Hellenistische.
Es ist lange Zeit Mode gewesen die Alexandriner zu
verspotten als Pedanten, wegen ihrer grammatischen, auf die
einzelnen Worte gerichteten Untersuchungen, haben sie doch z. B.
die Akzente eingeführt. Aber auf dem Gebiete der exakten Wissenschaften
ist die Hellenistische Periode erstklassig. Euklid grade
hat den Schwerpunkt von Athen nach Alexandrien verlegt,
Archimedes, Apollonios, Eratosthenes sind aus der
Alexandrinischen Schule hervorgegangen. —

Euklid, Schriften: die Data.

Die Euklidischen Schriften kennen wir durch die Angaben
der Proklos p. 68 f. und Pappos l. c. Von den Elementen abgesehen
sind im griechischen Urtext erhalten a) die Data,
δεδομενα, »Gegebenes,« mit einer Vorrede des Marinos von
Neapolis in Palästina, einem Schüler des Proklos. Die Echtheit
des Textes wird durch die Inhaltsangabe bei Pappos (300 n. Chr.)
bestätigt, welche im Wesentlichen mit dem Text der Codices
übereinstimmt. Die Schrift enthält 95 Sätze (Pappos 90) welche
aussagen, dass wenn gewisse geometrische Gebilde gegeben sind,
andere dadurch mit bestimmt sind, also eine Art geometrischer
Funktionentheorie. Beispiele: Satz 2: Wenn eine gegebene
Grösse zu einer zweiten Grösse ein gegebenes Verhältnis
hat, so ist die zweite ebenfalls gegeben. Satz 33: In einem
gegebenen Streifen ist durch die Winkel, welche eine Querstrecke
mit den Grenzen bildet, die Länge der Querstrecke
bestimmt. Dem Inhalt nach gehen die »Data« nicht über die
»Elemente« hinaus, doch war und ist eine solche Zusammenstellung
praktisch im hohen Grade wertvoll für die Anwendung
der seit und durch Platon sich immer mehr ausbreitenden analytischen
Methode, deren Wesen gerade darin besteht, die durch
die gegebenen Stücke mit bestimmten Punkte, Linien, Figuren
aufzusuchen, bis man zu einer konstruierbaren Nebenfigur gelangt.
Die Data sind daher eine sich eng an die Elemente anschliessende
Anleitung zum Konstruieren nach der analytischen
Methode, etwa entsprechend Petersen's bekannten »Methoden
und Theorien«.

Astronomie.

Erhalten ist unter dem Titel »Phaenomena« eine Schrift
über Astronomie (lectio sphaerica) mit den Anfangsgründen der
Sphärik. Die Schrift geht bedeutend über die kurz vorhergehende
des Autolykos hinaus. Ich bemerke beiläufig, das die lectio
sphaerica bis in die Neuzeit hinein der Schrittmacher für die
Geometrie gewesen, die sich im Lehrplan der Gymnasien erst
aus ihr entwickelt hat. Die Schrift beginnt mit dem Satz: »Die
Erde liegt in der Mitte der Welt und vertritt in bezug auf
dieselbe die Stelle des Mittelpunkts« (Aristoteles) und schliesst
mit dem Satz: »Von zwei gleichen Bogen des Halbkreises
zwischen dem Äquator und dem Sommerwendekreis durchwandelt
der eine, beliebig genommen in längerer Zeit die sichtbare Halbkugel
als der andere die unsichtbare.« Das Wort »Horizont«
stammt aus der Schrift, welche von Pappos im 6. Buch seiner
Kollektaneen erläutert und ergänzt wurde. (A. Nokk, deutsche
Übersetzung Prgr. Freiburg i. Brg. 1850). Heiberg hat nach
einer Bemerkung Nokks bewiesen, dass diese Schrift des Euklid
einen sehr wesentlichen Bestandteil der für unsere elementare
Sphärik grundlegenden Schrift des Theodosios von Tripolis
(etwa 100 v. Chr.) gebildet hat (siehe M. Simon, Euklid
und die sechs planim. Bücher, Leipzig 1901).

Optik.

Echt Euklidisch sind auch die »Optica«, deren Text Heiberg
restituiert hat. Der sonst gebräuchliche Text geht vermutlich
auf ein Kollegienheft nach Theon von Alexandrien,
dem Vater der Hypatia, der ersten uns bekannten ordentlichen
Professorin. Sie ist mutmasslich der Autor unserer Quadratwurzelausziehung
und bekannt durch ihre Schönheit und ihr unglückliches
Schicksal. Von dem bestialischen christlichen Mönchspöbel
Alexandriens zerrissen, wurde sie nach ihrem Tode zu
Professorenromanen ausgeschlachtet. Die Schrift Euklids gehörte
zu der Sammlung, welche unter dem Titel »μικρος αστρονουμενος,«
der kleine Astronom, neben den »Elementen« das Rüstzeug
des Astronomen bildete, ehe er an das grosse Lehrbuch des Ptolemaios,
die μεγαλη συνταξις (der Almagest) gehen konnte. Die
Schrift gibt die Anfangsgründe der Perspektive.

Dagegen ist die andere Schrift über Optik, welche unter
Euklids Namen ging, die Katoptrik unecht. Heiberg macht
es sehr wahrscheinlich, dass die von Proklos unter diesem Titel
erwähnte Schrift des Euklid rasch durch das inhaltreiche Werk
des Archimedes über den gleichen Gegenstand verdrängt wurde.

Euklid, Schriften: Musik.

Noch über einen anderen Zweig der angewandten Mathematik
haben wir eine Schrift des Euklid, die καταιομη κανονος,
die Lehre von den musikalischen Intervallen, 20 Sätze, wissenschaftlich
auf dem Standpunkt der Pythagoräer. Eine zweite
musikalische Schrift, die Harmonielehre, εισαγωγή ἁρμονική, rührt
wie schon Hugo Grotius 1599 erkannte von dem Aristoxenianer
Kleonides her. [Aristoxenos, direkter Schüler des
Aristoteles als Philosoph, setzte der auf die arithmetischen Intervalle
gegründete Harmonielehre der Pythagoräer die Lehre von
den harmonischen Sinneseindrücken entgegen].

Über Teilung.

Aus Arabischen Quellen besitzen wir durch Dee
1563 eine Bearbeitung und durch Woepcke 1851 eine Übersetzung
der von Proklos zweimal erwähnten Schrift περὶ
διαιρέσεων, über Teilungen, welche wertvolle Aufgaben über Flächenteilung
enthielt. Dort findet sich die noch heute im Schulunterricht
stets vorkommende Aufgabe: ein Dreieck durch Gerade
von gegebener Richtung in Teile zu teilen, welche ein gegebenes
Verhältnis haben; ferner Teilung von Vierecken, von
Kreisen, von Figuren die von Kreisbogen und Geraden begrenzt
sind. Euklid zeigt sich hier als sehr gewandter Konstrukteur,
er benutzt ausser den Sätzen der Elemente nur solche, welche
sich mühelos aus ihnen ergeben.

Euklid, Verlorene Schriften.

Verloren sind die Schriften, welche sich auf die eigentliche
höhere Mathese seiner Zeit beziehen. Zunächst die zwei
wichtigen Bücher τόποι πρὸς ἐπιϕάνειαν, Oberflächen als geometrische
Orte, welche Proklos und Pappos erwähnen. Der
Begriff des geometrischen Ortes wird schon von Pappos gerade
so wie heute definiert als die Gesamtheit aller Punkte, denen ein
und dieselbe bestimmte Eigenschaft (Symptoma) zukommt, und
je nachdem diese Gesamtheit eine Linie oder eine Fläche
bildete, heissen die Orte Linien- oder Flächenorte. Davon verschieden
sind »körperliche Orte« (στερεοι), dies sind Linien,
welche durch den Schnitt von Körpern entstehen, wie die
Kegelschnitte. Die Schrift des Euklid hat nach Pappos
vermutlich Ortseigenschaften der Kugel-, Kegel- und Zylinderflächen
behandelt und scheint in der bedeutenderen Arbeit des
Archimedes über Konoide und Sphäroide aufgegangen
zu sein.

Porismata.




Elemente.

Mehr wissen wir von den 3 Büchern »Porismata«, da Pappos
den Inhalt so ausführlich angegeben hat, dass Michael
Chasles danach eine Rekonstruktion versucht hat, nach Vorarbeiten
von R. Simson, dessen Euklidbearbeitung von 1756
noch heute für England massgebend ist. Allerdings hat
P. Breton de Champ zuerst erkannt, dass die 29 Sätze in
der Vorrede des VII. Buches bei Pappos ein Résumé der
171 Sätze des Euklid enthalten. Das Wort Porisma selbst
bildet noch eine Streitfrage. Es hat 2 Bedeutungen, erstens
Zusatz, so kommt es vielfach in den Handschriften der Elemente
vor, zweitens bedeutet es ein Mittelding zwischen einem gewöhnlichen
Lehrsatz und einem sogenannten Ortssatz, d. h. einem
Satz der ausspricht, dass eine bestimmte Kurve eine bestimmte
Eigenschaft hat. Als Beispiel diene der Satz: Der Ort der
Punkte, deren Abstände von zwei festen Punkten ein festes
Verhältnis haben ist der Kreis (des Apollonios) dessen
Durchmesser die Strecke zwischen den beiden in diesem Verhältnis
zu den gegebenen Punkten harmonischen auf der gegebenen
Graden ist. Ein Porisma wäre demzufolge in der Geometrie
etwa das, was man in der Arithmetik einen Existenzbeweis
nennt, es spräche aus, dass ein bestimmter Ort existiert, ohne
ihn direkt zu konstruieren. Die Porismata bildeten vermutlich
für die synthetische oder direkte Konstruktionsmethode ein
Seitenstück zu den »Data« als Hilfsmittel für die analytische
Methode. Nach dem Résumé bei Pappos gingen sie weit über
die Elemente hinaus und mit Chasles und H. Zeuthen
müssen wir annehmen, dass sie die Grundlagen für die projektive
Behandlung der Kegelschnitte enthalten.

Auch über diese zu seiner Zeit höchste Mathematik hat
Euklid geschrieben, vier Bücher Konika. Ebenso wie Euklid
die Arbeiten seiner Vorgänger insbesondere des Theudios für
seine Elemente benutzte und verdrängte, wurden seine Konika
nach dem Zeugnis des Pappos von dem grossartigen Werk der
8 Bücher Konika des Apollonios verdrängt, in dessen erste
4 Bücher sie vermutlich vollständig Aufnahme gefunden haben.
Sie werden daher auch schwerlich aus arabischen Quellen je
wieder zum Vorschein kommen, wenn sie nicht zufällig als
Leichenbinde einer Mumie gefunden werden.

Verloren ist auch eine Schrift mathophilosophischen Charakters
ψευδαρια, »Trugschlüsse« genannt und zwar sind absichtliche
Falschschlüsse gemeint. Proklos nennt die Schrift
»καθαρκεικον και γυμναστικον«, reinigend und übend durch Anstrengung
d. h. die Schrift war zur Geistesgymnastik der Schüler
bestimmt.

Und nun zu dem Werke das den Namen des Euklid unsterblich
gemacht hat, zu den Elementen, die »στοιχεία«, wozu ich
meine Schrift Euklid etc. von 1901 heranzuziehen bitte.

Die Elemente des Euklid.

Die Elemente des Euklid.

Den 13 Büchern der Elemente des Euklid wurden schon
früh zwei Bücher angehängt. Das 14. Buch ist eine tüchtige
Arbeit des in Alexandrien etwa 150 v. Chr. lebenden Mathematikers
und Astronomen Hypsiklēs, über die fünf regulären
(platonischen) Körper; das 15. Buch ist eine weit schwächere
Arbeit und hat nach Tannery und Heiberg, beides grosse
Kenner der hellenischen Mathematik, einen Schüler des Isidoros,
des Erbauers der Sophienkirche um 530 n. Chr. zum
Verfasser.

Den Zweck der Elemente gibt Proklos S. 72 an: Elemente
nennt man das, dessen Theorie hinreicht zum Verständnis von
allem anderen, und mittelst dessen man im Stande ist die
Schwierigkeiten, welche das andere bietet, aus dem Wege zu
räumen. Stoicheion bedeutet eigentlich Buchstabe und l. c. sagt
Proklos gradezu: die Elemente enthalten die Sätze, welche als
Bestandteile aller folgenden auftreten, wie die Buchstaben im
Wort. Die Grundbedeutung von Stoichos ist eine militärische
es bedeutet das, was wir einen Zug nennen, also auch die Grundlage
der Formation.

Der Zweck und die Notwendigkeit der Euklid'schen Elemente
folgt aus der Entwicklung der hellenischen Mathematik. Die
Pythagoräer (s. d.) waren bei den Problemen zweiten Grades
auf die √﻿2, die Savisescha gestossen oder gestossen worden und
damit auf die Irrationalzahl und die Inkommensurabilität. Damit
wurden alle früheren Beweise über Teilung, Ähnlichkeit,
Flächenmessung hinfällig. Das 4. Jahrhundert, Platon, Theaitet,
Eudoxos und die Schüler des Platon und Eudoxos, widmeten
sich der methodischen Arbeit die neuen Grundlagen festzustellen.
Boten doch die mathematischen Definitionen Platon vortreffliche
Beispiele seinem sokratischen Hang zur Definition der
Begriffe zu folgen. Von Eudoxos rührt das ganze fünfte Buch der
Elemente, die Lehre von den Proportionen in, ich möchte sagen,
Weierstrass'scher Strenge, her, er ist der eigentliche Schöpfer
der Exhaustionsmethode, die vermutlich durch ihn schon bei
Aristoteles erwähnt ist, und die sich später, befruchtet mit
dem Demokritischen Differentialbegriff, bei Archimedes und Apollonios
zur Infinitesimalrechnung auswuchs. Von Theaitet wissen
wir, dass er die Einteilung der Irrationalzahlen oder genauer die
Lösung von Gleichungen 4. Grades, welche auf quadratische Gleichungen
reduzierbar sind, jedenfalls begonnen hat. Wahrscheinlich
von Platon selbst, jedenfalls aus seiner Schule, rühren die
Fassungen vieler Definitionen und Axiome bei Euklid her, welche
Aristoteles (vgl. Heiberg, Teubnersche Abh. z. Gesch. etc.
Heft 18, 1904) nach den Elementen des Magnesiers Theudios
zitiert. Nach einem Jahrhundert waren die methodischen Arbeiten
zum Abschluss reif und den gab Euklid, bei dem das
methodische Gefühl bereits in so eminenten Grade ausgebildet
ist, dass er mit dem Beweise schliesst: Mehr als fünf regelmässige
Körper kann es nicht geben.

Die Aufgabe die er sich setzte auf Grund der notwendigsten
Voraussetzungen die Geometrie und in geometrischer Einkleidung
auch die Arithmetik als ein zusammenhängendes Ganzes
unantastbar darzustellen, hat er in einer Weise gelöst, die alle
Vorgänger spurlos verschwinden liess und die, niemals übertroffen,
die Bewunderung aller Zeiten und aller Völker erregt hat.

Daran schliesst sich die Frage, inwieweit Euklid in den
Elementen Eigenes gegeben. Die Frage ist nur summarisch zu
beantworten. M. Cantor sagt: »Ein grosser Mathematiker wird
auch da, wo er anderen folgt, seine Eigentümlichkeit nicht verleugnen,
und so war es sicherlich auch bei Euklid.« Gewiss,
denn so ist es ja bei jedem Schullehrer, der seine Elemente gedruckt
oder ungedruckt traktiert. Aber ebenso klar ist es auch,
dass ein Werk wie die Elemente die Kräfte eines einzelnen
übersteigt, und eine ganze Reihe von Vorarbeiten erfordert, von
Hippokrates, Leōn, der die Fülle der Sätze und Strenge der
Beweise erhöhte (Proklos 66 unten) bis auf Theudios, der sich
auch in den anderen Wissenschaften auszeichnete. Die von
Heiberg l. c. gesammelten Zitate aus seinen Elementen zeigen
vielfach wörtliche Übereinstimmung. Ebenso sicher ist die Form
des Vortrags die zum Teil schon von den Ägyptern überkommene
gewesen, samt den so berühmten Schlussformeln »quod erat
demonstrandum«, was zu beweisen war, ὅπερ ἔδει δεῖξαι, und
quod erat faciendum, was zu machen war, ὅπερ ἔδει ποιῆσαι.
Euklid gehört wohl vor allem die Auswahl der Definitionen
an, die Forderungen (Erfahrungstatsachen) sind sein Eigentum,
wie Heiberg l. c. festgestellt hat, oder wenigstens ihre Trennung
von den Axiomen, und dann die strenge Durchführung des
Prinzips keinen früheren Satz mittelst eines späteren zu beweisen,
kein Gebilde zu benutzen, dessen Existenz nicht vorher
durch geforderte oder gegebene Konstruktion gesichert ist.

Ferner gehört ihm ein grosser Teil des zehnten Buches,
die Vollendung der Einteilung der Irrationalitäten durch Theaetet.
Dem Euklid gehört der elementare Beweis (ohne Integralrechnung)
des Satzes, dass die Pyramide gleich dem dritten Teil des
Prisma ist, dass mit ihr gleiche Grundfläche und Höhe hat; sodann
viele Sätze des 13. Buches über die Bestimmung von
Stücken der regulären Körper und mit grösster Wahrscheinlichkeit
der schon erwähnte Schlusssatz. Etwa 420 war das Dodekaëder
den Hellenen bekannt geworden, wenig früher war überhaupt
erst das logische Element in der Geometrie, die Forderung
nach dem Beweise, zur Geltung gekommen. Die Ausbildung des
logischen Sinnes bis zum Bedürfnis eines solchen Existenzbeweises
erforderte sicher ein Jahrhundert. Der einzige, der noch
in Frage kommen konnte wäre Eudoxos, doch überwog bei
ihm auf der Höhe seiner Kraft das astronomische Interesse.

Parallelentheorie.

Wenn ich aber trotz der verhältnismässig geringen »Produktivität«
Euklids doch M. Cantor beipflichte, der ihn zu den
drei Heroen der griechischen Mathematik im 3. Jahrh. zählt, so
tue ich es mit Rücksicht auf Euklids Behandlung des Parallelenproblemes,
dass er so recht eigentlich in die Welt geworfen hat
und das bis auf den heutigen Tag, ja heute noch mehr als je
im Zentrum des Interesses steht. Der gesamte Aufbau des
grundlegenden ersten Buches wird vom Parallelenproblem beherrscht.
Euklid hat rund 2000 Jahre vor Saccheri und
Legendre den Zusammenhang des Problems mit dem Satz
über die Winkelsumme im Dreieck erkannt. Schon Proklos hat
bemerkt, dass das berühmte und berüchtigte sogen. »11. Axiom«,
richtiger die 5. Forderung, hervorgegangen ist aus dem vergeblichen
Bemühen den Satz: »In jedem Dreieck sind zwei Winkel
zusammen kleiner als 2 Rechte« umzukehren; und so kam er
zu der Forderung in der Fassung: »Und wenn eine, zwei Geraden
schneidende, Gerade mit ihnen innere an derselben Seite
liegende Winkel bildet, die zusammen kleiner sind als 2 Rechte,
so schneiden sich jene beiden Geraden bei unbegrenzter Verlängerung
an der Seite, auf der diese beiden Winkel liegen.«

Die Elemente des Euklid, Ausgaben.

Von der Bibel abgesehen, ist niemals ein Werk in so
vielen Auflagen und Bearbeitungen verbreitet gewesen, als die
13 »βιβλία« des Eukleídes, dessen Namen geradezu mit der
Geometrie identifiziert wird. Eine sehr vollständige Zusammenstellung
findet sich in Mem. d. R. Acad. d. Sc. d. Ist. di Bologna
Serie IX, T. VIII und X 1887 und 1890 von P. Riccardi;
R. Bonola, Bull. d. Loria und Festschr. f. Joh. Bolyai
1902 zählt gegen 1700 Ausgaben. Im Mittelalter und bis in
die Neuzeit wird die Professur für Geometrie häufig als die des
Euklid bezeichnet, die Studenten lasen den Text, sei es ganz,
sei es im Auszug, und der Professor kommentierte, wobei selten
mehr als das erste Buch erledigt wurde. Savile, der die noch
heute in Oxford bestehende Professur des Euklid stiftete, kam
bis zum 8. Satz des ersten Buches, nur Petrus Ramus,
dessen Bedeutung in erster Linie auf seiner Lehrtätigkeit und
seiner grossen literarischen Bildung beruht, rühmte sich die
ganzen Elemente in einer Vorlesung erledigt zu haben. Es war
selbstverständlich, dass der Text im Laufe der Jahrhunderte entstellt,
verdorben, erweitert wurde. Letzteres gilt besonders für
die schwierigen Teile des zehnten bis letzten Buches.

Euklid, Übersetzungen der Elemente.

Ich verweise auch für die Bibliographie der Elemente auf
meine Schrift von 1901, hervorzuheben ist die Bearbeitung des
Theon v. Alexandria, der etwa 350 n. Chr. lebte und
lehrte, sie muss die früheren fast völlig im Buchhandel verdrängt
haben, obwohl sie keinen Fortschritt bedeutete. Alle bis
1808 bekannte Codices, deren Zahl sehr gross ist, alle Drucke
und Übersetzungen sind, wenn man von arabischen Quellen
absieht, aus dieser Ausgabe hervorgegangen. Erst 1808 fand
F. Peyrard in einer durch Napoleon dem Vatikan geraubten
Handschrift (Vatic. 190, 1814 zurückgegeben) die bis
jetzt einzige vollständige Handschrift, welche auf eine ältere
und bessere Ausgabe zurückgeht. Aus diesem Codex konnte
man die Änderungen des Theon feststellen und die Codices kritisieren,
eine Arbeit, welche von E. F. August 1826–29 in
seiner griechischen und noch gründlicher von J. L. Heiberg
in der griech.-lat. Ausgabe von 1882–88 geleistet ist. Ausser
dem Vat. 190 geht auch der Palimpsest Bologna M. 1721
(Heiberg, Cant.-Schlöm. 29) auf ältere Quellen als Theon
zurück.

Neben dürftigen Auszügen die, von oder nach Boëtius
(etwa 500 n. Chr.) verfasst, sich in den Klöstern und Klosterschulen
hielten und besonders durch Gerbert den nachmaligen
Papst Sylvester II. von Wichtigkeit wurden, verdankt Europa
die Kenntnis der Elemente den arabischen Übersetzungen und
Bearbeitungen. Auf sie geht die erste gedruckte Ausgabe zurück,
die dem Giovanni Campano aus Novara zugeschrieben
wird, der um die Mitte des 13. Jahrh. gelebt hat, und 1482 bei
Erhard Ratdolt in Venedig erschienen ist. Die Ausgabe
ist sehr selten, sie ist von A. G. Kästner Gesch. der Math.
Bd. I S. 289 f. genau beschrieben.

Als der hellenische Geist zum zweiten Male für die europäische
Kultur fruchtbar wurde in jener Glanzepoche, die man
die Renaissance nennt, erschienen zunächst lateinische
Ausgaben gestützt auf griechische Codices. Die erste Originalausgabe
ist die des Simon Grynaeus des älteren, sie erschien
1533 bei Herwagen, der auch in Strassburg eine Druckerei
besass, leider verarbeitet diese Ausgabe zwei sehr schlechte
Handschriften.

Euklid-Commentatoren.

Indem ich wieder auf meine zitierte Schrift verweise, erwähne
ich nur noch die beiden wichtigsten lateinischen Ausgaben,
die des Commandinus Pisa 1572, der zuerst unseren
Euklid von dem Megarenser schied, und die des Clavius von
1574. Die Arbeit dieses für seine Zeit hoch bedeutenden Jesuiten
ist von allen Historikern der Mathematik von Montucla
und Kästner bis auf M. Cantor gleich hoch gewertet worden;
Kästner nennt sie die Pandekten der Mathematik, sie soll
22 Auflagen gefunden haben.

Die Commentatoren des Euklid, vergl. Euklid
1901 p. 16 ff.

Der festgefügte Bau der Elemente hat, wie er seinerseits
die höchste Bewunderung erregte, andererseits die Versuchung
erweckt die Geometrie auf andere Weise ebenfalls zu begründen.
Dazu kommt, dass der Euklid in seinem ersten Buch einen
mathophilosophischen Teil enthält, der die Grundbegriffe der
Geometrie und die nötigen und hinreichenden Voraussetzungen
angibt, von denen die ersteren ihrer Natur nach unauflöslich,
die anderen variabel sind. So haben die Elemente des Euklid,
und das ist vielleicht sein grösstes Verdienst, eine staunenswerte
Geistesarbeit hervorgerufen, die besonders in der Geschichte des
Parallelenaxioms zutage tritt. Hier will ich nur (Euklid 1901)
einen Überblick über die hervorragendsten Interpretationen geben,
welche zeigen, wie Recht Gino Loria hat, wenn er als Prinzip
seiner schönen Arbeit »Della varia fortuna di Euclide, Roma
1893« das Gesetz der Kontinuität ausspricht. Es
geht ein ununterbrochener Zusammenhang von Archimedes und
Apollonios bis Veronese und Hilbert.

Von Apollonios sind Spuren eigener »Elemente« erhalten;
darunter eine ganz allgemeine Definition des Winkels
(Heiberg V S. 88).

Archimedes gab eine von Euklid abweichende mechanische
Grundeigenschaft der Geraden (ebenfalls auch der Ebene)
an und neue Prinzipien, darunter das nach ihm benannte, obwohl
von Eudoxos oder vielleicht Demokrit stammende
für die Exhaustionsmethode, die er zur Integralrechnung umbildete.
Ihm schliesst sich Heron von Alexandrien, der grösste
Mechaniker des 1. Jahrh. an; von seinem Kommentar sind uns
Fragmente durch Proklos und An-Narizi (s. u. bei Heron) überliefert.

Aus der Zusammenstellung der Euklidstellen bei Heron
durch Heiberg geht klar hervor, dass die Definitionen des Euklid
schon zu Herons Zeit die uns überlieferte Form hatten,
Euklid also damals schon, wie Tannery sagt, der unantastbare
Klassiker der Elemente war.

Es ist das Parallelenaxiom und die Definitionen, überhaupt
die ganze Anordnung der ersten Bücher, dann gewisse Inkongruenzen
zwischen dem sechsten und den beiden letzten Büchern,
der sonderbare Umstand, dass Euklid die Lehre von den Proportionen
ganz allgemein im fünften Buch begründet, und dann
die elementare Lehre von den Verhältnissen ganzer Zahlen noch
einmal im siebenten Buche gibt, was von jeher die Kommentatoren
in Tätigkeit gesetzt hat.

Die Inkongruenz bezieht sich besonders auf die Bewegung.
In den sechs planimetrischen Büchern wird sie ängstlich vermieden;
nur zum Beweis des 4. Satzes (ersten Kongruenzsatz)
und seiner Umkehrung wird sie herangezogen, dagegen scheut
sich Euklid im 11. und 12., den stereometrischen Büchern, absolut
nicht die Definition der Körper auf die Bewegung zu stützen.

Man hat daraus schliessen wollen, »einen Homeros gab es
nie, sondern acht bis zehn«, aber Euklid war Platoniker, und
nach Platon und Aristoteles setzt der Begriff der Bewegung einen
körperlichen Raum voraus.

Auf Heron folgt Gemīnos, bezw. Géminus, von dem Proclus
berichtet, er habe die Verschiebbarkeit in sich der Schraubenlinie
auf dem Rotationscylinder, wenn nicht gefunden, so doch
gekannt. Es folgt eine Ära, in der die zusammenfassende
eigentlich philosophische Geistesrichtung unter dem Einfluss des
Aristoteles gegen die Ausbildung der einzelnen Spezialwissenschaften
zurücktritt. Aus dieser Zeit, in der sich von mathematischen
Disziplinen die Trigonometrie (ebene und sphärische)
im Anschluss an die Astronomie entwickelt, wissen wir von besonderen
Kommentaren nichts, aber von den Elementen, dass
sie für unentbehrlich zur Ausbildung der angewandten Mathematiker
galten.

Als gleichzeitig mit dem Christentum gegen diese nüchterne
Periode in Anlehnung an den Theosophen Platon zunächst der
Neupythagoreismus sich erhob, war es anfangs die arithmetische
Seite des Euklid, die Bücher 7, 8, 9, die in Nikomachos von
Gerasa um 100 n. Chr. dem »Elementenschreiber der Arithmetik«
(M. Cantor) und in Theon von Smyrna ihre Kommentatoren
fand. Um 300 lehrte dann zu Alexandria Pappos, dessen
Kollektaneen von unschätzbarer Bedeutung sind. Pappos hat
sicher einen Kommentar zum zehnten Buch geschrieben, von
dem Reste im Vaticanus erhalten sind und der uns nach Heiberg
wahrscheinlich ganz in einem noch unedierten Leydener
Manuskripte erhalten ist.

Mit dem Neuplatonismus, jener seltsamen Mischung
christlicher und platonischer Mystik, nimmt auch die Mathematik
die platonische Richtung auf die Probleme, welche die geometrischen
Grundbegriffe und die Methodik bieten energisch auf.
Ich nenne Jamblichos, Porphyrios, von denen uns Spuren
ihrer Scholien erhalten sind, Theon und Proklos, dessen
Kommentar zum ersten Buch uns fast ganz erhalten ist. Der
Kommentar, der bis 1873 nur in der Ausgabe von Simon
Grynäus 1533 bei Herwagen gedruckt war, ist für die Geschichte
der Mathematik bei den Hellenen einzig; Tannery, der
zuverlässigste Detailforscher hellenischer Mathematik, nennt sein
Verständnis geradezu das Problem der Geschichte der Mathematik.

Die Ausgabe von Friedlein 1873 ist philologisch sehr
bedeutend, wenn auch nach Heiberg noch nicht das letzte
Wort über Proklos, aber griechisch; es existiert nur die lateinische
Übersetzung des Barocci von 1560, welche oft nur eine
Wortübersetzung ist und von Taylor ebenso wörtlich ins Englische
übertragen ist.

Als Justinian 529 die Schule von Athen, mit der die
hellenische Kultur begann und schloss, aufhob und die Lehrer
vertrieb, kam Euklid mit ihnen nach Persien und so an die
Araber, wo er, wie schon gesagt, im 8. und 9. Jahrh. an Haggag
und Ishaq Übersetzer fand. Sehr bald darauf muss es auch
arabische Kommentare gegeben haben, wie aus der Ausgabe des
Campanus hervorgeht; der schon erwähnte Nasir ed Din im
13. Jahrh. ist keineswegs unbedeutend, der auch zuerst die Trigonometrie
als eigenen Zweig behandelt hat.

Die Renaissance macht Proklos bekannt, an ihn schliesst
sich Commandinus und Clavius an. Der erstere wirkte besonders
auf die Engländer, auf Savile, der die Professur des
Euklid in Oxford begründete, wodurch Wallis und wohl auch
Barrow (erste Ausgabe 1652) und durch diese Newton auf
Euklid und die Beschäftigung mit den Grundlagen hingewiesen
wurden.

Vor allem haben wir Robert Simson zu nennen, der
direkt Commandinus zugrunde legt und der besonders auf die
englische Schulmathematik vorn allerwesentlichsten Einfluss gewesen
ist. Der Kommentar erschien 1756, Titel: die sechs
ersten Bücher des Euklid mit Verbesserung der Fehler, wodurch
Theon und Andere sie entstellt haben etc. mit erklärenden Anmerkungen
(aus dem Englischen übersetzt von Rieder. Herausg.
von Niesert, Paderborn 1806).

Clavius kennt den Proklos ganz genau; auch er harrt
noch der deutschen Herausgabe, der er in hohem Grade wert
ist; er hat neben Borelli (Euklides restitutus 1658) sicher auf
seinen Ordensbruder Saccheri gewirkt, von dessen: Euklides
ab omni naevo vindicatus (Mediol. in 4. 1733), die heutige sogenannte
nicht-Euklidische Geometrie gezählt wird. Es ist
wahrscheinlich, dass Lambert in Chur den Saccheri kennen
lernte und fast sicher, dass Gauss wieder Lamberts Abhandlung
im Hindenburg'schen Archiv von 1786 gelesen. Gauss
wirkte dann auf seinen Jugendfreund Wolfgang Bolyai und
durch ihn auf seinen Sohn Johann und durch Vermittelung
von Bartels auf Lobatscheffski.

Für Frankreich ist ausser Clavius noch Petrus Ramus,
der sogenannte »Besieger der Scholastik«, von Bedeutung. Ramus,
dem es an philosophischer Tiefe fehlte, war nicht imstande
den Euklid zu würdigen wie ganz besonders seine Kritik des
zehnten Buches beweist, aber seine revolutionäre Anfechtung
der Autorität kommt in Frankreich im 18. Jahrh. zur Geltung.
Hier geht der Weg von Clavius über Tacquet 1659 und Arnauld
durch Zurückgreifen auf Ramus zu Clairaut 1741 und
Legendre 1794 und Bertrand 1810. Clairaut, dessen
wahrhaft kühne Elemente der Geometrie vom Rechteck als der
unmittelbar anschaulichen Figur ausgeht, hat sich auch auf die
deutschen Ritterakademien, z. B. Ilfeld verbreitet. Es scheint,
als ob auch Lambert ihn gekannt hat; doch ist der Ausgangspunkt
vom Rechteck ein so natürlicher, dass ich selbst um 1880
ohne eine Ahnung von Clairaut oder Lambert zu haben, im
Unterricht einen ganz ähnlichen Weg einschlug. Der ausserordentliche
Erfolg und die grosse Verbreitung der »Elements«
Legendres (1794) ist bekannt und berechtigt; noch heute
beeinflussen sie den Unterricht auf den Mittelschulen nicht nur
Frankreichs sondern Spaniens, Hollands und Deutschlands.

Euklid-Gegner.

Was die deutschen Schulen betrifft, so möchte ich auf eine
Schrift Hubert Müller's aus Metz aufmerksam machen: »Besitzt
die heutige Schulgeometrie noch die Vorzüge des Euklid-Originals?«
Ich kann meine Kritik in der deutschen Literaturz.
1887 No. 37 nur dahin ergänzen: die deutsche Schulgeometrie
hat sie nie besessen. Weder Johannes Vogelin, bekannt durch
die Vorrede Melanchthons in der Ausgabe von 1536, noch des
Conrad Dasypodius Volumen I und II, noch die Mathesis juvenilis
Sturms oder Wolffs oder Kästners Anfangsgründe oder
Thibauts Grundriss, von Kambly, Mehler, Henrici und Treutlein
ganz zu schweigen, sind jemals dem Gange Euklids gefolgt.
Dagegen waren die Studenten und die Lehrer bis etwa um 1860,
wie die rasch auf einander folgenden Ausgaben beweisen, völlig
mit dem Euklid vertraut. Von da an ändert sich die Sache,
und ich bin sicher, dass es nur eine minimale Anzahl von
Lehrern gibt, die den Euklid gelesen haben.

Einen Teil der Schuld an dem Sinken der Autorität Euklids
tragen auch die Angriffe Schopenhauers gegen die »Mausefallenbeweise
des Euklid«. Schopenhauer hatte als Künstler,
der er war, für die intuitive Erkenntnis vollstes Verständnis,
aber bar aller mathematischen Bildung, fehlte ihm jedes Verständnis
für die logische Erkenntnis, die oft ebenso unmittelbar
wie jene ist. Nun ist aber die euklidische Geometrie als
Wissenschaft eine chemische Verbindung von Anschauung und
Logik, und darum musste der Versuch, den z. B. Kosak in
dem Nordhäuser Programm anstellte die Geometrie nur auf Anschauung
zu begründen, gerade so scheitern wie der noch berühmtere
Bolzanos von 1804 die Geometrie rein logisch zu
begründen. Bolzano hat übrigens viel mehr von Leibniz entlehnt
als bekannt ist. Der grosse »aemulus« Newtons zeigt
sich auch in der Auffassung der Grundlagen als Widerpart.

Während Newton in der Vorrede der Principia phil. nat.
ausdrücklich auf den Ursprung der mathematischen Grundgebilde
aus der Mechanik hinweist: »Gerade Linien und Kreise zu beschreiben
sind Probleme, aber keine geometrischen,« ist Leibniz
bemüht der Anschauung so wenig als möglich einzuräumen. Es
scheint wenig oder gar nicht bekannt, dass schon bei Lebzeiten
Leibniz' Ansichten desselben über die Grundlagen der Geometrie
veröffentlicht sind bei La Montre 1691: Les 47 propos. du
I livre des Elém. d'Euclide avec des remarques de G. G. Leibniz.

Ähnlich wie in Deutschland liegt die Sache in Frankreich
und Italien, nur in England folgt Ausgabe auf Ausgabe und
noch ist der sogenannte Syllabus nicht zustande gekommen, der
den Euklid verdrängen sollte, doch ist das Festhalten an Euklid
mehr Schein als Wirklichkeit s. mein Referat von 1906, No. 4
p. 26. Auch in Schweden und Norwegen scheint sich Interesse
für Euklid dauernd erhalten zu haben. Für Deutschland und
Italien ist mit dem Ende des 19. Jahrh. ein Umschwung eingetreten,
man kann geradezu sagen, dass die Kenntnis des Euklid
durch die neueste Richtung, deren Haupt in Deutschland
Hilbert, in Italien Veronese ist, wieder unentbehrlich wird.

Euklid's Elemente: Definitionen.

Über den Inhalt des Euklid muss ich sehr kurz sein, von
meinen Hörern kann ich erwarten, dass sie den Euklid selbst
lesen. Nur wenige Worte über das Wichtigste des Wichtigsten,
die ὁροι, αιτηματα, κοιναι εννοιαι, die Definitionen, Postulate und
Axiome des ersten Buches. Eine Bibliothek ist gleich über die
ersten Worte geschrieben: σημειον εστι ὁυ μερος ουθεν (oft auch
οὐδὲν).

Punkt ist das, dessen Teil nichts ist oder das keinen Teil
hat. In beiden Fällen ist klar, dass Euklid, der seinen Platon
und Aristoteles kannte, hiermit ausdrücklich gesagt hat, dass der
Punkt nicht unter die Kategorie Grösse fällt; so klar dies ist,
ist es doch niemals gedruckt worden, ausser bei Kant (Kritik
d. reinen Vernunft p. 169), wo es frei nach Aristoteles heisst:
Punkte und Augenblicke sind nur Grenzen, der Raum besteht
nur aus Räumen, die Zeit aus Zeiten.

Die Definition ist sicher platonisch; Aristoteles sagt
der Punkt ist μονας θεσιν εχουσα eine Einheit, welche Lage
hat. Definition 4: ευθεια γραμμη εστιν, ἡτις εξ ισου τοις εφ' ἁυτης
σημειοις κειται. Die Gerade ist diejenige Linie, welche gleichmässig
durch ihre Punkte gesetzt ist. Auch über diese Definition existiert
eine ganze Literatur. Man hat nicht berücksichtigt, dass
Euklid die gerade Linie erst völlig definiert durch die Forderungen
1 und 2. Es soll gefordert werden 1) dass sich von
jedem Punkte bis zu jedem Punkte eine und nur eine Strecke
führen lasse, 2) und diese Strecke sich kontinuierlich auf ihrer
Geraden (vielleicht richtiger bis zur Vollendung der Geraden)
ausziehen lasse. Mit Definition 4 zusammen definiert sie die
Gerade völlig, natürlich nicht anschaulich, denn die Anschauung
der Geraden, die psychologisch ist und experimentell gewonnen
wird, setzt Euklid bei seinen Hörern voraus. Euklid sagt, die
Gerade ist eine unterschiedslose und unendliche Linie, die durch
zwei ihrer Punkte völlig bestimmt ist.

Def. 7) Ein ebener Winkel entsteht, wenn zwei Linien der
Ebene zusammentreffen, welche nicht in derselben Geraden
liegen, durch die Biegung von der einen Linie zur andern. Die
Definition des Winkels ist oft und mit Recht getadelt worden.
In Schottens vergleichender Planimetrie füllen die Abänderungen
40 Seiten aus; die von mir herrührende »der Winkel ist die
Grenze des Kreissektors bei über jedes Mass wachsendem Radius«,
ist für den Unterricht ungemein zweckmässig, aber ich
fand sie nachträglich schon 70 Jahre vor mir bei Stein in
Gergonnes Annales Bd. XV (1824) p. 77. —

Das Wort κλισις. »Neigung« kann Richtungsänderung bedeuten,
kann Drehung bedeuten etc. Proklos (Eudemos) setzt
daher κλασις in περί γωνίας. d. h. Brechung. Apollonius definiert:
der Winkel ist die Verengerung der Ebene oder des Raumes
an einem Punkte infolge der Biegung von Linien oder Flächen.

Dass Euklid den gradlinigen Winkel abc im Wesentlichen
als eine Flächengrösse auffasst, das folgt aus der Definition 9
des gradlinigen Winkels, wo περιεχουσαι »enthaltend« gebraucht
wird, und aus der ständigen Anwendung der Winkel ὑπὸ αβγ
d. h. περιεχομενη, der von dem gebrochenen Linienzug αβγ umschlossene
und besonders da er unmittelbar vom Winkel als der
nicht völlig begrenzten Fläche auf die Figur »οχημα« übergeht
als der völlig begrenzten.

Euklid's Elemente: Forderungen.

Nun zu den fünf Forderungen:

Proklos sagt, dass die Forderungen von den Grundsätzen
sich unterscheiden wie die Aufgaben von den Lehrsätzen.
Die ersteren verlangen Konstruktionen, die jeder leicht ausführen
kann, die andern Sätze, die jeder leicht zugibt.



Aristoteles sagt: die Forderung ermangelt des Beweises,
den man gern geben möchte, wenn man nur könnte, während
der Grundsatz von jedem ohne Weiteres als richtig anerkannt
wird.

Die Unterscheidung des Proklos passt aber nur auf das
schon genannte 1. Petitum und das 3. »Und um jedes Zentrum
und mit jedem Abstand sich ein und nur ein Kreis zeichnen
lasse«, d. h. dass vom gegebenen Zentrum aus durch jeden Punkt
der Ebene ein und nur ein Kreis geht. Es enthalten aber
No. 1 und 3 Forderungen, die, ich erinnere an Newton, von
der angewandten Mechanik ihre Lösungen empfangen haben.
Es darf daher nicht überraschen, wenn in den Handschriften
eine ziemliche Verwirrung herrscht und sich z. B. in sehr vielen
No. 5, das schon erwähnte Parallelenaxiom, als 11. Grundsatz
findet und das schon vor Theon rezipierte unechte »zwei Gerade
schliessen keinen Raum ein« sich im Vaticanus als Forderung
6 und in andern Codices als Grundsatz 9 findet. Der
richtige Unterschied ist der: die Forderungen enthalten Grundtatsachen
der Anschauungen und die Axiome Grundtatsachen
der Logik.

Forderung 4: »Und alle rechte Winkel einander gleich
seien«.

Sie ist nach Proklos von Geminos und anderen angegriffen
als beweisbar. Ich gebe hier den
Beweis des Geminos: Wäre αβγ
< δεζ und legte man δεζ auf
αβγ, so dass δε u. αβ zusammenfallen,
so fiele εζ als βη innerhalb
und dann wäre κβα das
nach Definition des rechten Winkels
= αβη ist > θβα > αβγ, also
δεζ zugleich kleiner und grösser als αβγ (Fig.).


[image: ]


Der Beweis setzt voraus, dass die Verlängerung von ηβ
sich nicht mit θβ deckt, d. h. also, dass eine Strecke sich nur
auf eine Weise zu einer Geraden verlängern lasse. Darin
hat H. Zeuthen recht, aber dies zu sagen wäre die Forderung
eine seltsame Form und Euklid hat eine ganze Reihe stillschweigender
Voraussetzungen ohne die keine geometrische, d. h.
anschauliche Geometrie existieren kann, und die genannte Forderung
hat er in No. 1 und 2 ausgesprochen.

Dem Geminos und den andern, vermutlich den Mechanikern
Heron und Archimedes ist die strenge Aristotelische Auffassung
der Bewegung verloren gegangen; der Beweis verlangt ja auch
die Verschiebbarkeit und Drehung der Ebene in sich selbst,
bezw. die dritte Dimension und die will und kann Euklid von
seinem Standpunkte aus hier nicht zu Hilfe nehmen; so bleibt
ihm nur übrig zur Forderung seine Zuflucht zu nehmen.

Euklid's Elemente: Grundsätze.

Über die 5. und letzte Forderung, das Parallelenaxiom, und
dem was drum und dran hängt, kann ich auf F. Engel und
P. Stäckel, Theorie d. Parallellinien (1895) und auf meine
früheren Schriften verweisen. So gehe ich zu den Grundsätzen.
Von Proklos sind als echt bezeichnet:

1) Was demselben (zu ergänzen: dritten) gleich ist, ist
unter sich gleich.

2) Und wird Gleiches zu Gleichem hinzugesetzt, so sind
die Ganzen gleich.

3) Und wird von Gleichem hinweggenommen, so sind die
Reste gleich.

8) Und das Ganze ist grösser als sein Teil.

7) Und einander Deckendes ist gleich.

Euklid sagt: χοιναι εννοιαι. Allen Vernünftigen gemeinsame
Einsicht.

Proklos sagt: Axiome eigentlich »Meinungen«, aber nach
dem Sprachgebrauch des Aristoteles allgemein angenommene logische
Sätze, die man nicht beweisen kann, weil sie die logischen
Grundlagen des Beweises sind. Proklos hat nur die 5 angeführt,
richtig 8 vor 7, da 7 nicht rein logisch ist, sondern von dem
Zusammenfallen in der Anschauung ausgeht um daraus den logischen
Schluss der Gleichheit zu ziehen.

Das Axiom 7 ist von Schopenhauer »die Welt als Wille und
Vorstellung« T. 2 S. 144 angegriffen, weil es entweder eine Tautologie
ist oder eine Bewegung voraussetzt. Es ist von Bolzano
und Grassmann (Leibniz) durch das Prinzip ersetzt worden:
»Dinge, deren bestimmende Stücke gleich sind, sind gleich«
(eine andere Fassung für »gleiche Ursachen gleiche Wirkungen«).

Schopenhauer hat Euklid gar nicht verstanden; Euklid
braucht Axiom 7 zuerst beim Beweis des ersten Theorems,
Satz 4, der erste Kongruenzsatz, und dort im Grunde nur als
Axiom von der Gleichförmigkeit des Raumes, bezw. in dem
Sinne Bolzanos und Grassmanns. Ich halte es für einen Fehler,
dass Euklid nicht den 1. und 3. Kongruenzsatz in die Forderungen
aufgenommen hat.

Technologie der Elemente.

Es folgen nun die 48 »Protasis« (Propositionen d. i. Sätze)
des ersten Buches. Die Sätze zerfallen in »Probleme«, Aufgaben,
die zur Erzeugung eines Gebildes führen und »Theoreme« Lehrsätze.
Den Unterschied definiert Proklos S. 201, wo er, um mit
P. Tannery (Géométrie grecque S. 87) zu sprechen, von der Technologie
der Elemente handelt wie folgt: Bei den Problemen
handelt es sich darum sich Fehlendes zu beschaffen, anschaulich
hinzustellen und mit den Kunstmitteln (Lineal und Zirkel) zu
erzeugen. Im »Theorem« nimmt man sich vor das Vorhandensein
einer Eigenschaft bezw. das Nichtvorhandensein zu sehen,
zu erkennen, zu beweisen. Jedes Problem aber und jedes Theorem,
das aus seinen vollständigen Teilen zusammengesetzt ist,
muss folgendes in sich enthalten: 1) Vorlage (προτασις).
2) Feststellung des Gegebenen (εκθεσις.) Voraussetzung. 3) Feststellung
des Geforderten (διορισμός.) Behauptung.
4) Konstruktion (κατασκευη.). 5) Beweis (απόδειξις.) 6) Schluss
(συμπέρασμα).

Die Protasis sagt aus, was gegeben und was gefordert wird;
denn die vollständige Protasis besteht aus beiden.



Die Ekthesis setzt das Gegebene an und für sich, (d. h.
ohne Rücksicht auf das Geforderte) genau auseinander und arbeitet
dadurch der Untersuchung vor.

Der Diorismos aber macht das Gesuchte, es sei, was es sei,
an und für sich deutlich. Der Ausdruck Diorismos wird hier
bei Proklos anders gebraucht als bei Pappos; Peyrard hat Prodiorismos:
Bei Pappos bezeichnet Diorismos genau das, was wir
heute Determination nennen, d. h. die Angabe derjenigen Einschränkungen
in bezug auf die gegebenen Stücke, welche zur
Ausführbarkeit der Konstruktion nötig sind.

Die Kataskeuē fügt das hinzu, was dem Gegebenen zur
Erlangung des Gesuchten mangelt. Proklos sagt zur »Jagd«
θηραν und braucht das Bild wiederholt, so alt ist das Bewusstsein
des Kampfes des Mathematikers mit seinem Problem.

Die Apodeixis leitet das Vorliegende logisch von dem,
was bereits feststeht, ab.

Das Symperasma aber kehrt wieder zur Vorlage zurück,
indem es den bewiesenen Satz klar und deutlich ausspricht.
Und dies sind alle Teile sowohl der Probleme als der Theoreme.

1) πρότασις.

Technologie, Beispiel.

Ich gebe ein Beispiel (S. 5): Im gleichschenkligen Dreieck
sind die Winkel an der Basis einander gleich, und werden die
gleichen Schenkel verlängert, so sind die Winkel unterhalb der
Basis einander gleich.


[image: ]


2) εκθεσις.

ΑΒΓ sei das gleichschenklige Dreieck
mit ΑΒ gleich ΑΓ und es mögen
auf ihrer Geraden ΑΒ und ΑΓ verlängert
werden um ΒΔ und ΓΕ.

3) διορισμός.

Ich behaupte etc.

4) κατασκευή.

Man nehme auf ΒΔ einen beliebigen
Punkt Ζ an, von ΑΕ nehme man ΑΗ gleich ΑΖ weg und ziehe
ΖΓ und ΗΒ. (Fig.)

5) αποδειξις.

Dann ist ◁ΑΖΓ ≅ ΑΗΒ (Satz 4), folglich ◁ΑΓΖ = ΑΒΗ
und ∢ΑΖΓ = ΑΗΒ, und da ΑΖ = ΑΗ und ihr Teil ΑΒ und ΑΓ
auch gleich, so ist (Ax. 3) ΒΖ = ΓΗ; und, da bereits bewiesen,
dass ΖΓ = ΒΗ und ∢ΒΖΓ = ΒΗΓ, so ist (4) Dreieck ΒΖΓ ≅
ΒΗΓ, folglich ∢ΖΒΓ = ΗΓΒ, und ΒΓΖ = ΓΒΗ. Da nun der
ganze Winkel ΑΒΗ = dem ganzen Winkel ΑΓΖ erwiesen wurde,
und die Teile ΓΒΗ und ΒΓΖ gleich, so ist (Ax. 3) ∢ΑΒΓ =
ΑΓΒ und dies sind die Basiswinkel. Die Gleichheit aber von
ΖΒΓ und ΗΓΒ wurde schon gezeigt und sie liegen unterhalb
der Basis.

6) συμπέρασμα.

Also sind im gleichschenkligen Dreieck etc.

M. H.! ich habe dies Beispiel absichtlich gewählt, weil es
zeigt, wie turmhoch Euklid über den Beweisen unserer geometrischen
Lehrbücher steht, und weil aus Heibergs zitierter Arbeit
über die Mathematik bei Aristoteles folgt, dass hier ein bedeutender
Fortschritt des Eukleides über den Theudios
vorliegt. Es fällt Euklid gar nicht ein den Satz zu benutzen: wenn
die Winkel gleich sind, so sind ihre Nebenwinkel gleich.

Proklos fährt fort: Am notwendigsten aber und in allem
vorhanden sind die Vorlage, der Beweis und der Schluss. Denn
man muss a) vorher wissen, was zu suchen ist und b) es durch
eine Kette von Schlüssen beweisen und c) das Resultat einsammeln.
Die andern Teile fehlen mitunter wie Diorismos und
Ekthesis bei dem Problem: Ein gleichschenkliges Dreieck zu
konstruieren, worin jeder Basiswinkel das Doppelte des Winkels
an der Spitze. Dies Fehlen tritt ein, sagt Proklos, wenn die
Vorlage kein Gegebenes enthält (d. h. wenn es ausgelassen ist)
wie in dem zitierten Beispiel die Basis des Dreiecks wie in
B. X S. 20 eine 4. Wurzel zu konstruieren (nämlich bei gegebener
aber nicht erwähnter Einheitsstrecke).



Technologie der Elemente, Lemma, Porisma.

Die Konstruktion aber fehlt in weitaus den meisten Theoremen,
da die Ekthesis hinreicht um ohne einen Zusatz (nämlich
von Zeichnung) das Vorgesetzte (d. i. die Figur, um die
es sich handelt) sichtbar zu machen. Hin und wieder findet
sich ein Hilfssatz, Lemma, (von λαμβάνω) und Zugaben, Porisma.
Lemma ist eigentlich in der Geometrie ein Satz, der noch des
Beweises bedarf, den wir für eine Konstruktion oder einen
Beweis einstweilen annehmen vorbehaltlich des Beweises, und
der sich durch diesen Vorbehalt von den Axiomen und Forderungen
unterscheidet, welche wir ohne dass sie bewiesen, zur
Rechtfertigung anderer Sätze herbeiziehen. Porisma ist ein Zusatz,
der sich beim Beweis eines anderen als eine »Gottesgabe«
ungewollt von selbst ergibt, im wesentlichen also eine andere
Fassung des bewiesenen Satzes. Übrigens sind die meisten, ich
möchte sagen alle Lemmata und vielleicht auch die Porismata
verdächtig, so fehlt z. B. das Porisma zu I, 15: (Scheitelwinkel
sind gleich) »Wenn zwei Gerade einander schneiden, so sind die
vier Winkel vier Rechten gleich«, obwohl es sich bei Proklos
findet in den besten Handschriften.

Zu bemerken ist, dass in den guten Handschriften sich
weder Überschriften noch Bezeichnungen der einzelnen Teile
finden. Die Sätze sind numeriert und dies ist sicher nicht
original, da Euklid nicht auf die betreffende Nummer verweist,
sondern den einschlagenden Satz vollständig angibt. Dies
Schleppende der Darstellung veranlasste vermutlich die Bezifferung
und zwang zu Abkürzungen. Übrigens erklärt sich die
Breite, wenn man sich vergegenwärtigt, dass das Original zu
mündlichem Vortrag im Kolleg vor Studenten der Universität
Alexandria bestimmt war. Und dies ist ein Umstand, der bei
der Klage über Euklid und Euklids Methode viel zu wenig berücksichtigt
ist; das Buch war für reife Männer bestimmt nur
die Torheit der Scholarchen hat aus einem der tiefsinnigsten
Werke aller Zeiten ein Buch für Schulknaben gemacht.

Euklids Elemente, Buch 1 bis 5.

Die Inhaltsangabe sei ganz kurz als Schluss angefügt.
Buch 1, das bedeutendste, zerfällt in drei der Ausdehnung nach
sehr ungleiche Teile. Satz 1–26 die wichtigsten Sätze über
Dreiecke und Winkel mit den drei Kongruenzsätzen und unabhängig
vom Parallelenaxiom; Satz 27–33 Parallelentheorie mit
Satz 32 Winkelsumme; Satz 34–48 die Flächenvergleichung,
(47 Pythagoras, 48 seine Umkehrung).

Das 2. Buch ist längst als geometrische Algebra erkannt,
in Ausführung des Pythagoras wird das Rechnen mit Flächen
gelehrt, z. B. √﻿a2 + b2, √﻿a2 - b2, dann die Multiplikation von
Aggregaten, es geht bis zur Auflösung quadratischer Gleichungen
in geometrischer Einkleidung, zunächst nur im speziellen Fall
und endet mit dem geometrischen Existenzbeweis der Quadratwurzel
durch die Verwandlung des Rechtecks in ein Quadrat.

Das 3. Buch handelt vom Kreis, aber die Kreisberechnung
wird nicht gelehrt.

Buch 4 handelt von den dem Kreis ein- und umgeschriebenen
Figuren, speziell von der Kreisteilung; es geht bis zur
Konstruktion des regulären 15Ecks (ebenso wie wir: 215 = 13 - 15)
S. 16; der dadurch merkwürdig ist, dass sogar die Analyse in
die Konstruktion verwebt ist. Das 4. Buch hat seine Fortsetzung
im Anfang des 12. Buches, wo in Satz 2: »Kreise verhalten
sich wie die Quadrate ihrer Durchmesser«, alles steht, was bei
Euklid über die Quadratur des Zirkels vorkommt.

Euklids Elemente, Buch 5 und 6.

Das 5. Buch enthält die Lehre vom Verhältnis und der
Gleichheit der Verhältnisse (Proportionen) gleichartigen Grössen
in vollständiger Allgemeinheit. Es ist mit grösster Wahrscheinlichkeit
ein Werk des Eudoxos und scheint nur wenig von
Euklid überarbeitet zu sein, da wo statt λέγεται steht καλεισθω.
Auf sein höheres Alter deutet noch das Ringen mit dem Ausdruck
und die oft schwer verständliche Fassung der Sätze hin.
Es fehlt die Definition des Begriffes »kontinuierliche Grösse«,
sie war aber durch Aristoteles gegeben, vermutlich auch von
Eudoxos. Clavius (Ausgabe von 1607 p. 436) hebt wie Campanus
S. 3 hervor, dass dem 5. Buch ein Axiom zugrunde
liegt, welches Clavius formuliert: Quam proportionem habet magnitudo
aliqua ad aliam, eandem habet quaevis magnitudo proposita
ad aliquam aliam, et eandem habebit quaepiam alia magnitudo
ad quamvis magnitudinem propositam. — »Das Verhältnis,
das irgend eine Grösse zu einer andern hat, das wird
jede beliebige gegebene Grösse zu irgend einer andern haben
und eben dasselbe wird irgend eine Grösse zu jeder gegebenen
Grösse haben«. Es ist das Axiom im Grunde nichts anderes
als die Umkehrung des Weierstrass'schen Axioms: Zu jedem
Punkt in der Zahlenreihe gibt es eine Zahl. Es wird zwar
immer behauptet, die Hellenen hätten in der
Irrationalzahl keine Zahl gesehen, aber aus dem
5. Buch geht unwiderleglich hervor, dass sie den
Zahlbegriff in voller, fast wörtlich mit der
Weierstrass'schen Auffassung sich deckender
Schärfe besassen und dass Euklid wie Eudoxos im
Verhältnis zweier gleichartiger Grössen nichts
anderes sahen als eine Zahl. Und das erhellt schon
aus dem Kunstausdruck »λόγος« für Verhältnis; denn Logik ist
die Rechnung, Logistik die Rechenkunst und Logos heisst im
Grunde nichts anderes als Masszahl einer Grösse in bezug auf
eine andere.

6. Buch: Ähnlichkeitslehre. Mit dem 6. Buch schliessen
die eigentlichen planimetrischen Bücher; wohl kommen noch einzelne
planimetrische Sätze in den stereometrischen Büchern vor,
wie z. B. die auf die stetige Teilung bezüglichen Sätze XIII,
1–12 und besonders der Satz XII, 1 und 2, aber sie werden
doch nur zum Zweck ihrer Verwendung für stereometrische
Konstruktionen und Satze gegeben.

Nachdem so die Planimetrie zu einem gewissen Abschluss
gekommen war, sind die Bücher 7, 8, 9 der Arithmetik oder
eigentlich besser der Zahlentheorie gewidmet.

Das 7. Buch knüpft geistig an die Lehre von den Verhältnissen
an und lehrt den Algorithmus des Aufsuchens des grössten
gemeinsamen Teilers, auf dem unsere ganze Zahlentheorie ruht,
gerade so wie wir noch heute, durch die Kette von Teilungen.

Euklid, Elemente, Buch 8 bis 12.

Buch 8 behandelt die Proportionen noch ausführlicher,
d. h. die Lehre von den Gleichungen ersten Grades.

Das 9. Buch beschäftigt sich besonders mit den Primzahlen
und enthält den Satz, der der ganzen Entwicklung nach
für Eigentum des Euklid gehalten werden muss, den einfachen
Beweis, dass die Menge der Primzahlen unendlich: Entweder
1 · 2 · 3 · ... p + 1 ist keine Primzahl, dann ist sie durch eine
Primzahl > p teilbar oder sie ist prim. Die erste Zahl die keine
Primzahl ist, gibt 2 · 3 · 5 · 7 · 11 · 13 + 1 = 30031, die zweite
das Produkt der Primzahlen von 2 bis 17 + 1, welche schon
durch 19 teilbar ist.

Das 10. Buch zum Teil von Theätet herrührend, handelt ausführlich
von den Irrationalzahlen, welche mit Zirkel und Lineal
konstruierbar sind, d. h. im Grunde von den Gleichungen
4. Grades, welche sich auf quadratische reduzieren, dabei kommt
auch die allgemeine Lösung des Pythagoras gleichzeitig vor durch
die Formeln: αβγ; αβ2 - αγ22; αβ2 + αγ22. Der letzte Satz gibt
dann den geometrischen Beweis von der Inkommensurabilität
von Seite und Diagonale des Quadrats.

Das 11., 12., 13. Buch sind dann die stereometrischen
Bücher. 11. Buch die Anfangsgründe, der granitne Satz vom
Lote auf der Ebene, dann die dreiseitige Ecke, das Parallelepipedon,
das Prisma.

Das 12. Buch enthält im wesentlichen Körperberechnung,
d. h. es gibt nicht die wirklichen Formeln, sondern beweist nur,
dass Pyramide bezw. Kegel 1/3 vom Prisma bezw. Cylinder sind,
beweist als Lemma mittelst des Exhaustionsbeweis, den er
Buch 10 formuliert hat: »Sind zwei ungleiche Grössen gegeben
und nimmt man von der grösseren die Hälfte weg und so fort,
so kommt man zu einem Reste, welcher kleiner ist als die gegebene
kleinere Grösse« dass Kreise sich wie die Quadrate ihrer
Durchmesser verhalten und damit dass Kugeln sich wie die Kuben
ihrer Durchmesser verhalten.

Euklid, Elemente Buch 13.

Buch 13 behandelt die platonischen Körper und gibt einleitend
12 Sätze, die das Thema von Buch 6, die Kreisteilung
oder die Konstruktion regulärer Polygone, noch einmal aufnehmen
und geht dann auf die regulären Körper ein; es schliesst mit
dem schon hervorgehobenen Beweis der Nichtexistenz eines
sechsten regulären Körpers. Wir könnten auf Euklid denselben
Schlusssatz wie bei Platon anwenden, Euklid hat das unscheinbare
aber unerschütterliche Fundament geschaffen, auf dem sich der
stolze Bau des Archimedes erheben konnte, dem wir uns jetzt
zuwenden.

Archimedes (vita).

An Euklid, dem »Stoicheiotes«, schliesst sich Archimedes
an, der Erzdenker, wie ich seinen Namen übersetze, der princeps
matheseos des Altertums und vielleicht aller Zeiten, der nur an
Galilei, Gauss, Newton und Fermat seines Gleichen hat. Gleich
gross als Mathematiker, Physiker, Mechaniker und Astronom.
Auch von seinem Leben wissen wir wenig, eine Biographie
seines Zeitgenossen Herakleides, welche dem Eutokios noch vorlag,
ist völlig verloren. Das Todesjahr steht fest, er fiel bei der
Einnahme seiner Vaterstadt Syrakus durch. Marcellus der Roheit
eines Soldaten zum Opfer; also 212, und zwar hochbetagt; zum
Schmerz des Marcellus, der ausdrücklich befohlen hatte des Archimedes
zu schonen. Tzetzes sagt, (chiliad. II, 36, 105)
im Alter von 75 Jahren, dann war er 287 geboren, jedenfalls
hochbetagt. Sein Vater soll der Astronom Pheidias gewesen
sein und dann wäre auch Archimedes gleich wie Aristoteles auf
die exakten Wissenschaften erblich hingewiesen. Plutarch
erzählt im Leben des Marcellus, dass er dem Könige Hiero II.
dem trefflichsten Regenten, den Syrakus besessen, nahe verwandt
gewesen und jedenfalls war er ihm und seinem Sohne
Gelon eng befreundet. Eine andere Version lässt ihn durch
Missverständnis einer Stelle bei Cicero in den Tusculanen V, 23
aus armer Familie und von niedriger Geburt sein. Der »humilis
homunculus« bezieht sich nur auf das traurige Ende des Archimedes.
Diese andere Version ist so gut wie ausgeschlossen, wir
wissen, dass er jede gewinnbringende Tätigkeit geringschätzte, ja
sogar jede praktische, und nur auf Bitten des Hiero und schliesslich
bei der Verteidigung seiner Vaterstadt sein technisches
Genie betätigte. In den tiefsten rein wissenschaftlichen Spekulationen
fand er seine Befriedigung und im ganzen späteren
Altertum wurde ein schwieriges Problem Archimedeon problema
genannt vergl. Cicero ep. ad Atticum 12, 4; 13, 28 etc.
(Bunte, Progr. Leer 1877, Heiberg, Quaest. Archim. 1879).
Und auch sein Tod soll nach mehrfach beglaubigter Angabe
eine Folge seiner Vertiefung in die Wissenschaft gewesen sein.
Jedenfalls war er nach dem schmucklosen und glaubhaften Bericht
des Livius so tief in Gedanken versunken, dass er die
Einnahme von Syrakus nicht bemerkt hat. Das »Noli turbare
circulos meos« (Störe ja nicht meine Kreise) geht auf Tzetzes
zurück oder richtiger auf Diodor., die andere Version, die G.
Valla nach Zonaras berichtet, lautet: παρα ταν κεφαλάν και μα
παρα ταν γραμμάν (Verletze den Kopf, aber nicht meine Linie).

Niemals ist das Wesen des Archimedes treffender verkündet
worden, als es Schiller, Dichter und Prophet im Horazischen
Sinne, mit dem Epigramm »Archimedes und der Schüler«
vermocht hat.


Zu Archimedes kam ein wissbegieriger Jüngling,


Weihe mich, sprach er zu ihm, ein in die göttliche Kunst


Die so herrliche Frucht dem Vaterlande getragen


Und die Mauern der Stadt vor der Sambuca beschützt.


Göttlich nennst du die Kunst? Sie ist's, versetzte der Weise,


Aber das war sie, mein Sohn, eh' sie dem Staat noch gedient.


Willst du nur Früchte von ihr, die kann auch die Sterbliche zeugen,


Wer um die Göttin freit, suche in ihr nicht das Weib.





Die Sambuca war eine von Marcellus mit grossen Kosten
erbaute gewaltige Maschine, durch welche die Mauern der Achradina,
der Seefestung von Syrakus, in der vermutlich Archimedes
selbst wohnte, zertrümmert werden sollte. Archimedes zerstörte
die Sambuca durch drei hintereinander folgende Würfe. Seine
Maschinen (organa), Wurfmaschinen — Katapulte und Ballisten —,
und eiserne Krane, die mit ihrem Arm die Schiffe der Römer
ergriffen, hochhoben und mit furchtbarer Gewalt fallen liessen,
wirkten derart, dass die Römer, sobald nur ein Seil sichtbar
wurde, davonliefen. Plutarch lässt Marcellus sagen: Sollten wir
nicht aufhören gegen den mathematischen Briareus, den hundertarmigen
Giganten zu kämpfen. Und er hob tatsächlich die Belagerung
auf und schloss die Stadt nur ein, welche erst durch
Verrat und Überrumpelung in seine Hände fiel.

Aus dem Leben des Archimedes steht soviel fest, dass er,
vermutlich im Mannesalter, in Alexandria war, und dort wenn
auch nicht unter Euklid selbst aber unter Schülern des Euklid
studierte. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass er bei dem ausgezeichneten
Mathematiker und Astronom Konon aus Samos
hörte, mit dem er befreundet war und dem er später seine Entdeckungen
zusandte, wie er selbst berichtet. Nach Pappos (Collect. I
p. 234) ist Konon, von dessen Schriften nichts erhalten ist, der
Entdecker der Archimedischen Spirale gewesen (s. u.).
Auch mit Eratosthenes muss Archimedes dort verkehrt
haben, das berühmte »Rinderproblem« ist an jenen gerichtet,
und wenn auch die Verse des Epigramm nicht echt sein mögen,
das Problem selbst und die Sendung an den Alexandriner zu
bezweifeln liegt kein Grund vor. Seit Sommer 1906 ist der
Verkehr zwischen beiden Mathematikern durch das von J. L. Heiberg
entdeckte »Ephodion« (s. u.), erwiesen. Dort in Alexandria
hat er die berühmte Schraube erfunden, die κοχλιας, nach
der Schnecke mit gewundenem Gehäuse, der Purpurschnecke
Kochlos, aber auch Helix genannt wurde, mit der das Wasser
aus dem Nil auf die Felder gehoben wurde.

Zurückgekehrt beschäftigte er sich mit den subtilsten mathematischen
Untersuchungen, insbesondere mit Ausbildung der infinitesimalen
Methoden und nur zu seiner Erholung mit praktischer
Mechanik. Berühmt sind die von Cicero in de republica
beschriebenen Globen, von denen namentlich die Hohlkugel,
ein gewaltiges, mit Wasserkraft getriebenes Planetarium
für ein Wunderwerk galt. Es war das einzige Beutestück, das
Marcellus aus Syrakus für sich nahm. Auch die einzige Schrift,
welche Archimedes über Technik verfasst hat, ist nach dem
Zeugnis des Plutarch die Schrift über Anfertigung von Globen,
περι σφαιροποιαν.

Von Archimedes werden zwei Züge autoritär berichtet und
besonders der erste so gut beglaubigt, dass er wahr erscheint.
König Hiero liess unter Leitung des Archimedes ein prächtig
ausgerüstetes Riesenschiff bauen, etwa unsern Salondampfern vergleichbar,
das Athenaios (2 Jahrh. nach Chr., Alexandriner, der
uns Auszüge aus sehr vielen verlorenen Werken in seinen Deipnosophistae-Gastmahle
Gelehrter — erhalten hat; siehe Details
über das Schiff bei Bunte l. c.) ausführlich beschreibt. Hiero
bezweifelte ob man das Riesenschiff vom Stapel lassen könne,
da zog Archimedes mit dem von ihm erfundenen Flaschenzug
allein ein beladenes Schiff, Proklos sagt sogar das Schiff,
ans Ufer indem er sagte: δός μοι πᾷ στῶ καὶ τὰν γᾶν κινήσω.
(Gib mir einen festen Punkt, und ich will die Erde bewegen.)
Proklos (Friedlein p. 63) berichtet weiter: »Απο ταυτης, εφη,
της ἡμερας περι παντος Αρχιμηδει λεγοντι πιστευτεον«. Und der
erstaunte Hiero sagte: Von heute ab mag Archimedes behaupten
was es sei, man muss ihm Glauben schenken. Das Hebelgesetz,
die Grundlagen der Statik hat unbezweifelt Archimedes
bewiesen vergl. Pappos VIII, 19.

Die andere Anekdote knüpft an seine Auffindung des Hydrostatischen
Grundgesetzes von der gleichmässigen Fortpflanzung
des Druckes in Flüssigkeiten an, des Archimedischen Prinzip:
»Der Auftrieb ist gleich dem Gewicht der verdrängten Wassermasse«.
Sie wird uns von Vitruv, dem bedeutendsten Römischen
Baumeister, dem Lehrmeister unserer Architekten und
Ingenieure, in de Architectura IX mitgeteilt. Es ist die bekannte
in jeder Aufgabensammlung stehende Gleichung von der
Krone des Hiero, Proklos nennt l. c. Gelon, doch hat H. Heiberg
höchst wahrscheinlich recht, dass richtiger Hieron zu lesen
ist, da Proklos zu Gelon nichts hinzusetzt. Der König glaubte
sich von seinem Goldschmied betrogen, der Silber unter das Gold
gemischt, und stellte die Aufgabe, ohne die Krone aufzulösen,
herauszubringen, wieviel Gold und wie viel Silber die Krone
enthalte. Archimedes habe sich im Bade mit dem Problem beschäftigt
und als er das Steigen des Wassers in der Wanne
beobachtet, sei er mit dem Ausruf, εύρηκα, εύρηκα, ich hab's
(gefunden) ich hab's, nackt aus dem Bade gesprungen. Die
ganze Badegeschichte fehlt bei Proklos, der nur angibt, dass
jener die ihm gestellte Aufgabe gelöst habe.

Sicher steht dagegen die Tatsache, dass Archimedes den
Wunsch ausgesprochen, man möge ihm auf sein Grab eine von
einem Cylinder umschlossene Kugel setzen, mit der Angabe des
Verhältnis der Volumina 2 : 3, denn auf diese Entdeckung legte
er den grössten Wert, (man denke an Newton und den Binom).
Marcellus hat den Wunsch erfüllt, Cicero berichtet l. c. dass er,
der 75 v. Chr. als Quästor auf Sicilien seines Amtes waltete,
an dieser Inschrift das verfallene Grabmal des Archimedes erkannt
und das Grab wieder in Stand gesetzt habe.

Archimedes' Werke.

Und nun zu dem, was unsterblich an Archimedes ist, seine
Leistungen und Schriften. Die grosse Bedeutung seiner Entdeckungen
für die reine und angewandte Mathematik haben bewirkt,
dass nur ein verhältnismässig kleiner Bruchteil wirklich
verloren gegangen ist, wenn uns auch die Originalfassungen vielfach
fehlen. Archimedes sprach und schrieb im dorischen Dialekt
und seine Schriften sind erst später attisiert. Einen Teil kennen
wir aus arabischen Quellen und lateinischen Übersetzungen.

Archimedes verdankte seine Leistungen der so seltenen Verbindung
des höchsten experimentellen mit höchstem spekulativen
Scharfsinn. Schon in der Einleitung habe ich das Citat aus Herons
Metrika angeführt und die Auffindung des Kugelvolums, und ebenso
ruht, wenn nicht die Einführung, doch sicher die Benutzung des
Schwerpunktes auf experimenteller Grundlage. Aber was er
auf dem Wege des Experimentes gefunden, das vermochte er zu
beweisen mit Hilfe von Infinitesimalbetrachtungen, die er sehr
früh mit vorbildlicher Klarheit und Schärfe ausgebildet haben
muss. Es scheint mir ganz sicher zu sein, dass sein erster rein
mathematischer Vorwurf das Problem der Bogenteilung und
Quadratur des Zirkels, welche ja schon Dinostratos zusammengezogen
hatte, gewesen ist, wenn auch die Kreismessung
später redigiert ist. Dies geht daraus hervor, dass die an
Konon gesandten Sätze über die »Archimedische Spirale«
zeitlich so ziemlich das Erste sind, was er veröffentlicht hat.
Die Spirale selbst soll ja Pappos zufolge Konon und nicht
Archimedes gefunden haben, die Benutzung derselben zur Winkelteilung
und Kreismessung und die Auffindung ihrer Eigenschaften
sind sein Eigentum. Die Beweise der Sätze fand er mit Hilfe
des Infinitesimalen, auf Differentialrechnung beruht seine Konstruktion
der Tangente an die Spirale, die nichts anderes ist als
die Roberval-Torricelli'sche Methode, auf Integration
die Flächen- und Volumenbestimmung. Freilich sah auch er
sich durch die Rücksicht auf seine Leser genötigt, die Differentialrechnung
hinter dem sogenannten Archimedischen
Prinzipe (s. u.) zu verstecken, wie wir das schon bei Eudoxos
konstatierten, sind doch m. E. die Schriften des Demokrit
nur deswegen verloren gegangen, weil sie mangels
Konzessionen an die Beschränktheit nicht verstanden wurden.
Eine der frühesten Anwendung muss der Hauptsatz der
κύκλου μέτρησις, der Kreismessung, gewesen sein, und die Auffassung
des Kreises als Grenze der regulären Polygone.

Archimedes' Werke (Ephodion).

Wie klar sich Archimedes über die Tragweite der Infinitesimalrechnung
gewesen und wie scharf er den Grenzbegriff erfasst
hat, ist jetzt durch die Wiederauffindung des bis 1907
verloren geglaubten Ephodion (εφοδιον) erwiesen. J. L. Heiberg
hat durch die Entzifferung des Palimpsest [publiziert in
deutscher Übersetzung Eneström Folge III, 7, 1907 S. 31 ff.
und griechisch Hermes 42 Heft 2] auf den ihn H. Schoene,
der Auffinder der Metrika des Heron hingewiesen hatte, seinen
ohnehin schon überreichen Verdiensten um die Geschichte Hellenischer
Wissenschaft die Krone aufgesetzt. Er hatte dabei die
Freude die Vermutung die er in dem Quaestiones Archimedeae
über den Inhalt des εφοδιον.εφοδιον 1879 ausgesprochen hatte, 1907
vollbestätigt zu sehen. Es heisst da: Potius crediderim, εφοδιον
esse librum methodi mathematicae scientiam complectentem ...;
εφοδος enim post Aristotelem significat methodum.

Die Schrift mag »druckfertig« gemacht sein wann sie will,
ihr wesentlicher Inhalt fällt nicht nur vor Kugel und Cylinder,
sondern bildete mit dem Begriffe des statischen Moments
den Ausgangspunkt, gewissermassen das Leitmotiv seiner ganzen
wissenschaftlichen Tätigkeit, wenigstens soweit Mechanik und
Geometrie in Betracht kommen. In einem Vortrag zu Frankfurt
auf der Naturforscherversammlung 1893 sagte ich schon,
dass Galilei so genau an Archimedes anknüpfe, als habe er
bei ihm gehört. Das Ephodion zeigt, dass selbst die Form
Galileis und noch mehr Cavalieris, seines Schülers, merkwürdig
mit Archimedes übereinstimmt. Die Renaissance besass
gewiss ein ganz Teil Originaltexte die inzwischen verloren gingen,
wie das von der Sammlung Regiomontans feststeht und von
des Archimedes-Schrift περι οχουμενων., von der übrigens ein
grosses Stück sich im selben Palimpsest vorgefunden hat und
es scheint mir wahrscheinlich, dass ein Exemplar des εφοδιον
Galilei und Cavalieri vorgelegen hat. So ist der Kunstausdruck
für das Integral, den auch Leibniz zuerst von Cavalieri entnommen,
»omnia«, eine Übersetzung des »παντα« aus dem Ephodion,
so die Stelle Hermes S. 250 Z. 15–19 von και bis τμημα. und
254, 21 von συμπληχθεντος bis κώνου., welche den Archimedes,
der doch seinen Aristoteles genau genug kannte, wie seiner Zeit
Cavalieri dem Verdacht aussetzten die Fläche als Summe von Linien,
den Körper als Summe von Flächen anzusehen. Die Identität
der Exhaustionsmethode mit der Differentialrechnung hat kein
Geringerer als Wallis zuerst hervorgehoben; ich verweise hierfür
auf die 2. Auflage meiner Didaktik und Methodik, Baumeisters
Handbuch IX pg. 168 (1907).

Archimedes' Werke (Ausgabe).

Archimedes' gesammelte Werke sind griechisch und lateinisch
zuerst 1544 bei Herwagen in Basel, der auch in Strassburg
eine Druckerei besass, gedruckt worden, der Herausgeber
Thomas Grechauff nennt sich auf dem Titelblatt nicht. Der
lateinische Text ist weit besser als der griechische, Heiberg
macht es wahrscheinlich, dass wir es hier mit den Verbesserungen
Regiomontans zu tun haben und ausserdem hat noch der von
Nürnberg aus 1529 nach Strassburg berufene Christian Herlin
wesentlichen Anteil. Das Exemplar, welches nach mannigfachen
Schicksalen jetzt die Bibliothek des Lyceums ziert, kann sehr
wohl Herlins eigenes Exemplar gewesen sein, der ursprünglich
als Städtischer Rechenmeister, dann als erster Mathematiker des
Sturmschen (jetzigen Protestantischen) Gymnasium bis 1562
in Strassburg wirkte. Die nächste Gesamtausgabe griechisch und
lateinisch ist die Oxforder Ausgabe in Riesenformat des Giuseppe
Torelli von 1792, sie wäre ein Meisterstück geworden, wenn
nicht der 1781 im 61. Lebensjahr erfolgte Tod des hervorragenden
Gelehrten die endgültige Ausgabe in die Hand des
Engländers Abraham Robertson gelegt hätte, der sie vergl. Heiberg,
Quaest. Arch. p. 110 und E. Nizze p. IX verdorben
hat. Heiberg erwähnt noch wenig rühmend die Ausgabe des
Rivaltus Paris 1615 fol., sie ist aber durch gute Figuren bemerkenswert.
Torelli hat das Verdienst, durch Benutzung der
Begleitbriefe mit denen Archimedes die meisten Werke in
die Welt gesandt, und der eignen Zitate die Schriften in chronologisch
richtigere Reihenfolge gebracht zu haben, als sie der Codex
Florentinus, der wichtigste aller, da der »Archetyp« der Codex
des Georg Valla (Heib. Praef.) seit 1544 noch nicht wieder
zum Vorschein gekommen ist, und mit ihm die andern enthalten.



Es folgt als letzte und beste die Ausgabe von I. L. Heiberg
Teubner 1880–81, ebenfalls mit dem Kommentar des Eutokios,
griechisch und lateinisch, Heiberg bereitet auf Grund des
von ihm entzifferten Palimpsest (s. o.) eine zweite Auflage vor.

Archimedes' Werke (Übersetzungen, Kommentare).

Von Übersetzungen hebe ich hervor die lateinische des
Federico Commandino Venedig 15., der schon als Euklidübersetzer
gerühmt werden musste; die deutsche des Altdorfer
Professor Chr. Sturm, den ich in der Didaktik und Methodik
so vielfach erwähnen musste, den Verfasser der Mathesis juvenilis,
die französische von F. Peyrard 1807 mit einem
Anhang Delambres über griechisches Zahlenrechnen (Logistik)
und die vortreffliche des Stralsunder Ernst Nizze von 1824
mit wichtigen kritischen Anmerkungen, in denen auch der
Kommentar des Eutokios »des einzigen, der aus dem Altertum
selbst rührt« (Nizze p. VII) berücksichtigt ist. Über ihn sagt
die Florentinus (Heiberg, Quaest. p. 113):


Ευτοκιου πινυτου γλυκερος πονος, ὁν ποτ' εκεινος


γραψεν, τοις φθονεροις πολλακι μεμψαμενος.




Treffliche Arbeit des weisen Eutokios, einstens geschrieben,


Welche die Neider des Manns öfter [mit Unrecht] geschmäht.





Ich wage es übrigens zu sagen, dass die einleitenden
Worte Heib. B. 3, p. 2 zu frei übersetzt sind, ich würde
»η δια την δυσκολιαν οκνησας« wiedergeben: »obwohl die Schwierigkeit
mich zaudern liess«, den Superlativ »verisimillimum« als
Übersetzung von πανυ εικος mit »nicht unwahrscheinlich« und
das reizende »ει τι και παρα μελος δια νεοτητα φθενξομαι.« »und
wenn ich auch meiner Jugend wegen ab und an falsch singen
würde« etc. Leider hat Eutokios nur No. 1, 3, 4 der
Schriften kommentiert.

Archimedes' Werke (Reihenfolge).

Die jetzt festgehaltene Reihenfolge der Schriften ist:

1) επιπεδων ισορῥοπιων α, Buch I vom Gleichgewicht der
Ebenen (Flächen).



2) τετραγωνισμος τας ορθογονιου τομας, Quadratur der Parabel.

Über die Dorischen Eigenarten s. Heibergs Quaest. Arch.
Cap. V.

3) επιπεδων ισορροπιων β, Buch II vom Gleichgewicht der
Ebenen (Flächen) oder vom Schwerpunkt derselben.

4) περι σφαιρας και κυλινδρου αβ, 2 Bücher von der Kugel
und dem Cylinder.

5) περι ἑλικων, über die Schneckenlinien (Archimedische
Spirale).

6) Über Konoide und Sphäroide (Über Rotationsflächen
2. Grades).

7) κυκλου μετρησις, die Kreismessung.

8) ψαμμιτης, der Sandzähler, lateinisch arenarius.

9) περι οχουμενων, über schwimmende Körper. 2 Bücher,
bis vor kurzem nur lateinisch erhalten.

10) προβλημα βοων, das Rinderproblem, bis vor kurzem (bis
vor Entdeckung des Pariser Codex) bezweifelt.

11) εφοδιον, Methodik, das oben besprochene, jetzt erst
wieder zum Vorschein gekommene Werk, welches H. Zeuthen
l. c. vor No. 4 ansetzt, ich vermute, dass Heiberg in
seiner neuen Ausgabe mit dem εφοδιον beginnen wird, da er
jetzt schon die Schriften nach ihrem sachlichen Zusammenhang
geordnet hat, ohne sich weiter über seine Gründe in der Vorrede
zu äussern.

Aus dem arabischen Manuskript des Thabit ibn Qurrah,
der die Euklidübersetzung des Ishaq ibn Hunein wesentlich verbessert
hat, ist von S. Foster 1659 eine angeblich von Archimedes
herrührende Sammlung von 13 Sätzen herausgegeben
unter dem Titel liber assumptorum Λημματα, Wahlsätze. Dass
ein Teil sicher auf ihn zurückgeht, wird durch Pappos bezeugt.

Dass der grosse Mann auch ein Kinderspiel »loculus
Archimedis« unter dem Namen στομαχιον., von Drachmann
mit Neckspiel (Heiberg, Hermes 42, 240) wiedergegeben, ersonnen
hatte, wird von Heiberg auf Grund des Palimpsest
von 1906 bestätigt, es bestand (Quaest. Archim. 43, 2) aus 14
teils quadratischen teils dreieckigen Plättchen aus Elfenbein und
hat sich bis heute als das »Pythagoras« genannte Zusammensetzspiel
erhalten.

Aus einer verlorenen Schrift hat uns Pappos, Buch V,
Kap. 33–36 die 13 sogen. »Archimedischen Körper« erhalten,
das sind halbreguläre Polyëder, begrenzt von abwechselnden regelmässigen
Polygonen zweier Gattungen, worüber man R. Baltzers
klassische Elemente nachsehen möge. Aus dem Umstand, dass
Archimedes diese Körper, abgesehen von den Prismaten, vollständig
aufgestellt hat, geht klar hervor, dass er den sogen.
Euler'schen Satz e + f = k + 2 kannte, wie es ja auch ziemlich
sicher ist, dass er die bei Pappos gegebene sogen. Guldinsche
Regel vom Volumen der Rotationskörper kannte.

Bis auf minimale Spuren verloren sind περι ζυγων, über
Wāgen, κεντροβαρικα. κατοπτρικα περι σφαιροποιας, welche von
Pappos, Theon und Proklos erwähnt werden.

Analyse der Schriften des Archimedes.

Analyse der Schriften des Archimedes.

Dieselbe wird dadurch erleichtert, dass sie Archimedes
selbst gleich in der Einleitung gibt.

Ich beginne mit der Quadratur der Parabel von Archimedes
(s. o.) »Schnitt des rechtwinkligen Kegels« genannt. Aus
Euklids Konika schickt er 3 Sätze als bekannt voraus. I. Wenn
ABC eine Parabel, die Gerade BD entweder der Axe (Durchmesser)
parallel oder die Axe selbst ist, und wenn ADC der
berührenden an dem Punkte Β der Parabel (Scheiteltangente
des Durchmessers) parallel ist, so wird AD = DC sein, und wenn
AD = DC ist, so werden ADC und die berührende an dem
Punkt Β der Parabel parallel sein.

II. Die Tangente im Endpunkt einer Sehne schneidet den
konjugierten Durchmesser so weit hinter dem Scheitel wie die
Sehne vor.

III. Die Quadrate zweier paralleler Sehnen verhalten sich
wie ihre Abstände vom Scheitel des konjugierten Durchmessers.

Es folgt dann die Quadratur mittelst der Sätze der Statik aus
dem 1. Buch des »Gleichgewicht der Ebenen« unter Bildung
des statischen Moments und dann von Satz 18 bis 24
die Quadratur in bekannter Weise als: Σ 14n wobei der strenge
Beweis durch das Archimedische Prinzip gegeben wird. Das
Interessanteste ist wohl die Vorrede:

Archimedes wünscht dem Dositheos Wohlergehen. Mit der
Nachricht von dem Tode des Konon, der mir aus dem
Freundeskreise noch übrig geblieben war, verband sich die, dass du
sein Vertrauter gewesen und ein geschickter Geometer bist. In
der Trauer über den Verstorbenen, der mir lieb war und ein
bewunderungswürdiger Mathematiker, fasste ich den Entschluss,
wie sonst mit ihm, so jetzt mit dir in schriftliche Verbindung
zu treten und dir ein bisher nicht aufgestelltes geometrisches
Theorem zu senden, das jetzt von mir bewiesen ist und zwar
wurde es zuerst statisch gefunden, dann aber auch geometrisch
bewiesen.

Quadratur der Parabel.

Einige von denen, welche sich früher mit Geometrie beschäftigten,
unterfingen sich zu schreiben es sei möglich eine
geradlinige Figur zu finden, welche einem gegebenen Kreise oder
Kreisabschnitt gleich sei. Danach versuchten sie auch die Ellipse
zu quadrieren [Ellipse gleich ολα τομα του κωνου., die beiden
andern ατελής d. h. unvollendbar] unter Annahme von Sätzen,
die man ihnen nicht wohl zugestehen konnte. Doch hat meines
Wissens keiner von den früheren versucht den von dem Schnitt
des rechtwinkligen Kegels [= Parabel] und einer Geraden umschlossenen
Raum zu quadrieren, was jetzt von uns aufgefunden
ist. Denn es wird gezeigt, dass jedes Parabelsegment 4/3 des
Dreiecks ist, das mit ihm gleiche Grundlinie und Höhe hat,
unter Annahme folgenden Hilfssatzes: Der Unterschied
zweier Flächen einer grösseren und einer kleineren
kann durch Vervielfältigung jede vorgelegte begrenzte
Fläche übertreffen. —

Archimedes' Werke (Prinzip; Kugel und Cylinder).

Dies ist also das Archimedische Prinzip in Originalfassung.

Es kommt noch einmal vor am Schluss der Einleitung
zu der Spirale Heib. II, 14, wörtlich wie hier, nur dass es
auch noch auf lineare Grössen ausgedehnt ist; in Kugel und
Cylinder Heib. 1, 10, ε ist es auch auf Körper ausgedehnt,
vergl. darüber Eudoxos.

II. Kugel und Cylinder.

»Archimedes grüsst den Dositheos. Früher habe ich dir
brieflich das damals mehrfach behandelte Theorem, dass jedes
Parabelsegment 4/3 des Dreiecks ist, das mit ihm gleiche Grundlinie
und Höhe hat, mit den Beweisen zugesandt. Danach bin
ich auf einige noch nicht bewiesene Sätze gestossen und habe
die Beweise ausgearbeitet. Es sind folgende: Erstens, dass die
Oberfläche der Kugel das Vierfache ihres grössten Kreises ist,
sodann, dass der Fläche jedes Kugelsegments ein Kreis gleichkommt,
dessen Radius[1] gleich der Verbindungslinie des Scheitels
mit einen Punkt des Grundkreises ist; dazu kommt der Satz,
dass jeder Cylinder der den grössten Kreis zur Basis und den
Kugeldurchmesser zur Höhe hat, das anderthalbfache der Kugel
ist, wie seine Oberfläche von der der Kugel«.


[1] Der Radius heisst ἡ ἐκ τοῦ κέντρου; zu ergänzen ist γραμμή
die Linie aus dem Zentrum, das Wort Radius ακτις kommt, vergl. Simon
Euklid 1901, p. 80 Anmerk. 1 zuerst bei Cicero. Timaeus cap. VI vor.


Es folgt dann die schon bei Eudoxos erwähnte Stelle über
die Sätze mit denen dieser die Demokritische Formel über die
Volumina der Pyramiden und Kegel bewiesen hatte. Wichtig
sind die Annahmen, die sich an die 6 Axiome der Einleitung
anschliessen.



1) Von den Linien, welche dieselben Endpunkte haben, ist
am kürzesten die Gerade.

Archimedes hat auch nicht im mindesten die
Absicht mit dieser Forderung eine Definition
der Geraden zu geben.

2) Von zwei nach denselben Seiten hohlen (gekrümmten)
Verbindungslinien zweier Punkte ist die umschlossene die
kleinere.

3) Ebenso ist von den Flächen, welche dieselben Grenzen
haben, falls diese Grenzen in einer Ebene liegen, die Ebene die
kleinste.

4) Von zwei solchen Flächen, welche nach derselben Seite
hohl sind, ist die umschlossene die kleinere.

5) Auch ist bei ungleichen Linien, Flächen oder Körpern
der Unterschied so beschaffen, dass es durch Vervielfältigung
desselben möglich ist jede Grösse derselben Art zu übertreffen.

No. 5 ist das Archimedische Prinzip in allgemeinster
Fassung.

Es folgt dann die Integration oder Quadratur der Kugelfläche
in der auch in unsern Elementarbüchern leider noch oft
gegebenen Weise als Grenze einer Summe von Kegelmänteln und
die des Kugelvolumens durch den Satz eine von Kegelflächen
begrenzte Figur die in eine Kugel eingeschrieben ist, ist gleich
einem Kegel, dessen Grundfläche die Fläche der eingeschriebenen
Figur ist, und dessen Höhe gleich dem Lot vom Zentrum
auf die Kante eines der Kegel ist; also als Grenzfall: Kugel =
Kegel dessen Grundfläche die Kugel, dessen Höhe der Radius
ist.

Archimedes' Kreismessung.

Im Ephodion II hat Archimedes dann uns verraten, dass
er erst das Kugelvolumen mittelst Integration (durch geschickte Benutzung
des Hebelsatzes, die heute überflüssig ist) gefunden hat
und dann die Kugelfläche wie wir, durch den Satz, dass die Kugel
eine Pyramide ist, welche die Fläche zur Grundfläche und den
Radius zur Höhe hat, der heute jedem mit Grenzbetrachtung
vertrauten Primaner einleuchtet. Zugleich berichtet er uns in
der Anmerkung, dass die Kreisberechnung ihn auf diesen
Gang geführt und man sieht, dass die Kreisberechnung faktisch
der Kugelberechnung voranging, was ich schon in der Vorlesung
von 1903 gesagt hatte.

Archimedes hat wohl mit Fug und Recht das Buch I der
Sphaira als seine bedeutendste Leistung angesehen, obwohl er u. a.
im zweiten Teil unter No. 5 die Aufgabe löste von einer Kugel
durch einen ebenen Schnitt einen gegebenen Bruchteil abzuschneiden,
die auf eine Gleichung dritten Grades und zwar auf
den casus irreducibilis führt und in enger Beziehung zur Winkelteilung
steht.

Das Eindringen in die Prinzipien der Integralrechnung und
seine Kenntnis der Integrale rationaler Integranden tritt am
deutlichsten in der Abhandlung No. 4 über Konoide und Sphäroide
hervor, d. h. über Rotations-Paraboloide und -Hyperboloide
(Konoide) und Rotations-Ellipsoide (Sphäroide). Hier quadriert
er auch die Ellipse, den Schnitt des spitzwinkligen Kegels, und
zeigt, dass er die Gleichung der auf ihre konjugierten Axen bezogenen
Ellipse und Hyperbel kennt.

Ich komme zur κυκλου μετρησις, sie ist dem Wesen nach
schon vor der sphaera entstanden, aber später redigiert. (Vorlesung
1903.) Sie beginnt mit dem wieder auf das Prinzip gestützten
Nachweis, dass der Kreis gleich einem Dreieck, dessen
Grundlinie die Peripherie und dessen Höhe der Radius ist. Es
wird wohl niemand mehr bezweifeln, dass er das gleichschenklige
Dreieck, dessen Grundlinie das Bogenelement ist, als Differential
und die Kreisfläche selbst als Integral ansah, wodurch
es sich auch erklärt, dass er die Existenz eines solchen Dreiecks
bei seiner Verkleidung der Infinitesimalrechnung stillschweigend
annahm. Durch diesen Satz I hat Archimedes die Probleme
der Quadratur und Rektifikation des Kreises vereinigt. Die
beiden Sätze, welche gestatten die Kette der ein- und umgeschriebenen
regulären 2k n Ecke beliebig weit fortzusetzen,
sind heute Inventar unserer Schulgeometrie. Die Arbeit gipfelt
in dem berühmten Satz III, den Ulrich v. Wilamowitz
in sein Übungsbuch aufgenommen hat:

Παντος κικλου ἡ περιμετρος της διαμετρου τριπλασιων εστι,
και ετι ὑπερεχει ελασσονι μεν η ἑβδομω μερει της διαμετρου,
μειζονι δε η δεκα ἑβδομηκοστομονοις., wo dann in den griechischen
Zahlwörtern und den Dativen ελασσονι etc. jedes Philologenherz
schwelgen kann. »Jedes Kreises Umfang ist des Durchmessers
Dreifaches und geht darüber hinaus durch einen Teil des
Durchmessers der geringer ist als ein Siebentel und grosser als
10 Einundsiebzigstel.« Ausgegangen wird vom 6 Eck, als Grenze
dient das ein- und umgeschriebene 96 Eck. Wie er die Quadratwurzeln
mit solcher Genauigkeit gezogen, steht noch nicht fest,
doch hat er sich vermutlich eines Kettenbruch ähnlichen Algorithmus
bedient und vermutlich auch die Formel gekannt


a ± b2a > √﻿a2 ± b > a ± b2a ± 1


Spirale.

Für Kreismessung und Kugel-Cylinder sind die Handschriften
am verdorbensten. Eng an die Kreismessung schliesst
sich die Schrift περι ἡλικων, über die Archimedische Spirale,
erzeugt durch einen Punkt Μ, der sich gleichförmig auf
einem sich gleichförmig drehenden Radius bewegt. Da die
Gleichung der Kurve in Polarkoordinaten r = a . Θ, wo a2π gleich
der Strecke ΑΘ ist, welche Μ auf dem Radius während eines
vollen Umlaufs zurücklegt, so gibt die Kurve sowohl den Kreisumfang
als auch jede beliebige Bogen- oder Winkelteilung. Sie
wird mit den denkbar einfachsten geometrischen Mitteln behandelt,
noch elementarer als in der kleinen analytischen Geometrie,
Sammlung Göschen No. 65, auch der Flächeninhalt
durch Integration des Polarflächenelements 1/2 r2 dΘ ermittelt.
Die Einleitung ist für die Datierung der Werke wichtig, sie
wiederholt die vor langen Jahren an Konon gesandten Sätze,
darunter zwei Vexiersätze, es heisst: Es trifft sich, dass darunter
zwei Platz gefunden haben, welche eine Erfüllung (nämlich der
Forderung sie zu beweisen) vermissen lassen, damit die Leute,
welche behaupten, sie könnten alles finden, während sie doch
keinen Beweis herausbringen, überführt werden, dass sie hier mal
eingestanden haben, das Unmögliche zu finden.

Archimedes: Ephodion.

Über das ἐφόδιον habe ich schon Einiges gesagt. Es führt im
Palimpsest Heiberg, Hermes 42 p 243 den Titel Archimedous
peri tōn mechanikōn Theōrematōn pros Eratosthenen ephodos;
seine Existenz war bis 1903 nur durch eine Stelle des Lexikographen
Suidas bekannt, und 1903 durch ein Zitat in dem
von Schoene herausgegebenen Codex Constantinopolitanus der
Metrika des Heron von Alexandria. Die beiden von Heron angeführten
Sätze über die kubierbaren Körper, den Cylinderhuf
und den Schnitt zweier im selben Würfel eingeschriebener Cylinder
mit aufeinander senkrechten Achsen werden gleich in der
Einleitung als Hauptleistungen des έφοδος, der Methode, angeführt.
Den ersten Satz habe ich als Primaner unter Bertram,
der ihn wohl durch Schellbach kannte, selbst bewiesen, und
seit 1873 meinen Primanern fast regelmässig vorgesetzt. Wer
ihn wieder aufgefunden weiss ich nicht, vielleicht Luca Valerio
»der zweite Archimedes«. Als Beispiel der Methode gebe
ich die Kugelberechnung, aus der sowohl die Kunst des Archimedes
als auch die eigenartige Verquickung von Statik und
Differentialrechnung in der Methode auf das deutlichste hervorgeht.


[image: ]


Archimedes: Ephodion, daraus Kugelberechnung.

II. Dies (die Parabelquadratur) ist zwar durch das jetzt
Gesagte nicht voll bewiesen, aber es gibt doch gewissermassen
den Nachweis, dass die Schlussfolge richtig sei etc. Dass aber
jede Kugel das vierfache (im Text fehlt der Doppellängsstrich
über das δ von διπλασια) des Kegels ist, der zur Basis den grössten
Kugelkreis und zur Höhe den Kugelradius hat und von dem
Cylinder, der den grössten Kugelkreis zur Basis und eine Höhe
gleich dem Kugeldurchmesser hat, das anderthalbfache ist, wird
folgendermassen nach dieser Methode erschaut. Gegeben eine
Kugel, in welcher ein grösster Kreis αβγδ (s. Fig.) αγ u. βδ
seine zwei aufeinander senkrechte
Durchmesser, und um den Durchmesser
βδ sei der auf den Kreis
αβγδ senkrechte Kreis gezogen und
von diesem senkrechten (Kreis) aus,
sei ein Kegel beschrieben der seinen
Scheitel im Punkte α habe und nachdem
seien Oberfläche ausgezogen soll
der Kegel geschnitten worden sein
von einer Ebene durch γ parallel zur
Basis. [Sie wird aber einen Kreis schaffen senkrecht auf] αγ, und sein
Durchmesser [ist ζε]. Und von diesem Kreis aus soll ein Cylinder angeschrieben
worden sein, der eine Achse hat (άξονα) welche αγ
gleich ist, und Kanten des Cylinders solle ελ und ζη sei. Und γα
ist verlängert worden (eig. weiter geworfen, vom Seil mit dem
die Gerade ursprünglich konstruiert wurde) und es wurde ihr
gleich gesetzt αθ (κειμαι ist hier nicht liegen, sondern wie häufig
Passiv von τιθημι setzen), und es werde γθ als Wagebalken
gedacht dessen Mitte Punkt α, und es sollte irgend eine
Parallele gezogen werden zu βδ, die Linie μν (wörtlich die für
βδ vorhanden seiende), und sie soll den Kreis αβγδ schneiden in
den Punkten ξ und ο [Punkt wird durch den Strich über ξ und
ο angedeutet] und den Durchmesser αγ in σ und die Gerade αε
in π, und αρ in ρ und von der Geraden μν aus soll eine Ebene
senkrecht zu αγ gestellt worden sein. Diese wird nun in dem
Cylinder als Schnitt bewirken [den Kreis dessen Durchmesser
μν sein wird und in der Kugel αβγδ] den Kreis dessen Durchmesser
ξο sein wird und in dem Kegel αερ den Kreis dessen Durchmesser
πρ sein wird. Weil nun das Rechteck aus μσ und σπ — denn
αγ ist gleich σμ und ασ gleich πσ — und das Rechteck aus γα
und ασ gleich ist den Quadrat über αξ, das heisst ξσ2 plus σπ2,
so ist folglich das Rechteck aus μσ und σπ gleich ξσ2 + σπ2. [Ich
bemerke dass Zeile 22 am Schluss statt α gelesen werden muss ὑ.]
Und weil γα : ασ wie μσ : σπ und γα gleich αθ, folglich θα : ασ =
μσ : σπ, d. h. gleich μσ2 : μσ . σπ. Das Rechteck aus μσ und σπ
wurde gleich erwiesen ξσ2 + σπ2; also αθ : ασ wie μσ2 : (ξσ2
+ σπ2) wie μν2 : ξο2 + πρ2. Sowie μν2 : ξο2 + πρ2 so verhält sich
der Kreis im Cylinder mit dem Durchmesser μν zu der
Summe der Kreise, des im Kegel mit Durchmesser πρ und des
in der Kugel dessen Durchmesser ξο. Also θα : ασ so wie der
Kreis im Cylinder zu den (beiden) Kreisen (zusammen) dem in
der Kugel und dem im Kegel. Wegen dieses Verhältnis
von θα : ασ wird der Cylinderkreis in bezug auf
Punkt α den beiden Kreisen zusammen mit den
Durchmessern ξο und πρ, fortgetragen und so zu θ
gesetzt, dass θ der Schwerpunkt jedes der
beiden Kreise ist, das Gleichgewicht halten etc.
... »Nachdem nun der Cylinder von dem angenommenen
Kreise ausgefüllt ist«. Wegen dieser selbstverständigen
Abkürzung, die auch heute noch wohl jeder, der
den Satz und Beweis in der Prima vorträgt, gebrauchen wird,
ist ein Archimedes beschuldigt worden, den Körper
gleich der Summe von Flächen, wie aus gleichem Grunde bei
Satz I, der Parabelquadrierung, die Fläche als Summe von
Linien angesehen zu haben, hundert Jahre nach Aristoteles und
noch dazu wohl kurz nach seinem Weggang aus Alexandrien,
wo doch wahrlich ein strenger Dogmatismus herrschte! Heranzuziehen
ist aus der Einleitung des Arenarius die Stelle 63. 2,
επει γάρ το τάς σφαιρας κέντρον ουδέν έχει μέγεθος etc.) wird der
Cylinder im Punkte α der Kugel und dem Kegel zusammen das
Gleichgewicht halten. Da der Schwerpunkt des Cylinders im
Punkte κ liegt und der der beiden andern Körper in θ, so
wird nach dem Hebelgesetz, das in ἑπιπεδων ἱσορροπιων I bewiesen
ist, der Cylinder doppelt so gross sein, als die beiden
andern Körper zusammen. Mit diesem Nachweis ist das Theorem,
da der Kegel nach Demokrit und Eudoxos 1/3 des
Cylinders ist, der mit ihm gleiche Grundlinie und Höhe hat, im
wesentlichen bewiesen. Man sieht auch, dass das Buch I vom
Schwerpunkt ebener Flächen der Ausgangspunkt für Archimedes
gewesen und dass er um Buch II schreiben zu können seine
Differentialrechnung ausbilden musste, ich setze daher das Ephodion
gleich hinter Buch I der Konzeption nach. —

Archimedes: Die zwei Bücher vom Schwerpunkt.

Buch I der Schrift über den Schwerpunkt ist
die erste von Archimedes veröffentlichte Schrift, Nizze vermutet
wohl richtig, dass sie dem Konon gewidmet gewesen, sie ist auch
inhaltlich wohl die erste gewesen. Sie ist vermutlich kurz nach
des Archimedes Rückkehr in die Heimat verfasst worden, denn
er war unter dem Einfluss der stark auf angewandte Mathematik
gerichteten Alexandrinischen Schule, wie auch aus der Erfindung
der κοχλιας hervorgeht, viel mit Mechanik beschäftigt. Es ist vom
Standpunkt der reinen Mathematik zu bedauern, dass er seine
Differentialrechnung von vornherein mit statischen Ideen belastet
hat. Der Inhalt dieses ersten Buches fehlt in keinem
elementaren Schulbuch der Physik, das Hebelgesetz selbst ist in
Satz 6 und 7 auseinander gezogen, da es für kommensurable
und inkommensurable Massen gesondert bewiesen wird, es wird
Buch II, 1 noch einmal bewiesen, mit Hilfe der einfachsten
Sätze über den Schwerpunkt des Parallelogramms I, 9 und 10.
Den Begriff Schwerpunkt definiert er nicht, da er ihn als dem
Konon bekannt voraussetzt.

Schwerpunkt II.

Buch II beschäftigt sich im wesentlichen mit parabolischen
Flächen, es zeigt vor allem eine ausserordentliche Vertrautheit
mit dem Proportionenkalkül, sicher ein Rüstzeug aus der Alexandrinischen
Schule, doch ist es von geringerer Wichtigkeit wie
Buch I. Die beiden Bücher über schwimmende Körper
gehören zu seinen grössten Leistungen, sie enthalten die unverrückbare
Grundlage der Hydrodynamik, auch ihr Inhalt ist uns
in succum et sanguinem übergegangen. Annahme I, Satz 6 und
7 enthalten die eigentlichen Prinzipien und werden heute als
Archimedisches Prinzip bezeichnet. Unter Gewicht ist,
wie Nizze bemerkt, immer das spezifische Gewicht zu verstehen.
Buch II wiederholt das Prinzip und geht dann auf die speziellen
Fälle in Flüssigkeiten eingetauchter Umdrehungsparaboloide ein.
Die Annahme 11 von Buch I ist keine genügend klare Fassung
des Prinzips von der gleichmässigen Fortpflanzung des Druckes
in Flüssigkeiten. Buch II ist für die Beurteilung der vis
mathematica des Archimedes von hohem Wert und seine
Theorie der Hydrostatik ist auch für beliebige Körper anwendbar.

Das Werk hat ein eigentümliches Schicksal gehabt. Der
Dominikanermönch Wilhelmus de Morbeca hat es um die Mitte
des 13. Jahrh. aus griechischem Text lateinisch übersetzt; ob dem
Verfasser des general trattato, Nik. Tartaglia, ein griechischer
Codex vorgelegen, ist nicht sicher, er gab Buch I lat. 1543
(Venedig) heraus und aus seinem Nachlass veröffentlichte Trojanus
Curtius 1565 das zweite Buch. Jetzt berichtet Heiberg
dass der Palimpsest den Text von περι οχουμενων fast vollständig
enthält und konnte daraufhin schon die Unechtheit des von
A. Mai aus Vatikanischen Codices edierten Fragments, Forderung
1 und die 8 ersten Sätze, feststellen.

Wahlsätze.

Von den Wahlsätzen, dem liber assumptorum sind als
echt erwiesen die Sätze über den Arbēlos, das Schustermesser
und über die fälschlich Wogenfläche, richtiger Eppigblatt genannte
Fläche σέλινον. Meine Didaktik und Methodik weist
die Lehrer auf diese bei der Kreisberechnung in Secunda
so erwünschten Aufgaben hin. Für den Arbēlos verweise ich
auf meine Entwicklung der Elementar-Geometrie (1906) No. 9
p. 87 f. Die 15 Sätze sind aber alle miteinander für den Unterricht
sehr verwendbar, sie machen übrigens durchaus nicht den
Eindruck, als ob sie von verschiedenen Autoren herrühren und
können ganz wohl aus einem Buch des Archimedes über Kreisberührungen
stammen.

Archimedes: Arenarius (Sandzähler).

Von arithmetischen Werken ist unzweifelhaft in der Fassung
des Archimedes nur ein einziges erhalten, der ψαμμίτης, arenarius,
der Sandzähler. Die Einleitung der an den
König Gēlon, den Sohn des Hiero gerichteten Schrift lautet:

»Es glauben manche, König Gēlon, des Sandes Zahl sei
unendlich der Menge nach, ich spreche aber nicht nur von dem
um Syrakus und das übrige Sizilien, sondern auch von dem auf
jedem Raum, bewohnten wie unbewohnten.

Es gibt aber auch Leute, welche zwar nicht annehmen, dass
derselbe unendlich sei, aber doch, dass keine aussprechbare Zahl
existiere, welche die Menge des Sandes überträfe. Wenn diejenigen,
welche solche Ansicht haben eine aus Sand zusammengesetzte
Kugel sich denken würden, so gross im übrigen wie die
Erdkugel, aber so, dass auf dieser alle Meere und Höhlungen bis
zur Höhe der höchsten Berge ausgefüllt würden, so würden sie
noch viel mehr der Meinung sein, dass keine Zahl genannt
werden könne, welche die Menge des Sandes ihrer Kugel überträfe.
Ich aber will versuchen dir durch mathematische Beweise,
welchen du beipflichten wirst, zu zeigen, dass unter den
von mir benannten Zahlen, welche sich in meiner Schrift an den
Zeúxippos finden, einige nicht nur die Zahl des Sandes übertreffen,
der die Grösse der Erde hat, ausgefüllt so wie wir gesagt
haben, sondern auch dessen, der die Grösse des Weltalls hat.

Du weisst ja, dass die meisten Astronomen unter Kosmos
eine Kugel verstehen, deren Zentrum das Zentrum der Erde ist
und deren Radius vom Zentrum der Erde bis zum Zentrum der
Sonne reicht. Denn dies wird gewöhnlich geschrieben, wie du
von den Astronomen erfahren hast. Aristarch von Samos
dagegen gab schriftlich einige Hypothesen heraus, aus denen,
nach dem Vorliegenden hervorgeht, dass die Welt vielmal grösser
sei als die eben genannte. Er nimmt nämlich an, dass die Fixsterne
und die Sonne unbeweglich seien, die Erde aber sich in einer Kreislinie
um die Sonne, welche mitten in der Bahn steht, herumbewege.
Die Kugel der Fixsterne nun, mit der Sonne um dasselbe Zentrum
liegend, habe eine solche Grösse, dass der Kreis, in welchem
nach seiner Annahme die Erde sich bewegt, zur Entfernung der
Fixsterne ein solches Verhältnis hat wie das Zentrum der Kugel
zur Oberfläche. Dies ist nun in seiner Unmöglichkeit ganz offenkundig
[Archimedes setzt nun auseinander, dass Aristarchos das
Verhältnis der Erde zur Welt dem der Kuben der Radien des
Erd- und Fixsternkreises gleich erachte, ein wie Nizze mit
Recht hervorhebt absichtliches Missverstehen der eigentlichen
Meinung, dass die Erde gegen die Welt als verschwindend zu
betrachten sei]. Der Schluss lautet: Ich behaupte nun, dass wenn
auch eine Kugel aus Sandkörnern existieren sollte von der Grösse
welche nach der Annahme des Aristarch die Fixsternsphäre
hat, auch dennoch von den in den »Anfangsgründen« (Αρχαι) benannten
Zahlen sich einige aufweisen lassen würden, welche an
Fülle die Zahl des Sandes überträfen, der eine Grösse hat gleich
der besagten Kugel, und zwar auf folgenden Grundlagen.«

Kulturhistorisch wichtig ist besonders Paragraph 3 und 4,
sie zeigen, wie grundlos das Vorurteil ist, dass die Alten nicht
experimentiert hätten, was z. B. noch Ch. Thurot in den Recherches
hist. sur le princ. d'Arch., Rev. d'Archéol. 1868 B. 18
etc. ausspricht; es ist dies Vorurteil ebenso unausrottbar wie die
Anschauung, dass sie die Brüche etc. nicht als Zahlen angesehen,
oder die Bewegung nicht als Hilfsmittel für die Konstruktion
zugelassen.

Die »Archai« sind eine verlorene Schrift an den Ζεύξιππος,
der wohl zum Freundeskreis aus der Studierzeit gehörte, sie
handelte vermutlich von der Zahl und dem Zählen.

Exkurs über das elementare Rechnen der
Griechen.

Exkurs über
das elementare Rechnen der Griechen (Logistik).

Hier ist nun die Stelle, wo ich gezwungen werde auf die
griechischen Zahlzeichen und die praktische Rechenkunst, die
Logistik, einzugehen. Als Quellen führe ich Ihnen an: J. B. J. Delambre,
Arithm. d. Grecs, Anhang zu Peyrards Übersetzung
des Archimedes von 1807 und noch in Hist. de l'astron.
anc. Par. 1817, Nesselmanns treffliche Algebra der Griechen
nach den Quellen bearbeitet Berl. 1842, leider nur ein
Band, G. Friedlein die Zahlzeichen und das elementare
Rechnen der Griechen und Römer, Erl. 1869; F. Hultsch
script. Graec. metrol. 1864, S. Günther Gesch. der Math. und
Naturw. im Iwan Müller, und dann die Geschichtswerke.

Anfänglich sind wie überall Striche die Zahlzeichen, dann
zur Zeit des Solon etwa, bezeichnete man die Zahl mit den
Anfangsbuchstaben des Zahlworts: Π war πεντε (τα) fünf, Δ war
δεκα zehn, Η war 100, sie heissen Herodianisch nach einem späteren
Alexandrinischen Grammatiker, so findet sich z. B. auf der
Tafel von Salamis ΗΗΗΔΔΔΔΠΙΙΙΙ = 349. Von hier aus
war zur Annahme des Semitischen Gedankens die Zahlen mit
den Buchstaben des Alphabets zu bezeichnen, nur ein kleiner
Schritt, und diese Methode verbreitet sich von 500 ab. Dabei
nahmen sie 3 Buchstaben des phönicischen Alphabets die Lautabstufung
bezeichneten, die Hellenischer Zunge oder Kehle unaussprechbar
waren als sogen. επισημα (Zusatzzeichen) auf; es
sind das ϛ Bau oder Wau für 6, ϙ Koppa für 90 und sampi
ein liegendes ϡ für 900. Sie schreiben also:



	1	2	3	4	5	6	7	8	9

	α	β	γ	δ	ε	ϛ	ζ	η	Θ

	ι	κ	λ	μ	ν	ξ	ο	π	ϟ

	ρ	σ	τ	υ	φ	χ	ψ	ω	ϡ




Die untereinander stehenden Zahlen unterscheiden sich
durch den Faktor 10 also 349 gleich τμΘ.

Sollten die Buchstaben Zahlen bedeuten, so bekamen sie
meistens einen wagerechten Strich oberhalb z, B. ᾱ (die jetzigen
Grammatiken ἁ). Die 9 Tausender werden durch die betreffenden
Einer mit einem kleinen Strich darunter dargestellt, also
α'...Θ'. Das Zeichen für 10000 war M oder Μυ von Μυριοι
Myrioi) 10000 z. B. ϛM für 60000. Häufig wird nur ein Punkt
gesetzt z. B. δ.γ'υνη gleich 43458. So konnte man bis 9999
Μυ + 9999 also 108 - 1 kommen, griech. Θ'ϡϟΘ.Θ'ϡϟΘ. Die

Brüche wurden meist nach ägyptischem Vorbild in Stammbrüche
zerlegt und dann nur der Nenner mit einem Akzent geschrieben,
also ἡ = 1/8, besondere Zeichen gab es (Ägypten) für 1/2: ϙ und
2/3: Κ. Wurde der Bruch unzerlegt hingeschrieben, so deutete
man den Zähler durch einen Akzent an und schrieb den Nenner
doppelt mit 2 Akzenten also λδ′ ωπη″ ωπη″ = 34/888. Addition
und Subtraktion waren von der unsrigen nicht verschieden, man
schrieb die gleich benannten Zahlen unter einander, addierte sie
und behielt die überschiessenden Einheiten im Kopf, und entsprechend
verfuhr man bei der Subtraktion, wofür das Beispiel
aus Eutokios Kommentar zur κυκλου μετρησις entnommen ist.



	Θ.γ'χλϛ 		93636

	β.γ'υ Θ 		23409

			

	ζ.  σκζ 		70227




Auch die Multiplikation vollzog sich unschwer, nach dem
Schema des Eutokischen Beispiels.



	φοα		571

	φοα		571

			

	κεΜγΜ.ε'φ		25....

			 35...

			   5..

	γΜε'δ'ϡο		 35...

			  49..

			    7.

	φοα		   571

			

	λβΜ.ϛ'μα		32m6041






	 

	α'θϛ'		1009 1/6

	α'θϛ'		1009 1/6

			

	ρΜθ'ρξϛϙϛ'		1009166½ + 1/6

	θ'πααϙ		9081

			1½

	ρξϛϙϛ'ακλϛ'		166½ + 1/6

			1½ + 1/36

			

	ραΜη'υιζγλϛ'		1018417 1/3 + 1/36




Delambre sagt mit Recht sie ist leichter als unsere,
weniger Fehlern ausgesetzt, nur etwas länger. Für die Division
haben wir bei Eutokios kein ausgeführtes Beispiel, aber in
Theon des Alexandriners Kommentar zum Almagest findet sich eine
Anleitung zum Rechnen mit Astronomischen Brüchen d. h. mit
Sexagesimalzahlen (s. Babylon) welche genau unsern Dezimalbrüchen
entsprechen, der Algorithmus der Division bei Theon ist nur etwas
zeitraubender, während das Quadratwurzelausziehen vom unsrigen
nicht verschieden ist.



Archimedes, Arenarius.

Im Sandzähler nimmt Archimedes das einzelne
Sandkorn so klein an, dass 104 auf ein Mohnkorn gehen.

Dann weist er nach, dass 64000 Mohnkörner ein Volumen
liefern, grösser als eine Kugel von 1 Zoll (Finger) Durchmesser,
also ist die Zahl der Sandkörner, welche diese Kugel fassen kann
< 64 . 107 also < 109, also die Sandzahl der Kugel von 100 Zoll
kleiner als 106 . 109 oder 1015 und die der Kugel von 104
Zoll Durchmesser < 1021. Aber ein Stadion zu 600 Fuss hat
nur 9600 Zoll, also ist die Sandzahl der Kugel vom Durchmesser
eines Stadion kleiner als die Zahl 1021, und die von 100
Stadien kleiner als 1027 und die von 10000 Stadien kleiner als
1033 und die Sandzahl der Kugel vom Durchmesser 10000 Millionen
Stadien kleiner als 1051.

Nun hat auf Grund der experimentellen Untersuchung des
Gesichtswinkels, in § 3 und § 4 erzählt, Archimedes festgestellt, dass
der Sonnendurchmesser grösser sei als die Seite eines reg. Tausendecks,
das in einen grössten Kreis der Weltkugel eingeschrieben
ist, also ist der Umfang dieses Tausendecks kleiner als 1000
Sonnendurchmesser. Setzt man nun den Sonnendurchmesser
nicht grösser als 30 Monddurchmesser und den Monddurchmesser
kleiner als den des Erddurchmessers, so ist der Umfang des Tausendecks
kleiner als 30000 Erddurchmesser, also der Durchmesser des
Welthauptkreis kleiner als 10000 dieser. Archimedes setzt nun,
was für seinen Zweck möglichst hohe Zahlen abzählbar zu
machen, ein Vorteil, den Erdumfang auf weniger als 3 Millionen
Stadien, (eine gegen die fast gleichzeitige Eratosthenessche Messung
auffallende Überschätzung) und kommt so für den Weltdurchmesser
zu der oberen Grenze von 10000 Millionen Stadien, deren Sandzahl
kleiner als 1051 war. — Archimedes zählt nun zunächst in gewöhnlicher
Weise bis zur oberen Grenze, d. h. also Myrio Myriaden
– 1. Θ'ϡϟΘ.Θ'ϡϟΘ = 99,999,999. Diese Zahlen nennt
er erste, d. h. erster Ordnung, und macht nun 108 zu
einer neuen Einheit, die er zweite nennt, und kann nun bis
Myrio Myrioi Myriaden d. h. 1016 - 1 zählen, dann kommen
die Zahlen dritter Ordnung von 1016 bis 1024 - 1, und so fort,
d. h. also er teilt die Zahlen ab nach Oktaden. Aber auch die
Ordinalzahlen, die er zur Abzählung der Oktaden braucht, werden
mit der 100 Millionsten weniger Eins erschöpft, er fasst also
die bisher benannten Zahlen zusammen als Zahlen der ersten
Periode, er gelangt so zu einer Zahl welche wir mit
799,999,999 Neunen schreiben würden, die Zahl 99,999,999
der 99,999,999sten Ordnung, er macht nun (108)(108-1) oder
(100002)(100002-1) zu einer neuen Einheit und zur zweiten Periode
und gelangt so schliesslich zur Zahl 108, der Ordnung
108 der Periode 108 welche wir mit 1 und 80000 Billionen Nullen
schreiben würden.

Der Paragraph 9 der Nizzeschen Übersetzung (Heiberg
268 f.) zeigt dass Archimedes keineswegs wie Nesselmann meint,
nur neue Zahlworte geschaffen hat, sondern tatsächlich das Positionssystem
gefunden und ebenso zeigt § 10 wie dicht er an Potenz
und Logarithmenrechnung gestreift hat. Er führt
darin den Begriff des Abstands ein, und nur dadurch, dass er
der Einer-Ziffer den Exponent 1 statt 0 gibt, wird seine Regel
10n+1 . 10m+1 = 10n+m+1 von unsern Fundamentalsatz 10a . 10b
= 10a+b abweichend.

Die gefundene Zahl 1051 ist die 3. Stelle der 7. Oktade,
steht also ziemlich am Anfang der ersten Periode, welche 100
Millionen Oktaden weniger einer enthält, aber selbst wenn er
statt der Weltkugel die Fixsternkugel wie er sie dem Aristarch
zuschreibt, annimmt, deren Durchmesser kleiner ist als 104 Weltdurchmesser,
so wird die Sandzahl kleiner als 1063 d. h. als die
8. Stelle der 8. Oktade.

Archimedes: Rinderproblem, Eratosthenes.

An den Psammites schliesst sich das Rinderproblem, προβλημα
βοων an, es ist in Distichen abgefasst und an Eratosthenes
gesandt; gefunden wurde es von Gotthold Ephraim Lessing
als Bibliothekar in Wolfenbüttel und 1773 ediert. Wenn
auch die Echtheit der Verse zweifelhaft sein mag, so ist es jedenfalls
ein »Archimedisches Problem« und Heiberg sagt, dass kein
Grund vorliegt, es Archimedes selbst abzusprechen. Die Einkleidung
des Problems schliesst an Odyssee V. 7 an: νηπιοι οἱ
κατα βους Ὑπεριονος Ἡελιοιο ἡσθιον, es soll die Zahl der Rinder
des Sonnengotts auf Trinakria (Sizilien, nach seiner dreieckigen
Gestalt genannt), berechnet werden. Es handelt sich um
weisse (w), blaue (b), gelbbraune (g) und scheckige (s); Stiere
und Kühe durch Striche unterschieden. Zur Bestimmung der 8
Unbekannten hat man 7 Gleichungen ersten Grades, es handelt
sich also um eine sogen. Diophantische Aufgabe. Dazu kommen
noch zwei Bedingungen w + b soll eine Quadratzahl, g + s eine
Dreieckszahl, d. h. von der Form (n2) sein. M. E. hat Nesselmann
und nach ihm Struve etc. den Text ganz missverstanden,
nach meiner Auffassung lauten die sieben Gleichungen:



	w = 5/6 b + g + g'	w' = 7/12 (b + b')	und:	w + b = n2

	b = 9/20 s + g + g'	b' = 9/20 (s + s')		g + s = n(n - 1)1 · 2

	11/20 s = 13/42 w + g + g'	s' = 11/30 (g + g')[4]

		g' = 13/42 (w + w')




Heiberg ist mit Fug und Recht der Ansicht, dass die
Behandlung eines solchen Systems die Kräfte eines Archimedes
nicht überstieg, dessen im Sinne H. Webers spezifische mathematische
Begabung ihresgleichen nicht gefunden hat. Übrigens
ist die Weglassung des Faktors [4] (τετραχη) bei der
Gleichung für s' unberechtigt. Zur Durchführung fehlt es mir
an Zeit.

Der zweite der Heroen des 3. Jahrhunderts, wenn auch
in weitem Abstand von Archimedes ist Eratosthenes. Quellen:
F. Susemihl, Geschichte der griechischen Literatur in der
Alexandrinerzeit; Bernhardy, Artikel Eratosthenes im Ersch
und Gruber; Berger, Die geographischen Fragmente des Eratosthenes,
Leipzig 1880; Quellen über sein Leben; Suidas und
Strabon.

Eratosthenes (vita).

Eratosthenes wurde 276 in Kyrene geboren, zuerst in
seiner Heimat durch den Grammatiker Lysanias unterrichtet,
studierte dann in Alexandria unter Kallimachos, dem berühmten
Dichter und Leiter der Ptolemäischen Bibliothek, ging dann
nach Athen, wo er bei den der stoischen Richtung angehörigen
Philosophen Ariston und Arkesilaos sich philosophisch
aber auch besonders mathematisch bildete und eigene bedeutende
Schriften verfasste. Er folgte etwa um 235 einem Rufe des
Ptolemäos Euergetes als Nachfolger des Kallimachos und blieb
bis zu seinem Tode Leiter der Bibliothek. Da er infolge seiner
angestrengten Arbeit zu erblinden fürchtete, so tötete er, der
Stoiker war, sich durch Nahrungsverweigerung im 80. oder 82.
Lebensjahre etwa um 196 v. Chr.

Ein hervorragender Zug des Eratosthenes ist seine Freiheit
von nationalen Vorurteilen; im Gegensatz zu Aristoteles hat
er Alexanders grossartige Idee Orient und Okzident zu verschmelzen,
voll gewürdigt, und ist so ziemlich der erste, wenn
nicht einzige Hellene, der fremde Kultur objektiv zu beurteilen
vermochte.

Wie erzählt wird, ward er β genannt nach einer Version,
weil er es in allen Künsten und Wissenschaften zum Rang
des zweiten gebracht, nach andern als zweiter Platon; auch
πενταθλος wird er genannt, der Fünfkämpfer, denn er war in
der Tat einer der vielseitigsten Gelehrten aller Zeiten. Am bedeutendsten
war er wohl als Geograph und Astronom, wenn ihn
auch auf letzterem Gebiet Hipparch von Nicaea (Bithynien) der
auch nach Rhodos genannt wird, übertroffen hat. Wir haben
von seinen drei Büchern Γεωγραφικα bedeutende Fragmente, und
ihr Inhalt ist uns durch Strabon und durch die Kritik Hipparchs
erhalten.

Eratosthenes: Geographie.

Eratosthenes hat besonders die sogenannte mathematische
und physikalische Geographie als Wissenschaft im heutigen Sinne
geschaffen, allerdings Vorarbeiten des Dikaiarchos benutzend.
Im 1. Buch gibt Eratosthenes eine kritische Geschichte der geographischen
Kenntnisse der Hellenen bei Homer und Hesiod,
wobei er sich nicht im geringsten scheute die Unwissenheit des
homerischen Zeitalters zu betonen, dann wandte er sich zu der
Geographie, beginnend mit Anaximander, dem Schüler und
Freunde des Thales.

Das 2. Buch enthält sodann die mathematische und physikalische
Geographie nebst dem Bedeutendsten der eigenen Leistungen;
die Grundlage bildet seine Gradmessung. Eratosthenes
hatte bemerkt, dass am längsten Tage in Syēne die Sonne um
Mittag den Boden eines Brunnens bescheint, d. h. im Zenith
steht, also Syēne unterm Wendekreis des Krebses liegt, und
glaubte, dass Alexandria und Syēne auf demselben Meridiane
lägen. Er mass nun am längsten Tage in Alexandria die Kulminationshöhe
der Sonne, bezw. die Zenithdistanz mittelst eines
Skaphion, einer hohlen Halbkugel, und bestimmte dadurch
im Gradmass die Distanz Siene-Alexandria, dann mass er, allerdings
auf Grund der ägyptischen nomen oder der Gaueinteilung,
die direkte Entfernung und bestimmte so die Länge des Grades.

Die Methode ist im Prinzip die noch heute angewandte,
nur irrte sich Eratosthenes darin, dass Alexandria und Syēne
auf demselben Meridian lägen. Weil aber auch die alten nomen
ziemlich fehlerhaft waren, so glichen sich die Fehler so ziemlich
aus und die Angabe des Eratosthenes auf 109 kil. statt 111 ist
merkwürdig genau. Die Gradmessung scheint er nach Makrobios
schon vorher in einer eignen Schrift mitgeteilt zu haben. Den
Umfang der Erde bestimmte er auf rund 250000 Stadien, genauer
252000.

Der 3. Teil enthält eine kurz gefasste Einteilung und Beschreibung
der bewohnten Erde. Er teilte die bewohnte Erde
durch einen Parallelkreis von Gibraltar bis China in nördliche
und südliche Hälfte und jede Hälfte durch Striche zwischen je
zwei Meridiane in »σφραγιδες« d. h. wörtlich: Siegelabdrücke, die
er dann topographisch und ethnographisch beschrieb und kartographisch
aufnahm.

Chronographie.

Nicht minder bedeutend waren seine zwei andern Hauptwerke:



1) περι χρονογραφιων vermutlich eine Kritik der bisherigen
Zeitbestimmungen und eine Anweisung einen chronologisch richtigen
Abriss der Geschichte inkl. der Literaturgeschichte zu schreiben.
Wahrscheinlich ist Eratosthenes der Urheber der Einführung des
Schalttages bei den Ägyptern durch das Edikt von Kanopus,
das bei Ägypten erwähnt ist.

Er beschränkte sich nicht auf die politische Geschichte, er
bevorzugte die Kulturgeschichte, Philosophen, Dichter etc. und
hat ein eigenes Werk: »Ολυμπιονικαι« geschrieben. In der
Schrift περι της αρχαίας κωμωδιας. zeigte er sich als feinster Kritiker
und wissenschaftlich recht bedeutender Philologe und als
Kenner alles dessen, was zur Bühnentechnik gehört, auch gibt
er eine Menge geschichtlicher Notizen z. B. über Einrichtung bei
den Olympischen und anderen Spielen. Übrigens war er auch
selbst kein unbedeutender Dichter, vide E. Hiller, Er. carminum
reliquiae Leipzig 1872.

Würfelverdopplung.

Von seinen mathematischen Werken ist nur wenig erhalten,
das meiste in dem schon erwähnten Brief an den Ptolemaios III
über die Würfelverdoppelung im Kommentar des Eutokios zu
περι σφαιρας etc. Heiberg, Arch. p. III S. 102–114.

Nach dem historischen Bericht gibt Eratosthenes seine eigene
Lösung mittelst eines Instruments das nach Pappos und Vitruv
»Mesolabos« (von den mittleren Proportionalen) hiess. Es bestand
aus drei massiven kongruenten Rechtecken, welche zwischen
zwei mit je drei Nuten versehenen Linealen übereinander geschoben
werden konnten.


[image: ]


Die Anfangslage ist bei Eutokios
die der Figur. War nun ΑΕ
die grössere ΔΘ die kleinere Strecke,
so musste man die Rechtecke so
verschieben, dass das erste einen Teil
des zweiten, dieses einen Teil des
dritten verbarg, und zwar so, dass die Linie ΑΔ durch die
Punkte Β und Γ ging, an denen die Diagonalen sichtbar wurden;
siehe Figur. ΒΖ und ΓΗ sind dann
die mittleren Proportionalen, da ΑΖ,
ΒΗ, ΓΘ einander parallel sind.


[image: ]


Der Brief ist von E. Hiller
angezweifelt, insbesondere erklärt er
das Epigramm am Schluss für zweifelsohne unecht. Aber Proklos
hat p. 111 Z. 23 den Vers von den Menächmischen Triaden
zitiert und das Missverständnis des »ολιγου« im ersten Vers
wirft auf den Scharfsinn des Herausgebers kein günstiges Licht.
Die von Ambros Sturm l. c. angeführte Begründung Hillers
ist sehr schwach, noch dazu gegenüber Eutokios und Proklos
und Heiberg fertigt sie mit den Worten »nulla idonea causa
adlata« ab.

Auf diesem allerdings mechanischen Wege »organica
mesolabi ratione« (Vitruv) konnte man wie Eratosthenes selbst
angab, beliebig viele Mittlere erhalten, d. h. durch n + 1 Täfelchen
die n-Wurzel ziehen.

Verloren ist eine Schrift »über Mittelgrössen« περι
μεσοτητων auch »Orte in bezug auf Mittelgrössen, τόποι προς
μεσοτητας« genannt, von der wir durch Pappos Kunde haben.
Zeuthen vermutet in seinem ausgezeichneten Werke: die
Lehre von den Kegelschnitten im Altertum, deutsche Ausgabe
1886, dass es sich, in Ergänzung der harmonischen Polare
eines Punktes als Pol für einen gegebenen Kegelschnitt, um die
Orte des arithmetischen und geometrischen Mittels der Sehnenschaar
des Pols gehandelt habe. Es ist leicht zu zeigen,
dass die beiden Orte Kegelschnitte sind, welche dem gegebenen
ähnlich sind.

Vielleicht aus einer verlorenen grösseren arithmetischen
Schrift ist uns in der Arithmetik des Nikomachos (s. u.) die
noch heute gebräuchliche Methode erhalten die Primzahlen unter
p »herauszusieben«, die noch heute Sieb (κοσκινον, cribrum) des
Eratosthenes heisst. Völlig verloren sind die rein philosophischen
Schriften, deren bedeutendste die von Strabon genannte über
Gutes und Böses, περι αγαθων και κακων gewesen sein soll,
darunter bedauerlicherweise auch die Schrift Πλατωνικός, ein
Kommentar zu der Pythagoräischen Kosmologie in Platons
Timaeos.

Apollonios von Pergae (vita).




Konika (Kegelschnitte).

Der eigentliche »Aemulus«, der Nebenbuhler des Archimedes
im Ruhme der Alten, Apollonios von Pergae
in Pamphylien war erheblich jünger als jener, er ist frühestens
um 265 unter Ptolemaios Euergetes geboren und hatte seine
Blütezeit unter Ptolemaios Philopator. Gestorben ist er gegen
190. Er studierte in Alexandria bei den Schülern des Euklid
Mathematik, Hultsch P. III S. 678 oder nach Hultsch ein
Scholiar des Pappos sagt: συσχολασας τοις ὑπο Ευκλειδου
μαθηταις εν Αλεξανδρεια πλειστον χρονον ὁθεν εσχε και την
τοιαυτην ἑξιν ουκ αμαθη. Die ganze nicht gerade geschmackvolle
Stelle lautet eigentlich wörtlich: Da er die Schule teilte
mit den Schülern des Euklid in Alexandrien sehr lange Zeit,
woher er auch ein solches nicht unmathematisches Verhalten
hatte. (!) Demnach würde Apollonios ein direkter Schüler des
Euklid gewesen sein von mässiger mathematischer Begabung!
Aber im eigentlichen Hauptkodex steht nur σχολασας und das
heisst mit dem Dativ bei jemanden in die Schule ging, und so
ist die lateinische Übersetzung von Hultsch zutreffend, die Konjektur
dagegen scheint mir nicht glücklich. Dann lebte er in
Pergamon und in Ephesos befreundet mit einem Eudemos,
dem er sein grosses Werk über die Kegelschnitte, die »κωνικα«
widmete. Eudemos starb aber vor der Vollendung des Werkes
und daher gab Apollonios dem vierten Buch einen Widmungsbrief
an den König Attalos I. von Pergamon mit, in welchem
er den Tod des Eudemos beklagte. Dem Attalos sind dann
auch die folgenden Bücher gewidmet. Von dem Werke, das
dem Verfasser nach dem Zeugnis des Geminos (Eutokios, Heiberg
S. 170) den Beinamen des grossen Mathematikers μεγας
γεωμετρης eintrug, sind nur die vier ersten Bücher mit dem
Kommentar des Eutokios erhalten, die drei folgenden in arabischer
Übersetzung. Das letzte Buch ist verloren, doch haben
wir eine Inhaltsangabe bei Pappos, auf Grund derer der durch
seinen Komet noch heute viel genannte Halley 1710 eine Rekonstruktion
versuchte. Die vier ersten Bücher wurden zuerst
von Joh. Baptist Memus schlecht ins Lateinische übersetzt
und von seinem Sohn 1537 ediert. Weit besser ist die Übersetzung
von Federico Commandino, dessen wir schon bei Euklid
und Archimed rühmend gedenken mussten, sie enthielt auch den
Kommentar des Eutokios und die Lemmata des Pappos. Ins
Arabische wurden die 7 ersten Bücher schon unter Al Mamun,
830 übertragen, aber diese Übersetzung ist bisher nicht
aufgefunden. Dagegen kam eine zweite von Abulphat von
Ispahan 994 verfasste, im 17. Jh. durch den Leydener
Orientalisten und Mathematiker Golius nach Europa, der das
Exemplar dem Grossherzog von Toskana verkaufte. Es wurde
von dem Orientalisten Abraham v. Echelles in Gemeinschaft mit
dem bedeutenden Mathematiker Borelli (s. Euklid) 1671 Lateinisch
ediert, und bestätigte glänzend die kurz vorher von
Viviani (einer der bedeutendsten Schüler Galileis, der Urheber
des »Florentiner« Problems der Quadrierung einer durchbrochenen
Kugelkappe) versuchte Restitution des 5. Buches. Der Anfang
des 5. Buches, wohl das bedeutendste, ist nach dem Arabischen
des mehrfach genannten Thabit ibn Qurrah 1899 von Nix
in Leipzig herausgegeben. Die einzigen Griechischen Ausgaben
sind die von Halley, Oxford 1710 Folio mit Eutokios und der
Divinatio libri octavi und die von Heiberg mit Eutokios Kommentar
und Fragmentensammlung Teubner 1890–93. Von besonderer
Bedeutung für Apollonios Wertung ist das oben genannte
Werk von Zeuthen. Eine freie Bearbeitung der Konika gab
H. Balsam, Berlin 1861. Die Kegelschnitte des Apollonios
haben die Eigenschaften der Kurven in solcher Vollständigkeit
aufgedeckt, dass eigentlich nichts Neues im Laufe der Jahrtausende
gefunden ist. Selbst der Satz von Desargues und
seine selbstverständliche Anwendung, der Satz von Pascal,
sind eigentlich schon bei Apollonios. Involution, Brennpunktseigenschaften,
Erzeugung durch projektive Punktreihen, Asymptoten,
konjugierte Hyperbel etc., alles findet sich bei ihm. Dass
er nun seine Vorgänger, insbesondere Archimedes und Euklid
und Aristaios benutzt hat, das ist selbstverständlich, aber es
bleibt doch ein gewaltiges Quantum selbständiger Arbeit, und
Pappos selbst sagt, dass er die 4 Bücher κωνικα des Euklid
stark vermehrt habe (αναπληρωσας και προσθεις) und dann noch
die 4 weitem Bücher hinzugefügt habe. Vor allem hat Apollonios
zuerst bewiesen, dass die Triaden des Menaichmos aus jedem beliebigen
Kegel 2. Grades herausgeschnitten werden können. Er hat die
vollständige Hyperbel d. h. beide Äste in welche sie zerfällt betrachtet,
er hat die Kurven aus den Bestimmungsstücken konstruiert,
nachdem schon Euklid die ebene Konstruktion aus Leitlinien
und Brennpunkten gekannt hatte. Für Genaueres, insbesondere
auch die Werke des Aristaios, verweise ich auf Zeuthens
mehrfach zitiertes Werk über die Kegelschnitte im
Altertum; nur die Vorrede mochte ich Ihnen nicht vorenthalten.

Apollonios sendet dem Eudemos Grüsse. Es wäre schön
wenn es dir körperlich gut ginge und alles übrige nach Wunsch
stände. Mir selbst geht es ja auch ziemlich. Als wir seinerzeit
in Pergamos beisammen waren, bemerkte ich, dass du dich lebhaft
für meine Arbeiten über die Kegelschnitte interessiertest.
Ich schicke dir nun das völlig richtig gestellte erste Buch; das
übrige werde ich senden, sobald es mich befriedigt haben wird.
Ich glaube aber du erinnerst dich noch wohl von mir gehört zu
haben, weshalb ich diese Arbeit unternahm. Naukrates der
Geometer hatte mich dazu aufgefordert, als er bei mir während
seines Aufenthalts in Alexandria weilte und deswegen gab ich
sie ihm, in 8 Büchern behandelt, von dort aus mit, und weil er
im Einschiffen begriffen war, konnte ich sie nicht sorgfältig bereinigen,
sondern schrieb alles gerade so hin wie es mir unterlief,
indem ich mir eine letzte Durcharbeitung vorbehielt. Und
da ich jetzt dazu Zeit gefunden, so gebe ich was eben ganz
richtig gestellt ist, heraus. Da es sich aber traf, dass auch einige
andere meiner Genossen vom ersten und zweiten Buch vor
der Verbesserung Kenntnis gewonnen haben, so wundere dich,
bitte, nicht, wenn dir abweichende Fassungen begegnen.

Von den 8 Büchern fiel den vier ersten die Einführung in
die Elemente zu. Es enthält aber das erste Buch die Erzeugung
der 3 Schnitte und der gegenüberliegenden sowie deren Grundeigenschaften
vollständiger und umfassender ausgearbeitet im
Vergleich mit den früheren Bearbeitungen. Und das zweite enthält
die Eigenschaften der Durchmesser, Axen, Asymptoten und
anderes, was zum Gebrauch für die Konstruktionsbedingungen
nötig und hinreichend ist. Was ich unter Durchmesser und Axe
verstehe, wirst du aus diesem Buche ersehen.

Das dritte Buch enthält viele und auffallende Sätze, welche
brauchbar sind für die Konstruktionen der körperlichen Orte und
für die Existenzbedingungen, von denen die meisten und schönsten
neu sind. Und nachdem ich sie ersonnen hatte, sah ich ein,
dass von Euklid der Ort zu drei und vier geraden Linien nicht
aufgestellt sei, sondern nur ein zufälliger Teil desselben und auch
dieser nicht gerade gut getroffen. Es ist auch gar nicht möglich
ohne die von mir gefundenen Sätze die Synthesis durchzuführen.
Das 4. Buch gibt an, auf wie vielerlei Art die Kegelschnitte
mit einander und der Peripherie des Kreises zusammentreffen,
und anderes darüber hinaus, worüber von meinen Vorgängern nichts
geschrieben worden ist, z. B. in wieviel Punkten ein Kegelschnitt
und eine Kreislinie zusammentreffen. Der Rest geht noch weit
darüber hinaus. Da handelt ein Buch ausführlich über Minima
und Maxima, ein anderes über gleiche und ähnliche Kegelschnitte,
noch ein anderes über Satze, welche Existenzbedingungen
angeben, und das letzte bringt Probleme über Bestimmungen von
Kegelschnitten. Und fürwahr, dann erst wenn alles herausgegeben
ist, ist es denen die darauf stossen erlaubt es zu beurteilen
wie es wohl jeder von ihnen für richtig hält. Gehab dich wohl.

Was zunächst des Aristaios τοποι στερεοι betrifft, so ist
nach Zeuthen diese Schrift noch vor des Euklids 4 Bücher
κωνικα erschienen, sie behandelte zweifelsohne Aufgaben über
geometrische Orte, welche sich als Kegelschnitte herausstellten.
Die Alten unterschieden die körperlichen Orte, das sind die Kegelschnitte,
von den ebenen Orten, das sind Gerade und Kreis,
und später noch die linearen Orte, zu denen alle andern und
auch die Raumkurven gehörten. Hiervon verschieden sind die
2 verlorenen Bücher des Euklid die τοποι προς επιφανειαν, das
sind Flächen als geometrische Orte.

Apollonios, Ort zu 3 und 4 Geraden.

Sodann der Ort zu 3 und 4 Geraden. Man nennt ihn gewöhnlich
nach Pappos die Pappos'sche Aufgabe. Es handelt
sich im allgemeinen Falle um den Ort der Punkte, deren Abstände
in gegebener Richtung gemessen von vier gegebenen Geraden
der Gleichung genügen xy/zu = c. Dabei werden die
Linien x = 0, z = 0, und y = 0, u = 0 als gegenüberliegend bezeichnet.
Apollonios hat die Aufgabe vollständig gelöst und den
Nachweis, dass der Ort ein Kegelschnitt ist, direkt geführt. Für
das Nähere, den Zusammenhang mit der projektiven Geometrie,
Newtons Wiederherstellung der Apollonischen Lösung etc. verweise
ich auf Zeuthen bezw. auf meine analytische Geometrie in
der Sammlung Schubert. Soviel steht fest, so unberechtigt es
ist, von einer Erfindung der Differentialrechnung durch einen der
Neueren, es sei nun Galilei, Fermat, Leibniz oder Newton zu
sprechen, angesichts der Werke des Archimedes, so unberechtigt
ist es auch, den Alten angesichts der Werke des Archimedes
und des Apollonios die analytische Geometrie abzusprechen.
Apollonios hat nicht nur Koordinaten, sondern auch
Koordinatentransformation und Archimedes analytische Geometrie
dreier Dimensionen.

Apollonios, Verhältnisschnitt.

Auch die andern geometrischen Schriften des Apollonios
hängen eng mit der Theorie der Kegelschnitte zusammen. Da
kommen zunächst die beiden Schriften: De sectione rationis, die
αποτομη του λογου, der Verhältnisschnitt, und De sectione spatii
die αποτομη του χωριου, der Flächenschnitt. Die 2 Bücher der
ersten Schrift sind nach einer arabischen Handschrift, welche
der Prof. Bernard in Oxford gefunden, 1706 von E. Halley
herausgegeben. Die Aufgabe besteht darin, durch einen Punkt P
(s. Fig.) eine Linie so zu ziehen, dass sie auf zwei gegebenen Linien
L und L1 von zwei gegebenen Punkten A und A1 aus Strecken
AM und A1M1 abschneidet, welche in einem gegebenen Verhältnis
stehen. Die Aufgabe wird
im zweiten Buch auf den im
ersten behandelten speziellen
Fall zurückgeführt, wo A1 mit
dem Schnittpunkt A11 der beiden
Geraden zusammenfällt. Diese
Aufgabe wird gelöst durch Ziehen der Parallelen PB zu A1M1 und
desgleichen durch den Schnittpunkt A11 von L und PA1, welche
PMM1 in M11 schneidet und Annahme eines Hilfspunktes C auf
L, der so gelegen, dass BPAC = A11M11AM = λ, dann folgt durch Umstellung
AMAC = A11M11BP = A11MBM — und durch Subtraktion: BM ·
MC = BA11 · AC = gegebener Fläche.


[image: ]


Sectio spatii und determinata (Involution).

Die Aufgabe ist, wie man leicht sieht, identisch mit der
Aufgabe: von einem gegebenen Punkt aus an eine durch zwei
Tangenten und deren Berührungspunkte gegebene Parabel die Tangenten
zu ziehen (Simon, Parabel 1878). Das 3. Buch Satz 41
handelt von der Parabeltangente, Satz 42 und 43 von den entsprechenden
Aufgaben: Von einem gegebenen Punkte aus an
eine durch konjugierte Durchmesser gegebene Ellipse oder Hyperbel
die Tangenten zu ziehen und zeigt, dass dies spezielle
Fälle der Aufgabe sind von einem gegebenen Punkt P eine
Gerade zu ziehen, welche auf 2 gegebenen Geraden von gegebenen
Punkten aus Strecken abschneidet, deren Rechteck gegeben
ist. Diese Aufgabe hat Apollonios in den beiden Büchern der
Schrift de sectione spatii behandelt, welche Halley nach der
Inhaltsangabe bei Pappos und der Angabe ihrer Übereinstimmung
mit der ersten Schrift in der Form gleichzeitig rekonstruiert hat.
Zu diesen beiden Schriften gesellt sich als dritte die von Rob.
Simson nach Pappos wiederhergestellte de sectione determinata,
της διωρισμενης τομης βιβλια β, über den involutorischen Schnitt.
Wenn ABCD gegebene Punkte einer Geraden l sind, soll ein
Punkt P auf l so bestimmt werden, dass AP . CPBP . DP = λ  ist
d. h. also die Theorie der Involution, welche er wie wir mittelst
der Theorie des Kreisbüschels und der Zentrale des Büschels
gelöst hat; und er hat sie benutzt um den Schnitt einer Geraden
mit einem durch 5 Punkte gegebenen Kegelschnitt zu bestimmen.
Die Halley'schen und die Simson'sche Bearbeitungen
sind frei wiedergegeben von Ad. Diesterweg, ganz besonders
lesenswert ist das Programm des um die Elementarmathematik
hochverdienten v. Lühmann, weiland Subrektor zu Königsberg
in der Neumark, von 1882: die Sectio rationis, sectio spatii und
sectio determinata des Apollonios.

Taktionsproblem.

Es geht aus diesen Schriften hervor, dass Apollonios die Erzeugung
der Kegelschnitte als Enveloppe der Verbindungsgeraden
zweier projektiven Punktreihen kannte, die sich erst wieder findet
in Newtons principien lib. I L. 25. Die Brennpunktseigenschaften
und die Konstruktionen bei gegebenem Brennpunkt
haben dann, wie Zeuthen hervorhebt, Apollonios auf die Beschäftigung
mit dem nach ihm genannten Taktionsproblem geführt.
Ist doch schon die Aufgabe, den Schnitt einer Geraden mit einer
durch Leitlinie und Brennpunkt gegebenen Parabel zu bestimmen
identisch mit der Aufgabe, einen Kreis zu konstruieren, der
durch zwei gegebene Punkte geht und eine gegebene Gerade berührt,
also zwei 0-Kreise und einen unendlich grossen. Nach
Pappos, Hultsch S. 848 hat Apollonios die Lösung auf den Spezialfall
des Castillon'schen Problemes zurückgeführt, in dem
alle 3 gegebenen Punkte auf derselben Graden liegen. Die Geschichte
des Taktionsproblems siehe Simon, Entwicklung der
Elem. Geom. Das Problem selbst gehört heute zur eisernen Ration
der Gymnasiasten, mit den Lösungen aus Fr. Vietas Apollonius
Gallus, und zugleich hat Apollonios sich in der Schrift περι πυριου
über Brennspiegel, der Brennpunktseigenschaften der Umdrehungsflächen
2. Grades bedient. Zeuthen vermutet, und ich glaube
mit Recht, dass der Parabolische Spiegel, der praktisch wichtigste,
schon von Archimedes erfunden sei und dass die
Sage, er habe mit Brennspiegeln die Römische Flotte verbrannt,
hier ihren Ursprung habe.

Ausserdem hat Apollonios auch eine Schrift geschrieben
περι νευσεων. »Über Einschiebungen auf mechanischem Wege«,
dadurch dass ein Lineal oder ein Streifen meist von gegebener
Strecke so bewegt wird — häufig durch Drehung der zu ihr
gehörigen Geraden um einen festen Punkt — dass sie zwischen
zwei gegebene Linien fällt. Die Neusis galt sowohl den ältern
Mathematikern als auch dem Archimedes, der sich ihrer bei der
Arbeit über die Spirale wie überhaupt zur Winkeldrittelung bedient
hat, als auch dem Apollonios und überhaupt den angewandten
Mathematikern für ein durchaus erlaubtes Hilfsmittel, wie sie ja
auch Newton gebilligt hat, erst die Neuplatoniker strikter Observanz
wie Pappos missbilligten sie und ersetzten sie durch
Kegelschnitte, was stets möglich, sobald die gegebenen Linien
den zweiten Grad nicht übersteigen. Die Schrift des Apollonios
ist nach Pappos wiederhergestellt von dem Ragusischen Patrizier
Marino Ghetaldi 1607.

Würfelverdoppelung.

Sie enthielt vielleicht die von Eutokios l. c. mitgeteilte
Würfelverdoppelung auf welche Pappus I p. 56 hingewiesen hat
(Heiberg 3, p. 78.) Es sei aus den beiden gegebenen Strecken
ΑΒ und ΑΓ das Rechteck ΑΒΘΓ konstruiert, dann ist die Gleichung
des ihm umgeschriebenen Kreises wenn ΑΓ = a und ΑΒ = b
gesetzt wird x2 - ax + y2 - by = 0, oder (x - a) : (b - y) = y : x.
Die Gleichung einer Hyperbel, welche durch Θ geht und ΑΒ und
ΑΓ zu Asymptoten hat, ist aber xy = ab also haben wir für den
zweiten Schnittpunkt M nach leichter Rechnung a : x = x : y = y : b.
Zur Konstruktion des Schnittpunkts M benutzt Apollonios den Umstand,
dass die Abschnitte einer Hyperbelsehne zwischen Asymptote
und Kurve gleich sind, und dass die Kreissehne vom Mittelpunktslote
halbiert wird. Es braucht also nur ein Lineal so um
Θ gedreht werden, dass die Punkte Δ und Ε in denen es die
Axen schneidet vom Zentrum des Rechtecks gleich weit entfernt
sind. S. Fig. unten.

In einer verlorenen Schrift περι κοχλιου hat Apollonios
sich mit der Schraubenlinie auf dem Cylinder beschäftigt.

Der »grosse Geometer« hat sich aber auch mit den einfachsten
Elementen der Geometrie beschäftigt, wie wir schon bei
Euklid erwähnt haben, u. a. danken wir ihm die Halbierung der
Strecke mit den beiden gleichen Kreisen um die Endpunkte,
Proklos Friedl. S. 276: »Απολλωνιος δε ὁ Περγαιος τεμνει την δοθεισαν
ευθειαν πεπερασμενην διχα τουτον τον τροπον.«


[image: ]


Apollonios, Arithmetische Schriften.

Auch auf arithmetischem Gebiete
hat der Pergaier Grosses geleistet.
Eutokios erzählt Heib. 3 S. 300: Man
soll auch wissen, dass Apollonios der
Pergaier in seinem Okytokion (Schnellgeburt,
Schnellrechner) dasselbe durch
andere Zahlen gezeigt hat, die einander
noch näher kommen, d. h. er hat die
Zahl π in noch engere Grenzen als Archimedes eingeschlossen.
Ob der Okytokion dieselbe Schrift war, von der Pappos im
2. Buch grosse Stücke uns aufbewahrt hat, wird von den besten
Kennern, von Nesselmann und Hultsch stark bezweifelt, doch
spricht der Titel eigentlich dafür. Auch jene zweite Schrift hat
im wesentlichen die Abkürzung des Algorithmus insbesondere
der Multiplikation zum Gegenstande. Die Schrift schloss an den
Sandzähler des Archimedes an, nur dass Apollonios statt der Oktaden
die den Griechen geläufigen Tetraden, die Myriaden, setzte,
die er als erste, zweite, dritte u. s. w. bezeichnete, die er durch
Μβ, Μγ etc. bezeichnet und deren Ordnungsziffer er durch Division
mit 4 bestimmte. So ist z. B, 4444444444444 = 4 . 1012 +
4 . 1011 + .. = Μγ υμδ και Μβδ1 υμδ και Μαδ1 υμδ. Auf Grund seiner
Ordnungszahlen lieferte er dann ein Verfahren zur Multiplikation,
das im Grunde das unsrige ist; die Ordnungszahlen werden addiert
und die Πυθμενες, d. h. unsere Einerziffer, die aber hier
aus dem Tableau von α bis ϡ genommen werden konnten, multipliziert.
Auch Apollonios, und er fast noch mehr als Archimedes,
hat die Grundgedanken des Positionssystemes, und wie
R. Baltzer in seinem Brief an Hultsch auf den ich noch
zurückkommen werde, sehr richtig bemerkt, sind beide an Buchstabenrechnung
und Dezimalrechnung nur dadurch gehindert
worden, dass die Hellenen von den Kanaanäern die Buchstaben
als Zahlzeichen übernommen hatten. Die aller Wahrscheinlichkeit
nach bedeutendste Leistung des Apollonios auf arithmetischem
Gebiete ist leider bis dato nur ganz fragmentarisch erhalten, sie
war vermutlich Pappos entweder selbst zu schwierig oder schien
ihm auf einen zu geringen Interessenkreis rechnen zu können.
Die Schrift war eine Weiterführung der Theorie der Irrationalzahlen,
wie sie für quadratische und biquadratische durch das
X. Buch des Euklid gegeben war. Aus einem Kommentar zum
X. Buch, von dem F. Woepcke eine Arabische Übersetzung
durch Abu Ottmân den Damascener aufgefunden hat und von
dem er die auf Apollonios bezüglichen Stellen Arabisch und
Französisch herausgegeben hat, geht hervor, dass dieser in die
Theorie der algebraischen Zahlen, soweit sie durch Radicale
darstellbar sind, sehr tief eingedrungen war. Den Kommentar
selbst vindiziert Woepcke dem Griechisch schreibenden Römer
Vettius Valens (5. Jh. n. Chr.) und die Übersetzung würde
etwa ins 9. Jh. fallen.

Apollonios als Astronom.

Ob Apollonius mit dem unter dem Namen Epsilon berühmten
zeitgenössischen Astronomen, der sich besonders mit der Mondtheorie
beschäftigt hat, identisch ist, ist nicht unwahrscheinlich,
aber steht nicht fest. Dass der grosse Geometer ein hervorragender
Astronom war, wissen wir aus Ptolemaios megale syntaxis XII,
1, wo er den Stillstand und die Rückläufigkeit der Planeten mit
der Theorie der Epizyklen mathematisch ableitet und dabei eine
Maximumsaufgabe löst, welche den grossen Leistungen des 5. Buches
der Konika nicht nachsteht.

Elementarmathematik.

Noch ist für seine Leistungen auf dem Gebiete der Elementarmathematik
nachzuholen, dass der Satz X des sogen. 14.
Buches der Elemente des Euklid: »Die Volumina des derselben
Kugel eingeschriebenen regulären Ikosaëders und Dodekaëders verhalten
sich wie die Oberflächen,« von ihm herrührt, laut der Vorrede
des Verfassers des 14. Buches, des Hypsikles. Hypsikles
knüpfte daran die Folgerung, dass die Umkreise der Seitenflächen
beider Körper gleich sind.

Mit Eudoxos, Archimedes und Apollonios hat die reine
Mathematik der Griechen ihren Höhepunkt erreicht, die Theorie
des Irrationalen und des Kontinuums, die Prinzipien der Infinitesimalrechnung,
die analytische Geometrie, die rechnende und
projektive Geometrie, sind geschaffen und neue Methoden, die
auf allgemeine Problemklassen anwendbar sind, treten nicht
mehr auf. Der eben erwähnte Hypsikles schliesst sich wohl
unmittelbar an Apollonios an, M. Cantor setzt das 14. Buch um
180 an, er war ein tüchtiger Mathematiker, der auch noch eine
uns erhaltene Schrift über die Aufgänge der Gestirne, im Anschluss
an Autolykos und Euklid geschrieben hat. Sie ist
vergl. M. Cantor I p. 344 dadurch merkwürdig, dass sich in
ihr zum ersten Male auf Hellenischem Boden die babylonische
Teilung des Kreises in dreihundertsechzig
Grade findet. Auch auf arithmetischem Gebiete haben wir
Hypsikles als Vorgänger des Nikomachos (s. u.) für die
Theorie der figurierten Zahlen zu erwähnen.

Die theoretische Mathematik sinkt nun im 2. Jahrh. langsam
von ihrer Höhe oder richtiger das Interesse der bedeutenden
Geister wendet sich den angewandten Disziplinen zu; Astronomie
und in ihrem Gefolge die Trigonometrie, Mechanik, Medizin
etc. nehmen ihre Stelle ein. Dazu kam für Hellas das Anwachsen
der bildungsfeindlichen römischen Macht und für
Alexandrien das mörderische Regiment des Ptolemaios VII. Physcōn
(Schmerbauch, auch Euergetes II.) 141–116, der nach Ermordung
seines Neffen Eupator sich des Thrones bemächtigt
hatte und die bedeutendsten Gelehrten und Künstler von Alexandria
vertrieb. Da nun der Unterricht im wesentlichen auf dem
Vortrag im Kolleg beruhte — Archimedes und Apollonios hatten
gewissermassen nur zufällig an ihre auswärtigen Freunde Schriftstücke
gerichtet — so machte sich jetzt der Mangel an Büchern
und damit an einer festen Formelsprache geltend und man kann
annehmen, dass schon im Laufe des Jahrhunderts manches von den
Leistungen der Heroen verloren ging. Das Entscheidende sind
wohl die Brände der Alexandrinischen Bibliothek unter Cäsar
und vor allem in den wüsten Emeuten des fanatischen Mönchpöbels
und seiner würdigen Patriarchen. Die Sage von der
Vernichtung der grossen Bibliothek durch Omar gehört zu den
böswilligsten Fälschungen der Weltgeschichte. Auch die grosse
Bibliothek von Pergamon, das sich zur Konkurrenzstadt
Alexandriens unter Attalos und Eumenes entwickelt hatte, ging
verloren, nachdem sie Antonius an Kleopatra geschenkt hatte.

Nikomedes.




Die Konchoide.

Dort in Pergamon war vermutlich wenn nicht die Wiege,
so doch das Domizil des Nikomedes, den M. Cantor vorsichtig
ins 2. Jahrh. verweist, während P. Tannery ihn nicht
ohne triftigen Grund zwischen Eratosthenes und Apollonios einschiebt.
Dass er der Erfinder der Konchoide, der Muschellinie
gewesen, unterliegt keinem Zweifel, Proklos sagt Friedlein
S. 272 im Anschluss an die Winkelhalbierung bei Euklid:
Nikomedes drittelte mit der Konchoide, deren Erzeugung,
Gestalt und Eigenschaften er überlieferte, jeden geradlinigen
Winkel, und er selbst war es der ihre Eigenart gefunden hat.
Pappos und Eutokios haben ihre Anwendung zur Lösung
des (ersten) Delischen Problemes durch Nikomedes ausdrücklich
bezeugt, und da sie genau übereinstimmen, so ist es sicher, dass
die Lösung sowohl wie ihr Beweis ganz auf das Konto des
Nikomedes zu setzen ist. In der Stelle Hultsch 246 oben nimmt
Pappos die Winkeldrittelung durch die Konchoide nicht für sich
in Anspruch, er sagt nur, dass er die Kurve dabei gebraucht
habe, dagegen sagt er 246 unten (§ 42) ganz bestimmt er habe
zur Konstruktion des Nikomedes für die Würfelverdoppelung
den Beweis geliefert, was der Angabe des Eutokios widerspricht.
Dass Nikomedes sich des Zusammenhangs beider Probleme, die
er mit der einen Kurve löste, klar bewusst war, scheint mir
völlig sicher, es entspricht das dem ganzen historischen Gange
der Griechischen Mathematik. Nikomedes kannte die Winkeldrittelung
des Archimedes durch die Neusis, die Einschiebung,
und wie dem Archimedes der Zusammenhang zwischen der
Kugeldrittelung und der Winkeldrittelung nicht hat entgehen
können, so hat auch Nikomedes gesehen, dass es sich bei Würfelverdoppelung
und Trisektion um Probleme 3. Grades handelte.


[image: ]


Trisektion.

Die Kurve selbst ist eine ebene Kurve, sie wird erzeugt
durch Drehung einer Geraden um einen festen Punkt, so dass
sie eine gegebene Leitlinie schneidet und beschrieben durch einen
Punkt Κ der sich drehenden Geraden, der von dem Schnittpunkt
Ε einen unveränderlichen Abstand hat. Nikomedes hat
das abgebildete einfache Instrument zur mechanischen Erzeugung
angegeben, es besteht aus einem Richtscheit, in dessen
horizontalem Lineal ein Schlitz in der Mitte ist, während das
vertikale den Pol durch einen Nagel angibt. Ein drittes Lineal
ist fest mit den beiden verbunden und hat in Ε einen Zapfen
der in dem Schlitz des zweiten Lineals gleitet, während ΕΚ der
gegebene Abstand ist. Legt man die x-Axe durch den Pol Δ
nennt den Abstand b und den Abstand des Pols vom horizontalen
Lineal a so ist die Gleichung der Kurve r : b = y : (y - a),
also quadriert und multipliziert (x2 + y2)(y - a)2 = b2y2. Die
Kurve ist also vom 4. Grade, geht durch die imaginären Kreispunkte
im Unendlichen, und hat in Δ einen Doppelpunkt. Die
vollständige Kurve, welche Nikomedes auch betrachtet zu haben
scheint, da er die hier konstruierte als erste Konchoide bezeichnete,
besteht aus der oberhalb der Axe und der unterhalb
der Axe beschriebenen. Ausser den in Wölffings so höchst
dankenswerter Bibliographie angegebenen Monographien verweise
ich auf G. de Longchamps cours de Math. spec. und auf
das Journal von Bourget.

Nikomedes hat gezeigt, dass ΑΒ eine Asymptote ist, und
dass jede Gerade zwischen ΑΒ und der Kurve diese schneidet,
Eutokios, Heiberg Archim. 3 S. 118 und 120 findet sich der
Beweis, während Pappos l. c. nur
die Tatsache angibt.


[image: ]


Trisektionen bei Montucla.

Die Anwendung zur Winkeldrittelung
ist uns von Pappos p. 275
überliefert, sie ist, wie Montucla
in der noch heute lesenswerten Histoire
des recherches sur la quadrature
du cercle Nouv. Edition (par Lacroix)
1831 p. 240 sagt, fast selbstverständlich,
und stimmt im Prinzip
mit der des Archimedes überein.



Ist αβγ (s. Figur) der gegebene Winkel, so ist nur nötig,
von β als Pol aus eine Strecke δε zwischen αγ und der verlängerte
ζα so einzuschieben, dass δε gleich 2αβ ist, dann ist
εβγ = 1/3αβγ. Man findet also ε durch den Schnitt von ζα mit der
Konchoide, deren Pol β, deren Axe αγ und deren Abstand 2αβ ist.

Montucla gibt l. c. 243 an, dass auch die Konstruktion
des Archimedes mittelst der Konchoide gelöst werden kann, nur
muss ihr Zweig unter der Axe benutzt werden. Ist ABC der gegebene
Winkel, (Figur)
so beschreibt man mit
C als Pol, BA als Axe
und BC als Abstand
die 2 (untere) Konchoide,
welche den Kreis
um B mit BC in D
schneidet, so ist DBE = 1/3 CBA.


[image: ]


Montucla gibt auch den Hinweis auf den Appendix Newtons
zur Arithmetica universalis, der so recht deutlich zeigt, wie innig
Newton mit der hellenischen Geometrie vertraut war. Nachdem
Vieta (Oper. ed. van Schooten 1615) gezeigt hatte, dass
die Gleichung dritten Grades sich auf die Würfelvervielfältigung
und die Trisektionsgleichung zurückführen lasse, hat Newton l. c.
für alle Arten gemischter kubischer Gleichungen den zu trisezierenden
Winkel und die Lage des Pols und die Grösse des Abstands
angegeben (berechnet). Er hat ausgesprochen, dass zur
Lösung von Gleichungen dritten Grades die Konchoide des Nikomedes
das bequemste Mittel ist; dass dieser sich des Vorzugs
seiner leicht konstruierbaren Kurve vor der Probiermethode des
Eratosthenes voll bewusst war, kann man bei Eutokios nachlesen.

Würfelverdopplung nach Nikomedes.

Schwieriger gestaltet sich die Anwendung der Kurve für die
Würfelverdoppelung, die Lösung der reinen kubischen Gleichung
oder die Auffindung der beiden Mittleren. Eutokios beginnt
den Bericht also:

Nachdem dies bewiesen (nämlich dass ΑΒ Asymptote,
das Wort fehlt, was auch für höheres Alter als Apollonios
spricht, etc.) seien die gegebenen Strecken ΑΔ und ΓΛ senkrecht
aufeinander, zu denen es den beiden kontinuierlich proportionalen
(δυο μεσας αναλογον κατα το συνεχες) zu finden gilt. Mache das
Rechteck ΑΒΓΔ fertig, halbiere
ΑΒ in Δ und ΒΓ in Ε. Verlängere
ΛΔ und ΓΒ bis sie sich
in Η schneiden, errichte in Ε
auf ΒΓ die senkrechte ΕΖ,
mache ΓΖ gleich ΑΔ und verbinde
Ζ mit Η und ziehe zu
ihr parallel ΓΘ. Und nun konstruiere
man die Konchoide von
Ζ als Pol, ΓΘ als Leitlinie und
ΔΑ = ΓΖ als Abstand, welche
ΗΓ in Κ schneidet, ziehe ΚΛ,
schneidet ΒΑ in Μ so behaupte
ich, dass ΓΛ : ΚΓ = ΚΓ : ΜΑ =
ΜΑ : ΑΛ ist.


[image: ]


Die Pointe ist, dass ΘΖ
gleich ΜΑ ist. Sei ΜΑ = x und
ΚΓ = y, ΑΛ = a und ΓΛ = b so
ist x : a = b : y, und ΖΘ : (1/2 b) = 2a : y
also ΖΘ : a = b : y also ΖΘ = x,
ferner weil ΖΕΓ und ΖΕΚ rechtwinklige
Dreiecke mit der gemeinsamen Kathete ΕΖ, so ist
(x + 1/2 b)2 - (y + 1/2 a)2 = (b2)2 - (a2)2 oder x(x + b) = y(y + a),
xy = y + ax + b =
ΒΚΜΒ = ΓΚΓΔ. Die Lösung des Nikomedes ist von
Newton l. c. wesentlich vereinfacht worden. Die Konchoide auf
zirkulärer Basis ist von Roberval Limaçon de Pascal, Pascalsche
Schnecke, genannt worden, sie ist vielfach im Journ.
élém. (v. Bourget) behandelt worden.

Diokles: Kissoide.




Würfelverdopplung mit Kissoide.

Mit Nikomedes wird stets, infolge des Kommentars des
Eutokios, Diokles genannt, von dessen Lebensführung uns
zwar so gut wie nichts bekannt ist, der aber nach seiner Kugelteilung
welche Eutokios, Heib. 3, S. 188 ff. mitteilt, und ebenfalls
nach seiner Lösung der Würfelverdoppelung, ib. S. 78,
ein sehr achtbarer Geometer gewesen ist. Nach dem gedanklichen
Inhalt der beiden Fragmente aus seiner Schrift περι πυρ(ε)ιων
halte ich ihn für ziemlich gleichzeitig
mit Nikomedes und für nur
wenig jünger als Apollonios. Das
Fragment über die Kugelteilung
enthält zwar schon die Apollonischen
Benennungen Ellipse, Hyperbel,
Asymptote, aber es ist
sicher von Eutokios überarbeitet,
der wie Heiberg S. 207 anmerkt,
die Konstruktion der Hyperbel,
wenn die Asymptoten und
ein Punkt gegeben worden sind
»de suo« hinzufügte. Das Problem
der Würfelverdoppelung löste Diokles
mittelst der Kissoide, die
er wie folgt konstruierte. Man
zeichne einen Kreis um M, den
Leitkreis, mit Radius r, ziehe darin
den Durchmesser SS' gleich
d. Ziehe BC und B'C' senkrecht
zu SS' und symmetrisch zu M.
Ziehe SB' welche BC in P schneidet,
so ist die Kurve der Ort des
Punktes P wenn B'C' sich
von S' nach S bewegt (die allgemeine
Kurve entsteht: wenn man A'B' sich unbegrenzt in
der Richtung S'S und daher AB von S nach S' zu bewegen
lässt). Nimmt man als 0-Punkt S und als + x-Axe den Strahl
SS', zieht AC und nennt es z, so ergeben die elementarsten
Sätze die Proportion (d - x) : z = z : x = x : y d. h. x und z
sind zwischen d - x und y die Mesoteten. Will man nun zwischen
a und b die mittleren einschalten, so braucht man der Symmetrie
wegen nur auf dem zu SS' senkrechten Durchmesser einen Punkt
K so zu bestimmen, dass S'M : MK = a : b ist und S'K auszuziehen,
bis es die Kissoide in P schneidet, so ist nur noch
d - x und y proportional in a und b zu verwandeln.


[image: ]


Da aus dem grundlegenden Streifensatz folgt, dass SP =
B'D' ist (entsprechende Querstrecken), so lässt sich die Kurve
auch bequemer so erzeugen, dass man von S aus nach allen Punkten
des Leitkreises die Strahlen zieht und das Stück zwischen der
festen Tangente in S' und dem Kreise von S aus auf den Leitstrahlen
bis P abträgt.


[image: ]


Newton'sche Erzeugung.

Aus der ersten Erzeugung durch Diokles lässt sich ebenso
elementar (vgl. a. Samml. Göschen 65 p. 148) die mechanische
Herstellung der Kurve von Newton (l. c.) ableiten, welche Montucla
l. c. S. 139 beschreibt. Er bedarf dazu nur noch eines
Richtscheites, dessen einer Schenkel d ist, Endpunkt B″, und
der in der Mitte einen Stift P
hat. Dreht man das Richtscheit
um den Pol M', so auf SS' gewählt,
dass M'S = r ist, so
dass B″ auf dem konjugierten
Durchmesser zu SS' gleitet,
so beschreibt P die Kissoide.

Diokles.




Zenodoros.




Isoperimetrie.

Die Kurve hat die Gleichung (x2 + y2)x = dy2, ist also
eine Kurve 3. Grades, geht auch durch die beiden unendlich
fernen imaginären Kreispunkte, hat die Kreistangenten S' zur
Asymptote, ist Fusspunktenkurve, Rollkurve, durch reciproke
Radien transformierte der Parabel. Sie ist elementar behandelt
l. c., auch vielfach im Journal de Math. spec. Dass die Kurve
in S eine Spitze hat wusste schon Proklos, der die Kurve viel
erwähnt, Friedl. S. 126 sagt: »ὁταν δε αι κισσοειδεις γραμμαι
συννευουσαι προς ἑν σημειον, ὡσπερ τα του κισσου φυλλα — και
γαρ την επωνυμιαν εκειθεν εσχον — ποιωσιν γωνιαν«. Wenn die
Kissoidenlinien sich nach einem Punkt zu neigen, wie die Blätter
des Efeu — und sie hat ja davon ihren Namen — so bilden
sie einen Winkel. Sehr auffallend ist, dass Proklos trotz der
häufigen Erwähnung der Kurve den Diokles nicht nennt, so
wenig wie Pappos, der ihrer zweimal gedenkt. Aber wenigstens
bei Proklos ist im Zusammenhang des Textes die Auslassung
des Autornamens ganz sachgemäss, S. 111, 6 z. B. wird von der Einteilung
der Kurven durch Gemīnos geredet, wobei die Kissoide
(Kittoide) nur als Beispiel einer Figur bildenden Kurve erwähnt
wird, woraus übrigens hervorgeht, dass Gemīnos schon die Asymptote
der Kurve kannte. So liegt kein Grund vor, dass zuverlässige
Zeugnis des Eutokios zu bezweifeln. Und dies um so
weniger als Pappos auch den Namen des dritten hervorragenden
Mathematikers verschweigt, der um 200 anzusetzen ist, den des
Zēnodoros, von dessen Lebensumständen nichts weiter feststeht,
als dass er nach Archimedes und vor Quintilian gelebt
hat, also ein Spielraum von fast 400 Jahren. Aber Hultsch
und Cantor setzen ihn auf Grund seiner Sprache und seines
engen Anschluss an den Gedankenkreis des Euklid und Archimedes
gewiss mit Recht in die Nähe des Archimedes, vergl.
dazu noch W. Schmidt Enestr. 1901 S. 8. Und man kann
wohl hinzusetzen, dass der Gegenstand, den er sich zum Vorwurf
nahm, auch auf Vorangang des Apollonios schliessen lässt.
Mit dem Namen des Zenodoros sind die Probleme, welche
wir heute als pars pro toto, isoperimetrische nennen, für immer
verknüpft. Er selbst hat zwar seine Schrift, wie Hultsch,
Papp. III, 1189 hervorgehoben über Inhalte von gleichen
Massen, περι ισομετρων σχηματων genannt, aber man versteht
heute unter Isoperimetrie sowohl Untersuchungen über Konfigurationen,
die bei gleichen Massen der Begrenzung den grössten
Inhalt haben, als diejenigen, welche bei gleichem Inhalte grösste
Begrenzung bieten. Es ist jene hochwichtige Problemklasse
aus der sich im 18. Jahrh. die Variationsrechnung
entwickelte. Die Notiz des Simplicius welche W. Schmidt,
Eneström 1901 S. 5 anführt, bezieht sich m. E. nur auf die
Kreis- und Kugelmessung durch Archimedes, welcher ja de
facto in sehr vielen Fällen den Beweis für die Isoperimetrie des
Kreises und der Kugel liefert. Die Schrift selbst ist uns inhaltlich
auf dreierlei Art erhalten, a) sowie es scheint, wörtlich,
durch den Kommentar des Theon von Alexandrien zum Almagest
(Pariser Ausgabe 1821 Halma, 33 ff.), b) freier aber völlig zu a)
stimmend durch Pappos, Buch V, S. 308 ff.) c) Abhandlung
eines Anonymos über die isoperimetrischen Figuren, welche
Hultsch, Papp. III 1138–1165 herausgegeben hat, ebenfalls
vielfach wörtlich zu Theons Mitteilung stimmend.

Die Arbeit zerfällt in einen planimetrischen und einen
stereometrischen Teil, sie gipfelt in den Sätzen, dass unter allen
ebenen Figuren von gleichem Umfange der Kreis den grössten
Inhalt hat und unter allen räumlichen Gebilden von gleicher
Oberfläche die Kugel das grösste Volumen hat. Dass beide
Sätze nicht streng bewiesen sind, braucht kaum bemerkt zu
werden, hat doch Jacob Steiner nicht vermocht, den planimetrischen
Satz streng zu beweisen, und der Satz über die Isoperimetrie
der Kugel ist erst 1884 von H. A. Schwarz mit
den Mitteln der höchsten Analysis bewiesen worden.


[image: ]


Der ebene Teil des Werkes ist deutsch bearbeitet von
A. Nokk, Programm Freiburg 1860. Nokk hat dort Zenodoros,
der bis dahin als Zeitgenosse des Oinopides also auf 500 v. Chr.
geschätzt war, als Epigonen des Archimedes erwiesen, auch auf
die Bestätigung der Authentizität von Theons Wiedergabe
durch Proklos hingewiesen; Friedlein S. 165 Z. 24:
εστι γαρ τριγονα τετραπλευρα, καλουμενα παρ' αυτοις ακιδοειδη
παρα δε τω Ζηνοδωρω κοιλογωνια. »Es gibt eine dreiwinklige
(Figur) mit vier Seiten, von Jenen (Theudios und
Euklid?) [Lanzen] spitzenförmig geheissen, vom Zenodoros
aber hohlwinklig. Und dieser Ausdruck
kommt bei Theon vor. Zu bemerken ist, dass die Winkel
auf solche, welche kleiner als der gestreckte, beschränkt waren,
d. h. auf solche die im Dreiseit vorkommen konnten
und dies noch bei Proklos, der allerdings wie die Neuplatoniker
überhaupt, archaistisch ist. Die Figur galt also dem Euklid
und Proklos als dreiwinklig, trotz ihrer 4 Ecken und
4 Seiten. Der Ausdruck hohlwinklig ist sehr auffallend, es
scheint aus ihm hervorzugehen, dass Zenodoros die Figur
schon für vierwinklig ansah und seine Lebenszeit würde dadurch
noch herabgedrückt werden, wenn es nicht wahrscheinlicher
wäre, dass ein literarisch so gebildeter Autor wie Proklos
den Ausdruck eben aus Theons Kommentar entlehnt hat; wodurch
dann wieder sein Zeugnis für die Echtheit von Theons
Wiedergabe entkräftet würde.

Zenodoros' Satz: Der Kreis ist grösser als das isoperimetrische regelmässige Vieleck.

Als Probe gebe ich Ihnen den Beweis des zweiten Satzes
nach Nokk. Wenn ein reguläres Polygon mit einem Kreise
gleichen Umfang hat, so hat der Kreis den grösseren Flächeninhalt.


[image: ]



[image: ]


Der Kreis sei ABG, das reguläre Polygon von gleichem
Umfange DEZ. Das Zentrum des Kreises sei H, das des
Polygons sei T, man beschreibe um den Kreis H das dem
Polygon DEZ ähnliche, (Fig.). Verbinde H mit B, fälle von
T auf EZ das Lot TN und ziehe HL und TE. »Da nun der
Umfang des Vielecks KLM grösser ist als der Umfang des
Kreises ABG, wie es vom Archimedes in seiner
Schrift über Kugel und Cylinder unterstellt
wird, der Umfang des Kreises ABG aber, dem des Vielecks
DEZ gleich ist, so ist auch der Umfang des Vielecks KLM
grösser als der von DEZ. Allein die Vielecke sind ähnlich,
mithin BL grösser als NE und HB > NT. Also das Rechteck
aus dem Umfang des Kreises und HB > als das Rechteck
aus dem Umfang des Vielecks und NT. Allein das erste Rechteck
ist »wie Archimedes gezeigt hat« das doppelte der
Kreisfläche und das zweite das doppelte der Fläche des Polygon
und somit der Satz bewiesen (allerdings mit Hilfe des Axiom:
Archimedes Kugel und Cylinder Annahme 2).

Hipparch von Rhodos.

In diese Epoche der durch Archimedes, Eratosthenes und
Apollonios herbeigeführten Erweiterung des mathematisch-physikalischen
Gesichtskreises der Hellenen, fällt auch der grösste
Beobachter des Himmels unter den Hellenen, Hipparch von
Nicaea oder auch von Rhodos. Hipparch ist allerdings beim
geozentrischen Weltsystem stehen geblieben, obwohl kurz vorher
Seleukos, der Kopernikus des Altertums wie ihn Susemihl
nennt, das Weltsystem des Aristarch von Samos, dessen
wir beim Psammites gedachten, auf wirkliche Beweise stützte.
Seleukos hat auch als der erste auf den Einfluss des Mondes
für Ebbe und Flut hingewiesen und als Grund für die Annahme
der Rotation der Erde darauf, dass die Flut am Äquator am
stärksten ist. Hipparchos muss etwa um 190 geboren sein,
seine Beobachtungen von 161 bis 126 sind uns durch Ptolemaios
erhalten, seine letzten Beobachtungen, Mondbestimmungen, sind
vom Juni 126 aus Rhodos. Ptolemaios nennt ihn Almagest III,
2 p. 140, einen Mann von Arbeits- und Wissenstrieb. Von seinen
Schriften ist uns nur eine einzige erhalten, eine Exegese zu den
Phainomena des Eudoxos (und Aratos) in 3 Büchern, von Vettori,
Florenz 1567 Folio, herausgegeben, kritisch und mit deutscher
Übersetzung 1894 Leipz. von Manutius. Es war vermutlich
eine Jugendarbeit, weil er darin noch nicht die vielen
Abweichungen der Beobachtungen des Eudoxos von den seinen
auf die Präzession zurückgeführt hat, die er später genau feststellte
und damit die Dauer des Jahres von 365,25 Tagen um
5′ reduzierte. Er berechnete ferner die Exzentrizität der Sonnenbahn,
wenn auch etwas zu gross, desgleichen die der Mondbahn,
legte sowohl die Sonnenbahn als die Mondbahn durch Beobachtung
der Fixsterne, welche ihre obere Kulmination hatten wenn jene
ihre untere, genau fest, gab die Entfernungen der Sonne und
des Mondes weit genauer, (namentlich letztere) an, als seine Vorgänger,
kritisierte die bisherigen Planetentheorien, und erklärte
die Ungleichheit der Jahreszeiten durch die Annahme der
exzentrischen Kreisbahn, welche Kepler vielleicht
die Anregung zur Auffindung seines ersten Gesetzes gab. Hipparchs
Methode die Sonnendistanz (Parallaxe, d. h. der Winkel
unter dem der Erdradius von der Sonne aus gesehen erscheint)
mittelst der Mondparallaxe zu bestimmen durch den von ihm
gegebenen Satz: »Die Summe der Parallaxen von Sonne und
Mond ist gleich der Summe der scheinbaren Halbmesser der
Sonne und des Schattenkegels der Erde«, ist theoretisch richtig.
— Das Auftreten eines neuen Fixsternes im Jahre 134 brachte
ihn auf den Gedanken einer möglichen Eigenbewegung derselben,
und er soll (vgl. Gartz und Schaubach) mittelst von ihm erfundener
Instrumente, Astrolabien, und verbessertem Visierrohr
oder Diopter (Archimedes im Psammites) die Position und
scheinbare Grösse des Sternes genau festgestellt haben. Jedenfalls
nahm er hier Veranlassung einen Sternkatalog anzulegen
und verzeichnete Ptolemaios zufolge selbst 1080 Fixsterne.
Aus der Arbeit von Frz. Boll 1901 in München entnehme
ich, dass der Sternkatalog des Hipparch zufolge des Fundes von
A. Olivieris 1898 höchstens 850 Sterne umfasste, so dass die
Meinung Tannerys und Delambres der Ptolomäische
Katalog sei der des Hipparch gewesen, hinfällig wird.



Sein Beweggrund war, späteren Astronomen die Erkenntnis
zu ermöglichen, nicht nur ob Sterne verschwänden und neue entständen,
sondern auch, ob sich die Lage der Fixsterne gegen
einander nicht ändere und ob ihre scheinbare Grösse nicht zu-
oder abnähme. Diese Beobachtungen führten ihn eben zur Auffindung
der Präzession; denn als er die seinigen mit etwa 100
Jahre älteren verglich, fand er, dass sich zwar die Breiten, die
sphärischen Abstände von der Ekliptik oder Sonnenbahn, nicht
geändert, wohl aber die Längen um den konstanten Betrag von
11/3° vergrössert hatten, d. h. also, dass die Äquinoktialpunkte
auf der Ekliptik gegen die Bewegung der Sonne hin fortrückten.
Wir verdanken auch diese Kunde dem Almagest, die theoretische
Erklärung der Präzession durch die Rotation der Erdaxe
um die Axe der Ekliptik aus der Anziehung von Sonne, Mond,
Jupiter etc. auf dem Wulst des Äquators gab erst D'Alembert.

Heron von Alexandria.

Hipparch wird aber auch als der Begründer der Trigonometrie
angesehen, wenn überhaupt von einem solchen (vgl.
Ägypten) die Rede sein kann. Theon teilt uns in dem
schon erwähnten Kommentar zum Almagest mit, dass jener in
einem grösseren Werke περι της πραγματειας των εν τω κυκλω ευθειων
eine Sehnentafel gegeben. Siehe hierzu die Bestätigung bei
Heron in der Metrik S. 58, 3. 19, wo der Titel (s. u. Heron)
angegeben ist. Es steht jetzt so ziemlich fest, dass die ganze
Sexagesimalbruchrechnung inkl. Wurzelausziehung Eigentum des
Hipparch war (cf. Hultsch, die Sexagesimalrechnungen in
den Scholien zu Euklids Elementen, Biblioth. Math. 5, 1904, 225).

Nach arabischen Nachrichten hat er auch über quadratische
Gleichungen geschrieben und durch Strabon sind wir über seine
Schrift προς Ερατοσθενην gut unterrichtet. In den beiden ersten
Büchern gab er eine scharfe und nicht immer gerechte Kritik,
denn genaue Längen- und Breitebestimmungen waren dem Eratosthenes
nicht möglich, im dritten die Begründung seines eigenen
Systems und die Tabellen der Breiten von 12 Städten und Bestimmung
der Finsternisse. Wenn man von Eratosthenes Sphragides
absieht, ist Hipparch auch als Begründer des sphärischen
Koordinatensystems anzusehen.

An Hipparch, den Astronomen, schliessen wir Heron, den
Mechaniker an; ὁ μηχανικος nennt ihn Proklos, Fried. 305,
24; 346, 13, und in der Tat ist er in Mechanik und Technik
geradeso der Lehrer der Welt gewesen wie Euklid für Geometrie.
Ob Heron Nachfolger oder Vorläufer des Hipparch gewesen ist,
steht nicht einmal absolut fest. Doch wird in der Metrik die
von Theon erwähnte Schrift unter dem Titel περι των εν κυκλω
ευθειωνπερι των εν κυκλω
ευθειων als vollkommen bekannt zitiert.

Lebenszeit.

Die sogen. Heronische Frage ist eine der diffizilsten,
die Ansichten der berühmtesten Historiker schwanken zwischen
dem 3. Jahrh. v. Chr. und dem zweiten Jahrh. n. Chr. Ein
Forscher von dem Range Diels setzt ihn um 100 n. Chr.,
De Vaux und Paul Tannery sogar um 200, der Herausgeber
der neuesten Gesamtausgabe W. Schmidt setzt ihn etwa
auf 56 v. Chr. Dem gegenüber stehen Susemihl, der genaue
Kenner der Hellenistik, der ihn um 200 v. Chr. ansetzt
und M. Cantor, der ihn um 100 v. Chr. setzt. Ich glaube,
dass Cantor im ganzen das Richtige getroffen und neige dazu
Herons Geburt etwa um 150 zu setzen und stimme der Beweisführung
Edmund Hoppes im Programm des Hamburger
Wilhelm-Gymnasiums von 1902 bei, welche ich noch bekräftigt
finde durch die von H. Schoene 1903 zum ersten Mal herausgegebene
»Metrika«, deren Handschrift R. Schoene 1896 im
Codex Constantinopolitanus aufgefunden hatte. Da Programme
bekanntermassen wenig bekannt zu werden pflegen, so setze ich
den Schluss der Hoppe'schen Arbeit hierher, und um so lieber,
als ich bedauerlicherweise vergessen habe, diese tüchtige Arbeit
in der 2. Aufl. meiner Methodik von 1907 unter den historischen
Programmen anzuführen, obwohl sie mir seit 1903 bekannt
war. Hoppe schliesst: Wenn er den älteren Poseidōnios
zitiert hat, rückt Heron gänzlich in das zweite Sec. v. Chr.
»Dahin passt er auch seinem ganzen Inhalte nach durchaus.
Heron steht ausschliesslich auf den Schultern des Archimedes
und Ktesibios in seiner Mechanik und Pneumatik, in der Philosophie
und Mathematik ist er abhängig von Aristoteles, Platon,
Pythagoras und Euklid, welche er alle zitiert. Alles Spätere ist
für Heron nicht vorhanden. Heron aber geht über seine Quellen
weit hinaus. Die physikalischen Anschauungen, welche er in
der Einleitung zur Pneumatik darlegt, hat vor ihm keiner und
auch nach ihm keiner. Wohl in Einzelheiten finden sich bei
früheren Anklänge, aber ein solch umfassendes Wissen von der
Mechanik der Gase, von der Elastizität etc. hat keiner seiner
Vorgänger. Nach ihm hat man dies alles nicht mehr verstanden,
die römischen Epigonen griechischer Kulturwelt konnten wohl
Automaten und Wasserorgeln nachmachen, aber seine physikalischen
Gedanken begriffen sie nicht. Das charakterisiert
Heron als den letzten einer untergehenden Schule. Darum muss
man Heron ansetzen zu einer Zeit, wo Ägypten vor einer Katastrophe
stand, nach einer Periode der Blüte. Diese Blüte war
unter den Ptolemäern, die Katastrophe war das Einsetzen der
Römerherrschaft. Somit spricht alles für den Ausgang des
zweiten sec. a. Chr. Macht man, wie Schmidt es will, Philon von
Byzanz und Ktesibios zu Zeitgenossen des Archimedes, so wäre
möglich für Heron die Zeit am Anfang des zweiten sec. anzunehmen.
Setzt man Ktesibios an das Ende des zweiten sec.,
so bleibt für Heron die Zeit um 100 n. Chr., wie Cantor annimmt,
bestehen; ein weiterer Spielraum scheint ausgeschlossen.«

Zu den von Heron benutzten Autoren kommt nach Metrik
S. 58 Z. 19 noch Hipparch hinzu und Apollonios de sectione
spatii (ἡ του χωριου αποτομη) Schöne S. 162, sowie Dionysodoros
dessen Kugelteilung Eutokios gegeben. Auch die
Heronische Würfelverdoppelung zeigt den Einfluss des Apollonios.
Ungelöst ist auch noch die Frage inwiefern Heron für seine
Geschützlehre und seine Lehre vom Luftdruck aus Philon von
Byzanz (Φιλων ὁ βυζαντιος.) geschöpft hat. Die Vorstellung,
dass schwere Körper schneller fallen müssen als leichte findet
sich z. B. bei Beiden. Die Zuverlässigkeit der Literaturangaben
des Eutokios ist durch die Auffindung der Mechanik wieder
bestätigt worden, Eutokios überschreibt die Lösung mit den
Worten »wie Heron in der Einführung in die Mechanik und
in den Belopoiika (Anfertigung von Geschützen)« und sie hat
sich auch in der Mechanik, Ausgabe von Nix S. 24 gefunden.

Ich möchte zu den Datierungsfragen allgemein bemerken,
dass was für Indien gilt mutatis mutandis auch für alle diese
Streitfragen gilt. Der gedankliche Zusammenhang, die Darstellung,
die Hilfsmittel sind der wichtigste Anhaltepunkt, und
der spricht für Heron entschieden für engen Anschluss an Archimedes,
wie es insbesondere die Metrika zeigen und für die
Cantorsche Auffassung, welche auch von Hultsch geteilt
wurde. Auch die sehr sorgfältige Dissertation von R. Meier
de Herone aetatis, Leipz. 1905 kommt zum gleichen Resultat.
Wie die Heronische Frage hat entstehen können, darüber spricht
sich Cantor völlig zutreffend aus. Für 11/2 Jahrtausend ist
wie Euklid für Mathematik so Heron Lehrer für Geodäsie und
angewandte Mechanik. Überaus zahlreich, griechisch, lateinisch,
arabisch, sind die Codices, Excerpte, Bearbeitungen und ebenso
zahlreich sind die Entstellungen und Zusätze, Verschlimmbesserung
der Abschreiber und Ausschreiber.

Heron, Werke.

Während die physikalischen Schriften Herons ab und an
ediert sind, ist die erste kritische Ausgabe der unter seinem
Namen gehenden mathematischen Schriften von Fr. Hultsch,
der bei seiner grossen Arbeit über die Schriftsteller der Alten,
welche sich mit Messkunst beschäftigten, sich mit Heron beschäftigen
musste. Die Hultsche Ausgabe von 1864, für ihre Zeit
mustergiltig, gibt uns den griechischen Text möglichst bereinigt,
sie enthält die Heronischen Definitionen, die jetzt noch
oder wieder für teilweise echt gelten, die Geometria und als
Anhängsel einige an sich wichtige Tafeln der Masse, die aber
grösstenteils unecht sind, dann die Stereometrie, ein Buch über
Flächen- und Raummessung, dann das liber geoponicus, das ein
ziemlich dürftiges Excerpt ist, wie der 8. Abschnitt ein ungenaues
Excerpt aus der unten zu besprechenden Dioptra, und
dann vergleichende Zusätze. Aber nach etwa einem Menschenalter
machten grossartige neue Funde (s. u.) eine neue Ausgabe nötig.
Sie ist von W. Schmidt, einem Hultsch ebenbürtigen Kenner
der antiken math. Schriftsteller, unternommen, als Gesamtausgabe
Herons und mit deutscher Übersetzung. Erschienen
sind: Band 1, 1899 von W. Schmidt, die »Druckwerke«
und »das Automatentheater«, mit einem Supplementheft:
die Geschichte der Textüberlieferung und Griech. Wortregister.

Bd. II, 1900 die Mechanik und Katoptrik, erstere von L. Nix
aus dem Arabischen, letztere von W. Schmidt; — B. III 1903,
die Messungslehre (Metrika) und die Dioptra »Vermessungslehre«
von H. Schöne. Leider ist der verhältnismässig jugendliche W.
Schmidt Hultsch im Tode vorausgegangen. Aber schon das
jetzige genügt um sich von Herons wirklicher Bedeutung ein
Bild zu machen, und zeigt, dass der grösste Teil der von Hultsch
edierten Schriften höchstens inhaltlich auf Heron zurückgeht.
W. Schmidt konnte die Ansicht Hultschs bestätigen, wonach
sich Herons Schriften vermutlich auf drei grosse Werke verteilten:
1. Über Feldmesskunst, von denen die grosse Arbeit
über die Dioptra die wichtigste ist. 2. Über Mechanik. 3. Über
Metrik, d. h. die Lehre vom Inhalt der Flächen und Körper.

Heron, Leben.

Von den Lebensumständen Herons scheint noch festzustehen,
dass er in Alexandrien ähnlich wie Pappos einen zahlreichen
Schülerkreis um sich gesammelt hatte, sodass seine Werke als
Lehrbücher für seine Schüler vielleicht im Auftrage der Regierung
entstanden sind. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Heron
selbst ägyptischer Nationalität war, was auch seinen Stil erklären
würde. Jedenfalls hat er auf ägyptische Feldmesser als Leser
und Hörer gerechnet, und war mit den ägyptischen Methoden völlig
vertraut. Rätselhaft war lange Zeit die Methode mit der Heron
besonders in Metrik und Dioptra die auffallend genauen Quadratwurzeln
gezogen und in der Metrik sogar die Kubikwurzel
aus 100 (S. 78). G. Wertheim einer der tüchtigsten Schüler
M. Cantors hat das Rätsel gelöst. Die kurze Notiz steht
Cantor-Schlömilch Hist. litt. Abt. Band 44, 1899 S. 1, es ist so
ziemlich das letzte Vermächtnis des Diophantherausgebers.

Herons Wurzelausziehung.

Heron will 3√﻿100 bestimmen. Die Kuben zwischen denen
100 liegt sind 64 und 125, die erstere ist um 36 zu klein, die
letztere um 25 zu gross. Die 3√﻿  sind bezw. 4 und 5. Daher
wird 3√﻿100 gleich 4 + einem Bruche sein. Um den Zähler zu
finden multipliziert er 36 mit 5, gibt 180. Der Nenner ist 100
+ 180. Der Bruch ist also 9/14 und so ergibt sich ihm der
Näherungswert 49/14.

Wertheim nimmt nun nicht wie M. Curtze, der Freund
und Genosse M. Cantors, die 5 als √﻿25 sondern als 3√﻿125 und
100 sieht er nicht wie Curtze als den gegebenen Radikand an,
sondern als das Produkt von 4 als 3√﻿64 mit 53 - 100.

»Auf diese Weise stellt sich Herons Verfahren
als ein dem doppelten falschen Ansatz analoges
dar.«

Ich erinnere, dass schon die ältesten Ägypter die Regula
falsi benutzten. Wertheim zeigt, dass die ebenso rätselhaften
Näherungswerte des Archimedes für die Quadratwurzeln mit
der gleichen Methode gefunden werden können und weist dies
an den Grenzwerten des der √﻿3 aus der Kreismessung 265153 und
1351780 nach. Dieser Nachweis macht die Erklärung Wertheims wahrscheinlicher
als die sachlich einfachere der am selben Ort mitgeteilten
von A. Kerber sub. 9. Nov. 1897 an Curtze gesandt.

Sei die zu kleine Wurzel a, und die um 1 grössere
schon zu grosse a1, so ist (x3 - a3) = f = (x - a)(x2 + ax + a2)
annähernd gleich (Zeichen ～): (x - a)3ax. Ebenso ist -f1 ～
3a1x, und durch Division erhält man
f-f1 ～ (x - a)a(x - a1)a1, wenn
man x - a = z setzt, so ist x - a1 = z - 1 und
z = fa1a1f + af1
und dies ist die Korrektion des Heron.

Die Methode würde für die Quadratwurzel ergeben z =
fa + a1 also für √﻿63; z = 1415 aber Heron setzt sie gleich 71/2, 1/4,
1/8, 1/16, (gut ägyptisch), das ist 71516, welches genauer ist als
71415 und für √﻿67500 statt 259 den Wert 259419515, was bedeutend
genauer als Herons Wert, der auffallend ungenau; es
ist seltsam, dass Heron nicht 260 gewählt hat. Aber auch der
vierfache falsche Ansatz passt für √﻿63 nicht. Denkt man aber
an die alte ägyptische Unterteilung und bedenkt, dass die Näherungsformel
√﻿a2 + ε ～ a + ε2a + 1 zunächst 71415 gab, so liegt es
nahe, dass probeweise 71516 gesetzt wurde. Übrigens findet sich
bei Theon von Smyrna ein Kettenbruchverfahren für √﻿2, und
dieses oder ein sehr ähnlicher Algorithmus ist vermutlich Archimedes
und Heron auch bekannt gewesen.

Heron als Schüler des Ktesibios.

Dass Heron nicht nach Caesar gelebt haben kann, das
geht schon aus der Abhängigkeit Vitruvs von Heron hervor,
die ich schon um deswegen nicht bezweifle, weil Vitruv den
Heron nicht erwähnt. Als sein Lehrer gilt Ktesibios, weil
ein Werk des Heron die βελοποιικα, Geschützverfertigung, in einigen
Handschriften darunter die beste, überschrieben ist Ἡρωνος Κτησιβιου
βελοποιικα. Wilhelm Schmidt, der verdienstvolle Neubearbeiter
des Heron, verwirft diese Begründung, und mit Recht,
spricht sich aber über die Tatsache selbst nicht weiter aus. Mir
scheint das Faktum richtig. Dass auch Heron ein Alexandriner,
Αλεξανδρευς, gewesen wie Ktesibios steht fest, und dass Ktesibios
der ältere war, ebenfalls, und gerade in den »Pneumatika«
der Lehre von der mechanischen Anwendung des Luftdrucks,
schliesst sich Heron eng an Ktesibios an. Und sehr spricht für
das Schülerverhältnis die Stelle bei Proklos, Friedl. S. 41:
και ἡ θαυματοποιικη τα μεν δια πνων φιλοτεχνουσα, ὡσπερ και Κτησιβιος
και Ἡρων πραγματευονται.

Der Dampf als Motor.

Nach Susemihl lebte Ktesibios unter Ptolemaios Philadelphos
und Euergetes I in Alexandrien und zeichnete sich durch
Erfindung schwerer Geschütze, die er mit komprimierter Luft trieb,
aus. Wohl war die Triebkraft der gepressten Luft schon dem Aristoteles
bekannt, aber die Windbüchse hat jener konstruiert,
der nicht mit dem anderen Ktesibios, der eine Wasserorgel konstruiert
hat »dem Sohn des Bartscherers« zu verwechseln ist.
Ktesibios konstruierte auch einen Apparat zur Mauerersteigung,
sowie Automaten und schrieb eine theoretische Mechanik. An
ihn schliesst sich Heron als praktischer Mechaniker zunächst an,
in der Schrift »πνευματικα,« Druckwerke, in 2 Büchern, welche
besonders den Luftdruck verwertet, allerdings ohne die heutige
Theorie. Die in der Einleitung erwähnte Schrift über die
Wasseruhren (wörtlich Stundenzeiger mittelst Wassers) in 4
Büchern ist bis auf ein ganz winziges Fragment verloren. Neben
vielen ergötzlichen Spielereien findet sich darin der Heber (Philon)
der Heronsbrunnen, der Heronsball, das Gesetz der kommunizierenden
Röhren, die Druckpumpe, die Feuerspritze, die nachweislich
erste Anwendung des Dampfes
als Triebkraft, ein Dampfkessel
mit Innenfeuerung und Schlangenrohr als
Badeofen etc. Unter den Automaten ist die
sich selbst regulierende Lampe, das automatische
Restaurant etc.


[image: ]


Anwendungen des Dampfes.

Ich gebe hier II, VI die erste konstatierte
Anwendung des Dampfes als Motor, nach
W. Schmidts neuer Ausgabe wieder. »Ferner
Kugeln, welche sich auf Luft bewegen.
Ein Kessel mit Wasser, der an der Mündung
verstopft ist, wird unterfeuert, s. Fig.
Von der Verstopfung aus erstreckt sich eine
Röhre, mit welcher oben eine hohle Halbkugel
durch Bohrung in Verbindung gesetzt worden ist. Werfen
wir nun ein leichtes Kügelchen in die Halbkugel, so wird es sich
ergeben, dass der aus dem Kessel durch die Röhre getriebene
Dampf das Kügelchen in die Luft emporhebt, so dass es darauf
getragen wird.«

Ist hier der Dampf nur
zur Spielerei benutzt, so leistet
in II 34 in dem Badeofen, nach
seiner Form die einem römischen
Meilenstein ähnelt, Miliarion
genannt, der Dampf nützliche
Dienste. Die Figur bedarf
keiner Erläuterung. Wir
haben hier einen Dampfkessel
mit Innenfeuerung
und den Anfang des
kupfernen Schlangenrohres, welches
etwas später daraus hervorging.
Der Dampf steigt durch
eine Röhre, welche in das den
Deckel durchsetzende Rohr eingeschlossen
und darin drehbar
ist, in den Mund des kleinen Genius, der nur als Blasebalg für die
Kohlenfeuerung dient. Hier wird man wohl wieder sagen müssen,
dass es nichts Neues unter der Sonne gibt.


[image: ]


Automatentheater.

An die Pneumatika schliesst sich das »Automatentheater«
wie W. Schmidt sinngemäss den eigentlichen Titel Περι
αυτοματοποιητικης übersetzt; auch hier wie Heron selbst angibt,
in der Einleitung zu den stehenden Automaten, Schmidt I,
S. 404, Z. 12, stützt er sich auf Philon. Die Automaten, die
heute bei uns nur noch auf den Jahrmärkten und zu Reklamezwecken
in den Schaufenstern dienen, abgesehen von den grässlichen
Musikautomaten, spielten im 17. und 18. Jahrh. eine sehr
grosse Rolle in den Belustigungen auch der Hochgestellten, —
ganz wie zur Zeit des Philon und Heron. Ich gebe hier den Bericht
des Heron über die Aufführung der Pantomime Nauplios
(durch Philon). Der Sage nach war Nauplios der Vater des
Palamedes, der den Tod seines Sohnes Palamedes, an den Argivern
rächte, den Odysseus um seinen Konkurrenten in der Klugheit
zu beseitigen, verursacht hatte. Athene stand ihm bei, sie
zürnte besonders Ajax dem Lokrer, der ihr Palladion geschändet
hatte. Also: auf der Bühne war das auf Nauplios bezügliche
Stück vorbereitet (das Stück selbst: μύθος, vermutlich von Sophokles),
das Einzelne verhielt sich so: Zu Anfang öffnete sich
die Bühne, dann erschienen zwölf Figuren im Bilde, diese waren
auf drei Reihen verteilt. Sie waren als Danaer dargestellt,
welche die Schiffe ausbessern und Vorbereitungen treffen um sie
ins Meer zu ziehen. Diese Figuren bewegten sich, indem die
einen sägten, die andern mit Beilen zimmerten, andere hämmerten,
wieder andere mit grossen und kleinen Bohrern arbeiteten. Sie
verursachten ein der Wirklichkeit entsprechendes, lautes Geräusch.
Nach geraumer Zeit wurden aber die Türen geschlossen
und wieder geöffnet, und es gab ein anderes Bild. Man konnte
nämlich sehen, wie die Schiffe von den Achäern ins Meer gezogen
wurden. Nachdem die Türen geschlossen und wieder geöffnet
waren, sah man nichts auf der Bühne als gemalte Luft
und Meer. Bald darauf segelten die Schiffe in Kiellinie vorbei.
Während die einen verschwanden, kamen andere zum Vorschein.
Oft schwammen auch Delphine daneben, die bald im Meere
untertauchten, bald sichtbar wurden, wie in Wirklichkeit. Allmählich
wurde das Meer stürmisch und die Schiffe segelten dicht
zusammengedrängt. Machte man wieder zu und auf, war von
den Segelnden nichts zu sehen, sondern man bemerkte Nauplios
mit erhobener Fackel und Athene, welche neben ihm stand.
Dann wurde über der Bühne Feuer angezündet, wie wenn oben
die Fackel mit ihrer Flamme leuchtete. Machte man wieder zu
und auf, sah man den Schiffbruch und wie Ajax schwamm.
Athene wurde auf einer Schwebemaschine und zwar oberhalb
der Bühne emporgehoben, Donner krachte, ein Blitzstrahl traf
unmittelbar auf der Bühne den Ajax und seine Figur verschwand.
So hatte das Stück, nachdem geschlossen war, ein Ende.


[image: ]




Heron, Euthytonos (Geradspanner).

Es folgen dann die genauen Vorschriften zur Anfertigung
der Automaten.

Die Pneumatik zeigt zugleich, wie falsch die Vorstellung
ist, dass das Experimentieren erst etwa durch Bacon erfunden
sei, z. B. Pneum. 28, 29, aber nicht nur Heron war ein tüchtiger
Experimentator, sondern schon Demokrit hat seine physikalischen
Theorien auf Experimente gestützt, indem er z. B. Versuche
über Filtrierung von Meerwasser angestellt hat.

Geschützverfertigung.

Es folgt die βελοποιικά, den Titel hat H. Degering nicht
ohne Geist erklärt als Herons Bearbeitung von Ktesibios Geschützverfertigung;
die Frage nach den antiken Geschützen, für
die bisher das grosse Werk von Köchly und Major Rüstow
ausschlaggebend war, ist durch die Versuche von E. Schramm
in Metz in ein neues aber noch nicht abgeschlossenes Stadium
getreten. Dass Griechen und Römer über ein sehr hochentwickeltes
Geschützwesen verfügten und eigene kaiserliche Waffentechniker,
armamentarii imperatoris, besassen ist bekannt; soll doch
nach Athenodoros der Winkelspanner des Archimedes einen
12elligen Balken auf die Weite eines Stadions geworfen haben.

Die Figur S. 323 stellt den Geradspanner (Euthytonos)
des Heron dar.


[image: ]


Das Delische Problem.

Der Schluss des Werkes enthält die von
Eutokios mitgeteilte Konstruktion für das
Delische Problem, welche mit der des Apollonios
im Prinzip und mit der des Philon,
der als 4. Buch seiner Mechanik ebenfalls
über Geschützbau ausführlich gehandelt
hat, übereinstimmt. Sollte die Kraft der Geschosse
verdreifacht werden, so musste der
Cylinder, der den Spanner aufnahm, verdreifacht
werden und damit war das Delische
Problem gegeben, dessen Lösung sich
von der des Apollonios und besonders der
des Philon nur sehr wenig, und im Prinzip gar nicht unterscheidet.

Der Bericht des Eutokios ist überarbeitet, der des Pappos
III p. 62 scheint fast genau mit dem Original zu stimmen,
bis auf geringfügige Zusätze, wie z. B. gleichen Umfang
παραλληλογραμμον. Das Original ist zum Schluss vollständig
verworren, und ich folge der von Köchly jedenfalls mit Benutzung
von Pappos gegebenen Sanierung und nicht der in der
Mechanik S. 24 aus dem Arabischen übertragenen. Die Konstruktion
des Philon die bei Eutokios sich anschliesst findet sich
Köchly S. 238 skizziert.


[image: ]


Heron: Es seien αβ, βγ die gegebenen Strecken, senkrecht
zu einander, es soll das Rechteck
αβγδ vollendet und δγ, δα verlängert
worden sein. Du sollst an
Punkt β ein Lineal anlegen, das
die verlängerten Strecken schneidet
und das besagte Lineal bewegen
bis die zwei ε mit den
Schnitten verbindenden einander
gleich sind.  Es habe nun das
Lineal die Lage der Geraden
ζβη und die beiden andern Geraden
seien εζ und εη, so behaupte ich, dass αζ, ηγ die mittleren
Proportionalen der Strecken αβ, βγ sind.

Der Beweis mittelst (a + b)(a - b) gleich a2 - b2 (oder auch
mit dem Potenzsatz) ist ohne weiteres klar.

Die Konstruktion des Philon führt die Gleichheit von ζε und
ηε auf die von ζβ und ηθ zurück, was mittelst geteilten Drehlineals
praktisch vorteilhaft ist.

Katoptrik.

Ebenfalls experimenteller Physik gehört Herons Katoptrik,
die Lehre vom reflektierten Licht an, die Lehre vom Spiegel,
Winkelspiegel, Vexierhohlspiegel, Spiegel zu Geistererscheinungen
etc. Sie ist jetzt unter den Werken Herons von W.
Schmidt 1901 (Bd. II) herausgegeben, nach einem lat. Manuskript
des Wilhelm von Mörbeck, den wir schon bei Archimedes
als Übersetzer erwähnten. Das griech. Original wird sich vermutlich
im Vatikan finden, jedenfalls hat es sich dort befunden.
Die Schrift war unter dem Titel Claudii Ptolemei de Speculis
1518 gedruckt worden. Als die weit über Heron hinausgehende
Optik des Ptolemaios in einer aus dem Arabischen übersetzten
Optik des Admirals Eugenius Siculus (vgl. die Einleitung
W. Schmidts S. 303) erkannt war, bewiesen H. Martin, Rose
und Schmidt dass jene frühere Schrift eine verkürzte und verstümmelte
Wiedergabe der Katoptrik des Heron sei, von der
Kunde existierte.

Reflexionsgesetz.

Heron legt die Emissionstheorie zugrunde, die Sehstrahlen
sind eine Art Äthermoleküle, die vom Auge aus mit unendlicher
Geschwindigkeit gesandt werden. Seine mathematischen Ableitungen
beruhen auf dem Satz: das Licht bewegt sich auf kürzestem
Wege (wie s. Z. Fresnel). Ich gebe die Einleitung
wörtlich und die Ableitung des Reflexionsgesetzes aus Kp. IV
und V dem Sinne nach. Einleitung:

»Da es zwei Sinne gibt, durch welche man nach Platon
zur Weisheit gelangt, nämlich das Gehör und das Gesicht, so
hat man sein Augenmerk auf beide zu richten. Von dem, was
in das Gebiet des Gehörs fällt, beruht die Musik auf der Kenntnis
der wohlklingenden Tonbildung und ist, um es kurz zu sagen,
die Theorie von dem Wesen der Melodie und den Gesetzen der
Tonlehre. Was die Möglichkeit betrifft, dass die Welt entsprechend
der musikalischen Harmonie geordnet sei, so stellt die
Theorie viele verschiedenartige Behauptungen darüber auf. Wenn
man nämlich den ganzen Himmel der Zahl nach in acht Sphären
einteilt, nämlich in die der 7 Planeten und in diejenige, welche
alle (sieben) umfasst und welche nur die Fixsterne tragt, so ist
die Folge, dass bei den Planeten das Vorrücken der Gestirne
melodiös und harmonisch wird wegen der gleichmässig starken
Bewegungen unter ihnen, wie auch auf dem Instrumente der
Leier die Saiten melodisch erklingen. Denn wie man sich vorstellen
muss, vernimmt man infolge des Vorrückens der Gestirne
durch die Luft gewisse Töne und zwar bald tiefere, bald hellere,
je nachdem die einen sich langsamer, die andern sich schneller
bewegen. Wie wir also nach dem Anschlagen der Saite die
Luftschwingungen erkennen, so gewährt, wie man sich denken
muss, uns die Luft dadurch, dass sie infolge der Bewegung
der Gestirne durch den Tierkreis ununterbrochen sich verändert
und verwandelt (in Schwingungen versetzt wird) einen Akkord.«
(Die Sphärenmusik der Pythagoräer.)

Ableitung des Reflexionsgesetzes.

Für den Planspiegel
genügt die Figur
hier. Es sei ab ein
ebener Spiegel, g der
Augenpunkt, d das
Gesehene. Es ist da
g1 symmetrisch zu g,
klar, dass der Weg
gad da er gleich der
Geraden g1ad kürzer
ist als gbd, welcher gleich der gebrochenen Linie g1bd ist.


[image: ]



[image: ]


Man denke sich dann einen gekrümmten (Convex) Spiegel,
bei dem ab die Peripherie, g das Auge,
d das Gesehene sei. Und es sollen ga
und ad unter gleichen Winkeln einfallen,
gb und bd unter ungleichen.
Dann ist nach vorigen Beweis ga +
ad < gz + zd und dies < gz + zb
+ bd < gb + bd (2 Seiten zusammen
länger als die dritte).


[image: ]


Dioptrik (Feldmessung).

Heron selbst berichtet in der Katoptrik,
dass er ihr die Dioptrik, sein
Hauptwerk über Feldmesskunst, vorausgeschickt
habe; sie ist, in der Schmidtschen Ausgabe von H.
Schöne mit der Metrik zusammen nach dem Codex Constp.
herausgegeben. Zuerst wird die von Heron sehr wesentlich verbesserte
Dioptra beschrieben und dann die grosse Anzahl mittelst
ihrer vorgenommenen Vermessungsaufgaben. Die Dioptra
hatte Hipparch nach einer Anregung die er der Bestimmung des
Sonnendurchmessers im Psammites des Archimedes verdankte,
eingeführt. Sie bestand, vgl. Hultsch, Winkelmessung durch die
Hipparchische Dioptra Festschrift f. M. Cantor 1899 aus einem
soliden Richtscheit, auf dessen Oberfläche senkrecht zu derselben
ein kleines Plättchen verschiebbar
war, dessen Ränder von einer
kleinen Öffnung an einem Plättchen,
das fest mit dem oberen
Ende des Richtscheits verbunden
war, abvisiert werden können.
Hipparch hat mit diesem primitiven
Instrument die scheinbaren
Monddurchmesser bewunderungswürdig
genau gemessen. Die Dioptra
des Heron, s. Abbild., ist
ein sehr vollkommenes Instrument,
ihr fehlte wie man sieht zu unserm
Theodoliten nichts als die Linsen,
und zugleich diente sie als Kanalwage,
als Nivellierinstrument, wozu
die Plinthe KL abgehoben und das
Nivellierlineal, s. Abbildung, aufgesetzt
wurde. Ebenso sind die
zum Gebrauch des Visierinstruments
nötigen Schiebelatten mit
allem Raffinement ausgeführt. W.
Schmidt und H. Schöne haben die Einrichtung festgestellt,
ersterer Eneström 1903, 7–12, Schöne, Jahrb. arch. Instit. 14,
1899, S. 91–103.
Unter den Messungen
erwähne ich den Bau
der Mole und den
Tunnelbau, sowie die
allerdings von der
Dioptra unabhängige
Bestimmung der Entfernung
von Rom und
Alexandria. Die Methode
für diese Messung
ist noch heute
giltig, es wird aus
der Zeitdifferenz, die
durch Eintreten der Mondfinsternis festgelegt ist, der Längenunterschied
zwischen beiden Orten bestimmt und dadurch die
Entfernung, wenn der Erdradius bekannt ist. Dabei hat Hoppe
schon darauf hingewiesen, dass die Annahme des Erdumfanges
von 252000 Stadien, also des Wertes von Eratosthenes und
nicht die von 240000, welche Ptolemaios nach Poseidonios dem
Rhodier gibt, zeigt, dass Heron älter ist als jener.


[image: ]


Tunnelbau.

Ich gebe hier den Tunnelbau wieder, Herodot hat III, 60
(W. Schmidt l. c.) schon den Tunnel von Samos des Eupalinos
zu den Wunderwerken der Hellenischen Baukunst gerechnet.
Die Tunnelbauten dienten den Wasserleitungen. Dioptra XV,
»Einen Berg in gerader Linie zu durchgraben, wenn die Mündungen
des Grabens im Berg gegeben sind. Man denke sich als des
Berges Grundriss (ἑδρα nicht βασις, die Fläche, auf der der
Berg ruht) die Linie ΑΒΓΔ s. Fig. S. 330, und als die Mündungen
durch welche gegraben werden muss Β und Δ. Ich zog (weil er
eine wirklich ausgeführte Arbeit beschreibt) von Β aus auf dem
Boden die [Strecke] ΒΕ nach Belieben, und mit der Dioptra
von Ε aus rechtwinklig ΕΖ, und dazu von dem beliebigen Ζ mit
der Dioptra zu ΖΕ rechtwinklig ΖΗ. Ferner vom beliebigen Η
zu ΖΗ rechtwinklig ΗΘ; schliesslich vom beliebigen Θ zu ΘΗ
rechtwinklig ΘΚ, und zu ΘΚ rechtwinklig ΚΛ. Nun führte ich
die Dioptra längs der Graden ΚΛ bis durch Einstellung des
Visierlineals im rechten Winkel der Punkt Δ erschien, er möge
erschienen sein als die Dioptra in Μ war. Nun denke man
sich ΕΒ verlängert bis Ν und bis zu ihr hin ΔΝ als Lot.« —
Da jetzt ΔΝ als ΕΖ + ΗΘ + ΜΚ und ΒΝ als ΒΕ + ΖΗ - (ΘΚ +
ΜΔ) bestimmt sind, so ist auch ihr Verhältnis und damit die
Richtung des Grabens bestimmt.


[image: ]


»Entsteht der Graben auf diese Weise, werden die Arbeiter
einander begegnen.« (Was bei dem Tunnel auf Salamis nicht
der Fall war.) Heron braucht rechtwinklige Coordinaten nicht
nur hier, sondern vielfach z. B. No. 24 und No. 25, auch hier im
Grunde altägyptischer Tradition folgend. Die Dioptra enthält
jetzt auch die berühmte Heronische Dreiecksberechnung aus den
3 Seiten unverstümmelt und übereinstimmend mit der Metrik,
von der Hultsch noch 1864 berichtete: Infinitum paene laborem
mihi attulit gravissimum illud theorema, quo areae triangularis
mensura ex tribus lateribus efficitur. Hultsch hielt sie für in die
Dioptra eingeschoben, jetzt sieht man, dass sie ganz naturgemäss
dort hingehört im Anschluss an Flächenteilungen; dem Feldmesser
ist es durchaus bequem die Seiten zu messen und wenn
er geübt ist, sie auch so abzustecken, dass die Differenzen konstant
sind.

Mechanik.

Ich komme nun zu dem theoretischen Hauptwerk Herons
»des Mechanikers«, die Mechanik. Lange Zeit galten die
bei Pappos im 8. Buch als Heronisch angegebenen Fragmente
aus dem sogen. βαρουλκος, dem Lastenzieher und der Mechanik
für Teile zweier verschiedenen Schriften. Da wurde von Carra
de Vaux 1893 in Leyden eine arabische Handschrift gefunden
und im Journal Asiatique Ser. 9, 1 und 2 herausgegeben, welche
bewies, dass die Fragmente bei Pappos zu einem Werke, der
Mechanik, gehören. Da in kurzer Zeit noch drei andere zum
selben Archetyp wie die Leydener gehörenden Handschriften gefunden
wurden, und die Handschriften sich gegenseitig ergänzten,
so nahm Schmidt die arabisch und deutsche Ausgabe der Mechanik
von L. Nix als Band 2 in die neue Edition der Heronischen
Werke auf. Die Übersetzung ist laut den Handschriften
von Kosta ben Luka auf Befehl des Chalifen Abul Abbâs
(862–866), Nachfolger Harun al Raschids, angefertigt, gehört
also zu den frühen Aneignungen Hellenischen Wissens seitens
der Araber. Das Leydener Manuskript ist durch den schon
bei Apollonios erwähnten Golius dorthin gebracht worden.

Die Schrift zeigt, dass Heron keineswegs der blosse Praktiker
war, sondern die theoretische Mechanik im Anschluss an
Aristoteles und Archimedes vollständig beherrschte. Er hat
das statische Moment scharf hervorgehoben, das Grundgesetz formuliert:
was an Kraft gewonnen wird, geht an Zeit verloren.
Er gibt die vollständige Theorie der 5 einfachen Maschinen;
Wellrad, Rolle, Flaschenzug, Keil, Schraube, alle auf den Hebel
zurückgeführt, (für die Rolle mit einem Fehler in bezug auf
feste und lose Rolle), er streift auch die schiefe Ebene.
Das dritte Buch ist wieder vorzugsweise praktisch, es handelt
von den Mitteln zur Bewegung von Lasten auf Ebenen, und
finden wir auf S. 267 den Vorläufer unserer Drahtseilbahnen:
die Bergseilbahn zum Transport von Steinblöcken, und daran
schliessend die Fruchtpressen, über deren Zusammenhang bezw.
Abweichung von den bei Vitruv beschriebenen Hoppe l. c.
ausführlich gehandelt hat. Die Schrift enthält in den beiden
ersten Büchern auch ein ganzes Teil mathematisch Interessantes,
so bei Gelegenheit der Aufgabe zu einem gegebenen Körper
einen ähnlichen zu konstruieren, die schon mitgeteilte Lösung
der Würfelvervielfältigung auf S. 24, so auf S. 28 die Einführung
des Ähnlichkeitspunktes, so auf S. 32 den Proportionalzirkel,
auf S. 188 den geom. Beweis, dass die Medianen
des Dreiecks sich im Verhältnis 2:1 schneiden und auf
S. 196 die Bestimmung eines Punktes aus seinen baryzentrischen
Koordinaten.

Die physikalischen Kenntnisse Herons sind in einer vortrefflich
übersichtlichen Weise zusammengestellt von Franz
Knauff, Progr. des Sophien G. zu Berlin Ostern 1900, für
die Druckwerke konnte er schon W. Schmidts Arbeit verwerten.


[image: ]


Heron, reine Mathematik.

Ich komme nun zu den eigentlich mathematischen Schriften
und beginne mit den Horoi, den Definitionen. Es scheinen
überarbeitete Reste seines
Euklidkommentars
zu sein. Dass sich Heron
mit den Elementen
stark beschäftigte,
geht aus Proklos unzweifelhaft
hervor. Ich
gebe hier den hübschen
direkten Beweis des
Satzes: Stimmen 2 Dreiecke
in zwei Seiten überein und sind die dritten Seiten ungleich,
so sind die ihnen gegenüberliegenden Winkel in derselben
Weise ungleich. Die Dreiecke seien αβγ und δεζ und
βγ > εζ. Man schneide auf εζ die Strecke βγ ab bis η und
schlage um δ mit δζ einen Kreis der εδ in θ trifft und um ε mit
εη. Dieser Kreis muss den ersten schneiden und zwar zwischen
ζ und θ, da η ausserhalb liegt und εθ > εη. (Summe zweier
Seiten.) Der Schnitt sei κ. Man ziehe δκ und εκ, so ist
εδκ ≅ βαγ und Winkel εδκ > εδζ d. h. α > δ. Die Schlussformel
lautet nicht q. e. d. sondern wiederholt die Behauptung. Hinweisen
will ich auf den Ausdruck εν ῥυσει. und auf das öfter
gebrauchte Wort »fliessen«. Es unterliegt wohl keinem Zweifel,
dass Cavalieri seinen Ausdruck fliessen (fluere), aus Heron entnommen
hat, der vielleicht auf Demokrit zurückgeht. Seltsam
hat es mich berührt, als ich mein Beispiel für den Begriff Fläche
aus den Elem. der Geom. von 1891 bei Heron fand in
»Περι επιφανειας.« Hultsch S. 10 Z. 19 »η το ὑδωρ ποτηριω«,
nur dass Heron wie es scheint abstinenter war. Der Satz lautet
vollständig: der Begriff (Fläche) wird erfasst da wo sich Luft mit
Erde oder einem andern festen Körper mischt, oder Luft mit
Wasser, oder Wasser mit einem Trinkgefäss oder irgend einem
andern Behälter.

Eine deutsche Übersetzung des planimetrischen Teils ist
1861 von Prof. Val. Mayring als Programm von Neuburg a. d.
D(onau) verfasst, leider noch vor der Hultschen Sanierung des
Textes.

Euklid-Kommentar (An-Nairizi).

In der lateinischen Übersetzung des Kommentars An-Nairîzî
(Al-Neirizi) zu den 10 ersten Büchern von Gherardus Cremonensis
aus dem 12. Jh. welche M. Curtze 1896 in Krakau
auffand, ist der Kommentar des Heron wie es scheint fast vollständig
erhalten, und demnach hat Heron nur die acht ersten
Bücher kommentiert, und besonders ausführlich das erste und
zweite Buch. Auch der Kommentar zeigt, dass Heron ein tüchtiger
Geometer ist, unter den vielen Sätzen, die Heron hinzufügt,
ist wohl der interessanteste der ohne Ähnlichkeitslehre mit
drei Hilfslinien gegebene Beweis des Satzes, dass die drei Hilfslinien,
welche der Euklidische Beweis des Pythagoras erfordert,
sich in einem Punkte schneiden.


[image: ]


Metrik.




Beweis der Heronischen Formel.

Das Hauptwerk Herons für reine Mathematik sind die
»Metrika«. In einem schon lange bekannten Codex in Konstantinopel
aus dem XII. Jh., fand R. Schöne neben der Dioptra
auch eine vollständige Handschrift der Metrika, die sein
Sohn H. Schöne als Band III des Schmidtschen Werkes 1903
herausgab. Das Werk zerfällt in 3 Bücher, Buch I Flächenmessung,
Buch II Körpermessung, Buch III Teilung von Flächen
und Körpern. Es zeigt, dass die von Hultsch herausgegebene
Geometrie, Stereometrie, liber geoponicus, stark überarbeitete
Teile dieses Werks sind. Das Buch »Geoponicus« (über Erdarbeit)
erinnert sehr stark an den Papyrus Aames und spricht
am stärksten für das Wurzeln Herons in ägyptischer Tradition.
Buch I findet sich auf S. 20 ff der Beweis der Heronischen
Formel wie in der Dioptra: s = √﻿s(s - a)(s - b)(s - c) und zwar
sehr elegant und zunächst an dem sog. Heronischen Dreieck 13,
14, 15 exemplifiziert, das aus den beiden ganzzahligen (Pythagoräischen)
rechtwinkligen Dreiecken 15, 12, 9 und 13, 12, 5 zusammengesetzt
ist; und dann an dem nicht rationalen Dreieck 8,
10, 12. Es wird gefordert sich dann den Inhalt zu verschaffen,
ausser der Höhe. Das gegebene Dreieck sei ΑΒΓ und jede
der (Strecken) ΑΒ, ΒΓ, ΓΑ sei gegeben: den Inhalt zu finden.
Es soll in das Dreieck der Kreis ΔΕΖ eingeschrieben sein, dessen
Zentrum Η ist, und in die Verbindungslinie ΑΗ, ΒΗ, ΓΗ, gezogen
werden ... Es ist also das Rechteck aus dem Umfang des
Dreiecks ΑΒΓ und ΕΗ, dem Radius des Kreises ΔΕΖ, das
Doppelte des Dreiecks. ΓΒ werde ausgezogen und ΒΘ dem ΑΔ
gleichgesetzt. Es ist also ΓΘ die Hälfte des Umfangs des Dreiecks
... Folglich ist das Rechteck aus ΓΘ und ΕΗ gleich dem
Dreieck ΑΒΓ. Das Produkt aus ΓΘ und ΕΗ ist die Wurzel
(Pleura d. h. Seite) des Quadrats von ΓΘ und ΕΗ Quadrat;
also ist das mit sich selbst multiplierte Dreieck ΑΒΓ gleich
Γθ2 mal ΕΗ2. Es soll einerseits zu ΓΗ rechtwinklig ΗΛ, andrerseits
zu ΓΒ rechtwinklig ΒΛ gezogen worden sein, und Γ mit
Λ verbunden. Da nun ein Rechter jeder der Winkel ΓΗΑ und
ΓΒΛ so ist ΓΗΒΛ ein Viereck im Kreise [Satz vom Peripherienzirkel
auf dem Halbkreis]. Es sind folglich ΓΗΒ (+) ΓΛΒ
zweien Rechten gleich. Es ist aber auch ΓΗΒ + ΑΗΔ gleich
2 Rechten ... Also ist ΑΗΔ gleich ΓΛΒ. ... Also ist das Dreieck
ΑΗΔ ähnlich dem Dreieck ΓΒΛ, folglich ΒΓ zu ΒΛ wie ΑΔ zu
ΔΗ d. h. wie ΒΘ zu ΕΗ und umgekehrt ΓΒ : ΒΘ wie ΒΛ : ΕΗ
wie ΒΚ : ΕΚ ... Und durch Zusammensetzung ΓΘ : ΒΘ wie
ΒΕ : ΕΚ so dass auch ΓΘ2 : ΓΘ . ΘΒ = ΒΕ . ΓΕ : ΓΕ . ΕΚ = ΒΕ .
ΓΕ : ΕΗ2. Denn im rechtwinkligen Dreieck wurde vom rechten
das Lot ΕΗ gezogen. Daher wird ΓΘ2 . ΕΗ2, dessen Wurzel der
Inhalt des Dreiecks ΑΒΓ war, gleich ΓΘ . ΘΒ . ΕΒ . ΓΕ sein [d. h.
also J2 = s(s - a)(s - b)(s - c)].

Die Form des Beweises ist von der Euklids und Archimedes
nicht verschieden. Der Beweis selbst sollte von allen Lehrern
gekannt sein.



Der Inhalt des Dreiecks 8; 10; 12 ist √﻿1575, Heron bestimmt
sie zu 391/2 1/8 1/16 d. h. 3911/16 und das Quadrat weicht von
1575 um noch nicht 0,1 ab.

Es folgt die Ausmessung des Trapezes, das von Heron
vielfach zu Aufgaben verwertet wird und neuerdings wieder als
Quelle hübscher Elementaraufgaben erkannt ist. Es werden dann
die regelmässigen Polygone bis zum 12Eck inklusive einzeln ausgemessen,
im Grunde mit den Cotangenten von 180/n, die aber
geometrisch und nicht trigonometrisch abgeleitet werden,
was einerseits wieder an den Skd der Ägypter erinnert,
andererseits für das Alter Herons spricht.

Heron geht dann zur Kreismessung und erwähnt, dass
Archimedes in einer (bis dato) verlorenen Schrift: περι πλινθιδων
και κυλινδρων zwischen die Grenzen 211875 : 67441 und 197888 :
62351 eingeschlossen habe, d. h. π bis etwa 1/14000 bestimmt
hat. Es folgen dann Formeln für die Kreissegmente, Näherungsformeln
für Bogen und Flächen. Paul Tannery hat sie mit Hilfe
der Integralrechnung, Mem. de Bordeaux 2 V. S. 347, geprüft
und sie teilweise von erstaunlicher Genauigkeit gefunden. Er
behandelt auch, als Vorläufer von Diophant (s. u.) Quadratische
Gleichungen rein arithmetisch, er scheut sich nicht Kreisfläche
und Peripherie zu addieren und hat bereits für die 4 Potenz
den terminus technicus δυναμοδυναμις d. h. biquadratisch.
Zylinder- und Kegelmantel berechnet er wie wir, durch Aufrollen,
und für die Kugelfläche hält er sich an Archimedes. Wenn
man die Metrik liest, hat man den Eindruck, dass Archimedes
zur Zeit des Heron in voller, alles andre überragenden Bedeutung
gewesen sei und wird geneigt, Heron nicht mehr als zwei
Menschenalter nach ihm anzusetzen.

Das 2. Buch ist der Körpermessung gewidmet, hier kommen
die bei Archimedes erwähnten Zitate aus dem »εφοδικον« vor,
leider ohne die Beweise.

Den Schluss dieses zweiten Buches habe ich einleitend bei
Ägypten auf S. XV angeführt. Der 3. Teil enthält Flächen- und
Körperteilungen, es sind Aufgaben die uns meist noch heute als
Schüleraufgaben geläufig sind. Ich erwähne die Aufgabe 18:
Einen Kreis annähernd in drei gleiche Teile zu teilen. Es wird
die Seite des regulären Dreiecks eingetragen, durch das Zentrum
die Parallele gezogen, so ist das Segment ΓΔΖΒ ~ 1/3. »Da das
Stück, um welches das Segment ΔΓΒ grösser ist als dieses, (nämlich
das Drittel, und nicht wie Schöne versehentlich übersetzt,
als sie), unerheblich ist im Verhältnis zum ganzen Kreis«.
Der Schlusssatz bestätigt, dass Archimedes im 2. Buch
περι σφαιρας και κυλινδρου die Kugel im gegebenen Verhältnis geteilt
hat.

Wenn ich bei Heron langer verweilt habe, als Ihnen vielleicht
wünschenswert erscheint, so tat ich es einerseits weil
Heron häufig unterschätzt wurde und andrerseits weil er für die
Geschichte der Kultur als Techniker sich würdig Euklid dem
reinen Geometer an die Seite stellt, und unter anderen einer
der Riesen der Renaissance Leonardo da Vinci die deutlichsten
Spuren seines Wirkens zeigt.

Theodosios, Sphärik.

Ich erwähne kurz einige historisch wichtige Namen. Ich
nenne Theodosios, möglicherweise aus einem Tripolis, wahrscheinlich
aus Bithynien, den Cantor als Zeitgenossen des Geminos
ansetzt, während Tannery in seiner Untersuchung über
antike Astronomie ihn als Zeitgenossen des Hipparch und als
Bithynier ansieht. Seine Sphärik in 3 Büchern ist eine reine
Geometrie auf der Kugel, und hat erst im 18. und 19. Jahrh.
Nachfolger gefunden, sie hat den Inhalt von Euklids Phänomenen
aufgenommen. E. Nizze hat sie 1826 in Stralsund ins
Deutsche übertragen mit Erläuterungen und Zusätzen. Sie ist
interessant insbesondere auch für die Geometrie des Riemannschen
endlichen Raumes. Nizze hat die Sphärik dann 1852 in
Berlin griechisch und lateinisch ediert, nachdem A. Nokk darüber
ein Programm 1847 in Bruchsal geschrieben. Das griechische
Originalwerk ist zuerst 1558 von Joh. Pena mit lateinischer
Übersetzung ediert. Schon im 11. Jahrh. wurde durch
Platon von Tivoli (nächst Gherard von Cremona der fleissigste
Übersetzer) eine arabische Bearbeitung der Sphairika, der Kugelschnitte
durch Ebenen, ins Lateinische übersetzt, und 1558 von
Maurolycus desgleichen. Aus den vielen Zusätzen des oder der
Araber erwähne ich: wenn die gerade Linie aus dem Pole eines
Kugelkreises nach dessen Umfange gleich ist der Seite des in
diesen Kreis eingeschriebenen Quadrats, so ist der Kreis selbst
ein grösster Kreis. Es ist dies die Umkehr des von Theodosios
I, 16 gegebenen Satzes. — Eine tüchtige, kritische und sachliche
Arbeit über die Sphärik ist das Programm von A. Nokk. Die
Arbeit des Theodosios lässt sich noch heute ganz vortrefflich für
den Unterricht in der Prima eines Real- oder humanistischen
Gymnasiums verwerten. Nokk zeigt wie sich die Kenntnis der
Geometrie auf der Kugel kontinuierlich von Autolykos
über Euklid zu Theodosios und von da zu Ptolemaios
entwickelt. Da neben und vielleicht auch vor der Feldmessung
die Astronomie die Quelle der Mathematik ist, so war die Geometrie
auf der Kugel schon früh eine Notwendigkeit. Und mit
Nokk und Nizze muss man Theodosios, wenn auch als keinen
Geometer ersten Ranges, so doch als einen sehr tüchtigen Geometer
zweiten Ranges ansehen, dessen Schrift nach Inhalt und
Form auf die Zeit des Hipparch oder die nächstfolgende Generation
hinweist.

Geminos.

In gleiche Zeit mit Theodosios setzt Cantor Geminus oder
Geminos (Γεμινος). Mit ihm beginnt Loria das »silberne
Zeitalter« der griechischen Geometrie, das Zeitalter der
»Commentatoren«. Von dem grossen Werk Gino Lorias
»Le science esatte nell' antica Grecia« standen mir leider nur die
drei letzten Bände von 1902 zur Verfügung, und auch diese nur
italienisch, da bedauerlicherweise eine deutsche Übersetzung von
dem Werke dieses als Mathematiker wie als Historiker der
Mathematik gleich hervorragenden Gelehrten noch nicht erschienen
ist. Proklos erwähnt den Geminos 18mal, (den Platon 39mal).
Besonders wichtig ist 38 das grössere Zitat und 112, 24; 113, 26.



Demnach hat Geminos ähnlich wie in unseren Tagen Papperitz
eine Einteilung der mathematischen Disziplinen gegeben,
ebenso eine Einteilung der Kurven.

Poseidonios.




Stoa.




Zenon.




Chrysippos.




Stoiker.




Epikuräer.

Das Citat 112 vindiziert dem Geminos den Nachweis der
Verschiebbarkeit des Kreises, der Geraden, und der Schraubenlinie
auf dem geraden Kreiszylinder und den Satz: wenn von
einem Punkt aus an zwei in sich verschiebbare (ὁμοιομερεις)
Linien zwei Geraden unter gleichen Winkeln gezogen werden,
so sind sie gleich lang. Ich vermute aber, dass diese Betrachtungen
aus dem Werke des Apollonios über die Schraubenlinie
auf dem Zylinder herrühren. In derselben Schrift hat Geminos
auch nach Proklos, Friedl. 113, Z. 4 und 5 die Erzeugung der
Spirischen Linien (Schneckenlinien und Wulstschnitte) und der
Konchoïden und Kissoïden gelehrt. Besonderen Wert lege ich
auf die Stelle S. 176 f., dort erwähnt Proklos, dass Poseidónios,
gemeint kann nur der Rhodier sein, die Euklidische Definition:
Parallelen sind Asymptoten, dahin umgeändert, dass es Abstandslinien
sind, und Geminos hat diese Auffassung akzeptiert.
Dies scheint mir für die Datierung des Geminus entscheidend,
Poseidónios war der Lehrer des Cicero, um 75 und vermutlich
auch des Geminus, so kann dieser nicht gut vor 70 angesetzt
werden, was Cantor auch tut. Die Persönlichkeit des Poseidónios,
der, obwohl aus Apamea in Syrien nach seinem
Wirkungsort meist der Rhodier genannt wird, tritt im Laufe des
letzten Dezenniums immer mehr hervor; auch die Philosophie der
Mathematik bei Geminus stammt vermutlich ihrem gedanklichen
Inhalt nach von ihm vergl. Proklos 80, 20 f., 143, 8 f., 199 und
200. Und dass er auch mit Unterscheidungen und Einteilungen
sich beschäftigte, zeigt Proklos S. 170. Aus 200 und besonders
aus dem Exkurs zur Konstruktion der Symmetrieaxe geht hervor,
dass sich Poseidónios sehr eingehend gerade mit den Elementen
der Geometrie beschäftigt hat. Dass Poseidónios als Stoiker sich
besonders gegen Epikur richtet ist erklärlich. Die Stoa ist für
das Verständnis des römischen Lebens der letzten Zeit der Republik
und des Kaiserreichs von grösster Bedeutung, da sie aber
für die Geschichte der Naturerkenntnis nur von geringem Wert
ist, so will ich mich auf ganz kurze Notizen beschränken. Der
Gründer war Zēnon der in der bekannten »bunten Halle« Stoa
Poikile lehrte, etwa um 340–325. In engem Anschluss an die
Cyniker, an Antisthenes und an seinen Lehrer Krates hielt auch
Zēnon Bedürfnislosigkeit für die erste Bedingung zur Glückseligkeit,
aber er enthielt sich alles Cynismus. Auch er stellte
die Forderung auf, der Natur zu gehorchen, aber diese Natur
ist ihm das von der Vernunft gegebene Gesetz. Als das einzige
Gut gilt den Stoikern die Tugend und als diese die Herrschaft der
Vernunft über die Erregung der Seele. Nie darf der Weise
sich hinreissen lassen Lust oder Schmerz zu empfinden, sein
Ideal ist etwa der Zustand einer völligen Apathie. Fühlt die
Vernunft, dass sie der Affekte nicht Herr werden kann, so hat
sie das Mittel durch Selbstmord die Niederlage zu vermeiden.
So soll Zenon selbst in hohem Alter durch Selbstmord geendet
haben. Der Gegensatz zu Platon und Aristoteles in der
älteren Stoischen Schule liegt hauptsächlich in der Ausbildung
des Egoismus, zu der die Lehre notwendig führen musste; eine
enthusiastische Hingabe an den Staat, an die Gottheit, an die
reine Erkenntnis verstiess gegen die Forderung der Affektlosigkeit.
Das geistige Haupt der älteren Stoa Chrysippos aus
Soloi in Kilikien, der etwa um 240 blühte, hat die Lehren des
Zenon, die er schon wesentlich in ihrer praktischen Seite
mässigte, streng wissenschaftlich verteidigt. Von seiner ausserordentlichen
schriftstellerischen Tätigkeit, durch die er der Stoa
erst ihre Verbreitung gegeben nicht nur nach Rom, sondern
auch nach Alexandrien, wo er selbst einen Eratosthenes
gewann, sind uns nur wenige Bruchstücke durch
Plutarch erhalten. Die Hauptquellen über die Stoiker sind
Diogenes Laertios und Cicero (De Officiis, Timaeus
und vor allem de finibus). Ihre Hauptbedeutung liegt in ihrer
Ethik, die sie als praktische Wissenschaft systematisch erfassten.
Die Lehre des Chrysipp von den Affekten war von der des Spinoza
in der Ethik nicht wesentlich verschieden. Wenn Chrysipp,
das Haupt der älteren Stoa, sich stark polemisch gegen den
Idealismus wandte, so suchten die Häupter der mittleren Stoa,
Panaitios und Poseidónios um so mehr zu vermitteln,
sie sind die Begründer des besonders von Cicero, aber auch
sonst von der späteren römischen Zeit vertretenen Eklekticismus
der ein mixtum compositum so ziemlich aller Schulen,
vielleicht mit Ausnahme der Skeptiker (vergl. oben die Sophisten)
war. Panaitios aus Rhodos der mit den vornehmsten Römern
seiner Zeit insbesondere mit Lälius und dem jüngeren Scipio
befreundet war, trägt durch sein Werk περι του καθηκοντος
»über das Geziemende« die moralische Schuld an Ciceros Officien.
Panaitios und Poseidónios, der bei ihm gehört hat, erhoben
schon die Forderung »die Waffen nieder«, indem sie in dem
(Römischen) Weltreich eine moralische Forderung erblickten.
Übrigens sehen wir aus Proklos, dass Poseidónios scharf genug
gegen die Epikuräer geschrieben hat. Über Epikur und die Epikuräer
will ich mich kurz fassen, sie waren besser als ihr
Ruf, wenn sie es auch nicht liebten sich über die schwierigen
Probleme der Erkenntnistheorie die Köpfe zu zerbrechen. Wenn
sie auch im Prinzip an die Lustlehre des Aristippos anknüpften,
so war das Ideal der Lust des Epikur und seiner Genossenschaft
nicht die rohe Sinnenlust, sondern jene althellenische Tugend
der Σωφροσυνη, der temperantia, des Masshaltens. Freilich müssen
sie sich in praxi von dieser temperantia ziemlich entfernt haben,
ich verweise auf Horaz Epist. I, s. u. besonders I, IV an den
Dichter Tibull:


Me pinguem et nitidum bene curata cute vises,


Cum videre voles Epicuri de grege porcum.






»Wenn du fettglänzend mich mit wohlgepflegetem Bäuchlein


Sehen wirst, willst du beschaun ein Schwein Epicurischer Herde.«





Stoiker.

Die Stoiker knüpfen in ihrer Physik ganz direkt an Heraklit
und sein Urfeuer an; die neuere Stoa, deren Hauptvertreter
Epiktet, Seneca und der treffliche Kaiser Marc Aurel
waren, knüpften auch in ihrer Ethik an Heraklit und seine
Lehre von der Vergänglichkeit der Dinge und an seinen Pantheismus
an, für die praktische Moral und die Weisheitslehre
im engeren Sinne gehen sie auf Chrysipp zurück und verwerfen
den Eklekticismus des Panaitios und Poseidónios, welche die
Lehren der Stoa stark mit platonisch-aristotelischen Gedanken
durchsetzt hatten. Poseidónios muss übrigens dem stoischen
Ideal des Weisen, der vermöge der Hegemonie der Vernunft
alles weiss, fast vollständig entsprochen haben, er wusste so
ziemlich alles, was seinerzeit zu wissen war. Dass er nicht nur
als Philosoph der Mathematik bedeutend war, sondern auch als
Astronom wissen wir aus Ptolemaios, der durch seinen Einfluss
beim geozentrischen System stehen blieb, er berechnete die Entfernung
der Erde von der Sonne richtiger als Newton. Dass
er auch als Meteorologe bedeutend war, wissen wir durch eine
Anzahl bei späteren Schriftstellern mitgeteilter Fragmente. Da
ich für Poseidónios nicht über Studien der Originale verfüge,
so verweise ich auf W. Chapelle, die »Schrift von der Welt«
περι κοσμου, Neue Jahrb. für das klass. Altertum etc. B. XV,
1905 p. 529 ff. und zitiere daraus:

Poseidonios.

»Von der umfassenden Schriftstellerei des Poseidonios ist
uns kein Werk erhalten. Aber seine Nachwirkung in der griechischen
und römischen, auch der altchristlichen Literatur ist
einzig in ihrer Art, seine überragende Bedeutung in ihrem Einfluss
auf die Folgezeit nur der des Aristoteles vergleichbar.«

Jüngere Stoa, Marc Aurel.

Wie die Stoiker an Heraklit und sein Feuer für ihre
Physik, oder wie es Aristoteles richtiger nennt, für ihre Physiologie
anknüpfen, so tun sie das auch in ihrer Metaphysik. Der
Logos des Heraklit ist die Weltvernunft, das dem Feuer als
Träger des Geschehens, der Veränderung, gegenüberstehende gemeinsame
ewige Gesetz, das besonders auf ethischem Gebiet
das Werden bestimmt, und eben dieselbe Rolle hat der Logos
bei den Stoikern. Ist Heraklit kurz, aphoristisch dunkel, so verweilen
die Stoiker sehr ausführlich bei dem Logosbegriff, der dann
später, wenn auch stark modifiziert, eine so grosse Rolle bei
Philon (s. u.), den Neuplatonikern und den christlichen Gnostikern
spielt. Freilich wird, gemäss eines stark materialistischen
Zuges der Stoa, auch der Logos materialisiert, verkörperlicht, und
die weltgestaltende Kraft wird zum Logos spermatikos, zum Weltsamen,
aus dem das Welt-Lebewesen (Zoon) hervorwächst. Ganz
an Giordano Bruno erinnert die Stelle bei Marc Aurel, dem
philosophischen Kaiser: Der Kosmos ist vorzustellen, wie ein
Lebewesen, das im ununterbrochenen Zusammenhang ein Sein
und eine Seele hat. —

Um auf Geminos zurückzukommen, so ist von ihm noch ein
astronomisches Lehrbuch εισαγωγή εις τα φαινόμενα erhalten, ich
werte es höher wie Cantor, schon deswegen, weil darin eine sehr
klare Schilderung des Sonnensystems des Hipparch erhalten ist.


[image: ]


Menelaos.




Ptolemaios.

In die Zeit des Trajan, also vielleicht noch vor Geminos,
fällt Menelaos, Mathematiker und Astronom; auch er, wie Heron,
aus Alexandria, aber durch Ptolemaios steht fest, dass er auch
in Rom im Jahre 98 observiert hat. Denn Ptolemaios hat zwei
seiner Fixsternbeobachtungen aufgenommen, während es sehr wahrscheinlich
ist, dass er sehr viele und gewissenhafte Beobachtungen
von Fixsternen ausgeführt hat, welche Ptolemaios für
seinen Katalog zurechtgemacht hat, vgl. A. A. Björnbo, Eneström
1901, S. 196. Proklos teilt uns S. 345 den einfachen Beweis
des Satzes mit: der grösseren Seite liegt der grössere Winkel
gegenüber, s. Heron, welchen: Μενελαος ὁ Αλεξανδρευς ανευρεν και
παρεδωκεν. Menelaos muss also auch über die Stoicheia der Geometrie
geschrieben haben. Wenn
αβγ und δεζ die Dreiecke sind
und αβ = δε, αγ = δζ und
βγ > εζ, so trage man εζ auf βγ
auf bis η und Winkel δεζ an
βη und mache βθ gleich δε, so
ist (nach bc, α) βθη ≅ δεζ, und
θη gleich δζ gleich αγ, somit im Dreieck θακ Seite θκ > ακ
also θακ > αθκ, somit da αβθ gleichschenklig ∢ βαγ > als
∢ βθη also auch als εδζ.

Das Werk des Menelaos über die Geraden im Kreise, d. h.
über Sehnenberechnung oder doppelte Sinustafeln, in 6 Büchern,
ist als selbständiges Werk verloren gegangen, weil es vermutlich
Aufnahme in die Tafel des Ptolemaios gefunden hat. Dagegen
sind seine 3 Bücher Sphärik in arabischer und hebräischer
Übersetzung erhalten, sie stellen die älteste uns erhaltene sphärische
Trigonometrie dar. Die Sphärik enthielt die meisten elementaren
Sätze über das sphärische Dreieck, und darunter auch
den noch heute nach Menelaos genannten Satz über die Transversale
im planen und sphärischen Dreieck, wonach die Produkte der
Wechselabschnitte bezw. deren Sinus einander gleich sind.
Chasles hat es als wahrscheinlich hingestellt, dass der Satz (für
das plane Dreieck) schon in den Porismaten des Euklid gestanden
habe. Ptolemaios hat aus diesem Satz die sphärische Trigonometrie
mühelos abgeleitet.

Almagest.

Der Zeit nach müssten wir an Menelaos den Arithmetiker
Nikomachos anschliessen, aber sachlich fügt sich an ihn der
weitaus bekannteste und lange Zeit für den bedeutendsten gehaltene
Astronom Klaudios Ptolemaios an. Nach einer
aus Arabischer Quelle stammenden Nachricht des zuverlässigen
Gherard von Cremona stammt auch er aus Alexandrien. Sein
Hauptwerk ist die μεγαλη συνταξις, die grosse Zusammenstellung,
die Kodifikation der antiken Astronomie, inkl. der Babylonischen,
das wie heute etwa die Theoria motus von Gauss das wesentliche
Rüstzeug des Astronomen bildete, von den Arabern schon
unter Harun al Raschid und dann gut unter Al-Mamûn von
Haggag (siehe Euklid) übersetzt, und gewöhnlich mit latinisierter
arabischer Bezeichnung Almagest genannt. Mehr und
mehr wird es klar, dass das Werk, so bedeutsam es für die
Kulturgeschichte ist, doch im grossen und ganzen tatsächlich
nur eine grosse Zusammenstellung gewesen ist. Das Ptolemäische
Weltsystem hat sich eigentlich bis Kepler gehalten. Denn Kopernikus
sah sich noch wegen der Annahme der Kreisbahnen
gezwungen vielfach auf Ptolemaios zurückzugreifen. Freilich ist
das was Ptolemaios selbst ersonnen hat, gewiss nicht sehr viel
gewesen. Die Exzentrische Sonnenbahn rührt von
Hipparch, der Epizykel von Apollonios her, der damit
Stillstand und Rückläufigkeit der Planeten (s. o.) befriedigend
erklärte. Ptolemaios kombinierte zur Planetenbewegungstheorie
die Epizykel des Apollonios mit dem Exzenter des Hipparch
und liess die Planeten sich gleichförmig bewegen auf einem
Kreise, der in einem Deferenzkreise rollte, dessen Zentrum sich in
einem zur Erde exzentrischen Kreise bewegte. Der Almagest
ist im höchsten Grade wertvoll, einerseits durch die systematische
Durchführung der mathematischen Theorie für die Himmelsbewegungen,
andrerseits durch die Nachrichten über die Arbeiten
des Hipparch, durch die vollständige ebene Trigonometrie und die
fast vollständige Sphärische Trigonometrie des rechtwinkligen Dreiecks,
— es fehlt nur die Formel des Djabir (Geber) 11. Jahrh.: cos α
= cos a sin γ und cot α cot γ = cos b. Die Ableitung des Additionstheorems
für den (doppelten) Sinus, das Verhältnis der Sehne zum Radius,
gründete er auf den nach ihm benannten Satz vom Kreisviereck
für den Spezialfall, dass die eine Seite der Durchmesser ist.
Von meinem subjektiven Standpunkt aus genügt mir schon die
Tatsache, dass der Satz (Halma 113) nach Ptolemaios heisst,
um dessen Autorschaft zu verwerfen. Er wird vermutlich
in des Hipparchs Geraden im Kreise gestanden haben. Auch
als Beobachter ist die Wertung des Ptolemaios in jüngster Zeit
stark herabgegangen, vgl. den zit. Aufsatz von Björnbo über
die fehlerhafte Beobachtung der Präzession und die tadelnswerte
Korrektion der älteren Beobachtungen. Doch ist seine
Entdeckung der Präzession des Mondes, der Evektion, nicht bestritten.
Für sein Geographisches Werk war er jedenfalls auch
dem Poseidonios verschuldet, dagegen ist seine Katoptrik das
bedeutendste was das Altertum auf diesem Gebiet aufzuweisen hat.



Parallelentheorie.

Durch Proklos p. 191 wissen wir, dass Ptolemaios ein Werk
über Parallelentheorie geschrieben hat, es ist, wenn nicht das
erste, so doch eins der ersten aus der Bibliothek, welche die
5. Forderung ins Leben gerufen hat. Der Beweis des Parallelenaxioms,
den Proklos Friedl. S. 365–66 gibt, ist von Proklos
fehlerhaft kritisiert. Er ist nur in der Form mangelhaft, man
muss bedenken, dass Ptolemaios wie Poseidónios die Parallelen
als Abstandslinien auffasst, womit der zweite Kongruenzsatz (a,
b, c) die Gleichheit des Wechselwinkel ohne weiteres gibt. Sein
Beweis S. 362 des vom Parallelenaxiom unabhängigen Satzes:
»wenn ein Paar innerer Winkel zwei Rechte beträgt, so sind die
Linien parallel« ist leider noch immer in den deutschen Lehrbüchern
üblich, während von Euklid I, 27 so schlagend einfach
mit I, 16 bewiesen wird.

Nikomachos von Gerasa.

Wir kehren jetzt zur Zeit des Menelaos zurück und wenden
uns zu Nikomachos von Gerasa, vermutlich nahe bei der
im alten Testament erwähnten Stadt Bozra. Wir sehen hier
recht deutlich, wie genau die Entwicklung der Mathematik mit
den allgemeinen die Zeit beherrschenden Geistesströmungen zusammenhängt.

Um die Zeit des Beginns der christlichen Ära waren die
tiefer angelegten Naturen der Nüchternheit der Stoischen und
Epikureischen Lehren satt, die sich im Skeptizismus bis zum
unvernünftigen Extrem überschlagen hatten. Schon Aristoteles
hat verglichen mit Platon, den ich meiner Auffassung des Grenzbegriffs
gemäss, als die Vollendung des Pythagoreismus definieren
könnte, einen rationalistischen Einschlag, auf den sich die Entwicklung
der Naturwissenschaften und der angewandten Mathematik
aufbaute, und in den genannten Philosophischen Schulen
trat das ideale Element im Geistesleben der Menschheit immer
mehr in den Hintergrund, bis es von den Skeptikern geradezu
geleugnet wurde. Gegen diese Verflachung des Seelenlebens erhub
sich nun in mächtiger Reaktion der neubelebte Idealismus.
Während die trostlosen realen, die wirtschaftlichen und sozialen
Zustände — man denke nur an den zum Ding im römischen
Recht gewordenen Sklaven — die grossen Massen des römischen,
von Prätoren und Prätorianern ausgesogenen Weltreichs für die
Essäischen Lehren empfänglich machte und sich das Juden-Christentum
infolge seines Sozialismus rapide unter ihnen verbreitete,
suchten die Gebildeten in der Rückkehr zum Idealismus
der alten Schulen, der Pythagoräer und des Platons, die Befriedigung,
welche sie im wirklichen Leben und in der Philosophie,
die sich den faktischen Zuständen angepasst hatte, nicht
fanden.

Mit dem Pythagoreismus lebt zugleich das Interesse für
Zahlentheorie, für Arithmetik und für Zahlenmystik, Zahlentheologie
— Θεολογουμενα της αριθμητικης. — genannt, wieder
auf, und findet in Nikomachos seinen wichtigsten Vertreter.

Nikomachos, Introductio.

Die Theologoumenen sind in dem fälschlich Nikomachos
zugeschriebenen Sammelwerke nur fragmentarisch erhalten, das
1543 in Paris gedruckt ist. Weil das Werk von äusserster
Seltenheit, ich glaube nur in einem Exemplar vorhanden, und
doch von höchster Bedeutung für den Pythagoreismus und die
Philosophie oder richtiger Theologie der Neupythagoräer ist, hat
Fr. Ast, der verdienstliche Platoforscher, es 1817 zugleich mit
dem Hauptwerk des Nikomachos, der Einführung in die Arithmetik,
εισαγωγη αριθμητικη. 1817 herausgegeben, die 1538 in
Paris vom selben Verlag ediert war und ebenfalls sehr selten
geworden. Gestützt auf einen neuen Codex aus Zeitz hat dann
1866 R. Hoche die Eisagoge ediert, höchst bedauerlicher- und
schwer begreiflicherweise ohne deutsche oder lateinische Übersetzung.

Das Verdienst, die jetzigen Mathematiker auf Nikomachos
hingewiesen zu haben, hat sich G. F. H. Nesselmann in seiner
trefflichen »Algebra der Griechen« Berl. 1842 erworben, der
ihm 34 Seiten des knapp gehaltenen Buches widmete. Er hat
mit Recht hervorgehoben, dass die »Einführung in die Arithmetik«
eine neue Epoche der Mathematik bezeichnet, es ist eine wirkliche
»Arithmetisierung der griechischen Mathematik« welche nach
Nesselmann vom 2. Jahrh. n. Chr. bis zum 14. [Maximus Planudes]
gedauert hat. Wie bedeutend das Werk des Nikomachos den
Zeitgenossen erschien, erhellt daraus, dass es schon im 2. Jahrh.
ins Lateinische von Apulejus aus Madaura übersetzt ist, eine
Schrift die fast spurlos verloren gegangen ist, vermutlich weil
sie durch die Bearbeitung des Boëtius aus dem 6. Jahrh. verdrängt
ist. Apulejus ist für uns insofern von Wert, als er uns
die reizende Erzählung von Amor und Psyche, ein Märchen
auf orientalisch-mythologischer Grundlage erhalten hat. Ob Boëtius
wirklich nach dem Original oder nach der Bearbeitung des
Apulejus gearbeitet, scheint mir trotz der an den Patrizier Symmachos,
seinen Erzieher, gerichteten Einleitung zweifelhaft. Boëtius
hat auch die Musikalische Theorie der Pythagoräer ebenfalls
nach Nikomachos der die Tonleiter bis zur zweiten Oktave
ausgedehnt hatte, gegeben; vergl. G. Friedleins Ausgabe der
Arithmetik, der »Institutio musica« nebst der sogen. Geometrie
des Boëtius, dessen Abacus (Rechentisch) mit den »Apices«,
den »Staubziffern« der Westaraber so viel Staub aufgewirbelt hat.

Die vom Mathematischen Standpunkt aus minderwertige
Arbeit des Boëtius ist schulgeschichtlich von höchster Bedeutung,
denn sie ist es gewesen, welche dem arithmetischen Unterricht
der Klosterschulen zugrunde lag.

Schon M. Cantor hat sich der Ansicht des Isidorus von
Sevilla, der 600 Bischof von Hispalis war und 636 gestorben
ist, angeschlossen, dass wir in der Isagoge im wesentlichen
das Wissen der Pythagoräer und zwar der Alt- und Neupythagoräer
kodifiziert und systematisiert vor uns haben, und in diesem
Sinne wird Nikomachos richtig als der Euklid der Arithmetik
gekennzeichnet. Der Vergleich mit Philolaos und dem
oben zit. Werk des Theon von Smyrna zeigt, dass es der Gedankenkreis
der Pythagoräer ist, der uns hier übermittelt wird,
wenn auch das Material durch einen an Archimedes und den
anderen Grossen gebildeten Mathematiker vermehrt ist.



Nikomachos, Einleitung der Introductio.

Die Einleitung ist sowohl von Nesselmann, als von
Cantor und Loria übergangen und doch ist sie vielleicht das
interessanteste. Ich werde sie an anderer Stelle ganz geben,
hier hebe ich aus ihr hervor: Cap. IV, Hoche p. 9; die Arithmetik,
ist dies [die Mutter der anderen Wissenschaften] nicht
allein, weil wir sagten, dass sie in dem Intellekt des göttlichen
Künstlers den übrigen vorangegangen sei, wie ein die Welt ordnender
und vorbildlicher Plan, auf den gestützt der Werkmeister
das Ganze etwa wie auf eine Vorlage und ein erstgeprägtes
Vorbild das aus Materie Geschaffene in schöne Ordnung brachte
und bewirkte, dass es den richtigen Zweck erreichte, sondern auch
weil sie von Natur den anderen vorangeht, insofern sie die andern
aufhebt, aber nicht von ihnen aufgehoben wird. (Archytas.)

Also eine in Zahlen gegebene Praestabilierte Harmonie.
— Ferner: Nikomachos unterscheidet Grössen und Mengen,
Cap. II. Grössen sind in einer Vorstellung zusammengefasst
(ἡνωμένα) und kontinuierlich (αλληλουχουμενα ein Synonym
für συνεχη), Mengen sind diskret (διηρημενα) und in Nebeneinanderstellung
(παραθεσει.) wie ein Haufen. Dann fährt er
fort: da die Menge, (Anzahl) und die Grösse ihrer Natur nach
notwendigerweise unendlich ist, (die Menge von einer bestimmten
Wurzel [der Eins] ausgehend, lässt sich ins Unendliche fortsetzen,
die Grösse von einer bestimmten Ganzheit aus geteilt, hat
keinen letzten Teil und erstreckt sich dadurch ins Unendliche)
die Wissenschaften aber durchaus Wissen vom Endlichen und
niemals vom Unendlichen sind, so ist wohl klar, dass es von der
Grösse und der Menge schlechthin keine Wissenschaft geben
würde (denn unbestimmt sind beide, die Menge in bezug auf
Vermehrung, die Grösse in bezug auf Verminderung) sondern
nur in bezug auf etwas von beiden Abgegrenztes, und zwar von
der Menge als begrenzter Vielheit und von der Grösse als begrenzter
Grösse.

Hier sieht man, wie klar das Kontinuitätsproblem erfasst ist.

Noch bemerke ich, dass der so berühmte Ausdruck: Quadrivium,
für die 4 Wissenschaften Arithmetik, Musik, Geometrie,
Astronomie (σφαιρικη ist nicht, wie Nesselmann sagt, Trigonometrie,
sondern Astronomie), der von Boëtius aus das Ideal höherer
Bildung bezeichnete, eine wörtliche Übersetzung von Kap. IV,
Hoche 9 των τεσσαρων μεθοδων ist. [Archytas, Harmonik.]

Es schliesst sich an die Einleitung die Definition der Zahl
an, welche wiederum zeigt, dass die Dreiteilung des Zahlbegriffs
alt pythagoreisch (platonisch) ist. Die Zahl ist entweder Anzahl
(Kardinalzahl, πληθος ὡρισμενον) oder Ordnungszahl (μοναδων
συστημα) oder Masszahl (relative Zahl, ποσοτητος χυμα εκ μοναδων
συγκειμενον der aus Einheiten zusammengesetzte Strom der Wievielheit).

Nikomachos, Introd. Buch 1.

Das 1. Buch wiederholt nur von Philolaos, Euklid und
Eratosthenes gegebenes, Kap. XIII wird das Sieb des Eratosthenes
beschrieben. Das Diagramm im Codex von Zeitz ist nicht nur
eine Primzahlen- sondern zugleich eine Faktorentabelle, Kap. XIX,
Hoche p. 51, findet sich dann das erste Diagramm des kleinen
Einmaleins in der uns geläufigen Form:



	βάθος	μήκος

		α	β	γ	δ	ε	ϛ	ζ	η	θ	ι

		β	δ	ϛ	η	ι	ιβ	ιδ	ιϛ	ιη	κ

		γ	ϛ	θ	ιβ	ιε	ιη	κα	κδ	κζ	λ

		δ	η	ιβ	ιϛ	κ	κδ	κη	λβ	λϛ	μ

		ε	ι	ιε	κ	κε	λ	λε	μ	με	ν

		ϛ	ιβ	ιη	κδ	λ	λϛ	μβ	μη	νδ	ξ

		ζ	ιδ	κα	κη	λε	μβ	μθ	νϛ	ξγ	ο

		η	ιϛ	κδ	λβ	μ	μη	νϛ	ξδ	οβ	π

		θ	ιη	κζ	λϛ	με	νδ	ξγ	οβ	πα	ϟ

		ι	κ	λ	μ	ν	ξ	ο	π	ϟ	ρ




Nikomachos, Introd. Buch 2.

Weit bedeutender ist das zweite Buch, es enthält eine ganz
achtbare Zahlentheorie auf altpythagoreischer Grundlage, wie sich
Nikomachos, man vgl. A. Boeckhs Philolaos, durchaus auch in
seiner Philosophie ganz eng an Philolaos anschliesst. Zunächst
kommen Betrachtungen über gewisse, schon den Altpythagoräern
geläufige Beziehungen zwischen Ketten von geometrischen Reihen
desselben Exponenten, die im Kap. 4 aber nichts Geringeres enthalten
als den Binomischen Satz, und zwar im Grunde nach
demselben Bildungsgesetz, welches im sog. Pascalschen Dreieck
angewandt wird.

Es folgt dann die Lehre von den figurierten Zahlen, von
denen die Dreieckszahlen (n2) und die Viereckszahlen, die Quadrate,
sowie die Tetraederzahlen (n3) und Würfelzahlen, Kuben,
jedenfalls allbekannt waren. Aber die Lehre von den figurierten
Zahlen (σχηματιζοντες) ist bei Nikomachos, der an Hypsikles
einen Vorgänger hatte, sehr ausführlich behandelt, und sie spielte,
man sehe das so wichtige Werk R. Baltzers, Elem. d. Math.,
von da ab bis in die Mitte des 19. Jahrh. eine grosse Rolle
auch im Elementarunterricht. Die p-te Polygonalzahl ist von
der Form n + (p - 2)(n2) und der Gnomon im Heronschen
Sinne der von n auf (n + 1) überführt ist 1 + (p - 2)n; die
Figur zeigt die 5-Ecke der Seiten 1, 2, 3, 4, 5.


[image: ]


Die n-te (p + 1)-Eckzahl ist gleich der n-ten p-Eckzahl
vermehrt um die (n - 1)te Dreieckszahl. Es handelt sich, wie
man sieht, um Summation arithmetischer Reihen erster Ordnung.
Interessant ist der Satz Kap. 20: n3 = Σn(n - 1) + 2k - 1
wo k von 1 bis n geht. Nicht minder interessant ist Kap. 7, wo
die Definitionen des Platon und Aristoteles über Punkt,
Linie, Fläche, zwar vereinigt werden, aber die Platonische benutzt
wird, um aus dem Ursprung der vorhergehenden die
folgenden Zahlen zu definieren; die Flächenzahl ist Summe der
(vorhergehenden) Linienzahlen, bezw. Reihe von ihnen, die Körperzahl
wiederum von Flächenzahlen.

Proportionenlehre.

Mit Kapitel 21 beginnt dann die ganz ausführliche Lehre
von den Proportionen, neu ist vielleicht die Lehre von der vollkommensten,
der musikalischen a : a + b2 = 2aba + b : b z. B. 6/9 =
8/12 welche Pythagoras, wie Jamblichos sagt, aus Babylon
nach Griechenland gebracht hat. Mit Unrecht tadelt Nesselmann
die Definition des Verhältnis bei Nikomachos; sie heisst:
Verhältnis (λογος, ratio) ist das gegenseitige Enthaltensein zweier
bestimmter Grössen, denn σχεσις ist bei Nikomachos und allgemein
der technische Ausdruck für die σχεσις κατα πηκλικοτητα
für die Messung der einen durch die andere.

Aus dem Résumé Nesselmanns hebe ich No. 1 hervor:
»Bei Nikomachos erscheint die Arithmetik zum ersten Mal frei
von den Fesseln geometrischer Vorstellungen, mit denen sie bei
Euklides noch behaftet ist.« (Aber kaum mehr bei Heron.)

Theon.

Auch Nikomachos teilt die altpythagoräische Ansicht, dass
die unzerlegbare Eins keine Zahl sei. Diese Ansicht hat sich von
Boëtius bis in die Rechenbücher des 18. Jahrh. gehalten, wenn Nikomachos
sie auch nicht so klar ausgesprochen hat, wie der vielleicht
etwas ältere Astronom Theon von Smyrna in seinem schon mehrfach
erwähnten Werk »των κατα το μαθηματικον χρησιμων
εις την του Πλατωνος αναγνωσιν; was man an Mathematischem
wissen muss, um Platon zu verstehen. Erhalten sind
grosse Fragmente der Arithmetik, der Musik, d. h. der theoretischen
Lehre von den Intervallen und dem Kontrapunkt, sowie
der Astronomie, 1892 von J. Dupuis Griechisch und Französisch
ediert. In der Astronomie hängt er von dem Peripatetiker
Adrastos ab, der u. a. einen Kommentar zum Timaios
verfasst hat. Erwähnung verdient Theon nur, weil sich bei ihm
die Kettenbruchentwicklung der √﻿2 findet, die sich
auch mit einer Nikomachischen Formel berührt, die selbst wieder
seltsam an f(x + 2dx) = f(x) + 2f′(x)dx + f″(x)dx2 erinnert,
die ihrerseits wieder den Keim zu einer elementaren, wenn auch
nicht strengen Ableitung der Taylorschen Reihe birgt. Einen
Weg der weder für Theon noch einen andern Pythagoräer gangbar
war, der aber geistvoll ist, hat der Norweger T. Bergh,
Schlöm-Cantor 31, S. 135 angegeben. Geht man von einem
gleichschenklig rechtwinkligen Dreieck aus, dessen Katheten
αn-1 und δn-1 sind und verlängert beide Katheten um δn-1
und verbindet die freien Endpunkte, so ist αn = αn-1 + δn-1
und dn = 2αn-1 + δn-1 und dies sind die Präkursionsformeln für
die Näherungswerte des Kettenbruchs √﻿2 = (1|2), wenn man
α1 = δ1 = 1 setzen könnte wie Theon tut. Viel wahrscheinlicher
ist es, dass wir es hier mit altem Gut der Pythagoräer zu tun
haben, bezw. der Platoniker und dass sie nach Auflösung der
Diophantischen Gleichung x2 + y2 = z2 sich an die Gleichung
x2 - 2y2 = ±1 gemacht haben.

Jamblichos, Thymaridas.

Ich schliesse hier gleich Jamblichos geboren etwa 330
in Chalkis in Coelesyrien an, der als Philosoph der Stifter der
sogen. Syrischen Abart des Neupythagoreismus oder Neuplatonismus
ist, und der ein grosses Werk in 10 Büchern συναγωγή
των πυθαγορείων δογμάτων, Sammlung der Pythagoräischen Lehren,
geschrieben, deren erstes Buch der Roman: das Leben des
Pythagoras, ist und deren 4. Buch die Erläuterungen zu Nikomachos
Arithmetik wichtig ist, erstens für das Verständnis des
Nikomachos und zweitens weil darin beiläufig das »Epanthema« d. h.
Blüte des Thymaridas überliefert wird, möglicherweise eines
Altpythagoräers, obwohl der Name »Blüte« indische Reminiscenzen
weckt, wo poetische und phantastische Bezeichnungen
gang und gäbe waren, und ferner das gänzliche Fehlen jeder geometrischen
Einkleidung auf eine erheblich d. h. mindestens 3 bis
4 Jahrhunderte spätere Zeit weisen. Die Regel selbst ist von
Nesselmann, trotz des schlechten Textes und der schlechten
Übersetzung des Tenulius der 1668 den Kommentar ediert hat,
völlig richtig gestellt »Sind x yI yII yIII yIV etc. eine Anzahl
unbestimmter (Grössen), αοριστων und ist x + Σ yk = a d. h.
bestimmt (ωρισμενος), und x + yk = bk, so ist x = Σ bk - akn - 1.
Das von mir mehrfach als Gesetz für Datierungen angeführte
Prinzip auf den ganzen gedanklichen Zusammenhang zu sehen,
bestimmt mich auch den Thymaridas in die Zeit der Arithmetisierung
der Mathematik zu setzen. Von eigener Mathematik des
Jamblichos wären etwa die Sätze n2 = n + 2(1 + 2 + ... n - 1)
zu erwähnen. Eine moderne, philologische Ausgabe des Kommentars
ist 1894 von I. Pistelli gemacht worden, den als arithmetisches
Werk Nesselmann sehr ausführlich S. 236–242 behandelt
hat.

Plotin.

Auch die Philosophie des Jamblichos, obwohl ihn Proklos
im Kommentar zum Timaios den Göttlichen nennt und obwohl
der Kaiser Julianus Apostata für ihn schwärmte, ist nur eine
phantastische und vielleicht absichtlich unklar gehaltene Ausführung
der Lehren des Porphyrios oder vielmehr des Plotin,
interessant wäre es allerdings, den babylonischen und besonders
den indischen Einflüssen bei Jamblichos nachzugehen, z. B. für
die Rolle, welche Opfer und Gebet in seiner Lehre spielen. Plotin
den man vielleicht statt Neuplatoniker den neuen Platon nennen
könnte, ist das geistige Haupt der Schule und durch seinen
Einfluss auf Augustinus, den grossen kirchlichen Neuplatoniker,
den Plotins Lehre vom Sünder zum Heiligen wandelte, kulturgeschichtlich
von grösster Bedeutung, und ich bedaure aufrichtig
m. H., dass ich für Plotin zur Zeit nicht über Quellenstudien
verfüge. Plotin war aber auch mathematisch gebildet und gab in
Rom mathematischen Unterricht, und Augustins ungeheurem Einfluss
auf die Abendländische Kirche wenigstens von 400–1200 danken
wir die Berücksichtigung der Arithmetik als Wissenschaft in
den Kathedralschulen.

Plotin ist 202 oder 205 in Lykopolis in Ägypten (Siwet =
Assiut) geboren, seine philosophische Bildung hat er in Alexandrien
erhalten, dem Brennpunkt des wissenschaftlichen Lebens
in der Schlussperiode der antiken Welt. Dort weilte er vom
18. bis 28. Lebensjahre als Schüler des Neuplatonikers Ammonios,
Saccas, d. h. der Lastträger genannt. Dieser hat wie
es scheint nichts geschrieben, aber wie bedeutend er war, zeigen
seine Schüler, Longin, Origenes und Plotin, der von allen anderen
Lehrern unbefriedigt, zehn Jahre in seiner Schule blieb.

Philon von Alexandria.

Mehr noch als dem Ammonios verdankte Plotin den Schriften
Philons. Philon, etwa von 28 v. Chr. bis 50 n. Chr.
war zwar äusserlich strenger Israelit, aber er hatte in die heiligen
Schriften des Judentums eine Symbolik hineininterpretiert,
welche seiner eigenen Philosophie oder richtiger Religion entsprach.
Unter dem Einfluss stoischer (Heraklitischer) essäischer
und christlicher Lehren, kann man die seine als eine Lehre von
der Zweieinigkeit Gottes und des Logos, der zugleich Heiliger
Geist und Gottes Sohn, bezeichnen. Die Symbolische Deutung
der heiligen Schriften, welche sich im gewissen Sinne schon
bei Platon und Aristoteles und ihren Schülern findet, die
den Konflikt mit der Volksreligion vermeiden wollten, hat sich
von Philon ab bis heute in der Theologie erhalten. Von Philon
hat Plotin die Askese und die Ekstase, d. i. die Vereinigung
mit Gott oder Erfassung (αφή) Gottes. Dieses Gottwerden
der Menschen durch Kasteiung, Gebet und Busse, weist wiederum
nach Indien, wo solche gottgewordene Menschen noch heute
verehrt werden. Und auch in der Allgemeinheit und damit Leerheit
des eigentlichen Gottesbegriffs wurzelt Plotin in Philon.

Plotin.

Um 243 nahm Plotin an dem Feldzug Gordian III. gegen
die Parther teil, wozu ihn das Interesse an der persischen Religion,
an dem was Zarathustra sprach, antrieb. In der Askese und
Ekstase und auch in dem Dualismus zwischen Ormuz und Ahriman
fanden sich enge Beziehungen zu seinen eigenen Gedanken.
Nach dem unglücklichen Ausgang des Feldzugs ging er nach
Rom, und er muss schon damals berühmt gewesen sein, da er
in der Weltstadt zahlreichen Zulauf fand und den Kaiser Galienus
selbst zu seinen Schülern zählte. In Rom lehrte er von
244–268, dann zog er sich schwer leidend auf ein Landgut bei
Minturnae in Campanien zurück, wo sich seine Seele aus ihrem
Körper befreite. Die Vorlesungsnotizen, welche Plotin etwa mit
60 Jahren niedergeschrieben, wurden in seinem Auftrag von seinem
Lieblingsschüler Porphyrios redigiert und in 6 Enneaden d. h.
in 6 Büchern zu 9 Abschnitten herausgegeben.

Der wesentliche Unterschied zwischen Plotin und Platon
liegt in der Ideenlehre. Die Ideen, die bei Platon aus der Erfahrung
der Einzelnen abstrahierte grundlegende Konzeptionen
der gesamten Vernunft der Menschheit sind, welche als solche
ewige Dauer und regulative Kraft besitzen, werden zu Ideen oder
Gedanken a priori der von der Gottheit ausstrahlenden Vernunft,
des Logos bei Philo, des Noūs (νοῦς) bei Plotin. Die Emanation
stellt sich Plotin etwa vor, wie wir die Radiumemanationen.

Die Gottheit selbst bleibt unbewegt und ohne Teilnahme,
an dem was sie ausstrahlt, sie ist das Eine schlechtweg, das
το εν der Pythagoräer und steht so hoch über uns, dass wir
eigentlich gar nichts von ihr aussagen können als jene Ausstrahlung.
Bei den späteren Neuplatonikern, insbesondere bei
Proklos ist der Begriff der Gottheit so leer geworden, dass er
besser als mit der Eins mit der Null verglichen werden könnte.
Der Noūs selbst aber zeigt schon eine Entzweiung, eine Trennung
in Denkkraft und Gedanken. Abbild und Erzeugung des
Noūs, der von Gott emanierenden Weltvernunft, ist die Psyche
und sie, die Seele, erzeugt, mittelst des Substrats der Materie,
der Hyle, die sie durchdringt wie etwa das Licht ein Medium,
die Körperwelt, an deren Leiden oder richtiger Reizungen
die wahrnehmende Empfindung eigentlich keinen Anteil
hat. Da die Psyche Funktion der Vernunft und diese wieder
Funktion Gottes ist, so ist es dem Menschen gegeben nach Ähnlichkeit
mit Gott zu streben und darin liegt die Tugend. Ja
durch Abtöten des Sinnlichen und völliges Versenken in die
religiöse Betrachtung des Einen kann es gelingen zur Ekstase,
d. h. zur Vereinigung mit Gott zu kommen und in diesem Zustand
war Plotin nach Angabe des Porphyrios viermal. Die
späteren Neuplatoniker, wie Apollonios von Thyana und Jamblichos,
knüpften an diesen Zustand, der etwa dem entspricht,
was die heutigen Mystiker »Trans« nennen an, um die Möglichkeit
des Prophezeiens und der Wundertaten zu begründen.

Ich möchte noch hervorheben, dass die Quelle der Schopenhauerschen
Ästhetik eigentlich bei Plotin liegt. Nach
jenem liegt das Wesen der Kunst in der intuitiven Erfassung der
im Objekt zur Erscheinung kommenden Idee, d. h. der bestimmten
Abstufung des Willens an sich, losgelöst von jeder Beziehung auf
das individuelle erkennende Subjekt, und der Wert der künstlerischen
Betrachtung darin, dass »das Ixionsrad« des eigenen
Wollens stille steht und wir vor dem Schönen und durch das
Schöne zum reinen willenlosen Subjekte der Erkenntnis werden.
Plotin sagt, Enneade V, 81: Nicht in der blossen Symmetrie,
sondern in der Herrschaft des Hohen über das Niedere,
der Ideen über den Stoff, der Seele über den Leib, der Vernunft
und des Guten über die Seele, liegt das Wesen der
Schönheit.

Porphyrios.

Porphyrios hat bei Plotin auch Mathematik gelernt,
er wird von Proklos des öfteren erwähnt, ich führe S. 311 den
Beweis von I 18 an: Der grösseren Seite liegt der grössere
Winkel gegenüber, den ich unsern Schulen wieder gewinnen
möchte: Wenn αβγ das Dreieck und αβ < αγ, so mache man αβ
mit βε gleich βγ, dann ist αεγ gleichschenklig und Winkel
ε = εγβ + γ und ε noch kleiner als β nach I, 16, dem Satz
vom Aussenwinkel.

Diophant.

Den Schluss und zugleich den Gipfel der Hellenistischen
Arithmetisierung der Mathematik bildet Diophantos von
Alexandrien.

Seine αριθμητικά bedeuten den durch eine weite Kluft von
allem anderen getrennten Höhepunkt dessen, was die Griechen
auf arithmetischem Gebiet geleistet haben. Sein Werk ist so
einzigartig, dass es keineswegs ausgeschlossen ist, dass Indische
und Babylonische Einflüsse wirksam gewesen sind. Seine Lebenszeit
ist wahrscheinlich das Ende des 4. Jahrhunderts nach
Christi, wie Nesselmann l. c. festgestellt hat. Dass Pappos
ihn nicht erwähnt, kann ich mir nur dadurch erklären, dass er
nach Pappos geschrieben. Alles was wir von ihm wissen, steht
im Epigramm 19 der von Maximus Planudes, einem byzantinischen
Mönch, aus älteren Exzerpten gesammelten Anthologie:


Hier das Grabmal deckt Diophant, ein Wunder zu schauen,


Durch arithmetische Kunst lehrt sein Alter der Stein.


Knabe zu sein gewährte ein Gott ihm ein Sechstel des Lebens;


Noch ein Zwölftel dazu, spross auf der Wange der Bart.


Und ein Siebentel mehr, sieh Hymens Fackel entbrannte,


Fünf der Jahre darnach, teilt er ein Söhnlein ihm zu.


Ach unglückliches Kind! Halb hatte das Alter des Vaters


Es erreicht, da nahm's Hades der Schaurige auf.


Noch vier Jahre ertrug er den Schmerz, der Wissenschaft lebend,


Und nun künde das Ziel, welches er selber erreicht.





Also mit 33 Jahren verheiratet und mit 84 gestorben.

Fermatsche Satz.

So berühmt Diophant als Arithmetiker heute ist, so wenig
wurde sein Werk von den Griechen der folgenden Zeit verstanden,
nur ganz wenige und verstümmelte Handschriften seines
Werkes sind erhalten, alle, auch die jüngst gefundenen vom
selben Archetyp stammend. Ein einziger Grieche, der schon
genannte Maximus Planudes, der in der ersten Hälfte des
XIV. Jahrh. lebte, hat Scholien zu den beiden ersten Büchern
geschrieben. Dagegen haben sich die Araber verhältnismässig
früh des Diophant bemächtigt und kein geringerer als Abul
Wafa, der die Mondvariation festgestellt hat, übersetzte die
Schrift gegen Ende des 10. Jahrh. Das bisher noch nicht aufgefundene
Werk findet sich vielleicht auch noch in Leyden.
In Europa hat zuerst Regiomontan, decus Germaniae, wie
ihn Petrus Ramus nennt, 1464 zu Venedig einen Diophant-Codex
gesehen. Die erste zwar mangelhafte, aber vollständige Übersetzung
ins Lateinische veröffentlichte 1575 Wilhelm Xylander
oder Holzmann zu Augsburg, sie ist eine bibliographische
Rarität. Die erste Textausgabe mit lateinischer Version und vielen
Zusätzen und Erläuterungen rührt von Gaspard Bachet,
sieur de Méziriac her, — Paris 1622, der durch seine »Problèmes
plaisants et délectables« (1612) so bekannt ist. Eine zweite Ausgabe
von Bachets Arbeit veranstaltete S. Fermat; die Ausgabe
ist an sich sehr mangelhaft, aber sie enthält die berühmten Randbemerkungen
seines Vaters Pierre Fermat, Frankreichs
grössten Mathematikers, darunter den berühmten Fermatschen
Satz: Die Gleichung xn + yn = zn ist wenn n > 2 nicht in
ganzen (rationalen) Zahlen lösbar. Diese Anmerkungen haben
die moderne Zahlentheorie, die Arithmetica sublimior wie
Gauss sie nannte, geschaffen. Eine neue sehr sorgfältig redigierte
Ausgabe ist von P. Tannery 1893 geschaffen. G. Wertheim
hat 1890 eine tadellose deutsche Übersetzung der Arithmetik
und der Schrift über Polygonalzahlen des Diophant und
der Anmerkungen Fermats gegeben.

Von den 13 Büchern, welche Diophant selbst in dem Einleitungsschreiben
an einen gewissen Dionysios erwähnt, sind uns
in den Handschriften nur 6 erhalten, aber die allgemeine Ansicht
geht dahin, dass das Verlorene sich im wesentlichen nur
auf die Behandlung der gemischt quadratischen Gleichungen bezogen
habe und wissenschaftlich der Verlust zu verschmerzen.
Dagegen scheint der Verlust eines andern Werkes der »Porismata«
(vergl. Euklid) schwerer zu wiegen, wenigstens nach dem
Satz zu urteilen, den Diophant selbst zitiert: die Differenz zweier
(rat.) Kubikzahlen (a und b) ist stets die Summe zweier (rat.)
Kubikzahlen. Von Vieta gelöst:
x = a(a3 - 2b3)a3 + b3;
y = b(2a3 - b3)a3 + b3.


Das erste was wir aus den Arithmetica hervorheben, ist
dass bis auf eine einzige vermutlich eingeschobene Aufgabe V,
13, Wertheim S. 209 niemals die Zahlen seiner Aufgaben durch
Linien oder sonst geometrisch versinnlicht sind. Er spricht
zwar oft von rechtwinkligen Dreiecken, aber er meint stets drei
Zahlen a, b, c, welche der Gleichung a2 + b2 = c2 genügen.
Zweitens gehen auf Diophant die nach ihm genannten Aufgaben
der unbestimmten Analytik zurück, obwohl eine diophantische
Gleichung in unserem Sinne bei ihm nicht vorkommt.
Erst Bachet hat die Gleichung ax + by = c allgemein in
ganzen Zahlen aufgelöst. Diophant begnügt sich mit rationalen
Zahlen und was die Hauptsache, er gibt immer nur eine Lösung.
Das was speziell an indischen Einfluss denken lässt, liegt erstens
in der Systemlosigkeit und zweitens darin, dass eigentlich, wenn
man vom ersten Buch absieht, der Lehre von den gewöhnlichen
Gleichungen ersten Grades, nirgends allgemeine Methoden vorkommen,
sondern jede Aufgabe durch eigene oft sehr merkwürdige
Kunstgriffe gelöst wird. Oft ist die Aufgabe allgemein gefasst
und wird durch willkürliche Annahmen eingeschränkt.

Ganz eigenartig ist auch die Bezeichnung bei Diophant;
vergl. Nesselmann l. c. Kap. 7. Für die Unbekannte die bei
ihm αριθμός »die Zahl« heisst, hat er ein Zeichen ϛ oder auch
ϛο, das man früher für das Schlusssigma hielt. T. L. Heath,
Diophantos of Alex. Cambr. 1885 hat mit guten Gründen behauptet,
dass es die Abbreviatur von  αριθμός ist. Das Quadrat
der Unbekannten, unser x2 heisst wie gewöhnlich δύναμις, Zeichen
δῡ; x3 desgleichen κύβος, Zeichen κῡ, x4 bei ihm wie durch die
Metrika nachgewiesen bei Heron: δυναμοδύναμιν [Biquadrat] δδῡδ,
x5 δυναμοκυβος δκῡ, x6 κυβοκυβος, κκῡ. Bestimmte Zahlen
(ὡριζομενοι) heissen μοναδες, Zeichen μο, zum Unterschiede von
den αοριστοι den zunächst unbestimmten, also wie bei Jamblichos,
1/x heisst αριθμοστον; 1/x2 δυναμοστον u. s. f.

Kein Zeichen bedeutet die Addition, welche damals
also noch als die Hauptoperation galt, sie heisst ὑπαρξις; die
Subtraktion heisst λειψις, Zeichen ein umgekehrtes ψ also [image: Symbol] oder
⬆. Bei (x - a)(x - b) findet sich die Regel: Minus × Minus
ist plus (λ.λ ist ὑπαρξις), doch schliesst Diophant negative Zahlen
wie auch irrationale Zahlen prinzipiell aus. Cantor sagt mit Recht,
dass sich bei Diophant schon eine hoch entwickelte Buchstabenrechnung
findet. Immerhin ist ihr die Vieta'sche sehr überlegen.

Ich gebe nach Cantor die Gleichung 10x + 30 = 11x + 15.

ςςοι αρα ῑ μο λ ἱσοι εισιν ςςοις ῑᾱ μονασι ῑε (Unbekannte nun
zehn und Einheiten 30 sind gleich Unbekannten 11 und Einheiten
15.) M. H. Cantor hat wiederum recht, wenn er sagt
dies ist eine Stenographie aber noch keine Symbolik.

Die Gleichheit wird übrigens oft nur durch ἱ ausgedrückt.

Diophant, Beispiele.

Als Beispiel N. 1 gebe ich Ihnen I, 9 Werth. 15. Von
zwei gegebenen Zahlen eine und dieselbe Zahl zu subtrahieren,
so dass die erhaltenen Reste in einem gegebenen Verhältnis
stehen.

Es muss jedoch dieses Verhältnis grösser sein als das
in welchem die grössere der beiden gegebenen Zahlen zur kleineren
steht.

Die Bedingung ist nötig damit x > 0 wird.

Es soll [z. B.] von 20 und 100 dieselbe Zahl abgezogen
werden und so gewählt werden, dass der grössere Rest das 6fache
des kleineren ist.

100 - x, 20 - x die Reste, 120 - 6x = 100 - x die
Gleichung.

Wird die abzuziehende Grösse auf beiden Seiten addiert
und sodann Gleiches vom Gleichen subtrahiert, so erhält man
5x = 20,  x = 4.

Es folgt die Probe, man kann wohl sagen bedauerlicherweise.

Beispiel 2: I, 32, W. 37. Zwei so beschaffene Zahlen zu
finden, dass ihre Summe 20 und die Differenz ihrer Quadrate
80, (auch diese Aufgabe ist allgemein gestellt und wird am Beispiel
allgemein gelöst).

Wir setzen die Differenz beider Zahlen 2x, so wird die
grössere x + 10, die kleinere 10 - x betragen. Nun ist noch zu
bewirken, dass die Differenz ihrer Quadrate 80 ist, sie ist aber
40x, also die grössere 12, die kleinere 8.

II, 9. W. 52. Zweite Lösung der Aufgabe eine gegebene
Quadratzahl (16), in zwei Quadrate zu zerlegen.

x sei die eine Seite, die andere gleich einem um die Seite
des gegebenen Quadrats verminderten beliebigen Vielfachen
von x, etwa 2x - 4, x = 165, y = 125.

Zu dieser Aufgabe bemerkt Fermat am Rand:

Dagegen ist es ganz unmöglich, einen Kubus in zwei Kuben,
ein Biquadrat in 2 Biquadrate und allgemein irgend eine
Potenz ausser dem Quadrat in zwei Potenzen von
demselben Exponenten zu zerfällen. Hierfür habe ich
einen wahrhaft wunderbaren Beweis entdeckt, aber der
Rand ist zu klein ihn zu fassen. —

M. H. es gibt seit 200 Jahren wohl keinen wirklichen Mathematiker,
der nicht versucht hatte, den Fermatschen Satz
zu beweisen, aber es ist selbst Euler, Dirichlet und Kummer
nicht gelungen. Kummer hat mit der ad hoc geschaffenen
Theorie der idealen Primzahlen den Satz bewiesen, mit Ausnahme
der sogn. Bernoullischen Zahlen. Aber dass Fermat sich
getäuscht habe, ist beinahe ausgeschlossen.

III, 22. Vier Zahlen der Beschaffenheit zu finden, dass das
Quadrat ihrer Summe ein Quadrat bleibt, wenn jede der vier
Zahlen zu ihm addiert oder von ihm subtrahiert wird.

D. h. also s2 ± x; s2 ± y; s2 ± z; s2 ± u sollen Quadrate sein.

Ich gebe die Lösung dieser wahrlich nicht leichten Aufgabe,
die sich zu stellen schon Mut erfordert, nach Wertheim
110 ff., sie hat wie der Zusatz Fermats beweist sein Interesse
in hohem Grade erregt und ihn u. a. zu dem Satz geführt: eine
Primzahl von der Form 4n + 1 ist nur einmal Hypotenuse eines
rechtwinkligen Dreiecks, ihr Quadrat ist es zweimal, ihr Kubus
dreimal, ihr Biquadrat viermal usw. in inf. Lösung: In jedem
rechtwinkligen Dreieck bleibt das Quadrat über der Hypotenuse
ein Quadrat, wenn man das doppelte Produkt beider Katheten
zu demselben addiert oder subtrahiert. Daher suche ich zunächst
vier rechtwinklige Dreiecke mit gleichen Hypotenusen;
das ist aber dasselbe wie die Aufgabe: ein beliebiges Quadrat
viermal in je 2 Quadrate zu teilen und wir haben schon (II, 10)
gelernt, ein gegebenes Quadrat auf unzählig viele Arten in zwei
Quadrate zu zerlegen.

Wir nehmen also zwei rechtwinklige Dreiecke, deren Seiten
in den kleinsten Zahlen ausgedrückt sind, wie etwa 3, 4, 5 und
5, 12, 13. Multiplizieren wir jetzt alle Seiten eines jeden mit
der Hypotenuse des andern, so wird das erstere die Seiten 39,
52, 65 haben und das zweite die Seiten 25, 60, 65, und wir erhalten
zwei rechtwinklige Dreiecke mit gleichen Hypotenusen.

Ihrer Natur nach lässt sich ferner die Zahl 65 in je
2 Quadrate zweimal zerfällen, nämlich in 16 und 49 sowie in
64 und 1. Dies rührt daher, dass 65 durch Multiplikation
von 13 und 5 entsteht von denen jede
sich in 2 Quadrate zerlegen lässt. [: (a2 + b2)(c2 +
d2) = (ac + bd)2 + (ad - bc)2 = (ad + bc)2 + (ac - bd)2,
diese Formel aus der Theorie der quadratischen Formen, das ist
die Quelle der Aufgabe]. Ich nehme nun die Seiten der Quadrate
49 und 16 nämlich 7 und 4 und bilde vermittelst dieser das rechtwinklige
Dreieck, dasselbe hat die Seiten 33, 56, 65 [a2 - b2;
2ab; a2 + b2]. Ebenso nehme ich die Seiten der Quadrate 64
und 1 nämlich 8 und 1, das rechtwinklige Dreieck hat die Seiten
16, 63, 65. Nun habe ich vier rechtwinklige Dreiecke mit gleichen
Hypotenusen.

Indem ich jetzt zu der ursprünglich gestellten Aufgabe
schreite, setze ich die Summe der 4 gesuchten Zahlen gleich
65x, jede einzelne derselben aber gleich x2 mit einem Koefficienten,
der das Vierfache der Fläche eines der 4 Dreiecke ist
[2ab], also die erste Zahl gleich 4056 x2, die zweite gleich
3000 x2, die dritte gleich 3696 x2, die vierte gleich 2016 x2.
Es ist dann die Summe der vier Zahlen 12768 x2 = 65 x, und
daraus ergibt sich x = 6512678. Daher werden die vier Zahlen
Brüche mit dem gemeinschaftlichen Nenner 163021824 sein und
zwar hat die erste Zahl den Zähler 17136600, die zweite
12675000, die dritte 15615600, die vierte 8517600.

Diese Aufgabe gehört mit zu denen, welche es am begreiflichsten
erscheinen lassen, dass ein Mathematiker solchen Ranges
von einem Zeitalter des Verfalles nicht mehr begriffen wurde.

IV, 11. x3 + y3 = x + y. Diophant findet durch ein Verfahren,
dass nur zu begreifen ist, wenn man annimmt, dass er die allgemeine
Lösung x = ±1 - k2(1 + k)2 - k; y = ±1 + 2k(1 + k)2 - k kannte, x = 5/7;
y = 8/7, er setzte k = 1/4 in der ersten (+) Lösung und nicht
wie Wertheim S. 129 angibt k = 1/2; (auch k = -3/2 in der
zweiten negativen Lösung ist richtig), merkwürdig ist, dass auch
x = 3/7 und y = 8/7 eine richtige Lösung ist, da 4 - 4p + 2r = o ist.
V 34, W. 233: Drei Quadratzahlen zu finden, so dass das Produkt
derselben, wenn es um jede der Zahlen vermehrt wird, ein
Quadrat bildet.

Wir setzen u2v2w2 = x2 und suchen dann drei Quadrate, von
denen jedes, wenn es um 1 vermehrt wird, wieder ein Quadrat
gibt. Das kann vermittels jedes rechtwinkligen Dreiecks geschehen.
Ich wähle also drei rechtwinklige Dreiecke 3, 4, 5; 5, 12, 13;
8, 15, 17; so wird das eine Quadrat 916 x2, das zweite 25144 x2, das
dritte 64225 x2 sein, und jedes derselben bleibt ein Quadrat, wenn
es um eins vermehrt wird. Nun soll noch das Produkt der
drei Zahlen gleich x2 sein. Das Produkt ist aber 14400518400 x6. Das
soll gleich x2 sein. Wird alles durch x2 dividiert so folgt 14400518400 x4
= 1, also 120720 x2 = 1. Nun ist die Einheit eine Quadratzahl.
Wenn daher auch 120720 x2 ein Quadrat wäre, so würde die Aufgabe
gelöst sein. Dem ist aber nicht so.

Diophant führt die Aufgabe nicht durch, seine Lösung ist 254;
25681; 916. Die Aufgabe ist von Fermat wieder hergestellt.
Diophant nimmt drei rechtwinklige Dreiecke a1 b1 c1; a2 b2 c2; a3
b3 c3 und setzt u = a1b1 x; v = a2b2 x; w = a3b3 x. Dann hat man
nur noch zu sorgen, dass a1a2a3b1b2b3 oder auch a1 a2 a3 b1 b2 b3
gleich a1 b1 a2 b2 a3 b3 eine Quadratzahl ist, was keine Schwierigkeit
macht.

VI 3. Ein rechtwinkliges Dreieck zu finden, so dass die
Zahl, welche den Flächeninhalt ausdrückt, eine Quadratzahl wird,
wenn sie um eine gegebene Zahl vermehrt wird.

Diese recht schwierige Aufgabe ist in Wertheim S. 256
und 257 allgemein und ihre Erweiterung durch Vieta (Zetetica
V, 9) angegeben.

VI 26. Die letzte Aufgabe Diophants: Ein rechtwinkliges
Dreieck von der Beschaffenheit zu finden, dass die eine
seiner Katheten ein Kubus, die andere die Differenz zwischen
einem Kubus und seiner Seite, und die Hypotenuse die Summe
eines Kubus und seiner Seite sei.

Hypotenuse x3 + x, Kathete x3 - x, die andere ist dann
2x2 und soll gleich einen Kubus sein. Es sei 2x2 = x3, so ist
x = 2, also ist 6, 8, 10 eine Lösung.

An die Weiterführung dieser Aufgabe durch Bachet hat
Fermat eine Reihe wichtiger zahlentheoretischer Sätze geknüpft,
wie z. B. x4 ± y4 ist niemals ein Quadrat, und n(n + 1)2
nur wenn n gleich 2 ist gleich p2, welche beide von Euler bewiesen
sind. (Werth. S. 294.)

Die Schrift über die Polygonalzahlen, so interessant sie
an sich ist, steht doch an Bedeutung der Arithmetik unvergleichlich
nach, so dass ich auf sie nicht näher eingehe, wertvoller als
sie sind Fermats Anmerkungen.

Die Beispiele aus der Arithmetik genügen, um zu zeigen,
wie gross Diophant als Arithmetiker dasteht, dabei ist er, soweit
unsre Kenntnis bis jetzt reicht, fast ohne Vorläufer, von dem
einzigen Heron etwa abgesehen. Nikomachos verschwindet gegen
Diophant vollständig, und sein Ruhm beruht nur darauf, dass
sein Verständnis verglichen mit Diophant nur die geringe Bildung
erforderte, welche sich in den Stürmen der Völkerwanderung
mit ihren politischen und religiösen Umwälzungen erhalten konnte.

Pappos aus Alexandria.

Von dem letzten und grössten Arithmetiker der Hellenen
gehen wir zu ihrem letzten grossen Geometer zurück, zu Pappos,
auch er Alexandreus. Auch von seinen Lebensverhältnissen
wissen wir so gut wie nichts, doch macht die Äusserung des
Proklos ὁι περι Ἡρωνα και Παππον es wahrscheinlich, dass er
als Lehrer in Alexandrien tätig war und das wird noch mehr
als durch diese immerhin der Auslegung fähige Stelle, durch den
Inhalt und Zweck seines Hauptwerkes gesichert, das ganz und
gar in der Absicht geschrieben ist, Studierenden eine richtige und
tüchtige Ausbildung für reine und angewandte Mathematik zu
sichern. Auseinandersetzungen wie die über Analysis und Synthesis,
Kritiken, wie die allerdings nicht ganz gerechtfertigte, über
das Näherungsverfahren zur Lösung des Delischen Problems (III,
Anfang), die Auswahl der Schriften, an die er seine eigenen Lemmata
anknüpft, zeigen hohes pädagogisches Interesse und Erfahrung.
Hultsch und Cantor setzen seine Lebenszeit auf
das Ende des dritten Jahrhunderts, gestützt auf eine Notiz, auf
welche der bekannte Philologe Usener hingewiesen hat, dass
er unter Diokletian gelebt habe. Für diese Datierung spricht
der ganze Inhalt seiner Werke, insbesondere zeigt das höchst
lebhafte Interesse, das er für Sphärik und Astronomie, speziell
für Klaudios Ptolemaios bekundet, dass er nicht mehr als etwa
100 Jahre nach diesem anzusetzen ist. Zur Syntaxis und zwar
höchst wahrscheinlich zur ganzen und nicht nur zu den vier
ersten Büchern hat er einen Kommentar (Scholion) geschrieben,
von dem ein Teil, der sich auf das 5. und 6. Buch bezieht, in
der an Schätzen reichen Laurentiana zu Florenz gefunden und
eine Einleitung, welche die Dimensionen der Erde, Umfang und
Inhalt behandelt und eine Definition der Astronomie gibt im
Vaticanus 184. Hultsch macht es im hohen Grade wahrscheinlich,
dass der Ptolemaios-Kommentar des von nur öfter erwähnten
Theon von Alexandrien, etwa 100 Jahre später, wesentlich aus
dem des Pappos geschöpft sei.

Pappos hat auch Kommentare zu den Daten und den
Elementen des Euklid geschrieben, von denen Fragmente bei
Eutokios und Proklos erhalten sind, und die auch von Marinos
aus Neapolis (Sichem in Palästina), einem Schüler und
Nachfolger des Proklos im Rektorat der Akademie, dem wir die
Erhaltung von Euklids Daten verdanken, erwähnt werden. Ich
nenne hier Friedl. S. 249–50 den Beweis der Gleichheit der
Basiswinkel im gleichschenkligen Dreieck, weil der auf die Symmetrie
des gleichschenkligen Dreiecks begründete Beweis meist
Bolzano (Betrachtungen etc. p. 17 § 25) zugeschrieben wird,
der Quellenangaben noch nicht für erforderlich hielt. Der Beweis
bei Proklos zeigt allerdings, dass auch Pappos den leitenden
Grundsatz des Euklid, die dritte Dimension in der Planimetrie
zu vermeiden, nicht recht erfasst hat.

Pappos, Collectiones.

Erhalten ist uns, obwohl nirgends von den späteren hellenistischen
oder römischen Autoren erwähnt, sein Hauptwerk
die Synagoge (συναγωγή, nicht συναγωγαι) in 8 Büchern, von
denen das erste und ein grosser Teil des zweiten verloren ist.
Die Reste des zweiten Buches hat 1688 Wallis herausgegeben.
Unter dem Titel: Pappi Alexandrini mathematicae collectiones
hat Federico Commandino 1588 die Bücher 3–8 lateinisch
herausgegeben, wie alle Arbeiten dieses Mannes für ihre Zeit
ausgezeichnet. Die einzige Gesamtausgabe Griech. und Lat. hat
Fr. Hultsch 1876–78 geschaffen, sie ist geradezu vorbildlich
geworden, Cantor sagte in der Besprechung des letzten
Bandes (Cantor-Schlömilch 1873): Hultsch hat uns mit einer
klassischen Ausgabe eines klassischen Schriftstellers beschenkt.
An dem index graecitatis, der 125 enggedruckte Seiten umfasst,
hat er ein ganzes Jahr lang gearbeitet, nachdem er viele Jahre
auf die Collation der Codices verwandt hat und im Vaticanus
graecus 218 aus dem 12. Jahrh. den Archetyp sämtlicher anderen
festgestellt hatte. Rudio nennt den Index geradezu ein Lehrbuch
der griechischen mathematisch-technischen Sprache. Die Verdienste
des am 6. April 1906 verstorbenen Philologen um die Geschichte
der Mathematik hat F. Rudio, Eneström Ser. III, Bd. VIII
meisterlich geschildert, und in diesem Nachruf findet sich auch
eine Analyse der Synagoge (= Sammlung), welche an Klarheit nichts
zu wünschen übrig lässt, und die einfach abzuschreiben vielleicht
das zweckmässigste wäre. Trotz dessen halte ich es angezeigt,
was ich 1903 gesagt, hier zu wiederholen. Die Sammlung des
Pappos ist für uns die Hauptquelle der griechischen Geometrie,
sie zeigt, dass Pappos einerseits im höchsten Grade literarisch
gebildet war und vielleicht noch vor oder zur Zeit Caracallas
anzusetzen wäre, andererseits aber selbst ein produktiver Geometer
von hohem Range war, wie z. B. seine Quadrierung des
von der sphärischen Spirale abgeschnittenen Stück der Halbkugel
(Hultsch S. 682) und seine Lösung der Proprosition 43 des
IV. Buches zeigen. Insbesondere ist schon so ziemlich die ganze
Steinersche Geometrie, die Arbeiten Steiners über Isoperimetrie
eingeschlossen, in nuce bei Pappos zu finden, vor allem
der grundlegende Satz von der Constanz des anharmonischen Verhältnisses
und die vollständige Theorie der Involution. Die im
Altertum so viel umworbene Lehre von den Proportionen id est die
Auflösung der Gleichung ersten Grades hat er unter einem einzigen
einfachen Gesichtspunkt dargestellt. Er gibt den Inhalt
fast aller bedeutenden mathematischen Werke bis auf seine Zeit
mit grosser Gewissenhaftigkeit und unter Angabe der Namen
und hat uns so, wie wir ja gesehen haben, in Stand gesetzt, eine
ganze Anzahl verlorener Werke der Heroen entweder ganz oder
teilweise zu rekonstruieren. Ich nenne nur die Porismata und
die Topoi pros Epiphaneian des Euklid, das 8. Buch der Konika
und das Taktionsproblem des Apollonios, die Schrift des Zenodoros
über die Isoperimetrischen Figuren, die Archimedischen
halbregulären Körper etc. Höchst wichtig ist auch, dass wir
durch ihn in Stand gesetzt sind, die Arabischen Quellen auf
ihre Zuverlässigkeit zu prüfen, wobei sich die ersten islamitischen
Jahrhunderte als durchaus zuverlässig erwiesen haben, z. B. für
die Mechanik des Heron, die Wahlsätze des Archimedes. Dabei
begleitet er diese Schriften überall mit wertvollen eigenen
Bereicherungen. Im VI. Buch sehen wir, wie tief die Griechen
auch in die Theorie der krummen Flächen eingedrungen waren,
bei der stereometrischen Erzeugung der Quadratrix, die an Archytas
erinnert aber weit über ihn hinausgeht. Buch IV, Prop.
30 Hultsch p. 264 findet sich die Quadrierung der Spiralfläche,
worauf ich schon in einem Frankfurter Vortrag hingewiesen
habe.

Kugelspirale.

Wie man einsieht, dass in der Ebene eine Spirale erzeugt
(γινομένη ist durch existere nicht sinngemäss wiedergegeben)
wird wenn ein Punkt sich auf einem, einen Kreis beschreibenden
Strahl bewegt und in der Stereometrie [z. B. auf den Cylinder-
oder Kegelflächen ist unnötige Konjektur von H.] wenn ein Punkt
sich auf einer die Oberfläche beschreibenden Kante bewegt, so
lässt sich auch eine auf der Kugel sich ergebende Spirale begreifen,
beschrieben auf folgende Weise.

Auf einer Kugel gehöre zum Pol Θ der grösste Kreis ΚΛΜ
und von Θ aus soll der Viertelkreis eines Hauptkreises ΘΝΚ
beschrieben worden sein und der Kreis ΘΝΚ, um den ruhenden
[Punkt] Θ auf der Oberfläche [der Kugel] gedreht, möge in sich
selbst wieder zurückversetzt worden sein und irgend ein Punkt
auf demselben von Θ aus in Bewegung gesetzt, möge nach Κ
gelangt sein; er beschreibt nun auf der Oberfläche eine gewisse
Schneckenlinie wie es ΘΟΙΚ ist, und welchen Umfang eines
grössten Kreises man auch von Θ aus beschreiben möge, so hat
er zum Bogen ΚΔ das Verhältnis, welches ΘΔ [siehe Figur] zu
ΘΟ hat. Ich behaupte nun, dass wenn ausserhalb [nämlich als
Nebenfigur] der Quadrant ΔΒΓ eines Hauptkreises auf der Kugel
gelegt wird um das Zentrum Δ und [die Sehne] ΓΔ gezogen
wird, so geht daraus hervor [der Satz]: wie die Halbkugel [sich]
zu [dem] zwischen der Spirale ΘΟΙΚ und dem Bogen ΚΝΘ
abgeschnittenen [Stück der Kugel]fläche [verhält], so der Sektor
ΑΒΓΔ zu dem Segment ΑΒΓ.


[image: ]


Pappos'sche Aufgabe.

Der Beweis, dass die Fläche (2π - 4)r2 ist, kann mit
Integralrechnung ohne weiteres geführt werden, aber der Beweis
des Pappos, obwohl an Archimedes gebildet, ist doch ein
beredtes Zeugnis für seine Veranlagung. Das IV. Buch und die
im VII. Buch gegebene »Guldinsche« Regel: das Volumen
des Rotationskörpers ist gleich dem Produkt der Meridianfläche
in den Weg ihres Schwerpunktes zeigt uns, dass die Griechen
in der Theorie der krummen Oberfläche ungefähr so weit gekommen
sind, wie wir durch Euler und Gauss; vermutlich infolge
verlorener Werke insbesondere von Archimedes und Apollonios
(περι κοχλιου). Ebenfalls im VII. Buch, dem bedeutsamsten
für die Wertung des Pappos als Geometer, löst er die sogen.
Castillonsche Aufgabe, ein Dreieck zu konstruieren, dessen
Seiten durch je einen festen Punkt gehen und das einem gegebenen
Kreise einbeschrieben ist, die später von Giordano
da Ottajano auf ein beliebiges n-Eck erweitert wurde, in dem
speziellen Falle, dass die drei Punkte auf einer Geraden liegen.
Hier im VII. Buch kommt er bei Besprechung des Ortes zu
drei und vier Geraden (Apollonios) auf die noch heute nach Pappos
benannte Aufgabe: wenn eine Anzahl Geraden gegeben
sind, den Ort des Punktes zu bestimmen der so beschaffen ist,
dass die von ihm nach den Geraden unter gegebenen Winkeln
gezogenen Strecken in zwei Gruppen eingeteilt werden können,
so dass die Produkte der Gruppen ev. mit Wiederholung oder
mit gegebenen Hilfsfaktoren, zu einander ein bestimmtes Verhältnis
haben. Dabei ist die Bemerkung wesentlich, dass wenn
die Zahl der Linien 6 übersteigt, eins oder beide Produkte
keinen geometrischen Sinn haben, aber »οι βραχύ προ ημών«,
die kurz vor ihm lebenden Mathematiker, interpretierten ihn.
Die Aufgabe wird dann für beliebig viele Geraden von Pappos
völlig als geometrisch klare aufgestellt. Und nun fügt er hinzu:
weil er sich (der ungenauen Arbeiten) seiner Vorgänger schäme
und selbst sehr viel Wertvolleres und Nützliches bewiesen habe,
und um zu zeigen, dass wenn er dieses von sich »ausposaune«
(φθεγξάμενος) er kein leerer Prahler sei, gibt er die »Guldinsche
Regel«. Die Buchstabenrechnung im Rest des zweiten
Buches ist schon bei Apollonios erwähnt; wir können den Eindruck
der Synagoge des Pappos dahin zusammenfassen, dass
wir jedenfalls in der Geometrie nicht wesentlich über die
Griechen hinausgelangt sind, selbst die Konstruktionen mit einer
Zirkelöffnung, die sogen. Mascheroni-Konstruktionen finden
sich bei Pappos.

Niedergang der Hellenischen Kultur.

Mit Pappos und Diophant endet die Entwicklung der
Hellenischen Mathematik jäh und in den folgenden Jahrhunderten
sind es nur einige wenige Kommentatoren, deren ich schon im
Laufe der Vorlesung wiederholt gedacht habe, welche noch ein
Verständnis für die Leistungen der Vorfahren besassen und übermittelten.
Da war aus dem 4. Jahrh. Theon von Alexandrien
und seine Tochter Hypatia zu nennen, aus dem fünften
Proklos, dessen produktive Befähigung nach dem Beweis des
Parallelenaxioms und der wirren Kosmologie in keinem günstigen
Lichte erscheint. Im 6. Jahrh. sammelte sich um den Baumeister
der Sophienkirche in Konstantinopel Isidoros von
Milet eine Schar eifriger Freunde der Mathematik, aus der
Eutokios von Askalon, der Kommentator des Archimedes
und Apollonios auch als Mathematiker hervorragt. Ebenfalls im
6. Jahrh. lebte Simplikios, der wichtigste Kommentator des
Aristoteles, dessen wir bei den Lunulae Hippocratis gedachten.
Er gehörte zu den Lehrern der Akademie Athen, welche mit
dem Rektor Damaskios nach Persien zu Kosroë wanderten
und Euklid zu den Persern und damit zu den Arabern brachten.
Nicht unbedeutende Spuren einer Eukliderklärung des Simplikios
hat uns Al-Neirizi aufbewahrt. Von da ab sank das
Hellenentum rapide; hatten schon vom 4. Jahrhundert ab Christentum,
Völkerwanderung, das im Gegensatz zu dem auf freie Individualität
der Gebildeten gegründeten Hellenismus, mit einen
starken Tropfen demokratischen Öles gesalbte Cäsarentum höchst
ungünstig eingewirkt, so wurden von nun ab die Hellenen in
Asien geistig von den Moslimen und in Europa geistig und
körperlich von den Slaven aufgerieben. Aber meine Aufgabe
ist es nicht den Untergang der Götter Griechenlands zu schildern.

Römer.

Ich müsste mich nun zu den Römern wenden, aber Rom
hat eine Kultur im hellenischen Sinne nie besessen. Ihre Verdienste
um die praktischen Wissenschaften, um das bürgerliche
Recht und das Verwaltungsrecht, sind gewiss nicht zu unterschätzen.
Ist doch das Napoleonische Préfet und Souspréfet
noch heute nichts anderes als der römische Prätor und Proprätor.
Als Wegebauer haben die Römer ihresgleichen nicht gehabt,
und gross stehen sie in Kriegs-Kunst und -Wissenschaft da. Aber
auf geistigem Gebiet besteht ihr Verdienst darin den konzentrierten
griechischen Geistesextrakt so verwässert zu haben, dass
Germanen und Kelten ihn in dieser Form vertragen und assimilieren
konnten, und so in jener grossen Epoche, die wir Renaissance
nennen, für das wirkliche Hellenentum empfänglich
wurden.

Das einzige Gebiet der Mathematik, auf dem die Römer
eine gewisse, wenn auch stark von Ägypten beeinflusste Selbständigkeit
zeigten, war die Feldmesskunst, aber die römischen
Agrimensoren oder wie sie nach ihrem ziemlich rohen Massinstrument
hiessen, die Gromatiker hat M. Cantor in seinen
Agrimensoren und daraus in seinen Vorlesungen erschöpfend
behandelt.

Schluss.

Ich ziehe es vor, hier am Schluss noch einmal auszusprechen,
dass über die Hellenen hinaus nur der eine Galilei
einen wahrhaft weittragenden neuen Gedanken in die mathematische
und philosophische Erkenntnis der Natur hineingetragen
hat, als er durch schärfere Erfassung des Kontinuitätsproblems
zur Geschwindigkeit die Beschleunigung, zur Statik die Dynamik
hinzufügte.

Zur Stütze meiner Ansicht zitiere ich aus dem Briefe
R. Baltzers an F. Hultsch (Hultsch Pap. p. 1231–32) die
Stelle: »Sie werden staunen über diese Leistung der Griechen:
ich bin auch nicht wenig erstaunt, als ich diese Wahrnehmung
machte, um so mehr als dies wirkliche »analytische« Geometrie
ist. Aber die Griechen dürfen dieselbe doch nicht gehabt
haben, sonst hätte Descartes die Erfindung der analytischen
Geometrie nicht machen können!«

(Heute nach Auffindung des Ephodion kann man diesen
Satz noch einmal hinschreiben, und statt »analytische Geometrie«
Differentialrechnung setzen und für »Descartes« Newton
oder wen man sonst will.)

Und damit m. H. glaube ich meine Aufgabe gelöst zu
haben.





Nachwort.

Um die starke Betonung der Hellenischen Philosophie zu
motivieren, möchte ich hier nachträglich noch den folgenden
Eröffnungsvortrag hinzufügen.

Meine Herren! Wenn ich Hellenische Philosophie und
Mathematik gewissermassen in einen Begriff zusammengezogen
habe, analog dem Mittelalterlichen Musica et Arithmetica, so
rechtfertigt sich dies dadurch, dass gerade in der schöpferischen
Periode der griechischen Philosophie und Mathematik, von Thales
an bis Aristoteles eingeschlossen, die beiden Wissenschaften
nicht getrennt werden können und grade für die Elementare
Mathematik, — ich möchte sie die bildende Mathematik
nennen — meines Erachtens nach bis auf den heutigen Tag
nicht getrennt werden dürfen.

Wenn ich nun systematischer Philosoph wäre, so müsste
ich damit beginnen Ihnen des längeren und breiteren auseinanderzusetzen,
was Philosophie ist, aber m. H., in Scheffels Ekkehard
sagt der Hunnenführer auf die Frage was Philosophie sei: es
ist auf hunnisch schwer zu erklären. So will auch ich mich
kurz fassen und nur sagen, dass ich in der Philosophie die
Methode sehe die Welt der äusseren und inneren Erfahrung in
ihrer Notwendigkeit zu begreifen, oder wie Spinoza sagt,
diese Welt zu erfassen sub specie aeterni. H. Cohen bezeichnet
in seiner grossartigen Ethik des reinen Willens von
1901, welche in 5 Jahren die zweite Auflage erlebt hat, die
Aufgabe der Philosophie dahin: die Wissenschaft selbst und die
Kultur überhaupt zum Verständnis ihrer Voraussetzung zu
bringen. Dabei ist unter Kultur allerdings etwas anderes zu
verstehen als die »Bezwingung der rohen Energie der Natur für
die Nutzbarmachung unserer Kräfte«. Kultur ist viel mehr; alle
drahtlose Telegraphie, Röntgenstrahlen und Luftballons, geben
noch keine Gesittung, welche im wesentlichen in der Freimachung
der ethischen Werte besteht, darin, dass im einzelnen, und gerade
über je mehr Kräfte er verfügt um so stärker, das Bewusstsein
seiner Verantwortlichkeit der Allgemeinheit gegenüber, gegenüber
dem Staate und der Menschheit geweckt und ausgebildet
wird.

Der von mir betonte Gesichtspunkt der Notwendigkeit, das
Streben nach zwingender Folgerichtigkeit, ist es gerade was
Mathematik und Philosophie verbindet, und von Anfang bis
Ende die Mathematik zum Hauptgegenstand philosophischer Betrachtung
gemacht hat, wenigstens soweit es sich um den ältesten
ihrer Hauptzweige, die Erkenntnistheorie handelt. Erst viel
später hat sich die Methode, das heisst die Zusammenfassung
grosser Gruppen von Erkenntnissen unter einen Gesichtspunkt,
den Trieben und Gesetzen des menschlichen Handelns zugewandt,
es musste erst die Theorie der Unsittlichkeit, wie sie von den
Sophisten ausgebildet war, praktisch in dem Regiment der 30
Tyrannen und theoretisch durch Sokrates zerstört werden, es
musste und zwar zumeist bei den Römern eine juristische Wissenschaft
erwachsen, ehe eine systematische Philosophische Ethik,
insbesondere bei den Stoikern möglich wurde. Freilich findet
sich eine wissenschaftliche Behandlung der Ethik, die sich aber
nur auf einzelne Fragen, wie Tugend, Gerechtigkeit, Freundschaft
bezieht, schon bei Platon und nicht minder bei Aristoteles
und vor beiden schon bei Demokrit. Was uns von den sogenannten
7 Weisen — es sind ihrer beiläufig gesagt, wenn man
nachzählt 22 — überliefert ist, sind meistens sprichwörtliche
oder besser »geflügelte« Worte, welche sich auf vernunftgemässes
praktisches Handeln beziehen, wie das bekannte des Chilon oder
Solon »μηδέν άγαν, Alles mit Mass«; und »Ηρεμια χρω, Nutze die
Zeit;« das Delphische »γνωθι σαυτον, Erkenne dich selbst.« »Mit
der Notwendigkeit kämpfen auch die Götter vergebens.« (Schiller
hat die Anagke durch die »Dummheit« ersetzt, die ja auch
Zwangsvorstellungen liefert). Periander und Hesiod haben beide
den Spruch geliefert: das Halbe ist mehr als das Ganze, was
besonders für Festreden zu beherzigen wäre. Aber auch die
grossen Dichter der Hellenen wie Homer und besonders Hesiod
erkannten es an, dass der Mensch zum Unterschied vom Tier
sittlichen Gesetzen untertan sei. Ich zitiere nach der Übersetzung
von F. Blass aus Hesiod die Stelle:


Also hat ja den Menschen bestimmt der Kronide die Satzung:
Zwar den Fischen und Tieren des Felds und geflügelten Vögeln
Setzt er einander zu fressen, denn Recht ist nicht unter ihnen.
Aber den Menschen verlieh er das Recht.


Der dritte Zweig der Philosophie ist ganz modern, die
Philosophie der Kunst, welche die allgemeinen und notwendigen
Gesetze des Ästhetisch-Wirksamen aufzustellen hat. Die Poëtik
des Aristoteles ist eigentlich mehr eine Technologie für den
Dichter, der Laokoon Lessings legt praktisch den Unterschied
zwischen der bildenden und beschreibenden Kunst fest. Erst
bei Kant, Schiller, der gerade hier seine selbständige Stellung
als Philosoph, Vischer und vor allem bei Schopenhauer haben
wir eine reine Ästhetik.

Hängen Mathematik und Philosophie in und durch den
Trieb ihren Gegenstand unter dem Gesichtspunkt der Notwendigkeit
zu fassen, also so recht in der Wurzel zusammen, so
sehen wir beide in ihren Anfängen mit der Theologie auf das
innigste verwachsen. Bei den Indern ist wie im europäischen
Mittelalter, die Philosophie aus dieser Verbindung eigentlich nie
gelöst worden, so tiefsinnig auch die philosophischen Gedanken
gerade der indischen Theologen sind, da man den Buddhismus
in seiner reinen Form eigentlich geradezu als ein philosophisches
System bezeichnen könnte. Der Druck, den das Unendliche auf
das Endliche ausübt, die Übermacht der kosmischen Erscheinungen,
denen der Mensch hilflos, machtlos, gefesselt, religatus
gegenübersteht, erzeugen das religere, die ehrfurchtsvolle Achtung,
die Religion, und die Welt bevölkert sich mit Personifikationen
der Naturkräfte, wie denn Zeus, der Nationalgott der
Hellenen, wie ursprünglich aller Arier, die Personifikation des
Tageslichtes ist. Bei den rohen Naturvölkern wie z. B. auch
ursprünglich bei den Ägyptern entwickelt sich der Fetischdienst,
dann bei den begabteren eine Mythologie und im Laufe der
Zeit eine Theologie, welche nichts anders ist als eine untrennbare
Verbindung der Religion mit der Philosophie. Ich wage zu
sagen, dass die Religion bis auf den heutigen Tag die einzige
Form ist, in der die ethischen Errungenschaften der Philosophie
dem Volke nutzbar gemacht werden können, von den 10 Geboten
der Israeliten, dem tat twam asi, dieses [Andere] bist
du, der Inder, bis zu dem »Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst« des Christentums. Und auch für die Mathematik, die
angewandte wie die reine, ist der mit der Ausbildung der Theologie
sich entwickelnde Gottesdienst von höchster Bedeutung
gewesen, Kultus und Kultur sind nicht nur wortverwandt. Der
Dienst der die Welt regierenden Gottheit, die Formen in denen
der Mensch seine Unterwerfung unter die Götter zum Ausdruck
bringt, ihre Gunst zu erringen, ihren Zorn abzuwenden sucht,
Opfer und Gebet, sind hervorgerufen durch die unbewusste Erkenntnis,
dass der einzelne und wäre er der König der Allheit
untersteht, und in eben dieser Erkenntnis sahen wir das Wesen
des Sittlichen. Der Tempel der Gottheit muss orientiert werden,
das Eigentum das sie schützt, wenn es im Schweisse des Angesichts
erworben (Gesetze des Manu), muss abgegrenzt, vermessen
werden. Die Astronomie der Babylonier steht in engster Beziehung
zur religiösen Verehrung der Gestirne, die wichtigen
Probleme der Flächenmessung und Vervielfältigung und der
Würfelverdoppelung knüpfen bei Indern und Griechen unmittelbar
an das Opfer an, ebenso wie das arithmetische Problem der
Zahlenzerlegung in Quadrate ein uralt chaldäisches ist, das mit
der Zahlenmystik, selbst ein Ausfluss astrologischen Kultus, gesetzt
ist.

Eine weitere Verbindung zwischen Philosophie, Mathematik
und Theologie besteht in ihrer gemeinsamen Beziehung zu Poesie
und Kunst. Die älteste Poesie ist die religiöse, die Veden, die
Edda, die Hymnen Homers, die Psalmen der Hebräer. Andrerseits
haben Homer und Hesiod den Griechen zwar nicht ihre
Götter aber doch ihren Olymp gegeben. Und an die religiösen
Gedichte knüpfen die Lehrgedichte der Philosophen an, die
schwungvolle Einleitung des Parmenideischen Lehrgedichts ist die
Quelle von Goethes Zueignung. Ein grosser Dichter ist ohne
eine grosse einheitliche Weltanschauung überhaupt nicht denkbar,
und wie es Dichter gab welche Philosophen waren, ich
nenne Schiller und Shakespeare, hat es auch Philosophen gegeben,
welche Dichter waren, wie Platon und Schopenhauer.

Ihrerseits steht auch die Mathematik, die reine wie die
angewandte, in ganz direkter Beziehung zur dichterischen Phantasie
und zur ästhetischen Schönheit. Ich sehe ganz von der
grossen Bedeutung ab, welche Symmetrie und Eleganz für die
Gebilde der Algebra und Geometrie haben, sondern verweise
auf die Rolle, welche die schöpferische Phantasie für die Produktion
der grossen Mathematiker gehabt und bemerke dass Perspektive
und darstellende Geometrie von Künstlern wie Alberti,
Leonardo, Dürer, für die Kunst geschaffen sind. Ich erinnere
auch an Schiaparellis Ausspruch: Das Grundprinzip aller
Astronomischen Systeme von Pythagoras bis Kopernikus ist die
Überzeugung von der Schönheit und Einfachheit des Kosmos
gewesen.

Und in der einzig dastehenden Befähigung für das Schöne
liegt der Grund, warum gerade die Hellenische Philosophie und
Mathematik der Träger der Bildung gewesen ist und sein wird.
Wie die Hellenen politisch besiegt, das Barbarentum der Römer
niedergezwungen, so hat in der Renaissance das erneute Hervorsprudeln
der hellenischen Quellen das Mittelalter hinweggespült,
und drei Jahrhunderte später ist es wieder das Hellenentum gewesen,
welches verbunden mit dem tiefen sittlichen Ernst der
Germanen im Neuhumanismus die seichte Periode, welche wir Aufklärungszeit
nennen, überwunden hat, und ohne dass Kant und
Goethe nicht zu verstehen sind. Denn auch die Schönheit der
Wahrheit ist weder vorher noch nachher, je so tief empfunden
worden, wie von dem Volke, für das das καλον καγαθον καλεθες,
das Schöne, Gute, Wahre, ein einziger Begriff gewesen. Gerade
in der Jetztzeit, in der die sich häufenden Entdeckungen auf
physikalischem und chemischem Gebiete die Macht des Menschen
und sein Selbstbewusstsein ins Ungemessene steigernd, eine rohe
Anbetung des materiellen Genusses grossgezogen haben, da hat
sich wieder der Hellenische Geist mächtig erhoben, der mit
Platon, Aristoteles, Lessing das Streben nach der Wahrheit um
der Wahrheit willen als das höchste als das befriedigendste Gut
empfindet.

M. H.! Das Gesetz der Kontinuität, wie es nicht nur die
griechische sondern jede Wissenschaft beherrscht, gilt auch für
die Hellenische Kultur. Von Anfang an durch die grosse
Küstenentwicklung und die vielen Häfen ihres Landes auf
das völkerverbindende Meer hingewiesen, haben sie regsamsten
Geistes von den Ägyptern und durch Vermittlung der Phönizier
von den Babyloniern gelernt und den Einfluss des Orients
auf allen Gebieten des Wissens und der Kunst erlitten, aber
ebenso sicher ist es, dass sie diese Einflüsse von Anfang an
selbständig verarbeiteten, »dass sie,« um mit Ostwald zu reden,
»diese fremden Kulturen nicht kopierten«, wohl aber verwerteten.
Insbesondere gilt diese Selbständigkeit für die Hellenische Philosophie
und Mathematik. Die Philosophie anfänglich auf Naturerklärung
gerichtet, nimmt schon mit Anaximander scharf
den Weg zur Naturerkenntnis, die bei Demokrit ihren Höhepunkt
erreicht, um mit Platon und Aristoteles die Erkenntnistheorie
und Wissenschaftslehre überhaupt zu bemeistern.
Aus Ägypten und Babylonien haben wir bisher keine Spur davon
gefunden, dass der Menschengeist selbständig der Natur
gegenübergetreten, die Semiten begnügen sich ihrer eminent
religiösen Veranlagung nach mit der Tatsache: »Im Anfang
schuf Gott Himmel und Erde.« In Betracht könnten nur die
Inder kommen, besonders die Vaisesikaphilosophie; aber m. E.
liegt die Sache gerade umgekehrt, und sowohl der Atomismus
derselben als z. B. die Einführung des Äther als fünftes Element,
das die Schallwellen fortlenkt, sind Hellenischem Einfluss
zuzuschreiben.

Die wichtigste Quelle für die Geschichte der Hellenischen
Philosophie ist das erste Buch der Metaphysik des Aristoteles
und für Mathematik der Kommentar des Proklos, besonders das
sogenannte Mathematikerverzeichnis. Beide beginnen mit Thales
dem Milesier, so beginnt denn die Geschichte der Philosophie
wie der Mathematik mit Thales dem Jonier.

Ergänzung zur Lehre der Pythagoreer.

Da mir bis vor kurzen die gründliche Dissertation von
W. Bauer, der ältere Pythagoreismus, Bern 1897, entgangen
war, so sehe ich mich veranlasst, den Abschnitt über die Pythagoreer
zu ergänzen. Zu diesem Zwecke muss ich etwas näher
auf Anaximander den Jonischen »Physiologen« eingehen,
sowie auf die Orphiker. Anaximander hat sicher eine Schrift
peri physeos geschrieben, welche noch dem Theophrast vorlag.
Ob er sein Apeiron als Stoff oder als Kraft gedacht hat oder
was das wahrscheinlichste, als beides zugleich, ist zweifelhaft.
In der sehr merkwürdigen Stelle Aristoteles Phys. 14. 203b 6
(Diels Frag. S. 14) werden fünf Quellen seines Unendlichkeitsbegriffs
angegeben: die Zeit, die Auflösung des Continuums, der
Fortgang in der Begrenzung des Begrenzten (die Compositio
continui), die Zahl, der Raum (»das ausserhalb des Himmels«).
Nicht minder interessant ist die Stelle bei Simplicius (Diels 13
oben): Anaximander nennt das Unendliche Prinzip und
Element der Dinge. Nicht das Wasser oder ein anderes der
sogenannten (vier) Elemente, sondern ein anderes Wesen, das
Apeiron, sei das Prinzip, aus dem alles entstanden sei, die
Welten und ihre Ordnungen. Woraus aber den Dingen
die Entstehung stammt, eben dahin geht auch ihr Untergang
nach Notwendigkeit; denn sie zahlen einander Strafe
und Busse der Zeitfolge gemäss. In diesem Satz ist a) die
Unveränderlichkeit des Unendlichen dem Endlichen gegenüber
ausgesprochen, b) in dem Nebeneinanderstellen von Prinzip und
Element, arche und stoicheion, wird gesagt, dass etwas vom Unendlichen
Bestandteil der Dinge sei und c) in dem letzten Satz,
der bei Diels gesperrt gedruckt ist, liegt eine Ahnung von dem
Gesetz der Erhaltung der Energie. Jedes Entstehende entsteht
auf Kosten anderer und büsst dafür durch seinen Untergang.

Wie aus dem Urstoff, dem Unendlichen, die vier Elemente
hervorgegangen, darüber fehlen bestimmte Angaben. Nach Aristoteles
und Theophrast scheint das Apeiron qualitätslos gedacht
und die Elemente sind durch Bewegung ausgeschieden. Zuerst
trennten sich das Warme und Kalte, wie etwa Glas- und Harz-Elektrizität
durch Reibung. Zum Unterschiede von Thales hat
Anaximander den ernsthaften Versuch gemacht den Kosmos und
die Naturerscheinungen wissenschaftlich zu erklären, dabei bekunden
die Angaben, dass er die Schiefe der Ekliptik gekannt habe und
die Gestirne als Götter betrachtet, Babylonischen Einfluss. —
Die Erde selbst dachte er sich in Form eines Cylinders, dessen
Höhe 1/3 des Durchmessers, im Mittelpunkte des Kosmos ruhend,
vermutlich infolge einer Ahnung der sich gegenseitig aufhebenden
Wirkungen, denn der Kosmos ist bei ihm vielleicht zuerst
als Kugel gedacht. Geworden ist die Erde infolge der fortgesetzten
Austrocknung durch das umgebende Feuer, insbesondere
die Sonne, weshalb auch die Meere allmählich austrocknen.
(Aristoteles Meteorol. II, 1, 353b 6). Aus dem Urschlamm sind
dann durch die belebende Wirkung der Sonne die Organismen
entstanden, und hier ist also diese Wandlung der Sonnenenergie
zuerst verwertet. Mit das interessanteste ist, dass, wie Zeller
zuerst hervorgehoben, Anaximander als Vorläufer Darwins angesehen
werden kann. Er wies darauf hin, dass ein so hilfloses
Wesen wie das Menschenkind sofort hätte zugrunde gehen
müssen und so meinte er, dass die Menschen sich aus alligatorähnlichen
Tieren entwickelt hätten (was ja so manchen Zug in der
Menschennatur erklären würde) bis ihre Entwicklung soweit gediehen,
dass sie ihre Panzer abwerfen und am Lande leben konnten.

Aristoteles erwähnt in der historischen Übersicht in der
Metaphysik den grössten der Physiologen nicht, sein Apeiron
passt eben in keine der vier Archai des Kapitel III, obwohl das
Wort von ihm herrührt, aber der ausserordentliche Fortschritt
gegen Thales ist dem Aristoteles nicht entgangen. Die grossen
Probleme der Materie und der Substanz sind hier in voller
Deutlichkeit erfasst, um nie wieder aus der Philosophie zu verschwinden,
und in seinem Apeiron ist noch vor den Pythagoreern
der Versuch gemacht vom unmittelbar gegebenen Stoff
zu abstrahieren und ihn durch eine gedankliche Hypothese zu
ersetzen. Das Apeiron des Anaximander ist eine der Quellen
der Pythagoreischen Kosmogonie. Nicht minder wichtig ist die
eigentümliche theologisch-poetische Bewegung welche man als
Orphische bezeichnet, für deren Verständnis ich Erwin
Rohdes klassischer »Psyche« (1894) den meisten Dank schulde.
Das Jahrhundert von 620 etwa bis 520 kann man als die
griechische Sturm- und Drangperiode bezeichnen. Neben jonischen
Denkern ein nicht minder stürmischer Drang nach religiöser
Vertiefung. Die eleusynischen Mysterien, deren Inhalt
der Unsterblichkeitsgedanke oder richtiger das Fortleben der
Seele nach dem Tode bildete, gewannen zahlreiche Teilnehmer aus
dem ganzen Hellas und es entwickelte sich eine philosophisch-theologische
Spekulation welche zu einem abgeschlosseneren systematischeren
Kultus führte, als ihn die vielfach lokalisierte Volksreligion
darbot, eben die Orphik.



Die Orphiker, nach dem durch die Sage von Orpheus
in der Unterwelt bekannten Thrakischen Sänger benannt, verehrten
auch Thrakiens Gott den Bakchos oder Dionysos. Das
älteste Zeugnis über sie gibt Herodot (2, 81) der die Übereinstimmung
ägyptischer Priester-Vorschriften mit den »orphischen
und bakchischen« Geheimdiensten hervorhebt, die in Wahrheit
ägyptisch und pythagoreisch seien, d. h. nach ägyptischem Vorbilde
von Pythagoras eingeführt seien, etwa um die Mitte des
6. Jahrhunderts. Orphische Gemeinden bildeten sich in Griechenland
und Gross-Griechenland (Unteritalien) mit ganz festen heiligen
Schriften und festem Kult. Rohde sagt: »Die Verbindung
von Religion und einer halbphilosophischen Spekulation
war eine kennzeichnende Eigentümlichkeit der Orphiker und
ihrer Schriftsteller,« von denen ich als den wichtigsten Pherekydes
von der Insel Syros erwähne, bekannt durch seine Theologia,
einem Seitenstück zu der Hesiod Theogonie. Die ganze
Lehre trägt einen allegorischen Charakter, ich erwähne nur den
Abschluss.

Am Ende der sich in Geschlechterfolge entwickelnden
Götterreihe steht der Sohn des Zeus und der Persephone, Dionysos,
der als Unterweltgott Zagreus genannt ist. Der Name bedeutet
»starker Jäger«, — das ζα ist eine Nebenform von δια
welches in der Komposition gleich dem lateinischen per die Bedeutung
des Simplex tunlichst verstärkt — und bezieht sich auf
den Tod, den Hades. Dem Zagreus hat Zeus (Zas) schon als
Kind die Herrschaft über die Welt anvertraut, ihn überfallen
die Feinde des Zeus und der sittlichen Ordnung, die Titanen
und nach heftigen Kampfe wird er zerrissen. Nur das Herz
rettet Athene, überbringt es dem Zeus, der es verschlingt.
Aus ihm entspringt der neue Dionysos, des Zeus und der Semele
Sohn, in dem Zagreus wieder auflebt. Die Titanen stellen die
Urkraft der Bösen dar, sie zerrissen den Einen in viele Teile,
durch Frevel breitet sich das Eine, die Gottheit, in die Vielheit
der Dinge dieser Welt aus (Anaximander!). Aber die
Gottheit entsteht wieder als Einheit im Dionysos. Zeus zerschmettert
die Titanen durch seinen Blitzstrahl, aus ihrer Asche
entsteht das Geschlecht der Menschen, die also ihrem Ursprung
nach eine Spottgeburt von Dreck und Feuer sind, von Gutem
aus Zagreus, von Bösem aus dem Titanischen Elemente. Damit
ist dem Menschen sein Weg vorgezeichnet, er soll sich von
dem titanischen Elemente befreien und zurückkehren zu Gott
von dem ein Teil in ihm lebendig ist. Oder was dasselbe, der
Mensch soll sich frei machen von den Banden des Körpers in
dem die Seele gefesselt ist wie in einem Kerker. Aber der
Weg ist lang, der Tod trennt zwar Seele und Körper, aber die
Seele, die beim Austritt aus ihrem Leibe frei in der Luft
schwebt, wird in einen neuen Körper eingeatmet und so durchwandelt
sie den weiten Kreis der Notwendigkeit. Ja sie kann
sogar wie ein periodischer Dezimalbruch immer dieselben
Zustände in derselben Reihenfolge durchlaufen. Nur eine
Hilfe gibt es, die Askese in der gänzlichen Versenkung in die
Gottheit.

Wie man sieht sind zeitlich und inhaltlich die indischen
buddhistischen Einflüsse unverkennbar. Pythagoras nun trat,
Rohde zufolge, dem ich völlig beipflichte, in die orphische Gemeinde
von Kroton, die er reformierte. Und zwar ist der Modus
der stets befolgte und einzig Erfolg verheissende, die Sitten,
Gebräuche, den Kult liess er unangetastet, die Dogmatik änderte
er; Askese, Seelenwanderung, ja Musik und Heilkunst übernahm
er von den Orphikern.

Die ursprüngliche Lehre selbst zu erkennen, wird dadurch
erschwert, dass wir den Pythagoreismus zuerst in der verhältnismässig
späten Darstellung des Philolaos besitzen. Philolaos
aber zeigt nicht nur den Einfluss des Anaximander und
zwar positiv im Apeiron und negativ in der Betonung der Einzigheit
des Kosmos, sondern auch den des Heraklit für die Rolle
die das Feuer im Kosmos, einem pythagoreischen Ausdruck,
spielt. Dass Heraklit in Unteritalien schon kurz nach 500 bekannt
war, ist ja erwiesen. Aber auch die vier Elemente des
Empedokles und Momente aus der Weltschöpfung des Anaxagoras
nahm Philolaos auf. Ob das formgebende Prinzip
oder der ordnende Nous von einem Zentralpunkt dynamisch
wirken, ist dasselbe. Allerdings lagen dem Aristoteles vermutlich
auch noch ältere Quellen als Philolaos vor. Was nun
die sehr dankenswerte Dissertation von W. Bauer (1897) betrifft,
so scheint mir die Argumentation etwas durch die vorgefasste
Meinung des Verfassers beeinflusst, der die Quellen
je nach dieser wertet, um z. B. gegen Zeller einen eignen pythagoreischen
Gott zu konstruieren, der dann von dem Nous des
Anaxagoras nicht wesentlich verschieden wäre. Von Aristoteles
nimmt er weg, Syrion und Stobaios legt er zu, das umfassende
Feuer ist keineswegs als ein zusammenfassendes gekennzeichnet,
periecho ist nicht synecho, und die »Lauterkeit der Elemente«
selbst bezieht sich nicht auf Materie und Form sondern auf die
vier Elemente selbst. Das umgebende Feuer erklärt sich einerseits
durch die Auszeichnung die Anfang und Ende besitzen
und »Anfang und Ende reichen einander die Hände«. Das von
der zentralen Hestia zur Erhaltung des Kosmos verbrauchte
Feuer wird von da aus ersetzt, durch den »Atemzug des Weltalls«.

Darin pflichte ich Herrn Bauer bei, dass die Betonung der
Gegensätze, die orphisch ist, vielleicht das ursprüngliche ist. Man
muss aber unterscheiden zwischen dem Apeiron, dem Peras und
dem Perainon, d. h. zwischen Stoff und Form und Formgebung
und das formgebende Prinzip, die Seele wie des Menschen so
der Welt, ist, wenn man das Wort brauchen will, der eigentliche
»Gott« der Pythagoreer, nämlich die Harmonie, welche die
Gegensätze zur Vereinigung zwang und darin erhält. Auch für
sie lagen orphische vielleicht auch Heraklitische Anregungen vor.

Von der Harmonie zur Zahlenlehre der Aristotelischen
Darstellung ist aber nur ein kleiner Sprung, denn wenn die
Ordinalzahl, wie ich an anderer Stelle gesagt habe, der major
domus der Zeit ist, so ist es die relative, die Verhältniszahl,
für die Harmonie, die eben nur in Verhältniszahlen zum Ausdruck
kommt. Die Erfindung des Monochords ist von diesem
Prinzip geleitet worden; jedes Kind, das an einer Saite klimpert,
weiss, dass die kürzere den helleren Ton gibt, aber nur wer den
Gedanken erfasst hat, dass die Harmonie in Zahlenverhältnissen
ihre Objektivierung finden muss, wird versuchen messend einfache
Verhältnisse herzustellen. So sind es die Pythagoreer, die sicher
noch vor Platon die Bedeutung der relativen Zahl erkannt haben,
und hier liegt vielleicht ihr grösstes Verdienst um die Mathematik.
Hiermit hängt auch die ihnen eigentümliche Auffassung
der Einheit zusammen, die keine Zahl ist, wie wir das ja noch
in den Rechenbüchern des 18. Jahrh. nach Chr. lesen können,
sondern eine Grösse, und ich weise hier auf den Zusammenhang
mit Galilei hin und auf die Stelle Aristoteles Metaph. XIII
6, 1080, 6, 16.

Zum Schluss noch ein paar Worte über das »Kenon,« das
Leere, der Pythagoreer, denn hier liegt die Grundlage für den
wichtigen Begriff des »μή ὄν« des Nichtseienden, das schliesslich
bei Demokrit und Platon geradezu positiven oder besser konstruktiven
Inhalt empfängt.

Dieses Leere scheint mir nichts anderes zu sein als eine
Vermischung von Zeit und Raum, die im »Kenon« zwar noch
ungeschieden, aber doch schon als Sonderungsprinzipien (principia
individuationis nach Schopenhauer) erkannt sind. Sie werden
aus dem Apeiron jenseits der zehnten Sphäre, der des umgebenden
Feuers, eingesogen um die im Kosmos zur ordnungsgemässen
Trennung und Bewegung der Sphären verbrauchte
Zeit und Raum zu ersetzen. Die Polemik des Parmenides
gegen das Nichtseiende ist also noch mehr gegen die Pythagoreer
als gegen Heraklit gerichtet, denn sie ist gegen Zeit und
Raum und Bewegung gerichtet. Aber dieses Kenon, dieses me
on ist dann von Demokrit aufgenommen, der in dem Leeren
der Pythagoreer, den Poren des Empedokles und den unzählig
vielen unendlich kleinen Elementen des Anaxagoras
die Bausteine fand, aus denen er mittelst der Differentiale der
Masse, des Raumes und der Bewegung, die unerschütterlichen
Grundlagen der physikalisch-chemischen oder richtiger der mathematischen
Naturbeschreibung geschaffen hat.





Autoren-Register

Die Römischen Zahlen bedeuten die Kapitel, Vorwort = V, Einleitung
= E, Nachwort = N. Namenfehler im Buche bitte nach dem Register
zu verbessern.


Aahmes(-Ames)-Jamesu I 27 Z 7, 16, 27; 33 Z 5, 7, 32; 43 Z 2, 26; 47 Z 5; 49 Z 6.

Abel N. H. II 73 Z 15, 23.

Abulphat v. Ispahan III 291 Z 12.

Abul Wafa III 358 Z 32.

Adrastos III 353 Z 3.

Ahmes s. Aahmes.

D'Alembert J. III 313 Z 15.

Alexander Polyhistor II 57 Z 11.

Allman G. J. III 172 Z 17.

Ammonios III 355 Z 8.

Anaxagoras III 170 Z 15 N 386 Z 3 12; 388 Z 1.

Anaximander III 124 Z 32 f; 125 Z 5, 27; 176 Z 24; 278 Z 2; N 380 Z 30; 381 Z 24; 382 Z 1, 22; 383 Z 3, 20; 384 Z 34; 385 Z 30.

Anaximenes III 176 Z 25.

Andron III 125 Z 27.

Anthiphon III 172 Z 1, 10; 175 Z 12, 18.

Antisthenes III 340 Z 6.

Apastamba III 139 Z 16; 145 Z 6; 147 Z 32; 148 Z 15; 149 Z 4, 24, 29; 150 Z 8, 14, 21; 151 Z 19; 153 Z 18; 154 Z 2; 155 Z 30; 156 Z 24.

Apollodoros III 123 Z 31.

Apollonios von Pergae III 209 Z 10, 15; 231 Z 11; 234 Z 30; 235 Z 14; 236 Z 31; 241 Z 27;  248 Z 19, 290-300; 301 Z 1; 306 Z 9; 311 Z 16; 315 Z 27, 30; 324 Z 24; 339 Z 10; 343 Z 5; 369 Z 4; 370 Z 28; 371 Z 21; 372 Z 6.

Apollonios von Thyana III 126 Z 3; 135 Z 23; 357 Z 8.

Apulejus III 124 Z 15; 348 Z 5 f.

Aratos III 311 Z 33.

Archimedes E X Z 9; XIV Z 21; XV Z 7; III S. 175 Z. 30; 181 Z 18, 20, 23; 182 Z 6; 202 Z 28; 210 Z 1; 211 Z 29; 213 Z 3; 229 Z 34; 230 Z 6; 231 Z 11, 233 Z 10; 234 Z 13; 236 Z 31; 241 Z 25, 30; 250 Z 9, 258–285; 290 Z 5; 291 Z 8; 292 Z 4; 294 Z 27; 297 Z 6, 15; 298 Z 23, 30; 299 Z 6; 300 Z 12; 301 Z 6; 302 Z 10; 303 Z 34; 304 Z 7; 308 Z 21; 309 Z 4; 311 Z 3, 11, 15; 312 Z 26; 315 Z 1, 22; 316 Z 12; 319 Z 18; 326 Z 2; 328 Z 7; 331 Z 27; 335 Z 33; 336 Z 13, 25, 31; 337 Z 9; 348 Z 33.

Archytas III 128 Z 4; 129 Z 7, 10; 137 Z 10; 184 Z 26; 185 Z 26; 191 Z 16; 194 Z 29; 195 Z 2; 197 Z 5, 24; 198 Z 5; 199 Z 29; 200 Z 3; 202 Z 1, 5; 208 Z 2, 11; 209 Z 29; 211 Z 24; 369 Z 14.

Aristaios III 292 Z 5, 16; 293 Z 34.

Aristarch (von Samos) III 218 Z 12; 279 Z 26; 280 Z 3; 284 Z 25; 311 Z 22.

Aristippos III 341 Z 22.

Ariston III 286 Z 4.

Aristoteles III 124 Z 18, 28; 125 Z 23, 30; 127 Z 33; 128 Z 7, 22; 129 Z 4; 130 Z 17; 131 Z 12; 132 Z 32; 134 Z 14; 136 Z 24; 141 Z 10; 167 Z 18; 169 Z 28; 170 Z 6, 27; 171 Z 24; 172 Z 3; 175 Z 17; 176 Z 9; 179 Z 5, 16, 24; 181 Z 1, 33; 186 Z 6; 188 Z 8; 190 Z 18; 199 Z 8; 204 Z 9; 213 Z 31, 214-228; 232 Z 13; 236 Z 30; 242 Z 26, 33; 247 Z 17, 20, 23; 249 Z 1; 250 Z 9; 253 Z 19; 255 Z 33; 258 Z 28; 286 Z 13; 315 Z 3; 320 Z 6; 331 Z 27; 340 Z 18; 342 Z 26; 346 Z 29; 352 Z 4; 355 Z 23; 372 Z 8. N 375 Z 9; 376 Z 29; 377 Z 19; 380 Z 15, 30; 381 Z 12, 29; 382 Z 17, 33; 383 Z 10, 14; 386 Z 12; 387 Z 15.

Aristoxenos III 233 Z 18.

Arkesilaos III 286 Z 4.

Arnauld A. III 245 Z 12.

Arrian II 71 Z 26.

Ast Fr. III 190 Z 20; 347 Z 21.

Athenodoros III 324 Z 18.

August E. F. III 240 Z 8.

Augustinus III 183 Z 3; 354 Z 29.

Autolykos III 232 Z 8;  300 Z 22; 338 Z 14.

Auwers Ar. II 103 Z 22.

Averroës III 222 Z 28.




Bachet G. III 359 Z 8; 360 Z 10; 365 Z 28.

Bacon III 324 Z 4.

Balsam H. III 291 Z 30.

Baltzer R. III 171 Z 8; 268 Z 10; 299 Z 8; 351 Z 16; 373 Z 18.

Baudhāyana III 139 Z 17; 148 Z 1; 149 Z 4; 150 Z 7, 20; 151 Z 5; 153 Z 14; 154 Z 20; 155 Z 20; 157 Z 18; 159 Z 26; 160 Z 15.

Barocci Fr. III 243 Z 34.

Barrow Ph. Soc. J. III 244 Z 16.

Bartels J. M. C. III 245 Z 4.

Bauer W. N 381 Z 21; 386 Z 7, 23.

Bayle P. III 169 Z 33.

Becker C. K. E XII Z 17.

Benfey Th. II 73 Z 27.

Berger Hg. III 285 Z 30.

Bergh T. III 352 Z 11.

Berkeley G. III 169 Z 9.

Bernardy Gtf. III 235 Z 2.

Bernhardy III 285 Z 29.

Bernoulli J. E XI Z 23.

Berossos II 57 Z 6; 71 Z 26; 97 Z 29; 116 Z 20.

Bertram H. III 274 Z 18.

Bertrand L. III 245 Z 13.

Bezold W. V VII Z 26; II 59 Z 13; 65 Z 25; 66 Z 14; 70 Z 3; 77 Z 7; 112 Z 4; 115 Z 25; 116 Z 25.

Birch S. I 26 Z 25.

Björnbo A. A. III 343 Z 23; 345 Z 28.

Blass Fr. III 185 Z 24; 192 Z 27; 211 Z 34. N 377 Z 11.

Boeckh A. II 90 Z 13; 91 Z 4; III 128 Z 2; 129 Z 11, 26; 132 Z 20, 27, 31; 133 Z 11, 22, 34; 134 Z 12, 22; 198 Z 16; 207 Z 27; 351 Z 1.

Boëtius III 240 Z 14; 348 Z 7 f; 350 Z 3; 352 Z 27.

Boll F. III 312 Z 30.

Bolyai J. III 159 Z 32; 245 Z 3.

Bolyai W. III 245 Z 2.

Bolzano B. E X Z 16; III 169 Z 20; 227 Z 15; 246 Z 18; 251 Z 5, 13; 367 Z 20.

Bonitz H. III 224 Z 12.

Bonola R. III 239 Z 15.

Borchardt L. I 3 Z 4; 4 Z 14; 6 Z 28; 26 Z 19; 27 Z 24, 30; 45 Z 9; 46 Z 10, 34; 49 Z 12; 50 Z 16; 51 Z 11, 30; 53 Z 17; II 61 Z 23, 26; 75 Z 12; 105 Z 1; 111 Z 22; 112 Z 34.

Borelli J. III 244 Z 29; 291 Z 16.

Botta E. II 74 Z 29; 75 Z 2; 99 Z 5.

Brandis J. II 91 Z 3; 93 Z 28; III 132 Z 16.

Bretschneider C. A. III 136 Z 30; 153 Z 9; 171 Z 26; 192 Z 13; 197 Z 7; 209 Z 12.

Brugsch H. K, I 48 Z 15.

Brunet de Presle III 204 Z 20.

Bruno G. III 343 Z 8.

Bryson III 175 Z 25.

Budge E. A. W. II 75 Z 10.

Bühler G. III 154 Z 16; 164 Z 34; 165 Z 5.

Bunte Brh. III 259 Z 11; 261 Z 17.

Bürk A. III 138 Z 14, 19, 22; 140 Z 2; 144 Z 28; 146 Z 7; 150 Z 34; 153 Z 33; 154 Z 20.

Burnell A. C. III 163 Z 24.




Campano G. III 240 Z 20; 244 Z 9; 256 Z 1.

Cantor G. III 169 Z 22, 26; 226 Z7; 227 Z 17.

Cantor M. E XII Z 33; I S. 26 Z 29; 27 Z 18; 33 Z 15; 36 Z 26, 28; 37 Z 32; 40 Z 12; 45 Z 33; 46 Z 7; 47 Z 20, 27; 48 Z 14; 49 Z 7; 50 Z 7; 51 Z 8; II 101 Z 20, 24, 33; 113 Z 2; III 123 Z 11; 137 Z 25, 32; 138 Z 25, 28; 139 Z 24; 140 Z 3 f; 144 Z 31; 145 Z 3; 151 Z 11; 185 Z 30; 212 Z 4; 237 Z 19; 238 Z 24; 241 Z 5; 243 Z 11; 300 Z 19, 22; 301 Z 21; 308 Z 20; 314 Z 20; 316 Z 13, 17; 318 Z 2, 14; 337 Z 21; 338 Z 24; 339 Z 27; 343 Z 14; 348 Z 24; 349 Z 2; 361 Z 4, 11; 366 Z 27; 368 Z 1; 373 Z 7.

Cardano H. III 171 Z 14.

Cassirer E. V Z 31; E X Z 31.

Castillon E. III 296 Z 31.

Cavalieri B. III 181 Z 26; 213 Z 6; 264 Z 21, 28, 34; 333 Z 11.

Censorinus II 116 Z 17.

Champollion J. F. I 18 Z 5, 6, 14; 19 Z 15, 22; 20 Z 1, 10; 21 Z 14.

Chapelle W. III 342 Z 19.

Chasles M. III 234 Z 16; 235 Z 7; 344 Z 15.

Christoffel Br. E XII Z 4.

Chrysippos III 340 Z 23; 341 Z 1; 342 Z 5.

Cicero III 199 Z 10; 207 Z 31; 258 Z 34; 259 Z 10; 263 Z 20; 270 Anm. 1; 340 Z 32; 341 Z 6, 13.

Clairaut A. C. III 245 Z 12, 19.

Clausen Th. III 174 Z 18.

Clavius Ch. III 171 Z 15; 241 Z 2; 244 Z 13, 27; 245 Z 5, 11; 255 Z 34; 256 Z 2.

Clemens Alexandrinus I 18 Z 16.

Cohen H. III 182 Z 24; 184 Z 13; 188 Z 14; 221 Z 1; 227 Z 28; 228 Z 1. N 375 Z 22.

Commandino F. III 241 Z 1; 244 Z 13, 20; 266 Z 6; 291 Z 7; 367 Z 32.

Copernicus N. III 205 Z 31.

Cros G. II 61 Z 34; 64 Z 28; 118 Z 10.

Curtius T. III 278 Z 16.

Curtze M. III 318 Z 14, 30; 333 Z 27.

Cusanus N. III 226 Z 10.


Darwin G. III 215 Z 18. N 383 Z 3.

Dasypodius K. III 245 Z 32.

Dee J. III 233 Z 21.

Degering H. III 324 Z 9.

Delambre J. B. J. III 266 Z 11; 280 Z 32; 282 Z 26; 312 Z 33.

Delitzsch Fr. II 57 Z 19; 64 Z 11; 77 Z 9 f; 78 Z 9; 80 Z 20.

Demokrit I 26 Z 12; III 127 Z 26; 168 Z 34; 176 Z 2; 178 Z 4; [88 ,?] 179-183; 185 Z 31; 199 Z 5; 203 Z 22; 212 Z 28; 226 Z 13; 236 Z 31; 263 Z 25; 270 Z 32; 241 Z 33; 276 Z 34; 324 Z 6; 333 Z 12. N 376 Z 30; 380 Z 31; 387 Z 20, 33.

Desargues G. III 291 Z 33.

Descartes R. III 169 Z 34; 182 Z 14; 373 Z 23, 28.

Diels H. E X Z 16; III 128 Z 29; 166 Z 9; 171 Z 32; 176 Z 9, 16; 181 Z 29; 220 Z 30; 314 Z 14. N 381 Z 30, 34; 382 Z 13.

Diesterweg A. III 296 Z 13.

Dikaiarchos III 286 Z 31.

Dinostratos III 138 Z 27; 210-211; 212 Z 28, 34; 213 Z 14; 263 Z 9.

Diodor I 17 Z 2; II 71 Z 26; III 259 Z 18.

Diokles III 306 Z 1, 20; 307 Z 15; 308 Z 6.

Dionysios von Halikarnassos III 129 Z 11.

Dionysodoros III 315 Z 28.

Diophant III 336 Z 20; 358-366; 371 Z 27.

Dirichlet P. G. E XI Z 37; III 362 Z 22.

Dörpfeld W. III 122 Z 11.

Drachmann III 267 Z 34.

Dümichen J. I 24 Z 21; 47 Z 22.

Dupuis J. III 187 Z 19; 353 Z 1.


Echelles Abraham v. III 291 Z 16.

Eisenlohr A. I 26 Z 26; 27 Z 18; 37 Z 31; 39 Z 19, 25; 44 Z 2; 45 Z 32; 49 Z 7; 50 Z 5, 7; 51 Z 1, 22.

Eisenlohr Fr. I 26 Z 29.

Empedokles III 125 Z 25; 177 Z 33. N 386 Z 2; 387 Z 34.

Engel E. III 250 Z 16.

Enriques F. III 174 Z 24.

Epicur III 179 Z 4; 339 Z 33;  341 Z 18.

Epiktet III 342 Z 1.

Epping Js. II 101 Z 3; 105 Z 12; 109 Z 20; 110 Z 29.

Eratosthenes III 174 Z 31; 193 Z 19; 194 Z 16; 197 Z 11; 199 Z 3, 15, 25; 208 Z 6; 210 Z 15; 230 Z 7; 231 Z 11; 260 Z 22; 284 Z 30; 285-289; 301 Z 23; 304 Z 29; 311 Z 15; 313 Z 29, 32, 34; 329 Z 19; 340 Z 29; 350 Z 13.

Erman Ad. V Z 29; E XVII Z 24 I 10 Z 4, 6; 22 Z 5; 38 Z 11.

Eudemos E IX Z 20; III 122 Z 28; 123 Z 6, 15; 124 Z 10, 18; 128 Z 7; 135 Z 16, 21, 31; 171 Z 24; 175 Z 7; 208 Z 10; 219 Z 6 u. 7; 228 Z 33; 229 Z 1, 6; 248 Z 18.

Eudoxos E IX Z 22; I 26 Z 9; III 125 Z 27; 181 Z 20; 185 Z 27, 31; 186 Z 16; 191 Z 17; 192 Z 15; 197 Z 28, 33; 199-210; 229 Z 30; 236 Z 21, 26; 238 Z 21; 241 Z 33; 255 Z 28, 34; 256 Z 17; 263 Z 24; 270 Z 11, 27; 276 Z 34; 300 Z 12; 311 Z 33; 312 Z 3.

Eucken R. III 220 Z 26.

Euklid E X 9; I 26 Z 7; 46 Z 6; III 123 Z 6; 136 Z 1, 29; 137 Z 8; 141 Z 1; 173 Z 16, 17; 175 Z 6; 185 Z 4; 192 Z 13; 202 Z 10 u. 12; 203 Z 21; 213 Z 20, 29; 229-258; 260 Z 15; 268 Z 27; 290 Z 19; 291 Z 7; 292 Z 4, 7; 293 Z 17; 294 Z 1, 8; 299 Z 19; 300 Z 6, 27; 301 Z 26; 308 Z 21; 309 Z 33; 310 Z 5; 313 Z 26; 314 Z 6; 315 Z 4; 316 Z 18; 335 Z 33; 337 Z 15, 26; 338 Z 15; 339 Z 16; 344 Z 16, 30; 346 Z 13; 348 Z 29; 350 Z 13; 352 Z 24; 359 Z 30; 367 Z 12, 23; 369 Z 3.

Euler L. E XIV Z 24; III 362 Z 22; 365 Z 32; 370 Z 27.

Eurytos III 131 Z 3.

Eusebios I 17 Z 1; II 57 Z 11; 97 Z 29.

Eutokios III 123 Z 33; 135 Z 22; 193 Z 19; 194 Z 28; 199 Z 24; 201 Z 12; 208 Z 10, 13; 209 Z 8, 14; 229 Z 2; 258 Z 20; 266 Z 2, 13, 29; 282 Z 11, 29; 288 Z 19, 27; 289 Z 11; 290 Z 31, 34; 291 Z 9, 27; 297 Z 25; 298 Z 17; 301 Z 30; 302 Z 5; 303 Z 24; 304 Z 29, 32; 306 Z 1, 14; 308 Z 14; 315 Z 29; 316 Z 24; 324 Z 13; 325 Z 3, 10; 367 Z 13; 372 Z 5.

Evans III 121 Z 27.


Fermat P. E XIV Z 24; III 258 Z 17; 294 Z 23; 359 Z 13, 22; 362 Z 12, 25, 33; 365 Z 7, 29; 366 Z 3.

Fermat S. III 359 Z 11.

Flandin E. II 75 Z 3.

Flauti V. III 200 Z 7.

Flinders Petrie I Z 15; 40 Z 2; 52 Z 2, 4, 7.

Formaleoni V. A. II 101 Z 24.

Foster S. III 267 Z 29.

Frege G. III 226 Z 23.

Fresnel A. J. III 326 Z 17.

Friedlein G. III 123 Z 1; 190 Z 28; 202 Z 11; 208 Z 9; 212 Z 1; 213 Z 25; 229 Z 5, 26; 243 Z 31; 261 Z 23; 281 Z 2; 298 Z 13; 301 Z 25; 307 Z 34; 309 Z 29; 314 Z 4; 319 Z 34; 339 Z 12; 346 Z 5; 348 Z 16; 367 Z 17.


Galilei III 169 Z 22; 182 Z 7; 205 Z 11; 226 Z 11; 227 Z 18; 258 Z 17; 264 Z 19, 29; 291 Z 19; 294 Z 23; 373 Z 12. N 387 Z 15.

Gartz III 312 Z 24.

Gauss E X Z 16; XIV Z 24; III 226 Z 30; 244 Z 34; 245 Z 1; 258 Z 17; 344 Z 27; 359 Z 18; 370 Z 27.

Geber, (Dschâbir) III 345 Z 18.

Gebhart M. E X Z 27.

Geminos III 122 Z 26; 135 Z 21; 174 Z 30; 205 Z 9; 209 Z 9; 229 Z 7, 20; 242 Z 28; 249 Z 23; 250 Z 8; 290 Z 31; 308 Z 10; 337 Z 21; 388-339; 343 Z 11.

Gerling Ch. L. III 170 Z 1.

Gherardus von Cremona III 338 Z 1; 344 Z 24.

Ghetaldi Marino III 297 Z 24.

Ginzel F. K. II 91 Z 3; 102 Z 28.

Golius Jb. III 291 Z 13; 331 Z 24.

Gorgias III 178 Z 23.

Görland A. III 214 Z 17.

Grassmann H. G. III 251 Z 6, 13.

Grechauff Th. III 265 Z 9.

Gregorius a. St. Vincentio III 171 Z 15.

Griffith J. I 27 Z 15; 32 Z 25; 40 Z 21; 41 Z 1; 44 Z 8.

Grotefend G. F. II 72 Z 15, 24; 73 Z 2f; 74 Z 2.

Grotius H. III 233 Z 17.

Grynäus Simon III 240 Z 29; 243 Z 25.

Günther S. III 281 Z 4.


Haggag III 244 Z 6; 344 Z 30.

Halévy J. II 58 Z 26.

Halley Edm. III 291 Z 3 u. 25; 295 Z 2, 33; 296 Z 12.

Halma N. B. III 309 Z 9.

Hankel H. III 137 Z 22; 140 Z 6; 151 Z 26; 153 Z 11; 175 Z 19; 212 Z 1.

Harper R. II 70 Z 15.

Hart G. III 183 Z 11.

Hartleben H. I 18 Z 9; 19 Z 5.

Haynes J. H. II 75 Z 17.

Heath T. L. III 360 Z 23.

Heeren A. II 73 Z 24.

Hegel G. W. F. III 169 Z 6; 177 Z 13.

Heiberg J. L. E X Z 7 III 181 Z 17; 214 Z 14; 220 Z 31; 232 Z 20, 26; 233 Z 7; 236 Z 1; 237 Z 4, 29; 238 Z 3; 240 Z 9; 241 Z 29; 242 Z 6; 243 Z 15, 32; 253 Z 18; 259 Z 11; 260 Z 27; 262 Z 3; 264 Z 1; 265 Z 10, 24, 33; 266 Z 1, 16, 23; 267 Z 3, 22; 268 Z 1; 270 Z 9, 11; 274 Z 8; 278 Z 16; 284 Z 13, 34; 285 Z 19; 288 Z 20; 289 Z 12; 290 Z 31; 291 Z 27; 297 Z 27; 298 Z 17; 303 Z 24; 306 Z 15.

Helmholtz H. II 92 Z 33.

Henrici J. III 245 Z 34.

Heraklit III 125 Z 25, 27; 133 Z 8; 176-177; 178 Z 13; 179 Z 31; 180 Z 17; 183 Z 20; 258 Z 20; 341 Z 33; 342 Z 2, 28, 31. N 385 Z 34; 387 Z 30.

Herlin Ch. III 265 Z 13.

Hermann G. E X Z 5.

Hermotimos III 229 Z 27.

Herodot E XVI Z 10; I 15 Z 13; 17 Z 1; 22 Z 13; 28 Z 28; II 71 Z 25; III 122 Z 30; 124 Z 9, 17; 125 Z 26; 126 Z 5, 16; 329 Z 22. N 384 Z 4.

Heron E X Z 9; XIV Z 33; XV Z 12; I 26 Z 8; 43 Z 24; 47 Z 2; III 138 Z 1, 32; 139 Z 2; 171 Z 14; 242 Z 1, 5, 28; 250 Z 9; 263 Z 34; 264 Z 4; 274 Z 13; 313 Z 22; 314-337; 343 Z 26; 351 Z 19; 352 Z 24; 360 Z 28; 366 Z 7; 369 Z 10.

Hesiod N 377 Z 8, 11; 379 Z 8; 384 Z 15.

Heuzey L. 59 Z 10; 62 Z 7; 64 Z 1, 4; 74 Z 33.

Hieronymos v. Rhodos III 123 Z 24.

Hiketas III 134 Z 18; 218 Z 13.

Hilbert D. E XIV Z 28; III 241 Z 26; 247 Z 7.

Hiller E. III 288 Z 15; 289 Z 4, 10.

Hilprecht H. V. II 58 Z 20; 59 Z 13; 60 Z 28; 62 Z 12; 65 Z 27; 73 Z 20; 75 Z 17; 82 Z 8; 90 Z 1; 110 Z 8; 113 Z 23 f; 114 Z 6, 24; 115 Z 8, 24; 116 Z 17, 24; 117 Z 1 f.

Hinke W. M. J. II 109 Z 4.

Hinks E. II 73 Z 27; 75 Z 23; 102 Z 9, 18, 25; 105 Z 31 f.

Hipparch v. Rhodos II 110 Z 21; 205 Z 30; 286 Z 24; 311-314; 315 Z 27; 328 Z 6, 17; 337 Z 23; 338 Z 22; 343 Z 15; 345 Z 6, 16.

Hippias III 178 Z 23; 197 Z 17; 198 Z 28; 211 Z 27, 34.

Hippokrates aus Chios III 137 Z 10; 170-175; 192 Z 6; 194 Z 3; 237 Z 26.

Hippokrates aus Kos III 170 Z 21.

Hoche R. III 347 Z 26; 349 Z 4.

Hommel E. II 116 Z 15.

Hoppe E. III 314 Z 22, 28; 329 Z 17; 332 Z 5.

Horapollo I 17 Z 2.

Horn W. III 204 Z 19.

Hultsch Fr. E X Z 7; I 32 Z 9; 33 Z 6; II 116 Z 6, 17; 212 Z 15; 281 Z 3; 290 Z 11, 22; 296 Z 30; 298 Z 26; 299 Z 8; 301 Z 34; 308 Z 19, 28; 309 Z 12; 313 Z 25; 316 Z 13, 25; 317 Z 17, 19; 328 Z 8; 330 Z 32; 333 Z 15, 23; 334 Z 10; 366 Z 27; 367 Z 7, 34; 368 Z 2; 373 Z 18.

Hume D. III 183 Z 27.

Huygens Ch. II 92 Z 34.

Hypatia III 232 Z 29; 371 Z 33.

Hypsikles III 235 Z 33; 300 Z 9, 18; 351 Z 14.


Ideler Ch. L. III 204 Z 13.

Jon von Chios III 125 Z 26.

Ishaq ibn Hunein III 244 Z 7; 267 Z 29.

Isidorus von Sevilla III 348 Z 24.

Isidoros von Milet III 372 Z 3.

Isokrates III 125 Z 27.

Jamblichos III 126 Z 4; 243 Z 22; 352 Z 14; 353-354; 357 Z 8.

Jensen P. II 57 Z 25; 111 Z 7.

Jordan C. E XII Z 17.

Josephus II 57 Z 11.


Kaegi A. III 142 Z 34.

Kaibel G. III 219 Z 25.

Kallimachos III 199 Z 2; 286 Z 1, 7.

Kambly L. III 245 Z 34.

Kampe F. III 220 Z 25.

Kant E X Z 14; III 168 Z 11; 178 Z 16; 183 Z 25, 26; 184 Z 3; 187 Z 4; 188 Z 11; 189 Z 20; 190 Z 15; 214 Z 5; 215 Z 13; 227 Z 27; 247 Z 19. N 380 Z 5.

Kästner A. G. III 240 Z 23; 241 Z 5; 245 Z 33.

Katyayana III 139 Z 18; 150 Z 7; 157 Z 5.

Kepler J. III 204 Z 29; 205 Z 31; 312 Z 15; 345 Z 1.

Kerber A. III 318 Z 29.

Kerry B. III 169 Z 20.

Kewitsch G. II 104 Z 4 f.

Kiessling Ad. III 184 Z 34; 219 Z 25.

King L. W. E IX Z 19; II 65 Z 31; 75 Z 10.

Kinkel W. III 132 Z 24; 176 Z 14; 183 Z 10.

Kircher A. I 16 Z 2, 25.

Kleonides III 233 Z 17.

Knauff F. III 332 Z 18.

Knoche J. H. III 202 Z 15.

Köchly H. III 324 Z 12; 325 Z 7, 11.

Köhler J. II 70 Z 17.

Koldwey R. II 75 Z 12.

Konon III 260 Z 17, 20; 263 Z 12, 14; 269 Z 12; 273 Z 34; 277 Z 9.

Kopernikus III 134 Z 19; 218 Z 14; 345 Z 1. N 379 Z 27.

Kosak R. III 246 Z 15.

Krates III 340 Z 6.

Ktesibios III 315 Z 2, 21; 319 Z 23, 30; 320 Z 10; 324 Z 10.

Küchler F. II 88 Z 9.

Kugler Fz. X. II 110 Z 15, 28; 111 Z 15, 25.

Kummer E. E X Z 16; E XIV Z 22; III 362 Z 22.

Künssberg H. III 197 Z 32; 204 Z 26; 206 Z 27.


Laertius Diogenes III 123 Z 23, 27; 124 Z 13; 176 Z 12; 184 Z 33; 191 Z 32; 197 Z 11; 199 Z 1, 13; 340 Z 32.

Lagrange J. L. III 203 Z 28.

Lambert J. H. III 244 Z 33; 245 Z 17.

Lange F. A. III 183 Z 23.

Lassalle F. III 176 Z 13.

Layard H. II 74 Z 18; 81 Z 7.

Legendre A. M. III 138 Z 32; 245 Z 13, 22.

Lehmann C. F. II 61 Z 27; 65 Z 24, 29; 91 Z 3, 7; 92 Z 33; 94 Z 20; 95 Z 21; 102 Z 28; 103 Z 4, 30; 106 Z 7; 107 Z 1.

Leibniz G. W. E IX Z 25; E XI Z 23; III 131 Z 16; 169 Z 20, 34; 189 Z 16; 203 Z 27; 224 Z 26; 228 Z 4; 246 Z 19, 25; 251 Z 6; 264 Z 29; 294 Z 23.

Leon III 237 Z 26.

Leonardo da Vinci III 337 Z 17.

Lepsius R. I 21 Z 27; 45 Z 34; 47 Z 28; II 105 Z 33.

Lessing G. E. III 284 Z 31. N 380 Z 15.

Letronne J. A. II 102 Z 4; III 204 Z 22.

Leukipp III 178 Z 3, 13; 179 Z 3, 5; 180 Z 4, 11; 181 Z 5; 182 Z 20.

Leumann E. V Z 19; III 138 Z 14, 16; 144 Z 28; 146 Z 5, 7; 151 Z 30.

Listing J. B. E XII Z 20.

Livius III 259 Z 15.

Lobatscheffsky N. III 245 Z 4.

Loftus w. K. II 93 Z 33.

Longchamps G. de III 303 Z 20.

Longin III 355 Z 11.

Loria Gino. III 241 Z 22; 338 Z 25, 27; 349 Z 2.

Löwe J. H. III 170 Z 7.

Lühmann F. v. III 296 Z 15.

Luka Kosta ben III 331 Z 20.

Lukianos III 135 Z 2.

Lyko III 125 Z 27.


Mahler G. II 102 Z 28 f.

Mai A. III 278 Z 19.

Maitrayana III 139 Z 18.

Makrobios III 287 Z 22.

Mamercos III 125 Z 11.

Manava III 139 Z 18.

Manutius III 312 Z 1.

Marinos v. Neapolis III 231 Z 16; 367 Z 13.

Mark Aurel III 342 Z 1.

Martin H. III 326 Z 9.

Maurolycus III 338 Z 4.

Mayring V. III 333 Z 22.

Medon III 228 Z 18.

Mehler F. G. III 245 Z 34.

Melanchthon Ph. III 245 Z 31.

Memus J. B. III 291 Z 5.

Menaichmos III 198 Z 26; 202 Z 1; 208 Z 3 f; 209 Z 19 f; 213 Z 14; 214 Z 12; 292 Z 11.

Menelaos III 343 Z 17, 28; 344 Z 4, 12; 346 Z 15.

Meier R. III 316 Z 14.

Meyer E. E XVII Z 21; I 3 Z 8, 17; 4 Z 15; II 58 Z 18, 30, 34; 59 Z 28; 60 Z 4, 34; 62 Z 6; 85 Z 2, 7; 86 Z 3; 87 Z 19.

Meyer W. II 73 Z 18.

Möbius A. E XII Z 21.

La Montre? III 246 Z 29.

Montucla J. E. E IX Z 11, 28; E XIII Z 6; III 193 Z 17; 241 Z 4; 303 Z 28; 304 Z 6; 307 Z 17.

Morbeca Wilhelmus de III 278 Z 11; 326 Z 2.

Morgan G. de II 70 Z 6; 75 Z 7.

Müller H. III 245 Z 26.

Müller M. II 42 Z 25; III 226 Z 17.


Nasir ed Din III 244 Z 9.

Natorp P. III 176 Z 15; 183 Z 10, 13; 188 Z 14.

Naukrates III 292 Z 27.

Nesselmann G. F. H. III 280 Z 34; 284 Z 14; 285 Z 12; 298 Z 26; 347 Z 30; 348 Z 2; 349 Z 1; 350 Z 2; 352 Z 15, 21; 354 Z 4, 17; 358 Z 9; 360 Z 21.

Newberry Percy E. I 7 Z 6.

Newton III 203 Z 27; 205 Z 11; 213 Z 9; 244 Z 16; 246 Z 22; 249 Z 10; 258 Z 17; 262 Z 19; 294 Z 19, 23; 296 Z 21; 297 Z 19; 304 Z 17; 307 Z 17; 342 Z 16; 373 Z 28.

Niebuhr K. I 17 Z 9; II 72 Z 19.

Nietzsche F. III 176 Z 19.

Nikomachos v. Gerasa III 131 Z 10; 199 Z 3; 219 Z 4; 243 Z 9; 289 Z 30; 300 Z 27; 344 Z 20; 346 Z 16; 347-352; 353 Z 29; 366 Z 7.

Nikomedes III 301–305.

Nipsus III 123 Z 10.

Nix L. III 291 Z 23; 316 Z 6; 317 Z 11; 331 Z 18.

Nizze E. III 265 Z 25; 266 Z 12; 277 Z 8; 280 Z 5; 284 Z 13; 337 Z 32; 338 Z 19.

Nokk A. III 232 Z 19; 309 Z 25; 310 Z 16; 337 Z 31; 338 Z 10, 19.

Norris Ed. II 73 Z 30.

Northampton Marquis of I 7 Z 5.


Ofterdinger L. F. III 203 Z 17.

Oinopides I 26 Z 9; III 170 Z 18.

Oldenberg H. III 150 Z 31.

Olivieri A. III 312 Z 32.

Onken L. III 215 Z 17.

Oppert J. II 73 Z 27, 30; 75 Z 22; 92 Z 25; 95 Z 33; 98 Z 17; 99 Z 34; 100 Z 17; 112 Z 10.

Origines III 355 Z 11.

Ottajano G. da III 370 Z 33.

Ottmân Abu III 299 Z 21.


Panaitios III 341 Z 5, 10; 342 Z 6.

Pamphila III 123 Z 27, 34.

Papperitz E. III 339 Z 1.

Pappos E X Z 9; III 171 Z 14; 192 Z 1; 212 Z 11; 213 Z 1; 230 Z 27; 231 Z 1, 14; 232 Z 18; 234 Z 2, 10, 15, 21; 235 Z 13; 243 Z 12; 252 Z 6; 260 Z 19; 261 Z 28; 263 Z 14; 267 Z 32; 268 Z 7, 19; 243 Z 12; 252 Z 6; 288 Z 22; 289 Z 20; 290 Z 12; 291 Z 2, 9; 292 Z 8; 294 Z 11; 295 Z 34; 296 Z 3, 30; 297 Z 20, 26; 298 Z 24; 299 Z 15; 301 Z 30; 302 Z 1; 303 Z 27; 308 Z 7, 15; 309 Z 10; 317 Z 25; 325 Z 3, 8; 331 Z 8; 358 Z 9; 366-371.

Pardies J. G. III 171 Z 17.

Parmenides III 165 Z 30 ff; 166 Z 11 f; 176 Z 9; 180 Z 6, 32. N. 387 Z 29.

Pascal Bl. III 291 Z 34.

Peiser F. E. II 70 Z 18.

Pena J. III 337 Z 33.

Peters J. P. II 75 Z 17.

Petersen J. III 232 Z 3.

Peyrard F. III 240 Z 3; 253 Z 6; 266 Z 10; 280 Z 39.

Pheidias III 258 Z 27.

Pherekydes N. 384 Z 14.

Philippos III 229 Z 28.

Philolaos III 127 Z 25; 128 Z 9, 22; 129 Z 6; 130 Z 12, 21; 131 Z 13, 23, 30; 132 Z 21, 30; 133 Z 4, 10; 134 Z 17, 22; 135 Z 15; 141 Z 9, 12, 15; 205 Z 16; 348 Z 30; 350 Z 13; 351 Z 1. N. 385 Z 29; 386 Z 3, 6.

Philon v. Alexandria III 177 Z 18; 343 Z 3; 355 Z 14 f; 356 Z 19.

Philon von Byzanz III 315 Z 20, 32; 321 Z 31; 322 Z 1; 324 Z 26; 325 Z 1.

Philopömos J. III 194 Z 17.

Pinches T. G. II 59 Z 5.

Pisano L. I 40 Z 2.

Pistelli L. III 354 Z 16.

Place V. II 74 Z 29; 75 Z 3.

Planudes M. III 358 Z 12, 29.

Platon I 26 Z 11; II 116 Z 4, 18; III 124 Z 2, 17; 125 Z 26, 28; 127 Z 22; 128 Z 5; 131 Z 14; 132 Z 10; 133 Z 5; 134 Z 13; 136 Z 32; 141 Z 10, 14; 175 Z 34; 176 Z 9; 178 Z 16; 179 Z 17, 21, 24; 182 Z 12, 26; 183 Z 2, 7, 15 f; 184 Z 4 ff; 185 Z 14 f; 186-192; 194 Z 33; 195 Z 3; 197 Z 25, 29; 199 Z 20; 201 Z 13, 31; 202 Z 1; 205 Z 19, 32; 207 Z 30; 208 Z 4; 210 Z 18; 212 Z 9; 214 Z 2, 17, 21; 215 Z 34; 216 Z 21; 224 Z 15; 231 Z 31; 236 Z 21; 237 Z 2; 242 Z 26; 243 Z 7; 258 Z 10; 290 Z 3; 315 Z 3; 326 Z 20; 338 Z 33; 340 Z 18; 346 Z 25; 347 Z 7; 352 Z 4, 32; 355 Z 23; 356 Z 13. N. 376 Z 29; 379 Z 16; 380 Z 15, 30; 387 Z 9, 20.

Platon v. Tivoli III 338 Z 1.

Plotin III 183 Z 2; 354-357.

Plutarch I 17 Z 2; 22 Z 3; III 123 Z 20; 176 Z 10; 181 Z 29; 182 Z 1; 194 Z 16; 199 Z 22; 201 Z 34; 203 Z 33; 258 Z 29; 260 Z 8; 261 Z 8; 340 Z 31.

Porphyrios III 126 Z 3; 243 Z 22; 354 Z 23; 356 Z 11; 357 Z 37, 26.

Poseidonios III 134 Z 16, 314 Z 32; 329 Z 20; 339 Z 15 f; 341 Z 5, 14, 17; 342 Z 6, 8; 345 Z 33; 346 Z 7.

Proklos E XIII Z 25; E XIV Z 34; I 25 Z 30; III 122 Z 26, 34; 123 Z 6 f; 125 Z 11; 128 Z 8; 135 Z 31; 137 Z 16; 170 Z 10, 22; 174 Z 30, 33; 175 Z 3, 33; 190 Z 28; 191 Z 23; 197 Z 22; 202 Z 11, 15; 208 Z 8; 210 Z 2; 212 Z 5, 8; 213 Z 22, 24; 229 Z 2, 5, 21; 231 Z 14; 233 Z 8, 23; 234 Z 2; 235 Z 22; 236 Z 5; 237 Z 27; 238 Z 33; 242 Z 3, 28; 243 Z 23, 33; 244 Z 12, 27; 248 Z 18, 31; 249 Z 5, 24; 250 Z 19, 30; 251 Z 19; 252 Z 6, 12; 253 Z 23; 261 Z 20; 262 Z 3, 13; 268 Z 19; 389 Z 6, 11; 298 Z 13; 301 Z 25; 307 Z 33; 308 Z 6; 309 Z 29; 310 Z 4, 11; 314 Z 4; 319 Z 34; 338 Z 33; 339 Z 12, 15, 27; 341 Z 17; 343 Z 24; 346 Z 1, 5; 354 Z 19; 356 Z 26; 357 Z 27; 366 Z 16; 367 Z 13, 22; 371 Z 34. N. 381 Z 13.

Protagoras III 178 Z 12 f.

Ptolemäus E X Z 9; II 116 Z 19; III 205 Z 29; 207 Z 11; 299 Z 33; 311 Z 28, 30; 312 Z 30; 326 Z 8; 329 Z 20; 338 Z 15; 342 Z 13; 343 Z 18; 344 Z 7, 17, 22; 345 Z 3, 21; 346 Z 1,7; 366 Z 33; 367 Z 8.

Pythagoras I 26 Z 3; III 125 Z 13, 23, 33; 126 Z 1, 6 f; 127 Z 2, 25; 137 Z 12 f; 138 Z 7; 145 Z 1; 153 Z 7; 315 Z 4; 352 Z 14; 353 Z 29. N. 379 Z 27; 384 Z 8; 385 Z 20.


Ramus Petrus III 213 Z 21; 239 Z 22; 245 Z 5; 359 Z 3.

Ranke H. II 58 Z 19; 65 Z 33.

Rassam H. II 74 Z 18, 21; 81 Z 7, 28.

Rawlinson H. II 74 Z 13; 75 Z 22; 76 Z 27; 117 Z 26.

Regiomontan III 264 Z 24; 265 Z 12; 359 Z 2.

Reinhold E. III 132 Z 18.

Revillout E. I 27 Z 21; 28 Z 14; 29 Z 4; 46 Z 8, 33; 48 Z 33; 50 Z 16; 51 Z 11; 52 Z 15.

Rhode E. N 383 Z 24; 384 Z 11; 385 Z 21.

Riccardi p. III 239 Z 14.

Riche J. II 74 Z 3.

Rieder gleich Reder J. M. III 244 Z 25.

Riemann B. III 166 Z 32.

Ritter H. III 132 Z 17, 27; 133 Z 7; 134 Z 22.

Rivaltus III 265 Z 27.

Robertson Abr. III 265 Z 24.

Roberval G. P. de III 263 Z 20; 305 Z 32.

Rodet J. I 36 Z 25, 28; 40 Z 1.

Rose Val. III 326 Z 9.

Rouché E III 171 Z 9.

Rudio F. E XI Z 11; III 171 Z 34; 172 Z 15, 29; 368 Z 8, 11.

Rüstow (Major) W. III 324 Z 12.


Saccheri Gir. III 238 Z 31; 244 Z 30, 33.

Sarzec E. de II 59 Z 9; 61 Z 5, 9, 32; 74 Z 26, 33.

Saulcy F. C. de II 75 Z 23.

Savile H. III 239 Z 20; 244 Z 14.

Sayce A. H. II 59 Z 5; 111 Z 28.

Schack-Schackenburg I 38 Z 12; 41 Z 3; 42 Z 11.

Schaubach J. K. III 204 Z 11; 207 Z 27; 312 Z 24.

Scheil V. II 70 Z 11; 75 Z 8.

Schellbach K. H. III 274 Z 19.

Schiaparelli G. V. III 204 Z 16, 26, 31; 205 Z 12; 207 Z 5. N. 379 Z 26.

Schliemann H. III 121 Z 19; 122 Z 1, 9.

Schmidt W. III 308 Z 23; 309 Z 2; 314 Z 16; 315 Z 20; 317 Z 5 f; 319 Z 26; 320 Z 29; 321 Z 23; 326 Z 1, 9; 328 Z 33; 329 Z 23; 331 Z 17; 332 Z 19.

Schöne H. E XV Z 3; I 47 Z 2; III 264 Z 3; 274 Z 12; 314 Z 24; 315 Z 28; 317 Z 14; 328 Z 2, 33; 337 Z 7.

Schöne R. III 314 Z 25; 334 Z 5.

Schopenhauer A. III 221 Z 17; 246 Z 8; 251 Z 3, 9; 357 Z 12. N 379 Z 16; 387 Z 25.

Schotten H. III 248 Z 11.

Schrader E. II 57 Z 23.

Schramm E. III 324 Z 13.

Schröder L. v. III 138 Z 7, 17; 141 Z 7; 143 Z 29; 146 Z 6.

Schuchhardt C. III 122 Z 8.

Schwarz H. A. III 309 Z 22.

Seleukos III 311 Z 21, 24.

Seneca III 342 Z 1.

Siculus E. III 326 Z 8.

Sigwart C. W. III 213 Z 34.

Simon M. III 174 Z 21; 232 Z 24; 270 Anm. 1; 273 Z 31; 294 Z 20; 295 Z 24; 296 Z 33.

Simplicius III 122 Z 29; 167 Z 19; 171 Z 21; 172 Z 1 f; 175 Z 5, 7; 204 Z 10; 218 Z 6, 11; 220 Z 30; 229 Z 2; 309 Z 2; 372 Z 7. N 381 Z 34.

Simson R. III 234 Z 18; 244 Z 19; 296 Z 3.

Smiths G. II 105 Z 30.

Smiths P. I 24 Z 11.

Socrates III 124 Z 6; 127 Z 26; 178 Z 6; 184 Z 17, 21; 188 Z 16; 191 Z 7. N 376 Z 23.

Sotios III 199 Z 2.

Spengel L. III 171 Z 27.

Speusippos III 127 Z 32.

Spiegel F. (v.) II 73 Z 28.

Spiegelberg W. V Z 17; I 3 Z 9; 4 Z 8; 7 Z 6; 22 Z 30; 29 Z 4.

Spinoza III 223 Z 11; 341 Z 1. N 375 Z 21.

Sporos III 194 Z 28.

Stäckel P. III 250 Z 17.

Stein J. P. W. III 248 Z 15.

Steiner J. III 309 Z 20; 368 Z 25.

Stesichoros III 125 Z 12.

Stobäos III 129 Z 27; 230 Z 17. N 386 Z 12.

Strabo E XVI Z 18; III 204 Z 4; 285 Z 32; 286 Z 27; 289 Z 34; 313 Z 28.

Strassmaier J. N. II 101 Z 3; 109 Z 21; 110 Z 29.

Struve J. u. K. L. III 285 Z 13.

Sturm Ambros III 193 Z 15; 194 Z 16; 201 Z 28; 289 Z 10.

Sturm Ch. III 171 Z 15; 245 Z 33; 266 Z 8.

Subandhu III 164 Z 29.

Suidas III 274 Z 11; 285 Z 31.

Sundara III 159 Z 27.

Susemihl F. III 285 Z 28; 311 Z 21; 314 Z 18; 320 Z 3.

Syrion N 386 Z 12.


Tâbit ibn Quorrah III 267 Z 28; 291 Z 23.

Tacitus III 142 Z 18.

Tacquet A. III 171 Z 15; 245 Z 11.

Tannery P. III 170 Z 2; 172 Z 15; 173 Z 23; 194 Z 28; 200 Z 1; 201 Z 3; 207 Z 5; 222 Z 23; 229 Z 5; 236 Z 1; 242 Z 8; 243 Z 27; 251 Z 20; 301 Z 22; 312 Z 33; 314 Z 15; 336 Z 17; 337 Z 22; 359 Z 19.

Tartaglia N. III 278 Z 13.

Taylor Th. III 244 Z 1.

Teleutagoras III 167 Z 7.

Tenulius III 353 Z 5.

Thales I 25 Z 30; III 122 Z 30; 123 Z 7, 14, 21; 124 Z 1, 23; 125 Z 10; 187 Z 3. N 375 Z 8; 381 Z 15; 382 Z 21; 383 Z 14.

Theätet III 136 Z 28, 31; 185 Z 26; 186 Z 16; 213 Z 16, 18; 229 Z 31; 236 Z 21, 32; 238 Z 9; 257 Z 15.

Theodoros III 136 Z 32; 170 Z 24; 184 Z 23.

Theodosios III 202 Z 25; 232 Z 23; 337 Z 20; 338 Z 8 f.

Theon v. Alexandria III 232 Z 28; 239 Z 31; 240 Z 7; 268 Z 19; 282 Z 30; 309 Z 8, 13, 28; 310 Z 1, 12; 313 Z 18; 314 Z 9; 367 Z 9; 371 Z 33.

Theon Smyrneus III 187 Z 18; 194 Z 15; 214 Z 16; 243 Z 11, 23; 244 Z 24; 249 Z 15; 319 Z 17; 348 Z 31; 352 Z 29; 353 Z 4, 10.

Theophrast III 217 Z 22; 218 Z 32; 228 Z 31. N 381 Z 26; 382 Z 17.

Theudios III 213 Z 16, 22; 235 Z 12; 237 Z 27; 253 Z 20; 309 Z 32.

Thibaut G. III 138 Z 5, 19; 139 Z 22; 146 Z 32; 148 Z 1, 13; 154 Z 17, 19; 157 Z 18; 159 Z 33; 245 Z 34.

Thomas v. Aquino III 169 Z 18; 223 Z 31; 228 Z 12.

Thureau-Dangin Frc. II 118 Z 5.

Thurot Ch. III 280 Z 17.

Thymaridas III 353 Z 32; 354 Z 12.

Torelli G. III 265 Z 21, 28.

Torricelli Ev. III 263 Z 20.

Trendelenburg F. A. III 177 Z 8.

Treutlein P. III 245 Z 34.

Tudela B. v. II 74 Z 8.

Tzetzes III 186 Z 2; 258 Z 25; 259 Z 17.


Überweg Fr. III 170 Z 8.

Usener H. III 366 Z 29.


Valens Vettius III 299 Z 27.

Valerio Luca III 274 Z 21.

Valerius Maximus III 229 Z 18.

Valla G. III 259 Z 19; 265 Z 33.

Vaux Carra de III 314 Z 15; 331 Z 10.

Veronese G. E XIV Z 28; III 241 Z 26; 247 Z 7.

Vettori P. III 311 Z 33.

Vieta Fr. III 171 Z 14; 173 Z 34; 174 Z 14, 26; 175 Z 32; 297 Z 1; 304 Z 20; 359 Z 34; 361 Z 6; 365 Z 18.

Vitruv E X Z 9; III 137 Z 21; 194 Z 19; 197 Z 11; 261 Z 33; 288 Z 22; 289 Z 15; 315 Z 21; 332 Z 5.

Viviani V. III 291 Z 19.

Vogelin J. III 245 Z 30.


Wafa s. Abul Wafa.

Wallenius M. J. III 174 Z 21.

Wallis J. III 244 Z 15; 265 Z 3; 367 Z 29.

Weber H. III 285 Z 21.

Weierstrass C. E X Z 17; III 223 Z 6; 227 Z 17; 256 Z 10.

Wellmann E. III 170 Z 1.

Wertheim G. III 318 Z 1 f; 359 Z 20; 360 Z 3; 362 Z 32; 365 Z 17.

Wessel K. II 73 Z 14, 23.

Weyr E. E XVI Z 28; XVII Z 2; I 27 Z 29; 50 Z 16; 51 Z 8.

Whiston W. III 171 Z 15.

Wilke = Wilcken Ul. I 46 Z 21.

Wilamowitz U. v. III 184 Z 34; 273 Z 2.

Windelband W. III 184 Z 15; 224 Z 12.

Winkel W. III 182 Z 28.

Winckelmann J. J. I 18 Z 25.

Winkler H. II 59 Z 13; 61 Z 13; 65 Z 24; 66 Z 10; 70 Z 14, 23.

Wolf F. A. E X Z 5.

Wolff Chr. (v.) III 245 Z 33.

Wölffing E. III 303 Z 18.

Wöpcke F. III 233 Z 22; 299 Z 20, 26.


Xenokrates III 216 Z 32.

Xenophanes III 124 Z 18; 125 Z 25; 141 Z 9; 164-166; 176 Z 29; 177 Z 1.

Xylander W. (Holtzmann) III 359 Z 5.


Young Th. I 18 Z 2, 14; 19 Z 22.


Zeller E. III 125 Z 18; 132 Z 16; 179 Z 8; 183 Z 10; 219 Z 18; 224 Z 12. N 383 Z 2; 386 Z 10.

Zenodoros III 308 Z 17, 26; 309 Z 25, 33; 310 Z 8; 369 Z 4.

Zenon von Elea III 167–170; 178 Z 12; 226 Z 13.

Zenon von Kittion 340 Z 4 f.

Zeuthen H. III 181 Z 18; 235 Z 7; 250 Z 3; 267 Z 21; 289 Z 21; 291 Z 29; 292 Z 17; 294 Z 1, 20; 296 Z 23; 297 Z 4.

Zeúxippos III 279 Z 19.

Zimmer H. III 143 Z 13; 164 Z 2.

Zoëga G. I 18 Z 18.

Zonaras III 259 Z 19.


Buchdruckerei Roitzsch, Albert Schulze, Roitzsch.


Anmerkungen zur Transkription


Inkonsistenzen wurden beibehalten, wenn beide Schreibweisen
gebräuchlich waren, wie:


	Aahmesu — Aahmes — Ahmes — Ames

	Abel'schen — Abelschen

	Achse — Axe

	Al Mamun — Al-Mamûn

	anderen — andern — andren

	Anonymos — Anonymus

	Apollonios — Apollonius

	Arsacidenzeit — Arsakidenzeit

	asva-medha — asvamedha

	Bêl — Bel

	Bel-ache-irbâ — Belacheirba

	Berossos — Berossus — Berosus

	catur-asra — caturasra

	Chammurabi — Hammurabi — Ḫammurabi

	Commentar — Kommentar

	Coordinaten — Koordinaten

	Copernicus — Kopernikus

	Cylinder — Zylinder

	eigene — eigne

	Einer-Ziffer — Einerziffer

	Elementar-Geometrie — Elementargeometrie

	Epicykeln — Epizyklen

	Eukleídēs — Euklides

	Euklid-Kommentar — Euklidkommentar

	Fajum — Fayum

	Fünfer-System — Fünfersystem

	Giseh — Gizeh

	gerade — grade

	geradlinigen — gradlinigen

	Grynaeus — Grynäus

	Holtzmann — Holzmann

	irreduzibeln — irreduziblen

	Kaienharu — Kainharu

	Kalpa-Sutras — Kalpa-sutras — Kalpasutras

	Laërtios — Laertios — Laertius

	Larsa — Larsam

	Lobatscheffski — Lobatscheffsky

	Mamerkos — Mamercos

	Metrica — Metrika

	Mönchpöbel — Mönchspöbel

	Mykene-Periode — Mykeneperiode

	Nabonahid — Nabonid

	Orient-Gesellschaft — Orientgesellschaft

	Pappos — Pappus

	Papyros — Papyrus

	Phaenomena — Phänomena

	Proklos — Proklus

	Ptolemaios — Ptolemäos — Ptolemäus — Ptolemeus

	pythagoräisch — pythagoreisch

	Quadrat-purusa — Quadratpurusa

	Rê — Re

	Rig-veda — Rigveda

	Seleucidenära — Seleuciden-Ära

	Seqd — Sqd

	Sphaira — sphaera

	Soma-Opfer — Somaopfer

	Sothis-Perioden — Sothisperioden

	Sporos — Sporus

	Stobaios — Stobäos

	Sulba-sutra — Sulba-Sutra

	Tello — Telloh

	Theaetet — Theätet — Theaitet

	unseren — unsern

	Verdoppelung — Verdopplung

	vermittels — vermittelst

	Vermittelung — Vermittlung

	Woepcke — Wöpcke





Interpunktion wurde ohne Erwähnung korrigiert.
Im Text wurden folgende Änderungen vorgenommen:


	S. VII »Methotik« in »Methodik« geändert.

	S. X »ungeahnten Erfolge« in »ungeahntem Erfolge« geändert.

	S. XI »Anderung« in »Änderung« geändert.

	S. XII »Christophel« in »Christoffel« geändert.

	S. XII »XK« in »xK« geändert.

	S. XVII »Babylonias« in »Babylonian« geändert.

	S. 4 »folgenden Tabelle« in »folgende Tabelle« geändert.

	S. 4 »Newesserrê« in »Neweserrê« geändert.

	S. 7 »Bibanelmoluk« in »Biban el Moluk« geändert.

	S. 9 »Dschingiskans« in »Dschingis Khans« geändert.

	S. 9 »Lybien« in »Libyen« geändert.

	S. 9 »libysche« in »libysche« geändert.

	S. 10 »Ammon« in »Amon« geändert.

	S. 10 »Ermann« in »Erman« geändert.

	S. 11 »libyschen« in »libyschen« geändert.

	S. 14 »Diocletian« in »Diokletian« geändert.

	S. 16 »Jaques« in »Jacques« geändert.

	S. 16 »ägyptiaca« in »aegyptiaca« geändert.

	S. 18 »Winkelmann« in »Winckelmann« geändert.

	S. 19 »dem man« in »den man« geändert.

	S. 26 »dem 2. Kongruenzsatz« in »den 2. Kongruenzsatz« geändert.

	S. 27 »Eugen Revillout« in »Eugène Revillout« geändert.

	S. 27 »Flynders Petrie« in »Flinders Petrie« geändert.

	S. 27 »Revue Egyptologique« in »Revue égyptologique« geändert.

	S. 27 »Griffiths« in »Griffith« geändert.

	S. 27 »Uberschwemmungszeit« in »Überschwemmungszeit« geändert.

	S. 32 »F. Hultzsch« in »F. Hultsch« geändert.

	S. 32 »Griffiths« in »Griffith« geändert.

	S. 32 »Substraktion« in »Subtraktion« geändert.

	S. 38 »Schack von Schackburg« in »Schack-Schackenburg« geändert.

	S. 38 »291/6« in »281/6« geändert.

	S. 40 »Griffiths« in »Griffith« geändert.

	S. 40 »papiri« in »Papyri« geändert.

	S. 41 »Griffiths« in »Griffith« geändert.

	S. 42 »Qadratwurzeln« in »Quadratwurzeln« geändert.

	S. 42 »Phythagoras« in »Pythagoras« geändert.

	S. 44 »Petripapyri« in »Petriepapyri« geändert.

	S. 44 »Griffiths« in »Griffith« geändert.

	S. 44 »83/2« in »8 . 3/2« geändert.

	S. 46 »περι γεομετςιας« in »περι γεομετριας« geändert.

	S. 52 »Biban el Moleck« in »Biban el Moluk« geändert.

	S. 59 »Ubersetzungen« in »Übersetzungen« geändert.

	S. 59 »Bilinguer« in »bilinguer« geändert.

	S. 59 »Sumerier« in »Sumerer« geändert.

	S. 60 »Ubereinstimmung« in »Übereinstimmung« geändert.

	S. 64 »Sumeriern« in »Sumerern« geändert.

	S. 64 »festeht« in »feststeht« geändert.

	S. 64 »paradisisch« in »paradiesisch« geändert.

	S. 64 »Grosstaat« in »Grossstaat« geändert.

	S. 65 »Adadniranis« in »Adad-niraris« geändert.

	S. 67 »Assyrier« in »Assyrer« geändert.

	S. 67 »Kanaanern« in »Kanaanäern« geändert.

	S. 68 »Chamurabi« in »Chammurabi« geändert.

	S. 70 »C. Betzold« in »C. Bezold« geändert.

	S. 70f »bedauerlicher Weise« in »bedauerlicherweise« geändert.

	S. 71 »Chamurabis« in »Chammurabis« geändert.

	S. 71 »Kananäern« in »Kanaanäern« geändert.

	S. 75 »Assyrilogie« in »Assyriologie« geändert.

	S. 75 »Chamurabi« in »Chammurabi« geändert.

	S. 75 »Exkavations« in »Excavations« geändert.

	S. 75 »Pensylvanien« in »Pennsylvanien« geändert.

	S. 76 »Ubereinanderstellung« in »Übereinanderstellung« geändert.

	S. 77 »der Assyrischen« in »des Assyrischen« geändert.

	S. 77 »niedergehn« in »niedergehen« geändert.

	S. 78 »Alt-Babylonischen« in »Altbabylonischen« geändert.

	S. 79 »Determiniativ« in »Determinativ« geändert.

	S. 79 »Juppiter« in »Jupiter« geändert.

	S. 80 »in Ägyptischen« in »im Ägyptischen« geändert.

	S. 81 »Kujundschick« in »Kujundschik« geändert.

	S. 81 »Pensylvania« in »Pennsylvania« geändert.

	S. 82 »T-stücken« in »T-Stücken« geändert.

	S. 83 »bischen« in »bisschen« geändert.

	S. 87 »Chamurabi« in »Chammurabi« geändert.

	S. 88 »Schekverkehr« in »Scheckverkehr« geändert.

	S. 89 »astromonischen« in »astronomischen« geändert.

	S. 91 »Gewichtsystem« in »Gewichtssystem« geändert.

	S. 93 »Gewichtsystem« in »Gewichtssystem« geändert.

	S. 94 »Kujundschick« in »Kujundschik« geändert.

	S. 94 »der Quadraten« in »der Quadrate« geändert.

	S. 96 »396^2 = 152100« in »390^2 = 152100« geändert.

	S. 99 »Khorsabat« in »Khorsabad« geändert.

	S. 99 »98425 =« in »99425 =« geändert.

	S. 100 »Offnung« in »Öffnung« geändert.

	S. 100 »Offnungen« in »Öffnungen« geändert.

	S. 102 »E. Hinks« in »E. Hincks« geändert.

	S. 104 »keinesweges« in »keineswegs« geändert.

	S. 104 »Gudeah« in »Gudea« geändert.

	S. 104 »Kewitzsch« in »Kewitsch« geändert.

	S. 105 »Sexagisimalsystems« in »Sexagesimalsystems« geändert.

	S. 106 »Gudeah« in »Gudea« geändert.

	S. 107 »8)« in »3)« geändert.

	S. 108 »Eponymen Kanon« in »Eponymenkanon« geändert.

	S. 108 »mit den Aldebaran« in »mit dem Aldebaran« geändert.

	S. 108 »Fischer« in »Fische« geändert.

	S. 109 »thibetanischen« in »tibetanischen« geändert.

	S. 109 »univ.« in »Univ.« geändert.

	S. 109 »Nebuckadnezzar« in »Nebuchadnezzar« geändert.

	S. 115 »Mesepotamien« in »Mesopotamien« geändert.

	S. 117 »Kenntniss« in »Kenntnis« geändert.

	S. 122 »zn« in »zu« geändert.

	S. 124 »Diagones Laertius« in »Diogenes Laertius« geändert.

	S. 125 »gegebnen« in »gegebenen« geändert.

	S. 126 »Neupythagorismus« in »Neupythagoreismus« geändert.

	S. 126 »Pythagorismus« in »Pythagoreismus« geändert.

	S. 128 »Aug. Boekh« in »Aug. Boeckh« geändert.

	S. 131 »Nikomachus von Gerasa« in »Nikomachos von Gerasa« geändert.

	S. 132 »Pythagorismus« in »Pythagoreismus« geändert.

	S. 133 »Heraclitischen« in »Heraklitischen« geändert.

	S. 133 »Pythagoräismus« in »Pythagoreismus« geändert.

	S. 133 »Lieblingsatzes« in »Lieblingssatzes« geändert.

	S. 134 »Kopernicus« in »Kopernikus« geändert.

	S. 139 »Indo-Arischen-Philologie« in »Indo-Arischen Philologie« geändert.

	S. 139 »Maassschnur« in »Massschnur« geändert.

	S. 140 »Ubrigens« in »Übrigens« geändert.

	S. 142 »Juppiter« in »Jupiter« geändert.

	S. 142 »Afganistan« in »Afghanistan« geändert.

	S. 145 »Meßschnur« in »Messschnur« geändert.

	S. 146 »Maasse« in »Masse« geändert.

	S. 148 »+ 1/3 . 4 - 1/3 : 4 . 34« in »+ 1/(3·4) - 1/(3·4·34)« geändert.

	S. 151 »Sulvas« in »Sulbas« geändert.

	S. 156 »rechwinkligen« in »rechtwinkligen« geändert.

	S. 166 »γας« in »γαρ« geändert.

	S. 171 »Lunulae Hippokratis« in »Lunulae Hippocratis« geändert.

	S. 171 »Pardis« in »Pardies« geändert.

	S. 171 »Hypothenuse« in »Hypotenuse« geändert.

	S. 171 »Kilicien« in »Kilikien« geändert.

	S. 171 »Fragmente« in »Fragmenta« geändert.

	S. 171 »super sunt« in »supersunt« geändert.

	S. 173 »ε_{1}« in »e_{1}« geändert.

	S. 175 »Brison« in »Bryson« geändert.

	S. 180 »ἁι ατομοι« in »ὁι ατομοι« geändert.

	S. 184 »U. v. Willamowitz« in »U. v. Wilamowitz« geändert.

	S. 189 »transcendentale« in »transzendentale« geändert.

	S. 189 »transscendentale« in »transzendentale« geändert.

	S. 190 »aus den Gedankengang« in »aus dem Gedankengang« geändert.

	S. 191 »gegebnen« in »gegebenen« geändert.

	S. 191 »gegebnes« in »gegebenes« geändert.

	S. 192 »amicicior« in »amicior« geändert.

	S. 192 »injecit« in »iniecit« geändert.

	S. 194 »διαπλασιασμός« in »διπλασιασμός« geändert.

	S. 194 »numero« in »numeroque« geändert.

	S. 195 »gegebnen« in »gegebenen« geändert.

	S. 196 »Abscrissenaxe« in »Abscissenaxe« geändert.

	S. 196 »verificieren« in »verifizieren« geändert.

	S. 197 »Daß« in »Dass« geändert.

	S. 198 »Nektanabos« in »Nektanebos« geändert.

	S. 198 »8 · 357« in »8 · 354« geändert.

	S. 200 »ΗΔ« in »ΕΔ« geändert.

	S. 202 »15 50« in »1550« geändert.

	S. 202 »ganz Teil« in »ganzer Teil« geändert.

	S. 204 »klassisischen« in »klassischen« geändert.

	S. 206 »Eudoxes« in »Eudoxos« geändert.

	S. 208 »Méneichmos« in »Menaichmos« geändert.

	S. 208 »Eutoxios« in »Eutokios« geändert.

	S. 209 »deren Ache« in »deren Axe« geändert.

	S. 211 »= o« in »= 0« geändert.

	S. 213 »Unendlich-kleinen und -grossen« in »Unendlich kleinen und grossen« geändert.

	S. 216 »naturwissenschaftlichen« in »naturwissenschaftlichem« geändert.

	S. 217 »auf und abgehend« in »auf- und abgehend« geändert.

	S. 218 »Znnächst« in »Zunächst« geändert.

	S. 219 »bewunderswertesten« in »bewundernswertesten« geändert.

	S. 223 »wiederspruchsfreie« in »widerspruchsfreie« geändert.

	S. 224 »praestabilitierte Harmonie« in »praestabilierte Harmonie« geändert.

	S. 226 »unserer Intellekts« in »unseres Intellekts« geändert.

	S. 226 »uud« in »und« geändert.

	S. 227 »τονύν« in »το νύν« geändert.

	S. 228 »auf die Islam« in »auf den Islam« geändert.

	S. 228 »Metereologie« in »Meteorologie« geändert.

	S. 228 »500 Jahr« in »500 Jahre« geändert.

	S. 231 »Alexandrischen Schule« in »Alexandrinischen Schule« geändert.

	S. 231 »gegebenene« in »gegebene« geändert.

	S. 232 »lectio sphärica« in »lectio sphaerica« geändert.

	S. 233 »Katoptik« in »Katoptrik« geändert.

	S. 234 »bedeuterenden« in »bedeutenderen« geändert.

	S. 234f »Resumé« in »Résumé« geändert.

	S. 235 »Appollonios« in »Apollonios« geändert.

	S. 238 »Dodecaëder« in »Dodekaëder« geändert.

	S. 240 »festellen« in »feststellen« geändert.

	S. 242 »Anarizi« in »An-Narizi« geändert.

	S. 243 »Neupythagoräismus« in »Neupythagoreismus« geändert.

	S. 244 »Ishak« in »Ishaq« geändert.

	S. 245 »Konrad Dasypodios« in »Conrad Dasypodius« geändert.

	S. 245 »Mathesis juvenalis« in »Mathesis juvenilis« geändert.

	S. 245 »Melanchtons« in »Melanchthons« geändert.

	S. 245 »Rechtek« in »Rechteck« geändert.

	S. 246 »ententlehnt« in »entlehnt« geändert.

	S. 246 »garnicht« in »gar nicht« geändert.

	S. 249 »Vatikanus« in »Vaticanus« geändert.

	S. 257 »2 · 3 · 5 · 7 · 9 · 11 · 13 + 1 = 30031« in »2 · 3 · 5 · 7 · 11 · 13 + 1 = 30031« geändert.

	S. 257 »Königo« in »Könige« geändert.

	S. 261 »δός μοι πᾷ βῶ καὶ τὰν γᾶν κινῶ« in »δός μοι πᾷ στῶ καὶ τὰν γᾶν κινήσω« geändert.

	S. 262 »Gélon« in »Gelon« geändert.

	S. 264 »complectantem« in »complectentem« geändert.

	S. 265 »Prostestantischen« in »Protestantischen« geändert.

	S. 265 »Archityp« in »Archetyp« geändert.

	S. 266 »Federigo Commandino« in »Federico Commandino« geändert.

	S. 267 »Thâbit ibn Quorra« in »Thabit ibn Qurrah« geändert.

	S. 272 »sphära« in »sphaera« geändert.

	S. 273 »√(a^2 ± b) <  a ± b/(2a + 1)« in »√(a^2 ± b) > a ± b/(2a ± 1)« geändert.

	S. 378 »Kopernicus« in »Kopernikus« geändert.

	S. 282 »κυκλου μετρησις« in »κυκλου μετρησις« geändert.

	S. 282 »γεδϡοϛι« in »γεδϡο« geändert.

	S. 282 »76.« in »7.« geändert.

	S. 282 »1009116½« in »1009166½« geändert.

	S. 283 »ΘιϡϛΘ.ΘιϡϛΘ« in »ΘιϡϟΘ.ΘιϡϟΘ« geändert.

	S. 283 »dis er« in »die er« geändert.

	S. 284 »Eratosthemes« in »Eratosthenes« geändert.

	S. 285 »Erathostenes« in »Eratosthenes« geändert.

	S. 286 »Kalimachos« in »Kallimachos« geändert.

	S. 286 »Helene« in »Hellene« geändert.

	S. 287 »Erathostenes« in »Eratosthenes« geändert.

	S. 287 »etnographisch« in »ethnographisch« geändert.

	S. 288 »αρχειας« in »αρχαίας« geändert.

	S. 289 »Es ist ist« in »Es ist« geändert.

	S. 290 »frühstens« in »frühestens« geändert.

	S. 291 »Federigo Commandino« in »Federico Commandino« geändert.

	S. 291 »Tabit ibn Quorrah« in »Thabit ibn Qurrah« geändert.

	S. 293 »Mimina« in »Minima« geändert.

	S. 293 »x = o, z = o, und y = o, u = o« in »x = 0, z = 0, und y = 0, u = 0« geändert.

	S. 295 »Hyberbel« in »Hyperbel« geändert. 

	S. 296 »O-Kreise« in »0-Kreise« geändert. 

	S. 297 »Hyberbel« in »Hyperbel« geändert. 

	S. 297 »Patricier« in »Patrizier« geändert. 

	S. 299 »υμδκαι« in »υμδ και« geändert. 

	S. 299 »Woepke« in »Woepcke« geändert.

	S. 299 »Appollonios« in »Apollonios« geändert.

	S. 299 »vindiciert« in »vindiziert« geändert.

	S. 300 »Problemenklassen« in »Problemklassen« geändert.

	S. 303 »Irisektion« in »Trisektion« geändert.

	S. 303 »x Axe« in »x-Axe« geändert.

	S. 303 »Wölfings« in »Wölffings« geändert.

	S. 303 »angegebnen« in »angegebenen« geändert.

	S. 306 »von von« in »von« geändert.

	S. 306 »O-Punkt« in »0-Punkt« geändert. 

	S. 307 »Querstecken« in »Querstrecken« geändert.

	S. 309 »Autentizität« in »Authentizität« geändert.

	S. 310 »regelmäßige« in »regelmässige« geändert.

	S. 311 »des erste« in »das erste« geändert.

	S. 314 »schliesen« in »schliessen« geändert.

	S. 316 »Exerpte« in »Excerpte« geändert.

	S. 334 »liber geoponikus« in »liber geoponicus« geändert.

	S. 318 »69 und 125« in »64 und 125« geändert.

	S. 318 »Verfahfahren« in »Verfahren« geändert.

	S. 318 »Näherungwerte« in »Näherungswerte« geändert.

	S. 318 »265/133« in »265/153« geändert.

	S. 318 »1351/180« in »1351/780« geändert.

	S. 320 »Ktesebios« in »Ktesibios« geändert.

	S. 326 »Katatoptrik« in »Katoptrik« geändert.

	S. 339 »grader« in »gerader« geändert.

	S. 331 »Appollonios« in »Apollonios« geändert.

	S. 334 »liber geoponikus« in »liber geoponicus« geändert.

	S. 335 »wie ΑΔ zu ΑΗ« in »wie ΑΔ zu ΔΗ« geändert.

	S. 335 »ΓΒ : ΒΓ wie ΒΛ : ΕΗ« in »ΓΒ : ΒΘ wie ΒΛ : ΕΗ« geändert.

	S. 336 »terminus technikus« in »terminus technicus« geändert.

	S. 336 »271875 : 67441« in »211875 : 67441« geändert.

	S. 336 »Kotangenten« in »Cotangenten« geändert.

	S. 337 »Spärik« in »Sphärik« geändert.

	S. 338 »Ubersetzer« in »Übersetzer« geändert.

	S. 338 »science« in »scienze« geändert.

	S. 339 »graden« in »geraden« geändert.

	S. 341 »nitidam« in »nitidum« geändert.

	S. 342 »Seneka« in »Seneca« geändert.

	S. 342 »Eklecticismus« in »Eklekticismus« geändert.

	S. 342 »geocentrischen« in »geozentrischen« geändert.

	S. 342 »Metereologe« in »Meteorologe« geändert.

	S. 343 »vg.« in »vgl.« geändert.

	S. 346 »Parellelentheorie« in »Parallelentheorie« geändert.

	S. 348 »Isidoros von Sevilla« in »Isidorus von Sevilla« geändert.

	S. 348 »594« in »600« geändert.

	S. 350 »δ« in »κδ« geändert (1-mal-1 Tabelle).

	S. 351 »A. Boecks« in »A. Boeckhs« geändert.

	S. 351 »R. Balzers« in »R. Baltzers« geändert.

	S. 353 »Fransösisch« in »Französisch« geändert.

	S. 353 »πυθαγορικων« in »πυθαγορείων« geändert.

	S. 355 »Philosopie« in »Philosophie« geändert.

	S. 355 »Zarathusthra« in »Zarathustra« geändert.

	S. 360 »δυναμοκιβος« in »δυναμοκυβος« geändert.

	S. 360 »heist« in »heisst« geändert.

	S. 362 »giebt« in »gibt« geändert.

	S. 363 »rechtwinklingen« in »rechtwinkligen« geändert.

	S. 367f »Vatikanus« in »Vaticanus« geändert.

	S. 367 »Federigo Commandino« in »Federico Commandino« geändert.

	S. 372 »Moslemin« in »Moslimen« geändert.

	S. 373 »Geschwindigheit« in »Geschwindigkeit« geändert.

	S. 377 »Aryer« in »Arier« geändert.

	S. 379 »Hellenentnm« in »Hellenentum« geändert.

	S. 379 »befriedigenste« in »befriedigendste« geändert.

	S. 380 »den Milesier« in »dem Milesier« geändert.

	S. 381 »Metereol.« in »Meteorol.« geändert.

	S. 382 »abgeschlossneren« in »abgeschlosseneren« geändert.

	S. 384 »vom Bösem« in »von Bösem« geändert.

	S. 388 »Amonios« in »Ammonios« geändert.

	S. 388 »Appolodoros« in »Apollodoros« geändert.

	S. 389 »Baudhayana« in »Baudhāyana« geändert.

	S. 389 »Berosos« in »Berossos« geändert.

	S. 390 »Boetius« in »Boëtius« geändert.

	S. 391 »Copernikus« in »Copernicus« geändert.

	S. 391 »Dupnis« in »Dupuis« geändert.

	S. 391 »Erathosthenes« in »Eratosthenes« geändert.

	S. 391 »Ermann« in »Erman« geändert.

	S. 392 »Euken« in »Eucken« geändert.

	S. 392 »Flynders Petrie« in »Flinders Petrie« geändert.

	S. 393 »Griffiths« in »Griffith« geändert.

	S. 393 »Halevy« in »Halévy« geändert.

	S. 393 »Hieronymus« in »Hieronymos« geändert.

	S. 394 »Isidorus von Milet« in »Isidoros von Milet« geändert.

	S. 395 »Kopernicus« in »Kopernikus« geändert.

	S. 396 »Northhampton« in »Northampton« geändert.

	S. 396 »Ottojano« in »Ottajano« geändert.

	S. 398 »Revillont« in »Revillout« geändert.

	S. 398 »Schack v. Schackburg« in »Schack-Schackenburg« geändert.

	S. 398 »Schelbach« in »Schellbach« geändert.

	S. 399 »Tâbit ibn Quorrah« in »Thabit ibn Qurrah« geändert.

	S. 400 »Vaux Cara de« in »Vaux Carra de« geändert.

	S. 400 »Willamowitz« in »Wilamowitz« geändert.

	S. 400 »Wöpke« in »Wöpcke« geändert.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK GESCHICHTE DER MATHEMATIK IM ALTERTUM IN VERBINDUNG MIT ANTIKER KULTURGESCHICHTE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/3924241608642999613_pg097_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg076_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg123.png





OEBPS/3924241608642999613_pg079_8.png
{£<





OEBPS/3924241608642999613_pg080_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg021_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_19.png
Iy I—-





OEBPS/3924241608642999613_pg310_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_17.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_10.png





OEBPS/3924241608642999613_pg351_ill.png
Ha





OEBPS/3924241608642999613_pg096_1r.png





OEBPS/3924241608642999613_pg117_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg034_1.png
& mezalll





OEBPS/3924241608642999613_pg096_6l.png
FrYw YT W on





OEBPS/3924241608642999613_pg304_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg094_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg061.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg034_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg153_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg075_2.png
O =





OEBPS/3924241608642999613_pg104_1.png
T





OEBPS/3924241608642999613_pg035_2.png
i1





OEBPS/3924241608642999613_pg118_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg078_15.png





OEBPS/3924241608642999613_pg030_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg016_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg031_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg130_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg046.png
(o) — |





OEBPS/3924241608642999613_pg020_2r.png
| T#





OEBPS/3924241608642999613_pg050.png





OEBPS/3924241608642999613_pg361_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_9.png





OEBPS/3924241608642999613_pg160_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg101_2.png
—~<





OEBPS/3924241608642999613_pg080_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg309_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg016_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg032_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_8.png





OEBPS/3924241608642999613_pg065.png





OEBPS/3924241608642999613_pg042_2.png





OEBPS/3924241608642999613_signet.png





OEBPS/3924241608642999613_pg021_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg069.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg079_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg327_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_7.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_14.png





OEBPS/3924241608642999613_pg112_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg030_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg076_9.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_11.png
I





OEBPS/3924241608642999613_pg100_2.png
-





OEBPS/3924241608642999613_pg212_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg062_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg135_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_7.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_4l.png
(Y (¥ (¥





OEBPS/3924241608642999613_pg031_7.png





OEBPS/3924241608642999613_pg088_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg147_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_3r.png
W<«





OEBPS/3924241608642999613_pg030_9.png





OEBPS/3924241608642999613_pg330_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg036_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg076_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg159_ill3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_18.png





OEBPS/3924241608642999613_pg325_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg021_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg076_7.png





OEBPS/3924241608642999613_pg199_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg310_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg094_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg162_ill3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_7r.png





OEBPS/3924241608642999613_pg030_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg082_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg289_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg097_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_18.png





OEBPS/3924241608642999613_pg079_9.png





OEBPS/3924241608642999613_pg106.png
r L L B L L R |
11T &8






OEBPS/3924241608642999613_pg079_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg031_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg302_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_1.png
—<<





OEBPS/3924241608642999613_pg037_2.png
o Wha nefR

neb em iw ro chomt em an met uta





OEBPS/3924241608642999613_pg078_8.png





OEBPS/3924241608642999613_pg136_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg060.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg148_ill.png
N

= @






OEBPS/3924241608642999613_pg160_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_10.png





OEBPS/3924241608642999613_pg151_ill.png
5





OEBPS/3924241608642999613_pg085_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg034_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg020_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg154_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg104_2.png
>
}

>





OEBPS/3924241608642999613_pg035_1.png
M= Semmb





OEBPS/3924241608642999613_pg077_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg328_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg163_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg157_ill.png
Ja«/m e

c—
S ———— ]





OEBPS/3924241608642999613_pg021_6.png
C1 AN





OEBPS/3924241608642999613_pg077_13.png





OEBPS/3924241608642999613_pg307_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg101_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg036_1.png
neb

sequem em

[=51 $e

1
1
45

1
30

nNN NNNN

—
n
1
10

11
1
1
5

1
1
T





OEBPS/3924241608642999613_pg030_8.png
I\





OEBPS/3924241608642999613_pg320_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg079_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_14.png





OEBPS/3924241608642999613_pg275_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg075_3.png
¥ O IHy)





OEBPS/3924241608642999613_pg095_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg098_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_7.png
-«





OEBPS/3924241608642999613_pg042_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg332_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg037_1.png
L >

13





OEBPS/3924241608642999613_pg076_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg100_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg087_ill1.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg159_ill4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg101_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg016_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg100_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_8.png





OEBPS/3924241608642999613_pg032_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg091_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg096_5l.png
(et RCCQ |





OEBPS/3924241608642999613_pg111_ill.png
= D
VOA
'E?K;

=





OEBPS/3924241608642999613_pg087_ill2.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg323_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg031_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg030_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_2r.png
yYHY





OEBPS/3924241608642999613_pg078_17.png





OEBPS/3924241608642999613_pg159_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_2.png
~





OEBPS/3924241608642999613_pg078_10.png





OEBPS/3924241608642999613_pg076_8.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_7.png
(I~





OEBPS/3924241608642999613_pg370_ill.png
g [4

ST e





OEBPS/3924241608642999613_pg076_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg162_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg154_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_11.png





OEBPS/3924241608642999613_pg098_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg044.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg161_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg327_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg079_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg208_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg084_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg211_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg094_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg252_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_12.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_9.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_9.png





OEBPS/3924241608642999613_pg090_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg034_3.png
(?oo
i Ann
1T A






OEBPS/3924241608642999613_pg201_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg249_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_13.png





OEBPS/3924241608642999613_pg100_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg115_1.png
>
»>>





OEBPS/3924241608642999613_pg077_9.png





OEBPS/3924241608642999613_pg031_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_3.png
(I





OEBPS/3924241608642999613_pg114_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg101_0.png





OEBPS/3924241608642999613_pg200_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg305_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg039.png





OEBPS/3924241608642999613_pg030_7.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_16.png





OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          GESCHICHTE DER MATHEMATIK IM ALTERTUM
        


        		
          Vorwort
        


        		
          I. Kapitel. Ägypten.
          
            		
              Ägyptische Geschichte.
            


            		
              Ägyptische Sprache und Schrift.
            


            		
              Ägyptische Kultur.
            


            		
              Ägyptische Mathematik.
            


            		
              Ägyptische Arithmetik.
            


            		
              4. Abschnitt.
            


            		
              Die quadratische Gleichung der Ägypter.
            


            		
              Geometrie.
            


          


        


        		
          II. Kapitel. Babylonien — Assyrien.
        


        		
          Hellas
          
            		
              Die Würfelverdoppelung.
            


            		
              Die Elemente des Euklid.
            


            		
              Analyse der Schriften des Archimedes.
            


            		
              Exkurs über das elementare Rechnen der Griechen.
            


            		
              Ableitung des Reflexionsgesetzes.
            


          


        


        		
          Nachwort.
          
            		
              Ergänzung zur Lehre der Pythagoreer.
            


          


        


        		
          Autoren-Register
        


        		
          Anmerkungen zur Transkription
        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
    
      
        		
          [S. VIII]
        


        		
          [S. IX]
        


        		
          [S. X]
        


        		
          [S. XI]
        


        		
          [S. XIV]
        


        		
          [S. XVII]
        


        		
          [S. 3]
        


        		
          [S. 6]
        


        		
          [S. 8]
        


        		
          [S. 10]
        


        		
          [S. 11]
        


        		
          [S. 12]
        


        		
          [S. 13]
        


        		
          [S. 14]
        


        		
          [S. 15]
        


        		
          [S. 16]
        


        		
          [S. 17]
        


        		
          [S. 18]
        


        		
          [S. 20]
        


        		
          [S. 21]
        


        		
          [S. 22]
        


        		
          [S. 24]
        


        		
          [S. 27]
        


        		
          [S. 29]
        


        		
          [S. 30]
        


        		
          [S. 31]
        


        		
          [S. 32]
        


        		
          [S. 33]
        


        		
          [S. 34]
        


        		
          [S. 35]
        


        		
          [S. 36]
        


        		
          [S. 38]
        


        		
          [S. 39]
        


        		
          [S. 40]
        


        		
          [S. 41]
        


        		
          [S. 42]
        


        		
          [S. 43]
        


        		
          [S. 44]
        


        		
          [S. 47]
        


        		
          [S. 48]
        


        		
          [S. 50]
        


        		
          [S. 51]
        


        		
          [S. 53]
        


        		
          [S. 57]
        


        		
          [S. 60]
        


        		
          [S. 66]
        


        		
          [S. 67]
        


        		
          [S. 72]
        


        		
          [S. 74]
        


        		
          [S. 76]
        


        		
          [S. 77]
        


        		
          [S. 78]
        


        		
          [S. 79]
        


        		
          [S. 81]
        


        		
          [S. 84]
        


        		
          [S. 88]
        


        		
          [S. 90]
        


        		
          [S. 92]
        


        		
          [S. 93]
        


        		
          [S. 95]
        


        		
          [S. 97]
        


        		
          [S. 98]
        


        		
          [S. 99]
        


        		
          [S. 100]
        


        		
          [S. 101]
        


        		
          [S. 105]
        


        		
          [S. 107]
        


        		
          [S. 108]
        


        		
          [S. 109]
        


        		
          [S. 113]
        


        		
          [S. 114]
        


        		
          [S. 115]
        


        		
          [S. 116]
        


        		
          [S. 117]
        


        		
          [S. 118]
        


        		
          [S. 121]
        


        		
          [S. 122]
        


        		
          [S. 124]
        


        		
          [S. 127]
        


        		
          [S. 129]
        


        		
          [S. 130]
        


        		
          [S. 131]
        


        		
          [S. 132]
        


        		
          [S. 133]
        


        		
          [S. 134]
        


        		
          [S. 135]
        


        		
          [S. 136]
        


        		
          [S. 137]
        


        		
          [S. 141]
        


        		
          [S. 143]
        


        		
          [S. 144]
        


        		
          [S. 145]
        


        		
          [S. 146]
        


        		
          [S. 148]
        


        		
          [S. 149]
        


        		
          [S. 150]
        


        		
          [S. 151]
        


        		
          [S. 153]
        


        		
          [S. 155]
        


        		
          [S. 156]
        


        		
          [S. 157]
        


        		
          [S. 162]
        


        		
          [S. 163]
        


        		
          [S. 164]
        


        		
          [S. 171]
        


        		
          [S. 173]
        


        		
          [S. 181]
        


        		
          [S. 185]
        


        		
          [S. 189]
        


        		
          [S. 190]
        


        		
          [S. 191]
        


        		
          [S. 192]
        


        		
          [S. 193]
        


        		
          [S. 194]
        


        		
          [S. 196]
        


        		
          [S. 199]
        


        		
          [S. 200]
        


        		
          [S. 201]
        


        		
          [S. 202]
        


        		
          [S. 204]
        


        		
          [S. 207]
        


        		
          [S. 208]
        


        		
          [S. 209]
        


        		
          [S. 211]
        


        		
          [S. 214]
        


        		
          [S. 218]
        


        		
          [S. 221]
        


        		
          [S. 222]
        


        		
          [S. 223]
        


        		
          [S. 241]
        


        		
          [S. 243]
        


        		
          [S. 247]
        


        		
          [S. 248]
        


        		
          [S. 249]
        


        		
          [S. 250]
        


        		
          [S. 251]
        


        		
          [S. 252]
        


        		
          [S. 253]
        


        		
          [S. 254]
        


        		
          [S. 255]
        


        		
          [S. 257]
        


        		
          [S. 258]
        


        		
          [S. 260]
        


        		
          [S. 261]
        


        		
          [S. 266]
        


        		
          [S. 267]
        


        		
          [S. 269]
        


        		
          [S. 270]
        


        		
          [S. 271]
        


        		
          [S. 272]
        


        		
          [S. 273]
        


        		
          [S. 274]
        


        		
          [S. 275]
        


        		
          [S. 276]
        


        		
          [S. 277]
        


        		
          [S. 279]
        


        		
          [S. 283]
        


        		
          [S. 286]
        


        		
          [S. 287]
        


        		
          [S. 288]
        


        		
          [S. 289]
        


        		
          [S. 293]
        


        		
          [S. 294]
        


        		
          [S. 295]
        


        		
          [S. 298]
        


        		
          [S. 299]
        


        		
          [S. 300]
        


        		
          [S. 301]
        


        		
          [S. 303]
        


        		
          [S. 304]
        


        		
          [S. 305]
        


        		
          [S. 306]
        


        		
          [S. 307]
        


        		
          [S. 308]
        


        		
          [S. 311]
        


        		
          [S. 313]
        


        		
          [S. 314]
        


        		
          [S. 318]
        


        		
          [S. 319]
        


        		
          [S. 324]
        


        		
          [S. 327]
        


        		
          [S. 330]
        


        		
          [S. 331]
        


        		
          [S. 333]
        


        		
          [S. 334]
        


        		
          [S. 336]
        


        		
          [S. 337]
        


        		
          [S. 339]
        


        		
          [S. 346]
        


        		
          [S. 349]
        


        		
          [S. 350]
        


        		
          [S. 351]
        


        		
          [S. 352]
        


        		
          [S. 357]
        


        		
          [S. 358]
        


        		
          [S. 360]
        


        		
          [S. 362]
        


        		
          [S. 363]
        


        		
          [S. 364]
        


        		
          [S. 365]
        


        		
          [S. 366]
        


        		
          [S. 370]
        


        		
          [S. 374]
        


        		
          [S. 376]
        


        		
          [S. 377]
        


        		
          [S. 379]
        


        		
          [S. 381]
        


        		
          [S. 382]
        


        		
          [S. 383]
        


        		
          [S. 388]
        


        		
          [S. 389]
        


        		
          [S. 390]
        


        		
          [S. 391]
        


        		
          [S. 392]
        


        		
          [S. 393]
        


        		
          [S. 394]
        


        		
          [S. 395]
        


        		
          [S. 396]
        


        		
          [S. 397]
        


        		
          [S. 398]
        


        		
          [S. 399]
        


        		
          [S. 400]
        


        		
          [S. 401]
        


      


    
  

OEBPS/3924241608642999613_pg097_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg334_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg020_2l.png





OEBPS/3924241608642999613_pg116.png
L0 I S (¢
QL |G
M
QM| w





OEBPS/3924241608642999613_pg117_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg101_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg016_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg032_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg041.png





OEBPS/3924241608642999613_pg021_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg298_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg329_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg019_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg114_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_7l.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_1l.png





OEBPS/3924241608642999613_pg079_3.png
)





OEBPS/3924241608642999613_pg103_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg078_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_6r.png
GG TE





OEBPS/3924241608642999613_pg092_ill2.png
ST P RASLLELLA
E CIrssm

=,
<]






OEBPS/3924241608642999613_pg295_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_8.png
——<





OEBPS/3924241608642999613_pg158_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg034_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg092_ill1.png
+--ek-e
K 3% <FET-@





OEBPS/3924241608642999613_pg306_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg076_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg156_ill2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg020_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg070.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg321_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_11.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg032_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_16.png





OEBPS/3924241608642999613_pg153_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg075_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg016_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg101_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg343_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg083_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg097_4.png





OEBPS/3924241608642999613_cover.jpg
GESCHICHTE

DER
MATHEMATIK IM ALTERTUM

IN VERBINDUNG MIT

ANTIKER KULTURGESCHICHTE

von

DR. MAX SIMON

HONORARPROFESSOR DER UNIVERSITAT STRASSBURG

VERLAG VON BRUNO CASSIRER
BERLIN 1909





OEBPS/3924241608642999613_pg030_5.png





OEBPS/3924241608642999613_pg031_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg063.png





OEBPS/3924241608642999613_pg089_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg159_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg206_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg018_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg079_7.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg098_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_2l.png





OEBPS/3924241608642999613_pg031_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg095_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg078_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg079_2.png
<«





OEBPS/3924241608642999613_pg080_10.png
| >





OEBPS/3924241608642999613_pg096_4r.png
«
M«





OEBPS/3924241608642999613_pg174_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg076_1.png
S nlin) R B P





OEBPS/3924241608642999613_pg036_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg324_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg062_2.png
[

il
I |

T

[

T

1

T






OEBPS/3924241608642999613_pg112_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_3l.png





OEBPS/3924241608642999613_pg201_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg096_5r.png





OEBPS/3924241608642999613_pg100_3.png





OEBPS/3924241608642999613_pg016_4.png
a4





OEBPS/3924241608642999613_pg083_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg032_2.png





OEBPS/3924241608642999613_pg101_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg086_ill.jpg





OEBPS/3924241608642999613_pg019_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg210_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_6.png





OEBPS/3924241608642999613_pg195_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg021_4.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg303_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg209_ill.png





OEBPS/3924241608642999613_pg156_ill1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg288_ill.png
A A 1

NN

B 7 H [c]





OEBPS/3924241608642999613_pg162_ill1.png
¥





OEBPS/3924241608642999613_pg078_12.png





OEBPS/3924241608642999613_pg030_1.png





OEBPS/3924241608642999613_pg077_15.png





OEBPS/3924241608642999613_pg080_5.png





