
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Az erkölcsi törvény alkalmazása

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Az erkölcsi törvény alkalmazása


Author: Zsigmond Bodnár



Release date: September 25, 2020 [eBook #63291]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Credits: Produced by Albert László from page images generously made

        available by the Google Books Library Project




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AZ ERKÖLCSI TÖRVÉNY ALKALMAZÁSA ***





Megjegyzések:

A tartalomjegyzék a 231. oldalon
található.

Az eredeti képek elérhetők innen: http://books.google.com/books?id=2N5AAAAAYAAJ.

Facebook oldalunk: http://www.facebook.com/PGHungarianTeam.







AZ ERKÖLCSI TÖRVÉNY ALKALMAZÁSA

 

IRTA

BODNÁR
ZSIGMOND

EGYETEMI
MAGÁNTANÁR

 

 

BUDAPEST

SINGER ÉS WOLFNER
KÖNYVKERESKEDÉSE

1896

Pátria
nyomása.







ELŐSZÓ.

Egy új könyvet teszek a t. olvasó elé, mely csupa ismétlésből
áll. Igazán örökös ismétlés! De mentsen ki maga az erkölcsi világ
törvénye, mely annyira egyszerű, hogy lehetetlen a bölcsészek és
más gondolkodók nehézkes, homályos vagy az adott helyzetből és
időből kiinduló magyarázatait figyelmemre méltatnom. Ők, mint saját
koruk gyermekei czáfolgatták a letünt idők úgynevezett tévedéseit.
Socrates, Plato czáfolgatták az V. század sophistáit, eszményi
koruk érveivel állottak elő, melyeket utódjuk, az ideal-realismus
nagy képviselője, Aristoteles, szedett szét és téveseknek mutatott
be. A jó Aristoteles állítólagos tévedéseit pedig realisabb
tanítványai tárták fel a bámuló világnak. Így folyt ez az ember
szellemi, erkölcsi, aestheticai és gazdasági életében. A haladás
egy-egy hullámában a kezdő idealistákat a szép, jó és igaz
egységének lazulásával megtámadta a fölpezsdülő rationalista irány,
ennek képviselőit háttérbe szorította a nemzeti realismus, melynek
végén egyeduralkodó lett az individualismus. Tehát nem azt kell
kutatnunk, miben tévedett Renan, Cousin, Hegel, Kant, Locke,
Hobbes, Des Cartes és más gondolkodó, hanem hogy mennyire tudta
kifejezni korának uralkodó eszméjét, miért tetszettek tanai saját
korukban és az idő haladtával, miért módosultak a rendszerek,
elméletek?

Csak e munkában lehetséges a legteljesebb objectivitás, az igazi
tárgyilagos hang. Való ugyan, hogy én is ember vagyok, tehát az
uralkodó eszme nyomása alatt az idők árjának tanaihoz
kisebb-nagyobb vonzalmat érezek;  de az erkölcsi törvény
ismeretével meg tudom érteni és méltányolni más idők szellemét is.
Épen e törvény ismerete tanít meg bennünket arra, miért volt
népszerű ez a bölcsész, theologus, államférfiú, történetíró,
művész, költő, tudós, gazda, kereskedő stb. a maga korában. Nekünk
tehát semmi közünk Plato és Berkeley, Locke és Kant nézeteinek
czáfolatához; legfölebb azt vitathatjuk, mennyire egyeztek meg az
idealismus vagy realismus azon időszakával, melyben köztudomásra
jutottak.

Vagy ha nemzetünk életéből akarunk példát idézni, nekünk nem
feladatunk Széchenyi István, Kossuth Lajos, Deák Ferencz, Tisza
Kálmán, Apponyi és Ugron stb. egymás elleni vitáiban a feltétlen
igazságot keresni, mert ilyent még csak a physica, logika és
mathematica körében találhatni, hanem politikai sikereik vagy
bukásaik okát eszmei és közvetlen okokból kimagyarázni s így
teljesen objectiv történetet írni. És az idők árja annyira
körülszabja, meghatározza ítéletünket, hogyha akarnánk se tudnánk
hizelkedni, az egyik vagy másik részére hajlani a nélkül, hogy
bármelyik olvasónk észre ne vehetné önkényes vagy önkénytelen
hibánkat.

Ennek folytán tudomány lett a theologia, a bölcsészet, a
politika, az összes történetírás, szóval az ember erkölcsi világa.
Ma ugyan még nincs kikutatva, részleteiben átvizsgálva ez a világ,
nem egy tévedésemet kell kiigazítani, tudásom számtalan hiányát
kiegészíteni; de mihelyt úrrá lesz az erkölcsi törvény ismerete,
mihelyt ezer meg ezer tudós száll le a részletekbe, nemcsak az én
hiányaimat fogják pótolni, tévedéseimet kiigazítani, hanem magát a
világ egész történelmét meg fogják korrigálni.

Az itt közlött czikkek többnyire apróbb dolgozatok, melyek a
vallási, erkölcsi, politikai, irodalmi, tanügyi és gazdasági élet
egy-egy kérdését világítják meg s vezérfonalul akarnak szolgálni
arra, hogy az erkölcsi törvény  ismeretével maga a t. olvasó is
nyugodtan, elfogultság nélkül ítélhessen meg bármely értelmi,
erkölcsi, aesthetikai és gazdasági tüneményt. E törvény ismerete
oly kulcs, melylyel nemcsak a sötét idők labyrinthjait, a történeti
mult hatalmas mausoleumait nyithatjuk meg és pillanthatunk be a
letünt korok történelmi hőseinek szívébe, hanem a jelenkor hírneves
szereplőinek igaz érzését, gondolkodását is feltárhatjuk, sőt a
közeli vagy távoli jövő sem lesz egészen homályos előttünk.
Rávonatkozó jövendöléseink nem egy geniális szellem elmefuttatásai,
hanem legalább nagy vonásokban biztos alapból kiinduló visiók.

Öt év óta minden gondolatom e törvény kifejtése és ismertetésére
irányult. Úton-útfélen szóval és írásban magyaráztam kevés
hallgatómnak és olvasómnak; mintegy harminczezer füzetet és kisebb
kötetet nyomattam és jórészt szétszórtam ismerősök és
ismeretleneknek, csakhogy olvassák és vallják; a mi tetemes
költséggel járt és sokszor magam is bámulom, honnan fedezhettem
kiadásaimat, mivel egy-két barátomat kivéve, senki sem járult
hozzá, senki sem könnyített nehéz helyzetemen. Óh hányszor
keseredtem el munkaközben, hányszor fogott el a bosszúság, mikor
hiába házaltam kéziratommal a kiadóknál, lapok- és folyóiratoknál;
hányszor tettem föl, hogy nem írok többé, hanem legfölebb, mint
Socrates, szóval hirdetem tanaimat; eljárok a társaságba és ott
magyarázom fűnek-fának, de csakhamar csalódva tértem vissza
íróasztalomhoz, mert hiába beszéltem, kevés ember vagy épen senki
sem értett meg.

Őrültség! kiált fel a realista, kinek nincs érzéke ily
összefoglaló hatalmas rendszerhez, a legnagyobb fölfedezéshez,
melyre idáig emberi elme az erkölcsi élet terén juthatott; ezt az
őrültséget azonban megmagyarázza, érthetővé teszi előttem az isteni
törvény, mely ellenállhatlanul kerget, hogy hirdessem az igét,
melylyel épen engem áldott meg! 

Szerencsémre ma már van egy kis vigasztalásom. Szemlátomást
jelentkezik az idealismus s vele nő embertársaim összefoglaló
tehetsége. A kik idáig csak elemezni, szétszedni, megkülönböztetni
tudtak, most a legmesszebb eső dolgok rokonvonásait, közös jegyeit
föl kezdik ismerni vagyis összefoglalnak, a mi okvetlenül
szükséges, hogy az erkölcs, a becsület, a tisztesség, az isteni és
erkölcsi világrend fogalmához legyen érzékünk. Egy idő óta
tapasztalom, hogy nem süket füleknek beszélek és nem korlátolt
realistáknak írok. Ha kezdettől fogva megdöbbentették a hallgatót
és olvasót vallási, bölcsészeti, erkölcsi, jogi, politikai,
irodalmi, gazdasági stb. fejtegetéseim, most már akad olyan is, a
ki megérti és az adott nyomokon tovább halad; az egyetemen pedig
egy jeles tanár, kitünő történetíró és alapos tudós lelkesedéssel
hallgatott előadásokat tart az erkölcsi törvény szellemében. Az ő
spartai jelleme és tisztelt tudománya lesz az erkölcsi törvény
általános megismertetésének legnagyobb biztosítéka. Éljen sokáig és
érje meg, hogy a tan, melynek lánglelkű hirdetője és geniális
alkalmazója, nemsokára elfoglalja helyét a gondolkodók
elméjében.

Budapesten, 1896. október 15.

Bodnár Zsigmond.







I.

AZ IDEALISMUS KITÖRÉSE 1815 KÖRÜL.

A realismus az aránylagos béke korszaka szokott lenni. Ilyenkor
nem szívesen bocsátkozik az ember valamely háborúba. Mivel nemünk
egészen elmerűl az anyagi jólétben és az érzékiségben, nincsenek
inyére a háborúval járó viszontagságok és veszedelmek. A realismus
legszebb napjai épen azok voltak, melyekben virágzott az ipar és a
kereskedés, a müvészet és a tudomány, pompázott a fény, diadalát
űlte a féktelen érzékiség, a grasszáló individualismus. Ilyen volt
például a Kr. u. II. század, a jó császárok korszaka, a római
birodalom aranykora; ilyen a X. század, mikor az arabok gyönyörű
palotákat emelnek Spanyolországban, virágzásra juttatják a
művészetet és tudományt, hatalmas ipart és kereskedést teremtenek.
A XV. század jólétéről, gazdagságáról, érzéki életéről, óriási
fényéről, pompájáról tömérdek adatunk van. A XVII. század második
felének édes békéjét némileg megzavarták XIV. Lajos hadjáratai,
XII. Károly nyugtalan vére, a mi török háboruink és fölkeléseink
stb.

De soha sem volt nyugtalanabb reális korszaka Európának, mint
1790–1815-ig. Egy bámulatos lángelme, I. Napoleon titáni
individualismusa örökös háborúra kényszerítette Európát, feldulta
nyugalmát, megzavarta édes békéjét, noha nem tudta megakadályozni,
hogy a realismus minden sajátsága: fény és pompa szeretete, az
érzékiség féktelen tombolása, a családélet bomlása s az
egyetemesnek kigúnyolása, az apai, férji, vallási, erkölcsi
tekintély összeomlása be ne következzék. Csak a realismus vége
felé, 1812-ben képesek a nemzetek összetiporni  a zsarnok
hatalmát. Máskor a realismus alatt könnyen ki szokták verni a
támadó ellenséget, a mi Hunyadynk maroknyi sereggel visszaveri a
török óriási hadait. Napoleon azonban győzhetetlen volt egész a
realismus alkonyáig.

De alig küldték a szövetséges hatalmak Szent-Ilona szigetére,
teljes erővel fellépett az idealismus.

És mi az idealismus? Az egyetemesnek uralomra jutása az egyedi
ellenében. Mikor az ember gondolkozik, vagy összefoglal vagy
megkülömböztet. Az idealismus épen abban áll, hogy az emberiség
nagy része elkezd összefoglalólag gondolkozni, a lét összes
tüneményeiben a rokon, az egyező vonásokat keresni, szóval minden
gondolatát, érzését egységre vinni. A realismus alatt a szép, jó és
igaz eszméje annyira szétválik, hogy ellenséges viszonyba jönnek
egymással: a szép buja, hitvány, erkölcsileg rossz teremtés, az
érzékiség kiváló ingere, tényezője, néha eszköze lesz; a lét nagy
igazsága: mint az emberiség, haza, nemzet, közérdek, becsület,
erény, isten, halhatatlanság stb. merő hazugságokká vagy szokásos
phrasisokká válnak az ember szájában; a jó megszünik az egyetemest
tartani szem előtt, léha nyájassággá, humoros elnézéssé, az érzéki
gyöngyök élvezetévé, fensőbb elv nélküli jótékonysággá
változik.

Az idealismus kitörésével magasba száll az emberi elme és széles
látkörével meglátja az istent és a vallást, az erkölcsöt és az
erényt, a becsületet és a tisztességet, a világot és az
emberiséget, a nemzetet és a hazát stb. szóval az egyetemest. És ha
1815 körül széttekintünk, mit látunk? A köznép jó része rajong a
vallásért, nemcsak egyes papok, hanem világiak is, férfiak, nők
állanak a mozgalom élére, mint Krűdenerné. Az aristocratia
visszanyeri elvesztett befolyását. Kitünő gondolkodók mint
Lamennais, Bonald, de Maistre gróf, Haller és mások apostolai
lesznek a katholikus világnézetnek, a pápai tekintélynek;

kiváló protestáns írók, bölcsészek, politikusok mint Gentz,
Schlegel stb. a kath. egyház kebelébe térnek. A protestáns egyházak
támaszai aggódva tekintenek előkelő hiveikre, mert habár nem
mutatnak kedvet az áttérésre, mégis bizonyos töprengés látszik
rajtok. Keresik a világosságot, melyet nem találnak meg. Keresztyén
államról szeretnek beszélni, mely a monarchia felé hajlik: Das
Christenthum hat eine entschiedene Tendenz zur Monarchie, mondja
Schlegel Frigyes; pedig nem a keresztyénség oka a monarchikus érzés
gyarapodásának, hanem az ébredező idealismus, mely minden téren
kedvez az egységnek, a központ erősbödésének. Gyülölettel írnak a
forradalomról, mely az individualismus győzelme az egyetemes
fölött. A forradalom, mondják, a börtönéből kiszabadult anarchia
lázadása és győzelme az elgyengült tekintélyen. A végtelen
mélységből tör elő, felhasználja, kiaknázza az emberi gyarlóságot,
őrjöngővé teszi nemünket. Pedig minden forradalom a reálisabb
elemek lázadása az ideálisabb gondolkodásúak uralma ellen. 1830-ban
lejárták magukat a szélső idealisták, azért menekülni kelle X.
Károlynak; 1848-ban már annyira változott az uralkodó eszme, hogy
X. Károlynak és kormányának ellenségei, Lajos Fülöp hivei, nem
voltak eléggé reálisak s így bukniok kelle. 1870-ben pedig annyira
növekedett az individualismus, oly erős volt a realismus
szétmállása, hogy buknia kellett III. Napoleon kártyavárának s
győzött a köztársaság, e megtestesült politikai realismus, melyet
hiába akart megbuktatni a kevés monarchista. A többi monarchia is
csak úgy tarthatta fenn magát, hogy engedett a szétmálló részeknek,
vagyis lassan decentralizált.

Az idealismus alatt mindenfelé tiltakoznak a democratia
egyenlőség tana ellen. Maga a híres államférfiú, Stein báró, sem
szereti a Gleichheits-aposteleket, mint a kik mindent nivellálni és
az egész polgári társaságot nagy tömeg  kásává
akarták kotyvasztani. Ekkor Goethenek sem tetszenek az
individualismus tanai: «Ezek az emberek bódultságuk- és dühökben,
mindent az egyedekre akarnak visszavezetni és az önállóság
isteneivé tenni őket: hol vannak a vallásos, hol az erkölcsi elvek,
melyek egyedül óvhatják meg őket?»

A költők is elfordulnak régi tárgyuktól, az individuum
magasztalásától, blazirt lelkek, léha teremtések rajzolásától; az
egyetemes felé hajlanak, tisztelettel, csodálattal szólanak róla. A
becsület és tisztesség, a vallás és az erény, az adott szó
szentsége magasztalásuk tárgya. Scott Valter 1814-ben megkezdi a
Waverley-regények írását, melyek az egész művelt világ kedvencz
olvasmányai lesznek. Mint ideálista nem mélyed el a lelki élet
redőibe, a realismus finom elemzésébe. Feltárni, mozgatni e külső
természetet kitünően tudja; erkölcsi érzése azonban erkölcsiekké
teszi hőseit is. Erkölcsi szempont vezeti előadásában, így szerette
saját szervezete és a kor uralkodó eszményisége. Ugyanakkor
szívesen írnak végzettragédiákat, melyekben fensőbb erő hatalmát
mutatják be. Werner Zachariás, Grillparzer stb. efféle művei szíves
otthonra találnak a művelt világ minden színpadán. Nálunk Gombos,
Bólyai, Kisfaludy Károly, tragédiái telvék az egyetemes
dicsőitésével, az individuum kárhoztatásával. A költők és nem
költők kebelében hatalmasan nyilatkozik a patriotismus, a lángoló
hazaszeretet, mely a hon fiában nem keresi a nyelv egyenlőségét,
nem követeli a magyaros nemzeties szokásokat, hanem csak a haza
iránti hűséget, lelkes ragaszkodást. És támadnak a Vörösmartyak, a
kik elragadtatással tolmácsolják ezt a magasztos érzelmet.

De míg a szélső idealisták egy része tovább halad a megkezdett
úton, már 1825 előtt jelentkezik a realismus halavány sugara, mely
megtámadja az egyetemesnek feltétlen uralmát. A szigorú erkölcsű
Schlosser, a híres történetíró, azt hiszi és fájó szívvel mondja,
hogy «az erkölcsi  romlottság és a lélek meg a tettek
nagysága, fájdalom, mindig, elválaszthatlan az emberben!» Valóban
szomorú, mélyen leverő állítás. Szerencsére nem igaz, mert az
eszményi gondolkozású nagy ember, épen úgy lehet nagy tettek
szülőoka, mint a reálisabb gondolkozású, a ki természetesen nem
lehet el bizonyos fokú romlottság nélkül. Mi azonban csak azért
hoztuk fel Schlossert, hogy bemutassuk lelke fölháborodását, mikor
az emberiség megindul a civilisatio felé. Mert mi a civilisatio? A
legszélesebb idealismusnak szakadatlan összébbzsugorodása, míg
végre az egyetemes egységből annyira kiválik az egyes ember, hogy
magánálló individuum lesz belőle.

Az idealismus annyira az isteni szép, jó és igaz egységének
uralma, hogy a legmerevebb theocratiát szülné és minden anyagi
haladást lehetetlenné tenne. Az emberiség megvetné a léha realismus
örömeit és gyönyöreit, rideg, szent világot teremtene, mely kizárna
ugyan minden hazugságot, hizelgést, csunya önzést, de az anyagaiak
tartós megvetése miatt, elpusztítaná magát a civilisatiót. Így
rombolta le a VII. és XI. század idealismusa az előbbi civilisatio
számos nyomát.

1825 körül már hanyatlott, lohadt a szélső idealismus. Az elmult
tíz év alatt lelkesnek, rajongónak, eszményinek akart látszani
minden jóravaló ember. 1825 után a blazirt, hideg udvariasság
kezdett divatozni. Az előkelőség egyik jele volt hév, szenvedély,
tűz nélkül beszélni, és tenni, közönyösnek mutatni magát az
illusiók iránt, lenézni az előitéleteket, szépen ruházkodni és
finoman enni-inni. A nagyhangú szavakra gúnyos kételylyel kelle
válaszolni. Az első reális sugárral megjelent a gúny, a skepsis és
a rationalismus. Idáig az egyház és az aristoctratia, a vallás és a
legitimitas voltak a hatalmon; becsülésben, tiszteletben
részesültek; a kik megtámadták tekintélyöket, bomlott realisták
valának, a léha napok simulni nem tudó képviselői,  mint lord
Byron, Benjamin Constant és mások. Most lassan megváltozott a
történeti kép. Egy új nemzedék lépett föl támadónak, mely nagy
erővel döngette a tekintély várának falait, gyülöletesnek rajzolta
uralmát s néhány rövid év alatt meg is buktatta. A régiek közül
maradt ugyan egynéhány magul mint Lafayette, Talleyrand, Benjamin
Constant, Varnhagen von Ense, Tieck stb., de igazi mozgatói az új
iránynak rendesen új emberek vagy a szélső idealismusból kiváló
férfiak voltak. Ilyen vala Hugo Viktor, az enfant sublime,
mint Chateaubriand nevezte, a ki már húsz éves korában királyi
kegydijat kapott; de a ki csakhamar a realisabb iránynak lánglelkű
apostola lőn. Az ő Hernani-ja már hatalmas előszó az
1830-iki forradalomhoz. Általában a költők és írók egy része
fanatikus gyülölettel ostorozza az egyetemes képviselőit, csupa
gyanúsítás, rágalmazásból áll a szabadabb irányú sajtó, a melyet e
kor több történetírója, közöttük Hillebrand, lelkiismeretlennek
mond. De hát azt mutatja a történelem, hogy a lejárt irányok sorsa
mindig a megtámadtatás és leveretés volt. Szorosan véve, mindig
igazuk van a támadóknak, mert, a mely irány lejárta magát, csak
erőszakkal tarthatja fenn uralmát. A támadás eszközei azonban
legtöbbször igazságtalanok, hazugságon, rágalmon alapulnak. Még
legtisztességesebb és legjogosabb a kitörő idealismus támadása,
mely a léha és zsebelő realismus hőseit a vallás és erkölcs nevében
korbácsolja és kergeti el. Lázadozni sem igen szoktak a szélső
idealismus apostolai, fegyverök a szó és a toll. A nagy Socrates a
tollat sem használta, csak szóval hirdette eszményi tanait.

Már 1824-ben megindította Pierre Leroux, Dubois a Globe
czímű folyóiratot, melyben többi közt Jouffroy tette közzé híres
tanulmányát; Comment les dogmes finissent? Ampére, Damiron,
Duchâtel, Duvergier de Haurannne, Vitet és mások, támadták a szélső
idealismust. Hévvel és  fiatal túlzással szólottak a nagy
erkölcsi, aestheticai és társadalmi kérdésekhez. Spiritualisták
voltak ugyan a bölcsészetben, de gyülölték az ultrákat,
változatosságot, szabadságot követeltek az irodalomnak, s lenézték
a szélső idealismus egyhangúságát. A huszas évek vége felé
tetemesen gyarapodott az új írói nemzedék, mely otthagyta az
egyetemes eszméjét, követelte az érzékiség, a szerelem, a
lelkiismeret, a gondolkodás, az érzés nagyobb szabadságát, hévvel
hirdette az emberi természet jóságát, melyet tagadott a szélső
idealismus s szigorú rendszabályokat hozott ellene. Az új nemzedék
jelesebb tagjai Sand György, Balsac, Dumas père, Saint-Beuve,
Stendhal, Vitet, Janin és mások, a kik 1830 körül léptek föl s
csakhamar európai névre tettek szert, mivel ez időben a
reformidealismus minden bajnoka Francziaországra tekintett, hol a
júliusi forradalom megteremtette az igéret földjét. Csodálatos az a
rajongás, melyre az eszme lelkesíti az embert. Mily nagynak,
dicsőnek, boldognak tartják e rajongók a francziákat, mily
elragadtatással szólanak Gallia ragyogó szelleméről, irodalmának
újabb remekeiről, melyekre ma nem kapni olvasót; az egész ország és
benne Páris a művelt emberiség bucsuhelye lesz, hová minden író és
művész, politikus és államférfi el szeretne menni.

És minek köszönhette Francziaország ezt az általános csodálatot?
Nagyobb rationalismusának, melylyel az összes európai népeket
felülmulja. Míg más országban a nép reálisabb természeténél fogva
lassabban tud érvényre jutni az uralkodó eszme, a francziáknál
rögtön jelentkezik az irodalomban és a társadalmi életben.
Irodalmuk legkorábban megérzi és kifejezi az uralkodó eszmét,
fellépésük ezért bátor és merész a politikai és társas élet terén;
ezért ugranak belé oly könnyen a forradalmakba, melyek annyi gondot
okoznak nemesebb gondolkodóiknak, egy Guizotnak, Tocquevillenak,
Cousinnek, Laboulayenek stb. 

Francziaországba vágyott a német Heine is 1830 után; ez ország
második hazája lőn. A huszas évek elején ő is rajong az
egyetemesért, lelkes tanítványa lesz Schlegelnek, de bár a
keresztyén hitre tér, nem tud népszerűbb lenni, csak 1826 után,
mikor Reisebilderjeit és verseit szívesen olvasták és
énekelték. Ugyanakkor csúfolta ki a sorstragédiát és eszményi
drámát gróf Platen Die verhängnissvolle Gabel (1826) és
Der romantische Oedipus (1828) czímű vígjátékaival. Pückler
herczeg csakhamar kikezdé a régi aristocratia tekintélyét,
eloszlatá nymbusukat, lerántotta róluk a fensőbb morál leplét,
melylyel a szélső idealismus takarta le őket. Léha, könnyed,
szellemes és gúnyos irályával nevetségessé tette a büszke
mágnásvilágot, melyre áhitatos tisztelettel néztek 1820 körül.
Angliában ugyanazt tevék Bulwer regényei; hősei szintén kiépültek
az illusiókból és balitéletekből, tudnak élvezni és
gyönyörködni.

Az irodalom ez új jelenségei mellett azonban tovább is él,
párhuzamosan halad mellette az eszményi költészet; nem ugyan a
szélső idealismus ösvényén; ennek le kelle tünnie; hanem azon
félénk, lemondó, elégiai hangon, melyet a realismus folytonos
növekedése okozott s nálunk báró Eötvös Carthausijának,
Bajza, Vachott Sándor s társai sentimentális, olykor világfájdalmas
poesisának édes anyja volt.







II.

AZ ÁRPÁDOK.

A görög történetírás két mesterének, Herodotosnak és
Thukydidesnek születése között csak tizenhárom év folyt le, mert az
első 484-ben, a másik 471-ben született, mégis mily nagy különbség
van a két mester alkotása között. Herodotos a realismus alkonyán
ír, tehát könnyed és kedves, egyszerű és naiv elbeszélő; Thukydides
az idealismus hajnalán teremti meg művét s történet-bölcselő lesz
belőle, a ki nem elégszik meg a közvetlen és látszatos okokkal,
hanem messzebb eső kapcsolatokat keres és úgy készíti munkáját,
hogy mint maga mondja, «minden időre szóló birtok legyen.»

Husz év óta a történetírás azon termékeit olvastuk szívesen,
melyek egyszerűen, nagyobb igények nélkül mesélték el az idők
históriáit, a kik legfölebb a nemzeti és a korszellemre mertek
hivatkozni, a nélkül, hogy e szellem miértje után kutattak volna,
vagy pedig itt-ott a földrajzi helyzetet emlegették, de az
események eszmei kapcsolatára senki sem gondolt. A realismus nem
tűri a mélyebb okok vizsgálatát, az ember nem tud messzebb látni,
oknak csak azt ismeri el, a mi közvetlenül mutatkozik az esemény
előtt.

Most, úgy látszik, az idealismus hajnalán, mindez megváltozik.
Nemcsak azt kérdezzük, hogyan történt valami, hanem azt is: miért.
Még pár év előtt lelkesedéssel üdvözölték nálunk is Pauler Gyula
nagy történeti munkáját az Árpádokról, mely regét, mondát és komoly
történetet összeolvasztva kedvesen elmesél, nagy jutalommal
tüntette ki az Akadémia, melynek fényes nagy termében egy másik
 történetíró 1896. május 17-én egy
bölcselő dolgozatot olvasott fel magának a királynak jelenlétében
szintén az Árpádokról, még pedig nagy hatással. Kállay Béni már
lenézi a közvetlen okokat, van fogalma a benső szükségességről, az
idők reális vagy ideális irányáról s több efféléről, melyek
nélkülözhetetlenek az eszmei okok magyarázatánál. A szerzőnek
azonban még nincs érzéke a gondolkodás egységéhez, az egyik
tüneményt eszmei, a másikat közvetlen okból magyarázza; nincs
egységes bölcsészeti rendszere, melyből ki kellene magyaráznia az
események szülő okait. De mégis nagyon érdemes jelensége
történetírásunknak s azért helyén van, hogy egy kissé foglalkozzunk
vele.

I.

A szerző magáévá teszi azt a nézetet, hogy a hunok és avarok
rokonaink valának, de sem a hunok világrendítő hatalma, sem az
avarok ereje nem tudott tartós államot alkotni, e képességünk csak
nekünk magyaroknak volt e földön. Itt azonban megáll a szerző az
egyszerű tény előtt s nem iparkodik megkérdezni az okát, pedig
megvárhatnók, hogy pár szóval jelezze: miért van nekünk államalkotó
képességünk és miért nem volt a hunoknak és avaroknak, vagy most
nincs a zsidóknak és czigányoknak.

Miért nem jöhet létre most Zsidó- vagy Czigányország, kissé
nehéz megfejteni. Nagyon valószinűnek tartom azt az okot, hogy a
zsidók, arabok, turkomannok, czigányok, nem képesek a haladás
egy-egy hullámát elejétől végig megjárni. A szélső idealismus
vallási rajongása ép oly ismeretlen előttük, mint a realismus
alkonyának édes, meleg, kedves mysticismusa. Azért annyira józanok,
okosak, rationálisták mint a chinaiak. De valahányszor valamely
tökéletesebb faj közelébe jutnak, csakhamar pusztulniok kell s
legfölebb parasyta életet lehet élniök. 

Mennyire szerepel ez az ok a hunok és avarok életében, mivel
keveset tudunk róluk, nem állíthatni, vagy nem tagadhatni
határozottan. Azért némileg henye kérdés e népek államalkotó
képességéről szólani, de annál szükségesebb a miénkről.

Általában ki kell mondanunk, hogy minden népnek megvan az
államalkotó képessége, sőt néppé, nemzetté sem fejlődhetett volna,
ha nincs meg a saját országa. Az államalkotó képességről beszélni
tehát henye kérdés. Csupán arról szólhatunk, miképp volt lehetséges
nekünk, turáni vagy ural-altaji fajnak, itt hazánk földjén országot
alapítani és ezer évig fentartani, mert kétségtelen, hogy a turáni
fajok nem tudnak versenyezni a germán és szláv népekkel.

Én azt hiszem, hogy első sorban a bevándorlás ideje mentett meg
bennünket. A magyar a kilenczedik század végén, erősen reális
időben költözött be mostani hazájába. Mint főleg nomád nép,
elfoglalta a sík Alföldet és más kevésbbé hegyes és nem igen lakott
területeket. Szláv és german törzsek laktak az ország nyugati, déli
és északi részein, románok a keletin. Az Alföld az ő nagy
síkságával árvizeivel és mocsaraival, hihetőleg lakatlan volt. Oda
hajthatták barmaikat bármikor a hegyi lakosok, de télre haza
takarodtak. A realisabb időkben ritkán szokott valamely nép
földjéről kimozdulni, legfölebb, ha szorítják. Ha az idealismus,
vagy idealrealismus idején költözik be valamely nép, rendesen
szörnyű pusztítást követ el a meghódított földön, esetleg kiírtja
az ottani népeket. A realisabb időkben békésen, szeliden bánik
velök, ekkor nem tudnak oly kegyetlenek lenni, legtöbbször
meghagyják hatóságaikat, némi autonomiával ruházzák fel őket. Ezt
mutatja a történelem. Hihetőleg mi magyarok szintén így jártunk el.
Úgy, hogy e népek megmaradtak napjainkig, fogytak vagy szaporodtak,
a kedvező vagy kedvezőtlen viszonyok szerint, de megéltek.


Kállay a magyar honszerzés és alapítás sikerét az idealismus
hatása alatt a nagy fejedelemnek, Árpádnak és a centralizált
vezetésnek, meg a magyar nemzet hadi szervezetének tulajdonítja.
Eszményi napokban mindezekért lelkesedni szoktunk, kiemeljük,
felmagasztaljuk a király személyét. A realismus alatt a király és a
fejedelem személye csak akkor népszerű, ha kedvez a részeknek,
enged az alulról jövő nyomásnak, pártolja a szegény embert; az
idealismus alatt megfordul ez a gondolkodás, lelkes ragaszkodás
keletkezik bennünk, ha az egyetemest tartja szeme előtt a
fejedelem; ha a vallás és erkölcs, a haza és nemzet mint egész
tölti el bensejét; ha magas személyével sikeresen tudja támogatni a
felháborodó erkölcsi érzés kitöréseit; ha nem riad vissza saját
hatalmának, független akaratának nyilványításától. Ilyenkor könnyen
zsarnokságra, vagy önkényes eljárásra indítja a kor szelleme a
királyokat, sőt gyöngének, tehetetlennek szokták tartani, ha nem
tud kellő erélyt mutatni.

Ugy látszik, Kállay is az idealismus hatása alatt dicsőíti
Árpádot, sőt irányzatossá teszi egész felolvasását, melyben minden
lépten hangoztatja a nemzet simulását uralkodója akaratához, pedig
a lefolyt félszázad története világosan feltárhatta Kállay előtt,
hogy csak ott volt nyugalom, a hol az uralkodó simult a nemzeti
többség akaratához, mely, kivált az utóbbi időkben, a reálisabb
napokban az alkotó részeknek, a decentraliatiónak kedvezett.

Kállay ez idealis hatás folytán azt hiszi, hogy a magyar nép,
mint egységes nemzet, egységes fejedelmi hatalom vezérlete alatt
költözött be új hazájába. A mennyire a multat ismerem, mindig így
fogták fel beköltözésünket az idealismus idején. 1815 után jó ideig
az összes történeti és költői, hazai és külföldi művek így képzelik
a magyarok bevándorlását, csak később találkozunk a lassú és
fokozatos beköltözés gondolatával. Az idealista sehogy  sem tudja
elgondolni, hogy magyar törzseink csak beszállingóztak volna e
földre. Ő megérti és természetesnek találja Anonymus előadását,
maga elé képzeli a hét vezért, közöttük Álmost, utóbb Árpádot, a ki
nemzetének élére állítva megindul, hogy hazát alapítson, országot
szerezzen. A realistának jobban tetszik, természetesebbnek látja,
hogy egy nomád nép folyton szorongatva, más nemzetektől nyomatva,
kedvező tanyát és jó legelőt keres magának és nyájainak s
részenkint húzódik az ily tájakra. Rationalismusa nem is tudja
elhinni, hogy másként vándoroljon egy szorongatott nomád nép.
Büszkeségről, nagy nemzeti önérzetről, kegyetlen hódításról, ily
esetben alig lehet szó. Az idealista persze megvetéssel utasítja
vissza az ilyen felfogást, melyet reális történetíróinknál
kisebb-nagyobb eltéréssel, de rendesen megtalálunk. Sőt a reálista
Vámbéry, annyira módosítja időnkint nézeteit, hogy végre e földön
alakíttatja meg a magyar nemzetet.

Ugyanezen ideális felfogás vezeti Kállayt, mikor azt állítja,
hogy a nomád magyar, mint egységes nemzet költözött e hazába.
Helytelenség, melynek ellentmond a realismus törvénye. Igaz, hogy
mikor valamely nagyobb actióra készül a nomád nép vagy népek és
törzsek, rendesen vezért választanak maguknak, de mihelyt
bevégezték az actiót, megszünik vagy enged a hatalmas központi erő.
Hogy Árpád a honszerzés után, kivált utódai, megtartották volna
centralizált hatalmukat, éppen a realismus alatt elképzelhetetlen
valami. Mikor a IX. és X. században a realismus nyomása alatt
mindenütt beáll a szétmállás, a részek uralma az egész fölött,
akkor a széles világon kivételt képezne a magyar, mely
centralizálna. No, de annyit Kállay is belát, hogy akkor a magyar
se központosított, ennek okát azonban Árpád utódjaiban keresi, kik
alatt rossz útra tévedt a nemzet. E gyönge fejedelmek alatt a
kitűnő hadiszervezet nem engedte nyugodni a  magyart.
Mivel nagyon is jó katona volt, a honszerzés után se gondolt másra,
mint harczra, háborura. Miért? A harcz kedvéért. Kállay
bölcselkedve mondja, hogy a legkiválóbb intézmények, minő a
hadiszervezet is volt, sajátságos, hogy idővel elvesztik eredeti
jellegöket s utóbb önmagukban is, mint czél tünnek fel. Biz ez
semmit mondó, elavult magyarázat. Minden intézmény eleinte addig
életerős, egészséges, üdvös, míg fennállanak a viszonyok, melyek
miatt létre jött. Mihelyt változik, módosul az uralkodó eszme,
például az ideal-real nagy nemzeti egységét a realismus
decentralisatiója váltotta fel, a központosító intézmény is
felmondja a szolgálatot. Gyűlölni, támadni kezdik, lassankint
magától összeomlik, ha előbb el nem törlik. De míg e törlés
bekövetkezik, jó sokáig eltengődik. Ekkor mondják róla, hogy
czélnek tűnik fel, pedig csak eszköz akart lenni. A nomád és
turk-magyar élhetett-e más mint rabló életet? Baromtenyésztése
mellett ez volt a foglalkozása. Összeállott pár száz vagy ezer
magyar, s gyors lovaikon messze elszáguldoztak, nem várták meg az
ellenséget, hanem rabolva, bő zsákmánynyal tértek vissza új
hazájokba. Ezt Árpád sem akadályozhatta volna, de legalább részben
korlátozta az ágostai vereség 955-ben. Valószinű, hogy már előbb is
nem egy csapás érte az ily portyázókat. Ágostánál hihetőleg több
ezer magyarra csapott le a vész. Azt hiszi Kállay, hogy e vereség
mente meg bennünket a tespedéstől, ez rázta fel ismét a már lankadó
nemzeti erőt. Kissé furcsa gondolat. Nem természetesebb-e, hogy a
realismus nyomása és az ily vereségek honmaradása, földművelésre,
gazdálkodásra taníták a magyart? Reális időkben az anyagira veti
magát az ember, a honmaradásra kényszerített magyar nem mehetett
rabolni, zsákmányolni, tehát az itteni szlávoktól, germánoktól némi
ipart és földművelést tanult, vagyis civilizálódott, lévén a
civilisatió nem egyéb, mint az idealismusból a realismusba való
haladás. 

Valóban a X. század realismusa mentette meg a magyart, hogy nem
jutott a hunok és avarok sorsára. Ilyenkor békésebb, nyugodtabb az
ember, még ha nomád népet alkot is. Tanulékony a gazdaság és ipar
terén. Nemzetisége pusztulásától, a beolvadástól sem kell tartania,
mert az egy-egy csomóban élő nemzetiség nem hagyja vallását,
nyelvét, társadalmi szokásait. A realismus alatt nem szoktak
vallást és nyelvet változtatni, legfölebb az idegen nemzetiség
körébe eső egyes családok olvadnak fel a nagy tömegben. Tanulunk
ipart és gazdaságot másoktól, de nem adjuk fel nemzetiségünket. A
realismus alatt állandó lakhelyre szoktatott, kezdetleges iparban
és gazdálkodásban járatos magyar azután szerencsésebben mehetett
neki a 875 körül kitörő idealismus vallási és erkölcsi reformjának.
Ha mi is, mint az avarok, az idealismus idején költözünk e hazába,
hihetőleg borzasztó mészárlást követünk el, de azért mégis
elpusztulunk, mert a százados harczok, az örökös háboruk, nem
engedik pihenni, fejlődni, gyarapodni, civilizálódni a magyart.

II.

Géza fejedelemségével egyszerre kitör az idealismus, éppen úgy,
mint napjainkban. Kállay úr tehát láthatná, könnyen észlelhetné,
tanulmányozhatná ezt az érdekes fordulatot az ember erkölcsi
világában. Ő azonban régi, elavult fejtegetésekhez folyamodik. Most
szeme előtt történik a nagy erkölcsi változás. Számos ember, kik
még néhány év előtt léha realisták voltak, kezdenek az erkölcsről
és a vallásról máskép gondolkodni. Könnyen felháborodnak,
zúgolódnak felebarátjaik kevésbbé tisztességes eljárása ellen.
Tisztelettel szólanak a vallásról, melyre nem sokat adtak. Némelyek
rajongással, lelkesedéssel fordúlnak feléje, holott nem is
érintkeznek papjaikkal, a kik között még  nagyon sok
a realista. Az emberek általában kezdenek összefoglalóan
gondolkozni, tiltakoznak az alkotó részek uralma, a családban az
asszony és az érzékiség túlnyomósága ellen, tekintélyét követeli a
családfő és így tovább.

Kállay alig látja ezeket, pedig értekezésében számos jele van az
idealismusnak. Géza fejedelemről mondja a históriával, hogy bátor,
kitartó, erős akarat jellemzi, de e mellett műveletlen, durva, sőt
talán még kegyetlen is volt. Számító előrelátás, látnoki ihletség
nem vezették terveiben, mégis ő rakta le ezeréves létünk alapjait.
Mélyen érezte ő is az augsburgi vereség szégyenét (?). De nem
gondolt megtorlásra, békét köt a német császárral, minek közvetlen
okát nem akarja kutatni Kállay. Szerinte a német barátságból
önkényt következnék, hogy a keresztény hitre térjen a magyar. De
nem így történik; a fejedelmi hatalomnak erőszakkal, vérengzéssel
kell behozni az új vallást, mert a magyar jelleméből hiányzik a
hajlam a vallásos rajongásra. Maga Géza is pogánynak születvén,
szívében, úgy látszik, pogány maradt haláláig. A felesége, a szép
Sarolta, kedvéért mégis megkeresztelkedett. És ez a pogány Géza,
tűzzel-vassal terjeszti a keresztény hitet, kereszténynyé lesz a
magyar; de nem benső meggyőződés volt az indító ok. Azok, kik az
ősi vallást elhagyták, nem az új hít kedvéért tették ezt. Csak az
uralkodó akaratának engedtek. Komolyabb tömeges ellenszegülésről
nem is emlékeznek krónikáink.

Ez tehát hazánkban a kereszténység behozatalának kivonatos
története. Egy, pogány vallásához szívósan ragaszkodó nép, mely ezt
az ősi nemzeti szokások symbolumának tekinté, meghajol a szintén,
pogány érzésű és gondolkodású fejedelem zsarnoki akarata előtt. Ki
látott ilyesmit? Ha Géza maga sem hiszi, a mit hirdettet, miért
erőszakolja nemzetére? És lehet-e egy nemzetre külső hatalom
segítsége, öldöklése nélkül új vallást erőszakolni? – Minél
 tovább gondolkodom ez állításokon, annál
gyöngébbnek találom az egész okoskodást.

Pedig mily egyszerű a dolog magyarázata.

Nemzetünk e hazájában a nyugati népek eszmekörébe jutott. A X.
század realismusa alatt nem változott meg a hite, nyelve, szokása,
megtartotta nemzeti szelleme jeleit, symbolumait. De mikor fölébred
az idealismus, látja keresztény földijeinél a nemesebb hitet,
tisztább erkölcsöket, meg akar tisztulni, nemesebb óhajt lenni és a
keresztény hittérítők buzgó szózatára, hathatós buzdítására,
keresztény lesz. Ezt teszi a nemzet nagy része, teszi maga a
fejedelem. Most következik az érem másik lapja. Az idealismus alatt
is akad számos realista, a ki nem tud simulni az uralkodó eszméhez,
ezek szívósan ragaszkodnak az ősi valláshoz és a nemzeti
szokásokhoz, nemzeti törvényekhez; ha van erejök, ellenszegülnek,
néha fellázadnak. De ott van Géza, a vasmarkú fejedelem, a ki
nemcsak szigorú, hanem kegyetlen is tud lenni; sújtja-tiporja az
ellenszegülőket.

Azt hiszem, így érthető lesz népünknek a keresztény hitre
térése. Abból is megérthetné Kállay tanításom igazságát, hogy
ugyanakkor egyszerre több nemzet hagyja el ősi vallását és áttér a
keresztény hitre.

Abban a régi állításban, hogy a magyar nem hajlandó a vallásos
rajongásra, van egy kis igazság. Bár sok árja vér van közöttünk és
bennünk, mégis fajunk turk eredete akadályozza, hogy az egész
nemzet a legszélsőbb idealismusba csapjon át, vagy a realismus
alatt az édes, lágy, vallásos mysticismusba sülyedjen. A magyar
ekkor rendesen léha, érzéki realista lesz, vagyis a magyar
eszmeköre, jobban mondva, eszmeskálája nem oly magas és nem oly
mély, mint a germán fajoké, de mégis hosszabb, mint a szemitáké.
Azért, ha kitör az eszményibb érzés, gondolkodás, a magyar is
lelkesedik a vallásáért; igaz,  hogy gyorsan lohad e
buzgósága és a nemzeti nagyság utáni rajongás foglalja el a helyét.
E rövidebb ideig tartó lelkesedés azonban elég hosszú volt arra,
hogy Géza és Szent István alatt, erős gyökeret verjen a
kereszténység, melyet a későbbi rationalisabb gondolkodás ébredése,
az általa előidézett pogány lázadás sem tudott többé kiírtani.

Kállay elmondja, hogy Géza határokat nem ismerő akarata, nem
tűrheté ama ziláltságot és széthúzást, mely a hosszas kalandozások
közben új életre ébredő törzsrendszert jellemzi, azért oly
szabályokat hozott, melyek megszünteték e rendszert. Mintha a
realismus alatt bármely erős akarat képes volna egy törzsekből álló
nemzetet egységessé tenni! Géza azonban az idealismus hatása alatt
szervezi az országot, azért könnyebben megy neki, mert maga a
nemzet is úgy gondolkodik. A X. század végén többnyire erélyes,
ideális fejedelmek vezetése alatt megindultak a népek az erkölcsi
egység eszménye felé. Nálunk sem történhetett más, mint a világ
többi részein. Az idealismus egysége, természetesen erkölcsi
egység. A vallás és erkölcs nemessége ragad meg bennünket. Akkor
nem rajongunk a nyelv és nemzeties szokások egységéért. Ezért
mondhatta Szent-István, hogy jó, ha az országot többféle nemzetiség
lakja. Nagy Lajos nem ejthet ki ily szavakat, neki az
idealrealismus második felében rajongani kell az ország
magyarságáért. Annál furcsább, mikor Kállay azt mondja
Szent-Istvánról, hogy jó magyar volt. Negyven év óta kitünő
hazánkfiai alig mondották ki e szavakat, legfölebb
Szent-István-napi beszédekben lehetett ilyesmit hallani. Mikor
hazánk politikai és nyelvi egysége és nagyságaért rajongunk, nem
tarthatjuk Szent-Istvánt jó magyar embernek. Sokan éppen az
ellenkezőt hirdették róla. Akárhányan még a kereszténység
terjesztését is kárhoztatták. Mindez érthető, mert Szent-István
kivetköztette a nemzetet régi nemzeti vallásából, erkölcseiből és
szokásaiból,  állami és jogi életéből; a nemzeti nyelv
iránt pedig közönyös volt. Nem lehetetlen, hogy a magyar nyelvnél
többre becsülte a latint, az olaszt, a szlávot vagy németet, hisz
sok idealista buzog az egyik vagy másik műveltebb nyelvért, rajta
szeret beszélni s elhanyagolja anyanyelvét. Ha tehát azt mondja
Kállay, hogy Szent-István magyar volt egész lényében, ez oly
frázis, melynek csupán erkölcsi szempontból van némi értelme és
csak boszantja a realista nemzeti szellemű kritikáját.

Elmondja a szerző, hogy István nem hiuságból és becsvágyból
vette föl a királyi czímet, hanem a magyar nemzet nagyságának
öregbedését látta benne s mivel függetlennek óhajtá hatalmát, nem a
császártól, az akkori fogalmak szerint az egyetemes világi fensőség
képviselőjétől, hanem a római egyház fejétől kért és kapott
koronát.

Ez megint hibás magyarázat. Az idealismusnak erősen theocratikus
jelleme van. A szélső idealis irány lelkesedik az egyházért, kivált
a középkorban hódoló tisztelettel fordúl feléje. Az idealismus
mostani hajnalán is látni már az egyháziak iránti tisztelet
jelentkezését. Nagyon természetes tehát, hogy István nem a
császárhoz, hanem a pápához, Istennek földi helytartójához, szent
Péter utódjához, fordul. Ezt nagyobbnak, szentebbnek tartja, azért
kér tőle koronát, nem pedig, hogy függetlennek óhajtá hatalmát. Az
is téves, mintha István tisztelete emelte volna fel hazánk első
rendjévé az egyházi rendet. Az ezredik év körül ez mindenütt első
lett az idealismus nyomása alatt. De azért, Kállay szerint, mégis
az uralkodónak volt alávetve az egyház, csak az ő akaratától
függött. Megint túlzó és érthetetlen szólam. A ki valamely
intézmény javára nagy áldozatokat hoz, a ki egész lelkével csügg
rajta, mindenesetre tekintélyre, befolyásra tesz szert, mivel
áldozatai az intézmény javát mozdítják elő. De tévednénk, ha azt
hirdetnők, hogy az egyház István akaratától függött, mint
 a realismus idején példáúl Mátyás király,
XIV. Lajos, I. Napoleon alatt történt. Az egyház szívesen megbízott
a szent király intézkedéseiben, mert az ő szellemében járt el, az
egyház felfogását tartotta szem előtt, midőn országát a
kereszténység intézményeivel árasztotta el. – De mihelyt bár csak
halványan jelentkezik a realis irány, mikor mutatkozik a nemzeti
szempont, mikor megszünik az egyetemes feltétlenül uralkodni, mint
például Kálmán idejében, beállanak a kisebb-nagyobb összeütközések,
surlódások az egyház és állam között. A XI. század második fele már
számos ily összeütközést mutat fel.

Kállay ezt a realis gondolkodás közvetlen okaival magyarázza.
Szerinte szakadás fenyegetvén a nyugati egyházat, így
Magyarországot is, a bölcs Kálmán azzal hárítá el, hogy önként
lemondott a koronának némely addig gyakorolt jogáról az egyház
javára. Nem a lehető küzdelemtől riadt vissza Kálmán, hanem a
nemzet nyugalmának és egységének megbontásától rettegett. Mert
kétségtelen, hogy miként egykor a pogányság, úgy utóbb a schisma
szolgált volna politikai téren is a particularisticus törekvések
zászlajáúl. És a nemzet ellenzés nélkül követte királyát az ujonnan
kijelölt ösvényen, mert érezte, hogy a király, a nemzet javára
dolgozván, bölcsen cselekedett. Az Árpádok monarchiájában tehát
szoros szövetségre léptek vallás és királyság, amaz támaszt és
oltalmat, emez pedig még nagyobb erőt nyervén e viszonyból.

Mindez szépen van kiokoskodva, de nem igaz. Kálmánnak le kellett
mondani a korona némely jogáról, mert erősebb volt az egyház, neki
pedig nem volt ereje szembeszállani vele. Ha nemzetibb szellemű és
kevésbbé hivő lelkű, okvetlenül megkezdi a harczot, mely talán
hazánk nagyobb romlásával végződik. Szerencsére bölcs fejedelem
volt, azaz érzése és gondolkodása megfelelt az idők árjának és
helyesen, okosan járt el. Az egész nyugaton, mintegy  1250-ig,
mindenfelé győz az egyház központosító, egységre törekvő szelleme,
a legnagyobb fejedelmek és császárok megtörnek előtte, még a
lángeszű és realisabb, nemzetibb gondolkodású II. Frigyes is
engedni kényszerűl. 1250 után gyarapszik a realismus, növekszik a
nemzetek befolyása, mutatkozik a részek uralma, jelentkezik a
szétmállás. Ezután többnyire a pápák veszítenek a harczban,
rendesen engednek a súrlódásban, sok esetben a császárok, királyok
döntő szerepet játszanak az egyház sorsában. Ezt az erősödő
realismus hozta magával. A XV. század realismusa alatt azt
mondhatni, hogy a királyok uralkodnak az egyházon, éppen úgy, mint
1650-től 1700-ig; 1770-től 1815-ig, 1875-től napjainkig. Lehetőleg
a részeknek kedvez az egyház. A diakovári püspök, Strossmayer,
sürgetésére XIII. Leo már a központosítás, a nagy egység
legkiválóbb jelét: a latin nyelvet is feláldozza a szláv részeknek.
Valószinű, hogy a haladás most kezdődő hullámának realisabb
napjaiban, a katholikus egyház több népénél érvényre jut a nemzeti
nyelv.

III.

Noha az eddigi magyarázatok után kevés újat mondhatok, legyen
szabad mégis Kállay értekezésének egy-két pontját fölemlítenem.

Ilyen az, hogy mindenekelőtt magyar volt a szent király állama.
Igaz ugyan, hogy a nyugati keresztény papok nevelése új hitre, új
eszmekörre, új állami szervezésre tanították s így egész
műveltségét a külföldtől nyerte, még sem lett pusztán utánzóvá,
megőrzé híven a magyar szellem eredetiségét. Talán gondolt a
Karolingok állami szervezetére, alkotása azonban fővonásaiban a
magyar nemzet szükségeihez és így szelleméhez alkalmazkodott.

Régi elavult frázisok! Megőrzé híven a magyar szellem
 eredetiségét! Hisz éppen ezt a magyar
szellemet, a mennyiben eszmekört ért alatta Kállay, ezt akarta
szent István gyökeresen átalakítani, új vallást, új szokásokat és
erkölcsöket, új politikai és jogi rendet akart a haza földjére és a
nemzet szívébe átplántálni. A mennyiben pedig a nemzet faji
szervezetéről szólhatunk, az idealismus ezen is módosított egy
kissé. Eszményi időkben nem azt kérdezzük, hogy magyar, német, tót
vagy más nemzetiségű vagy-e, hanem hogy becsületes, tisztességes,
vallásos lélek vagy-e? Legalább is tetemesen megfogynak a nemzeti
elválasztó, elkülönítő korlátok, sorompók. Ilyenkor könnyebben
összeházasodnak az eltérő nemzetiségek, törzsök, fajok. Tény, hogy
Géza, Szent István király stb. kitüntették, kedvezményekkel
halmozták el a külföldi egyháziakat és nemeseket. Az idegen urak
könnyen házasságra keltek a magyar urak családjaival, ugyanazt tevé
sokszor az alsóbb osztályok gyermeke is. Ezzel megkezdődött a faj
szervezetének, a magyar nemzet szellemének kisebb-nagyobb
módosítása. Később az ideal-real erőszakos nemzeti centralisatiója
még jobban teljesítette ezt a feladatot, sok német, szláv és olasz
olvadt a magyar nemzetbe, úgy, hogy a bevándorolt turk-ugor
származású magyarból jó részben árja nép lett. Szóval, az ily
frázisnak, hogy megőrzé a nemzeti szellemet, Gézánál, Szent
Istvánnál nincs értelme.

Magyarázatra szorúl az a nézet, hogy fejlődési irányunk
kezdettől fogva az egységesítés felé terelt bennünket; az Árpádok
Magyarországa teljesen centralisalt állam volt, az egyetlen akkor
egész Nyugat-Európában s hogy Szent István meg sem kísérté a
nyugat-európai hűbérességet meghonosítani.

Láttuk, hogy a X. század realismusának sehol sem kellett az
egységesítés, a centralisatio. Sőt Európában teljesen kifejlődik,
uralomra jut a feudalismus. Nálunk a  törzsrendszer dominál. A
század utolsó negyedében kitör az idealismus s lassankint
megkezdődik a királyi hatalom gyarapodása, a hűbérurak, a széthúzó
elemek fékezése, nálunk a törzsrendszer megtörése. – Szent István
tehát nem honosíthatja meg a hűbériséget, nem istápolhatja a
törzsrendszert, neki az egyiket, úgy mint a másikat fékezni,
korlátozni kell az eszme nyomása alatt. Ő az idealista nem
pártolhatja a szétmállást, neki centralisalnia kell, a mennyire a
szót alkalmazhatni a XI. század viszonyai között. Nyugaton, a hol
kifejlett hűbérrendszer korlátozta a fejedelem akaratát, nehezen
ment a királyi hatalom gyarapítása, de nálunk az ős vallás
pusztulásával mintegy vele járt a törzsuralom elenyészte. A XIII.
század azonban már megkezdi az autonomicus törekvéseket. Maga az
aranybulla nemcsak megerősítése a nemesség jogainak, mint Kállay
mondja, hanem inkább a királyi hatalom fékezése. Azt is tudja a
szerző, hogy II. Endre meg IV. Béla uralkodása alatt, egyes
megyékben némi önkormányzati bíráskodás kezd lábra kapni. A
önállóságra törekvés növekszik, erősödik a realismus gyarapodásával
a XIV. és XV. században.

E század végén újra kitör az idealismus, mindenütt erősödik a
királyi hatalom, a hol erélyes férfiú áll az ország élén. Nálunk
azonban a tehetetlen Ulászló, a gyönge II. Lajos jutnak a trónra és
beáll a legnagyobb bomlás. Mivel az idealista eped és sóvárog az
erélyes fejedelem után, szeretné támogatni a központi hatalmat,
felháborodva látja a gyönge embert a trónon, s mellette a
kegyenczek, a követelő oligarchák gyűlölt hadát. Szerencsés az
ország, melynek ilyenkor erélyes, férfias királyai vannak. Szegény
hazánkban a mohácsi vész, meg a török másfélszázados uralma volt a
rémes válasz szerencsétlen királyaink uralkodására. Az 1700 körüli
idealismus I. Lipót, I. József és III. Károly uralma alatt ismét
emelte a királyi  hatalmat, éppen úgy, mint az 1815-iki
idealismus létrehozta a szent szövetséget, a királyok független
intézkedéseit, a nemzeti eltérések, sajátságos ignorálását,
Francziaországban az engedékeny, símuló parlamentet, a chambre
introuvablet, mint XVIII. Lajos nevezte. Így végig tekintve az
egész világtörténeten, nemcsak az eszmei magyarázat, a bölcsészeti
fejtegetés, hanem a történelem is igazolja, hogy az idealismus
napjaiban növekedni kell a királyi hatalomnak s mivel Gézától
kezdve a haladás hullámának (975–1490) első vagyis idealisabb
felébe esnek az Árpádok, szólhat Kállay az ő centralisatiojukról.
Csak azt szeretném tudni, kitől tanulta a politikai idealismus
fogalmát. Ha valaki oly kifejezéseket használ, minőket Kállay elég
sokszor, melyeknek csak az én philosophiámban van értelmök, meg
szoktuk nevezni a mestert is.

Most legyen elég Kállay felolvasásáról. Azt hiszem, hogy bár
nagy vonásokban, érthetővé tettem az Árpádok történetét. Ezután már
nem lesz szabad egy felvilágosúlt történetírónak másképp írni
rólok. Én ugyan nem érek rá ilyen munkára, de talán akad egy jó
barátom vagy jeles tanítványom, a ki magára vállalja a derék
feladatot és az erkölcsi világ törvénye szerint megírja az Árpádok
vagy az egész magyar nemzet történelmét. Gyönyörű és hálás feladat,
melynek végrehajtása «örök időkre szóló alkotás lehet», hogy
Thukydides szavaival éljek.







III.

ERKÖLCSI SÜLYEDÉSÜNK.

Ma már sehol sem tagadják, hogy erkölcsileg mélyen sülyedt az
emberiség. Még pár év előtt sokan tagadták, tíz-húsz év előtt csak
egy-két bomlott ember vette észre. De most éppen úgy elismerik ezt
a sülyedést Amerikában és Európában, mint Japánban és
Ausztráliában. Nemcsak számtalan czikk és tanulmány hangoztatja az
emberiség elfajulását, hanem kötetes munkák is hirdetik. Például
dr. Nordau Miksa izraelita hazánkfia, hírneves párizsi orvos, két
kötetes munkát írt e fontos kérdésről.

Sokan vallják, hogy növekszik a bűnösök száma és a művelt
társadalomból is kihalt az erkölcsi érzés. E jelenség okait is
keresik. Szokás szerint azt mondják, hogy az erkölcsi érzés
pusztulása a különböző világnézetek természetes következménye. A
demoralizáló világnézet behat a nép lelkébe s kiöli vagy megbénítja
az erkölcsi érzést.

Ez a magyarázat megjárta idáig. De az erkölcsi törvény ismerete
után, nem lehet vele előállani. Mert erkölcsi felfogásunk éppen
úgy, mint a magyarázatára kitalált szellemes világnézetek, nem
egyebek, mint az uralkodó realismus nyomása alatt született
elméletek. Az ember ugyanis indokolni akarja érzését,
gondolkodását, igazolni eljárását, cselekvésmódját.

Erkölcsi felfogásunk indokolására szolgáló nézetek között első a
történeti magyarázat. Azért vagyunk annyira romlottak, mert látjuk,
hogy az erkölcsiség nem egyéb mint a vérünkké vált szolgai szellem.
Azok a jó és minden akarathoz símuló lelkek semmitmondó,
becsülésünkre érdeklődésünkre érdemetlen egyének. Az erkölcsi
szabályok,  a vallás tanai csak a tömegnek, a
tudatlan népnek valók. A történetírók mit sem adnak a morálra.
Ranke fényes és nyugodt tárgyiasságával kimutatja, mily csekély
jelentősége van az erkölcsnek a históriában. Maguk a politikusok,
az államférfiak sem látják valami nagy szükségét az erkölcsnek. A
világ szépen megél erkölcsi érzés nélkül. Végre azt sem tagadhatni,
hogy a romlottság mellett végtelen az emberi jóság, határtalan a
felebaráti szeretet. A világtörténelem egyetlen százada sem tud
felmutatni annyi jótékonyságot mint a miénk. Nincs határa a
bámulatos leleményességnek, melylyel a szenvedők és inségesek baján
akarunk segíteni. Ha nincs vége az emberi szenvedésnek, a mi
könyörületünknek, jóságunknak, irgalmunknak sincs határa; ez is
kimeríthetetlen.

Ez a történeti szempontból való magyarázat mindjárt mutatkozik a
szélső idealismus hanyatlásával. Például 1700 körül kitör az
idealismus, mikor az egyetemesért vagyis az Isten, vallás és
erkölcsért rajong az emberiség. De már húsz-harmincz év múlva
sokszor találkozunk a papi zsarnokság kárhoztatásával, a vallásnak
a népre szorításával. Ez a felfogás azután folyton terjed és
általános lesz a nyolczvanas-kilenczvenes években.

Századunk második tizedében ismét uralomra jut az idealismus; de
már 1830 körül, győz a liberalismus, az erkölcsnek a vallástól való
függetlenségét kezdik hirdetni, a hitet csak a nép számára valónak
tartják, mindenfelé zúgolódnak a papi zsarnokság ellen. Ez a
felfogás folyton terjedt napjainkig.

A szolgai szellem emlegetése nagyon megfelelt a gyarapodó
realismusnak. A mint növekszik a realis gondolkodás, vele nő az
egyén önállóságának, függetlenségének érzete vagyis nem az egész,
az egyetemes, a tekintély lesz kiinduló pontja, forrása az
erkölcsiségnek, hanem az alkotó rész, az egyén. Az ember önmaga az
erkölcs és a jog  forrása. Ez szüli a realis időkben a
féktelen individualismust, melyet csupán anyagi javakkal és örökös
szórakozással, panem et circenses-sel lehet megzabolázni,
kissé csillapítani. Ilyenkor csak az hallgat, az engedelmeskedik, a
kit mint szolgát fizetnek vagy reméli, hogy fizetni fogják. Ezek
odaadók, hűségesek, a központi hatalom támogatói; a többi zúgolódik
és elégedetlen vagy szórakozik és felejt.

A másik magyarázat, melylyel erkölcsi sülyedésünket indokolják,
a természettudományi világnézet. A természettudomány nem ismeri az
erkölcsöket. Szerinte a világ mechanice találkozó és elváló
parányok játéka. Ma egy emberi agyat alkotnak, holnap elválnak és a
vegyi rokonságnak vagy más molecularis erőnek engedve, új
kapcsolatba, összeköttetésbe jutnak. Azért semmi sem tartozik össze
a világon, hanem csak összekerűl, a minek a vége általános
nyugalom, örökös megdermedés lesz. Megszünvén a parányok torlódása,
megszünik minden mozgás.

E természettudományi felfogásból hiányzik a czélszerűség
eszméje. Nem ismeri a világ fensőbb czélját. Az ember is éppen úgy,
mint a parány, czéltalan lény. Kapcsolata más emberekkel a
politikai, gazdasági és egyéni helyzet véletlen és pillanatnyi
találkozása, melyből semmi erkölcsi kötelesség sem hárúl az egyes
emberre. Ezt a felfogást csak megerősíti a Darwin-féle elmélet, a
létért való küzdelem. Az erősebb érvényre akarván jutni, örökös
versenyben áll embertársaival. A parányok vagyis az emberi egyének
körül forog a lét minden kérdése, túl nem megy rajtuk. A ki
erőteljesen végig tudja küzdeni létünk őrűlt hajszáját, az érvényre
jut, a ki szerényen vagy gyöngeségben félreáll, azt csakhamar
eltiporják és szót sem érdemel. E harczban csak kárát valljuk
minden erkölcsös gondolkodásnak. A kötelesség fogalmának nincs
értelme ott, a hol élethalálharczot ví egyik ember a másikkal,
 legfölebb kétessé teszi győzelmünket.
Győz, a ki nem ismer kíméletet, nem ismer kötelességet.

Csakhogy ez a természettudományi világnézet sem egyéb, mint a
realis gondolkodás leleménye. Így gondolkodunk, mert a realismus
idején élünk. Ez épen úgy okozat, mint az erkölcsi sülyedés, az
általános léhaság, a féktelen érzékiség, a határtalan
irgalmasság.

Mikor az idealismus kitör, egyesűl a szép, jó és igaz eszméje,
csodálatosan kiszélesedik az ember látköre, felmagasztosúl érzése
és gondolkodása, szóval megnemesedik. A szélső idealismus
lohadásával folyton szűkűl az ember látköre, összezsugorodik. Már
nem tud az egyetemesért lelkesedni. Ekkor a haza és nemzet foglalja
el az egyetemes helyét az ember szívében. A hazáért nem csupán,
mint erkölcsi egészért rajongunk, hanem a benső, a részletes élet
is vonz. Vagyis követeljük, hogy magyaros legyen e haza, magyarúl
beszéljenek benne, magyar nemzeti szokások uralkodjanak széles
rónáján és erdős-hegyes vidékein. Kezd jelentkezni az
individualismus, mikor a magunk képére akarjuk átváltoztatni
embertársainkat, képmásainkká akarjuk tenni felebarátjainkat. Ez a
törekvés folyton erősödik az emberi látkör szűkülésével. Végre
elenyészik a haza forgalma, csupán a nemzeti szellemé marad
meg.

A látkör szűkülésével megszününk érdeklődni az erkölcs, az erény
iránt, mert már nincs érzékünk hozzá; de annál jobban tetszenek a
realismeretek, melyekben ilyenkor roppant haladást teszünk. Az
aprózó, részletező kutatás, elemzés mindennapi kenyerünk. A
mechanicai, természeti, orvosi stb. megfigyelés, ezer, meg ezer
apró jelenséget fedez föl vagy talál ki, melyek összeségükben
alkotják a civilisatiót. A történetírás sem foglalkozik eszmei
kapcsolatokkal, melyekhez szélesebb látkörre van szükségünk, hanem
kedvesen elbeszél, adatokat nyomoz és  okiratok
után kutat. A bölcsészet tapasztalati tudomány lesz s a
természettudomány kiegészítője. Az erkölcs relativ valami, mely
hely és idő szerint változik, nem pedig az egyetemesből kiinduló
világnézet. Szóval minden szétmállik, alkotó részeire bomlik s e
részek az uralkodók. Ezek dominálnak érzésünkben,
gondolkodásunkban. És mivel nincs magasabb szempont, melyből
kiindulnánk magunktartásában, erkölcsiségünk nem ismer magasabb
elvet, mint a felebaráti szeretetet, a határtalan jóságot, mely
azonban nagyon megfér az általános erkölcsi sülyedéssel.







IV.

A TÁRSADALMI BÉKE.

Harmincz esztendő óta töméntelen sok munka jelent meg a
társadalom erkölcsi, szellemi, aestheticai és gazdasági életéről.
Ma már minden socialis. A szép, igaz és jó eszméje a társadalom
szempontjából lesz vitatás tárgya. Az aesthetica éppen úgy
társadalmi kérdés, mint a gazdaság, az ipar és a kereskedés
fejlődése. A bölcsészet a társadalom viszonyaiból fejtegeti az
erkölcstant, a psychologiát és más ágazatait. Szóval minden kérdés
össze van forrva a társadalom kérdésével.

Azt hinné az ember, hogy az egyetemesért, az általánosért, a
nagy és szükségképi elvekért kezdünk rajongni, mert az egész
társadalmat hangoztatjuk, el akarjuk tűntetni a nemzeti korlátokat,
kigúnyoljuk a haza fogalmát, megvetjük az elkülönítő nemzeti
nyelveket s nemzetközi, internationalis társadalomról beszélünk. De
a kik ismerik az erkölcsi világ törvényét, tudják, hogy mindez nem
egyéb, mint a legszélsőbb individualismus; tudják, hogy a haladás
egy-egy hullámának elején az egyetemesért: az Istenért, a
vallásért, a szép, jó és igaz egységeért rajongunk. A szélső
idealismus lohadásával és a realismus első jelentkezésével a haza
és nemzet fogalma kezd lassan elhatalmasodni s mikor elérte
tetőpontját, fokozatosan hanyatlik s már csak a faj, a törzs, a
rész, az egyed tudja felkölteni érdeklődésünket.

Ez a socialismus igazi kora, a gyönge, lágy, tehetetlen
individiumé, a ki szegre akasztotta az egyetemestől függő erkölcsi
elveket, nem tudja nézni mások nyomorát, szenvedését, erkölcsi
eszme hiányában elnéző, könyörülő,  jószívű, síma és nyájas s
mivel az anyagira veti magát, nem sokat törődik az Istennel,
vallással, morállal, csupán a testi jólétről és az érzéki
gyönyörökről ábrándozik, ezeket akarja megszerezni magának és
családjának s ezért a szegényebbjei nemzeti különbség nélkül
összeállva, vállvetve iparkodnak megszerezni azt, a mi betölti
minden vágyukat. Ezért socialista mindig a realismus kora. Az
országok viszonyai szerint eltérők lehetnek a socialismus
tüneményei, más színt öltenek keleten, mint nyugaton, máskép
mutatkozik a germán és szláv fajoknál, mint Japán, China népeinél,
az alap azonban mindenütt ugyanaz, vagyis az individualismus.

Krisztus előtt 450 és 200 körül éppen úgy találkozunk e
socialista irány elhatalmasodásával, mint Krisztus utáni II., VI.,
X. és XV. században vagy a XVII. század második felében vagy 1800
körül és különösen napjainkban. S mivel most a bámulatosan
kifejlett ipar tömérdek munkást foglalkoztat, képzelhetni, mily
erővel léphet föl korunk socialis mozgalma.

Tömérdek a gyár és rengeteg az értelmes munkások száma, a kik a
realismus növekedésével csodálatos erőt tudtak kifejteni. De nem
csupán a munkás a socialista, mert habár ily név nélkül, ily
felforgató doctrinák nélkül is, ugyanazt teszi minden függő állású
egyén, fizetett tisztviselő, a ministerelnöktől kezdve az utolsó
díjnokig. A magántisztviselők csak úgy megkövetelik sorsuk
javítását, mint az államiak. És az államok, intézetek, gyárak,
gazdák, iparosok nem képesek ellentállani munkásaik követelésének.
A tanárok, tisztviselők ugyan nem strikeolnak, mint a gyári
munkások, de annyiszor, annyi oldalról támadják, ostromolják
kenyéradóikat, hogy rendesen elérik czéljokat. Mivel nagyobb az
állam jóléte a realismus alatt s mindnyájan gyöngék, lágyak,
szánakozók vagyunk, nem tudjuk megtagadni kérő embertársaink
követelését. Vagy ha nincs  módunkban kérelmöket egész nagyságában
teljesíteni, legalább egyben-másban iparkodunk rajtok segíteni.
Szóval, a realismus idején igazi részvéttel viseltetünk
felebarátjaink iránt s mivel csupa szív az ember fensőbb erkölcsi
elvek nélkül, soha sem nagyobb a jótékonyság, a közadakozás mint a
realismus napjaiban. Ma például hallatlan a jótékony egyesületek
száma; a művelt világon sok ezer nő és férfi foglalkozik a
jótékonysággal, gazdagok és jómódúak évenkint milliókat áldoznak a
szegények javára.

A mult hetekben egy feltünést keltő munka jelent meg
irodalmunkban: Czíme: Társadalmi béke a közgazdasági
patriarchalismus alapján, irta dr. Gaal Jenő. A szerző egy volt
országgyűlési képviselő, később ministeri tanácsos, most műegyetemi
tanár. Azon szeretetreméltó, jószívű, irgalmas lelkek közül való, a
minő most a társadalom nagy része, azért könyve rögtön visszhangra
talált. A szív hangján szólal meg a társadalmi béke érdekében s az
atyáskodó jóság, az úgynevezett patriarchalismus módjával
akar segíteni a szegényebbeken. Ezzel reméli enyhíteni
szenvedéseiket, kibékíteni sorsukat, csillapítani felháborodásukat.
Ő nem barátja a meseszerű socialista államnak, azt gondolja,
hogy nem lehet összeegyeztetni az emberi természettel. A miket e
tétel bizonyítására felhoz, oly régiek, mint maga a communismus és
a socialismus s elmondhatni, hogy többnyire nem igazak. Mert ha
örökös realismus uralkodnék, fejlődésében okvetlenül bekövetkeznék
a socialista állam. Hisz látjuk, hogy némely országban rendkívüli
politikai és társadalmi jogokat értek el a munkások, különösen a
nők, a kik közigazgatási hivatalokat is viselhetnek. A dolog
magyarázatát egyebütt kell keresnünk.

A socialismus országa lehetetlen, mert az idealis napokban az
egyetemesért szabad lelkesednünk, az erkölcsi jóért rajonganunk, az
ideal-real alatt a nemzeti sajátságok  szeretete,
a nemzeti egység és nagyság vágya tölti el bensőnket s csak a
realismus idején válhatik áramlattá a socialismus. Az eszményibb
napokban hatalmas lesz a király, az aristocratia, különösen a
papság. Így látni, hogy 1820 körül elenyészik minden érdeklődés a
socialisticus nézetek iránt, noha egyes rajongók, mint Saint Simon,
fűzik, fonják az ő ábrándjaikat.

Később is csak lassan jelentkezik a népben és mint igazi
socialismus-tan, csak a hetvenes években jutott nagy erőhöz. Most
pedig, az idealismus hajnalán, szemlátomást bomladozik.

De minden haladás, minden civilisatio nem egyéb, mint utazás a
realismus bomlása felé, melyet egy-egy hullám idealis kitörése
megnemesít, erkölcsösebbé tesz; hanem azért – néha úgy látom – a
realismus erkölcsi bomlását az idealis lelkesedés sem lesz képes
egységessé tenni s a civilisatio pusztulása fog bekövetkezni, a
socialista állam azonban még sem jön létre.

A t. szerző a socialista állammal és más socialis ábrándokkal
szemben azt hirdeti, hogy a jogosult egyéni érdeken nyugvó
individualismust telíteni kell ethicai elemekkel, melyek a
socialismus egyetlen megvalósítható alkatrészeit képezik. Úgy
látszik, a szerző tudja, hogy a realismus alkonyán és az idealismus
hajnalán vagyunk, ki is jelenti e nézetét, mikor mondja, hogy az
individualis irány túlsúlyának az ideje egyelőre lejárt, azért
ethicai elemekkel töltsük meg az individualismust, mert különben
borzasztó bomlás állhat be, kivált a német, franczia és belga
földön. Itt persze téves az okoskodás, helytelen az ijesztgetés. Ha
lejárt az individualismus túlsúlya, akkor ne aggódjunk, mert
beállanak az egyetemes utáni lelkesedés napjai, azaz a vallás és
erkölcs korszaka, mint 975, 1490, 1700, 1815 körül. Ilyenkor
eltörpűl a socialismus, mely igazában a realismus alatt és akkor
virágzik, mikor bő keresete van a munkásnak. 

A szélső idealismus alatt azonban legtöbbször súlyos anyagi
bajok nyomják az emberiséget, mikor éhezik a szegény munkás és
földműves, mikor vevő hiányában csak felére dolgozik vagy egészen
megbukik a gyár, csődöt mond sok pénzintézet: ilyenkor megszünik a
socialismus; de helyette beáll a rablás, pusztítás, öldöklés,
koldulás, a realismus léha, de külsőleg szabályos és rendes
társadalmának bomlása. Ilyenkor áthatnak bennünket az úgynevezett
ethicai elemek, vagyis az egyetemes szempontjából kezdjük
tekinteni a világot.

Jól esik az olvasónak, ha a t. szerzőnél az ethicai
elemek hangoztatásával találkozik. Világos fogalmat azonban nem
szerez belőlük. Mik azok az ethicai elemek? Ilyen volna a szerző
szerint az individualismus önzésével szemben a közszellem ápolása,
az erkölcsi kötelességtudásra való nevelés, a mai társadalmi rend
szükségének bemutatása stb. Mindezek többé-kevésbé üres szólamok.
Hisz a socialista éppen azt tartja, hogy sehol sincs nagyobb
közszellem, mint az ő társaságában és soha sincs kevesebb önzés,
mint a realismus napjaiban, mikor hallatlan mérveket ölt a
jótékonyság, végtelen az irgalmasság. És e kötelességtudás lehet-e
nagyobb, mint a realismus idején, mikor jelszó a munka, mikor azt
hiszik, hogy már maga a munka nemesít. Szóval, a szerzőnek még
nincs világos fogalma az erkölcsről. A szerző melegen szól
Angliáról, hol a társadalom hathatós önfegyelmezésnek veti
alá magát. Ez részben téves, részben másképp kell magyarázni. Mert
mindenekelőtt el kell ismernünk, hogy Angliában, átlag véve,
ugyanoly erkölcsi bomlás és demoralisatio uralkodik, mint más
országokban.

A mi ez átlag mellett eltérés mutatkozik, azt az angolok faji
jellemének kell tulajdonítanunk.

Az angol ugyanis a legtökéletesebb minden európai faj között.
Ezzel azt akarom mondani, hogy az angol a  haladás
egy-egy hullámának elejétől végeig minden érzésébe és
gondolkodásába kitünően benne találja magát. A mire például a
semita, a sárga faj stb. nem képes. Nincs elég érzékök a hullám
szélső idealis és realis árjához. Világrészünkön a latin faj és a
félig-meddig turáni magyar a legjózanabb. Sőt a latin fajok között
is van különbség, például az olaszba több germán elem olvadt bele.
A latinok után jönnek a szlávok s végűl a germánok s közöttük
utolsók az északiak meg az angolok. E népek sajátságos változáson
mennek át a realisabb időkben. A magyar és a franczia léha
materialista lesz és kevésbé mysticus; a szlávok jóval
mysticusabbak; de legmélyebben bocsátkozik a mysticismusba az
angol. Ez alatt azt az édes, meleg, lágy, kenetes, vallásos érzést
gondolom, mely a realisabb időknek egyik kedves tüneménye. Ez éppen
úgy megvolt a XVII. század második felének Angolországában, mint
most a hetvenes-nyolczvanas években. Az idealis vallásosság 1700
körül tört ki, éppen úgy, mint napjainkban Balfour és mások
műveiben. Realis természeténél fogva az angol legkevésbbé szereti a
központosítást, a realismus napjaiban széleskörű jogokat ad a
birodalom alkotórészeinek, legtöbbet áldoz jótékony czélokra,
engedékeny és könyörülő, szíves és jóakaró munkásai, cselédjei
iránt. Többé-kevésbbé mindnyájan ilyenek vagyunk, de messze elhagy
bennünket az angol. Decentralisatiojának köszönheti, hogy a
realismus idején nem fojtogathatja egy központi zsebelő
érdektársaság, legfölebb helyi klikkek nyomhatják, melyeket mégis
könnyebb lerázni.

Gaal melegen emlékszik meg Carlyle Tamás történetíróról, a ki
lelkesen felszólalt a munkások érdekében: talán még többet írhatott
volna a mysticus Ruskinról, ők mindketten az angol jellemnek az
uralkodó eszme nyomása alatti érdekes módosulásai. 

A szerző könyvének többi része általában a munkások
istápolásával, a munkaadók viselkedésével és idevágó feladatainkkal
foglalkozik. Ez a rész nagyon tanulságos, haszonnal forgathatják a
gyárosok, a gazdák, az iparosok, megtanulhatják belőle, hogy
bánjanak munkásaikkal a realismus idején. Az idealistát persze nem
igen fogják kielégíteni e tanácsok. Ő az egyetemes iránti
lelkesedést szereti látni cselédjeiben. Keblében első és
legszentebb a vallás és az erkölcs, ezeket fogja sürgetni és
hozzájok szabja viselkedését.

Mindenesetre sajnálom, hogy a t. szerzőnek nincs elég
összefoglaló tehetsége, se szélesebb és alaposabb történeti
tudománya, mert akkor megértené az erkölcsi világ törvényét és
belőle többi közt azt is megmagyarázhatná, miért hajlik ő most a
közgazdasági patriarchalismus felé, miért buzog annyira a
társadalmi békéért.

Mindamellett becsülni való munkát végzett, a homályos ethicai
elemek emlegetése tiszteletreméltóvá teszi előttünk s nem szeretnők
elhallgatni a szerző iránti rokonszenvünket.







V.

DUMAS.

A legterméketlenebb bírálatok egyike volt idáig a drámai
kritika. Ifjú korom óta szorgalmasan olvasgattam Saint-Beuve,
Janin, Armand de Pontmartin, Saint-Marc-Girardin, Gottschall,
Schmidt Julián, Lindau és mások bírálatait, buzgó olvasója valék a
sok német, franczia, angol stb. irodalomtörténeteknek és rokon
tanulmányoknak. Mindezek a nevek, ítéletek és fejtegetések óriási
halmazával tömték tele agyamat és világos betekintést nyerhettem a
drámai költők belvilágába. Az ismeret és ítélet e tömkelege sok
volt arra, hogy beszélhessek róluk, képet adhassak működésükről; de
nem elég, hogy biztos és megnyugtató ítéletet mondhassak a
fölmerülő miért-ekre. Azt megtanultam belőlük, hogyan
ír ez vagy az a drámaíró; de nem, hogy miért ír úgy. Pedig
én éppen ezt szerettem volna tudni. Ha valamelyik kritikus ebbe
mert belé bocsátkozni, a legfurcsább magyarázatok kerültek ki
tollából; pedig, kivált az idealisabb időkben, minden kritikus
fölvetette a miért-et. A realismus napjaiban jobbára
megelégszenek a hogyan-nal. De bármily szellemesek is e
bírálatok, igazán elmondhatni rólok, hogy többé-kevésbbé gyarló
dolgok. A legtarkább ítéletek minden vezérfonal nélkül. A huszas
évek egyik-másik jeles költőjét, például, elragadtatással bírálta
meg valamelyik kortársa, de már 1860 körül rendesen fitymálva
szólott róla az irodalomtörténet munkása; 1890 körül pedig nem
talált elég sujtó kifejezést irodalmi ferdeségeinek megrovására.
Ebbe a chaosba is az eszme törvényének felfedezése hozott belé
világosságot. E fáklya segélyével elég könnyűvé válik  minden
drámai alkotás bírálata. Könnyű feltárnunk a költő hatásának
titkát, csak ismernünk kell a kort, melyben sikkerrel adták
művét.

De hát hogy hangzik az a szabály, melyhez hozzá kell szabnunk a
drámai műveket? Nagyon egyszerűen és röviden, annyira, hogy első
pillanatra a legnagyobb kételylyel fogadjuk. De ha ismerjük az
erkölcsi világ törvényét, azonnal belátjuk igazságát.

A szabály így hangzik: Az idealismus napjaiban, a szép, igaz és
jó eszméinek egysége idején, az egyetemest, az istenit, az
erkölcsit, az általános emberit kell magasztalnia a költőnek az
individuum rovására. De mivel folyton szűkül az idealismus látköre,
míg végre a realismus alkonyán egy-egy individuumra zsugorodik
össze; a szerint kell módosulnia a költő alkotásának is, úgy hogy a
realis napokban az egyetemes képviselőit kell léháknak, aljasoknak,
becsteleneknek bemutatnia, mert ezek okozzák az individuum minden
baját, nyomorát; le kell rombolnia az erkölcs, a vallás támaszait,
mindenben az alkotó elemeknek, a részeknek kell igazat adnia az
egész ellenében; az államban a fejedelmet, a ministereket, a
hatóságot kell leszállítania trónjokról, a társadalomban a
születés, a vagyon aristocratiáját kell lerántania, a katonaságnál
a tiszteket, az iskolában a tanárt, a családban az apát, a
házasságban a férjet és így tovább. Természetes, hogy mivel az
eszme zsugorodása lassan és fokozatosan történik, a költői
alkotásnak szintén meg kell tartania az idők finom árnyalatát.
Azért hiába írja meg egy realis szervezetű drámaíró pl. Ibsen az ő
Nóráját harmincz év előtt, műve csak akkor arat sikert,
mikor a társadalom e darab erkölcsi színvonalára szállott alá;
ekkor azután, ha jól van megalkotva, rajongani fognak érette.

Ez elv alapján lássunk hozzá egy előkelő drámaíró rövid
bírálatához. Legalkalmasabb lesz e czélra a nemrég  elhunyt
franczia költő, Dumas, kinek ifjú kora óta bámulatos sikerei
valának az egész művelt világon. De alig tették a sírba, egy új
szemle, a Mercure de France, jónak látta megkérdezni felőle
az ifjabb írói nemzedéket, mely nagyon lenézőleg nyilatkozott a még
mindig ünnepelt drámaíróról. A fiatal írók nyilatkozatai azonban
elég éretlenek. Többnyire felszines és helytelen kifogások, melyek
semmit se vagy keveset magyaráznak meg. Némelyik észrevétele igazán
boszantó fecsegés. Azért Dumas tisztelői azt mondanák rájok, hogy
nem érdemes velök foglalkozni. Minket azonban az erkölcsi élet
minden tüneménye érdekel s így e kifogások is lekötik figyelmünket
és azt kérdezzük magunktól: Mi lehet az oka, hogy egy harmincz év
óta ünnepelt költőről ily fitymálással nyilatkozhatnak az ujdonsült
poéták? Honnét merítik ehhez a bátorságot? E kérdésre nem lesz
nehéz válaszolnunk, mert oly rohamosan változik az idők árja és
mint egy laptársunk kifejezi, annyira dühöng a morál, hogy Dumas
műveit csakhamar lejárjuk s pár év alatt sutba dobjuk.

De hát miért sujtanók ennyire éppen Dumast? Azért, mert Sardou,
Ibsen, Sudermann, Hauptmann Gellért és néhány más drámaíró mellett
ő volt a realis idők legnagyobb poétája. Ha tudni akarjuk, milyenek
a realismus drámái, csak Dumas darabjait kell megtekintenünk s
mindjárt tájékozódhatunk.

Először is minden műve egy-egy eszme tolmácsa, még pedig
feltünő, kirivó eszméé. Már a szélső idealismus lohadásával
fellépnek a költők egy-egy eszmével, ezek azonban nemesebb
gondolatok, például a tiszta szerelem jogosultságát vitatják az
apai tekintély kényszere ellen, vagy a lelkiismeret szabadságát
védik az egyházi vagy állami törvények szigorával szemben. Ezek és
hasonló eszmék az egyén védelmére kelnek az egyetemes nyomása
ellen. De mily tisztelet lángja lobog még a költők keblében
 az egyetemes iránt! Szűkül ugyan az
egyetemes köre, már gyűlölik theocraticus jelenségeit, a szélső
idealismus zsarnoki követeléseit; a vallás és az erkölcs, az
istenség és az erény azonban még nem üres szó, hanem igaz és szent
érzés a legtöbb írónál. Sőt az idealreal időszak első felében sem
igen tűrik a vallás és erkölcs sorompóinak eltávolítását; noha már
itt-ott messzebb állítják fel. Csak erősen realis időkben szabad
annyira jutni, oly eszméket felvetni, mint a minőket Dumas
dolgozott fel s az individuum javára dönteni el. Mert minő
kérdéseket szeretett fölvetni? A társadalom alapkérdéseit, minő a
hit, a vallás, a hitetlenség, a lelkiismeret, a becsület, a
házasság, a család, a házasságtörés, a prostitutio, a faj, a
nemzetiség, a jog, az igazságszolgáltatás stb. kérdései. E kérdések
nagyobb része előfordul idealisabb napokban is, de a megoldás
mindig az egyetemes javára történik. Az egyénnek bűnhődnie kell,
mert megsérti az egyetemest.

Shakespeare az idealreal delén mily kicsinylőleg szól a
polgárokról, a népről, mily romlottnak mutatja be a fattyú
gyermeket, sújtja az össze nem illők házasságát s számtalan más
effélét; de már a realismus napjaiban nem szabad az ő módján
tárgyalni e kérdéseket; hanem mindig a résznek kell adni igazat az
egész, az egyénnek az egyetemes ellenében. Dumas vele ellenkezőleg,
a megejtett leányt, a courtisanet, a természetes gyermeket stb.
védi. Doumic René azt hiszi, hogy jobb lett volna a társadalom e
kitaszított tagjait bántatlanul hagyni félhomályukban; de nagyon
téved, mert éppen e kérdések felvetése és megoldása az individuum
javára emelte Dumas színműveit arra a színvonalra, melyen harmincz
év óta állottak. Azt is gondolhatná valaki, hogy a házassági
elválásért vívott sikeres küzdelme csak ártott műve becsének, mert
mindenütt behozatván az elválás, fölösleges és tárgytalan lesz a
darab. Pedig nem a politikai vagy társadalmi  siker
buktatja meg Dumas színdarabjait, hanem az idealismus ébredezése,
mely a házasság szentségét, elválaszthatlanságát szereti
magasztalni.

Doumic a legőszintebben üdvözli Dumast, mert a polgári
eszmék egész sorával találkozik nála. Tehát vannak polgári
eszmék is? Igen, vannak. Meg is magyarázza őket Doumic, mikor
elmondja, hogy mindig forradalmár óhajtott lenni Dumas s ezért sok
ellenséget szerzett magának. A polgári eszmék tehát forradalmi
nézetek, azaz a realisabb individuum lázadása az idealisabbak
uralkodása ellen. Vagyis Dumas az idáig uralkodó realismus egyik
irodalmi, még pedig drámaírói apostola volt. És ha ezért még most
is üdvözli Doumic, nagyon hihető, hogy pár év múlva már nem fog
neki gratulálni, mert újra az egyetemest fogjuk magasztalni az
individuum ellenében. Az is tetszik Doumicnak, hogy a két nem
viszonyának tárgyalásában oly fontosságot tulajdonított Dumas az
élettani elemnek, a minőt idáig jelezni is alig mert a színház s
ezt oly merész kifejezésekkel, annyira nyers szavakkal tevé, a
minőket színpadról még nem hallott a közönség. Egyszer meg is
történt, hogy valaki a nézőtérről oda kiáltott a színészeknek: Ez
már undorító! Pedig az ily nézők száma eleinte legio volt.

Íme egy újabb polgári eszme! A dolog magyarázata azonban elég
könnyű. A szélső idealismus drámai nyelve annyira kényes, finnyás,
tapintatos, hogy a költő tele van vigyázattal s minden közönséges
és trivialis szótól írtózik. A realismus halavány jelentkezésével
megjelennek a merészebb, a nyersebb szólamok is. Ismeretes dolog,
mily harczott vívott Hugo Viktor egy-egy ily kifejezésért nemcsak a
közönséggel, hanem a színészekkel is. Nálunk is a harminczas évek
végén kárhoztatva emlegették a Bánk bán nyerseségeit,
piszkolódásait. Természetes, hogy Dumas az ötvenes, hatvanas
években Hugónál is nyersebb, népiesebb, 
trivialisabb lett; ez vele járt a realismussal, mely szereti a
népies és nyers, közvetlen és keresetlen kifejezéseket. Ilyenkor a
színpad nyelve sem igen térhet el a mindennapi élet nyelvétől. Az
idealisabb napokban lehetetlen az ily meztelen és becstelen beszéd
minő Dumas minden művében bőven fordul elő, de csak egyet idézünk a
La Princesse Georges-ból, itt egy jó barátnéja mondja
Sylvanie grófnéról: «Úgy látszik, hogy a grófné az egyenlítő vagy a
sarkok valamely istennőjének vagy minek képzeli magát, a ki
szentélynek tartja nyughelyét. Ide bezárkózik és ha férje, az ő
főpapja, el akarja végezni áhítatát, előbb áldozatát kell
benyujtania.» Azaz férji kötelességének teljesítése előtt gazdag
ajándékokkal kell megnyernie feleségét.

Dumas ellensége volt a l’art pour l’art elméletének.
Szerinte legyen hasznos a szinház, czélzatos a dráma.
Minden irodalom, mely nem tartja szem előtt a tökélyesbülést, az
erkölcsiséget, az ideált, tüdővészes és egészségtelen: holtan
született irodalom, mondja Dumas.

Tehát moralizáljon, a szinház. Valóban a szinpad mindig
moralizál, csakhogy e morál nem különb, mint a kor morálja. A
szélső idealisták is erkölcsöket hirdetnek, csakhogy az ő
erkölcseik az Isten és vallás, a becsület és tisztesség, világ és
emberiség, nemzet és hazaszeretet körül forognak.

Ilyen a szinpad morálja 1820 körül. Scribe a harminczas években
szabadabb morált kezd hirdetni, de még sem hirdet
erkölcstelenséget. Nem áll ugyan magasabb erkölcsi szinvonalon,
inkább gyakorlati tanácsokat ad, melyek nem valami nemes
gondolkozásra vallanak. Józan, egészséges, gyakorlati erkölcstan
szólal meg soraiban, bár még van érzéke az igazi tisztesség iránt
is. Alfred de Musset itt-ott még szabadabb, de költői és heves.
Beőthy azt hiszi, hogy a romantikának az indulatok hevében, a
szinek gazdagsága iránti hajlamában volt nagyon sok rokon
 vonása a mi nemzeti szellemünkkel. Bajza
égig magasztalja ez idők franczia drámáját, mely egész
mezítelenségében szemünk elé tárja a vétket; de azután meg is
utáltatja a nézőkkel. Egyiknek sincs egészen igaza. Nem az a dolog
magyarázata, mintha a harminczas évek franczia drámái jobban
egyeztek volna nemzetünk szellemével, mint a maiak, hanem csak az,
hogy mi ugyanazon uralkodó eszme nyomása alatt állottunk. A
harminczas évek drámái jóval ideálisabbak levén a mostaniaknál, még
iparkodnak megutáltatni a vétket, melyet elénkbe tárnak. A
harminczas években még nem távozott el annyira egymástól a morál és
aesthetica, a jó és szép eszméje mint napjainkban, azért akkor
megutáltatják a vétket. Akkor más volt a vétekfogalom is. Az
egyetemes elleni bűn volt a vétek, most a realismus alatt az
individuum megsértése a hiba. A harminczas években oly halavány
volt a realis elem, hogy csak kevéssé szállították le az egyetemest
magas szinvonaláról. Az olvasott, az ünnepelt költők szűkebb
korlátok közé szorították az idealis elemet, de mégis tisztelték a
vallást, az erényt, a becsületet, az adott szó szentségét, a nemes
patriotismust stb.

Dumas morálja már határozottan az individuum morálja, az egyén
szabadságának sürgetése az egyetemes zsarnoksága ellen. Erről a
morálról jegyzi meg Beőthy, hogy kinosan, kibékítetlenül
meghasonlásban vergődik az aestheticai és erkölcsi elv, melyeknek
egybeolvadó harmoniája alapfeltétele minden szép műnek. Régi
helytelen frázis! Minden szép mű kora erkölcsi érzésének,
gondolkodásának kifejezése. Teljes lehetetlen, hogy valamely szép
mű 1880 körül sikert arasson, ha nem az egyén szabadságát hirdeti
az egyetemes ellenében. A szivesen olvasott költőnek csak ily
morált lehetett tanítani. A mely munka az egyetemest dicsőítette az
egyén rovására, csak karácsonyi ajándékul szolgáló ifjúsági
irodalmi termék lehetett. Bizonyosan  nem olvasta a közönség. A
szép és jó eszméje pedig csupán a szélső idealismus napjaiban olvad
össze egymásba, azután fokozatosan lazul a három eszme viszonya,
míg a realismus végén egymás ellenségei lesznek. Beőthy 1882-ben
annyira nem lát, hogy szerinte Dumas alakjai, csak idegen,
mesterséges virágok gyanánt tetszenek, melyek eredetiségeit
természetesen nálunk alig láthatjuk, bár elismeri, hogy legsűrűbben
látogatja Dumas darabjait a közönség, legjobban mulat rajtok és
legzajosabban megtapsolja őket. Mintha lehetséges volna jól mulatni
oly darabokon, zajosan megtapsolni oly műveket, melyeknek morálja
minden lépten megsérti erkölcsi érzésünket. De hát mivel ragadnak
el e darabok bennünket? Erre is megfelel Beőthy és az a szinek
finomsága, üdesége, tökélye, a környezet ízlése. Mind haszontalan
és üres frázisok, melyeket akkor használunk mi szegény megszorult
kritikusok, mikor nem tudunk valami okosat mondani. Sőt e
virágokról is elmondja Beőthy, hogy elragadják a közönséget, bár
illattalanok.

Természetes, hogy ez utóbbi megjegyzés még nagyobb lelki
szegénység jele. Sőt, hogy nagyon illatos virágok Dumas virágai, az
is mutatja, hogy napjainkban (1896) nem győzik adni A nők
barátja czímű darabját. Minden esetre nagyon fontos valamely
műben a drámai szerkezet, a forma kerekdedsége, a jellemek
kidomborítása; de legfőbb a darab erkölcsi világnézete. Bármily
kerekded Kisfaludy Károly vigjátékainak szerkezete, élénk és
szellemes a dialogja, ma nem tetszik, mert idealisabb a morálja,
jellemeinek erkölcsi érzése, gondolkodása, mint a minőt
elviselhetünk. Még Scribe gyakorlati morálja is magasan áll a mi
szinvonalunkhoz képest, azért nem tetszik.

Dumas moraljára nézve van egy találó észrevétele Edmond
Scherernek: Napjaink erénye alig egyéb, mint egy kifordított bűn.
Ez igazán gyönyörű mondás, melynek  talán maga Scherer sem
gyanította igazi horderejét. Vagyis az idealismus napjaiban az
egyetemes megsértése a bűn, a realismus napjaiban pedig az
individuum sérelme. Azonban nem kell hinnünk, hogy az egyén morálja
szabatosan és határozottan körül van irva Dumasnál vagy más
realista drámairónál. E költők akarhányszor magasztalják az
egyetemest, csakhogy boszantók e magasztalások. Például mily
ízetlen hazugság a La Princesse Georges-ban, mikor a herczeg
mondja: «Akarom, hogy szüljön. Nekem szükségem van ez anya
gyermekeire, szükségem van rájok hazámért és üdvömért!» Mintha csak
Wlassics imaszerű áhítattal odadobott és fensőbb közéleti
erkölcstanának cultusából merített frázisai volnának, annyira
boszantók és nevetségesek! Ugyanis a realista sem lehet el az
egyetemes nélkül, legalább czégérül kell használnia, rendesen az
egyetemessel iparkodik igazolni az ő individualis morálját, a mi
csak úgy lehetséges, ha tótágast áll a logikája és czigánykereket
vet az eszejárása. Ezt a czigánykereket sokszor megtaláljuk Dumas
műveiben, például mikor azt mondja, hogy a hatalmas szerelem
majdnem egyenlő az erénynyel. Hisz e kettő a két sarkat jelenti: az
erény az egyetemesnek érvényre jutása, a szerelem pedig rendesen az
egyén szabadsága vagy szabadossága, tehát individualismus. Dumasnak
alig több a házasság, mint egy physicai ösztön társadalmi
szabályozása. Ily módon könnyű lesz a realista költőnek a
szerelemről szólani. És igaza van, mert a realismus idején háttérbe
szorulnak ama sajátságai, minő a szűzesség, a lelki tisztaság, a
continentia, a szemérem stb. Ezekhez ő nem ért, nem is érthet,
éppen mivel realista. A szerelmet csak az idealismus tudja
felemelni, megnemesíteni, mert az egyetemes alá rendeli. A tiszta
nőt a szűzesség aranyos fénykörével vonja be, a férjes nőt pedig a
szemérem tisztes leplével borítja be; mig a realismus leányai és
asszonyai  szépen fel vannak ugyan öltözve, divat
szempontjából kifogástalanok; de tekintsük meg őket közelebbről,
vizsgáljuk tekintetöket, maguktartását, bocsátkozzunk velök
társalgásba, vagy olvassuk a lapok által fölvetett kérdéseket, minő
például napjainkban a csunya férfi problemája, fussunk végig
az ujságok kishirdetésein, melyeket minden asszony, minden lány el
szokott olvasni és mindjárt látjuk a realismus asszonyait lelki
meztelenségökben. Az idealismus napjaiban nem igen viszik a
leányokat szinházba, a szülők féltik lelkök tisztaságát; a
realismus idején az orfeumokat is elég tisztáknak tartják. Ilyenkor
a Theâtre Françaistől a legutolsó k.-kátai szinpadig az individuum
érzékiségének és jogainak problemáit szokták fejtegetni, az igazi
morált pedig nyakatekert okoskodásokkal kijátszani. Mert mi a
morál? Az egyetemes szempontjából intézni cselekvésünket; a
realista azonban az egyén szempontjából indul ki és azért összes
erénye rendesen a felebaráti szeretet körül forog, melyben felöleli
a tisztességes és aljas embereket is személyválogatás nélkül.
Irgalom és szánakozás, léha jóság és elvtelen jóakarat vezeti még a
jobb realistákat is, mint egy Tolstojt; az idealista a felebaráti
szeretetet is az egyetemes szempontja alá helyezi s üldözi, gyűlöli
embertársát, ha becstelennek, bűnösnek tartja.

Az eszme változásának szempontjából is érdekes tudnunk, hogy
fogadta a közönség és kritika egy része Dumas darabjait. Armand de
Pontmartin, az ötvenes-hatvanas évek egyik szellemes kritikusa
felháborodással veszi tudomásul Dumas roppant sikereit s
mindenféleképp magyarázgatja. Tiltakozik ellene, hogy e sikerekből
a franczia nemzet erkölcsi szinvonalára következtessenek. Dumasnak
szerinte csak egy bizonyos közönsége van: a Párisba tóduló sok
élvhajhászó idegen és a főváros mulató ifjúsága; de a jámbor és
józan gondolkodású polgár, kit a sajtó magasztalása vezetett félre,
csalódva tér haza. Az előkelő, finom  világ pedig éppen nem nézi
meg e műveket. A vidék erkölcsösebb közönségét annyira boszantják,
hogy alig lehet őket előadni. A kik Scribe discret immoralitásaiban
gyönyörködnek, Dumas művein csak boszankodnak. E kifogások és
észrevételek egy része igaz volt az ötvenes években. Akkor még
távoltartotta magát e művektől a közönség finomabb, erkölcsösebb
része. E tartózkodás azonban tíz-húsz év alatt teljesen megszünt. A
nyolczvanas években a társadalom erkölcsi szinvonala annyira
leszállott, hogy Dumasnál pusztítóbb moralistákban is gyönyörködött
a szinházak közönsége. Ibsen, Sudermann még a franczia szinpadokon
is nagyobb sikert aratott.

De ha csak részben volt igaza Armand de Pontmartinnak a lefolyt
negyven esztendőre nézve; igaza lesz néhány év mulva, mikor az
idealismus hatása alatt az egyetemest fogjuk magasztaljuk, mikor
nagy tisztelettel fogunk szólani a vallás és erkölcs, a becsület és
tisztesség képviselőiről s e változás első jelenségének tartom én
az a fitymáló hangot, melyen a Mercure de France fiatal irói
a realismus ünnepelt drámairójáról szólanak.







VI.

A DRÁMA TÖRVÉNYE.

– Bácsi! tegnap este Pistával a nemzeti színházban voltunk,
Kisfaludy Károly emlékezetére egyik vígjátékát adták. Bizony csak
úgy kongott a színház. A jelenlevőkön is meglátszott, hogy
ingyenjegyesek. Egy előkelő kritikus mellett ültem, a ki elég
fenhangú megjegyzéseket mondogatott egy barátjának. Az is bíráló
lehetett, de a ki szívesen hallgatta, mondhatnám, csak úgy leste
szomszédom ajkáról a fitymáló megjegyzéseket. Milyen naiv, milyen
elavúlt régiség, mondogatta minden jelenet után. Kisfaludy Károly
emlékezetét máskép kellene megünnepelni, jegyezte meg a másik.
Magunk is unalmasnak találtuk a darabot, Pista nagyokat ásított,
pedig nagyapáink igazán mulattak rajta. Ugy-e sokat haladtunk
azóta?

– Mindenesetre nagyon haladtunk.

– Csakhogy nem ezt várom én bácsitól; az okát szeretném tudni,
miért ásítunk mi Kisfaludy vígjátékában és hogy miben áll a mi
haladásunk. Úgylátszik, ma nincs kedve a bácsinak!

– Testileg-lelkileg fáradt vagyok. Két nehéz fejű barátomnak
magyaráztam az erkölcsi világ törvényét s nem akartak megérteni.
Nincs semmi összefoglaló tehetségök. Egész délután járkálva
beszéltem nekik, azután beültünk egy üres kávéházba, ott folytattuk
a vitát. Természetesen, sokban igazat adtak nekem, de végre is
azzal állottak elő, hogy mindig ilyen volt az ember.

– És mit felelt reá a bácsi?

– Azt, a mit neked is annyiszor mondottam, hogy olyan az ember,
a milyen az olvasmánya. 

– Vagyis olyan naiv, együgyű lelkek voltak nagyapáink, a milyen
Kisfaludy Károly volt.

– Természetesen, mert ha nem tetszik nekik Kisfaludy darabja,
bizonynyal megbukik.

– Épen azt kérdem bácsitól, miért tetszettek nagyapáinknak
Kisfaludy darabjai és miért ásítunk mi előadásukon?

– Édes fiam, idáig valóban nem tudtuk okát adni. Úgy tettünk,
mint a te kritikusod, egyszerűen naivoknak, együgyűeknek mondottuk
darabjait, melyekben sok a lélektani tévedés, áradozó nyelvéből
hiányzik a tragikai erő, hogy jóízű tréfái már elavultak s a régi,
patriarchalis magyar házak ártatlan vígságára emlékeztetnek.

– De kedves bácsi, az a patriarchalis ártatlan vígság mesébe
való, hisz Csokonai Vitéz Mihály a mult század végén az ő
Dorottyájában trágár rajzát adja ez ártatlan vígságnak.

– Igazad van, édes fiam, Csokonai korában bizony trágár
beszédekben gyönyörködött a magyar ember. Most is sok mocskos
adomát, szennyes élczet hallani a férfiak társaságában, sőt némely
családban a nők sem idegenkednek tőlük. A műveltség ugyan simábbá
tesz bennünket, óvakodunk a vaskos kifejezésektől, de a realis
időkben csak oly érzékiek vagyunk, mint őseink valának. Az ő
feleségeik és leányaik mocskos dolgot olvasgattak, például
Salamon és Markalf históriáját.

– Tehát itt is áll az, a mit bácsi mond, hogy máskép érez és
gondolkodik az ember az idealis és realis időkben?

– Úgy van. Mikor kitör az idealismus, az egyetemesért rajong,
lelkesedik az emberiség nagy része. Isten, vallás, erkölcs,
becsület, tisztesség kell neki. Mivel a szép, jó és igaz eszméje
isteni egységet alkot, az egyik áthatja a másikat és megnemesíti. A
gondolkodók, a bölcsészek  alig tudják elválasztani egymástól.
Náluk a szép meghatározásában ott szerepel a jó és igaz. Ilyenkor a
drámaírók mély tisztelettel viseltetnek az egyetemes képviselői
iránt. A férj, az atya, az egyházi és világi felsőség tisztes
szerepet játszik a drámában; büntetlenül nem lehet velök szembe
szállani. A hit, a kötelesség, a becsület mindig legyőzi a
szerelmet, az egyéni, a családi és nemzeti érdekeket. A vígjátékban
az egyén kudarczán nevetünk, kigúnyoljuk, megvetjük a kikapós
asszonyt, az érzéki csábítót stb. A szélső idealismus alatt csaknem
epicussá teszszük a dráma hősét, a ki az árral úszik és feláldozza
magát.

– Talán ilyenek Kisfaludy Károly darabjai?

– Kisebb-nagyobb fokban ilyenek. Vannak oly szomorújátékai,
melyeket ma nem nézhetnénk végig a legnagyobb unalom nélkül.
Vígjátékaiban pedig az egyén kudarczán kell nevetnünk.

– És hogy történik az átmenet az idealismusból a
realismusba?

– Lassan és fokozatosan. A szép, jó és igaz eszméje kezd elválni
egymástól. A mint lazul a három eszme viszonya, az irodalom és
benne a dráma lassankint átalakul. Mivel még erős bennünk az
egyetemes iránti tisztelet, bonyodalmas és rémes mesékkel, groteszk
és borzasztó ellentétekkel akarnak drámai érdeklődést kelteni. A
darab hőse megsérti ugyan az egyetemest, de szörnyen meglakol
miatta. Ilyen tragédiákat írtak 1830 körül és utána jó ideig az
úgynevezett franczia romantikusok. Nálunk Vörösmarty volt ez irány
legtermékenyebb tragédiaírója. A vígjátékban szintén érvényre jut
az individuum, például igazat adunk a tiszta szerelemnek a szülői
és egyházi tekintély ellenében. Módjával már szabad nevetségessé
tenni ez utóbbiakat. Az idealreal második felében éltek a világ
legnagyobb tragédiaírói, mert ilyenkor még némi tiszteletben
részesül az egyetemes vagy egyenrangú az egyénnel. Kettejök harcza
 magasra fokozza érdeklődésünket, a hős
bukása szüli az igazi tagikai érzést, melyről már Aristoteles
elmondotta a maga idealrealis napjaiban, hogy félelmet és részvétet
kelt. A realismus alkonyán annyira gyengül az egyetemes tisztelete,
hogy a hős bukásán csak szánakozni és az egyetemes ellen
felháborodni tudunk. Az idealismus napjaiban emelkedett lélekkel
távozunk a szinházból, a realismus idején nyomott hangulattal, sőt
elkeseredve. Körülbelül tizenöt év óta minden népszerű tragédia
ilyen hatással van reánk, lesújt, elnyom bennünket. A vígjáték
terén pedig az egyetemes képviselőinek, tehát az atyának, a
férjnek, az egyházi és világi felsőségnek rovására nevetünk. Ezeket
romlottaknak, önzőknek, érzékieknek kell bemutatni és igazat adunk
az egyén érdekeinek. Ez, fiam, röviden a dráma törvénye, mely a
haladás minden hullámában uralkodik.

– Talán a görög és római irodalomban is uralkodott?

– Minden bizonynyal. Ezt mutatja a világ háromezer éves
története és pedig nem csupán az irodalom, hanem a vallás, a
bölcsészet, a politika, az erkölcs, a nyelv, az irály, a művészet,
a realis tudományok, a gazdaság és ipar terén is, a mint neked néha
magyarázgattam. A nagyon világos történeti időkből a haladás
hullámai így mutatkoznak: 650–425; 425–150; 150 Kr. e. – 180 Kr. u;
180–590; 590–975; 975–1490; 1490–1700; 1700–1815; 1815–1900.
Természetesen ezt csak kerek számokkal lehet jelezni, mert kivált a
hosszabb hullámokban tíz-húsz évvel előbb is találkozunk az
idealismus egy-egy tüneményével. Ez azonban kevésbbé fontos, mert
igazán népszerű és sikeres, áldásos és csodás csak akkor lesz
valamely jelenség, ha kifejezi az akkori idők érzését,
gondolkodását.







VII.

A MODERN MAGYAR DRÁMA.

A XVII. század végén a franczia Perrault élénk csatát vivott az
ugynevezett modernség mellett. A realismus uralma alatt, mikor
összezsugorodik az ember látköre s magát, családját, érdektársait,
vidékét, községét látja legjobban, nem igen vonzanak bennünket a
nagy nemzeti küzdelmek, úgy hogy a költők rítkábban dolgozzák fel a
nagyszerű történeti tárgyakat, szivesebben foglalkoznak a mai
közeleső társadalom kérdéseivel. De ha mégis megteszik, nem tehetik
másképpen, mint realis szempontból.

És mi az a realis felfogás? Ezt, fájdalom, nagyon kevesen
tudják, legkevésbbé drámai kritikusaink. Legalább erről győzött meg
Alexander Bernát legujabb drámai jelentése, melyet a Nemzeti
Szinház drámai pályázatáról adott. – Alexander elég ügyes egy-egy
érzelem, lelki állapot rajzolásában, elemzésében, de mint jóizű
realista nem tud összefoglalni, a tünemények messzebb eső okait
meglátni. Eszmei kapcsolatra nincs semmi tehetsége.

E jelentése kiáltó példája az összefoglaló tehetség hiányának. –
Először is azt állítja, hogy «korunk izlésének egyik sajátsága,
hogy egyetemesebb, mint bármely megelőző koré. – Minden
történetileg kifejlődött stilusnak megvan a maga közönsége, sőt
azonegy közönség tudja élvezni a szépség megjelenésének
legkülönbözőbb formáit». Később azonban bevallja, hogy mintha
szünetelne a romantikus drámának a termő ereje, de ennek okát sem
kell a kor irányának változásában, hanem a romantikus tehetségek
hiányában keresnünk, mert a modernség annyi, mint az izlés
egyetemessége, históriai kiműveltsége, vagyis  ma minden
darab előadható, csak elég ügyesen legyen megalkotva. Gyanus ugyan
a kifejezés, hogy megvan a maga közönsége, mert
Sakuntalát is megnézi egy-két iskola ifjusága, de hagyjuk a
kifejezések helytelenségéből vagy homályából eredő kérdéseket,
hagyjuk a semmitmondó bizonyítékokat, minő, hogy utczáinkon a
legkülönbözőbb stilu épületekkel találkozunk, mert ezek mind
megfelelnek a realismusnak: diszesek, pompásak, aranyosak,
tornyosak, czifrák, bent is kényelmesek, szobáik téresek, lehetőleg
világosak. Még az unitárius kápolna, a budai református egyház, az
új országház is csucsives, ezt különösen szereti a realista, mert
föl lehet czifrázni, belsejének mysticus sajátsága szintén tetszik
a realismusnak, holott nagyon ellenkezik a protestáns
rationalismussal, a vizsgálódó vallással, az új országházé pedig a
mai naturalista és zsebelő politikával.

Térjünk át a kérdés velejére.

Mindenekelőtt ki kell mondanunk, hogy izlésünk éppen nem
egyetemes. A mai izlés csak oly darabokban tud gyönyörködni,
melyekben a szép, jó és igaz eszméje teljesen elvált egymástól,
melyekben az egyetemes képviselői: az atya, a férj, a felsőség, a
vallás, az erkölcs guny tárgyává vannak téve, melyekben ezek az
individuum nyomorának, bajának okai, melyekben az erkölcs sorompói
lehetőleg el vannak távolítva. Ma csak szánalommal tudunk megnézni
egy Kisfaludy Károly-féle vigjátékot, melyekben az individuum
kópésága van pellengérre téve, pedig apáink és nagyapáink jókat
tudtak rajtok nevetni. Nekünk Dumas, Sardou, Rákosi, Moliére,
Katona, Bisson, Herczeg, Dóczy, Csiky és hasonlók tetszenek, mert
meg van bennök a realismus legfőbb követelése, a szép, jó és igaz
eszméjének elválása, az egyetemes ellenében az individuum morálja.
Azért tetszik Sudermann, Ibsen, Hauptmann és korunk számos realista
drámairója is. 

Más részről nagyon természetes, hogy nem kellenek a romantikus
drámák, mert e művek a szélső idealismus lohadásával 1830 körül
kezdődtek ugyan és már az individuum egyes jogait hirdetik az
egyetemes ellenében, de még bűnösnek rajzolják a bűnt, becstelennek
az aljasságot, nem igen merik gúny tárgyává tenni a családapát, a
férjet, a felsőséget, a vallást, az erkölcsöt, csak itt-ott
engednek meg maguknak egyes discret immoralitásokat.

Mivel még ekkor oly erős az egyetemes tisztelete, hogy csak
ritkán sikerűl a dráma hősében igazi belső ellenmondást ébreszteni,
azért a phantasia csapongásával és rémes eszközökkel iparkodnak
hatásra szert tenni. De mihelyt jobban lazul a három eszme, a szép,
jó és igaz egysége, mikor az individuum jogait kezdjük elismerni az
egyetemes ellenében, akkor szivesen látjuk Sophocles, Shakespeare
és más classicusok darabjait, sőt Katona Bánk bánját is,
melyet még kegyetlenül megrónak 1839-ben; de égig magasztalnak 1860
után, mert a királyi udvar, a királyné, Ottó herczeg, a meraniak,
tehát az egyetemes képviselői úgy vannak bemutatva, mint a magyar
nemzeti individuum romlásának okai.

A mit Alexander a megfigyelésről mond, üres magyarázgatások.
Fontosabb a pályázó drámák nyelvéről szóló kijelentése. Igaz, hogy
ebben is hemzseg a tévedés, a füllentés, a hizelgés; de van benne
igazság is. A Gyulai irálya elég nemes, komoly, férfias, hangzatos,
gördülékeny és magyaros. Az ötvenes, hatvanas és hetvenes évekből
való, mikor rajonganak a formáért, mikor egy Flaubert szemében a
stilszépségek a tárgy lényegénél is becsesebb igazságok; ez
a l’art pour l’art kora, a stil cultusának napjai. A nyolczvanas
évek lágy, szines, kedves, kenetes, sokszor keresett, mesterkélt
stilusát Beöthy fejezi ki legjobban. A nagy többség már sokszor
pongyola, lapos; népies és idegen szókkal van tele. A fenséges,
ünnepélyes,  ódai stil ilyenkor izetlen és hamis, mert
nem érezheti az individualismus léhasága. Így Váradi szép szólamai
igen sok olvasóját vagy hallgatóját felháborították. A realismus
nyelve, kivált a végén, igazán pongyola, hétköznapi, nyers beszéd,
melyet az ébredező idealismus fog betegségéből kigyógyítani,
léhaságából kiemelni. Ma Ibsen, Sudermann és mások darabjait óriási
hatással adják mindenfelé, pedig sokszor gyarló fordításokban
hallja a mámoros néző. Vagyis napjainkban alacsony, másodrendű
szerepet játszik a költői mű nyelve. Ugy látszik, hogy eleinte a
szélső idealismus sem fog érette nagyon rajongani, mert az eszme
tölti el az ember lelkét, habár egyesek ekkor is megragadó, valóban
fenséges irálylyal tolmácsolják gondolataikat, érzelmeiket.







VIII.

MI A CIVILISATIO?

Sohasem beszéltünk annyit a műveltségről, a culturáról, a
civilisatioról, mint napjainkban; tudjuk is a szavak értelmét, de
magának a művelődésnek nyitját nagyon kevesen tudják.

Keressük meg tehát.

Ha végigtekintünk a világ történelmén, bámulva látjuk, mily
roppant haladást tesz az emberiség a művelődés útján. Különösen
kitünnek egyes századok. Ilyen az V. század Kr. e., különösen
Pericles kora, a III. század és a II.-nak első fele, a Kr. u. I. és
II. század, a VI. X. XV. XVII. századok, a XVIII.-nak második fele,
azután a XIX.-nek szintén utóbbi része.

E századok csodálatos fölfedezéseket és találmányokat mutatnak
fel. A történetírók rendesen a birodalmak vagy egyes népek
aranykorának rajzolják. Ez országokban virágzanak a tudományok és
művészetek, előre haladott az ipar, roppant erőt fejt ki a
kereskedés. Távol országok partjaira járnak a gazdag kereskedővilág
hajói. Tömérdek kincset visznek ki és hoznak haza, úgy, hogy
jólétben úszik az ember. Könnyen megkeresi kenyerét a munkás, a
gazdag pedig kényelemben, gyönyörű paloták fényes termeiben éli
napjait. Mint a hangya, ernyedetlenül munkálkodik az ember, a munka
a jelszó, hogy azután élvezhessen, boldogulhasson.

Ha a régi és az új idők romjaival vagy gyönyörű emlékműveivel
találkozunk és kérdezzük, mikor emelték, mikor készítették;
többnyire e századokat vagy a hozzájok közeli időket emlegetik.


Miért olyan hatalmas a műveltség, akkora a civilisatio e
századokban?

Mert uralomra jutott a realismus. De ismét az a kérdés merűl
fel, hogy miért ily gazdag, ily ragyogó a realismus? Miért nem
lehetnek ily fényesek az idealisabb idők?

Nem nehéz az effajta kérdésekre felelni.

Tudnunk kell, hogy az emberiség haladása hullámos mozgásban
történik. Minden egyes hullám kitörésekor egyesűl a szép, jó és
igaz eszméje, úgy, hogy alig tudjuk megkülönböztetni. Ez az egység
csodálatos magasságba emel bennünket, lelki szemeink majdnem a
végtelenben látnak s e végtelenben felmagasztosúlva szemlélik a
mindenség urát, az Istent. Akármire tekintünk, alig méltatjuk
figyelmünkre a részeket, mindig az egyetemes, az egész áll
előttünk, ennek szempontjából nézzük a világot. Ekkor lelkesedünk
az erényért, a becsület- és tisztességért, szóval minden
nemesért.

De ha annyira elfoglal bennünket az erkölcs és vallás, nincs
kedvünk a világi hiúságok fényéhez, pompájához. A vallás és moral
győzelmét követeljük, ezeket sürgetjük a családi és társadalmi
életben, az iskolában, a politikai küzdelemben, az irodalmi és
művészeti alkotásban. Ostorozzuk, korbácsoljuk, sőt esetleg
kiírtjuk, a mi velök ellenkezik. Ilyenkor bármily remek művészi
alkotás legyen, de ha sérti szemérmünket, nem sajnáljuk
megsemmisíteni, összetiporni, mert az Isten és az erény tölti el
bensőnket. A Kr. utáni VII. század eltaposta a régi görög római
műveltséget, kiírtott minden fényt és pompát, megszüntette az
irodalmat és művészetet, korlátlanná tette az egyházi és világi
hatóságot. Isteni rajongás fogta el az embert és szent életre
buzdította. Azért van annyi szentünk e századból.

De mihelyt lazúl a szép, jó és igaz egysége, halványan föllép az
egyén jogosúltsága, az individuum érvényre kezd jutni az
egyetemessel szemben. Eleinte csekély mérvben 
érvényesül; de minél tovább haladunk a hullámban, annál több jogot
követel magának. A hullám közepén már lehet gúnytárgyává tenni az
egyetemesnek, a tekintélynek némely képviselőjét, egyes, kevésbbé
fontos kérdésben győzhet az individuum. Például ha arról van szó,
hogy egy előkelő mágnás leánya szülei akarata ellenére férjhez
menjen egy tisztességes polgárhoz, ilyenkor a leány védelmére
kelünk és kárhoztatjuk az atyai tekintély erőszakoskodását.

Később a realismus gyarapodásával már majd mindent az egyén
szempontjából tekintünk. Az erkölcsi egészen háttérbe szorúl s
teljes uralomra jut az individualismus. Cselekvésünk egyedüli
korlátja embertársaink sértett érdeke. Ha ez nem zúgolódik, ha ezt
ki tudjuk elégíteni, akkor tehetünk, a mit akarunk. Mivel megszünt
a magasabb erkölcsi szempont, lelkünkkel, testünkkel az anyagira,
az érzékire vethetjük magunkat, azaz létre jön az emberi szabadság
országa. A tekintély képviselője ilyenkor jól érzi magát, ha
kedvezhet az alkotó részeknek; a családban csak akkor boldog az
atya, ha teljesítheti az anya és a gyermekek kívánságait; a férj,
ha engedhet neje követelésének; az országban ismét akkor érzi jól
magát a király, a fejedelem, a felsőbbség, ha jóságával,
adományaival halmozhatja el népeit, kérő alattvalóit, könyörgő
jobbágyait.

Szóval ez időszak az alkotó részek uralkodása, a mi nem egyéb,
mint a szabadság uralma. Ilyenkor az egyetemes akadékoskodása
nélkül gyönyörűbbnél-gyönyörűbb remekeket alkothat az ember.
Mívelődésének főczélja saját jólétének, földi boldogságának
előmozdítása, keres-kutat oly dolgok után, melyekkel családja
kényelmét, örömét, szórakozását megteremtheti. A tudós, az építész,
a mérnök, az orvos, a gépész, a vegyész, a művész stb. mind azon
töri az eszét, hogy tökéletesebbé tegye eszközeit, jövedelmezőkké
 alkotását, pompásabbá, ragyogóbbá
remekeit, mert szívesen megfizeti árukat a dúsgazdag kereskedő és
gyáros, a milliomos bankár és a hivalgó kéjencz.

Ez a civilisatio.

Hogy tehát virágozzék a műveltség, emelkedjék a civilisatio,
uralkodjék a nemzeti cultura, szükséges az egyetemesnek, az
erkölcsinek hanyatlása, az egyénnek felszabadulása, az alkotó
részek győzelme, az anyagiság és érzékiség uralma.

De hát akkor mindig félnünk kell az idealis gondolkodás
kitörésétől, az erény és becsület, a vallás és erkölcs
győzelmétől?

A civilisatio szempontjából igen. Csakhogy ennél sokkal erősebb
ok sürgeti a vallás és erkölcs uralomrajutását. Látjátok, ifjú
barátim! a tömérdek öngyilkost, a számtalan őrültet, az általános
idegességet, az egyetemes belső nyugtalanságot. A féktelen
individuum át akar törni minden korlátot, meg akarja semmisíteni az
erkölcs minden sorompóját s mivel nem teheti, nem becsüli az
életet, meg akar semmisűlni, el akarja magát és övéit emészteni.
Akkora már ez az erkölcsi bomlás, hogyha képesek volnánk még
harmincz évig befelé haladni a realismusba, tömegesen rohanna az
emberiség a halálba, mert senki sem tudná elviselni az élet terhét.
Mint az őrültek járnánk-kelnénk e világon s végre megsemmisítenők
egymást és magunkat.

Ezért kell kitörnie az idealismusnak, ezért kell visszatérni az
Isten országának, ismét uralomra jutnia az erénynek és becsületnek.
Az emberiség fenmaradásának legfőbb feltétele a vallás és erkölcs s
az emberiség fenmaradásával ezek mentik meg a civilisatiót is.







IX.

A KIÁLLÍTÁSOK JÖVŐJE.

A nagy nemzeti és világkiállítások oly anyagi ünnepek, országos
vásárok, melyek az emberi haladás hullámának második felébe esnek.
A gazdag iparos és kereskedőországok meg akarják mutatni a bámuló
világnak, mit tudtak teremteni a tudományok és az ipar terén. Mivel
a haladás hullámának első fele túlnyomóan eszmei és erkölcsi
irányú, mikor az emberiség idealis bölcsészetért, vallásos és
erkölcsi igazságokért, eszmei történetírásért és hasonlókért
rajong: nem jut eszébe oly drága ünnepeket rendezni, melyeken
anyagi jólétét, ipari haladását, realis tudományát mutatja be.
Általában a realisabb idők napjai az igazán nagyszerű ünnepek kora.
Ilyen volt a Kr. e. V. század, különösen Pericles ideje, a III.
század és II. első fele; a Kr. u. I. és II. század, továbbá a VI.,
X., XIV. és XV., a XVII., azután 1800 körül és most 30–40 év óta. A
mint gyarapodott a realismus, a szerint szaporodtak a
legkülönfélébb ünnepek, melyekre a világ minden részéből ezrek, sőt
százezrek vándoroltak.

De mihelyt beköszönt az idealismus és vele az emberek erkölcsi
felháborodása, gyűlölködése, vallási lelkesedése, eszmei rajongása,
lassankint lenézzük, léháknak, üreseknek kezdjük tartani a nagy,
országos, megyei, városi ünnepeket, úgy, hogy bajos lesz a
rendezésök, mert nehéz lesz vendégeket, látogatókat fogni rájok.
Mással lévén elfoglalva az emberiség, nem kellenek neki azok a
frivol látványosságok, melyeket az ilyen ünnepek nyújtanak.
 Ilyenkor honn maradnak az emberek és
nehéz őket mulatságért kimozdítani fészkökből. Az erkölcsi
felháborodás, gyűlölködés pedig annyira ingerli, boszszantja őket,
hogy nem szívesen találkoznak egymással az ellenkező irányok és
pártok. A realismus idején a legtüzesebb beszédek után akárhányszor
karonfogva megy ki a kormánypárti és ellenzéki képviselő az ország
házából; a chicagoi világkiállításon a különféle vallások papjai
ültek egymás mellé egy congressusra, nagy nemzeti banketteken a
ministerek mellett felköszöntőket mondanak az ellenzék
vezérszónokai, kölcsönösen éljeneznek, gratulálnak egymásnak, a mi
lehetetlen az idealismus napjaiban, annyira eltérnek egymástól a
nézetek, a meggyőződések. Az idealista csak a rokonérzésűeket és
gondolkozásúakat tűri meg maga mellett, Az idealista Kölcseyt
szívesen, barátságosan fogadják Pesten Vitkovichék és Horváth
Istvánék, de hiába hívják kedélyes vacsoráikra, a fiatal ember
nagyon elárulja, hogy rosszul érzi magát léha társaságukban, mert
más eszmények töltik el a lelkét. Kisfaludy Károly társaságából is
lassankint elhúzódnak a másféle gondolkodásúak, csak Vörösmarty,
Toldy, Bajza és elvtársaik tartanak ki mellette.

De nemcsak az erkölcsi és eszmei okok nehezítik meg az országos
és más ünnepek, különösen a kiállítások létrejöttét; hanem az
anyagi bomlás is. Nagyjából elmondhatni, hogy ha a realismus kora
az anyagi jólét, a vagyonosság, a gazdagság ideje; az idealismus a
relativ szegénységé. A realismus idején rémes csapásokat is ki
tudunk heverni egy pár év alatt; a francziák nem sokáig
várakoztatják meg a németeket az öt milliárd kifizetésével; nehány
év mulva alig van nyoma a háború pusztításainak; 1879-ben már
nagyszerű világkiállítást rendeznek, melyet mindenki megbámul s
irigykedve tekintenek meg a németek. Bezzeg az idealismus napjaiban
egészen máskép folynak a dolgok. Kisebb anyagi bajok is országos
 szerencsétlenséget, ínséget, nyomort
okoznak, melyeknek nyomait nem egykönnyen háríthatni, tüntethetni
el. Néha egy pár évtized sem elég a baj megszüntetésére.

Századunk második tizedében, 1815 körül mutatkozott az
idealismus. Míg a napoleoni háborúk borzasztó pusztításait elég
könnyen kiheverték, most mindenfelé nyomor, inség mutatkozott. Az
akkori Anglia akkora ipari és gazdasági fejlettséget mutatott, mint
jelenleg Európa nagy része és az Egyesült-Államok. Valószinű, hogy
most a bajok is affélék és akkorák lesznek a ránk következő
napokban, mint a minők az angol földön uralkodtak.

Az első nagy baj, a mi az idealismus jelentkezésével mutatkozik,
a gazdasági válság. Ezzel ma az egész művelt világon találkozunk,
pedig még nem mondhatnók, hogy inséges évek következményei sújtanak
bennünket, mint 1816–1817-ben, mikor éhhalál pusztított Európában.
A XI. század idealismusa alatt 70 év termése közül 40 volt inséges;
a XVI. és XVIII. század gazdasági bajai sokszor rémesek valának.
Hiszem azonban, hogy a mai gőzösök és vasutak tetemesen enyhíteni
fogják a gazdasági bajokat. Mint napjainkban is látni, ilyenkor az
állam vezetői komolyan törődnek a gazdaság válságával és helyes,
majd helytelen rendszabályokkal iparkodnak segíteni az ország
gazdasági bajain.

Van azonban a gazdasági mellett más anyagi baja is az
idealismusnak: az ipar és kereskedés válsága. Ennek borzasztó
következményeit alig tudjuk elképzelni. Ha oly enyhén fog lefolyni
a válság, mint a század második, harmadik tizedében, akkor is
megdöbbentő dolgokat fognak róla elbeszélhetni a történetírók; ha
pedig teljes mértékben tör ki, ha a gyárak harmada vagy fele
megszünteti a munkát, ha a tömérdek iparos alig kap egy kis dolgot,
ha csak kevés embernek nyujtanak keresetet a bányák: mily rémséges
állapotok következnek be Európában és 
Amerikában. Mi lesz azzal a sok millió munkással, a kik 40–50 év
óta a fejlődő ipar és kereskedés jóvoltából majd jól, majd
tűrhetően meg tudtak élni? Ha Anglia 1817-ben minden tizenegyedik
lakosát közsegélyben részesítette; ma nincs oly gazdag állam, mely
a segélyt a munkások számához képest osztogathatná, ma akkora a
munkások és fizetett vezetőik, továbbá a különféle iparosok és
kereskedők száma, hogy nincs állam, mely az inséges napokban
kevéssel is segélyezhetné nyomorgó alattvalóit. Mi fog tehát
bekövetkezni? Az angol földön a tizes évek második felében ezer meg
ezer ember pusztult el éhen, borzasztó nyomorban, felbomlott a
társadalmi rend, ölték, gyilkolták az urakat, a zsidókat, a
kereskedőket, kirabolták a boltokat, a raktárakat, számtalan
rablóbanda keletkezett, melyek megrendítették a közbiztonságot.

A súlyos baj magyarázatára többféle okot hoznak fel a
történetírók. Többi közt az angol gyárak túltermelését említik,
mely elözönlötte a háborúk alatt kimerült szárazföldet. Különös,
hogy Napoleon titáni harczai alatt kelendőségnek örvendenek az
angol gyárak termékei; mikor pedig beáll az egyetemes nyugalom,
uralomra jut a világbéke: megszünik a vásárlás, mert nincs pénz.
Valóban nem a béke, sem a túltermelés volt az anyagi romlás oka,
hanem az eszményi, az erkölcsi rajongás 1815 után. Napjainkig sem
ártott a gyárak bő termelése, a realismus roppant gazdagsága tudott
fogyasztani: most azonban apadni kezd a fogyasztás, az ébredező
idealismus szegénynyé tesz bennünket.

Azt hihetnék a socialismus ábrándos hívei, hogy ekkor sikerülhet
a socialisticus társadalom megalapítása. Nagyon tévednek. Az
idealismus a socialismus halála. A socialisticus felfogás
ugyanis a legszélsőbb individualismus, mely az egyes ember anyagi
jólétét tartja szeme előtt, minden jog forrásává az egyedet teszi,
az individuum az istene;  míg az idealista az egyetemesért
rajong, isten és vallás, erkölcs és becsület, fenkölt gondolkodás,
az adott szó szentsége s hasonlók lelkesítik, ekkor tehát
lehetetlen a socialismus. Hisz már most is látjuk őket bomladozni,
pedig még az idealismus hajnalán vagyunk, még csak pitymallik. Az
idealismus alatti paraszt- és munkásháborúk sem socialisticus
elméletek következményei, hanem anyagi nyomor és valláserkölcsi
rajongás. A socialismus fokozatosan nőtt a realismus
gyarapodásával; de már látjuk, hogy bomlik, romlik és elveszti
ijesztő képét. Még jól megy a gyáros és kereskedő dolga; míg
szüksége van a munkásra, addig lehet strikeolni, socialista-tanokat
hirdetni: de mikor a gyáros és kereskedő megszünteti a munkát,
elbocsátja embereit, akkor csak rabolni, öldökölni és koldulni
lehet: theoriákat csinálni már nem. Legfölebb egy-egy bölcsész vagy
nemzetgazda ábrándozik róla békés födél alatt. A munkás- és
pór-izgatók és vezetők sorsa ilyenkor a halál és börtön.

Hogy a kiállítások iránti lelkesedés már alábbhagyott, annak
érdekes tüneménye a Francziaországban folyó küzdelem az 1900-iki
kiállítás ellen. Megtámadják a vidék nevében, melynek csak kárára
van, felhozzák, hogy Páris nem lelkesedik érette; kétségbe vonják
anyagi hasznát, veszélyesnek mondják erkölcsi befolyását, tagadják
politikai előnyeit. Nem igazolja a technicai szempont, vagy
valamely nemzeti érdekű tudományos alkalmazás vagy valamely
socialis kérdés megoldása. Sokan azt hirdetik, hogy a
világkiállítás egy nagy hazugság, mely árt az iparnak és
kereskedésnek, példákat hoznak fel rá, hogy tanulta el a külföld
nehány év alatt a franczia ipar specialitásait, melyekre azelőtt
büszkék voltak, melyek százezreket vagy milliókat jövedelmeztek
nekik. Mások remegnek a roppant drágaságtól és akárhányan a
féktelen érzékiség tombolását, az erkölcsi romlást emlegetik.
Különösen kárhoztatják az  1889-iki kiállítást, melynek borzasztó
szédelgéseit okiratokkal bizonyíthatni.

Tíz-húsz év előtt e kifogások lehetetlenek valának. Akkor
egy-két idealisabb, tehát: bomlott gondolkozó mormogott efféle
kifogásokat, melyekre nem hallgatott senki. Ma uton-utfélen
találkozunk velök. A kiállítás ellenségei azonban nem tudják
megmondani, mi az igazi oka ellenzésöknek, mely nem egyéb, mint az
ébredező idealismus, érzésünk, gondolkodásunk gyökeres átváltozása,
mely megveti az aranyborjút, rajong az eszményiért, lenézi a
realismus léhaságát és érzékiségét.







X.

«A TUDOMÁNY ÉRDEKÉBEN».

Ambrózovics Béla miniszteri tanácsos a fentebbi czím alatt egy
röpiratot írt. A hazai tudományosságot akarja vele emelni. Nagy
szorgalommal hord össze jót és rosszat, helyest és helytelent, de
nem találja fején a szöget.

Most 1896-ban fölösleges beszélnünk a tudomány érdekében.
Nemcsak külföldön, hanem nálunk is roppant sokat tettek a tudomány
érdekében. Egyetemünkön csaknem minden képzelhető szaknak van
rendes tanára, sőt talán fölösleges szakoknak is. Például hozom fel
a Diplomaticát, mely nem egyéb, mint az okiratok olvasása, a
mihez minden történetbuvárnak értenie kell és játszva megtanulhatja
a történelem tanáraitól.

Ez nem is tudomány, csak egy kis ügyesség, melyet mindenki
könnyen elsajátíthat.

Az egyetemi katedrákon kivül számos ember foglalkozik a
tudománynyal, sok középiskolai tanár szivesen foglalkozik
tárgyával. Szóval gazdagságunk és jólétünkhöz képest nem
panaszkodhatni tudósok hiányáról.

Egészen másutt rejlik a baj, a mit nem sejt Ambrózovics.

Az emberiség haladása ugyanis hullámosan történik. Egy-egy ilyen
hullám az idealismussal kezdődik és a realismuson végződik. A
mostan végződő hullám 1815 körül lépett föl. A hullám elején, az
idealismus kitörésekor az egyetemesért rajong az emberiség, széles
látkörében a vallás és erkölcs, a tekintélyi vallás és idealis
morál uralkodik felette, ezek vezérlik érzését, gondolkodását és
így tetteit is. 

E széles látás, mely összeesik a szép, jó és igaz egységével,
fokozatosan zsugorodik össze. Az idealismus elején csak az isten és
világ, erény és becsület tudják magával ragadni, később a
scepticismus és rationalismus jelentkezésével rajong a
szabadságért, az egyén jogaiért, különösen a nemzeti egység és
nagyságért. Ilyenkor tetemesen összébb szorult látköre.

Végre a realismus alatt már csak önmagát, családját, törzsét,
helyi sajátságait, szokásaít látja. Léhaságának, aprózó, részletező
kis világának él. Ilyenkor sürgeti a nemzeti szellemet, mert
individualismusa nem tűr meg mást a maga körében, mint
egyéniségének képmásaít. Sohasem beszélnek annyit a nemzeti
szellemről mint a realismus alatt. Élünk, halunk érette.
Gyönyörködünk a jóizű magyaros szokásokban, magyaros, népies,
sokszor triviális nyelvben, magyaros magatartásban, magyaros
ételekben, italokban. Ilyenkor lehetőleg minden magyaros legyen. Ez
a nemzeti szellem, ez a magyarosság megfér a legnagyobb
demoralisatioval, a mit nem türne meg az idealismus rajongása az
egyetemesért, de még az idealrealismusé sem a nemzeti egységért és
nagyságért.

A három főeszmének, a szép, jó és igaz eszméjének fokozatos
elválása és az emberiség látkörének lassú zsugorodása nagy hatással
van a vallásra, az erkölcsökre, a nyelvre, az irodalomra,
művészetekre, az iparra, a kereskedésre, a földművelésre; de
legjobban szemünkbe tünik az irodalom terén. Ez mutatja
legvilágosabban, hogy válik szét a három eszme, hogy lesznek egymás
ellenségei, szóval hogyan változik az ember lelki világa. Mert
olyan az ember érzése, gondolkodása, a minő az olvasmánya.

Most azonban nem erről van szó, Ambrózovics a tudomány kérdését
vetette föl. Hát erre is befolyása lehet az eszmék fokozatos
elválásának? Valóban a tudomány nagyon megérzi, mily viszonyban van
a három eszme egymáshoz. 

Miért? kérdezi a t. olvasó. Az emberi elme látkörének
összezsugorodása szerint változik a tudomány egyes ágaihoz való
vonzódásunk és tehetségünk. Hát még a tehetségünk is? Igen az
emberi tehetség is.

Az idealista széles látköre nem alkalmas a realis tudományokra.
Mikor mindenben az egészet látjuk, csak az erkölcsiekért tudunk
rajongani. Ekkor virágzik a theologia, a philosophia, az eszmei
történetirás, a jogbölcsészet. Ilyenkor lehetetlen a Pasteur-féle
buvárkodás. A mi Semmelweiszunk tudományos fölfedezése iránt sem
érdeklődnek az ötvenes években, az őrületbe kergetik a magyar
tudóst, mert mindenki szélesebben lát és az erdőtől nem tudja
megkülönböztetni a fákat. Az idealisabb idők összefoglaló
gondolkodása képtelen a realista lelkek apró és finom
megkülönböztetésére. Sir Newton Izsák 1687-ben, a legnagyobb
realismus napjaiban megteheti nagy fölfedezését; 1700 körül az
idealismus kitörése után hiányzott volna lelkében a szükséges
aprózás, részletezés, finom megkülönböztetés.

Mayer Róbert is hiába fedezi föl az energia fönmaradását a
negyvenes években, nem értik meg, maga is ködösen látja a dolgot,
de már Helmholtz pár tizeddel később kellő világosságba helyezi.
Ellenkezőleg egy Hegel lehetetlen a hetvenes években, pedig 1825
körül érette rajongott a művelt világ. Egy derék német tudós azt
irta nekem róla minapában, a mit egykor Schopenhauer hangoztatott,
hogy Hegel war der grösste Schwindler des Jahrhunderts! Egy oly
vallásbölcsész mint Gioberti, Feuerbach, mint Rosmini-Serbati csak
oly lehetetlen 1880 körül, mint egy Rossini a zene terén,
Vörösmarty a költészetben. És így tovább.

A realis tudományok kora tehát a haladás hullámának második
felében kezdődik. Azért találkozunk virágzásával 1300-tól 1490-ig,
1600-tól 1700-ig, 1760-tól 1815-ig,  1850-től napjainkig. Mentől
jobban belemegyünk a realis gondolkodásba, annál jobban haladnak a
tudományok. Bámulatos, a mi az utóbbi harmincz év alatt e téren
történt. Csodálatos volt az arabok haladása a tizedik században; de
mi az ő haladásuk a miénkhez képest, mikor napjainkban közönséges
munkások oly találmányokat mutathatnak fel, melyek milliomosokká
tették őket; mikor alig mulik el egy hét, hogy becsesebb
ujításokkal ne lepnének meg bennünket; mikor legujabban is a
Lénard-Röntgen sugarak keltik fel bámulatunkat?

Valóban a realismus szűk látkörére, eszmétlenségére, erkölcsi
léhaságára, erős érzékiségére, emancipált asszonyaira, a családi
szentély bomlására, az erkölcsi érzés tompulására, a roppant fény
és pompa kifejtésére, szóval az anyagiság uralmára van szükség,
hogy virágozzanak a realis tudományok.

Ambrózovics nem látja a haladás törvényének e szigorú
korlátjait. Azt hiszi, hogy az idealismus széles látköre is
alkalmas arra az apró megfigyelésre, a mi a chemia, a mechanica, az
architectura, a fizika és más realis tudományok rendkivül finom és
fáradságos részleteinél annyira nélkülözhetlen. Azt hiszi, hogy a
realis világban is lelkesedhetünk az erkölcsiségért, pedig ez
lehetetlen. Legfölebb a realis idők mysticusai érezhetnek iránta
melegebben; de az összes emberiségnek okvetlenül közönyösnek kell
lennie a fensőbb morál iránt, mert ez csupán oly idők szülöttje,
mikor gondolkodásunk, érzésünk tulnyomóan összefoglaló, mikor a
finom analysisre alkalmatlanok vagyunk.

A realismus erkölcstana minden fensőbb elv nélkül csak az
irgalomra, lágyságra, gyöngédségre, nyájasságra, határtalan
jótékonyságra szorítkozik. Ezt prédikálják most mindenfelé, a
templomban és iskolában, a parlamentben és a sajtóban, a
választmányi hölgyek gyülésén épen úgy, mint a realista bölcsészek,
jogászok, moralisták műveiben.  Ez azonban nem morál, ezzel
megfér az általános érzékiség, a tekintély képviselőinek
lealacsonyítása, az egyetemes hazudozás, a pénz, a jólét
hajhászása, minden meggyőződés, hír, becsület áruba bocsátása.

Ambrózovics tanácsai, magyarázatai tisztán realis
gondolkodásának gyümölcsei. Például hosszasan ir a tanulók
osztályozása ellen. Ez mindig nyilvánul a realismus idején.
Gyermekeink iránti szeretetünk, a tanulás könnyítésének sürgetése,
a testi nevelés általánosítása, a külsőség, a csin ápolása, az
örökös zúgolódás a tulterhelés ellen, mindezek mellett folyton
halljuk az osztályozás elleni kifakadást. Ma már jóformán alig van
egy-két osztályozó jegy, alig van osztályozó vizsgálat. Az
idealisabb napokban nem győznek elég jegyet kitalálni az
osztályozásra, szóval egészen máskép gondolkodunk.

De legyen elég Ambrózovics füzetjéről. A ki összefoglalólag tud
gondolkozni, az itt felhozottakból is könnyen megérti az erkölcsi
világ törvényének a realis tudományokra vonatkozó részét.







XI.

HAZAFISÁG ÉS NEMZETI SZELLEM.

– Bácsi, kérem, mit mond ahhoz, hogy soha se dicsőítették annyi
melegséggel a hazát, mint az ezredévi ünnepélyek alatt. A
hazaszeretet lángja lobog minden hazafi szívében. Zsidó atyánkfiai
el vannak ragadtatva a magyar haza boldogító szeretetétől. Az
államférfiak, kivált a ministerek ajkairól naponkint számtalanszor
halljuk a haza szent nevét, a kiállítás buzgó tisztviselői
örökké a hazáról álmodhatnak. Képzelem, ha álmából felráznák a
kiállítás szegény igazgatóját, minden bevezetés nélkül elkiáltaná
magát: Éljen a haza.

– Miért zúgolódol már te is a sok hazafias beszédre, ki tudná
azt ilyenkor kikerülni? A kormány szónokának arany szája kipállik a
hazafias dictióktól. Ez azonban ne bántson tégedet.

– Én nem tudom, minek tulajdonítsam; de már engem is bánt.
Valahányszor valaki a hazát és nemzetet, a közérdeket és közügyet
dicsőíti, mindig érthetetlen, de igazán kelletlen érzés hatja át
egész valómat. Honnan van ez?

– Onnan van, hogy realista vagy.

– Miért bántaná a realistát a haza és nemzet szó
hangoztatása?

– Mert a realismus részletezés, aprózás, szétmállás,
megkülönböztetés levén, nincs érzékünk az egészhez, az
általánoshoz, az egyetemeshez, hanem annál több az alkotó részek és
egyének érdekeinek felfogásához. S mivel a realismus idején sem
szereted másban a hazugságot, bánt a haza örökös emlegetése.


– Hát lehetetlen ilyenkor a hazát szeretni?

– Igazán lehetetlen. Ilyenkor szeretjük a szülőföldet; melyen
tanyázunk, édes-kedves pajtásainkat, a kiknek társasága
elviselhetővé teszi az életet, családunkat mint a magunk képmásait.
Szeretjük a magyar embert, a ki úgy érez, úgy gondolkodik, úgy
cselekszik mint mi, ugyanazon szokásai vannak, mint nekünk.

– Hát ez nem hazaszeretet?

– Éppen nem. Látod, sohase magyarosítunk annyira, mint a
realismus idején. A mennyire csak kiterjed hatáskörünk, mindenkit
magyarrá akarunk tenni, azaz olyanná, a milyenek mi vagyunk. A
lapok hangoztatják a magyar nyelv terjesztését, mindenfelé magyar
iskolát alapítunk, örökké a magyar culturáról, a nemzeti
műveltségről beszélünk. Füllentünk ugyan, hogy nem akarjuk elvenni
mások nemzetiségét, csupán azt akarjuk, hogy ismerjék, szeressék a
magyar culturát, hogy tudjanak magyarul beszélni, de igazában nem
óhajtunk egyebet, mint hogy azok is olyanok legyenek, milyenek mi
vagyunk.

– Hát akkor mi a hazaszeretet, ha nem ez?

– Ez csak nemzeti szellem, ezért rajonghatunk a realismus
idején. Ez a nemzeti szellem megfér a legerősebb invidualismussal
is. Az ember lehet romlott, zsebelő, érzéki, léha, becstelen
teremtés s a mellett lelkes előmozdítója a nemzeti szellemnek,
buzgó harczosa a közművelődési egyesületnek, mindenféle magyarosító
társulatoknak.

– És mi a hazaszeretet?

– Fiam, azt csak akkor érezheted, tudhatod, mikor a te valódat
is áthatja az idealismus, mikor összefoglalólag tudsz gondolkodni,
mikor lesz érzéked az általános iránt. Ekkor fel tudod fogni a haza
szent nevét, magasztos rajongás tölti el iránta egész bensődet s
olyan lelkesedve, átszellemülve beszélsz róla, a hogy Kisfaludy
Károly, Kölcsey, Vörösmarty stb. szólottak a hazáról. Ilyen
 érzésünk csak akkor lehet, mikor szent
lángra gyújtott bennünket az idealismus. A haza, a nagy erkölcsi
testület képe áll előttünk, áhitattal gondolunk rá és minden
törekvésünk a szent haza javán munkálkodni. Az, hogy magyarúl
beszél-e honfitársunk, magyarosak-e szokásai, hogy magyar-e az
életmódja, másodrendű kérdéssé válik vagy egészen eltünik előttünk.
Csupán annyit kívánunk, hogy szeresse a magyar hazát. Ilyenkor
hallani a némettől, romántól, szlávtól, hogy magyarnak vallja
magát, büszke az ő magyar hazájára s kivált idegen földön örömest
emlegeti édes és szép hazáját.

– Hamar bekövetkezik ez a lelki állapot?

– Elég hamar. Öt-tíz év alatt átalakít bennünket a kitörő
idealismus. Már most is számos jelenségével találkozunk az egész
világon. Először azonban a szélső idealismus uralkodik számos ember
szívében. Ezek az egyetemesért rajonganak, lelkök az isten
országáért, a mennyei hazáért buzog. A magyar faj azonban csak igen
kis részben lelkesedik ily szent hévvel az egyetemesért. A germán
és szláv fajok, különösen az angol, az éjszaknémet sokkal
rajongóbbak. Még a franczia, általában a latin faj is jóval
meghaladja a magyart. Fajunk nagy részét akkor hatja át a
realismus, mikor lazulni kezd a szép, jó és igaz eszméjének
egysége, mikor a haza szent neve tölti el bensőnket.

– Talán ezért mondják, hogy a magyar soha sem lesz vallásos
rajongó?

– Bizonyosan ezért. De ne hidd, hogy az idealis időkben nem
szeretjük a vallást, a vallásos életet. A magyar is igazán híve,
követője lesz a valláserkölcsi életnek, csupán nem tud annyira
emelkedni, a mennyire a germán, szláv és latin fajok. A hazáért már
csak úgy lelkesedik mint azok. E hazafiság azonban magasztos
erkölcsi érzés, mely minden aljastól, becstelentől, hitvány és önző
 cselekvéstől megvetéssel fordul el.
Persze, hogy a három eszme egységének lazulásával nemsokára
jelentkeznek a léhaság, az önzés tüneményei is, csakhogy még
ritkábbak és méltó megrovásban részesülnek.

– Mit mondana a világ, ha mai beszélgetésünket hallotta
volna?

– Fiam, ezt maholnap mindenki tudja. Az ifjúság éppen úgy fogja
tanúlni az iskolában, mint eddig tanúlták az emberi élet
jelenségeinek magyarázatait.

– Csakhogy nehéz lesz az embereknek tárgyilagosan megítélni
lelkök állapotját. Az a realista nem fogja elhinni, hogy ő nem
szeretheti úgy a hazát mint egy idealista.

– Nagyon lehet. Sőt akadhat olyan is, a ki lenézve, fitymálva
szól az idealisták üres, tartalmatlan hazafiságáról, rajongó
patriotismusáról. A nagyobbrész azonban végre is belátja és
megnyugszik benne. Azt mondja rá, hogy nem tehet róla. Ez a világ
sorja.







XII.

AZ EZREDÉV.

Löw Immanuel szegedi főrabbi egy pompás kötetben gyűjtötte össze
nyolcz beszédét és «Az ezredév» czím alatt kiadta. Zsidó egyházi
szózatok ezek, tele rationalismussal s nem annyira vallásos
áhitatra és erkölcsi megújhodásra buzdítják a hallgatóságot, mint
inkább a hazaszeretet tolmácsai. A zsidóság hálája a keblére ölelő
haza iránt. A zsidóság ragaszkodása a magyar nemzeti szellemhez,
tüntető kifejezése a magyar érzésnek és gondolkodásnak. A könyv
elejétől végig oly szép honszerető nyilatkozatok gyűjteménye, a
minőket mondott Kiss Áron püspök vagy Erdély igazságügyminister
Munkácson és számos más jelesünk a kiállítás és a millennium
ünnepélyein.

Rendesen kik mondották e beszédeket? Jóízű, egészséges, kedélyes
realisták, a nemzeti szellem síma, nyájas apostolai, ugyanazok, a
kik jó barátjai Bánffynak, Széll Kálmánnak, Wekerlének, Szilágyi
Dezsőnek, Hegedűs Sándornak, Falk Miksának, Gajárynak, Lánczy
Leónak, édes jó pajtásai a sok vicinálistának, bankigazgatónak,
részvénytársasági tanácsosnak, számos buzgó főispánnak, számtalan
léha, élvhajlász, zsebelő, és könnyűvérű realistának. Vagyis a mit
Kiss Áron, Erdély és a többiek mondottak, nem egyéb, mint a mit
Bokross Elek, Fenyvessy, Münnich, Miklós Gyula és a többi a
legjámborabb szavazóig mondott volna.

E beszédekben annyira lángoló kitörése van a hazaszeretetnek, a
minőt nagy ritkán van szerencsénk olvasni. E lángot látva, mindjárt
fölmerül a kérdés, vajjon igazat beszélnek-e a szónokok?


Ismerjük őket, látjuk tetteiket, tanúi vagyunk mindennapi
érzésöknek, gondolkodásuknak. Ez a látásunk, tapasztalásunk nem
tanít másra, mint hogy az ünnepelt szónokok a legkitünőbb
realisták, kifogástalan modorú emberek, a kor szellemének igazi
képviselői.

De az erkölcstan arra tanít bennünket, hogy egy erős érzelem
annyira uralkodik az emberen, hogy egész viselete elárulja; hogy a
magasztos hazaszeretet nem fér meg az anyagisággal, a léha
érzékiséggel, a féktelen individualismussal, a nyomorult önzéssel,
az általános zsebeléssel.

Azt azonban még sem lehet föltenni, hogy e jeleseink nyiltan
hazudjanak, oly érzelmeket mutassanak, melyeket nem éreznek és így
bennünket jámbor hallgatókat rászedjenek.

Nem, ezek az urak nem hazudnak, nem akarnak bennünket rászedni.
Én elhiszem, hogy a mit Kiss Áron vagy Erdély minister mondott, azt
igazán érezte.

De akkor a régi erkölcstannak, az eszményi morálnak nincs igaza:
az emberben legalább egymásután vagy talán egyszerre is,
uralkodhatik az egyetemes iránti lelkesedés meg az anyagiság és
érzékiség individualismusa. Az egyik perczben rajongunk az
egyetemesért, a másikban anyagi és társadalmi előnyökért áldozatul
dobjuk a köz, a haza, a nemzet legszentebb érdekeit,
szavazatunkkal, beszédünkkel támogatjuk a romlottság, az erkölcsi
bomlás, a léhaság követeléseit.

Pedig én azt hiszem, hogy a régi eszményi erkölcstannak mégis
igaza van a maga idején; ez a két érzelem: hazaszeretet és a realis
idők individualismusa kizárja egymást. Az egyik a köz, a másik az
egyed érdekeit tartja szeme előtt.

Ez azonban még nem magyarázza meg a mi individualistáink lángoló
hazaszeretetének örökös emlegetését. Mert ha nem fér meg a két
lelki állapot, akkor nem mondhattak igazat. 

És én újra mondom, hogy igazat mondanak, nem füllentenek, nem
akarnak bennünket rászedni.

Tehát akkor a hazaszeretet fogalmának kellett megváltozni? A
hogy Kisfaludy Károly, Kölcsey Ferencz, Vörösmarty Mihály,
Széchenyi István, Deák Ferencz a régi idealisabb napokban felfogják
a hazát, ez teljesen elüt a mi realistáink édes, kedves
hazaszeretetétől. Azoké nem fért volna meg a mai
individualismussal; mostani ünneplő szónokainké azonban nagyon
összefér. Azoknak a haza magasztos szent fogalom, melynek javára
minden óránkat, minden perczünket, önmagunkat és csalándunkat fel
kell áldoznunk, ha úgy kívánja a sor; a mi realistáinknak pedig a
haza egy kitűnő, igazán becsülni való fejős tehén, melynek teje
táplál mindnyájunkat, de különösen jeleseinket. Nemzeti szellemű,
magyaros, régi jó fajú tehén e haza, melynek semmi köze fejőinek
erkölcséhez, becsületéhez, tisztességéhez, egy szóval morális
felfogásához. Mindegyik lehet frivol individualista, önző, zsebelő
kópé, a ki szereti hazáját, a fejős tehenet, mert jól táplálja.
Ezek a jól táplált hazafiak azután lángoló lelkesedéssel
magasztalják a fejős tehenet, akarom mondani a hazát és nincs
igazunk, ha megtagadjuk tőlük az érzés igazságát.

Löw Immanueltől sem akarjuk megtagadni, hogy igazán szereti
hazáját. Az ő helyzete azonban kényesebb. Ő egy híres rabbinak
derék, buzgó realista gyermeke, tehát izraelita. Kitűnő és elég
magyaros szónok. Mint zsidó ahhoz a fajhoz tartozik, mely az ország
északkeleti részét nem tekintve, bámulatosan elmagyarosodott,
harmincz év alatt beszédében teljesen magyar lett. Ügyes,
tehetséges munkása az irodalomnak, művészetnek, tudománynak s
majdnem kizárólagos vezetője a hírlapi sajtónak és kereskedelemnek.
Negyven év óta a realis gondolkodás fokozatos gyarapodása mellett e
faj magyarosodását  kiváló előnynek, a magyarság kitűnő
támaszának tekintettük.

Igaz ugyan, hogy a zsidó egyéni szervezeténél, páratlanul józan
gondolkodásánál fogva kevés kivétellel csak kormánypárti vagy
anarkhista lehet; de általános magyar szempontból tekintve
szerencséseknek tartottuk magunkat, hogy a legfélreesőbb pontokon
is egy-egy teljesen megbízható híve van a magyarságnak.

Most azonban változik az emberiség érzése, gondolkodása.
Jelentkezik a szélső idealismus, mikor kisebb-nagyobb mértékben az
egyetemesért kezdünk rajongani. Lesznek közöttünk vakbuzgók, a
szentség lehétől áthatott egyének, lesznek szelidebb, engedékenyebb
jellemek, de általában mindnyájunkat át fog hatni öt-tíz év alatt a
tekintélyi vallás és eszményi morál tisztelete.

Szerencsétlenségére a zsidó faj, ez a rationalista nép, nem tud
belé menni e lelki állapotba. A sémi, a török-tatár, a sárga faj, a
czigány stb. úgy látszik a haladás egy hullámának se az elejét, se
a végét nem tudja magáévá tenni. A realismus alatt materialista
lesz, a ki nem szállhat le a mysticismusba; az idealismus elején
kelletlen lelkiállapotba jut, többé-kevésbbé rosszúl érzi magát s
kivált az árja fajok kegyetlenűl gyűlölik, azért rendesen erősebb
vagy gyöngébb üldözésnek van kitéve. Ilyenkor hiába francziásodik,
németesedik vagy szlávosodik el a zsidó, ez nem menti meg a
kisebb-nagyobb nyomástól. Öt-tíz év alatt nálunk sem lesz különben.
Most a hírlapírók háromnegyede izraelita, tíz év múlva jó lesz, ha
egy negyede e fajból kerűl ki. Vagy úgy tesznek mint Heine, a ki
rajong Schlegelért s áttér a keresztény hitre.

Vigasztalásukra legyen mondva, negyven-ötven év múlva újra
izraelita honfitársaink foglalják el a napisajtó íróasztalait,
ismét ők lesznek a leleményes interjuvolók, velök gyűlik meg a
rendőrség baja, mikor mindenütt  jelen akarnak lenni. Addig
azonban sok víz foly le a Dunán.

Mikor a szép, jó és igaz eszméje, melyek az idealismus alatt
egyesűlnek, annyira elválnak egymástól, hogy erőre kap a
rationalismus és skepticismus; a gazdaság terén háttérbe szorul az
oeconomismus, az agrarismus és lábra kel a szabad verseny; az
irodalomban fogy, apad az egyetemes tisztelete és a színpadon nem
csupán az individuum kudarczán nevetünk, hanem kikezdjük az
egyetemes képviselőit, az atyát, a férjet, a főnököt, a papot,
stb.: akkor újra beállanak zsidó atyánkfiainak aranyos napjai.







XIII.

ALFRÉD FOUILLÉEHEZ.1)

I.

Bevezetés.

Uram!

Mikor öt év előtt az erkölcsi világ törvényének nyomaira akadtam
az emberiség művelődéstörténelmében, mély tisztelettel tudattam
önnel fölfedezésemet. Azóta hosszas vizsgálódásaim után rájöttem,
hogy a világ történelmét hullámokra lehet osztani, melyekben az
idealis és realis tünemények szabályszerűen váltakoznak. E
hullámok: 1200–900, 900–650, 650–425, 425–150, 150 Kr. előtt – 180
Kr. után; 180–580, 580–975, 975–1490, 1490–1700, 1700–1815,
1815–1900. Minden egyes hullám azzal kezdődik, hogy a szép, jó és
igaz eszméje egységbe olvad össze, melyek fokozatosan és lassankint
mindjobban elválnak egymástól. E fokozatos elválás megmagyarázza az
összes vallási, erkölcsi, jogi, politikai, társadalmi, nyelvi,
irodalmi, művészeti és gazdasági élet tüneményeit. Magyarázataim
közben nem egy hibát követtem el, sokszor tapasztaltam, hogy nincs
elég széles és mély történeti tudományom, hogy felszinesek a
theologiai, philosophiai, jogi, politikai, nemzetgazdasági stb.
ismereteim; hogy egy-egy tünemény legyőzhetlen nehézségeket
 gördít elém, de minél tovább haladtam,
annál világosabban láttam, hogy jó úton járok és végre is győznöm
kell.

E bizalom folytán eljutottam odáig, hogy a metaphysica nagy
kérdésein kívül nem csupán a «hogyan»-ra tudok felelni, hanem a
«miért»-ekre is. Tudom, hogy az egyes hullám elejétől végeig minő
érzésnek, gondolkodásnak kellett uralkodnia; ha tudom az évszámot
és az illető ember szervezetét, megmondhatom: jól vagy rosszul
érezte-e magát, megfejthetem sikereit vagy csalódásait,
szerencséjét vagy szerencsétlenségét; ha kezembe kerül valamely
irodalmi alkotás és alaposan megvizsgálhatom, nagyjából meg tudom
határozni, hogy a haladás hullámának mely időszakában készülhetett,
legalább hasznát vehetem tudásomnak a kétes történeti,
philosophiai, politikai és más okok kifejtésénél. Szóval új alapon
kell fölépíteni az összes erkölcsi, bölcsészeti és történeti
tudományokat. Újra kell megírni minden nemzet történetét.

Azt hittem, hogy az ön mély gondolkodása és nagy tudománya az
alapvonások közlése után mindjárt meg fogja érteni fölfedezésem
roppant horderejét, de még legújabb munkája: «Le mouvement
idéaliste» is mutatja, hogy nem értett meg s habár némi nyomát
látom közléseimnek, az egész ismeretlen ön előtt. Legyen szabad
azért nagy vonásokban és röviden előadnom tanaimat. Meg vagyok
győződve, hogy az idealismus mai fokán már nagyobb sikert aratok,
jóval többen fognak megérteni és talán ön is átlátja
igazságomat.

II.

A haladás törvénye.

Az ember gondolkodása közben két műtétet végez, tudniillik vagy
összefoglal, vagy megkülönböztet. Az idealismus hajnalán a
legszélesebb lesz ez az összefoglaló  tehetségünk, azért az
Istent, a vallást, az erkölcsöt, a világot, az emberiséget látjuk
magunk előtt, ezekért rajongunk, lelkesedünk, a tekintélyi vallást
követjük, az idealis morált valljuk. Ilyenkor egy Luther, a ki már
vizsgálódik, még lehetetlen; a vallásújítók csak a scepticismus és
rationalismus első sugárával lehetségesek, mikor a bölcsészek sem
hiányzanak. 1490, 1700, 1815 körül csak a theologiai és theocratiai
irány lehet népszerű. Savonarola, Bossuet, Bonald, Haller és mások
tolmácsai ennek az érzésnek. Ma rohamlépésekkel megyünk belé a
legszélsőbb vallási lelkesedésbe, melyben nagy befolyásra tesz
szert a catholicismus mint tekintélyi vallás; látjuk, mily
hatalommal lép fel a papság és a vallásos aristocratia, mily
lenézésben részesűl a democratia, a köztársasági és a radicalis
világnézet.

Tessék bármely hullám elejét megvizsgálni, mindig megtaláljuk
ezt az érzést, gondolkodást. Mindig jelentkezik a realismus elleni
nagy erkölcsi felháborodás, a művészetben és irodalomban a forma
háttérbe szorulása és az eszme hangoztatása, az elbeszélésben és a
drámában az egyetemes, a tekintély képviselőinek tisztelete, a
társadalomban az érzékiség, a nőuralom kárhoztatása. Ilyenkor
dívnak a sors-tragédiák. Nehéz a dráma hősében belső ellenmondást
létrehozni, mert annyira elnyom mindent az egyetemes iránti
tisztelet, hogy jó részt epicussá kell válnia a tragédia hősének,
az előadás pedig lyrikus, áradozó és sentimentalis lesz.

Mihelyt beáll a három eszme egységének lazulása, mindjárt
hallani az egyetemes uralma elleni zúgolódást, a papi zsarnokság
iránti gyűlöletet, az individuum jogának, a polgári, vallási,
lelkiismereti szabadságnak követelését.

1515 körül már ott szerepel a bölcsészetben Pomponazzi, a
politikában Macchiavelli, az irodalomban Ariosto, éppen úgy, mint
1825 körül a megváltozott Chateaubriand,  Hugo,
Cousin, továbbá Jouffroy, Guizot, Heine (Reisebilder), Platen (Die
verhängnisvolle Gabel, 1826. Der romantische Oedipus. 1828.).
Pückler herczeg kikezdi a régi, a tekintélyes aristocratiát, melyet
Walter Scott-tól és másoktól tanultunk meg szeretni, tisztelni,
eloszlatja nymbusukat, lerántja róluk a felsőbb morál leplét.
Angliában Bulwer regényei teszik ugyanezt, hősei kiépültek az
illusiókból és balítéletekből, tudnak élvezni, gyönyörködni. Az
erősödő skepticismus és rationalismus már hangoztatja azt a
nézetet, hogy a papok csinálták a kinyilatkoztatott vallást, hogy a
művelt embernek elég a bölcsészeti vagy természeti vallás, itt-ott
felhangzik a morálnak utilitarius és altruisticus igazolása. Ennek
azonban később jön meg a kora.

1830-ban már győz Francziaországban a szabadelvűség, a kezdődő
individualismus, a politikai, vallási, lelkiismereti és
sajtószabadság, az egész művelt világ rajong a francziákért; az
irodalom tetemesen átalakúl; még ugyan nehéz a drámai belső
ellenmondást a hős szívébe helyezni és azért külső hatásos
eszközökkel, rémes jelenetekkel iparkodnak pótolni, mint azt a
romanticismus tevé. Hugo, Dumas père, Sue és mások, az egész művelt
vílágon ily regényeket és tragédiákat írnak, a vígjátékban már
itt-ott kikezdik az egyetemes képviselőit: az atyát, a férjet, a
felsőséget, a vallást. A társadalomban felhangzik a gazdagság
dicsőítése, a nemzeti jólét magasztalása, a szabad verseny tana. A
politikában élénk vita tárgya a nemzeti központosítás. Sokan írnak
ellene, de az áramlat győz. A nemzeti nagyság, nemzeti egység
eszméje mindenfelé hódít. A költészet melegebb, bensőbb lesz, az
ünnepélyes hideg ódai lyra hanyatlik, bár még az 1848-iki
forradalom idején sokszor találkozunk vele.

Az ötvenes években mindenütt meghonosúl a központosító törekvés
az államban, az orthodoxia az egyházban, a nemzeti egység, a
nemzeti nagyság eszméjétől lelkesednek  a
polgárok. Már nem igen rajongnak a politikai szabadságért, a
nemzeti dicsőség foglalja el helyét. Guizot, Tocqueville és mások,
a kik rajongtak a harminczas, negyvenes évek szabadságidealjáért,
rosszúl érzik magukat. A pánszlávok, a pangermánok, a panitalok,
lengyelek s más nemzetek jövő nagyságukról ábrándoznak.

A hatvanas években a lyra melegebb, bensőbb, közvetlenebb lett.
A kritika lélektani alapból indul ki. A dráma és epos nyugodt,
tárgyias és meleg rajzát akarja adni az életnek. Mindenfelé
haldoklott a romantikus előadás. Nem szerették többé a nagy
ecsettel, nagy vonásokkal való munkát. Örömüket találták a lelki
állapotok finom elemzésében, az emberi nyomor rajzolásában,
mindjobban kedvelék a humort, mely az emberi léhaság rajzolása. A
vallás, a moral több pontját tevék vitatás tárgyává a regényírók; a
komikusok kigúnyolták az egyetemes némely képviselőit. Már lehet
igazi nagy tragédiákat írni, lehet belső ellenmondást tenni a
tragédia hősének szívébe, mert tetemesen hanyatlott az egyetemes
tisztelete, érvényre juthat az Aristotelesi tragicai érzés. A
társadalomból pusztul a sentimentalismus, mely a haldokló
idealismus panaszos hangja a hódító realismus ellen, jelentkezik és
terjed a pessimismus, mely az idealisabb, az összefoglalóbb elmék
betegsége a realisabb napokban.

Szépen erőteljesen, férfiasan tudnak írni, mások hívei lesznek
az affektált szép előadásnak, a cicerói nyelvnek, a marinismusnak,
a styl precieuxnek. De már sokan tiltakoznak az új szók, a
merészebb fordulatok ellen, buzgón harczolnak az orthologiáért. Az
irodalomban hatalomra jut az akademismus.

A gazdasági téren hanyatlik a földművelés tisztelete, az iparra
és kereskedésre s velök az anyagira és érzékire vetik magukat a
nemzetek, tiltakoznak a szabad kereskedés ellen, sürgetik a
védvámokat. Uralomra jut a plutocratia.  A
társadalom szereti a fényt, a pompát. Emelkedik a külső csín és
tisztaság. Gyönyörű középületeket, palotákat emelnek és a régieket
is gyakrabban tatarozzák.

Mindenfelé rajongnak a természettudományokért, tőlük várják a
nagy kérdések megoldását. A vallásos érzelmek már nem igen tudnak
lelkesíteni bennünket. Sokan megvetéssel tekintenek a bölcsészetre,
melyet az iskolákban is elhanyagolnak. A jogászok gúnyolódva
olvassák a bölcsészeti jogot.

Körülbelül ilyen a hatvanas, hetvenes évek gondolkodásmódja.

De a mint növekszik a realismus s mindjobban elválik a három
eszme, a szép, a jó, igaz eszméje egymástól, mindenfelé szembetűnik
az individualismus, az egyedek, az alkotó részek győzelme az egész
fölött. Az államnak tekintettel kell lennie a tartományokra, a
gyarmatokra, a nemzetiségekre; az egyházi kormány engedékeny a
nemzeti és tartományi egyházak iránt, minden ország, nagyobb
testület decentralisalja hatalmát; a gyáros előzékeny munkásaival
szemben, gondoskodik jólétökről, patriarchalis jóakarattal bánik
velök, noha újra meg újra sztrájkolnak, követelődznek. A
harminczas-hatvanas évek honleányai gúny tárgyai lesznek és
elényésznek; a hetvenes évek választmányi hölgyei pedig roppant
elszaporodnak, ők a jótékonyság apostolai. A családban a hivalkodó
asszony parancsol és háttérbe szorúl a férj, a szülőkön a
követelődző gyermekek regnálnak.

Az irodalomban páratlan tökélyre jut a verselés, noha hosszabb
verset senki sem szeret olvasni. Annál jobban kedvelik a rövid
prózai tárczákat, apró életképeket, rajzokat. Regényben, drámában
nevetséges, vagy aljas szerepet juttatnak az egyetemes
képviselőinek, ezek az individuum nyomorának, szerencsétlenségének
okai, a vallás, az erkölcs, a felsőség, az atya és férj rovására
kell nevetni a színpadon.  Általános lesz a léha humor, mely
nevetségessé tesz minden szentet. De míg az idealis tragédia
lélekemelő, az ideal-realis igazi tragicai hatású, azaz félelmet és
részvétet keltő, addig a realis tragédia leverő hatással van a
nézőre.

Az individualismus féktelensége őrjöng a szórakozásért, a
játékért, a ló- és más versenyekért, a színházért és mindennemű
mulatságokért. Bál, kirándulás, nyaralás, fürdőzés: életszüksége
minden tehetős asszonynak. Hazafias, országos, megyei, városi
ünnepeket, jubileumokat, temetéseket, kiállításokat stb. rendezni
ekkor lehet igazán. Mint a gyermek ujjong és sír a nézők és
hallgatók roppant tömege, örömtől, meghatottságtól könnybe
lábbadnak szemeik s talán egy kissé megnemesednek, talán rövid
időre felmagasztosul a lelkök, hogy csakhamar visszaessék szokott
léhaságába. Különösen a zenéért bolondúl az egész világ. Ennek
mámorában pillanatra felejti nyomorúságát, rossz kedvét, általános
idegességét. Nem becsűljük az életet, agyunkban sokszor megfordúl
az öngyilkosság gondolata. Számosan megőrűlnek.

Másrészről terjed a mysticismus és pietismus. Sok realista az ő
aprózó, részletező lelki munkájában meglátja a titkost, a
rejtelmest, az istenit; gyönyörködik és boldog az ő lágy, vallásos
érzésében, noha még sem gyűlöli az érzéki gyönyöröket.

Ez nagyjából az erkölcsi világ törvénye, ez jut érvényre a
haladás minden egyes hullámában az idealismus kitörésétől a
realismus alkonyáig.







XIV.

A TUDOMÁNY CSŐDJE.

A Budapesti Szemle 1896. októberi füzetében Török Aurél egyetemi
tanár a tudomány csődjéről szól emberbuvárlati
szempontból. Elmondja, hogy e csődöt Francziaországban
Brunetière, Németországban a többek között a Rembrandt als
Erzieher névtelen szerzője, Oroszországban pedig gróf Tolstoj
Leo hirdetik hangosan. És hazánkban e vészjóslat fő
szószólója én vagyok.

Ha az értekezés szerzője Brunetière és mások ellen állna ki
sikra, talán nem írom e sorokat; de mivel engem is belevont a
vészjóslók sorába, szivesen felhasználom az alkalmat, hogy az
értekezés tartalmához szóljak.

Mindenekelőtt meg kell jegyeznem, hogy az értekező talán semmit
sem olvasott tőlem. Teljesen tájékozatlan az én bölcsészetemben;
sértés nélkül legyen mondva, fogalma sincs róla. Mert ha csak a
lapokban megjelent apróbb czikkeimet olvassa, mindjárt szemébe
tünhetik, hogy én bölcsészeti magyarázatát adom korunk erkölcsi
sülyedésének éppen úgy, mint vallási, politikai, jogi, irodalmi,
művészeti és gazdasági tüneményeinek.

Öt éve mult, hogy az erkölcsi világ törvényét hirdetem és a
budapesti egyetem egy tanárának fogalma sincs róla. Megemlít a
nélkül, hogy tudná, mit tanítok, hacsak a Pascalból vett idézet: La
bonté et la malice du monde en général reste la même, a világ
jósága és rosszasága általában ugyanaz marad, nem vonatkozik reám,
alig találok egy-két pontot, melyet engem illetőnek tarthatnék.

De a ki ily idézettel tud előállani annyi bizonyíték után, a
mennyit én felhoztam, arról bátran elmondhatom,  hogy nem
áll a kérdés mai színvonalán. Tudnia kellene, hogy a szélső
idealismustól a realismus alkonyáig a jóság és romlottság mérlege
fokozatosan változik, az első lassan apad, a másik folyton
növekszik. Az idealismus győzelmével megnemesedik az emberiség
érzése, gondolkodása, fenköltebb lesz a magaviselete az egyetemes
szempontjából indúl ki a cselekvése, lelkesedik a vallás s
erkölcsért, a becsület és tisztességért. Élnek ugyan ekkor is
gonosz emberek, bomlott egyének, de maga az idők árja az erény
becsét hirdeti, követeli. Ezt mutatja ekkor a politika, a családi
és társadalmi élet, a művészetek; de legszembetünőbben elárulják a
művelt népek irodalmai.

Én annyiszor felhozakodtam már az irodalmi bizonyítékkal, hogy
igazán restellek vele előállani és rosszúl esik, hogy az egyetem
egyik tanárának fogalma sincs róla. Ha Gyulai ur, a szerkesztő, nem
tudja, azt nem csudálom, hisz rég elszokott az olvasástól, de Török
ur tanúlja meg ha ily kérdésből akar irni.

Miben áll ez irodalmi érv?

Röviden kimondva, az ember mindig olyan, mint a minő az
olvasmánya. Ha föltehetném egyesekről, hogy nem úgy éreznek és
gondolkodnak, mint a hogy költőik írnak, egy egész világról ezt nem
állíthatom. Ha Mikszáth, Mark Twain, Zola, Guy de Maupassant kedves
olvasmányom, lehetetlen hogy gyönyörűségemet találjam az 1820,
1700, 1490 körüli irodalomban. Csak a kiváncsiság adhatja kezembe
ez idők irodalmi alkotásait a nélkül, hogy tetszenének. Menjünk a
szinházba és nézzük meg valamely régi ideális költőnek tragédiáját
vagy vígjátékát, melyet halála évfordulóján adnak elő és
unalmasnak, elavultnak fogjuk találni a darabot, mert az egyetemes
iránti tisztelet uralkodik benne; a tragédia hősében alig van belső
ellenmondás, mert akkora az egyetemes tisztelete, hogy az egyén nem
szállhat vele szembe; a vígjátékban nem  az
egyetemes képviselőjének léhaságán, hanem az individuum kudarczán
nevetünk. A férj és atya, az egyházi és világi felsőség szent és
tiszteletreméltó előttünk, az ő rovásukra nem szabad kaczagni.

A három eszme, a szép, jó és igaz, egységének lazulásával
kezdődik az individuum jogának hangoztatása, a szabadság sürgetése,
de még sokáig nehéz a tragédia hősében nagyfokú ellenmondást
kelteni, mert erős az egyetemes iránti tisztelet. A hullám közepe
táján azonban már nagyob szerepe van az individuumnak, bátrabban
lép föl az érzékiség, az alkotórészek merészen szembe szállhatnak a
tekintély, az egész, az egyetemes képviselőjével. E joguk folyton
gyarapszik a realismus végéig, mikor vadul tombol az
individualismus.

Tessék megvizsgálni a haladás minden egyes hullámának irodalmát
s világosan fogja látni, hogy a legkülönbözőbb népeknél találkozunk
az irodalom, az aestheticai élet e törvényével. Némely hullámban
kevés irodalmi alkotás maradt ránk; de akárhányban gazdag és
termékeny az irodalom, ilyenek például 650–425; 425–150; 150 Kr. e.
– 180 Kr. u.; 180–590; 975–1490; de különösen gazdagok az
1490–1700; 1700–1815; 1815–1900-ig terjedő hullámok.

Mivel az erkölcsi világ e törvényét nem ismeri Török Aurél,
természetesen egész értekezésében hemzsegnek a helytelen állítások.
Ha ismerné ezt a törvényt, akkor nem mondaná, hogy mindannyian
másképpen képzeljük az idealismust, mert tudná, hogy az a szép, jó,
igaz egysége, az egyetemes uralma, összefoglaló gondolkodás, az
isten országa, a tekintélyi vallás és ideális morál győzelme, a
családban az atya és férj, az országban az egyházi és világi
felsőség hatalmának emelkedése, a theocraticus világnézet
gyarapodása, a bölcsészetnek eszmei iránya, immateriális nézetre
való hajlama stb. stb. Vele szemben áll a realismus, mely ez alkotó
részek uralma, elemző, szétszedő  gondolkodás, a dolgokban az
eltérő sajátságok keresése, a családban a feleség és gyermekek, az
országban az alattvalók, a szegény emberek, a munkások, a vidékek
tartományok érvényre jutása, szóval decentralisatióra való törekvés
a társadalom minden részében. Ez a szétmállás, ez az
individualismus teszi érthetővé a realismus vallási, bölcsészeti,
politikai, jogi, irodalmi és művészeti jelenségeit. Ez magyarázza
meg a természeti, orvosi és más realis tudományok hatalmas
virágzását, belőle értjük meg a családi élet bomlását, az érzékiség
féktelen csapongását, szóval minden realisticus tünetet.

Mint jó realista, Török Aurél, nem igen ismeri el, hogy a házi
és iskolai oktatás, nevelés, az életpálya, a társadalmi élet
nagyobb befolyást gyakorolna az ember jellemére. Lényege megmarad,
bár romolhat vagy javulhat. Az értekező a tojások között tánczol s
nem tudja megoldani az ellenmondásokat. Ha ismerné az erkölcsi
világ törvényét, tudhatná, hogy jellemünknek, melyet szüleinktől
örököltünk, folyton simulnia kell az uralkodó eszméhez. Tehát a ki
hosszú életet él, láthatta 1815-ben a szélső idealismus uralmát,
1825 körül a Vörösmarty-féle hazafias, patrioticus érzést,
gondolkodást, a harminczas években a romanticismus szertelenségeit,
a negyvenes, ötvenes, hatvanas években a nemzetiesb, melegebb,
bensőbb, közvetlenebb érzés, gondolkodás fokozatos győzelmét, az
idealis idők patriotismusának pusztulását és a nemzeti szellem
fokozatos növekedését, az eszményi morál, az egyetemesből kiinduló
erkölcsiség szembetünő hanyatlását, az erkölcsi érzés tompulását,
az összefoglaló gondolkodás, az idealis bölcsészet törpülésél,
kigunyoltatását, a hetvenes években az anyagiság és érzékiség
gyakorlását, a családi élet fokozatos bomlását, az egész ellenében
az alkotó részek követelő fellépését, a nyolczvanas években a
realismus összes tüneményeinek megjelenését. 

A ki ezt át tudja élni, jellemének fokozatosan változnia,
átalakúlni kelle, különben megőrűl, elbetegesedik, elpusztul, Mert
mi a jellem? Érzésünk és gondolkodásunk és a nekik megfelelő
cselekvésünk. Ha jellemünk nem tud símúlni az idők árjához,
kétségbeejtő helyzetbe jut, melyet minden lépten elárúl bomlott
magunktartása. Ilyenkor meghasonlott kedélyűek, idegesek,
melancholikusok leszünk, vagy italnak, kártyának, tivornyának stb.
adjuk át magunkat, mert különben türhetetlen az élet. Ha pedig
szépen símulunk, aránylag boldogok vagyunk, tisztelet és becsülés
környez bennünket, esetleg a legfényesebb pályák nyílnak meg
számunkra.

A jellem símulásának tényezői, előmozdítói pedig nem mások, mint
a házi és iskolai oktatás és nevelés, az életpálya, a társadalomban
való részvétel, a sokféle olvasmány és tapasztalás.

Maga az eszme nyomása az igazi erő, mely folyton átalakítólag
hat reánk, mégis e tényezők játszszák mellette az elsőrendű
szerepet jellemünk szakadatlan módosításában. Szüleink, tanítóink,
barátaink és pártfogóink, ellenségeink és üldözőink mind az eszme
hatásának eszközei. Ezzel megérthetni a nevelés, az oktatás, az
életpálya és a társadalom fontos szerepét jellemünk fejlődésében,
melynek folytonosan, észrevétlenül módosulnia kell.

Az embernek mosolyognia kell azon a naivságon, melylyel a szerző
az utilitarismust indokolja. Az utilitarismus legközelebbi oka
egyenesen a megdrágult életben keresendő. Szerinte a mai
tudós nem élhet remete-életet; a nagy nyilvánosság, melybe a
verseny sodorja az embert, tömérdek költséggel jár, melegágya
korunk capitalismusának, mely nem engedi, hogy egyhamar beálljon az
idealismus.

A természettudományok csak annyiban járultak a mai
utilitarismushoz, a mennyiben gyakorlati találmányai az
 emberi munka értékét felemelték s a
mindennapi életet megdrágították. E mederben folyik tovább Török
Aurél okoskodása.

A szerző nincs tisztában a kérdéssel. Összezavarja a gyakorlati
utilitaris életet az utilitarismussal, melylyel a reális
gondolkodás az erkölcsi életet magyarázza. Az utilitarismus
bölcsészeti elmélet, mely a haszon, az érdek, az önzés
szempontjából akarja megérteni az erkölcsi tüneményeket. Ez a
legdurvább erkölcstani elméletek egyike, melyet tanítóik itt-ott
szebb színben iparkodnak bemutatni.

Ez az utilitarismus nevét a mindennapi utilitáris élettől vette,
melyhez tulajdonképp semmi köze. A gazdasági életet nem is tudnók
másnak elképzelni mint utilitárisnak. Az ember haszonért dolgozik,
e haszonból él meg, tartja fenn magát és családját. Ez a haszon a
pap és tanár, a tisztviselő és szolga fizetése, a munkás bére, a
gyáros és kereskedő nyeresége, az író tiszteletdíja. És így tovább.
Ezzel az utilitaris élettel, a haszonra, nyereségre való munkával
nagyon megfér a leghatalmasabb idealismus is, mely szent lelkesedés
a vallás- és erkölcs, a becsület és tisztesség iránt. A
tisztességes gazdagodás nem ellenkezik az idealismussal.

Ezért nem lehet Török Auréllal vitatkozni, mert összezavarja a
fogalmakat, mint jóravaló realista igen rossz logikus. Nem is
érdemes ellenmondásait, homályos gondolkodását elemezni, hanem pár
szóval meg kell világítanunk a kérdés mivoltját.

A három eszme: a szép, igaz és jó egységével, az idealismus
kitörésével az emberiség az erkölcsire veti magát, érzése,
gondolkodása és cselekvése az egyetemes szempontjából indul ki.
Ilyenkor a moralisták az istenre, a vallásra, a tekintélyre
alapítják a morált, ezekre viszik vissza erkölcsiségünket;
megvetéssel szólanak a letűnt idők utilitarismusáról,
sensualismusáról, stoicismusáról, stb.  Nekik az
Isten az erkölcs, a jog, a tekintély forrása. Ilyen idealis morál
uralkodik 1700, 1815 körül. Most is már sokan hangoztatják az
idealis morált; a nép, sőt a a műveltebb közönség is rajongani kezd
e fensőbb, tisztább erkölcsökért. Öt-tíz év mulva győzni fog ez a
gondolkodás az egész világon. Remélem, hogy ha él, Török Aurél sem
idegenkedik tőle.

De a három eszme egységének lazulásával, szellemi látkörünk
összébb-zsugorodásával, az individuum jogának hangoztatásával
halványabb, gyöngébb lesz az idealis erkölcs. Az egész ellenében
követelőleg lépnek föl az alkotó részek és e követeléseket
igazolniok kell a bölcsészeknek, moralistáknak. Ilyenkor, bár még
szerényen, kezdik hangoztatni a reálisabb erkölcstani theoriákat,
minők az egoismus, az utilitarismus, az epicureismus, a stoicismus,
az altruismus stb.

Az idők árja elég korán kedvez az epicurei és a stoicus
tanoknak. 1720, 1830 körül már hangoztatják némely műveltebb és
magasabb körökben, noha a társadalom átlag véve nagyon erkölcsös.
Még nem olvasnának el olyan regényt, nem néznének meg olyan
szindarabot, melyben az egyetemes képviselője van pellengére téve.
A közönség nem igen tud az egyetemes képviselőjének kudarczán
nevetni.

Komolyabb férfiak és nők különösen magasztalják a stoa büszke,
aristocrata erkölcstanát. A hullám közepe táján sok művelt ember
vallja ez elméletet, vagy legalább gyakorlatilag mutatja s rajongva
olvassa az öreg Dumas, Sue, Jókai és mások regényeit, melyek telvék
effajta hősökkel. Igaz, hogy gyönge az elmélet tudományos
igazolása, az egyéni önérzet ingadozó alapot nyújt, de megfelel a
nemzeti egység és nagyság rajongó napjainak.

A realismus gyarapodásával az emberiség mindinkább az anyagira
veti magát és tompúl az erkölcsi  érzés. Már szabad gúny
tárgyává tenni a tekintély képviselőit, a közönség jóízűen mulat a
pap, az atya, a férj, a világi felsőség stb. rovására.
Erkölcsiségünk alapját már nem tudja megtalálni a bölcsészet; az
egyetemesre, az istenre, nincs módja felépíteni; némelyek ugyan
hangoztatják az erkölcsi világrendet, de nincs vezéreszméjök;
legtöbben az utilitarismust, a sensualismust, az egoismust és
többé-kevésbbé az altruismust vallják.

Sőt mondjuk ki, hogy a realis időkben mindnyájan altruisták
vagyunk. Akármelyik elméletet hirdessük, a gyakorlatban
többé-kevésbbé az altruismus, a felebaráti szeretet hívei vagyunk.
A realismus vége felé minden ember altruista lesz. Ilyenkor a
féktelen individuum, a ki úgyszólván csak érzékileg tud szeretni, a
kit nem vezérelnek magasabb erkölcsi elvek, nem támogatják az élet
küzdelmeiben, nyájas, gyöngéd, engedékeny, könyörülő, irgalmas
lesz. A dúsgazdag millióit, a szegény ember filléreit adja ilyenkor
felebarátjának, nem tudja nézni mások szenvedését, nyomorát,
nélkülözését; mivel maga eléggé bővelkedik, bőven szórja másoknak
is. Mulatság, szórakozás, nyaralás, fürdőzés, érzéki gyönyör, testi
élvezet, színi előadás, különösen zene, majd mindenféle játék, ló
és más verseny kell a szegény individualistának, melyekre rémes
összegeket pazarol, csakhogy elviselhetővé tegye az élet terhét. A
bankár, a bőrzelovag és báró, a vállalkozó és mindazok, a kik
tisztességes és tisztességtelen úton-módon milliókat zsebeltek
össze, nem tudják megállani, hogy millióik egy részét nyilvános és
magánjótékonyságra ne fordítsák.

A realismus idején ritkaságszámba megy a fösvény ember. Ekkor
tehetsége szerint mindenki pazarol, fényt űz, a földi jólét ezer
meg ezer fajtáját hajhászsza; de midőn maga és övéi élveznek,
felebarátjainak is juttat, szóval altruista lesz. Olvassa el Török
Aurél Gaál Jenő  munkáját, A társadalmi békét és
meglepetve látja, mennyit tesznek a zsebelő gyárosok munkásaik
örömére, szenvedéseik enyhítésére, szórakoztatására. Maga a
törvényhozás is kénytelen altruista lenni. Az individuum, az alkotó
részek, a szegény emberek javára változtatja meg a régi
törvényeket, elveszi a tekintély képviselőinek régi jogait s
kiterjeszti a szabadságot. Rómában a Kr. utáni I. és II. században,
kivált ez utóbbiban, tömérdek gabonát osztogatnak a népnek, circusi
és más mulatságokat rendeztek, hisz Panem et circenses volt
a jelszó.

Húsz-harmincz év óta a mai törvényhozás is számos jogot adott az
alkotó részeknek itt-ott előkelő jogokkal ruházta fel a nőket,
kedvezett a házassági elválásnak, támogatta a successiv polygamiát
stb.

Igen, a realismus alatt mindnyájan altruisták lettünk; altruista
a fejedelemtől le az utolsó polgárig minden ember, csupa irgalom és
szánakozás, elnézés, eltussolás, nyilvános és magán jótékonyság
uralkodik mindnyájuk szívében. Azért magasztalja annyira Török
Aurél Hirsch báró jótékonyságát, a ki szórta milliót, el van
ragadtatva a bárói szív nemesebb vonzalmainak sugallatától, pedig ő
is csak azt tette, a mit kisebb mértékben mindnyájan tettünk, azaz
minden erkölcsi elv nélkül juttatunk embertársainknak, ha van
magunknak.

De hát beszéltünk-e, írtunk-e valamit a tudomány csődjéről
emberbuvárlati szempontból? A mint Török Aurél nem igen
szólott hozzá, mi sem fejtegettük, azért most czikkünk végén kell
röviden megmagyaráznunk a kérdést.

Én már annyiszor megvilágítottam és érthetővé tettem e kérdést,
hogy alig érdemes vele foglalkozni s irataimra kellene utasítanom a
t. olvasót; de hát ismételni nem árt. Repetitió non nocet, mondaná
Török Aurél.

Az idealismus napjaiban annyira kiszélesbűl az ember
 látköre, hogy túlnyomóan az erkölcsi, a
bölcsészeti, a történeti tudományok iránt érdeklődik és elfordúl a
természettudományok aprózó, elemző, szétszedő kutatásától,
búvárlataitól. Ilyenkor nincs érzékünk hozzá. Egyes realisabb
tehetségek ugyan foglalkoznak vele, de maga a társadalom nem igen
érdeklődik iránta. Igy látni ezt 1490, 1700, 1815 körül. Az
iskolákban is elhanyagolják tanítását, a műveltek sem igen törődnek
vele.

A mint lazúl a három eszme egysége, szűkűl az emberiség látköre,
lassankint hátat fordítunk az erkölcsi tudományoknak és a
természetiek kezdenek érdekelni, úgy hogy a haladás egy hullámának
első felét túlnyomóan az erkölcsi, a másodikat a természeti
tudományok foglalják le.

Arra tehát, hogy a természettudományok virágozzanak, hogy
érdeklődjünk irántok, szellemi látkörünk oly szűkülésére van
szükségünk, a minővel az utóbbi húsz-harmincz év alatt
találkoztunk. Ekkor tudunk elemezni, bonczolni. Nem látunk tovább
annál a pontnál, melyet szét akarunk szedni. Belé tudunk mélyedni,
mélységes titkait feltárni.

A természettudományok virágzása azonban nem oka az erkölcsi
léhaság, az anyagiság, az érzékiség, az elvtelenség általános
elterjedésének. Hanem mindkettő a gyarapodó s végre uralomra jutott
realismus következménye.

A tömérdek öngyilkosság, őrültség, általános idegesség, a
féktelen individualismus szintén nem a természettudományok okozata,
hanem a realismus alkonyának elmaradhatlan tüneménye.

A jó Gyulai Pál és derék munkatársa, Török Aurél, nem tudnak
ezekről semmit, régi, elcsépelt szólamokkal és lejárt okokkal
tiltakoznak a tudomány csődje ellen. Szerencsére még nem jutott
csődbe a tudomány, a realis idők tudományos nyereségeit, hódításait
mind megtartja az  emberiség; de csődbe jutott Gyulai és
Török tudománya, ezen a csődön akartam czikkemmel segíteni. Czélom
elérése azonban nem függ tőlem, hanem az ébredező idealismustól,
mely talán Gyulai és Török elméjét is annyira összefoglalóvá,
széles látkörűvé tudja átalakítani, a mennyi e tárgy megértésére
szükséges.







XV.

I. FERENCZ JÓZSEF.

Az erkölcsi törvény szempontjából nagyon érdekes a magyar nemzet
és felséges királyának története. Ha visszapillantunk ötven év
eseményeire, szinte látjuk, hogy válik el a három eszme egymástól,
hogy jutnak fokonkint uralomra a birodalom alkotórészei. Az ily
bomlás azonban erős viharokkal jár és örömmel mondhatjuk, hogy ő
felsége jó egészségben élte le a rémes napokat épen úgy, mint a
békés fejlődés esztendeit. Most is jó kitűnő egészségnek
örvend.

Pedig valóban nehéz időket élt át a jó király. A negyvenes évek
leglázasabb napjaiban, a forradalmak zugó árjában lépett a
birodalom élére, mikor rég lelohadt az egyetemes iránti rajongás,
mikor összébb szorult az ember erkölcsi látköre és határtalanul
lelkesedik a nemzeti egység és nemzeti nagyság után. Vörösmarty már
a huszas években kezdi hangoztatni e gondolatot; az ő lelke azonban
még hideg, ünnepélyes ódai hangon szólal meg. A nemzetinek meleg
hangjával csak a negyvenes években találkozunk, ekkor mindenfelé a
nemzeti nagyság, dicsőség és egység eszméje uralkodik az ember
szivében és agyában. Nálunk Petőfi és Kossuth ez érzés lánglelkű
tolmácsai. Bár szivesen hivatkoztak az általános ideákra, mégis
jóval realisabbak valának, mint Széchenyi és Vörösmarty s azért
voltak oly lelkes apostolai a nemzeti szabadságharcznak.

De a nemzeti egység gondolata ekkor már oly erős az egész
világon, hogy mikor trónra lép a király és leveretnek a
forradalmak, az ő körében se uralkodott más gondolat,  mint az
egész birodalomnak központosított egységes formája német vezetés
alatt. Így jött létre az összbirodalom, az abszolut hatalom alatti
Ausztria.

Csakhogy nem lehetett megállítani az eszme folytonos változását,
a realismus gyarapodását. Az egyetemes eszmék, melyek annyira
kedveznek a feltétlen királyi hatalomnak, mind jobban elenyésztek,
az objektiv realis világnézet mindenfelé hódított, az emberek
rajongani kezdtek a természettudományokért, ezektől várták a nagy
kérdések megoldását, melyekre az erkölcsi tudományok nem tudtak
válaszolni; a költők az elbeszélők és drámaírók felhagytak a
kalandos mesék előadásával, hanem bonczolni, elemezni kezdették az
életet, jelentkezett bennök a pessimismus és a léha humor, a
lyrából lassankint pusztult az ódai hang; a politikai életben
érvényesűlni akartak a nemzetiségek és csak roppant erőszakkal,
zsarnoki kényszerrel lehetett germanizálni, a mire a birodalom
sehogy se volt képes. Ugy hogy egy pár csatavesztés után meg kelle
alkudnia a monarchia alkotó elmeivel.

Így jött létre az 1860-iki októberi diploma, mely az egyes
tartományoknak korlátolt alkotmányt akart engedni.

A régibb, conservativebb elemek talán elfogadhatták volna az ily
alkotmányt, de a növekedő realismus annyira megerősítette a nemzet
nagy tömegét, hogy nagyobb önállóságot követelt. Újabb csapásoknak
kellett tehát következniök, a birodalomnak a sír szélére kellett
jutnia, hogy 1867-ben létrejöhessen egy jóval realisabb alkotmány,
mely két részre osztotta a birodalmat a németek és magyarok
hegemoniája alatt. Ő felsége a király bölcseségének, az eszme
változásához simuló lelkének köszönhetni, hogy létesűlhetett az
alkotmány, hogy a magyar nemzet kibékűlt fejedelmével és erős
támasza lőn ingadozó trónjának.

De míg nálunk mindvégig meg tudott maradni a magyar hegemonia,
mert a részek szorosabban csatlakoznak  az
egészhez; addig az osztrák tartományokban csak rövid életű volt a
német vezetés. Hisz oly lazán függnek össze az alkotó részek, hogy
a realismus idején engedni kellett követeléseiknek s nagy jogokat
adni a nemzetiségeknek. A király jósága itt is segített, nem állott
útjában az idők árjának, simult és engedett.

Mi magyarok ez idő alatt kevesebb alkalmatlanságot okoztunk ő
felségének. Bár a realismus nyomása alatt folyton növekedett a
függetlenségi párt, ugy hogy a néhány főből álló töredék száz
képviselőre emelkedett, sőt az 1867-es alapon álló másik párt is
nemzeti kivánságokkal állott elő és vezérének ragyogó beszédeivel
lángra lobbantotta a nemzetet: mindamellett az uralkodó pártnak
sikerült harmincz éven keresztül megtartani a hatalmat.

Mily eszközökkel munkálkodott, mindenki tudja; hisz ugyanily
módon jártak el az egész művelt világon, különösen így a
centralizált országokban, hol rendesen egy érdektársaság kezébe
kerűlt a nemzet sorsa, míg a decentralizált országokban csupán
helyi bandák keletkeztek, melyek uralmát könnyebben le lehetne
rázni. Legalább is nem keseríti el annyira a realis idők léha
individuumját, ha tudja, hogy nem egy óriási polyp szorongatja,
hanem csak egy kisebb czimborasággal kell megküzdenie. Nálunk a
nemzetiségek is kedveztek a kormánypártnak, melyeket majd helyi és
egyéni kedvezményekkel, majd erőszakkal ártalmatlanokká tudott
tenni. És mivel fönt, a koronánál nem állott elő követelésekkel, ő
felsége szivesen támogatta, nem kérdezte Tisza Kálmánnak, vagy
Széll Kálmánnak, vagy Wekerle Sándornak, Bánffy Dezsőnek, vagy
Perczel Dezsőnek hiják a tehetséges férfiut, egy kis nyugtalanság
után rendesen kinevezte az ország kormányelnökét.

Ilyen bölcs simulás, az idők árjához való szerencsés
alkalmazkodás volt ő felségének majdnem ötven éves uralkodása.
Szerencsés időbe, a realismus fényes napjaiba  esett
uralkodásának jó része. Mikor az anyagira és az érzékire veti magát
az emberiség, mikor jólét és gyönyör kiséri földi útjában az
embert, rendesen jó dolguk van a királyoknak is. Az irodalom és
művészet az ipar és kereskedés szolgálatukra áll, hogy
fényesebbnél-fényesebb ünnepeket, pompás kiállításokat, óriási
katonai szemléket és gyakorlatokat és más mulatságokat
rendeztessenek a népnek, mely ilyenkor: Panem et Circenses-t
kiált.

Most azonban fordulóponton állunk. Új szellemi és erkölcsi világ
küszöbére lépett az emberiség és benne a magyar nemzet, hol az
egyetemes iránti magasztos rajongás tölti el bensőnket, hol a
központ, az egység képviselője már nem enged az alkotó részeknek,
hanem erélylyel követeli a vallás és morál tiszteletét, a becsület
és tisztesség visszaszállítását. Nehéz lesz az átalakulás, mert
visszatér a nemzetek tettereje, harczi kedve, könnyebben kitörhet
egy-egy háború, nagy bomlás állhat be az országban is.

Szivünkből kivánjuk, hogy ő felsége könnyen meg tudja tenni azt
az utat, mely az idealis eszme áramlásánál fogva előtte áll, legyen
boldog és szerencsés uralkodó az új idők erkölcsileg nemesebb,
szellemileg szélesebb látkörű nemzedéke fölött; és a ki bölcs
uralmával zárta le a magyar nemzet első ezredéves életét, még sok
esztendeig vezethesse hű alattvalóit második ezredéves útjokon. Ha
eddig is dicső volt, legyen még dicsőbb az uralkodása!







XVI.

A DEMOCRATIA HALÁLA.

A democratia agonizál. Betegágyát körülveszi a síró és ujjongó
sokaság s azt hiszi, hogy zajával életet lehelhet a haldoklóba.
Pedig már csak mesterségesen hosszabbítják napjait. Aethert
lehelnek belé, galvanizálják elhidegülő végtagjait, gyorsítják
szívverését; de meg kell halnia az agonizálónak, ezt kivánja az
erkölcsi világ törvénye.

Egy geniális barátom e napokban lelkesen vitatta előttem, hogy
meg kell nemesíteni a szabadelvűséget, becsületessé kell tenni a
democratiát és morális alapon újra meg lehet erősíteni. Nagyon
szép, de lehetetlen gondolat.

De hát miért ne lehetne megnemesíteni a democratiát? kérdi a t.
olvasó. Egyszerűen azért nem, mert a democratia nem egyéb mint a
realismus szétmállása, decentralisatiója, a szép, jó, igaz
eszméinek teljes elválása, egymás közötti bomlása. A szépnek
ellensége lesz a jó, a jónak az igaz. Mindegyik felmondja a
szolgálatot. Ilyenkor minden szétmállik. A családban az atya helyét
elfoglalja az asszony, a szülőkön követelőznek a gyermekek. A
testületek élén síma, nyájas főnökök állanak, mert az erélyes és
szigorú elüljárót megbuktatják az alattvalói vagy ezek pártfogói. A
ministertől lefelé minden főnöknek nyájasnak, szeretetreméltónak
kell lennie, különben ezer kellemetlenség éri; a vidék fellép a
központ ellen és nem lehet megtagadni kérelmét, dohánygyárakat,
vasúti üzletvezetőségeket, vicinálisokat, királyi táblákat és
törvényszékeket stb. stb. kell neki juttatni, különben felzúdúl és
nem választ kormánypárti képviselőket. Az ország érdeke
 ilyenkor a vidék érdeke. Hivatalokat
teremtenek, mert a realismus alatt soha sincs elég hivatal és a
vidék legtávolabbi korteseinek állásokat szereznek s pályát nyitnak
a szegény ember tehetséges és élelmes fiának.

A politika és erkölcs is elválik egymástól. A minister,
államtitkár hazudozik mint a megszorúlt gyermek. Csűri, csavarja az
igazságot, melyet nem lehet kimondani. A fölebbvalónak nincs érzéke
az igazság iránt, mert hazudozással kell elaltatni, csillapítani az
alattvalók féktelen individualismusát. A férj hazudozik nejének, a
szülők apró hazugságokkal csitítgatják követelődző gyermeiket, a
polgármester, a főispán meg az alispán és szolgabiró komoly
füllentésekkel hallgattatják el a panaszos feleket. Hazudozva
udvarol a férfi a nőnek, szóval a tekintély képviselői, a
társadalmi, közigazgatási, politikai stb. ügyek vezetői nem
lehetnek el folytonos füllentés, nyájas hazudozás, ügyes furfang és
ravaszkodás nélkül.

Igy rajzolhatnám a jónak és szépnek szerepét a realismus
democratiája alatt. Tessék már most megnemesíteni ezt a
democratiát. Lelki, erkölcsi nemesség és democratia annyi, mint
fából vaskarika. Együtt véve képtelen állítás, mely önmagának mond
ellene.

A társadalomnak azonban meg kell nemesednie. Igy nem maradhat. A
szép, jó és igaz eszméje annyira elvált egymástól az egész világon
Londontól Pekingig és San-Franciscótól New-Yorkig, hogy tovább nem
mehet ez a szétválás. Most tehát e három eszmének egyesülnie
kell.

Ez az egység azonban a legsötétebb reactió, a mitől a bécsi és
budapesti democraták éppen úgy rettegnek, mint a pekingi vagy
chicagói realisták. Ez a reactió megveti az anyagiságot és
érzékiséget, rajong az istenért, a vallásért, a morálért; gyülöli
felebarátját, ha hitvány, jellemtelen ember; tiszteli az erényt, az
igazságot, szigorú törvényeket hoz érdekökben, édes testvérekké
lesznek a politika  és vallás emberei, a mitől retteg
minden léha realista, derék szabadelvű és democrata.

Ilyenkor kisebb-nagyobb mértékben theocraticus lesz a politika,
nagy befolyásra tesz szert a papság és az aristocratia, uralomra
jut az igazi tisztesség és a valódi becsület, miután oly sokáig
uralkodott a talmi vagyis a lovagias becsület.

A democratia tehát nem kerülheti ki sorsát, neki szegénynek meg
kell buknia. Keresztyén és zsidó democratáink éppen oly kevéssé
tarthatják életben, mint a socialisták, a kiknek szintén el kell
pusztulniok az idealismus nyomása alatt, mert mikor az egyetemesért
rajongunk, nem lelkesedhetünk a leghatártalanabb
individualismusért, melynek képviselői a szegény socialisták.

Vigasztalásukra legyen mondva, hogy mivel aránylag rövid ideig
tart a szélső idealismus uralma, annak idején újra feltámadnak a
demokraták és socialisták. Beatam resurrectionem!







XVII.

A TANÜGY HANYATLÁSA.

Az erkölcsi világ törvénye nagyon érthetővé teszi a mostani
meddő iskolai vitákat. Ma a realismus alkonyán és az idealismus
hajnalán vagyunk. Az egész világon mutatkozó erkölcsi felháborodás
jelezi, hogy nemsokára új napok virradnak reánk. Ez az időszak nem
kedvez a tanügynek.

Körülbelűl ezt a benyomást meríthetjük abból a másfél ezer
oldalos jelentésből is, melyet a vallás- és közoktatásügyi m. kir.
minister 1895-ről kiadott.

A természettudományok, a realis ismeretek veszítenek becsükből.
Nemcsak a tudomány előkelő munkásaira tekintenek közönynyel, hanem
általában nem sokra becsülik a realis tudást. Már a realisabb
időkben felhozakodnak a túlterheléssel. Ez a vád folyton növekszik.
Mindinkább sürgetik az egészség ápolását. A játék, korcsolyázás,
fürdés, úszás emlegetésével találkozunk.

Még elemi iskolában is látunk matinéeket, élőképeket; a
középiskolákban hangversenyeket, bálokat stb., melyek elvonják az
ifjúságot a tanulástól. A tanárok ministeri rendelet nélkül is
kurtítják a tananyagot. A nyelvtanból alig tanítanak valamit.
Helyette történeti mondákat, kedves meséket és kisebb-nagyobb
költők verseit taníttatják be. Harmincz-negyven év előtt vaskos
ékesszólás-tanokkal tömték tele az ifjú elméjét, néha még ezekkel
sem elégedett meg a tanár, aesthetikai tanokat diktált beléjök;
most alig 60–80 oldalra terjed az elmélet, sőt ennek is felét
kihagyja némely professor. Az irodalomtörténetből kiesnek az apróbb
írók és költők, csak az elsőrendűekkel foglalkozunk.  Így
járunk el a többi tantárgygyal is, mert a fődolog keveset és okosan
tanítani, a mit már az iskolában megtanulhasson az ifjú, hogy ne
kelljen otthon foglalkoznia, mivel szabad idejét zenének,
szórakozásnak kell szentelnie. Ilyenkor hallatlan mélyre sülyed az
ifjú tudásának színvonala. Gyakorlataiban a füzet külseje a fő, nem
a tartalom. Egy-egy osztály gyönyörűbbnél gyönyörűbb füzetbe írja
dolgozatát. Csakhogy e dolgozatok eszmei szempontból gyarlók. A
classicus nyelvek tanulása teljesen el van hanyagolva. A franczia
baccalaureatusi (nálunk az érettségi) vizsgálaton, a jelölt
embernek tartja a Piraeust, nálunk más bohó dolgokat hallani. És ha
a tanulók megbuknak az első vizsgálaton, bizonynyal áteresztik őket
a javító érettségi vizsgálaton, mert buktatni nem szabad. Magas
állású politikusok, tisztviselők stb. vetik közbe magukat, hogy ne
bukjék kegyenczök, rokonuk stb.

De maguk a tanárok sem tudnak szigorúak lenni az eszme nyomása
alatt. A tanár csak akkor lehet követelő, mikor az egész társadalom
rajong a tudományért, Most pedig e rajongás teljesen hiányzik.
Egyetemi tanárok, a helyett, hogy tudományuknak élnének,
politikával, pénzintézetekkel, részvénytársaságokkal, az anyagi
jólét tényezőivel foglalkoznak; az ügyetlenebbek egy pár kézikönyv
után darálják le leczkéiket.

Széles látköre, egységes tudása, fensőbb eszmei szempontja
kevésnek vagy senkinek sincs. Egy-egy specialista behatólag érti a
tudomány valamelyik ágát, az egésznek egységes felfogása iránt
azonban nincs érzéke.

A könyvmolyok tudománya is merő adathalmaz, melyben kevés a
köszönet. Ma ott állunk, a hol az emberiség talán 1812-ben állott,
mikor Hegel kiadta Logikáját, melynek előszavában keservesen
panaszkodik, hogy nem kell semmi eszmei, becse csupán a gyakorlati
tudásnak, ügyességnek van. Napjaink gyakorlati tudósai szintén nagy
megvetéssel  szólanak minden eszmeiről s így magáról
Hegelről is, úgy hogy nemrég azt írta nekem egy jónevű német tanár,
hogy Beneke philosophiájának volt a híve és csak annyit tud
Hegelről, hogy századunk legnagyobb szédelgője: Der grösste
Schwindler des Jahrhunderts!

A szélső realismus e hangulatában természetes, hogy nem vezet
czélra a tanárképzés annyiszor emlegetett reformja sem. Eszmétlen
és realista professorok nem lelkesíthetnek a tanulásra senkit, hisz
maguknak sem lehet lelkesedésök. Csak ismerni kell a különféle
tanárképző intézeteket nemcsak nálunk, hanem az egész világon, hogy
belássuk, mily gyarló lábon áll az egyetemi tanulás. Számos jobb
nevű egyetemi tanárt, mint Paulsen, Treitschke, Brunetière stb.
idézhetnénk, a kik keservesen panaszkodnak a tanuló ifjúságra, és
kárhoztatják a tanárokat. Ez utóbbiakat teszik felelőssé az ifjúság
tudatlanságáért. Ils ne sont pas assez exigeans, nem elég
követelők, mondja Brunetière.

Pedig a tanár sem tehet róla, ő is az eszme nyomása alatt áll
éppen úgy, mint a tanulók és a rendelkező minister. Mert mit tehet
most egyebet a minister, mint decentralizáló és könnyítő
rendeleteket adni, melyek nem emelik az ifjúság tanuló képességét.
Ma csak decentralizálni, iskolákat építeni, felszerelni, a tanítók
fizetését emelni, a testi nevelést előmozdítani, a közoktatási
tanács hatáskörét megszorítani, az érettségi vizsgálatot részben
vagy egészen eltörülni, az önállóbb és követelőbb tanférfiakat
nyugdíjba küldeni stb. lehet. Ezeket megengedi, sőt követeli a
realis gondolkodás.

Eleinte még az ébredező idealismustól sem várhatni a tanulás
fellendülését, mert ez nem annyira a tudást, mint a valláserkölcsi
nevelést sürgeti. Már most sokfelé hallani, hogy lelketlen és
közönyös a tanítói kar, nincs vallásos meggyőződése, nem törődik az
ifjúság erkölcsi  állapotával; megelégszik, ha ledarálja
és kikérdezi a feladott tananyagot. Egyébre nincs semmi gondja. Pár
év mulva az egész művelt világot betölti ez a panasz; a mi számos
tanár megrovása és elmozdításával jár. 1818 körül az idealismus
uralomra jutásával sok tanárt nyugdíjaztak vagy elmozdítottak,
némelyik csak a censura által helybenhagyott füzetet olvashatta fel
tanszékén. A német birodalom keresztény jellegű iskolában kezdik
már korlátozni a zsidó tanárok alkalmazását, el akarják őket
tiltani az irodalom és a történelem tanításaitól, mit csakhamar a
bölcsészet és más humaniorák elvonása fog követni s legfölebb
egy-két realis tantárgyat hagynak meg kezökben.

Azt hiszem azonban, hogy az idealismus kitörése, a moral
«dühöngése» nem lesz oly erőszakos, mint 1818 körül volt. De nem
lehet oly enyhe, hogy meg ne tisztitsa a mai individualismus
romlottságát. Hivatása az emberiség erkölcsi és vallási színvonalát
újra felemelni, nemünk erkölcsi tisztaságát visszaállítani. Ez
annyira szükséges, hogy nélküle az európai és amerikai civilisatió
pusztulása következnék be. Oly magasra kell emelkedni az
idealismusnak, hogy legyen mit apasztani és fogyasztani egy egész
hullámon keresztül a realismusnak. De hogy e szolgálatot megtehesse
az idealismus, a mennyire a történelemből látom, egy konkrét
vallásra van szüksége. A görög-római polytheismus egy ezredéven
keresztül teljesítette e szerepet; a kereszténység több mint
másfélezer éven át elégítette ki az európai emberiség
valláserkölcsi szükségét.

Vajjon meddig lesz képes e magasztos hivatásnak megfelelni?
nehéz lenne megmondani. Azt azonban világosan látom, hogy a tiszta
erkölcsi idealismus, mely nem tud valamely vallásba fogódzni, oly
gyönge, hogy nem akadályozhatja meg a társadalom teljes felbomlását
és a civilisatió pusztulását. Mert ne higyje senki, hogy a vasútak
 és gőzhajók, meg az ipar más csodái és
természettudományok bámulatos sikerei képesek lesznek fentartani a
civilisatiót. Az iskolák és egyetemek, a művészet és ipar csodái
alkotják a civilisatiót; fentartása azonban az emberiség
valláserkölcsi erejétől függ. A vallás pusztulásával elenyészik a
civilisatió is. Az ázsiai, afrikai, európai, amerikai stb. romok
mutatják, hogy földjükön egykor hatalmas civilisatió virágzott s a
történelem földeríti, hogy némelyeké a vallás pusztulásával ment
tönkre; az erkölcsi törvény ismerete pedig elárulja nekünk, hogy
mindegyik pusztulásának ez lehetett az eszmei, bár nem közvetlen és
látszatos oka.

Ezek előrebocsátása után könnyű tudnunk, minő eredménye lesz
hazánk és a külföld mostan folyó tanügyi vitáinak. Vajjon
emelhetik-e a tanügy belső, eszmei színvonalát? Fognak-e virágzani
az egyetemek; kitűnő tanárok foglalják-e el a tanszékeket, melyek
köré lelkesedéssel csoportosúl a hallgatóság? Vajjon kitör-e a
középiskolai ifjúságban a tudás szenvedélye? Egész odaadással,
nemes enthusiasmussal szentelik-e magukat az erkölcsi és realis
tudományokra? Mindez hiú remény. Itt nincs vigasztalás. Előbb az
erkölcsi tisztuláson kell keresztűl vergődni az emberiségnek. Ha
megtörtént e nagy valláserkölcsi mosakodás, ha beállott az
emberiség vallás-erkölcsi fölemelkedése, ha újra tudunk
összefoglalni, egységre törekedni gondolkodásunkban, fenköltek
lenni érzésünkben s kezd lohadni a szélső idealismus: akkor beáll a
tudás szenvedélye, a tudomány iránt való boldogító lelkesedés;
akkor nem hiába beszélnek az egyes országok gyűlésein. Ma csak aes
sonans és cymbalum tinniens a ministerek és képviselők, tanárok és
tanítók szónoki vitája, a kötetes jelentések s a tanügyi congressus
elavult határozatai.







XVIII.

A TANÜGYI CONGRESSUS.

1896. júl. 3-ikán űlt össze a tanügyi congressus. Tanítók és
tanítónők nagy számban jöttek fel Budapestre, hogy néhány buzdító
felolvasást hallgassanak meg és központi vezetés által
megállapított határozatokat hozzanak.

Legyetek üdvözölve tanítótársaim!

A hazafias frázisok és fényes ünnepélyek napjaiban emelkedett
hangulattal álljátok körül a felolvasások és szónokok asztalát,
szünni nem akaró tapssal, perczekig tartó éljenekkel honoráljátok
előadásaikat. Végül tömérdek felköszöntéssel háláljátok meg a
minister jóakaratát, vezetőitek buzgóságát.

Ez természetes a realismus idején. Ünnepelni, jubilálni,
örömkönnyekbe és éljenekbe kitörni, ekkor tudunk legjobban.

Olyanok vagyunk, mint a gyermekek, a kiket pár percz alatt
könnyű megríkatni és nevetésre gerjeszteni. Sírunk és mosolygunk, a
mint a pillanat követeli. A szórakozás mámorában, a ló-, a torna-,
a regatta-, a hang- és más versenyek mámorában, kell élnünk s
többé-kevésbbé ily verseny a tanügyi congressus is.

Tudom, hogy elég jól fogtok mulatni. Koplaltatok eleget
szegénységtekben, most felejtsétek el és vígadjatok!

Ne féljetek, senki sem zavarja mulatságtokat. A kik komolyabban
veszik az életet, azok otthon maradtak és töprengve, merengve
gondolkoznak korunk erkölcsi és értelmi anarchiájáról. Ti
zavartalanul játszhatjátok el a nagy tanügyi komédiát, ki vannak
osztva a szerepek, a játékosok jól betanulták azokat s talán
kifogástalanul darálják le előttetek. Mert csakugyan egész
ünnepélytek nem egyéb  mint egy mesterileg rendezett komédia s
ti is alig vagytok egyebek mint szegény komédiások.

Hiszen a szellem, mely sziveteket és elméteket betölti, már
haldoklik, pusztulóban van. A miket beszéltek, a miket határoztok,
papiroson marad vagy rövid idő alatt megvetésben részesűl. Sírjába
készűl a realis idők individulismusa s ti öntudatlanúl jöttetek el
a temetésére. Minél többen vagytok, annál ünnepélyesebb, fényesebb
ez a temetés; de mégis csak temetés.

Az ébredező idealismus férfias akaratot, magasztos összefoglaló
gondolkodást, az egyetemes iránti szent lelkesedést, a szép, jó és
igaz egységében való isteni hitet követel tőletek; de nem értitek
hivő szózatát, léha realisták vagytok, a kik nem lehettek az ő
apostolai.

Azt mondjátok, hogy összejöttetek tanúbizonyságot tenni a magyar
cultura állapotjáról, kívánságairól, szükségleteiről. A congressus
az iskola beszámolója a magyar culturáról. Az ezerév ünnepe nagyon
fogyatékossá lett volna e congressus nélkül. Üres frázisok! Hány
iskola és hány tanuló van hazánkban, azt tudtuk e congressus nélkül
is. A magyar cultura állapotját és szükségleteit pedig ti ismeritek
legkevésbbé.

Ti, a realismus gyermekei, nem érzitek, hová sülyedt húsz év óta
az iskola; pedig tömérdek tanszéket állítottak, tanárt és tanítót
alkalmaztak, gyönyörűbbnél gyönyörűbb palotát emeltek, szóval sok
milliót költöttünk az iskolára; de nem önthettük belé az éltető
szellemet, nem ébreszthettük fel ifjúságunkban a tudás vágyát, nem
állíthattuk meg tanítványaink keblének küszöbén azt az erkölcsi,
értelmi és aestheticai bomlást, mely földúlta a társadalom békéjét,
a szivek és elmék nyugalmát, a családok szentélyét.

Azzal biztatnak benneteket, hogy a congressuson fölvetett
eszmék, a kellő formába öntött gondolatok, majd szárnyra kelnek és
átrepülve az egész országon, gazdagítani  fogják
az ország közvéleményét. Hiú remény! sőt rosszabb, nyilt hazugság!
Hol van most ez a közvélemény? A budapesti kiállításon vagy
Pusztaszeren? Talán Nagyváradon vagy Kolozsvárott? A ki tud
gondolkodni, látja a bomlást, a ki nem akar másokat rászedni, az
őszintén kimondja, hogy napjaink haldokló realismusának nincs
közvéleménye, nincsenek eszméi, melyek tettre gyulasztanák. Tudós
tanáraink eszmétlenül, hév és lelkesedés nélkül adják tovább a
tudás száraz anyagát vagy gondolatnélküli, meddő frázisokkal
czifrázzák fel, de összefoglaló gondolkodása, termékeny eszméje
egynek sincs. Férfiakra volna szükség e congressuson, a kik
fenekestül felforgatnák a XVIII szakosztály megállapított tételeit,
a kik egy éjszaka mind a százhetven előadó gondolkodását
idealizálnák, vagyis összefoglaló gondolkodásra tanítanák. Hisz
ezek mind léha elemzők, fecsegő analysálók, a kiknek nem adatott
lelket önteni a realista tömegbe.

De hisz maguk az iskola emberei, a congressus a maga impozáns
erejével kézzelfoghatólag megmagyarázza majd az országnak az iskola
ügyének mindeneket meghaladó fontosságát. Igen a nemzeti közoktatás
egységének, fontosságának, hivatásának, a közoktatás munkásai
összetartozásának ügye győzelmesen kerűl ki a congresszus
tárgyalásaiból. Az iskola emberei fokozott magaérzéssel és
eszmélettel fognak távozni a gyűlésekből! Szegény ámító! A haldokló
realismus napjaiban fog most az ország elragadtatva hallgatni
jámbor tanítóinak rég elavult csevegéseire; mikor egész bensőnk
csupa ellenmondás, mikor hit, remény és szeretet nélkül néznek
polgártársaink a kétes jövőbe, mikor nagy és egyetemes principiumok
után epedünk és sóhajtozunk: most álmélkodva hallgassuk az oly
bölcseséget, mely egy órával többet vagy kevesebbet követel a német
nyelvnek, a természettannak, a szépírásnak s az idealismus hajnalán
sürgeti a népies, magyaros, vagy  inkább triviális stílust,
kiemeli a füzetek egyenlő és csinos külsejét, vitatkozik a játék és
a torna előnyei fölött. És a többi és a többi. E gyűlésekből csak
egy korlátolt realista mehet haza önérzettel, büszkeséggel; mert ha
egy kissé tud összefoglalóan gondolkodni, szégyenleni, röstelleni
fogja hogy végig hallgatott ennyi üres, tartalmatlan, elcsépelt
zagyvalékot.

Rengeteg sokaságtok megtanítja az országot az iskola ügyének
fontosságára!? Azt hiszitek? Mikor állítanak több iskolát, mikor
beszélnek többet az iskoláról, mikor járnak legtöbben az iskolába,
ha nem a realismus alatt? Harmincz év óta minden újság, minden
gyűlés, minden hatóság közvetve vagy közvetlenül az iskola
fontosságáról írt, beszélt, tanácskozott. A szegény német
tanítókkal verették meg a francziákat, hódítatták meg a világot!
Hatalom lett a tudomány és általa az iskola s mivel a hatalom
pénzzel jár, egyetemi tanáraitok beléptek az országházba, a
különféle részvénytársaságokba, takarékpénztárak igazgatótanácsába.
Íme mennyire megbecsült a világ benneteket! Sőt a tanítók és
középiskolai tanárokról sem feledkezett meg, ezeket sok helyütt
választási korteseknek avanzsiroztatta és így egy kis
mellékjövedelemhez juttatta. Íme ennyire meggyőződött a világ az
iskola ügyének fontosságáról.

Az ébredező idealismusnak egészen más tanítók és más iskolák
kellenek: olyanok, melyek lelket öntsenek a bomlott ifjúságba,
melyek átalakítsák érzését, gondolkodását, megnemesítsék
erkölcseit, hogy át tudják érezni és felfogni az isteninek
szentségét!

Ti talán még azt sem látjátok, hogy ma fenekestől fel van
fordulva az emberiség köz- és magánélete. Hazugság lett ajkainkon
az igazság; érzékiség és anyagiság a jó; léha gyönyör és rút a
szép. Testi neveléssé vált az iskola, melyből fáradtan távozik az
elernyedt lélek. Merészen mondva, öngyilkos-jelölt minden tanuló,
mert nincsenek  vallási és erkölcsi alapelvei,
nincsenek, nem lehetnek magasztos principiumai, melyek vezérfonalul
szolgálhassanak az élet tömkelegében. Ti nem adhattok nekik
ilyeneket, mert magatoknak sincs, ti a romlott társadalom szegény
gyermekei vagytok, a kik talán nem is sejtitek, milyen fertőnek
vagytok békés lakosai.

E fertő sarával akarjátok betapasztani és bemeszelni a magyar
közoktatás épületét. De hiú minden fáradozástok. Mert mennydörögve
közeledik az új eszme vihara, elsöpri érzésteket, gondolkozástokat
és egy rátok nézve ismeretlen szellemmel árasztja el a világot s
benne az iskolát. Rohamának a ti jámbor komédiátok sem állhat
ellene. Beszédeiteket, határozataitokat a pusztuló realismus
sugallja, melynek uralma alatt szétmállott a társadalom; az egyed
foglalta el az egyetemes oltárát; furfanggá, cselszövénynyé,
zsebeléssé vált a politika; ravasz önkénynyé a közigazgatás;
pajtáskodás és czimboraság lett a barátság, felbomlott a családi
élet szentsége, csupán érzéki ösztön kielégítése lett a két nem
szerelme; gúny tárgya és nevetséges lőn a tekintély képviselője;
sárba rántatott minden isteni és erkölcsi. De azért csak
beszéljetek, határozzatok és éljenezzetek!







XIX.

A SZELLEMI ANARCHIA.

Napjaink kiváló gondolkodói mind megegyeznek abban, hogy az
erkölcsi, szellemi és aesthetikai anarchia idején élünk. Számtalan
czikk és tanulmány foglalkozik e kérdéssel, legújabban korunk egyik
legtehetségesebb bölcsésze, Fouillée Le mouvement idealiste
czímű nagy munkájában hozakodik fel e gondolattal s bemutatja
franczia jelenségeit.

Természetes, hogy e nagy anarchiáról legjobban tájékozódva
kellene lenniök az egyetemi, középiskolai, praeparandiai tanároknak
és tanítóknak. Ismerniök kellene a haldokló realismus tüneményeit
és a feltámadó idealismus követeléseit.

Pedig a mi jámbor tanárainknak fogalmuk sincs róla. Most ötezer
tanító és tanár űl együtt a congressuson, három nagy beszédet
hallottunk: egyet az elnök, egyet a minister és egyet Berzeviczy
Albert szájából s mind a három beszéd, hozzászámítva Beőthy Zsolt
jelentéktelen frázisait, a régi mederben, félszázados szólamokban
pereg le, egyetlen termékeny gondolat nélkül.

Az elnök szavai például a körül forognak, hogy össze kell
forrasztani, szerves egészszé átalakítani az európait és a
magyart. Ez a nagy föladat! kiált fel. De hisz ezt fél század
óta milliószor hallottuk; csakhogy ez az európai éppen úgy bomlik
mint a magyar. A bomladozóval nem forraszthatunk össze semmit.
Nincs oly ragasztékunk, mely a kettőt egyesíteni tudná. Bomlás itt,
bomlás ott. Eddig éppen a szerint jártunk el, az európai
intézményeket meghonosítani iparkodtunk; de most a realismus
alkonyán egy új világnak megyünk neki. Az agrarismus például
alapjában felforgatja az egész nemzetgazdaságtant. Ötven év előtt
rajongtunk a Smith Ádám-féle szabad versenyért, 
harmincz év előtt mindenfelé rajongni kezdtek a plutocratiáért, a
védvámokért, a mercantilismus azon irányáért, melynek Ricardo
prófétája, tizenöt év óta mindenütt védjük a munkást, a szegény
embert a gyáros zsarnoksága ellen. Most pedig föllép az agrárismus,
az oeconomismus, mely hangoztatja, hogy ez az egyedüli biztos
alapja a nemzeti életnek, legyen vége az egyoldalú
mercantilismusnak. Ez a mozgalom ellenállhatlanul győzni fog a
világ minden részében.

Így vagyunk a közoktatás ügyével is. Negyven év előtt a realis
tudományokra vetette magát az emberiség. Több tudományt vittek a
gymnasiumba, külön középiskolát teremtettek a reáltudományoknak, az
egyetemen hanyatlottak a bölcsészeti disciplinák, gúny tárgya lett
a jogphilosophia, világszerte virágzottak a természettudományok és
a műegyetemek. Mintegy tizenöt év óta hanyatlott a tudás vágya, a
classicai és erkölcsi tudományok megvetésben részesűltek, a
természeti ismeretek szűk körre szorultak, a művészeti képzés
gyarapodott, a testi nevelés, külsőség, a csín uralkodó lett.

Most az idealismus hajnalán a paedagógia terén is kitört az
anarchia; a magyar congresszus elnöke azonban nem lát, nem hall és
régi, elavult szólamokkal mulattat ötezer embert.

Utána jött a minister barátságos buzdítása. Leszállott az ő
kedves tanítóihoz, éppen úgy, mint a realismus nyájassága követeli,
mikor a ministerek mindenfelé szivesen koczintgatnak a sajtó
napszámosaival. Nemcsak nálunk, hanem külföldön is sok minister
tegezi hirlapiró barátjait. Ez is a realista kormányzás titkaihoz
tartozik.

De mondott-e valami tájékoztatót a minister korunk erkölcsi és
értelmi anarchiájáról? Semmit. Elmondja, hogy az együttes és
egyetemes érdekek átérzése hozta létre a congressust; de ő se látja
a nagy bomlást. Körülötte villámlik és mennydörög, a nemesebb, a
gondolkodó lelkek mentő eszmét keresnek, melynek védelme alatt
megvonják magukat; a minister azonban csak a tanítók nagy számának
örvend. 

Végül Berzeviczy nagy beszédéről kellene szólanunk. Ha a két
első szónok alkalmi frázisokból táplálkozott, méltán megvárhattuk
volna, hogy a congressus főszónoka nagy, általános eszméket fog
fejtegetni. Azonban mit sem hallottunk ilyeneket. Nem csoda, mert
Berzeviczy gyakorlati és nem bölcselő elme. Gyakorlati politikus és
kitűnő üzletember, részvénytársasági elnök és igazgatótanácsos.
Pedig az ily fényes gyülekezet méltán követelhetné, hogy alap- és
vezéreszméket kapjon utasításul. Pár év előtt a franczia
közoktatásügyi minister, Spuller, számos ünnepi szónoklatában
eszmére iparkodott visszavinni a jelenségeket s kimondott egy
képtelenséget, egy önmagának ellenmondó állítást, az ugynevezett
relativ, viszonylagos eszméket. E férfiuban tehát volt némi
ambitio, magasabb szempontból kiinduló, eszmefejtegető beszédeket
mondani.

Berzeviczy letett erről az ambitioról. Mondott egy gyakorlati,
részletező, eszmétlen beszédet, melyet a congressus némely
kolomposai is restelve hallgattak. Bizonyos, hogy egy jelentékeny
bölcselővel kellett volna elmondatni egy nagy paedagogiai beszédet.
De hol találtak volna ily bölcselőt és tudott volna-e most a
realismus alkonyán oly beszédet mondani, mely fölemelte,
megnemesítette volna hallgatóit?

Ha egy Paulsen, egy Brunetiére, egy Fouillée-féle gondolkodót
állítottak volna a congressus főelőadójának, ez legalább bölcselő
elmével megmagyarázta volna az ötezer tanférfiunak, hogy hová
jutottunk az eszmék világában, mily bomlás állott be az emberiség
keblében, minő szemmel kell hátratekintenünk a multba és előre a
kétes jövőbe; vigasztaló vagy fenyegető lesz-e reánk, a magyar
tanügyre, a kibontakozás; mit kell tennünk a beálló viharral
szemben? Mindezekre nem gondol az előadó úr, félszázad óta
milliószor hangoztatott frázisok után apró házikérdésekről
terjesztett javaslatokat a congressus elé.







XX.

A TANÜGYI CONGRESSUS HATÁROZATAI.

I.

A tanügyi congressus ötezer tagja közt nincs egyetlen egy ember,
a kinek a kor színvonalán állva, fogalma volna a nagy erkölcsi,
szellemi és aestheticai bomlásról.

Mi ennek a magyarázata? Hazánk annyi tanítója közt egy sem
érezné ezt a lelki állapotot? És ha még annyira realista ez a sok
tanító, egy sem olvasna bölcsészeti, paedagogiai, erkölcsi műveket?
Azt tudom, hogy a magyar tanárság keveset olvas; de hogy ennyire
általános volna a tudatlanság, nem tudom elhinni s csak annak
tulajdoníthatom, hogy a gondolkodó fők otthon maradtak s a
kapaszkodók jöttek el. Annyi bizonyos, hogy a mennyire őket
ismerem, sokat látok közülök. Csak úgy hemzsegnek a
congressuson.

De tartsunk rövid szemlét határozataik fölött.

Először lássuk az egyetemes tanítógyűlés neve alatt szereplő
osztályt. Az első kérdés volt a magyar nyelv tanítása a nem
magyar ajkú iskolában. A realismus idején nem ismerhetünk más
nyelvtanító módszert, mint a gyakorlatit, mely beszélve tanítja az
idegen nyelvet. Láng Mihály előadó szintén ezt ajánlja. Egy-két
társa indítványozta, hogy a magyarúl nem tudó mestert nyugdíjazza
az ország. A realis idők individualismusa nem tűr meg más nyelvet,
szokásokat, mint a magunkét. Szellemi látkörünk teljesen
összeszorúl és csak az kell, a mi magyaros, azért követeljük oly
erősen a magyar nyelvet iskoláinkban, de éppen azért oly nehéz
magyarosítani oly vidékeken, a  hol a nemzetiségek nagy
tömegekben laknak, mert ezek is individualisták és felzúdúlnak, ha
nyelvökben, szokásaikban bolygatjuk őket. Sikertelen is ily
helyeken a magyarosítás s csupán gyűlöletet okoz. Azért még a
realismus alatt sem tanácsos a teljesen nemzetiségi vidékeken
erőszakolni a magyar nyelv tanulását, csak ott sikeres ez, hol a
nép érintkezhetik a magyarsággal, különben a legszigorúbb törvények
végrehajtása is nehéz a realismus alatt, mert számos pártra bomlik
szét az országgyűlés, melyekkel folyton alkudozni kell a
kormánynak, a minek a törvény végrehajtása vallja kárát.

A kitörő idealismus azonban nem nyomja a nemzetiségeket, mert a
vallás és moral levén egyedüli czélja, mindenkit magához ölel
nemzetiségi különbség nélkül, akár tud magyarúl, akár nem.

Az iskola egységes jogának kérdésénél Földes Géza előadó
egységes tantervet követel, melyet az állam adjon ki. Szerinte az
iskolának egyetlen alapföltétele a tanító. Reformtörekvéseinek
alapja a józan ész és a nemzeti szellem. Ez teljesen igaz a
realismus napjaiban, ekkor uralkodik a józan ész, vagyis mindenki
bolond. Olvassuk ez időszak irodalmát és látjuk, hogy a világ
összes írói a féleszűek jellemrajzát adják. Nem levén a
társadalomban erkölcsi és vallási alap, megbomlik családi és
társadalmi életünk, szétmállik minden erkölcsi intézmény, a mint
napjainkban az egész világ képe mutatja. Földesnek fogalma sincs e
rémséges bomlásról, mely szerencsétlenné teszi az emberiséget. Ő
még most is az úgynevezett józan ész borát méri, melyet ujjongva
szürcsöl ötezer tanító.

Szegény együgyű barátaim! A józan ész, ez a lapos, hitvány,
léha, zsebelő gondolkodás lejárta magát. Most az idealismus
hajnalán vagyunk, mikor nemes, fenkölt és becsületes érzés,
gondolkodás lopódzik bensőnkbe; mikor rajongani fogunk az
egyetemesért, mikor az Isten és vallás,  erkölcs
és tisztesség tölti el keblünket. Ekkor mindenki az egyház segélyét
veszi igénybe az iskola reformjánál; az állam felekezetiekké
változtatja iskoláit, legelső, legfontosabb tantárgy lesz a káté, a
hit- és erkölcstan.

A középiskola tanulmányi rendjéről Kármán Mór szólott. Az
előadó lelkes ember és philosophus gondolkodó, a ki sok helyes
nézetet fejtett ki. De mivel mindig bizarr fő volt, azért sok
helytelen is van beszédében. Például az ilyenek: «A nemzeti vonás
nem kész, hanem a történelmi munkásság gyümölcse. Majd ha Európa
népei egyszer azt mondják, hogy a nagy emberi feladatban a
magyar segített – akkor lesz kifejlődve a nemzeti jellem». A
ki tud gondolkodni, mindjárt látja, hogy ezek helytelen és
hatásvadászó frázisok. Mert minden népnek megvan a maga nemzeti
jelleme, mely nagyon kevéssé módosulhat. A zsidóság például nem
képes se a szélső idealismusba, se a mély mysticus realismusba
belemenni. Ezen nem változtatott négyezer év üldözése, a
szerencsétlen nép hazátlan vándorlása. Hogy a magyar török-tatár
jelleme majdnem eléri a haladás hullámának mind a két szélét, a
belénk olvadt germánoknak és szlávoknak köszönhetni. Ezért élhetünk
meg török-tatár-ugor fajunk daczára Európa közepén.

Kármán jobban rokonszenvez a gymnasiummal, mint a realiskolával.
Ez utóbbira végzetes lehet az ébredező idealismus. Ha nem törli el,
bizonyára nagyon leszállítja értékét. Mivel az idealismus rajong az
erkölcsi tudományokért, a realiskolának sokat kell veszítenie a
közbecsűlésben. A tanár urak azonban nem veszik észre az eszme
rohamos közeledését, mert még a realiskolát is felruházzák a latin
érettségi vizsgálat jogával. Az idealismus alighanem rendes
tantárgygyá teszi a latin nyelvet ez iskolában is.

Beőthy Zsolt a művészeti képzésről szólott. Szerinte
korunk jobban becsűli a művészi élvezeteket, mint előzője.
 Az irodalom mellett tehát előtérbe kell
lépniök a képzőművészeteknek. S mivel mi nem élünk művészi életet,
erre kell nevelni az ifjúságot. Azért tanuljuk a
művészettörténetet, a művészet remekei legyenek állandó szemlélet
tárgyai, gondoskodjunk olcsó művészeti illustratiókról, járjunk a
képtárakba s tanítsuk a szabadkézi rajzot a gymnasium mind a nyolcz
osztályában. Szegény jó ember! Neki fogalma sincs arról, hogy az
idealismus mély megvetéssel szól erről a művészeti képzésről. Mikor
az emberiség az erkölcsire veti magát, felháborodik azon a sok
szennyes képen, szobron, melyet a realista annyira szeret és nem
engedi gyermekeit a múzeumokba járni. S mivel egész gondolkodása
eszmei, összefoglaló, gyűlöli a szemléltető, illustrált munkákat,
melyek a realismus alatt nagyon el vannak terjedve. Mert ekkor
képben tudjuk csak felfogni a gondolatot, fárasztó ránk nézve az
elvont; érzéki az ember, azért csügg a szertartásokon, a képeken,
tetszik a művészeti képzés, melyet csak ügyességnek, utolsó
rendűnek tart az idealista. Ilyenkor többé-kevésbbé hanyatlik a
rajztanítás. Beőthy azonban most a realismus alkonyán kenetes,
színes és mesterkélt nyelven édeskés lágysággal sürgeti a művészeti
képzést, a léha ifjúságot meg akarja ismertetni a múzeumok meztelen
hölgyeivel. Csak rajta, t. barátom! de az előadó úrnak mégis jobban
kellene ismerni a bölcsészet, a művészet, a világirodalom és a
politika történelmét!

II.

Mielőtt tovább mennénk, egy fontos kérdés tisztába hozására kell
szorítkoznom. Ez a nemzeti szellem kérdése. Az elnöktől kezdve az
utolsó felszólalóig mindenki emlegette a nemzeti szellemet. A dolog
magyarázata nagyon egyszerű.

Az emberiség a haladás hullámának elején (a mai hullám 1815
körül kezdődött), a három eszme, a szép, igaz és jó egységének
napjaiban, a szélső idealismus  korában az egyetemesért
lelkesedik. Lángolóan szereti hazáját, de erkölcsi szempontból
tekinti. Ilyenkor hódolunk a tekintélyi vallásnak, az idealis
moralnak, melynek képviselői az orthodox egyházak, főleg a
katholikus egyház. Ezeknek tehát nagy befolyásra kell szert
tenniök.

Csak később, a mint a három eszme egysége lazúlni kezd,
jelentkezik halaványan a rationalismus és skepticismus. Ennek a
lelki állapotnak a nemzetre vonatkozó felfogása 1825 körül
Vörösmarty Zalán futása. Ő még nem akar erőszakosan
magyarosítani, hisz a nemzetiségek is ragaszkodnak hozzánk.

1840 körül már jóval szűkebb az emberiség eszmeköre, háttérbe
szorúl az egyetemes és a nemzetiért, a magyar haza egysége- és
nagyságaért rajong a magyar. Végtelenűl tetszenek a magyaros
szokások és erkölcsök. Meleg, közvetlen és benső lesz a dal,
melynek Petőfi a nagymestere.

A nemzeti egység és nagyság eszméje, noha folyton átalakulva,
több realis elemmel bővülve, mintegy 1875-ig egyedül uralkodik.
Azután rohamosan hanyatlik.

Tíz évvel utóbb már csak az egyén léhasága és zsebelése, az
ember érzékisége, legjobb esetben a kenetes mysticismus lágysága
uralkodik bensőnkben. Nyájasak, kedvesek, szeretetreméltók,
finomak, ennivalók vagyunk; de kiveszett belőlünk az erkölcsi erő,
nincs jellemünk, könnyen hazudozunk, elvesztjük a becsület, az
igazi tisztesség fogalmát. Az egész helyett az alkotó részek
dominálnak. A három eszme teljesen szétvált egymástól, a jó nem
támogatja a szépet és mindkettő az igazat.

Van-e tehát ilyenkor lelkesedés a nemzeti nagyságért, a nemzeti
egységért? Ezt nem érezheti senki, mert szétmállott a család, a
nemzet, az ország. Mindenütt decentralisálnak. Hát mégis hogy
magyarázzuk a nemzeti szellem örökös emlegetését? A zsebelő
politikusoknak, az államférfiaknak, a vármegye urainak, a
városatyáknak, a társulatok  elnökeinek, igazgatóinak
egy nemesebb frázisra van szükségök a sokezer dictióban s e
nemesebb frázis a haza és nemzet. Hiába, a realis, a szétmálló
időkben sem nélkülözhetünk egy-egy általánosabb gondolatot, ezek
nélkül nem is lehet beszédet mondani; azért dicsőítik annyiszor a
hazát a realismus ünnepi szónokai. De nem értenek mást alatta, mint
az ő körüket, társaságukat, családjokat. Ettől egyöntetűséget,
egyformaságot, egyenlőséget, azonos gondolkodást, érzést vagyis
nemzeti szellemet követelnek, mert csak ily körben érzi jól magát a
realista egyed. Ez az ő édes, kedves, benső és közvetlen világa;
ezt sürgeti és követeli. Ennek meséiben gyönyörködik, bűbájos
regéit elragadtatva hallgatja, beléjök mélyed és minden legkisebb
része elvarázsolja, megigézi.

Csakhogy ugyanazt érzi ilyenkor minden nemzetiség; mindegyik
boldog az ő aprólékos, kicsinyes szokásaiban, gyönyörködik
meséiben, él nyelvében és dalaiban. Ezért oly nehéz ilyenkor
magyarosítani. Az idealismus ugyan nem magyarosít hivatalosan, de
mivel lenézzük az ily kicsinyes nemzeti sajátságokat, meg akarunk
nemesedni a művelt emberiség által, tetemesen hódít az uralkodó
nemzetiség s így hazánkban a magyarság. Legfölebb ott lehet nagyobb
baj, a hol a vallás különbsége választja el a polgárokat.

Mindezeket azért kelle elmondanom, hogy megértsük az annyiszor
emlegetett nemzeti szellemet. Röviden összefoglalva: az idealista
lángolón szereti a hazát, de megveti a nemzeti szellemet, ezt meg
akarja nemesíteni. A realista ajkán pedig füllentés a hazafiság, a
hazaszeretet, a patriotismus; de annál jobban szereti a nemzeti
szellemet, a magyaros érzést, gondolkodást, a magyaros beszédet és
magaviseletet. Csak ennek körében érzi jól magát; ezt követeli
övéitől, környezetétől; ezt akarja meghonosítani az iskolában,
ezért beszéltek róla annyit a jámbor tanítók és tanárok a nélkül,
hogy igazán megértették volna. 

Most lássuk a congressus némely határozatát.

Waldapfel János elítéli a középiskolai rendtartásnak az
osztályozásra és vizsgálatra vonatkozó intézkedéseit, melyek
nem annyira a lelkiismeretes kötelességtudást, hanem a ki-, sőt
feltünni vágyásig menő versenyzést fejlesztik ki a tanulók
lelkében. Szüntessék meg a vizsgálatokat és érdemjegyeket. Ez
utóbbi helyett egy kis jellemrajzot írjanak a szülőknek. Vizsgálat
csupán a harmadik, hatodik és nyolczadik osztályban legyen. Az
érettségi csak az egyetemre jogosítson; a többi jog már vele járjon
a VIII. osztály bizonyítványával.

Az előadó nem érzi, hogy a realismus nyomása alatt beszél.
Idealisabb időkben minden megengedhető módon tanulásra szorítják az
ifjút, számos érdemjegyet találnak ki; a realismus gyöngédsége,
gyermekszeretete, testi nevelése, a mennyire lehet, törli a
vizsgálatokat, apasztja vagy néhol megsemmisíti az érdemjegyeket.
Lehetőleg egyenlőkké teszi a tanulókat.

A realista Kármán hévvel pártolta az előadó indítványát, a
congressus azonban mellőzte, hisz már ma is odajutottunk, hogy gúny
tárgya az osztályvizsgálat; az érettségin pedig jó és rossz úton
könnyítenek. Ma ezer kellemetlenség éri a tanárt, a
vizsgáló-bizottság elnökét, a kormánybiztost, ha egy kissé
becsületes erélyt akar kifejteni. Ismeretes, hogy a legtöbb
középiskolában a dolgozatokat kiírják vagy másoktól leírják a
tanulók, hogy itt-ott pénzen vásárolják meg a tanárokat; a hol
pedig tiszteségesebbek a viszonyok, ott győz a realismus protectiós
és irgalmazó gondolkodása. Szóval nem tehetünk mást, mint
könnyítünk, engedünk, irgalmazunk.

Sebestyén Gyula az állam és az iskola viszonyáról szólott
és úgy gondolja, hogy közoktatásügy tekintetében a társadalom még
nem símulhatott ahhoz az államalakuláshoz, a mely, nem is egészen
félszázad előtt a modern  jogállamot teremtette meg nálunk. Ez
helytelen állítás. Az állam nem alakul magától és nem követi őt a
társadalom és a közoktatás, hanem az ember egész erkölcsi világa
módosul a három eszme egységének lazulása szerint. A nyelv, az
irodalom, a művészet, a vallás, az erkölcs, a politika, a jog stb.
mind e szerint módosúl. Az iskola szelleme sem lehet más, mint az
uralkodó eszméé. Minden testület, sőt minden egyes ember
magaviselete az uralkodó eszmének van alávetve és boldog, ha
szervezete a szerint tud módosúlni.

Beke Manó a társadalom és az iskola viszonyát fejtegette.
Szerinte csak a jó iskolát támogatja a társadalom Ez így odavetve,
nagyon helytelen. Jó iskola az, mely az uralkodó eszme
követeléseinek meg tud felelni. Idealis időkben más szellem van az
iskolában, más a realismus alatt. A huszas évek iskolája, a tanító
magaviselete, előadásmódja, methodusa és nyelve, elvont és kevésbbé
érzékelhető gondolkodása kiállhatatlan lett volna a nyolczvanas
évek realista gyermekének; de nagyon jól érezte volna magát az 1800
körüli idők iskolájában. A tanító és tanár úr realismusa teljesen
megfelelt volna vágyainak. Ezt különösen az irodalomtörténet tanára
tapasztalhatja, ha a huszas évek drámai, eposzi termékeit
olvashatja mostani tanítványaival.







XXI.

A VALLÁS AZ ISKOLÁBAN.

Mikor a tanáregyesület közlönyének ápril 19-iki számában
ülésének jegyzőkönyvi kivonatát s benne a tanügyi congressus
programmját olvastam, azonnal több választmányi tag előtt
kijelentettem, hogy az egyesület bomlását idézheti elő a vallás
kérdésének fölvetése. A programm többi pontja is szerencsétlen,
legalább a kijelölt realista felolvasók szájában az; de a
vallástanítás feszegetése éppen veszedelmes. Miért? kérdi a t.
olvasó. Egyszerűen azért, mert az egész világon ébredezik az
idealismus, mely rajong a vallásért. Az emberiség haladása ugyanis
hullámosan történik. A mostani hullám, melynek végén vagyunk, 1815
körül kezdődött. Szivünket lassankint elfogta az egyetemes iránti
lelkesedés, rajongva szólottak az istenről, a vallásról, az
erkölcsről, rohamosan átalakult a társadalom erkölcsi magaviselete,
a bölcsészek a szép, jó és igaz eszméjének egységét hirdették, az
államférfiak a moral és politika testvériségét taníták, az
irodalomban a tekintély képviselőiről, az atyáról, a férjről, a
felsőségről, a becsületről, az adott szó szentségéről stb. lelkesen
kezdettek szólani, a drámában epicusok lettek a jellemek, lyrai az
előadás, olykor sentimentalis a hang. Az elbeszélő költészet a régi
dicsőség, a hajdani nagyság magasztalásához fordúlt, ódai, fensőbb
vagy mély elegiás hangon szólalt meg a lyra, megvetéssel tekintett
a népiesre, a nemzetiesre, melyet meg akart nemesíteni.
Tekintélyre, hatalomra tőn szert az aristocratia, nagy befolyása
volt a papságnak a közéletben s felháborodással szólottak a
democratia léhaságáról, az erkölcsök elaljasodásáról, a pénz
szagáról,  az általános jellemtelenségről, éppen
mint napjainkban. Tehát ily sors várakozik reánk? kérdi az olvasó.
Kétségkivül más lesz a történet, mások az emberek; de a forma örök,
a forma változatlan. A szép, jó és igaz eszméje csodálatos egységet
fog alkotni, melyek fokozatos elválása teszi lehetővé a civilisatio
rendes menetét, szüli a vallás, a bölcsészet, az erkölcs, a
politika, az irodalom, a művészet, s a gazdasági élet sajátságos
módosulását.

Most tehát az idealismus hajnalán a legnagyobb hibák egyike a
tanáregyesületben a vallás tanítása ellen szólani, mikor a szülők
erősen sürgetik nemcsak külföldön, hanem nálunk is. De talán helyén
lesz a vallástanítás reformját sürgetni? Ez már inkább. Erről lehet
szólani, csakhogy itt az a nehézség merül fel, hogy az egyházi
hatóságok maguknak követelik a javítás keresztülvitelét, az iskolai
hatóságtól csupán a szükséges előzékenységet követelik meg. Sőt ha
rendkivüli erővel találna kitörni az idealismus, ez minden
tanintézetet a szakiskolák egy részének kivételével felekezetivé
változtatna. Talán négy-öt év mulva beáll ez az idealis reform,
hogy azután tiz-húsz év mulva a szélső idealismus lohadásával újra
megkezdődjék a szabadságért való rajongás, föllépjen a papság
elleni harcz, hangoztassák, a megnemesedett liberalismus szükségét.
Az ostromlók ugyan még tisztelik a vallást, a gondolkodók, a
bölcsészek, az államférfiak nemes hangon szólanak a vallásos
igazságokról: de már sokan gyülölik az ugynevezett papi
zsarnokságot. A haladás hullámának második felében, mikor nagy
bizodalommal fordulunk a természettudományokhoz, mikor az
irodalomban uralomra jut az academismus, a nyelvben az orthologia,
az államban a nemzeti egység, a gazdasági életben a plutocratia, a
közéletben az érzékiség és a jólét hajhászása, akkor legjobban
elhanyagoljuk a vallás tanítását. Igy láttuk ezt a hetvenes
években. 

De a mint növekszik a realismus; mikor erkölcsileg teljesen
szétmállik a társadalom: lassankint hódít a vallásos mysticismus.
Ez nem az idealisták merész, követelő, szigorú föllépése, hanem az
az édes, lágy mysticus érzés, mely 1880 óta mindjobban
elharapódzott s a catholicismus felé fordította a nemzetek
figyelmét. Mert minél intensivebben behatunk a lét mélységeibe,
annál jobban látjuk, hogy valami titkos, sejtelmes, mysticus van
tudásunk mögött, melyet semmiféle természettudomány nem tud
megfejteni. A realismus e nyomása alatt reformálták a nyolczvanas
években a vallásoktatást. Nálunk számos hitoktatót alkalmaztak;
mindenfelé, különösen Oroszországban terjedtek a mysticus, vallásos
érzelem hivei. Kivált a reálisabb nemzetek, minők a germán fajok,
különösen az angol, szivesen belémerültek ebbe az édes, lágy
vallásos érzésbe, mikor, oly szívesen olvassuk Kempis Tamás könyvét
Krisztus követéséről. A múlt század alkonyán hatalomra jutott
realismus, melynek féktelen individualismusa szülte a nagy
forradalmat és benne a legnagyobb individuumot, I-ső Napoleont,
rendkivül elterjesztette a mysticismust, mely a catholicismus
visszaállítására birta a franczia császárt és kitűnő gondolkodókat,
mint Schleiermacher, Stolberg, Novalis, Jakobi, Fichte, Schelling,
Baader stb. az érzelmi vallás kebelébe hajtott. Ma pedig egy kitűnő
orosz költő és gondolkodó, gróf Tolstoi, ennek a mysticus vallásos
érzésnek a legzseniálisabb tolmácsa. A mysticismus azonban most már
senkit sem tud megnyugtatni. Az emberiségben rohamosan jelentkezik
az idealismus s vele az a magasztos fenkölt vallásosság, mely
hivatva van megnemesíteni a világot.







XXII.

A LEÁNYGYMNASIUM.

– No bácsi, végre elértük czélunkat. Lesz nekünk is
gymnasiumunk, nemcsak maguknak. Hej, be szeretnék még egyszer kis
leány lenni, hogy én is járhatnék e gymnasiumba! Az elsőt
természetesen a nőképző-egylet állítja fel, ez megfelel nemes
hagyományainak, de ma-holnap lesz több is. Hiszem, hogy Kolozsvár,
Pozsony, Kassa, Debreczen, Arad és ki tudja, hány más város,
államsegélylyel vagy anélkül sietnek felállítani a
leánygymnasiumot. Legolcsóbb lett volna a leányokat is beereszteni
a fiuk iskolájába, úgy mint Amerikában vagy Ausztráliában teszik,
de minket még visszatart a régi czopf. Elképzelem, hogy
tizenöt-húsz év mulva, hány orvos, hány ügyvéd, bíró, hány
tisztviselő, talán országgyűlési képviselő s idővel miniszter is
válik belőlünk. Hej bácsi, végre beáll az emberiség aranykora!
Idáig a költők a paradicsomba, az ős időkbe igtatták be az
aranykort, pedig csak a jövőbe helyezhetjük, a jövő századokban
virrad fel a szegény szenvedő emberiségnek.

– Jó kedvvel ébredtél fel, édesem. Én már nem lelkesedem a te
leánygymnasiumodon, pedig még egy tizeddel ezelőtt nekem is
tetszetős gondolat volt a nők egyetemi műveltsége.

– Persze, mert vénűl a bácsi, szürke a haja, rá se pillant már
az asszonyokra, legfölebb tréfál vagy gáncsoskodik velünk.

– Nem úgy van, édes fiam. E jelenségnek másutt van a
magyarázata. Vénségemtől vagy fiatalságomtól nem függ az én
rokonszenvem valamely új eszme iránt. Bárminő  vén
legyen az ember, de ha összhangban van a lelke az idők árjával,
tetszeni fognak a fölmerülő és divatos érzések, gondolatok.

– Hát akkor mi az oka, hogy bácsi nem rajong a
leánygymnasiumért? Pedig rajongani kellene!

– Igen egyszerű oka van. Most már beköszöntött az idealismus.
Minden téren találkozunk vele a politikában, a vallásban, az
erkölcsi, a családi élet terén, az irodalomban, sőt a szinpadon is.
Például «A garasos alispán» már pedzi gondolkodásunk új
irányát.

– Mi köze az idealismusnak a leánygymnasiumhoz? Nagyon
megélhetnek egymás mellett. A leánygymnasium épen úgy virágozhatik
az idealismus alatt, mint más iskolák. Bácsi mondotta, hogy az
idealismus napjaiban jobban tetszenek az erkölcsi, bölcsészeti, a
történeti tudományok, a realismus alatt pedig a természeti,
földrajzi stb. szóval a realis ismeretek. Harmincz év óta csak
nevetnek a tudósok, ha a bölcsészetet emlegetik, minden jogász
mosolyog, ha jogphilosophiárol van szó és így tovább. Most mindez
megváltozik. Rajongani fognak az általános eszmékért, az egyetemes
elvekért. Az egyetemi tanárok bölcsészete megszűnik
természettudomány lenni, a történelem nem lesz adatok halmaza, való
és mesés események kedves elbeszélése, hanem eszmei kapcsok,
felsőbb okok keresése. Mindezeket sokszor hallottam a bácsitól, már
úgy tudom, mint maga, de az nem megy a fejembe, miért nem
tanulhatnák ezeket az idealis tudományokat épen úgy a magyar
leányok mint a fiuk. A magyar leánynak van annyi esze, mint a
magyar fiúnak. Sokat írtak az asszonyok gyönge testalkatáról,
hosszú hajáról és rövid eszéről, de mindezeket megczáfolta a
civilisatio. Most legfölebb vaskalapos tudósok mernek efféle
kifogásokat állítani fel a leánygymnasiumok ellen.

– Nem ez a magyarázata, édes fiam. A férfinak és nőnek meg
vannak a maguk nemi eltérései, különbsége 
szellemi és testi életökben egyaránt. E különbségek még nem képesek
megakadályozni, hogy Pepi nénéd kitűnő polgármestere ne legyen
Budapest fő- és székvárosának, vagy Máli hugom nem írhatná meg
férje pörös aktáit, a hogy eddig is meg tudta írni. Jeles orvos
lehet az asszonyból is. A XV. század közepe táján igazán realis
időkben egy bolognai jogtanár özvegye foglalta el férje tanszékét.
A görög-római világban, kivált a realisabb napokban, számos nő
foglalkozott bölcsészettel és más tudományokkal. Számtalan példát
idézhetnénk arra, hogy a nő jelesen megállotta helyét a tudomány,
az irodalom, a művészet, a bölcsészet, a politika és a gazdaság
terén. Az én lelkesedésem hiányának egészen más oka van. Te, a
kinek annyit beszéltem az erkölcsi világról, magadtól is
kitalálhatnád.

– Sejtem ugyan, mit akar bácsi mondani, hol keresi e tünemény
okát, de mégis szivesen hallom magyarázatát, noha igazán megvallva,
nem hiszem, hogy úgy legyen.

– Nem hiszed? Jól mondod, hogy nem hiszed és nem is hiheted.
Idáig azt tartottuk, hogy ha számos okkal, bizonyítékkal támogatunk
valamely állítást, azt el is kell hinnünk. Ez áll a természeti, a
realis igazságokra, melyeknek az a sajátságuk, hogy egyesek és
érzékeinkkel fogjuk fel. Az erkölcsi igazságok azonban nem ilyenek.
Ezeknél okvetlenül szükséges, hogy az uralkodó eszmeirány, az idők
árja ragadjon magával bennünket. A nagy erkölcsi igazságokat csak
akkor tehetem magamévá, ha gondolkodásom összefoglaló,
általánosító, az egészből kiinduló. Ez pedig lehetetlen máskor,
mint csak az idealisabb napokban. Mikor hatalomra jut az
idealismus, mindnyájunknak kiszélesedik szellemi látköre, rajongunk
az egyetemesért, tisztelettel hajlunk meg a tekintély elve előtt,
áhitattal hallgatjuk az ősök dicső tetteit. Ilyenkor kezdünk
lelkesedni a történeti emlékekért, ilyenkor mondhatja Vörösmarty:
«Régi dicsőségünk, hol késel az éji homályban?» és ilyen
 gondolkodás hajnalán dörögheti
Berzsenyi: «Mi a magyar most? Rút sybaríta váz».

– Kedves bácsi, már megint belecsap a pathos hangjába. Ezeket a
hazafias frázisokat annyiszor hallottam, e helyett mondja meg
minden teketória nélkül, miért nem kellenek magának a
leánygymnasiumok?

– De én azt szeretném, ha magad próbálkoznál meg a kérdés
megfejtésével.

– Ám legyen meg az akarata: de ne gúnyoljon ki. Bácsinak egész
magyarázata a körül forog, hogy az emberiség egyszer csak elkezd
összefoglalóan gondolkozni, ilyenkor legszélesebb a látköre, de
mindjárt megindúl a lassú fokozatos szűkülés, összezsugorodás, azaz
mindig jobban gyarapszik megkülönböztető gondolkozásunk, vagyis a
szélső idealismus kitörése után mindjárt beáll és folyton erősbödik
a realis visszahatás, mely az alkotó részeknek kedvez. A család, a
község, a társaság lényeges alkotó része a nő, a feleség, az anya,
azért, mihelyt jelentkezik a realisabb gondolkodás, a
visszaszorított alkotó részre nagyobb lesz a figyelem, gyöngűl a
házi, a családi tekintély, több gondot fordítunk a nőre és a
gyermekekre, lazul a nevelés-oktatás szigora, tanítással, elméleti
és gyakorlati képzéssel emeljük a nő és a gyermekek társadalmi
szinvonalát. Az idealis napokban azt kivánják a nőktől, hogy otthon
és gyermekeiknek éljenek, szigorú erkölcsöket, nemes, vallásos
magatartást követelnek tőlük, a realismus alatt szivesen közelednek
a szabadabb erkölcsű hölgyekhez is, kivált ha bájjal és szellemmel
vannak felruházva. Ilyenkor számtalan előnyben, kedvezményben
részesítik a női nemet, melynek egyik jelensége a sokféle
leányiskola, különösen nálunk a most felállítandó leánygymnasium.
Bácsi, kérem, jól megmagyaráztam-e?

– Nagyon jól fiam. Én részemről úgy látom, hogy a megnyítandó
leánygymnasiumot néhány év alatt befogják  zárni,
mert nem akad tanítvány. Az erősödő idealismus a család szentélyébe
szorítja a nőt. Ma már számtalan hirlap és folyóirat ostorozza a
nőket, s keményebbnél-keményebb czikkeket irnak a feminismus ellen,
öt-tíz év alatt még az orosz és angol, az észak-német és amerikai
nők is eltünnek az egyetemekről vagy legalább nagyon megapad a
számuk, mert megvetés, kisebb-nagyobb zaklatás vagy faggatás kiűzi
őket. De igazi oka távozásuknak az idealismus kitörése, mely saját
bensejökben is érezteti velök, hogy nem jó helyen járnak.
Természetes, hogy mihelyt jelentkezik a realis gondolkodás halvány
sugara, ismét szerepelni kezd a realis és az érzéki asszony,
föllépnek a Sand George-ok és újabb hódításokkal szaporítják régi
diadalaikat.

– De mi lesz a világból, ha az alkotó részek teljesen egyenlők
lesznek a tekintélynek, az egésznek, a központi hatalomnak
képviselőjével: ha a nő egyenjogúsága törvénynyel lesz védve, ha
felbomlik a házasság, ha létre jön a szabad szerelem, ha győz a
socialismus és a társadalom szétmálik elemeire, ha a jog forrása
nem a tekintély és a moral alapja, nem a vallás, hanem kizárólag az
egyed vagyis az alkotó rész, más szóval: nem tör ki többé az
idealismus, hanem szépen éljük világunkat örökké élvezve,
gyönyörködve, dolgozva és szórakozva a paradicsom édes, bűbájos
egyhangúságában?

– Ettől ne félj, ez soha sem következhetik be. Mikor annyira jut
a civilisatio, hogy az alkotó részek befolyása, ereje már
megmérkőzik a tekintély képviselőjének, az atyának, a férjnek, a
felsőségnek, az isteni és erkölcsi világrendnek az erejével: akkor
összeomlik a civilisatio, összetörik a társadalom és romjaiból egy
új keletkezik, melyben ismét a férj, az atya, a felsőség és az
isten lesz az úr, mert a társadalom fenmaradásának talpköve a
tiszta erkölcs.







XXIII.

AZ ASSZONY JOGA.

A realismus végtelenül kedvez az alkotó részeknek. Ez a
szétmállás kora. De mi sem mállik annyira szét mint a család, mert
a férj tekintélyét az asszony veszi át s igazi nyugalom, csend,
béke csupán az oly családban lehetséges, melyben engedékeny a férj.
Az erős akaratú férjek ilyenkor kiállhatatlanok és ezer panaszra
adnak okot. Az ily családban hiányzik minden bensőség, édes
melegség. Nemcsak az asszony kárhoztatja férjét, hanem az egész
atyafiság is ellene fordúl, őt tartják minden baj forrásának, sőt
ha válóperre kerűl a dolog, bizonynyal ő veszít, őt ítéli el a
bíróság tartáspénzre, mert a realismus bűnnek, hibának tartja a
férj erős akaratát. A tekintély képviselőjének csak azt szabad
akarnia, a mi tetszik a részeknek.

Harmincz-negyven év óta a családon kívül is nagy befolyásra
tettek szert a nők. Úgy látszik, legelőször Amerikában jelentkezett
ez a befolyás. A sok férfi bevándorló nehezen kapott feleséget, úgy
hogy még a hatvanas évek elején is megrohanták a hajókat, melyeken
nőket szállítottak és nagy igéretekkel osztozkodtak a zsákmányon, a
kiket természetesen nagyon meg kellett becsűlniök. Valóban az
amerikai nők némely államban kiváló politikai jogokra tettek
szert.

Európában már nem ment oly könnyen. Itt sok volt a nő. De
kedvezett neki a realis időszak. Először az elemi, később a polgári
iskolákban kezdték őket alkalmazni, majd a különféle pénztáraknál,
utóbb a kereskedők és pénzintézetek irodáiban. A parlamentek
kisebb-nagyobb jogokkal  ruházták fel a házasság körében,
különösen vagyonukat illetőleg nyertek intézkedési jogokat. Majd
megengedték nekik, hogy a főiskolákat is látogathassák, utóbb módot
nyújtottak, hogy okleveleket szerezhessenek, különösen orvosi
diplomákra tehessenek szert.

A társaságban is nagy szerepet kezdtek játszani. Természetesen a
nő, különösen az emancipált nő lett a társaság központja. A gazdag
és előkelő, emancipált és szép asszony ellenállhatlan erővel
hódított. Boldog volt, a ki körében megfordúlhatott; boldogabb, a
kit elhalmozott kegyeivel. Néha vagy talán sokszor neki köszönhette
pályája sikereit, gyors haladását, politikai győzelmeit.

Megszünvén az erkölcsi érzék, csak suttogni lehetett a nő
viszonyairól, szent lett a nő becsülete, a mi annyit jelentett,
hogy félvilágért sem volt szabad elárulni az asszony kalandjait. A
nő szabadon űzhette, folytathatta szabadabb életmódját, biztos volt
róla, hogy senki sem árúlja el, mert szent a becsülete.

A társaságban, még a legelőkelőbb társaságokban is megfordúlt az
emancipált, de bájos asszony, soha sem tiltakozott ellene a
társaság, ha elég szeretetreméltó, vonzó tudott lenni.

Még a harminczas-negyvenes években nehezen tudta magát
elhatározni egy jobb családból való, de szegény leány, hogy
színésznő legyen. Az egész rokonság fellázadt ellene. A hetvenes
években könnyen megtehette ezt a lépést, a nyolczvanas években már
a jobb módú is művésznőnek készűlt, ha némi tehetséget érzett reá.
A család és a rokonság szívesen gratulált sikereinek.

Az ötvenes években sokszor élénk vita és összeütközés tárgya
volt, hogy a házi hangverseny után a vacsorához ültessék-e a
művésznőt, a ki énekével vagy szavalatával gyönyörködtette az
aristocrata világot. Pár száz forintot nyomtak a markába és
távoznia kellett.  Utóbb már szó sem lehetett róla, hogy
távozzék, ott mulatott a társasággal, ő vitte a szót, körülötte
forgolódott az előkelő világ. Szegény főurak szívesen forogtak a
dús jövedelmű színésznő körül, esengtek kezéért, nem kérdezték
kétes vagy nem kétes múltját, hanem boldog férjeik lettek.

A ki szeret az erkölcstörténettel foglalkozni, érdekes, mondjuk,
legérdekesebb tárgya lesz az asszony története a haladás egy
hullámán keresztül, példáúl 1815-től napjainkig. A század második
tizedében kezdik visszaszorítani a féktelen realista asszonyt,
sokan kerülik társaságát, az előkelő körök megválogatják
összeköttetéseiket, kényesek a szalonképesség kimondásában. Egy
lord Byron-t egyetlen előkelő társaságba sem bocsátanak be, úgy,
hogy ott hagyja hazáját. Kivált sok nőnek kell félrevonulva
magányban töltenie napjait.

De már 1830 körül kezd szerepelni a szabadabb nő. Igaz, hogy
viselete megvetésben részesül, de ha mint író vagy művész nagy
sikerre tőn szert, a társaságon kívül szóba állanak vele. A
harminczas-negyvenes években ünnepelni kezdik a honleányokat, a kik
megszaporodva a hetvenes-nyolczvanas években választmányi hölgyekké
változnak át.

Most a fordulóponton vagyunk. Rosszabb idők állanak be a szép
asszonyokra, az emancipált hölgyekre, a hivalkodó nőkre. Pár év óta
számtalan czikk, tanulmány és könyv szól az asszonyok ellen. A
külföldi lapok, folyóiratok telvék ilyenekkel, a mi az idealismus
közeledtét jelenti.

Úgy látszik a berlini országgyűlés sem lelkesedik már a nők
jogai iránt. Ott éppen most tárgyalják a polgári törvénykönyvet és
benne a házassági jog egyes kérdései közt a nők jogait és a többség
nem kedvez a hölgyvilágnak. Nem hiába, mert a realismus alkonyán és
az idealismus hajnalán vagyunk. Háttérbe szorúl az érzéki nő s
csodálatunkat, tiszteletünket csupán a Cornéliák érdemlik ki.







XXIV.

AZ ASSZONYI LOGIKA.

Van-e az asszonynak logikája? Hogy ne volna? Az asszony is
úgynevezett eszes lény, minő a férfi, csakhogy nőnemű.

De ha van logikája, miért szidja naponkint ezer meg ezer férfi e
széles világon. Az amerikai férfit éppen úgy bosszantja most az
asszony logikája, mint az európait, köztük a magyart.

Az emberi haladás minden egyes hullámában mindjárt a szélső
idealismus kitörésétől kezdve a realismus alkonyáig szidják az
asszonyi logikát, de legjobban a reális időkben. Húsz-harmincz év
óta ezer meg ezer kifogást hallani az asszony eszejárása ellen.
Regényírók és kivált pessimista bölcsészek minden lépten
kárhoztatják az asszonyi logikát.

A XV. században, a XVII. második felében majd 1760-tól 1815-ig,
1870-től napjainkig tömérdek szidalmat, megrovást szedhetni össze.
Néhány kötetre rugna, a mit a világirodalomból gyűjthetnénk
egybe.

Pedig az asszonynak is csak olyan logikája van, mint nekünk
férfiaknak. Ők is az elégséges ok törvénye szerint járnak el s
megtartják a gondolkodás alaptörvényeit. Aristoteles óta egyetlen
bölcsész sem tudott külön logikai törvényeket felállítani az
asszonyok számára, nincsenek is külön törvényeik.

De hát miért szidják annyiszor az asszony logikáját?

Az erkölcsi világ törvényének ismeretével nem nehéz
kitalálni.

Mindenekelőtt el kell mondanom, hogy idáig senki sem tudta, hogy
az idealismus kitörésekor kiszélesedik az  ember
látköre, nagy egységben látja a szép, jó és igaz eszméjét, rajong
az egyetemesért, hódolattal hajlik meg az isteni előtt, vonzódik a
tekintélyi vallás és idealis morálhoz, nagy tiszteletet mutat
minden jogos tekintély iránt.

Ez a széles látkör azután fokozatosan szűkül az idealismus
gyöngülésével, míg végre az ember csak önmagát, legfölebb övéit,
pajtásait, czimboráit látja. Ekkor már teljesen elvált a szép, jó
és igaz eszméje egymástól s a léha individualismus lesz az
uralkodó.

Már most mi származik ebből? Mivel az elégséges ok törvénye
szerint mindnyájunkat bizonyos oknak kell vezetnie cselekvésében,
az idealisabb napokban a tekintély iránti tisztelet szolgáltatja az
okokat. A férj, az atya viselvén a tekintély szerepét, az ő akarata
nyújtja az elégséges okot.

De mihelyt gyarapszik a realismus, a központ akarata ellenében
az alkotó részek követeléseinek kell érvényesűlniök. Ily alkotó
részek a nő és a gyermekek.

A legtöbb férfiú annyira-mennyire tud símulni az idők árjához.
Bár ellene, mint a tekintély képviselője ellen fordúl az emberiség
érzése, gondolkodása, megnyugszik, sőt jól találja magát benne,
mert ő is a változó eszme nyomása alatt érez és gondolkodik. Neki
is jól esik, ha valamivel kedveskedhetik az alkotó részeknek, a
feleségnek és a gyermekeknek.

De ezt csak úgy általában mondhatni. Az élet ezer meg ezer
súlyosabb vagy kedvezőbb helyzetbe sodorja a férfit, melyben
összeütközésbe jut az alkotó részek érzésével, gondolkodásával.
Igaz, hogy rendesen ezeké a jogos, a helyes okoskodás, nekik kedvez
az idők árja; de ha kivánataik teljesítését korlátozza az anyagi
helyzet, a társadalmi, különösen a családi viszony, a különféle
összeköttetés: akkor a szegény férfi nem érti meg az asszonyi
logikát. 

Még érthetetlenebb lesz neki ez a logika, ha egyéni szervezete
nem tud szépen símulni az idők árjához. Pedig ilyen is nagyon sok
van. Nem tud egészen lemondani férfiszerepéről, mely őt a tekintély
képviselőjévé teszi. Külsőleg a realismus alatt is viseli ugyan a
férfi ezt a szerepet, de kevés a belső tartalma. Már most igen sok
férfi nem elégszik meg a tartalomnélküli szereppel, nem tud belé
nyugodni abba, hogy ő csak a koronát viseli, uralkodik, de nem
kormányoz, azért belé ütközik az asszonyi logikába, melyet nem tud
megérteni. Felháborodik azon, hogy mindig az alkotó részek
szempontja legyen az irányadó.

Az idealismus alatt könnyebb a férfi helyzete, mert elismerik
koronáját, követik parancsát; akkora az egyetemes iránti tisztelet,
hogy még a színpadon se merik a férjet, az atyát gúny tárgyává
tenni. Ilyenkor a férj, az atya logikáját vallja a feleség, az
asszony, a gyermekek.

Még az idealrealismus alatt is elég jó dolga van a férfinak,
mert noha gyengűl az egyetemes tisztelete, a nagy nemzeti eszmék
iránti lelkesedés annyira általános s kivált ő e lelkesedés
zászlóvivője, hogy az asszonyi logika vagyis a női és családi
érdekek logikája meghajlik előtte. Az asszony többé-kevésbbé érti a
férfit és ez az asszonyt.

A realismus alatt azonban már nem értheti az asszony logikáját
az önálló férfi. Minden lépten kisebb-nagyobb ütközet támad a férfi
és nő között. Ilyenkor hallani azután az asszonyi logika szidását,
örökös kárhoztatását, ilyenkor mondjuk mi féleszüeknek a szegény
asszonyokat. Pedig ha szervezetünk megengedné, hogy mindíg szót
fogadjunk reális gondolkodású feleségeinknek, sokkal nagyobb anyagi
siker és elismerés jutalmazná tetteinket; de az is igaz, hogy még
kevesebb becsület és tisztesség volna a világon, mint a mennyi
van.







XXV.

«FÉRJED ROKONAIT.»

– Nézd kicsikém, mit olvastam Barthos Miklósné szép erkölcsi
tanácsai között! Nektek szól mai asszonyoknak!

– Már megint talált valamit a bácsi?

– Mondhatom nagyon érdekes.

– Mi az, kérem?

– «Fogadd szivesen férjed rokonait.»

– Tudtam, hogy újra faggat. Hát nem látom én szívesen a borízű
Palit, a politikus Zoltánt, a pikáns Amáliát, a csípős
sógorasszonyt, Pepit és a többi édes-kedves atyafiságot, a kik
minden lépten bekopogtatnak az ajtón, hol ez, hol az kell nekik! az
én Pistám nem tud eleget lótni-futni érdekökben. A mult héten ott
járt a közoktatási ministernél Pali ügyében, azelőtt a Pepi fiát
tette be a pénzügyminiszteriumba, a Zomboryné árváját elhelyezte az
Andrássy-úti nevelőbe. És igy végig. Ki tudná mindezt
elsorolni?

– Igaz, édesem! De nem erről van szó. Neked kell igaz szívvel,
meleg rokonszenvvel, barátsággal fogadnod őket. Lásd, hogy itthon
érezzék magukat a körödben, te is keresd fel őket és tedd szerető
rokonaiddá.

– Én nem tehetek többet, mint a mit teszek. Az én Pistámnak sem
kell több. Maga sem örül, ha sokáig itt űlnek a nyakunkon. Alig
várja hogy magunk maradjunk.

– Édes gyermekem, talán igazad van, mikor azt állítod, hogy nem
tehetsz többet. Mert ha szétnézünk és figyelemmel kisérjük az egyes
családok életét, bizony kevés helyen látják annyi szívességgel a
férj rokonait,  mint a hogy te látod. Nem szivesen vagy
velök, csupa udvariasságból és gyöngédségből fogadod őket s örülsz,
ha távoznak; de máshol egy év alatt is ritkán találkoznak a férj
rokonaival, néha gyűlölségben élnek, örökös haragban vannak a drága
anyóssal és ha közéjök vetődik a férj, nem merik bántani a
feleséget, de annál jobban szapulják az anyóst.

– Nincs igaza, kedves bácsi! Lássa, Kövesiéknél mindig ott van a
férj bátyja, eljönnek leány testvérei is. Nagyon bizalmasan vannak
együtt.

– Az más, édes gyermekem. Kövessyné egy mostoha leánya, a kinek
nincsenek közeli rokonai. Férjén kivül egyedül áll a világon. De a
kinek bő rokonsága van, a kinek él még az édes anyja, közel vannak
testvérei, annak majdnem lehetetlen, hogy szivesen lássa férje
rokonait.

– Hát hogy magyarázza ezt a tüneményt kedves bácsi?

– Nagyon egyszerűen. Az emberiség haladása hullámszerű mozgásnak
történik. Egy végtelen nagy tengernek látom az emberiséget, melyet
az idealismus hatalmas lökése fenékig fölkavar, míg lassankint
elenyészik a nagy hullám és végre elsimúl a tenger. Mikor beáll az
idealismus lökése, egyesűl a három eszme, a szép, jó és igaz
eszméje, s a vallás és erkölcs iránti lelkesedés kezdi eltölteni az
ember szívét. Mindenütt a becsület, a tisztesség, a tekintély szava
nyilatkozik meg. A férj, az atya, a felsőség stb. tekintélye
követeli hatalmát és uralmát a családban, a községben, az
országban.

De a szélső idealis lökés után beáll a realis gondolkodás
visszahatása. Mindjobban gyöngűl az idealismus és a hullám teljes
elsímúlásáig, a realismus végeig apad és enyészik a tekintély
hatalma és befolyása. A hullám közepe táján még nagy és erős a
tekintély szava, de mentől jobban közeledünk a végéhez, annál
inkább enyészik,  erőtlenedik. A realismus alkonyán már
teljesen elreked. Csakhogy a mennyivel gyöngül a tekintély
befolyása, annyival gyarapszik a család, a község, az ország alkotó
részeinek ereje, érvényre jut a részek akarata.

A családban a férj, az atya a tekintély képviselője; ti
asszonyok és a gyermekek vagytok az alkotó részek. A realismus
idején a ti szavatok a döntő. A férj csak akkor érzi jól magát, ha
nem saját akaratát kivánja érvényesíteni, hanem a ti
kivánságtoknak, szeszélyteknek hódol. Csak akkor örűl az atya, ha
nejének és gyermekeinek valamivel kedveskedhetik. Ha mulatságba
vihet benneteket, ha csinos játékokat hozhat gyermekeinek, szép
ruhát és ékszereket nejének. Nehány év előtt ítéltek el egy
sikkasztó tisztviselőt, a ki ezreket érő ajándékokat hordott haza
feleségének, gyermekeinek. A mit ez nagyban csinált, azt teszi most
kisebb mértékben minden jó férj és családapa.

– De hát mi köze ennek a férj rokonaihoz?

– Várj egy kissé, rátérünk erre is. Mert lásd, mi a családi élet
kicsinyben? Nem egyéb mint a haladás hullámának kezdetétől végéig
az alkotó részek küzdelme az egésznek képviselője ellen. Ti
asszonyok és gyermekek örökös harczot, háborut viseltek a férj és
atya ellen. E háboru még nagyon gyönge és erőtlen az idealisabb
napokban; de a mint gyarapszik a realismus, a nő és gyermekek
követelőbbek lesznek. Az idealisabb napokban nem háborodunk fel, ha
erélyesebb eszközökkel torolja meg a férj és atya tekintélyének
megsértését, szigorúbb a családélet, fegyelmet követel a gyermekek
nevelése. Mihelyt növekszik a realismus, bosszankodunk a fér
durvaságán, a gyermekek bántalmazásán, készek vagyunk saját atyja
ellen védelmezni fiát, könnyen elnézzük a fiú kisebb-nagyobb
szemtelenségét, és jaj a tanítónak, ha érinteni meri
gyermekünket.

– De hát bácsi, mikor tér már a férj rokonaira? 

– Ott vagyunk már, édes fiam. A család e harczában a férj és
asszony természetes szövetségesei az ő rokonaik, hisz e rokonság
utján jutnak a család körébe. A férj rokonai tehát önkéntelen
ellenségei az asszonykának; ez mindjárt esküvő után megkezdi
ellenök a harczot, lehetőleg távol tartja őket és annál közelebb
hozza saját rokonait, különösen az édes anyját.

Ez az édes jó anyai szív lesz azután intézője az egész
háborúnak, fővezére a férj elleni csatákban s szülője a tömérdek
anyósviccznek. Mert végre nincs más, nem marad más fegyvere a
férjnek, a tekintély képviselőjének, mint a derék anyós háta mögött
kicsinyes élczekkel venni elégtételt magának. Innét ered, hogy
élczlapjaink, naptáraink és mulattató könyveink most tele vannak
anyós vicczekkel. Ennek köszönhetni, hogy este nem ülhetünk össze
egy pohár sör vagy bor mellett a nélkül, hogy néhány anyósvicczen
ne kelljen nevetnünk. A lefolyt húsz esztendőt bátran elnevezhetnők
az anyósvicczek korszakának.

Minél jobban ritkúlnak az anyósvicczek, mentől szivesebben
fogadják a nők férjeik rokonait, annál biztosabbak lehetünk róla,
hogy megjelent már az idealismus.







XXVI.

AZ ÖNGYILKOSSÁG.

Egy honvédszázadost temetnek, a ki önkezével oltotta ki életét.
A katonazene méla hangjai oly bánatosan szólanak és önkénytelenül
fogtam meg tollamat, hogy néhány sort írjak az öngyilkosságról,
melyről száz meg száz kötet jelent meg a világirodalomban.

Mikor valamelyik felebarátunk, esetleg jó ismerősünk, kioltja
életét, akárhányszor fel kell kiáltanunk: Hát még ez a kedves,
enyelgő, tréfás ember is ily úton végezte! Máskor meg azt mondjuk
reá, hogy rég sejtettük, előbb-utóbb be kellett következnie. Majd
azt szoktuk kérdezni, miért tette? És halljuk az okokat: adósság,
hivatalbeli kellemetlenség, családi viszály, viszonzatlan szerelem,
gyógyíthatlan betegség, borús kedélyállapot. És így tovább, mert
leleményesek vagyunk az okok felhozakodásában. Kivált az elmekórtan
professorai nem tudnak kimerülni. A realismus finom
megkülönböztetései, aprózó szétválasztásai ezer meg ezer nevet
adnak a különféle tüneményeknek, melyek azonban csak a
hogyanra tudnak felelni, a miért ismeretlen előttük.
Mert az idegbontó munkásság, családi viszály, féktelen szerelem és
hasonlók csak látszatos és közeli okok, mint a jeles tudós
Claude Bernard mondaná.

Másutt kell keresnünk e tünemények igazi okát.

Tehát miért ölné meg magát az ember, ha nem a fentebbi okok
miatt? Miért ragadna pisztolyt vagy kötelet, vagy mérget, vagy
tenne más egyebet magán, ha jól folyik a dolga, ha könnyen éli
világát, ha tisztelet és jólét környezi? Pedig igen sokszor éppen
ilyenek is kioltják  életöket. Sőt többet mondok: Ma alig
van ember, vagy legalább nagyon kevés, a ki nagy rémülettel nézne a
halál elé, a ki könnyen át ne tudná lépni az élet sorompóját, a
kinek eszébe ne jutna az öngyilkosság gondolata. Szörnyű mérveket
ölt az emberiség idegessége, pedig őrült hajsza folyik az örökös
szórakozás, a tömérdek bál és bankett, verseny és sorsjáték,
jubileum és jour, nyaralás és fürdőzés stb. után. Mégis honnét ered
ez a bomlott kedélyállapot?

A Krafft-Ebingek, Lombrosók s társai magyarázatai alig mondanak
valamit. Maga az öröklés tana, melyet legtöbbször hallunk
emlegetni, csekély jelentőségű. Csak amolyan közeli vagy látszatos
ok, melyet sutra kell dobnunk az ily világra szóló tünemény
magyarázatánál. Hisz ha egyesek öröklik is a bajt, nem örökli az
emberiség nagy tömege, mely most rosszul érzi magát.

Nekünk tehát fensőbb eszmei okot kell keresnünk. És a ki ismeri
az erkölcsi világ törvényét, igen könnyen megtalálja.

Próbáljuk tehát megkeresni. Az emberi haladás egy-egy hullámának
az elején nekünk az egyetemesért kell rajonganunk.

Isten, vallás, erény, világ, emberiség, az erkölcsi haza és a
nemzet gondolata tölti el egész valónkat, ezekért rajongunk és
lelkesedünk. Ilyenkor az egyetemesnek rendeli magát alá az egyes
ember s dicsőült, magasztos érzelemmel nézi a világot.

De csakhamar lohad a szélső eszményiség, mikor a tekintélyi
vallás és idealis moral uralkodik és beáll az idealrealis
gondolkodás, mikor jogokat követelünk az egyes embernek, az
individuumnak az egyetemes ellenében, mikor például a tiszta
szerelem jogát védjük a felekezeti házassági joggal vagy az apai
tekintélylyel szemben.

Ilyenkor összébb szorúl az emberiség látköre, az egyetemes
helyett a nemzeti nagyság és egység gondolatáért 
lelkesedünk, bár a realisabb érzésűek az anyagiság és érzékiség
után is törik magukat. Ilyenkor még nemesebb, fensőbb valami buzog
bennünk. Az emberi cselekvésre, tevékenységre magasabb feladat vár.
A haza dicsősége, a nemzet nagysága és egysége még mindíg gyönyörű
feladat, melynek megoldásán a haza minden fiának munkálkodnia kell.
Ilyenkor mindenki talál dolgot, mely megnemesíti, megnyugtatja s
aránylag boldogítja őt.

De mikor tovább jutunk a haladás hullámán és elérjük a realismus
napjait, az individualismus korát; mikor az életben és irodalomban
gúny tárgya lesz az egyetemes képviselője, minő a családapa, a
férj, a felsőség, a vallás, az erkölcs; mikor ezeket a társadalmi
romlás okának tekintjük; mikor az érzékire és anyagira veti magát
az emberiség; mikor léha jóság, erkölcsi elvnélküli irgalmasság,
altruismus tölti el bensőnket; mikor nevelésünk főleg a testre, a
külsőre, a csínra, a hasznos ismeretek megszerzésére irányúl; mikor
nagy nyilvános tornaversenyeket rendezünk és ujjongunk az izmok
gyarapodásán: ekkor nincs erkölcsi támasza az individuumnak, mely
féktelenűl akar érvényesülni.

A családban a gyermekek követelődznek, a nő uralkodik, a feleség
és szerető nevetnek a férjen, a felsőség, a hatalom képviselője
zsarolónak, az egyéni romlás okának tekintetik, a haza és nemzet
üres frázis és rendesen a zsebelő individuumok nagyhangú szólama
lesz, melyet a választások és felköszöntések alkalmával unos-untig
emlegetünk, de nem érezünk.

Ilyenkor mindent kiforgatunk a maga természetéből, az anyagiság
és érzékiség uralkodik, bomlik az ember erkölcsi élete, minden baj
és kellemetlenség összetöri, nem tudja tűrni az élet
viszontagságait; dühösködnek, felháborodnak az erősebb
individuumok; zúgolódnak, elégedetlenkednek mindazok, a kik nem
zsebelhetnek, a kik pedig  kizsákmányolják a kedvező helyzetet,
szívökben még sem boldogok. A legcsekélyebb baj is lesújtja őket,
mások megcsömörlenek a kéjtől, a jóléttől s könnyen magukra
durrantják a pisztolyt, melyet övéik védelmére szereztek. E nagy
szellemi, erkölcsi és aestheticai bomlás oka a tömérdek
öngyilkosságnak, a számtalan őrűltségnek, az általános
idegességnek. A realismus az egyedüli és igazi oka e szerencsétlen
helyzetnek, melyen senki sem tud segíteni, csupán a jelentkező
idealismus.







XXVII.

RECTORI MAGNIFICO.

Nagyságos Rector úr!

Nagybecsű felszólításukra, hogy részt vegyek a tanügyi
congressuson, van szerencsém tisztelettel válaszolni, hogy ezt a
lépést megtenni most nem tartom érdemesnek. Eljutottunk ugyanis a
realismus alkonyához, mikor mindazok a nézetek, melyek tizenöt év
óta az emberiség keblét eltöltötték, megvetésre méltóknak kezdenek
látszani. A szép, jó és igaz eszméje a realismus alatt teljesen
elválván egymástól, az erkölcsi érzés mélyen hanyatlott, az eszmei
helyett az anyagi jólét, az érzékiség, az egyetemes léhaság tölti
be egész valónkat, kihalt az igazság szeretete; államférfiak és
publicisták, ha úgy kívánja a politika, hazudoznak, vagy mint az V.
század sophistái csűrik-csavarják az igazságot; az irodalomban
gúnytárgya az egyetemes; a színpadon az apa, a férj, a felsőség, az
isteni és az erkölcs rovására nevetnek, az emberben az állati
elemet dicsőítik, a társadalomban az emancipált asszonyok, a
családban a nő és a követelő gyermekek uralkodnak. A vallásból
elenyészett az idealis lelkesedés s vagy léha közöny, vagy
tehetetlen lágy, mysticus érzés foglalta el helyét, melynek nincs
ereje fellázadni az általános demoralisatió ellen. A politikában
megszünt az erkölcs munkálkodni, hanem zsebelő társaságok
zsákmányaivá lettek a centralisált országok. Sok tekintetben
hazugság lett ajkainkon a nemzet és haza fogalma, melyeket
szélhámos jellemek szeretnek kihasználni, vagy pedig az üdvözlések
és felköszöntések üres szólama vált belőlük, melyeknek nincs
értelmök. Kivált az ezredéves ünnepély számos gyülekezetében
 hány százezer léha ajak veszi hiába e
szent szavakat!

És mily szomorú képet nyújt a tanügy! Körülbelül igaza van
Brunetièrenek, a ki húsz évre datálja az oktatás hanyatlását. De
különösen az utóbbi években mélyen sülyedt az egész világ tanügye.
Nem az iskolák építését, az intézetek fölszerelését, tanszékek
állítását, a tanárok fizetését értem; mert e téren rendkívül sok
történt. De mind az, a mi eszmei, a mi erkölcsi, a mi az ifjúság
tudás-vágyát, a tanárok tudományos haladását illeti, csak mély
sülyedést, egyetemes hanyatlást mutat. Tíz-tizenöt év óta mit se
hallunk és olvasunk mást a tanügyi conferentiákon és a közoktatási
folyóiratokban, mint a test neveléséről, a tanítás könnyítéséről, a
tananyag rövidítéséről, a gondolkozás nélküli szemléltetés
terjesztéséről, minden eszmeinek kiszorításáról, a classicusok
megvetéséről, hangversenyek, szinielőadások, tánczmulatságok
rendezéséről, a külsőség, a formaság, a csín gyarapításáról. De
nemcsak a fő- és középiskolák ifjúságának tudvágya hanyatlott,
hanem maguk a tanárok sem igazi tudósok, többnyire korlátolt
realisták, a kik irtóznak minden összefoglalástól, jámbor
mesteremberek, a kiknek fogalmuk sincs az erkölcsi, a metaphysicai
tudományokról, melynek fölemelnék, megkoronáznák tudásukat, vagy
pedig elhanyagolva tudományos foglalkozásukat mindenféle
pénzintézetnél, részvénytársaságoknál és más üzleteknél
kereskednek.

Hogy vehessek én részt ily férfiak társaságában, hogy hirdessem
én ily anyagilag lekötött, erkölcsileg közönyös és fensőbb eszmei
gondolkodásra képtelen férfiaknak, hogy mindaz, a mit vallanak,
lejárta magát, hogy itt vagyunk az idealismus hajnalán, hogy
nemesebb alapokon kell felépíteni az egész tanügyet, mikor maguk a
congressus vezetői a legismertebb realisták, a kiktől éppen nem
várhatni valami nemesebbet, magasztosabbat. A congressus
 fő mozgatója buzgó polyhistor, ügyes
kiíró és átíró, fáradhatlan gyűlésező és üzletember; de minden
idealisabb felfogás iránt érzéktelen férfiú.

A mit a congressus ily vezetés alatt határoz, a mit a tanügy
terén üdvösnek, hasznosnak vagy szükségesnek kijelent, mindazt
néhány év múlva nagyrészt gúny tárgyává teszi az ébredő idealismus.
Azt pedig, hogy a kiállítás bacchanáliai közepette én álljak ki egy
érzéketlen tömegnek az új eszme tanai mellett apostolkodni; én
hirdessem komoly gondolkodásra alkalmatlan időben, hogy a mit
határozni akarnak, elavult valami: igen szép, de sikertelen
kísérletnek tartom. Azért jobb lesz nekem magányomba vonulva a
szellemi világ nagy kérdéseiről elmélkednem.

Mély tisztelettel

Bodnár Zsigmond,

egyetemi magántanár.2)







XXVIII.

JÓKAI MÓRNAK.

Mélyen tisztelt uram!

Ön a Petőfi-társaság díszgyűlésén gyönyörű szavaival meglepte az
egész hazát. Elragadta hallgatóit és olvasóit, mert azt fejtegette,
a mit homályosan mindenki észrevesz, többé-kevésbbé mindenki lát.
Ez a jelentkező idealismus. Még erőtlen ugyan, nem tudja
felvillanyozni, átalakítani a léhaságba, ledérségbe vagy mysticus
és pietista lágyságba sülyedt emberiséget: de már megingatja
alattunk a földet, észrevétlenül a szivünkbe lopódzik s lassankint
meghódít bennünket. Eddig a részeket láttuk, ezután az egyetemesért
fogunk lelkesedni.

Ön, a jóizű humorista, öntudatlanul dolgozott rajta, hogy a
realismus aranyos humorával lassankint nevetségessé tegye az
egyetemesnek fenséges pathosát, magasztos igazságait; de mivel
tisztább kézzel munkálkodott, mint egy Dumas fils, Zola, Guy de
Maupassant és annyi száz író, költő s mert nagyobb az összefoglaló
tehetsége: természetesnek találom, hogy önt erősebben és könnyebben
megragadta az idealismus, mely nem egyéb, mint a három nagy eszme:
a szép, jó és igaz isteni egysége. Gyönyörűen rajzolja ön
beszédében, mivé lett e három eszme a realismus uralma alatt. Ez az
állapot azonban mindig beáll, mikor teljesen elválnak, sőt
ellenségeik lesznek egymásnak.

Az emberi haladás egy-egy hulláma nem levén egyéb, mint e nagy
eszmék fokozatos és lassú elválása, egymástól való távolodásuk
megmagyarázza a vallási, erkölcsi, jogi, politikai, irodalmi,
művészeti és gazdasági élet tüneményeit,  1815
után csak Gombos, Bólyay, Kisfaludy Károly stb. drámai művei
lehetségesek, melyekben az egyetemes iránti hódoló tisztelet
nyilvánul, mikor egy Bánk bán nem tetszhetik, mert az
egyetemes képviselője, a királyi udvar a nemzeti romlás, az
országos nyomor okának van bemutatva. 1825 után már szembetűnő a
három eszme egységének lazulása; Széchenyi és Vörösmarty érzése,
gondolkodása minden lépten érezteti velünk, hogy az egyetemessel
szemben az individiumnak is vannak jogai. Mikor pedig ön a század
közepén föllép, elgyengűlt az egyetemesért való rajongás, összébb
szorúlt az általános fogalma, a nemzeti nagyság, nemzeti egység,
magyaros élet iránti szeretet töltötte el bensőnket: Petőfi, Arany
és Ön mélyen tisztelt férfiú, voltak e dicső korszaknak mesteri
tanácsosai. A lánglelkű lantos korán elveszett; Arany maradt a
nemzeti realis élet mesteri rajzolója, édes bensőséggel, vonzó
melegséggel festette le nekünk a magyar embert örömében és
bánatában, harczaiban és családi otthonában.

De már a hetvenes évek alatt, mikor a szép, jó, igaz eszméje
kiáltóan távozni kezdett egymástól, mikor az anyagira és az
érzékire vetette magát a nemzet, mikor beállott a plutocratia
uralma, mikor szegre akasztottuk az erkölcsi elveket, mikor
elbeszéléseink és szinműveinkben gúny tárgyává tettük az egyetemes
képviselőit, mikor a társaságban szalonképessé lett a
félvilág: Arany is érezte, hogy nem e világba való és
hosszas betegeskedés után sírjába lép. Ön, uram, a nemzeti
lelkesedés nagy időszakában, az ötvenes-hatvanas években bűbájos
rajzaival vigasztalt bennünket, teremtette azokat a büszke,
önérzetes, férfias honfiakat, kiket realisabb bírálói lélektanilag
hibás alakoknak tekintettek, mi azonban ritka élvezettel láttuk és
olvastuk.

De a mint haladt az idő, a mint győzött a hódító realismus, Ön
is iparkodott hűségesen tolni a szekerét, 
mosolygott a kor aranyos léhaságán, szavával és szavazatával
támogatta az erkölcsi élet bomlását s nem érezte, hogy velünk
együtt sepretlen utakon jár.

Ma azonban, az idealismus hajnalán, a haladás egy új hullámának
kezdetén Ön in látja, hová sülyedt az emberiség és oda kiált nekik,
hogy keljetek, emelkedjetek föl! Elönt benneteket az erkölcsi
szemét, bepiszkol a moralis szenny, mosakodjatok meg!

Csakhogy most kezdődnek még az Ön bajai, kellemetlensége. Idáig
aranyos volt az élete. Lágy és enyelgő, kedves és mosolygó realista
volt, most átalakul egész erkölcsi érzése, gondolkodása, mert az
egyetemes szempontjából kezdi látni az embert, a férfit és az
asszonyt, az irodalmat és a művészetet, a társadalmat és a
politikát. Elképzelem, minő bosszúsággal veszi kezébe reggel-este
saját lapját, a Nemzet-et, melynek minden hasábja bánthatja
az Ön idealis felfogását s nincs módjában a lap irányán változtatni
s talán a főszerkesztő szerény tiszteletdijáról lemondani.
Elképzelem, mily megvetéssel hallgatja ön az ország házában a
képviselők realista beszédeit, melyek minden során meglátszik a
felfogás korlátoltsága, a szavak árjából kilátszik a magánérdek
lólába, az igazság elcsürése-csavarása. Elképzelem, mennyire
felháborodva nyugtázza ön politikus létére igazgatótanácsosi
dijait, mert mint idealista jól tudja, hogy ennek a pénznek szaga
van. Bizonynyal nehéz volt önnek azt is kimondani, hogy a
Petőfi-társaságban az idealisabb napok képviselőinek egész
phalanxa van, mert mint idealista teljesen tájékozott lehet
arra nézve, hogy társaságunk tagjai kevés kivétellel, jóízű,
egészséges realisták. Szóval sok oly kellemetlensége, baja lehet
önnek, melyekért legyen szabad kifejeznem részvétemet,
sajnálatomat.

Mély tisztelettel

Bodnár Zsigmond,

a Petőfi-társaság tagja.







XXIX.

LUEGER.

Kicsoda az a bécsi agitátor és mi az oka fényes sikerének?
Miféle bűbájos erővel rendelkezik, melylyel megigézi a nőket és
férfiakat? kérdi a t. olvasó.

Legyen szabad röviden megmagyarázni. E magyarázat realis vagy
idealis lehet. Ha realista képet akarnék a bécsi agitátorról
rajzolni, beszélnem kellene egyéniségéröl, testalkotásról,
jelleméről, élet- és előadásmódjáról. Ezt jó színben megteszik az
antisemita írók; rossz színben pedig a nagy világ hirlapírói, kik
tudvalevőleg zsidók vagy más realisták. Én nem akarom a két fél
munkáját, az egyiket vagy másikat, ismételni. Nekem tisztán az
eszmei magyarázat a kötelességem, a hogy az erkölcsi törvény
segélyével látom. És e magyarázat így hangzik.

Mikor az ember gondolkozik, vagy összefoglal, vagy
megkülönböztet. Ha az emberiség különféle fajait tekintjük, úgy
találjuk, hogy a sémi faj nem képes belémenni a legszélsőbb
összefoglalásba vagy a legmélyebb elemzésbe. A zsidó például örökké
józan, világos rationalista gondolkodású, egyenes logikáju nép.
Ezért csak oly pályára szeret lépni, a hol ezt a józanságot
legjobban erényesítheti, mint a kereskedői, orvosi, jogi, bankári,
hirlapírói stb. pályán.

Mindenütt szemes üzletember. Még ha iparos vagy földművelő
kénytelen lenni, ott is meghonosítja az üzletet. De a mily előnyük
ez a józanság, ez az egyenes logika az üzleti világban, oly
veszedelmes a politikai életben. A zsidó például csak kormánypárti
vagy anarchista lehet. A zsidó történet nem egyéb, mint a
despotismus története, mondja Renan. 

Ez az egyenes logika magyarázza meg a zsidó bátor, kihívó
modorát, tolakodó föllépését, mert érzi, mily fölénye van más
nemzetek fölött. Mig a realisabban gondolkodó európai gyöngéd,
figyelmes, körültekintő; a sémi faj egyenes logikája követelő,
parancsoló.

Ezért sujtja annyi üldözés, ezért gyűlölik társaságát, mert
gúnyos és kihívó. Ez a rationalista tehetség az oka az egész
antisemitismusnak, melyet évezredek óta ezerféleképp magyaráztak;
ez az oka a zsidó, arab, phoeniciai, pun birodalmak elenyésztének;
ez az oka a zsidóság szerencsétlen existentiájának, ez az egyedüli
oka, hogy nem tudnak símulni más nemzetekhez, nem pedig a szag, a
talmud és más badarságok, melyeket sokszor kitűnő gondolkodók
hoztak fel magyarázatul. Vagyis mondjuk ki röviden: a zsidó a
legrationalisabb faj a világon.

Az európai nemzetek között a latin fajok állanak hozzá
legközelebb, bár nagyon messze esnek tőle. Még távolabb jutnak a
szlávok s legutoljára jönnek a germánok, különösen az angolok. E
népek között a realismus idején legmystikusabb az angol, azután a
többi germán, majd a szláv, legkevésbé a román faj, melynek
egyenesebb logikája nem igen tud nagyon mystikus lenni, azért
társadalmuk nagyobb része léha, élvhajhászó, könnyű lelkiismeretű
realista lesz. A sémi faj egyenes látásával, világos eszejárásával
a realis napokban csak számító materialista lehet.

Mikor a realismus idején más nemzeteknél csak a nagyobb rész
veti magát az anyagira, az érzékire, a kisebb rész pedig lágy,
kedves, kenetes, mysticus, a zsidó egyenes logikájával a pénz és a
gyönyör uralmát látja és mint léha materialista tisztán ezekre veti
magát.

Ha vakmerő, biztos és gyöngédséget nem ismerő fellépésénél fogva
máskor sem szeretik a realisabb, simább, nyájasabb nemzetek, az
idealismus hajnalán vak gyülölettel  fordúlnak ellene s
borzasztó zsidóüldözéseket rendeznek. Így 1492-ben három hónap
alatt az összes zsidóságnak ki kelle takarodni Spanyolországból,
ugyanazon időtájban másutt is kegyetlenül bántak velük. 1700 körül
az új idealismus kitöréskor megint sokáig bántalmazták őket; 1815
után újfent, kivált 1819-ben Németországban sújtotta őket a nagy
üldözés. Mikor azonban lohad a szélső idealismus, kezdenek egyes
kiváló emberek felszólalni mellettök s az idealreal első felében, a
szabadverseny korában némi philosemitismus keletkezik. Így látjuk
ezt 1580 táján, mikor nálunk a szombatosok, a zsidózók felekezete
támadt, a mi teljes lehetetlen némi rokonszenv nélkül; 1760 körül
számos kitűnő férfiú szólal fel a zsidók érdekében; 1840 körül
pedig nálunk báró Eötvös József szép tanulmányt írt mellettök. Az
idealreal második felének vége felé, mikor erőszakos eszközökkel
kisérlik megteremteni a nemzeti szellemet, mint nálunk Nagy Lajos
korában, vagy 1660 körül újra kegyetlenül bánnak a zsidókkal; a
realismus alatt azonban, noha uralkodik a csendes antisemitismus,
de mivel az egész világ az anyagira veti magát, sokszor nagy
szükségét érzi a zsidók spekulativ eszejárásának, zsebelő
államférfiak és politikusok támogatásával roppant üzleteket
csinálnak és boldogulnak.

Mikor azonban kitör az idealismus és benne a vallás és erkölcs
iránti rajongás, rendesen ellenök fordulnak a nemzetek s ennek a
fordulatnak zászlóvivője a bécsi agitátor. Valószinű, hogy e
fordulat az egész művelt világon be fog állani. Néhol kegyetlenebb
lesz, másutt enyhébb. A hol erősebb központi hatalom áll az ország
élén, ott hihetőleg enyhébb lesz a láz lefolyása; de mivel most a
legtöbb országban alkotmányos a kormány, a többségből kerűlnek ki
az állam vezérei, könnyen megtörténhetik, hogy szigorú törvényeket
hoznak a zsidók ellen. Kivált ha az idealismussal járó szertelen
anyagi bomlás, rendkívüli  szegénység, tömérdek csőd, sok
részvénytársaság és pénzintézet bukása következik be: akkor a jó ég
lesz a megmondhatója, minő ádáz kitörésekben nyilatkozik meg az
antisemitismus. Ha pedig, a mi nagyon valószínű, a most ébredező
idealismus kevesebb veszélyt hozna a zsidóságra s a haladás
hullámának többi részében, főleg a realismus alatt még a mostaninál
is nagyobb hatalomra, gazdagságra, erőre tenne szert: a jövő
idealismus kitörésekor talán a spanyolországihoz hasonló
zsidóüldözés fog beállani.

Vagy pedig, a mi szintén elképzelhető, bár valószínűtlen, hogy a
nemzetek ellentálló erejét megtörné a zsidóság: oly világra szóló
történeti jelenség állana elő, mely az egész európai és amerikai
civilisatió összeomlását vonná maga után, mert a zsidóság
hatalmánál fogva a legborzasztóbb ázsiai despotismust honosítaná
meg, és szülő oka lenne a legrémségesebb anarchikus mozgalmaknak s
megásná a sírját az egész nyugati civilisatiónak.







XXX.

SIMONYI MAGYAR NYELVTANA.

(Tüzetes magyar nyelvtan történelmi
alapon. Balassa József közreműködésével írta Simonyi
Zsigmond, I. kötet. Magyar hangtan és alaktan. Budapest, 1896. A
magyar tudományos akadémia kiadása XVI. 734 lap. Ára 6 frt.)

Simonyi Zsigmond, a budapesti egy. ny. r. tanára, mintegy 25
évvel ezelőtt lépett föl, mikor az egész világon az orthologiáért
rajongott a művelt emberiség. Mindenfelé Nyelvőrök
keletkeztek s más lapok és folyóiratok is szívesen foglalkoztak a
nyelv nemzetiessé tételével, történeti és etymologiai alapon a
nyelvtan fölépítésével; az idealisabb időkben meghonosult
idegenszerűségek és neologismusok kiirtásával. Ismeretes, hogy maga
az öreg Manzoni is kötelességének tartotta az I promessi
sposi purificatióját. Simonyi lelkes, sokszor meggondolatlan
munkása volt ennek az általános iránynak. Mikor az állami életben a
központosítás, a vallás terén az orthodoxia, az irodalomban az
academismus, a gazdaság és ipar életében a plutocratia és a
védvámok uralkodtak, a nyelv sem maradhatott ki a nemzeti actióból,
itt az orthologiának kelle uralkodnia.

A realismus gyarapodásával azonban nem lehete sokáig fentartani
az orthologiát. A helyesírásban mindenfelé követelték a phonetikus
irány diadalát; a német helyesírást többé-kevésbbé ez alapon
egyszerűsítették; Angliában, Francziaországban és a szláv
országokban is hasonló törekvések mutatkoztak, nálunk pedig
rendkívüli bomlás állott be; a történeti és etymologiai alapon
épűlt nyelvtan ellen is sok kifogást emeltek, az irodalomban
uralomra jutott a népies nyelv, mely megvetette a hivatalos
grammatica  szabályait s nem idegenkedett többé az
egykori nyelvújítók szokottabb szavaitól sem. Úgy látszik, Simonyi
volt az első a hetvenes évek orthologusai közül, a ki megérezte az
eszme változását s az analogia hatásáról szóló dolgozatában
beismerte, hogy nem afféle productum a nyelv, minőnek Müller Miksa,
Schleicher, Budenz és majd minden nyelvész szerette feltüntetni,
hanem nagy szerepe van benne az analogiának is.

Simonyi Tüzetes magyar nyelvtana a realismus
grammaticája. Bár azt mondja a czímlap, hogy történelmi alapon áll,
nagyon tévednénk, hogy ha ebből egy orthologiai irányú nyelvtanra
következtetnénk. Megvan ugyan benne a szók és alakok történeti
változása is, de gondosan előadja, az egyes nyelvjárásokban és a
rokon nyelvekben minő módosulásokban jelentkeznek; szóval oly
nyelvtant adott nekünk a szerző, mely nem szabályozni, hanem csak
lehetőleg magyarázni akar. A idealrealismus napjaiban, mikor a
nemzetek egységre törekszenek, a legtöbb grammaticus szabályozni
kívánja az irodalmi nyelvet; Simonyinak mint realistának, a népies
nyelv barátjának, nincsenek ily czéljai; de nagy nehézséggel áll
szemben, hogy ő, ki azelőtt annyira physisnak tartotta a nyelvet s
követte mesterének ily irányú, sokszor erőszakos fejtegetéseit,
most egyszerre az analogiát is fel kell használnia a szók és
alakjaik megfejtésére. Ez nem egyszer feltűnő ellenmondásokba
keveri.

Simonyi realismusának kiáltó jele továbbá a meghatározásoktól
való idegenkedése vagy a definitiók külsősége. Már a hatvanas
években sokszor kikeltek a tanárok és tudósok a meghatározások
ellen. Mert nincs érzékünk az egész meglátására, eszmei
felfogására, azért a realista jobban szereti a dolgokat leírni,
részeiben feltüntetni.

A mű hangtani részét realista aprózással készítette el Balassa
József. Húsz év óta nagy mérvet öltött a nyelv 
elemeinek szétszedése és megkülönböztetése. Például a mai
nyelvtudomány tömérdek a hangot ismer s ha még sokáig tart a
realismus, valószínű, hogy egy harmadával növekedni fog a számuk.
Csak jó füle legyen a nyelvésznek, nem lesz határa a
megkülönböztetésnek. Azelőtt csak egyes és kettős mássalhangzókat
ismertünk, ma már vannak rövidek és hosszúk is.

Az alaktan kidolgozása is szorgalommal és ismerettel készült.
Simonyi e művében alaposabb akart lenni, nincs meg az a
gondatlanság és könnyelműség, mely a nem rég megjelent Deutsche
und ungarische Redensarten, továbbá a nagy nyelvtörténeti
szótár-t jellemzi és sok tekintetben hasznavehetetlenekké
teszi, noha mindkét munkát megkoszorúzta a m. tud. akadémia. Az
egyes alakok megfejtésére felhozza, a mit a régi irodalmi és a
rokon nyelvekben, meg az élő dialectusokban talált; csakhogy itt is
csupán a végső esetben szeret az analogiához fordulni; pedig az
ébredező idealismus maholnap jóval többet fog megmagyarázni az
öntudatos és öntudatlan analogiából. Általában a szerzők a
realismus hatása alatt erősen hangoztatják, hogy a nyelv életében
minden változás öntudatlanul történik s az olyan tudatos, egyúttal
erőszakos változások, mint pl. nálunk a nyelvújítás, kivételek a
nyelv életében. (43. l.) Nagy tévedés azt hinni, hogy vannak
kivételek. A nyelv terén épen oly kevéssé vannak kivételek, mint az
ember erkölcsi világának más térein, minő a vallás, az erkölcs, a
politika, az irodalom, a művészetek stb. Mindezekben az ember
cselekszik az uralkodó idealismus vagy realismus nyomása alatt.
Minden látszatos kivétel az emberi faj és egyed eltérő
szervezetéből származik. De általában elmondhatni, hogy az emberi
haladás egy-egy hullámának első vagyis idealisabb felében, a szélső
idealismus lohadásával beáll kisebb-nagyobb mértékben a vallás, a
bölcsészet, a nyelv stb. terén az újítás.  Tessék
bármely nép történetét vizsgálni, mindjárt látni, hogy az
idealisabb időkben több vagy kevesebb változáson megy keresztül a
nyelv.

A kivétel frázisával nem magyarázunk meg semmit. A
tudománynak az okot kell kutatni. És mivel az uralkodó eszme
egyenlően hat az egész világon, az úgynevezett kivételek okát
mindig a fajban és egyedben fogjuk megtalálni. A nyelvújítás
azonban nem kivétel, mert vele bizonyos fokban mindig találkozunk a
hullám első felében Kivételes eset volna, ha a realismus idején
mutatkoznék, mikor nincs inyünkre az új szók faragása, a nyelvtani
alakok megváltoztatása, az idegen szólásmódok meghonosítása;
előfordulhat ugyan oly eset, de nem áramlat. Nagyon lehet, hogy egy
öreg ember élte alkonyán a mostani realismus alatt egy új szót
farag, idegen szólásmódot használ vagy valamely merész inversiót
csinál, mint fiatal korában tette; de már alig talál követőre, míg
a harminczas, negyvenes, ötvenes években mindjárt eltanulta tőle a
lelkes olvasó, mert egyetemes áramlat volt.

Mindezekkel nem akarjuk a mű becsét leszállítani, majd
leszállítja az idő, a kitörő idealismus, mely megveti a népiest,
követeli a szabatos meghatározást; szívesen elismerjük a szerzők
szorgalmát és alaposságát; csak okait kerestük annak a tüneménynek,
miért írták így műveiket és nem másképp.







XXXI.

A PAPSÁG POLITIKAI SZEREPE.

Rendkívűl érdekes intézkedés akart lenni a kuriai bíráskodásról
szóló törvény, mely általában mondva, a politikától tiltotta volna
el a papságot. Mert bármennyire óvatos a pap, a nagy küzdelmek
hevében alig tarthat egyházi beszédet, mely kisebb-nagyobb
mértékben politikai izgatásnak ne czímezhetnének. Egy lelkes pap, a
kit áthatott a vallási és erkölcsi idealismus, könnyen börtönbe
kerűl, ha realista bírák tesznek igazságot fölötte.

Szerencséjökre ez a korszak nem tart soká. Mindnyájan
átváltozunk. Ne higyje senki, hogy csak a népet ragadja meg az
egész világon a valláserkölcsi rajongás. Ez kitör a tanuló ifjúság,
a művelt középosztály és a főurak szívében is. A zsebelés
nagymesterei és az országgyűlési képviselők sem maradhatnak ki. A
pénz emberei, a kisebb-nagyobb bankárok is megérzik az idealismus
nyomását, nekik is lelkesedniök kell az erkölcsért, a vallásért.
Talán a legutolsók lesznek, de végre ők sem kerűlhetik ki
mindnyájunk sorsát. Mert erkölcsileg meg kell tisztulnia az
emberiségnek, hogy legyen mit fogyasztanunk, apasztanunk a haladás
jövő hullámának végeig.

Ha tehát be is zárnának néhány papot, a mai real irány még sem
érné el czélját, néhány esztendő múlva uralomra jut az emberiség
szívében a vallás és erkölcs tisztelete és eltörlik vagy ignorálják
ezt a törvényt. Azaz vagy magától elavúl vagy oly irányban
alkalmazzák, melyet éppen nem kívánt a mai realista gondolkodás.
Például a néhány év alatt hatalomra jutó szélső idealis, katholikus
 irány fogja alkalmazni a protestáns
papok ellenében, kik most nagyrészt a kormány szekerét tolják.

A dolog magyarázata abban áll, hogy a szélső idealismus kedvez a
tekintélyi hitnek és az idealis moralnak. Ennek hazánkban legelső
képviselője a katholikus egyház. Neki tehát szükségképp hatalomra
kell jutnia. Nem egyszer hallom ugyan azt az ellenvetést, hogy ez
lehetetlen a villanyosság vagy a Röntgen-sugarak napjaiban. Tudós
barátaim azonban mint jámbor realisták nem ismerik az erkölcsi
világ rendjét. A maguk jóízű léhaságában és eszmétlenségökben
érzéketlenek minden erkölcsi iránt; nem tudván összefoglalni, az ő
aprózó megfigyelésöknek, vizsgálódásuknak élnek s nincs fogalmuk
ama nagy erkölcsi átalakulásról, melyen most vergődik át az ember.
A katholikus irány győzelmét megállítani valóban lehetetlen. A hol
pedig, mint egyes északi országokban, gyönge vagy nincs is
katholikus egyház, ott mégis nagy tiszteletben részesűl a
tekintélyi hit és idealis moral, mint azt a jeles angol szónok és
államférfiú Balfour minister vallásbölcsészeti munkája is
tanúsítja.

Századunk második tizedében számtalan protestáns gondolkodóval
együtt a mi Kölcseynk is azt tartotta, hogy kár volt annyi százezer
vagy millió ember vérét ontani a protestantismusért; hinni kell a
katholikusnak, hinni kel a protestánsnak: az egyik vizsgálat nélkűl
hisz, a másik vizsgálat után hisz, de okvetlenűl hinnie kell. Ilyet
persze csak a szélső idealismus napjaiban lehet igazán mondani,
mikor az erkölcsi eszme nyomása alatt örömmel látjuk a vallás és
moral uralmát embertársaink magán és közéletében.

De mihelyt beállanak azok a napok, melyekben az egyén jogát
kezdjük hangoztatni az egyetemessel szemben; mikor szívünkben
megjelenik a kétely és a rationalismus: ekkor heves támadásoknak
lesz kitéve a katholikus egyház,  rokonszenvünk a
protestánsok felé kezd fordulni, mint ezt 1830 körül és után
lehetett látni. Most az egész művelt világon az orthodox irány
győzedelmeskedik; az ő zászlaját lobogtatva tisztúl meg az ember az
anyagiság szennyétől, emelkedik ki az érzékiség pocsolyájából, a
családban elfoglalja helyét az atya, melyről leszorította a
hivalkodó asszony és a követelő gyermeknépség, ritkulnak az
úgynevezett honleányok és választmányi hölgyek, betöltik igazi
szerepöket a családanyák, megnövekszik a szófogadó gyermekek száma;
a társaságban és a színpadon nem fogunk nevetni a szegény férj
rovására, hanem a kikapós asszonyt és a csábítót gúnyoljuk ki,
ezeknek kell rosszúl járniok, hogy kimulathassuk rajtuk magunkat.
Szóval éppen ellenkezőbe kell átcsapnia érzésünknek,
gondolkodásunknak. A mit ma teszünk, csak a magunk, családunk,
fajunk, pajtásaink, küzdő embertársaink örömére teszszük; nem igen
keressük az erkölcsi szempontot: akkor pedig az egyetemes
szempontjából cselekszünk, isten, vallás, erkölcs, becsület,
tisztesség, nemes önzetlenség vezet eljárásunkban, megvetjük a léha
zsebelőt, a hitvány kapaszkodót s a kiket ma királyok ünnepelnek és
a panem et circenses-t kiáltó tömegek megtapsolnak és éljeneznek:
akkor lelkökben megszégyenülve tekintenek vissza kevésbbé tisztes
multjokra s megvetéssel emlegeti nevöket az átalakúlt
emberiség.

Ezek sorából aligha fog hiányozni sok most ragyogó név.







XXXII.

A SZENTSZÉK RENDELETE.

Csatára szólítja fel papjait a szentszék. Most könnyen teheti.
Ma mindenfelé neki virrad. Az emberiség rajongani kezd az
egyetemesért; természetes, hogy hivatalos képviselői, különösen a
papok mozognak leginkább. És ilyenkor van hatása a szentszék
rendeletének. Még néhány év előtt mosolyogtak az efféle rendeletre.
Most tisztelettel fogadják.

Mikor több évvel ezelőtt a Ferenczrendi barátokat akarta
szabályozni a római központ, alig érhetett el valamit. A
legszigorubb fenyegetés sem használt, sikere majdnem semmi
volt.

Miért? Mert a realismus napjaiban minden testület
decentralisálódik. A családban az atya elveszti hatalmát a
gyermekekkel szemben. Ilyenkor az atyának nincs nagyobb boldogsága,
mint gyermekeinek vágyait, követeléseit kielégiteni. Érzéki
gyönyörrel tekintenek a szülők gyermekeikre s a kik tehetik, sok
játékot és drága ruhákat hordanak haza. Szegény Kókán sikkasztott,
hogy többek között ezreket költsön gyermekei játékára, mulatságára.
A jámbor férj nem tud eleget kiadni az asszony cziczomájára,
estélyeire, szinházaira, kirándulásaira, fürdőzésére. A hol mind ez
nem lehet, ott kisebb mértékben, de mégis érvényesűl az asszony
akarata.

A testületek, hivatalok vezetésében mindenütt ez a szétmállás, a
részek uralma nyilvánult. Egy erélyes főnök sehol sem tudta hosszú
időre felütni sátorát, ha tisztességes és becsületes szigorral mert
fellépni. Ha pedig tisztviselőtársai szólaltak fel hivatalos
működése ellen, csakhamar távozni kényszerűlt. Az erélyes
tanfelügyelő  például mindjárt összetűzött az
alispánnal, vagy más megyei hatalmasokkal s csak azt láttuk, hogy
az ország egyik végéből a másikba dobálja, vagy más téren
alkalmazza, főleg nyugdijba küldi a minister. Ezer meg ezer
példával illustrálhatnók a részek uralmának, befolyásának
tüneményeit a realismus napjaiban.

A katholikus egyház története szintén csak ezt mutatja. A VI.,
X., XV. század a catholicismus roppant megaláztatásával járt. A
XVII. század második fele nem különben. Csak 1690 után, mikor
ébredezik az idealismus, kezd újra magához térni a katholikus
egyház. A XVIII-ban, 1773-ban újra engedni kell a részeknek,
eltörlik a Jezsuita-rendet, mindenfelé üldözni kezdik az egyházat,
József császár nálunk gyökerestűl átváltoztatja az egyháziak
közéletét, eltörli a sok imádságos szerzetet. És így tovább. 1810
után ismét erőt kezd mutatni a katholikus központ. Róma parancsol s
engedelmeskedik a papság. 1817-ben már mindenfelé lelkesednek az
egyetemesért, benne a katholikus egyházért és szánalmas benyomást
ébreszt a hitújitás háromszázados emlékünnepe.

Most hasonló napok fognak bekövetkezni. A római központ erőt
érez magában és erejének súlya van.

A jámborság, szentség, magasztos erély tudja magával ragadni a
hiveket. A szentszék a magyar alsó papságnak ad igazat, tőle és a
világi uraktól várja a vallásos élet fölébredését, mikor megrója a
püspökök túlzott óvatosságát, engedékenységét.

A főpapoktól a seminariumi nevelés reformját követeli a római
szék. Ez kissé nehéz. A papi nevelés a realisabb időkben veszit
egyetemes jelleméből és nemzeties, magyaros lesz. Igy volt ez a
XVII. században, így a XVIII. század utolsó negyedében, mikor a
pozsonyi és más növeldékben világi szindarabokat játszottak.
Mintegy húsz év óta szintén szabadabb lőn a papi nevelés.


Alig remélhetni, hogy a mi jó magyaros püspökeink seminariumi
tanáraikat szent buzgóságra kényszeritsék, vagy rögtön
eltávolitsák. Öt-tíz év alatt azonban sok minden megváltozik,
uralomra jut a katholikus irány és buzgóbb lesz a papi nevelés,
melyet elhanyagolt a realismus annyira, hogy például Ipolyi Arnold
mint nagyváradi püspök állítólag egy családos papot nevezett ki
seminariuma igazgatójának; pedig egykor maga is a pesti központi
papnövelde rectoia volt a szentéletű Kubinszky Mihály után, a ki
itt tehetetlennek bizonyúlt, noha előbb Kalocsán rajongtak érette a
clericusok. Csakhogy e rajongás még az ötvenes években volt.

Végül a magyar nyelvnek erőszakos terjesztése ellen is
tiltakozik a szentszék, mikor a nemzetiségek vallásos tanitásánál
kárhoztatja használatát. A rendelet e része egy lustrum előtt még
nagy vihart keltett volna. Ma annyira hanyatlik a nemzeties, a
népies, a magyaros iránti lelkesedés, hogy szép csendesen fogadják.
Mikor az egyetemesért kezdünk rajongani, beszélünk ugyan, még pedig
hévvel a hazáról és nemzetről, de már egészen más, tudniillik
erkölcsi szempontból emeljük ki. Az ily hazában szeretettel
ölelkezhetnek a legkülönfélébb nemzetiségek. Csupán a zsidó és
czigány van ilyenkor kizárva a kölcsönös szeretetből. Azért lesz
érthető, hogy 1815-ben a bécsi congressus minden rosszakarat nélkül
csapja egymáshoz Belgiumot és Hollandiát, nincs érzéke a nemzetiség
eszméjéhez, éppen úgy, mint Szent-István király nem érzi szükségét
az egynyelvű magyar hazának, vagy a XVI-ik század első felében
német, tót és magyar származású reformátorok vegyesen hirdetik a
vallásújítást, Rákóczy oroszai egész lélekkel csüggnek a magyar
hazán; szepesi németek, felvidéki tótok ugyanazon hévvel harczolnak
az ország szabadságáért, mert megszünt a nemzetiségi érzés.

Ennek lehetőségét azonban még sok realista nem tudja elhinni.
Azt tartja, hogy a nemzeti érzés örök és 
változhatatlan érzelem. Pedig nagyon természetes a hanyatlása. Mert
mikor az egyetemesért kezdünk lelkesedni, mint az idealismus
napjaiban, akkor nem rajonghatunk a szűkebb nemzeti és a még
szűkebb individualis eszme után.

Ezek iránt közönyösek vagyunk, sőt megvetéssel viseltetünk.
Persze a szélső idealismus hamar lejárta magát. 1825-ben Vörösmarty
már ostrozza a gyáva kort, melyben álom öldösi a magyar ember
szivét.

A szélső egyetemes iránti rajongás kora nagyon rövid szokott
lenni, de elég arra, hogy az emberiség megtisztúljon a realis idők
erkölcsi szennyétől, a népben uralomra jusson a vallási és erkölcsi
tekintély tisztelete, a családban elfoglalja szerepét az atya és
férj, az irodalomból és művészetből eltünjék az érzéki, az állati
kéj, különösen háttérbe szorúljon a meztelen nő, kit annyi
változatban másol a realis idők művésze és fényképésze.







XXXIII.

AZ ISTEN.

Az idealismus kitörésekor az emberiség nagyon eped az Isten
után. 1815 körűl az Isten eszméje hatja át az egész társadalmat.
Ezt mutatja a politika épen úgy, mint az irodalom. Az egyetemes
elvekről, az örök és szükségképi principiumokról szólanak a
bölcsészek, szivesen foglalkoznak a metaphysica és erkölcstan
fontos kérdéseivel, még a természettudományba is belé viszik a
philosophiát. Az állam- és jogtudomány egy Haller, Bonald, de
Maistre és mások kezében theocraticus színt ölt magára; az ember
lelki világának, a három eszmének, a szép, jó és igaz eszméjének
egységéből indulnak ki s a szerint a politika, a moral, a vallás
stb. mind egységbe olvadnak össze, úgy, hogy az ember nem látja az
alkotó részeket, legalább nem tulajdonít nekik nagyobb
jelentőséget, mindent az egész szempontjából ítél meg.

De már a század harmadik és negyedik tizedében lazul a három
eszme egysége s azért észre kezdjük venni az egésznek alkotó
részeit; a tekintély uralma bomladozik, mind hatalmasabbá lesz a
scepticismus és a rationalismus, velök jelentkezik az egyházi
zsarnokság elleni zúgolódás és a lelkiismeret-, a vallás-, a
sajtó-, a polgári szabadságért való rajongás; kevés embert
vigasztal a tekintélyi vallás és idealis moral. A katholikus
egyházzal szemben magasztalják a protestans vallást, a vizsgáló
hitet és mindenfelé ostorozzák a vakhitet.

Az ötvenes években a nemzeti egység, az állami 
központosítás eszméjével együtt megjelenik az egyházi
centralisatio, az orthodoxia is. Ez azonban már nem a szélső
idealismus magasztos rajongása az isteniért, az egyetemesért s
benne a tekintélyi vallásért; hanem politikai tendentia, mely
szintén üldözi a szabadságot, ha útjába áll.

Csakhogy az egyházi központosítás sem tudja megakadályozni a
három főeszme fokozatos szétválását, a realismus gyarapodását. Az
ember folyton rationalisabb, észszerűbb lesz. Minden erőnkkel az
észszerűség felé törekszünk. Észszerű vagyis lélektani alapon áll a
szépirodalmi, művészeti kritika. Észszerűség szempontjából bíráljuk
a politikai, jogi, társadalmi, nevelési stb. intézményeket.

A tiszta ész lesz nemcsak a realis tudományoknak, hanem az ember
testi-lelki életének is egyedül jogos bírája. Nagyon természetes,
hogy e bíró előtt nem állhat meg a tekintélyi vallás, sőt akárhány
ember szemében semmiféle vallás sem. A hetvenes-nyolczvanas években
nagyon elterjedt a nyilt atheismus, az ember közönyös lett minden
isteni iránt. Az iskolákban is elhanyagolták a vallás tanítását, a
család nem törődék az ifjúság vallásos nevelésével. Az egyház
papjait gúny tárgyává tette a szépirodalom, különösen a színpad.
Legfölebb a katholikus egyház gyönyörű érzéki szertartásai
tetszettek, úgy hogy egyiket-másikat meghonosította a
protestantismus is.

Az Istennel ilyenkor csak a mysticusok törődnek, a kik nagyon
elszaporodnak, mert a realis ember szétválasztó, aprózó,
megkülömböztető elemzése a dolgok mélyében sejti az istenit, a
mysticus valamit.

A realismus gyarapodásával tehát hódít a mysticus vallásos
érzés. Igy látni ezt kivált a II. és a XV. században, továbbá a
XVII. század második felében, azután 1800 körűl. Theologusok és
philosophusok szívesen foglalkoznak  az édes, lágy, vallásos
mysticus érzéssel, melynek Kempis Tamás, Schleiermacher, újabban
Renan és mások voltak tehetséges képviselői. A katholikus egyháznak
különösen a XIV. és XV. században sok jeles mysticus írója
volt.

De mihelyt a netovábbig jutott a három főeszme elválása és az
egész ellenében mindenfelé uralomra tettek szert az alkotó részek;
az egyetemes képviselőit pedig sárba rántotta az individuum: kitör
az idealismus s újra az egyetemes, az egész, az isteni felé fordúl
az emberiség.

Azonban meddig terjed a realismus e netovábbja, még nem
tudom megmondani. Az alkotó részek uralomra jutásának határait
nehéz pontosan megjelölni. Annyit látok, hogy a családban a nő,
tehát a legfontosabb alkotó rész, befolyása haladást mutat három
ezer év óta. A görögöknél még el volt tiltva a nyilvános élettől a
feleség, már szabadabb volt a rómaiaknál, a keresztyénség ismét
függetlenebbé, önállóbbá tette, napjainkban pedig sokfelé majdnem
egyenlő jogokat élvez a férfival. A családban tehát halaványan ki
lehetne mutatni a fokozatos fejlődést, vagyis a részek érvényre
jutását. De nehezebb a politikai életben. Noha itt is jóval
fejlődöttebb a mai közélet mint a középkorban, sőt talán a
görög-római világban volt.

Talán úgy lehetne megtalálni e netovábbat vagyis az
idealismus jelentkezését, ha az individualismus azon állapotját
veszszük föl, melyben féktelen és zsarnok kezd lenni. De ez sem
deríti föl, világítja meg a kérdést. Legalább én nem tudom
földeríteni.

A mi napjainkat illeti, már több év óta számos jelenségével
találkozunk a kitörő idealismusnak. Legkitünőbb jele a vallásos
irodalom roppant elterjedése. Valamire való egyházi mű sok ezer
példányban jelenik meg, holott gombamódra szaporodik a számuk. A
lapok, a folyóiratok telvék moralizáló czikkekkel, vallási kérdések
fejtegetéseivel. A magyar, noha fajánál fogva nem igen rohan a
 szélső idealismusba, szintén elég
örömest olvassa most a vallás-erkölcsi tünemények
magyarázatait.

E lelki szükség egyik jelenségének tartom én dr. Wekerle László
Isten czímű bölcsészeti munkáját, mely buzgó hirdetője a
valásosságnak, kárhoztatója a hitetlenségnek. Wekerle bölcsészetét
a necessismus metaphysikájának nevezi s czélja
bebizonyítani, hogy az ember szükségképen rájön az Isten
ismeretére. Általános, feltétlen fogalomnak és nem egyéninek tartja
az istent; nem concessio ez, melyet az ész a szívnek tesz, hanem
absolut valóság. A szerző vallja, hogy isten létét idáig tudományos
alapon még nem tudták bebizonyítani, milyenségét felfogni. Tehát e
nagy feladatra vállalkozik. Neki nem elég az Istent, e szabad
értelmes, végtelen tökéletességű, személyes nagy szellemet hinni,
hanem tudományosan is meg kell ismerni.

Wekerle bölcsészete tulajdonkép természetphilosophia, mely
szívesen alkalmazza a tudomány mai eredményeit, ügyesen
felhasználja mindazt, a mivel nehéz tételét bizonyíthatja.
Természetes, hogy érvei, noha itt-ott elég mysticusok, összefoglaló
gondoskodásának szüleményei. És mikor az Isten szükségképiségét
bizonyítja, csak azt látjuk irataiból, hogy igazán szüksége van az
Istenre. Ma már sokan érezik e szükséget, s majd a régi érvekkel,
majd ezek modernizálásával, különféle átirásukkal hirdetik, hogy
van Isten, van élő hit, van igaz vallás, van magasztosabb, nemesebb
erkölcs, van isteni erény. A szerző sokszor költői lelkesedéssel
hirdeti a nézeteket.

Erkölcstanának czélja az erkölcsi és szellemi tökély,
világosabban mondva: az istenes élet. Csakhogy ez is homályos,
melyet nem világosít fel az a szabály, hogy a nemes egoismus mindíg
túlsúlyban legyen az altruismus felett, a jellemerély pedig a
szívjóság mellett soha ne hiányozzék. 

Mindezek annyira határozatlanok, hogy senki sem tájékozhatná
magát belőlük. A moral története világosan mutatja, hogy az idealis
napokban az egyetemesért kell rajonganunk, lelkesednünk; az isteni,
az erkölcsi ragad meg bennünket. Ilyenkor csak az oly irodalmi
művek tetszenek, melyekben az egyetemes tiszteletével, az isteninek
imádásával találkozunk, a színpadon is meg kell becsültetniök a
tekintély képviselőinek, nevetnünk csak az egyén kudarczán szabad.
Némi undorral fordulunk el az érzékiség szemléltetésétől, sokan
követelik, hogy fügefalevelekkel takarjuk be a meztelen szobrokat
vagy egyszerűen távolítsuk el.

De fokonkint annyira átváltozik érzésünk, gondolkodásunk, hogy a
realismus alkonyán szemünk elől elveszítjük az egyetemest. Lágy
jóság, léha gyöngédség, altruisticus szánalom, válogatás nélküli
irgalom tölti el bensőnket. Létünk legelső gyönyöreit ilyenkor az
érzékiség szolgáltatja. Örökös szórakozásra, folytonos élvezetre és
tartós munkára van szükségünk, hogy ne érezzük vagy legalább
enyhítsük a realismus nyomását, még úgy is sok ember öngyilkos
lesz, mások megőrülnek vagy idegesekké válnak. Annyira, hogy ha
képesek volnának még tetemesen beljebb hatni a realismusba, az
egész emberiséget borzasztó életúntság sújtaná és tömeges lenne az
öngyilkosság.

Valóban ez a haladás egy-egy hullámának erkölcstana, melyet
azonban Wekerle nem ismer. Vajjon összefoglaló gondolkodásának
növekedésével be fogja-e látni, oly kérdés, melyre nem tudok
válaszolni.







XXXIV.

A KÉTFÉLE OK BÖLCSÉSZETE.

Ezer meg ezer tünemény mutatta az embernek, hogy a dolgoknak
fensőbb okaik is vannak. Az idealisabb időkben igazán átérezték az
isteni gondviselés fogalmát, belőle magyarázták az erkölcsi és
legtöbbször a természeti élet tüneményeit. A realisabb napokban
jobbadán bizonyos determinista és fatalista világnézet vett erőt az
embereken. Még azok is, a kik az isteni gondviselést emlegették,
bizonyos fatalis, végzetes jelentést tulajdonítottak neki. Az
isteni gondviselés édes és vigasztaló gondolat volt, mely
megnyugtatta a jámbor hivőt; a realisabb idők végzete, determinista
felfogása azonban nem tudta fölemelni az ember nyomott lelki
hangulatát. A féktelen individualismus zabolátlankodott mindenfelé,
még a X. században is úgy, mint a XV-ikben.

Néhány század óta leginkább a korszellemet és a divatot
emlegetik az erkölcsi tünemények magyarázatánál. Csakhogy a kor
szellemének és az uralkodó divatnak emlegetése minden magyarázat
nélkül odavetve csak egy-egy zajos frázis. Pedig nehezen
használtunk valamely hézagpótló varázsigét annyiszor, mint épen
ezeket.

A kor szelleme valami fensőbb volt. A komolyabb jelenségeket
szoktuk vele indokolni; a divattal pedig az alsóbbrendűeket. Ez
utóbbit szeszélyes valaminek tartottuk. Pedig mind a korszellem,
mind a divat, ugyanazon magasabb eszmei oknak természetes
okozata.

Az erkölcsi világ törvényének ismeretével mindjárt  tudjuk,
hogy az erkölcsi tüneményeknek kétféle okuk van, egy közvetett
vagyis eszmei, egy közvetlen és alkalmi.

Az első a tulajdonképeni, az igazi ok. Az uralkodó eszme
folytonos változása, ritmusos módosulása hat az emberre, a ki e
hatás szerint tartozik átalakulni, érezni, gondolkodni és
cselekedni. Ez ok hatása alatt van nekünk az idealis napokban
széles látásunk, e nyomás alatt rajongunk az egyetemesért vagyis az
isten, a vallás, az erkölcs, a tekintély győzelméért. A szép, jó és
igaz egységének lazulásával tiltakozunk a tekintély, a vakhit, a
papi zsarnokság uralma ellen, hirdetjük az egyéni szabadság jogát,
követeljük a vallás, a lelkiismeret, a sajtó, a bölcselkedés, a
gondolkodás és a politikai élet szabadságát.

A haladás hullámának közepén látkörünk szűkűlésével rajongunk a
nemzeti egység és nagyság után, melylyel az idealisabb idők
szabadságapostolai sokszor ellentétbe jutnak és összetiportatnak.
De a mint meghaladtuk az idealrealis gondolkodást, mindjobban győz
az individualismus, az egyéni szabadság eszméje; a politika, a jog,
a társadalmi élet elfordul a vallástól, az erkölcstől, ezek alapja,
forrása többé nem az isteni tekintély, nem az egyetemes, hanem az
egyén. E szerint módosítjuk törvényeinket, e szerint módosúl a bíró
és a társadalom itélete. Mindenfelé uralomra jut az érzékiség,
sokan beléhelyezik boldogságukat, az emberiség a léhaság, az
anyagiság, az elvtelenség prédája lesz, mert nincs a mi egyediségét
meg tudná fékezni. Mindenütt az alkotó részek uralkodnak, a
családban, a községben, az országban és magában az egyházban is;
így semmivé lesz az egésznek, a tekintélynek hatalma.

A haladás egy hullámának elejétől végeig ezeket az érzelmeket és
gondolatokat találjuk, melyek az eszme ránk való hatásának
következményei. Természetes, hogy a nemzetek műveltségi szinvonala
szerint ez érzelmek és gondolatok  más-más alakban, kisebb
vagy nagyobb zajjal jelennek meg. Például 1830 körül
Francziaországban, Belgiumban, az angol földön győzött a
liberalismus, úton-útfélen dicsőitették a szabadságot, míg a
kevésbé művelt népeknél nem találkozunk e tüneményekkel; de azért e
műveletlen nemzeteknél is fogy a tekintély, az egyetemes, az
erkölcsi és az isteni iránti lelkesedés, ők szintén hangoztatják az
individuum jogát s a gyakorlatban keresztül visznek, egyet-mást;
műveltségök azonban annyira alantas, hogy külső törvényekkel még
nem képesek megbuktatni a theocraticus jogrendet. Az idealrealismus
idején ők is lelkesednek a nemzeti egység és nagyság iránt, a
realismus alatt pedig léhák, érzékiek, az anyagiságra vetik
magukat, noha sokkal korlátoltabb viszonyok között tehetik, mint a
művelt nemzetek.

Az egyénnek az a rendeltetése, hogy símuljon az erkölcsi világ
törvényéhez. A ki nem tud símulni, az boldogtalan, szerencsétlen
lesz; míg a ki símul, szerencsés elégedett, vidám, tisztelt és
egészséges.

Millió példával bizonyíthatjuk ezt az állítást, mert csak elő
kell vennünk bármely ismert gondolkodó, politikus, költő, művész,
tudós, ügyvéd, orvos stb. életrajzát, mindjárt látjuk az eszme
befolyását.

Mutassunk be egy-két példát; a többit az olvasó maga is
megtalálhatja.

Például álljon itt a nagy szónok, Demosthenes. Ő a 425–150-ig
tartó hullám első felében élt. 380-ban született. Görögország akkor
apró államokra oszlott. Demosthenes Athenben szerepelt és lánglelkű
hirdetője volt a szabadságnak. De szemben állott vele az
idealrealismus nemzeti egysége és nagysága. Az idealisták
autonomicus szabadság utáni rajongása már nem igen kellett,
helyette a nemzeti egység utáni vágy folyton növekedett. Pedig
Demosthenesnek az előbbi volt az eszménye, melyet nem tudott
cserben  hagyni. Csodálatos erélylyel és szónoki
tehetsége bámulatos varázsával védte a szabadságot Macedoni Fülöp,
az egység képviselője ellen. Mikor ezt meggyilkolták, Nagy Sándor
ellen is folytatta a harczot, míg végre 322-ben megmérgezte magát.
Hiába való volt égő szabadságszeretete, hiába minden fáradozása,
elkeserednie, buknia kelle, mert az uralkodó eszmével állott
szemben.

XIV. Lajos franczia király 1638-ban született és 1643-ban már
trónra lépett. 1661-ben kezdett önállóan uralkodni. Ez időszak már
erősen realis volt és Lajos kitünően érezte magát benne. Minden
sikerült neki. Kül- és belpolitikája ritka szerencsével járt. Mint
jó realista élte világát, páratlanúl tudott símulni az idők
árjához. Udvara a fény és pompa, az ünnepélyek és mulatságok
központja, a jutalmak és ajándékok kiapadhatlan forrása volt, úgy,
hogy nagynak nevezték el franczia magasztalói. Körülbelül 1690-ig
tartott e dicsőség. 1690 körül már jelentkeztek az idealismus
előfutárai. Beállott a pénzzavar, az ország elszegényedett; éhség,
nyomor tizedelte meg a népet. A király elvette egyik kedvesét és
ezzel együtt az áhitatnak kezdett élni. Szomorú lőn az udvar képe.
Hozzájárult még, hogy az egyik csapás a másik után érte a
fejedelmet, 1710 után elvesztette fiát, a dauphint, több unokáját.
E veszteségek csupán alkalmi és közvetlen okai valának a nagy
király szomorú életének, azzá tette a fölébredő idealismus, mely a
vallást, az erényt, a becsületet, a tisztességet stb. hirdette és
tartotta egyedül jónak.

Wordsworth Vilmos angol költő 1770-ben született nagyon realis
időkben, a kilenczvenes években elragadtatással tekint a franczia
forradalomra, a féktelen szabadság kitörésére, 1800 körül kezd
átváltozni, a vallás és erkölcs tisztelete jut uralomra lelkében.
Igazi teremtő kora a tizes évekre, a szélső idealismus uralkodására
esik, ekkor készül: The excursion, melyet sokan magasztalnak
és legjobb  művének tartják. The white doe of
Rylstone (1815), Peter Bell (1819), The Waggoner
(1820) és más jeles alkotásai többnyire ez időtájt
készülnek.

Main de Biran, a francziák jeles metaphysicusa 1766-ban
született. Mivel szerette a bölcsészetet, már a kilenczvenes
években foglalkozott vele realis irányban. 1810 körül szembetünőbb
változáson ment át, úgy, hogy Royer-Collard mindnyájok mesterének
nevezte, aki újra megszerezte Francziaországnak a spiritualismust.
Lelke azonban az idealismus erősbödésével nem tudott pihenni,
mindjobban epedett az Isten után. Mélyen meghatók naplójának, a
Journal intime-nek sorai. Ő, a ki a sensualismussal
kezdette, Cabanis és Condillac tanaiból indúlt ki, 1817-ben érzi,
hogy biztos alapra van szüksége. «Én szenvedek! Támaszt keresek és
mindjobban érzem, hogy azt nem találhatom magamban!» (1819)
Ugyanakkor irja: «Mint minden lélek, én is érzem, hogy valami
feltétlenbe, változhatlanba kell fogódznom.» És így tovább.

Tehát minden tüneménynek kétféle oka van, az egyik, a fő, az
eszmei ok, melynek hatása alatt módosúl érzésünk, gondolkodásunk;
másik az alkalmi ok, melynek egyéni szervezetünk és környezetünk a
forrása.

Például egy öngyilkosságról van szó. Mi az oka? kérdezik. Az
alkalmi okok között szerepel az adósság, sikkasztás, családi
viszály, mellőztetés, gyógyíthatlan betegség, igazságtalan
bánásmód, félelem, szégyen stb.

Ezek azonban csupán alkalmi okok. Legfőbb az eszmei ok, az
öngyilkos ugyanis nem tudott símulni az uralkodó eszméhez, azért az
egyik nyomott szenvedő lelki állapotjában könnyelmű pazarló, henye
életet folytatott, adósságot csinált, sikkasztott, a másik ideges,
rossz kedvű otthon családjában, künn a társadalmi élet terén vagy
hivatalában kiállhatatlan vagy pedig zárkozott, elégedetlen,
meghasonlott lélek volt. Az efféle okoknak ezer meg ezer változata
van. Ki tudná mind elszámlálni? 

A történetirás rendesen a közvetlen, az alkalmi, a közelfekvő
okokat nyomozza a realismus idején, nincs érzékünk a fensőbb eszmei
kapcsolatokhoz. De az erkölcsi világ törvényének ismeretével
nemcsak az idealis időkben fogják kutatni az eszmei okokat, hanem a
realismus alatt is. Csupán azon különbség lesz a régi és az új
realista előadás között, hogy röviden megemlítvén az eszmei okot,
bővebben tárgyalják, szellemesen részletezik az események és
intézmények alkalmi, közvetlen okait.







XXXV.

A HÁZASSÁG.

– Bácsi, kérem, ne haragudjék, de jó kedvemben szeretném egy
kissé megboszantani. Maga oly pedans és unalmas, ha mindig békén
hagyják.

– Mivel akarsz boszantani?

– A házassággal. Maga, a ki öreg napjaira agglegény maradt, most
barátja és apostola a házasságnak.

– Úgy van, kicsikém.

– Talán meg is akarna házasodni, mint az agg Dumas tette?

– Azt már nem.

– Bácsi igazán rosszul járt. Mikor fiatal ember volt, a
művésznők és más szép asszonyok társaságában elmulasztotta a
házasságot, pedig akkor még sürgette az erkölcsi világ a
tisztességes házas életet; most azonban, mikor kitűnő gondolkodók,
előkelő poéták és regényírók küzdenek a házasság ellen, bácsi
elszegődik lelkes védőjének, buzgó apostolának. Úgy látszik, bácsi
mindig mást tesz, mint a mit az emberek tesznek.

– Nem jól mondod, édesem. Ez csak látszik. Szervezetem könnyen
tud simulni az idők árjához. A gyarapodó realismus nyomása alatt a
hatvanas és hetvenes években gondtalanul éltem világomat s a te
regényíróid nézeteit úton-útfélen hirdettem; de most hajnalodik,
mutatkozik az idealismus ragyogó sugara s engem mindjárt
megvilágosít, noha melegítő erejét csak öt-tíz év mulva érzi meg az
egész társadalom. Most még kevesen rajongunk érette. Sokszor hallod
a társaságban, hogy ez vagy  az mindig máskép
cselekszik, érez és gondolkodik, mint a hogy a józan eszű emberek
szoktak; jegyezd meg, hogy az ilyenek finom szervezetöknél fogva
könnyen simulnak az idők árjához, vagy pedig kemény, hajlíthatlan
egyéniségek, a kik alig tudnak az eszme változásával haladni s
azért bomlott emberek. Mindkét állapot veszélyes, az első épen úgy,
mint a második. Comte Ágost az őrültek házába kerűl, mert
positivismusa jóval megelőzte korát; a magyar Semmelweisz szintén
ott végzi be napjait, mert gyermekágyi lázának elméletét
nevetségesnek találják orvostársai. Arra a finom elemzésre még
ritka ember volt képes.

– De bácsi nem sokat törődött a világ ítéletével, mikor a szép
asszonyok szerelme boldogította.

– Nem mondhatnám. Kivált a hatvanas években még sokszor
resteltem azt a kivételes helyzetet, melybe az ily viszonyok
juttattak. Néha igazán bántott a világ ítélete.

– És még sem tudott megházasodni, pedig nem volt pessimista.

– Édes fiam, a ki megelőzi korát, sohasem lesz pessimista, mert
még ha őrűltségig izgatottá válik is, nem jut abba a sötét
világnézetbe, melyet pessimismusnak neveznek. Azok esnek e bajba, a
kik elmaradnak koruktól, a kikben több az összefoglaló, az idealis
gondolkodás, mint a mennyit az idők árja megenged. Én mindig
optimista voltam, most is az vagyok, mert hiszem, hogy nem sokára
megnemesedik az emberiség. A realismus örökös mulatsága mellett az
összefoglaló gondolkodású ember látja az emberi nyomort, az
egyetemes léhaságot, a nemzeti szellem sikerein való határtalan
örömet, de egyúttal a féktelen érzékiséget, kapzsiságot,
jellemtelenséget és hasonlókat. Ezen azután töpreng és háborog,
elkeseredik és kifakad. Nekem nem volt ennyire összefoglaló
tehetségem, én sohasem láttam oly sötétnek a világot, mint egy
Schopenhauer.

– De hát mit mond ahhoz, hogy már oly jeles 
regényíró is, mint az angol Thomas Hardy, nem igen rajong a
házasságért.

– Fiam, ez régi dolog. A realismus az alkotórészek uralma lévén,
alatta szétmállik minden intézmény. A politikai életben győz a
decentralisatio; a gyarmatok, a tartományok, a nemzetiségek, a hol
könnyen tehetik, a hol nem fűzik erős kapcsok az egészhez,
érvényesülnek, nagyobb jogokat követelnek és kapnak; a nagy
testületetek, mint nálunk a királyi tábla, az államvasút stb.
decentralizálódik. Ez a család sorsa is. Annyira követelő a
feleség, követelők a gyermekek, hogy aggadalommal tekint a
házasságra minden komolyabb, önállóbb férfi. Így volt ez a II.,
VI., X. és XV. században, a XVII.-nek második felében és 1800
körül, mikor a két Schlegel, Schelling és mások kárhoztatták a
házasságot. Napjainkban pedig számos realista gondolkodó, különösen
a socialista hajlamúak megvetéssel szólanak a törvényes
házasságról. Bebel vaskos munkája: Die Frau und der
Socialismus 1883-ban jelent meg s csak oly szabadnak,
függetlennek tekinti a nőt, mint a férfit. Ez a függetlenség
azonban nem fér meg a törvényes házasság fogalmával. Különben a
szélső idealismus lohadásával, a tekintély uralmának hanyatlásával
mindjárt megkezdődik a szenvedély jogosultságának hangoztatása.
Sand George már a harminczas években rendkivüli hévvel,
lelkesedéssel hirdeti e tant. Igaz, hogy még nemesebb gondolkodás
mutatkozik irataiban, még sokszor elismeri a tekintély némi
jogosultságát, de a későbbi, kivált az alsóbb rendű elbeszélők
rémes historiákkal bizonyítgatják a tisztes házasság hibáit, bajait
s benne a nő szenvedéseit. A kitűnő regényírók csak újabban kezdik
hangoztatni a nő szabadságát, függetlenségét.

– Hát nem ez a szép, az egyedül boldogító a házasságban? A
független asszony édes szerelemmel csügg szerető férjén! Mily szép,
mily magasztos gondolat! És  ha később elhűlnek egymás
iránt, ha a férfi szíve más nőhöz, a nőé más férfihoz vonzódik,
miért maradjanak egymáshoz bilincselve egy hosszú életen keresztül?
Lássa, mily boldog most Aranka és volt férje, mindegyik megtalálta
a magáét! Nem igen törődnek a mi czopfos világunk balítéletével,
sőt bátran szembe szállottak vele, mikor szépen fogatukba űlve
párosan jelentették be barátjaiknak, jó ismerőseiknek, hogy nem
sokára elválnak egymástól. Bácsi bizonyosan emlékszik Kovács
Bélánéra, a ki most egy új férj ölében boldogan éli világát; de
azért gyöngéd leveleivel sokszor fölkeresi az ő régi gyámoltalan
Béláját, tavalyi nagy betegségében gondoskodott ápolásáról, néha
maga is órákat töltött beteg ágyánál. Lássa, ez a szép, ez a nemes,
ez az idealis gondolkodás!

– Fiam, ebben szikrája sincs az idealis gondolkodásoknak. Ez a
realismus gyöngédsége, irgalma, nyájassága, határtalan jósága, mely
nem ismer ellenséget. A realismus alatt mindnyájan jólelkű
szamaritánusok vagyunk, szeretünk minden hozzánk hasonlót, csak ne
állja el utunkat. Kovács Béláné nem tudja volt férjét gyűlölni,
szivesen gondol első szerelmök boldog óráira, csak ne zavarja új
szerelmének bűbájos napjait. Béla nem is zavarja. Mint kedves
realista annak is örül, ha volt felesége vidáman éli világát.

– Hát ez nem idealis gondolkodás, nemes önzetlenség, igazán
magasztos önfeláldozás? Ha ez nem idealismus, mi lesz akkor az
eszményiség?

– Biz ebben nyoma sincs az idealismusnak, mely nem egyéb, mint
az egyetemesből, az egészből, a központból való kiindulás. Az
egyetemes, az egész, az isteni, az erkölcsi lesz tetteinknek
rugója, indító oka. A mit teszünk, az egyetemes szempontjából
teszszük. Béláné minden cselekedete az alkotó részből, az
individuumból indúl ki. Mivel megszerette új férjét, senkivel és
semmivel sem törődve  elhagyta az urát és gyönyörű kis
fiacskáját. Igaz, hogy sokszor megemlékezett róluk, tömérdek
virágot, finom süteményeket, szép ruhákat küldözget elhagyott
gyermekének, egygyel-mással kedveskedik volt férjének: ez azonban
nem egyéb a realismus irgalmánál, gyöngédségénél, léha jóságánál.
Ebben nincs igazi moral, mely csak az egyetemes szempontjából
lehetséges. A törvényes házasság egyedül biztos alapja az idealis
családéletnek, mely minden tettében az egyetemest tartja szeme
előtt. Az egyénnek föl kell magát áldoznia az egyetemesért, az
egészért. A férjnek és atyának kell uralkodnia az idealismus alatt
s az erényt követve kell boldogítania nejét és gyermekeit. Ez az
idealis korszak házassága, igazán boldog családi élete. A nő és a
gyermekek megtanulnak engedelmeskedni, meghajolnak a férj és atya
tekintélye előtt s akkor érzik jól magukat, akkor igazán boldogok,
ha tisztelettel és hű ragaszkodással hajolnak meg az isteni és
erkölcsi világrend e képviselője előtt.

– Bácsi mindig realistának csúfol engemet; de talán még sem
vagyok az, mert szavaival egészen magával ragadott. Szentűl fogadom
magának, hogy ellenünk sohasem lesz kifogása Pistának!







XXXVI.

A HITVES HŰSÉGE.

– Ugyan bácsi, ki mondta, hogy az a legjobb asszony, a kiről se
jót, se rosszat nem hallani?

– Lehet, hogy ősrégi mondás, de mi Thukydides görög
történetíróról olvastuk, a ki az idealismus hajnalán írta
munkáját.

– A görög asszonyról könnyű volt se jót, se rosszat nem
beszélni, mert mindig elvonulva élt családja körében; a modern nő
azonban más szabály alá esik. A görög asszony igazi anya volt, én
ha akarnám, se tehetném. Még e héten két választmányi ülésen,
azután egy küldöttségben, holnap az ős-budavári ünnepélyen,
szombaton a margitszigeti mulatságon kell részt vennem. Lehetek-e
én jó anya?

– Hát ne menj kicsikém.

– De kell, Pista is akarja. Azután ott lesznek barátaink, ott
lesz a mi társaságunk. Pistának érdekében áll, hogy találkozzunk a
miniszterrel és különösen én hassak reá.

– A realismus alatt mindig előkelő szerepet játszott az asszony.
A görögöknél otthon maradt a feleség, a külső szerepet a hetära, a
szerető vitte. Perikles Aspasiája történelmi alak lőn. A rómaiaknál
kijárhatott a nő, azért maga vitte a realisabb időkben a politikai
és társadalmi szerepet. Számos adatunk van a római nő szabadabb
életéről, nyilvános szerepléséről a III. században Kr. e. és a II.
század első feléről, továbbá a Kr. u. I. és II. századból.
 Plutarch, a ki 120 körül halt meg,
számos görög és római jeles embernek írta meg az életrajzát,
melyekben erősen hangoztatja a nő szabadságát, önállóságát,
követeli az asszony kiműveltetését.

– Hát a kitörő idealismus a rómaiaknál is megnemesítette az
erkölcsöket?

– Meg bizony. Eszményibb napokban róhatták meg azt a senatort, a
ki leányai jelenlétében csókolta meg feleségét; róhatták meg az
anyát, a ki nem maga szoptatta gyermekét; kárhoztatták az elvált
asszonyt és a másodszor nősülő férfit. Nagy tiszteletben tartották
a matronát, a hitvest s nagyra becsülték a női erényt. De mihelyt
realisabb lőn az érzés, gondolkodás, önállóbb, függetlenebb lett az
asszony s annyira tetszett a nőtlen élet, hogy Augusztus
törvényeket hozott ellene, melyek keveset használtak. Ez időtájban
mondhatta Numidius Metellus a tanácsban: Rómaiak! Ha feleség nélkül
élhetnénk, mindnyájan elhárítanók ezt a bajt; de mivel így rendelte
a természet, hogy se velök elég nyugalmasan, se nélkülök valami
módon nem élhetünk, azért inkább tartsuk szemünk előtt örök
üdvünket mint rövid gyönyörünket. Azonban a senator lelkesítő
szavai szintén elhangzottak. Az eredmény kevés vagy semmi sem volt.
S némi joggal mondhatta a görög költő, hogy csak két boldog nap van
a házasságban; az első, mikor először szorítja szívéhez nejét a
férfi, a második, mikor sírjába teszi, a mit a római így fejezett
ki: In thalamo vel in tumulo, a nászágyban vagy a sírban.

– Bácsi olyan sötét képet rajzol a házas életről, a minő egy-egy
satyricus fejéből kerülhet ki; pedig a női hűség, gyöngédség,
hitvesi szerelem a realis időkben is virágzik.

– Igen fiam. A lágy, kedves, gyöngéd, síma nő, a kinek hasonló
realis természetű férje van, szóval mindketten 
harmoniában vannak az idők árjával, ezek aránylag boldogan élhetik
világukat, nevelhetik gyermekeiket, részt vehetnek a különféle
szórakozásokban. Nincs ugyan erkölcsi érzésök, de barátságosak,
kedvesek, irgalmasok, jótékonyak: ők a realismus szép jellemei.
Szerencsére nem ritkák; elég sokan vannak. De sokkal többre rúg a
féktelenek száma. Az erős individualismus erkölcsi korlát nélkül
féktelenül csapong ide-oda. A realis élet millió alkalma, tömérdek
szórakozása, érzéki társalgása, művészete és irodalma folyton
izgatja a hitvest s egy-egy ballépésre vagy tartós viszonyra
csábítja. Szerencsére a realista könnyen elnézi az efféle kihágást,
nem üldözi oly kegyetlenül mint az idealisabb napokban teszik.
Nemcsak a realismus vígjátékai mutatják ezt a könnyű megbocsátást,
hanem a komolyabb drámai és elbeszélő munkák is. A ki közelebbről
ismeri a társadalmat, az tudja, hogy számtalan Marcus Aurelius van
a realismus idején.

– Mit csinált Marcus Aurelius?

– E római császár a II. században a realismus alkonyán élt,
mikor vadul tombolt a realis világ, féktelen orgiát űlt a római
társadalom; a jó császár kicsapongó nejének, a bájos Faustinának,
kegyenczeit magas hivatalokra emelte és mikor meghalt, oltárt
állított neki, melyen az ifjú házasoknak kelle áldozniok. A
realista szemében csak kis hiba vagy épen előny a szerelem
ballépése, sokan nem törődnek hitvesök múltjával, sőt jelenök sem
nagyon aggasztja őket, mintha maguk jeleznék, hogy „Csalj meg
édes!“ A jó realista szemében szent a nő becsülete, a mi annyit
jelent, hogy a hallgatás leplével takarjuk be a nő életmódját. Az
idealisabb időkben egész magunktartása elárulja, hogy megvetjük
vagy kárhoztatjuk a hibás asszonyt; a realismus napjaiban szívesen
mulatunk vele, magunk is kegyeibe akarunk férkőzni, bájaiban
részesülni. 

– Újra csak azt mondom, hogy bácsi sötét szinben látja a
világot.

– Igazad van, mint idealista, a kinek összefoglaló gondolkodása
van, nem is láthatom máskép. Bezzeg nem így láttam 10–15 év előtt.
Mint jó realista könnyedén éltem világomat, nem nyugtalanított az
erkölcsi érzés hiánya. Szívesen forgolódtam a szép asszonyok körül
és nem panaszkodhatom rájok.

– De hisz a realismus idején is vannak szigorú törvények, melyek
sújtják az asszonyt.

– Édes fiam, hiába vannak a törvények, ha máskép ítél a
társadalom. Még a bíró is az idők árja szerint magyarázza a törvény
betüit. Mikor Rómában a realis élet biztosította a nő öröklési
jogát s jogtanácsosa, jószágigazgatója, kedvencz alakja lőn a
vígjátékíróknak, törvényt hoztak az öröklés korlátozására (Lex
Voconia), de csakhamar kijátszotta azt a jogtudósok genialitása. A
realismus különben át szokta alakítani, megváltoztatni a régi
szigorú törvényeket, melyek a férjnek és atyának kedveznek. A
realis idők törvényei az alkotó részeknek vagyis a családban a
nőnek és gyermekeknek jogait biztosítják, a férj és atya hatalmát
pedig megszorítják. Semmi sem mutatja ezt jobban, mint ha az
elválás törvényének változását tekintjük. Háromezer év történetéből
látni, hogy a civilisatio mindig szabadabbá tette a nőt; a kikitörő
idealismus egy kevéssé visszaszorította, korlátozta e szabadságot,
hogy a jövő realismus még szabadabbá tegye. Így látni ezt a
görög-római civilisatio történetében, hasonlót látni másfélezer év
óta a keresztyén társadalomban.

– Ha így megy, végre megszűnik a hitvesi kapocs és hűség s
uralomra jut a folytatólagos polygamia, mikor oly könnyen elválnak
egymástól a házasok mint Rómában, hol bácsi szavai szerint egy
nőnek huszonharmadik férje volt és ő ugyanennek huszonnegyedik
felesége. Vagy pedig  létrejön a korlátlan szabad szerelem,
melyről némely socialisták ábrándoznak s teljesen elenyészik a
hitvesi hüség.

– Az ily bomlásból, még ha bekövetkeznék is, tartós állapot nem
lehet, mert semmiféle társadalom sem állhat fen, melyben az alkotó
részek, milyen a nő, a feleség, az anya egyenlőkké válnak a
tekintély képviselőjével, a férjjel és az atyával. Az ily bomlás
mindig a társadalom pusztulása volt.







XXXVII.

CIVILISATIÓNK VESZEDELME.

A civilisatió haladása nem egyéb, mint az idealismusból a
realismusba, az összefoglaló gondolkodásból a megkülönböztetőbe, a
tulnyomóan erkölcsi felfogásból az anyagiba, a majdnem kizárólag
eszmeiből a formaiba, a szép, jó és igaz egységéből teljes
elválásukba, az egésznek, a központnak uralmából az alkotó
részekébe, a tekintély hatalmából a realis ész hatalmába, az
egyetemesből az individualisba, a patriotismusból a nemzeti
szellembe, az asceticus világnézetből a mysticusba, a szellemiből
az érzékibe stb. való fokozatos és lassú leszállás, lebocsátkozás,
illetőleg szétmállás.

Az ember ugyanis az idealismus alatt nagy eszmei és erkölcsi
egységben fogja fel a világot, és midőn az egészet látja, elnyomja,
esetleg összetiporja az alkotórészek munkáját, megsemmisíti realis
alkotásait. Így a Kr. u. VII. század majdnem elpusztította az
előbbi századok civilisatióját. A III., XI. és XVI. század
idealismusa kevesebb pusztítást okozott, 1700 és 1815 körül még
csekélyebb volt e rombolás. Az idealismus vagyis az erkölcsi érzés
uralma ellensége, sőt összetiprója lehet a civilisatiónak, melyet
az alkotórészek munkája teremtett.

Az eszményi gondolkodás erkölcsi érzése csak megnemesíteni tudja
lelkünket, fenköltté, istenessé, becsületessé teszi magunktartását,
de nem tudja előmozdítani anyagi haladásunkat. Mikor eltelünk az
istenivel, az erkölcsivel, megváltozik egész életmódunk, tetemesen
alábbhagyunk  a realis idők tömérdek szórakozásával,
roppant költekezéseivel, rendkivüli fényűzésével, szellemi,
aestheticai és érzéki gyönyöreivel.

Igaz ugyan, hogy az emberiség kisebb része nem tud fölemelkedni
a szélső idealismusba, ők tehát lehetőleg folytatják a régi
életmódot; de már meg van oszolva a társadalom, az idealisabbak
megvetéssel nézik és kerülik sőt üldözik a realisak társaságát. Már
nem lehet olyan osztatlan jó kedvű mulatságokat rendezni, ritkábban
és nehezen tarthatni jubilaeumokat, banketteket, országos, megyei
és városi ünnepélyeket, mert a társadalom javának erős erkölcsi
érzése, vallásos magatartása, önérzete, büszkesége, sőt gyülölete
óvakodik oly körökben megjelenni, melyeket lenéz és megvet.

A realis napokban a társadalom minden rétege szivesen találkozik
egymással. Az egyes körök, osztályok, testületek kivánatosnak
tartják a többiek bevonását is. Lelki szükségünk levén az örökös
szórakozás, szivesen megyünk és költekezünk, csak híjanak. Ilyenkor
a legtöbb helyen kitűnően tudunk mulatni. Egy pár barátságos szó
után mindjárt otthon érezzük magunkat. Felköszöntjük, ünnepeljük
egymást. A realismus alatt megtelnek a szinházak, az orfeumok, a
vendéglők, a kirándulóhelyek, a tengeri és más fürdők, szóval
mindazon telepek, melyek fáradt testünk-lelkünk meggyógyítására és
földerítésére szolgálnak.

Míg az idealismus idején szerény lakással is megelégszünk,
realisabb napokban tágas és szellős, kényelmes és pompás tanya után
eped a szívünk. Féktelen egyéniségünket bántja a szűk helyiség,
boszant az egyszerű és kemény, a dísztelen és kopott butor. Azt
akarjuk, hogy lehetőleg díszes, sőt pompás legyen. A sok mulatság
és ünnepi megjelenés szebbnél-szebb ruhát, ragyogó ékszereket és a
kik tehetik, fényes fogatokat kiván. Ki van zárva  az
egyszerűség és igénytelenség. Szivesen csinálunk adósságot, nagy
készséggel irjuk alá a váltókat, csakhogy fürdőkre, bálokra,
fővárosi és vidéki ünnepélyekre mehessünk.

Mindez ritkúl, vagy itt-ott egészen eltünik az idealismus
napjaiban. Magába száll az ember. Összehúzza magát és kevesebbet
költ a család.

Ha csak egy kis része tenné ezt a társadalomnak, nagyobb anyagi
bomlás nélkül folyna a világ sora. Azonban az emberiség java része
ezen az uton halad, a mi roppant bajokat, esetleg szörnyű nyomort
okozhat. Gondoljuk el, hogy Anglia és Belgium, Franczia- és
Németország, továbbá Észak-Amerika néhány állama, azután
Ausztrália, melynek felénél nagyobb lakossága a négy-öt fővárosban
tartózkodik majd Japán és China, mindezen országok jóléte oly
szoros kapcsolatban van hatalmas iparukkal és kereskedésökkel,
hogyha az egész világon beáll az idealismus, ma még talán
elképzelhetetlen bomlás következhetik be. Sok millió embernek nem
lesz kenyere.

Való, hogy az idealismus mostani kitörése már nem vet annyira
vissza, hogy melégedhetnénk a VII. vagy a XI. század
kényelmetlenségeivel, tehát számos iparczikkre lesz szükségünk,
melyeket azok a századok nem ismertek és nem kivántak. De oly nagy
lesz a takarékos életmód, hogy ezer meg ezer gyár, melyek most sok
millió embernek biztosították megélhetését, megszünteti üzemét,
tömérdek kereskedő bezárja a boltját.

1815 körül csak Angliában volt hatalmasabb ipar. A franczia,
német és olasz industria nem volt annyira világraszóló. Míg most
bámulatos virágzásra jutott az angol, a franczia, a német, az
amerikai, az osztrák ipar, sőt a magyar, az olasz, az orosz stb.
szintén számot tesz.

Mily szörnyű bomlás következhetik be, ha beáll az idealismus, ki
tudná megmondani? Ha alig tudjuk elég élénken lerajzolni Anglia
roppant szerencsétlenségét, szörnyű  anyagi nyomorát 1815
után, mily rémséges mérveket ölthet e pusztulás a jelentkező,
idealismus kitörése után! Bár Napoleon a század elején elzárta a
szárazföldet a Szigetországtól, Anglia kevéssé érezte meg e
nyomást, eléggé virágzottak gyárai, hallatlan mérvben gyarapodott
az ország gazdagsága, a nép jóléte. A lipcsei csata után nem volt
semmi akadálya az iparnak és kereskedésnek, szabadon szállíthatták
a gyárak czikkeit, mégis beköszöntött a szörnyű nyomor.

A történelem mutatja, hogy az eszményi gondolkodás rendesen
súlyos anyagi bajokat szűlt. Nyomor, elszegényedés, üzleti pangás
szokott ilyenkor beállani. Legelőször is agrár bajokkal köszönt be.
Nem tud megélni a gazda, a földmives. Éhezik, nyomorog a pórnép.
Így látni ezt 1815, 1700, 1500, 1000 stb. körül. Néhány év óta most
is mindenfelé mutatkozik a gazdasági válság. Államférfiak és
tudósok keresik e jelenség okait, de nem tudják világos
magyarázatát adni. Legalább én, se a túltermelésből, se a börze
papirosbúzájából, se az aranyvaluta uralomra jutásából nem tudom
kimagyarázni a mostani gazdasági válságot. Lehet valami bennök,
mert az ember ösztönszerűleg megérzi ellenségeit, csupán a
magyarázatot hibázza el.

De bármiként legyen, annyit sejtek és a történelem tanusága
szerint valószinűséggel következtetek, hogy a jelentkező idealismus
nagy anyagi bajokat hord méhében s világra jöttük mai civilisatiónk
tetemes romlását okozhatja.







XXXVIII.

MÁRIA DOROTHEA JÖVŐJE.

A mi főherczegünk derék leánya oly időben megy férjhez, mikor
általános bomlás állott be az emberi társadalomban. A kik megették
kenyerök javát, félszázad óta láthatták azt a fokozatos haladást az
erkölcsi, szellemi és aesthetikai életben, melynek egy-egy lustruma
csak kevéssé tért el az előbbítől, mikor érzésünk gondolkodásunk
csak lejtős folytatása volt a mult idők világnézetének. Az
anyagiság ösvényén szerencsés napok alatt haladtunk előre a nemzeti
jólét, a gazdagság, kényelem és élvezet földjére.

A realismus és benne az egyén vidám napjai voltak ezek. E
vidámság azonban most már jobbadán külső lett. Az örökös nyájasság
és derűltség, az aránylagos jólét és kényelem daczára a legtöbben
elégedetlenek lévénk, lelki életünkből hiányzott a fensőbb morál és
idealis vallás, mely megnemesítette volna a család szentélyét, a
társadalom érzését, gondolkodását. Az individualismus napjaiban
senki sem törődött az erkölcsi és vallási eszmékkel; a
mysticismusra hajló kebleket kivéve, mindnyájan léha, elvtelen és
sima realisták valánk.

Most rohamosan megváltozik érzésünk, gondolkodásunk. Öt-tíz év
alatt egy új társadalom keletkezik, mely az egyetemesért rajong,
istent és hitet vall, erényt és becsületet követel, a családfő
visszanyeri tekintélyét, a szinpadon az egyén kudarczán nevet a
világ, tisztelettel viseltetik a tekintély képviselői iránt, nagy
befolyásra tesz szert a papság és az aristocratia. 

De miért érdekli közelebbről Mária Dorothea főherczegnőt ez a
nagy erkölcsi és szellemi átalakulás, mint akármelyikünket? Azért,
mert Orleansi Fülöp herczeg vette el. Egy oly királyi család fiának
lett a neje, a melynek sok kilátása van a franczia királyi
trónra.

A realismus nem kedvez a központi hatalomnak. Mintegy húsz év
óta minden központ engedett az alkotó részeknek, kedvezett az
alkotó elemeknek. Ilyenkor a fejedelmi bölcseség egyik sarkalatos
elve a részek követeléseinek, az egyedek kivánságainak teljesítése.
A nagy realista fejedelmek mint az Antoninusok, Justinián, Mátyás
király, XIV. Lajos és mások kitűnően értettek hozzá. Kormányzásuk
egyik fő alapelve volt elhallgattatni a részeket és egyedeket.

Most az idealismusba csapunk át, mely erkölcsi egységet szül
gondolkodásunkban, megveti a liberalismust, mely az individuum
szabadsága volt az egyetemes, a vallás és erény rovására. Lenézi a
köztársaságot, melyet vezetői az ő szemében is kompromíttáltak,
lelkesedik egy erélyes és keresztény monarkhiáért. Keresztény állam
kell neki, melyben vallási és erkölcsi rend uralkodik. Das
Christenthum hat eine entschiedene Tendenz zur Monarchie, mondja
ily idealis napokban nyolczvan évvel ezelőtt Schlegel Frigyes.

Ez az idealismus alighanem végzetes lesz a franczia
köztársaságra nézve. Öt-tíz év alatt annyira gyarapszik az erkölcsi
és vallásos érzés, a fejedelmi hatalom iránti lelkesedés, hogy
fejedelmet állítanak maguk fölé.

E fejedelem valószinüleg csak két családból lehet. Vagy az
Orleans vagy a Napoleon családból. Az idealismus idején azonban oly
nagy a legitimitas tisztelete, hogy csaknem lehetetlen egy legitim
trónkövetelővel más valakinek versenyezni. A napoleoni praetendens
túlnyomóan a forradalom emberének unokája, a realisabb idők
érzésének, gondolkodásának képviselője, úgy hogy a döntő
pillanatban  erős párt nem is gondolhat reá; míg az
Orleansok Bourbon eredetűek, noha az ő történetök is szoros
kapcsolatban áll a forradalommal; csakhogy az igazi franczia
Bourbonok kihaltak és Orleans Fülöpöt tekinti a növekedő royalista
párt az egyedűl legitim trónörökösnek.

Jövője tehát nagy valószinüséggel a mi főherczegnőnk férjének
lehet. Az ő trónkövetelése az idealismus kitörésekor alighanem
teljesedésbe megy. És ekkor a szeretett magyar főherczeg derék
leánya, magyar leánya űl a franczia trónra.







XXXIX.

AZ IRODALOM NAGY TÜKRE.

Ha az ember gondolkodik: vagy összefoglal, vagy megkülönböztet.
Az egyikkel a messzeeső tárgyak közös jegyeit, rokon vonásait köti
össze; a másikkal a szeme alatti tárgyat, pontocskát szedi szét,
elemzi, megkülönbözteti, eltérő jegyeit keresi.

Ha az emberiség irodalmi alkotásait, különösen bölcsészete
történetét, továbbá históriai műveit, szépirodalmi termékeit
vizsgáljuk, mindjárt szemünkbe tűnik, hogy bizonyos időkben
túlnyomóan összefoglalnak embertársaink, máskor meg lenézéssel
fogadnak minden általánosító, összefoglaló gondolkodást. Ez időszak
bölcsészei semmi jelentőséget sem tulajdonítanak az eszméknek, az
egyetemes gondolatoknak, míg a másikban csak ezeknek van realis
igazságuk.

Ha még mélyebben bocsátkozunk bele az emberi alkotások
vizsgálatába, arra is ráakadunk, hogy az összefoglaló
gondolkodásból nem egyszerre csapunk át a megkülönböztetőbe, hanem
fokozatosan, lassú lépésben. Igaz, hogy ezt nehéz meglátni, sőt az
elemző gondolkodás napjaiban, mikor a távolban csak egyes kimagasló
tüneményeket tudunk észrevenni; mikor a jelenségek nem egységökben,
hanem mintegy széthullva, belső összefüggésök nélkül állanak
előttünk: nem is láthatjuk az összefoglaló gondolkodás lassú
zsugorodását. Azután, mikor 4–500 esztendeig tartott ez a
lépcsőzetes átalakulás, nehéz volt a gondolkodóknak észrevenni e
tüneményt. Most azonban, mikor jóval rövidebb ideig, például
1490-től 1700-ig, 1700-tól 1815-ig, 1815-től napjainkig tart, tehát
egy  nyolczvan éves ember végig élheti, most
már jóval könnyebb észrevenni, fölfedezni az erkölcsi világ e
tüneményét.

Magam is eleinte csak annyit láttam, hogy az összefoglaló
gondolkodást az elemző váltja el, csupán később jutottam el a lassú
és folyton szűkülő gondolkodás felismerésére. Alig lehet két-három
éve ebbeli világosabb látásomnak.

Azóta ezer meg ezer bizonyítékkal állottam elő e tétel
megvilágítására. De mivel éppen a tanárok, tudósok és írók között
lassan mutatkozik és hódít az összefoglaló gondolkodás, nem csoda,
ha Beőthy Zsolt kis munkája a régi helytelen alapon készűlt és
szerzője nem képes megérteni magyarázatomat. Ő egyik legkedveltebb
írói egyénisége napjainknak a hetvenes évek közepétől kezdve. Igen
sok lelki tulajdona ez időszak jellemző sajátsága. Így kenetes,
lágy, szines az irálya, gyöngéd, síma, nyájas a modora, eszmétlen
és elemző a gondolkodása, léha, elnéző, irgalmas és altruisticus a
moralja, tősgyökeresen magyaros a nemzeti szelleme, szóval, a mint
szokták mondani, a századvégi emberek egyik kiváló egyénisége.
Ezért volt annyira népszerű.

Most egy kis munkája: A magyar irodalom kis tükre fekszik
előttem, mely előadásainak vezérfonala, szellemi életünk
fejlődéséről való felfogása akar lenni. Nyilatkozata szerint
megtalálhatni benne az ő irodalomelméletét vagy legalább nyomát
hagyta e szerény vázlatban.

E kijelentés okán kerestem az ő irodalom-elméletének nyomait, de
nem találtam. A mi szemem elé kerűlt, az mind nagyon régi és
elcsépelt valami. A mint irodalomtörténete nem egyéb, mint Toldy
tankönyvének átírása a nemzeti szellemnek erősebb hangoztatásával,
úgy e munkácska sem más, mint a Toldy-féle irodalom-történet
édes-kedves kivonata.

Új eszme, új felfogás éppen nincs, de nem is lehet benne. Miért?
kérdi a t. olvasó. Egyszerűen azért, mert  a
realismus egyedüli gondolata a magyarság, a nemzeti szellem. A
szélső idealismus idején, mikor leghatalmasabb az összefoglaló
tehetségünk, lelkesedünk a magyarságért és a magyar hazáért, de
csak mint erkölcsi fogalom szent előttünk, melybe beléolvasztjuk és
testvéreinknek tekintjük az összes nemzetiségeket. Keblünkre
öleljük a tótot, a ruthént, a szerbet, a horvátot, a németet, a
románt stb. és azok bennünket.

Mihelyt zsugorodni kezd ez az összefoglaló és egységes
gondolkodás, halványan megkezdődik az a patriotismus, mely
Kisfaludy Károlyt, Vörösmartyt, Kölcseyt és másokat lelkesített a
huszas években. Ők még nem tudtak elég melegek, bensők, közvetlenek
lenni. Annyira szélesen és messze látnak, hogy szivökben nem rakhat
fészket a szűk látkörű, de édes és meleg nemzeti szellem. Toldy
Ferencz, hű barátjok, dolgozataiban magasztalja őket, ünnepli
magyarságukat; de még ő is csak oly hideg lehet, mint Vörösmarty,
Kölcsey, Bajza, Kisfaludy Károly és más társaik.

Az általánosító gondolkodás azonban folyton szűkűl, az egyetemes
iránti csodálat hanyatlik, az ember észre kezdi venni a nemzeti
szellemet, gyönyörködik a magyaros, népies, nemzeties nyelvben,
szokásokban, magatartásban. Aesthetikusok, kritikusok,
irodalom-történetírók műveikben már kiemelik az egyes írók
nemzeties irányát, nemzeti szellemét.

Toldy Ferencz sem tehetett másképpen. Még erős a Kazinczy,
Vörösmarty stb. iránti rokonszenve, nagyságuk iránti tisztelete; de
már az eszme nyomása alatt kénytelen érezni, hogy Petőfi, Arany
stb. magyarosabbak, melegebbek, bensőbbek. És ezt ki kellett
fejezni irodalom-történeti dolgozataiban.

Talán az övénél is nehezebb volt Gyulai Pál helyzete. A hatvanas
években megbizták Vörösmarty életrajzának 
megírásával. Az utolsó ívek kivételével Deák Ferencz volt az
életrajz ellenőre. Neki olvasta fel a szerző és tette rá
megjegyzéseit. De hogy írhasson a hideg, ünnepélyes, fenséges
Vörösmartyról a meleg, lágy, népies, magyaros realista Gyulai Pál?
Hogy emelhesse ki Zalán futását, Egert,
Cserhalmot stb., mikor elemző gondolkodásának nehéz belőlük
egy pár lapot is elolvasni? Hogyan csodálja Vörösmarty romantikus
színműveit szertelenségeikkel, borzasztó, groteszk ellentéteikkel?
Ezt már nem lehetett megtenni a hatvanas években.

Az idők árjához símuló Toldy Ferencz még egy kissé csodálhatta e
műveket, Gyulai nem. A kegyelet, a megbizás körülményei azonban nem
engedték, hogy szabadon írhasson, bántani nem volt szabad; de
keresni kelle oly sajátságokat, melyeket a hatvanas évek gyarapodó
nemzeti szelleme is tisztelt. Ilyen volt Vörösmarty nyelve,
Csongor és Tünde népies drámája és benne a manók csilingelő
dialógja, az eposzok között a romantikus Két szomszédvár,
hisz ezt még akkor el lehetett olvasni, lyrai költeményei közűl,
különösen ki kelle emelni A szegény asszony könyvét, mert ez
legmelegebb mindnyájok között. Gyulai tapintatosan végezte
feladatát. Méltányos volt az oly művek iránt, melyet a hatvanas
években alig tudtak olvasni, elismerő azok iránt, melyek még
tetszettek.

Midőn Beőthy Zsolt a hetvenes évek második felében az
irodalomtörténetíráshoz fogott, már úgyszólván elenyészett, vagy
összezsugorodott az általánosító gondolkodás, realismusunk szűk
felfogása csupán a nemzeti szellem melegét élvezhette,
összefoglaláshoz csak egy pár bomlott embernek volt érzéke. Beőthy
tehát kezébe vette Toldy tankönyvét, kissé megváltoztatta a
felosztást, mert a Toldyéban volt némi egység, leszállította, vagy
törölte Kazinczy, Bugát és a hidegebb poéták, írók stb. nagyságát,
kiemelte a magyarosabb, nemzetibb szelleműeket. E munkájában
 szintoly tapintattal járt el, a minővel
Gyulai Pál Vörösmarty életrajzában.

De ha önálló felfogást, Beőthy-féle eszmét keresünk, egyet sem
találunk. Vannak benne eltérések, apróbb variansok, de önálló,
eredeti gondolkodásnak nyoma sincs. És ez volt a szerencséje, mert
különben kevesen vagy épen nem olvasták, tanulták volna. A nemzeti
szellem apostolának kelle lennie, ez volt a világon minden olvasott
irodalom-történetíró. Ő sem lehetett más. A szűk, individualis,
meleg, benső és léha nemzeti szellemnek volt szines és kenetes
tolmácsa. Mikor tehát eredeti irodalomelméletével hozakodik fel,
melynek nyomait e vázlatban hiába keressük, melylyel tanítványainak
állítólag nem maradt adósuk, oly kincset emleget, mely hiányzik
elméjének ládafiában vagy papirosbúzával kereskedik a szellemi
világ börzéjén. Világosabb vagy sötétebb árnyalat, kisebb-nagyobb
eltérés még senkit sem jogosít fel, hogy önálló, eredeti elméletnek
mondhassa a maga apróságát, mely egyéni szervezetének elmaradhatlan
következménye.

Az irodalom bölcsészetének, az irodalom elméletének,
egyetemesnek kell lennie, a világ minden irodalmára kell illenie,
sőt fel kell ölelnie az emberiség erkölcsi, szellemi és aesthetikai
életét is, meg kell vele magyarázni, érthetővé tenni az ember lelki
életének minden tüneményét. Ily összefoglalásra se Beőthy, se a
világ egyetlen realistája sem képes, mert éppen azért jónevű,
kedvelt és szívesen olvasott gondolkodó, költő, író, művész,
politikus, tudós, mivel nincs összefoglaló tehetsége, szűkkörű a
szellemi láthatára, elemző, szétszedő, individuális a gondolkodása.
Tőlük tehát senki se várjon új, eredeti összefoglaló és erkölcsi
világunkat megfejtő egységes eszmét!

De hátha? kérdi a kétkedő realista, aki éppen szűk látkörénél
fogva nem hiheti el, hogy más érzés, gondolkozás is igaz lehessen
az övén kivűl. Tessék kimutatni  Beőthy munkáján, hogy
nincs benne új elmélet, nincs benne eredeti irodalmi bölcsészet.
Idáig csak azt magyarázta, miért kellett Beőthynek és vele ezer meg
ezer aesthetikusnak kisebb-nagyobb eltéréssel a nemzeti szellem
sugallata szerint írnia. Bizonyítsa be pontonkint, hogy ez vagy az
csak régi felfogás, nem pedig új elmélet sarktétele.

Így hangzik a reálista követelése.

Mindenesetre túlságos és igazán sok. Túlságos, mert ha az
uralkodó eszme haladása fonalán bemutattam, hogy Beőthy nem
írhatott másképpen, magától elesik a pontonkint való magyarázat
szüksége; sok, mert ha belébocsátkozunk az egyes pontok
fejtegetésébe, csakhamar azon vehetnők észre magunkat, hogy új
irodalomtörténetet írtunk, a mit most nem szándékozunk. De ha az
egészre nézve adósak maradunk realista barátainknak, néhány pontra
nézve szívesen teljesítjük követelésöket.

Mindjárt érdekes a kezdet. Beőthy szeme előtt az ősidők
homályából egy volgamelléki lovas bontakozik ki, szerinte e lovas
véréből mindnyájunkban van egy csepp, mely a magyar szellem
mivoltából és fejlődéséből is sokat megmagyaráz. A haladás megelőző
hullámának realis alkonyán mondotta de Maistre gróf, a mit különben
minden realista érez: Én nem ismerem az embert, hanem csak
francziát, oroszt, németet stb. ismerek. A realismus e sajátságára
mutat Beőthy felfogása is, a ki egy volgamelléki lovas képében
akarja bemutatni a magyar nemzetet.

E nép szerinte rablásból, félig-meddig zsákmányból él (3. l.),
műveltsége azonban fejlettebb és magasabb, mint azoké a népeké,
melyeket itt talált (8. l.), tehát a volgamelléki lovas műveltebb
volt, mint a pannoniai germán és szláv.

A magyar egész lényét áthatja a nemzetiségi érzés, ez tölti el
bensejét, ez irányozza egész külső és belső életét (5. l.). Mintha
más nemzetét nem töltené el. E hibás  tétel bizonyítása a
könyvecske feladata. Talán ez akar lenni az az ismeretlen
irodalom-elmélet, litteraturai bölcsészet. Csakhogy ez annyira
ismert és általános, hogy a legkorlátoltabb Széchy Károlytól kezdve
Taineig, a legelvtelenebb Heinrich Gusztávtól Gervinusig egyetlen
nagy emberünk sem tudott más elméletet megalkotni, kisebb-nagyobb
eltéréssel mind egy húron pendűlnek.

Más felfogás hirdetője Nisard, a ki a tekintély elvének
apostola; de a mit még lehetett hirdetni a negyvenes-ötvenes
években, kinek kellett volna a realismus későbbi napjaiban?

Beöthy is, mint annyian, elmondja a magyarról, különösen
Szent-Istvánról, hogy az idegenből átvett eszméket és formákat
mindig akként módosítja és idomítja, hogy a magyar nemzeti érdek
szolgálatára minél alkalmasabbakká tegye. (5. l.)

Hagyjunk fel e régi, elavúlt frázissal. Mindenkinek tudnia kell,
hogy az idealismus vagy realismus nyomása alatt, ha a civilisatio
rokon színvonalán vagyunk, átveszünk intézményeket; ez azonban
sehol sem lehet másképp, mint a helyi és nemzeti bélyeg ráütésével.
Még a catholicismus sem kerűlheti ki egyben-másban ezt a nemzeti
jelleget. A világi intézmények még inkább. Éppen ez lenne csoda, ha
az ország és nemzet viszonyának tekintetbevétele nélkül lehetne
átvenni egyházi és világi intézményeket.

Olvasom, olvasom e szerencsétlen könyvet, de elméletet,
philosophiát sehol sem találok benne. Persze annál több hibát és
helytelen felfogást. Legalább eszmei kapcsolatokra akadnék, melyek
megállanák helyöket! Ilyen sincs. Rendesen a közel fekvő, a
közvetlen, a látszatos okokat bújja, velök hozakodik fel. Ha mégis
látni akar valamit, össze akar kötni valamely jelenséget,
helytelenűl teszi. Példáúl a XV. század műveltségének legszélső
sugarait egy század mulva Báthori Zsigmond kolozsvári palotájában
látja elenyészni (29. l.). 

A jó ember nem tudja, hogy a XV. század civilisatiója a
realismus léhasága, erkölcsi, aesthetikai és szellemi bomlása,
Mátyás halálával bezáródik s az egész világon beáll a
Bánffy-korszak, az anyaginak és erkölcsinek élethalálharcza; az
egyetemesnek uralomra törekvése, az erénynek és becsületnek lázas
kitörése a század demoralisatiója ellen. Csak így lehetséges
elképzelni, hogy Fra Girolamo, az egyszerű florenczi barát egy
hatalmas köztársaság élére áll. Nem veszi észre a társadalmi
osztályok harczát; azt gondolja, hogy folytatódik a XV. század
léhasága, a Janus Pannonius pécsi püspök, verses pornografiája,
frivol, érzékisége, Mátyás királynak és kortársainak immorális
anyagisága.

Pedig csak 27 év múlva Mátyás halála után a rationalismus és
scepticismus halvány megjelenésével lesz lehetséges egy Luther
Márton, egy Pomponazzi, egy Ariosto, egy Macchiavelli, mikor már
lohad a szélső idealismus, hanyatlik a tekintélyi hit és idealis
morál. Idáig nem lehete félredobni egyetlen dogmát sem, mert az
emberiség rajongott a tekintélyi vallásért és nem kérdezte, miért
higyjük ezt vagy azt a dogmát.

Neki Temesvári Pelbárt a franciscanismusnak, a népszerű,
maradi és bátor áhitat szellemének képviselője; pedig a magyar
barát a kitörő idealismus tekintélyes tolmácsa és nagynevű
apostola. Úgy fogja fel őt, mint ha két politikai párt küzdelmében
a conservatív irány egyik maradi szónoka volna. Pedig több volt a
mi Pelbártunk. A társadalom individualismusának halálos ellenségét
tiszteljük benne. A legnagyobb reformátor, olyan mint Socrates,
mint Tertullián, mint Nagy Gergely pápa, mint Géza fejedelem, mint
Savonarola és mindazok, a kik a kitörő idealismus apostolai közé
állanak. A társadalom idáig az individuum jogait terjesztette ki, a
realismus nyomása alatt az egyetemes képviselőinek tekintélyét
sárba tiprotta és az alkotó részeket emelte a hatalom trónjára:
 a családban a feleség és a gyermekek
uralkodtak, a társadalomban a szép és kikapós asszony, az országban
az alkotó részek, a tartományok, vidékek, megyék, a szegény ember
stb. Más szóval, megingott a társadalom alapja, eltünt a morál,
kiforgatták a kifejezések értelmét. A Savonarolák, a Pelbártok
munkája a morál visszahozása, az igazság, a becsület, a tisztesség
meghonosítása, a vallásnak a szivekbe oltása volt.

Beöthy állítólagos irodalom-elmélete olyan szegény, hogy semmit
se tud megmagyarázni. Neki minden magasabb ok nélkül be tudnak
köszönteni a leghatalmasabb tünemények. A protestantismus gyorsan
utat talál hazánkba (33. l.) a magyarság lelki alkatának
megfelelően (?) a kritikai és fatalisticus calvinismust karolja
fel. Valószínűleg azért kellett a calvinismus, mert sok a török vér
bennünk, a török pedig fatalista; de hát miért fatalista?

Nála egyszerűen megindul az antireformatio, (42. l.)
Pázmány visszatéríti a főnemességet talán (?) a gyökeres magyarság
gondolatával; a zsidózók azonban kiválni látszanak a magyar
érzés közösségéből (45. l.), bár gyönyörű egyházi énekeket
teremtenek. Szenczi Molnár Albert életének tragicuma, hogy tudós és
költő volt, mikor szenvedélyes katonára lett volna szükség. És így
tovább. Beöthy csak a helyi, a közel fekvő, közvetlen és látszatos
okkal tud előállani. De lehet-e ilyenekből elméletet, philosophiát
alkotni? Nem lehet. A közvetlen ok nem szolgáltat eszmei
kapcsolatot, azért nem lehet belőle összefoglaló elméletet, igazi
philosophiát alkotni. Beöthy állítólagos irodalom-elmélete tehát
nem külömb az orvos eljárásánál, a ki ha fejfájásról panaszkodunk,
vizes borogatást, antipyrint és hasonlókat rendel s ezt
orvostudománynak nevezi. Ha ideges lesz valaki, a sok munkában s
hasonló közeli okokban keresi a baj forrását, ha oly emberről van
szó, a kinek sok dolga van; ha pedig léha, dologtalan ember
 esik e bajba, akkor kézi munkával,
slőjddel és hasonlókkal akarja meggyógyítani és nem veszi
észre, hogy a szegény beteg szervezete nincs összhangban az
uralkodó eszmével s el kell pusztulnia e disharmónia miatt, vagy
legalább sinylődnie.

Zrinyi eposza 1651-ben csak darabos nyelve miatt nem tesz
nagy hatást (48. l.); az érzéki és gyönyörű szólású
Gyöngyösi István pedig egy költőietlen kor legköltőbb
képviselője Majláth szavaival mondva. Az ilyen semmitmondó ellentét
tetszik neki. Költőietlennek nevezi a kort, melyben virágzott a
verselés, ismert és ismeretlen poéták verseitől, a szegény legények
és bujdosók szép dalaitól visszhangzott az ország és nem látja,
hogy a realismus nyomása alatt érzéki és léha, de meleg, közvetlen,
benső és magyaros volt ez idők poezise, mely sajátságok hiányoztak
a nagy Zrinyi költészetében.

Katona Józsefről mondja, hogy kora nem értette meg, de miért,
már nem tudja. Pedig Katona a realismus utolsó poetája, a ki az
egyetemes képviselőjét, a királyi udvart, a királynét, Ottó
herczeget stb. a nemzeti individuum romlásának okául mutatja be;
Kisfaludy Károly hatásának titka színszerűsége, de különösen
dicsekvő magyar szelleme (83. l.); pedig sikerét főleg az
magyarázza meg, hogy égig magasztalja az egyetemes képviselőjét és
hitványnak mutatja be az individuumot, tehát idealista. Vörösmarty
epikai muzsáját az 1825 után beálló reformkorszak ihlette, pedig
mindkettőnek csak egy forrása lehetett; nem látja, hogy az ébredő
halavány realismus minden művelt országban rokon mozgalmakat kelt;
Széchenyi Istvánnál is csak azt látja, hogy valahára megindul a
reformmunka (105. l.). Jósika Miklósnál nem tudja okát adni, miért
rajzolja akkora bőséggel, annyi szélességgel a külső életet, miért
tetszik kezdetben és később miért fordulnak el tőle (107. l.).
Beszél báró  Eötvös József törhetetlen
idealismusáról, pedig tudnia kellene, hogy a Carthausi, a
Falu jegyzője jóval reálisabb alkotások, mint Kisfaludy
Károly, Vörösmarty stb. művei. Bennök az egyetemes képviselői már
le vannak szedve magas trónjukról. Kemény Zsigmond az idealreal
delén szivesen rajzolja az emberi élet nyomorúságát, sötét tragikus
világításban festi nemünk küzdelmét, de természetesen Beöthy
irodalom-elméletében hiába keressük az okát, noha ugyanekkor
mindenfelé kezdik ezt az irányt, mert a növekedő realismus látja az
individuum nyomorát. Beőthy nem sejti, miben rejlik Szigligeti
hatásának titka, aki jóval reálisabb mint az előbbi drámaírók s nem
gyanítja, hogy Czakó Zsigmond, gróf Teleki László annak a szertelen
romanticismusnak utószülöttei, melynek nálunk Vörösmarty a
főképviselője.

Tompa, Petőfi, Arany megítélése és az idők árjába való
beillesztése, szintén csak oly helytelen. Nem levén vezérfonala,
mely az irodalmi alkotások tömkelegében vezethetné, nem látja, hogy
tompúl Rákosi Jenőnél, Dóczynál, Csikynél az erkölcsi érzés, hogyan
sülyed az egyetemes tisztelete és grasszál a reális érzés,
gondolkodás féktelen individualismusa s minő tombolást visz véghez
néha az érzékiség. Jókai, Mikszáth Kálmán és az egész irodalom
léhasága, az uralkodó humor erkölcsi silánysága, a Herczeg
Ferenczek morális sülyedése, a tárczák, rajzok, életképek,
vígjátékok, bohózatok, becsület és tisztesség szempontjától való
nihilismusa mind ismeretlen a jámbor, kenetes, lágy és színes
Beöthy lelkében.

Valóban a magyar irodalom kis tükre, mely irodalomelmélet
nyomait akarta a nagy közönségnek nyújtani, nem egyébb színes és
szellemes, de tartalmatlan fecsegésnél, melynél üresebb csak a
Széchy Károlyoké lehet. Hiába, egységes, bölcselő gondolkodás
nélkül lehet szépen rajzolni, csinosan festeni, kellemesen
elbeszélni, egyes  érzelmeket és irodalmi műveket finoman
elemezni, de magasabb értékű, fensőbb becsű irodalom-történeti
munkát alkotni lehetetlen. Rákosi Jenő, Alexander Bernát, Ambrus
Zoltán, és mások szellemes tárczáihoz hasonlók lehetnek az ily
munkák; de nincs igazi becsök, mert hiányzik az összefoglaló
egységes eszme, mely, mint a világító torony fényt lövellne az
olvasóra és tájékoztatná, merre jár a szellemi világ viharos
tengerén.







XL.

A REALISTA VAKSÁGA.

Valahányszor az ezredévi kiállításba mentem, rendesen
találkoztam egy régi ismerősömmel, egy öreg orvossal, a kinek
fogalma sincs az erkölcsi világ törvényéről. Többször bizalmasan
megkérdeztem, hogy érzi magát, gyönyörködik-e a kiállítás
szépségében? Elragadtatva felelt, mindent szépnek, gyönyörűnek
talált, nem győzte dicsérni, magasztalni.

Nem árultam el neki lelkem hangulatát, nem magyaráztam az
erkölcsi világ törvényét és benne az idealismus hajnalát, pedig
kevés embert szoktam tőle megkimélni. Csak időnkint ismételtem
kérdésemet, melyre mindig boldog megelégedéssel válaszolt.

Ime, gondolám magamban, egy boldog realista, minőt már alig
találni, a kinek lelke teljes összhangban van az uralkodó
realismussal, a kit még nem érintett az ébredező eszményiség!
Eszembe jutott a magam lelki állapotja 1885-ben, mikor gyönyörködve
sétáltam nappal és este a kiállítás területén.

A fővárosi és vidéki lapok szintén tele voltak a kiállítás
dicsőségével. Csupa újjongó öröm és boldogság sugárzott soraikból.
Nemcsak az ünnepi szónokok, a fáradhatlan miniszterek és más
államférfiak szólottak az öröm mámorában, hanem oly jeles
kékharisnya is mint Geőcze Sarolta, a kinek nem ártana a házasság
szentségében részesülni.

A kiállítás bezárását is elsiratták a realista lapok, többi közt
a Budapesti Hirlapban Alexander Bernát. 
«Egyelőre nem is beszélünk róla talán, hogy emléke meg ne zavarjon
bennünket… Díszes volt és nagy szabású, kedves és mégis
nagyszerű. Olyan volt mint egy jó magyar szónoklat (?) a
régi jó időkben; erős gondolatotok hangzatos nyelven kifejezve.
Általában a magyar jellemet tükrözte: komoly és méltóságos; de
minden nehézkesség nélkül». Ezek persze amolyan semmit mondó
frázisok, melyeket a realista szeret legjobban. Neki a kiállítás
egy régi jó magyar szónoklatt. Mi ez? Erős gondolatok: mi ez?
Hangzatos nyelven: hát ez micsoda? Nem hangzatosabb a mai szónokok
nyelve? Kit nem fáraszt ma el egy Eötvös, egy Kossuth Lajos
beszédének olvasása a negyvenes évekből?

De hagyjuk ez üres frázisokat, keressünk valami okosabbat.

Alexander keresi, kutatja a kiállítás hatását a magyar lélekre,
mely gyarapodott az anyagiakban, de sokat vesztett idealismusából,
szerinte nagy küzdelmek befejezése után hasonlót tapasztalni minden
népnél. A német szörnyű brutalis lett 1870 után, Olaszországban
sűlyed a közerkölcsiség egységének létrejöttével; a franczia
köztársaság megszilárdulása után támadtak a botrányok és az
irodalmi sülyedés. A jó ember nem látja, hogy az egész világon
hanyatlott az egyetemes szempontja, uralomra jutott az
individualismus, vele az érzékiség, a családi élet bomlása, a
tekintély képviselőinek lealacsonyítása az egyik országban úgy,
mint a másikban. A világ minden szinpadán adták a
legerkölcstelenebb szindarabokat, melyek magukkal ragadták a
közönséget, tehát egyenlőnek kellett lenni az erkölcsi szinvonalnak
akár voltak botrányok, akár nem. De ő szegény nem látja ezt az
egyenlőséget, szerinte a nemzet erkölcsi ereje, a velő, ép,
egészséges, csak egy kissé elernyedt.

Ez az elernyedés abban mutatkozik, hogy nem lelkesedünk
 nagyon, még a mélyebb
közérdeklődés is ritka. Ki tud nagyobb lelkesedést mutatni,
mint a realista? Húsz év óta minden országos ünnep, mulatság,
temetés stb. óriási tömegeket tudott összecsődíteni nemcsak nálunk,
hanem az egész világon. Mikor tudnak az emberek a lelkesedéstől
őrjöngeni, ha nem a realis időkben? A czár párisi látogatása
százszorosan felül multa még a Kossuth Lajos temetését is. Csupa
lelkesedéstől sír, nevet, kaczag, éljenez a jó realista.

Persze most gyökeresen átalakul az idők szelleme. Az eszményiség
hajnalán sokan vannak közöttünk, a kik nem tudnak lelkesedni,
tapsolni, éljenezni, őrjöngeni; hanem az erkölcsi szempontot nézik.
És az én flótás barátom azzal áll elő, hogy a mostani
választásoknál az idealis jelszavak közül egy sem hatott!
Nem tudja, mi az idealis, különben nem használná ily értelemben.
Pedig a bölcsészet tanárának tudnia kellene. Mert épen az
idealis jelszó rendítette meg e hazát a mostani választások
alkalmával; ezt az idealis jelszót a nemzet milliói hangoztatták,
t. i. a néppárt hívei; míg hideg maradt a realis jelszókra,
minők a függetlenségi, a nemzeti és szabadelvű párt jelszavai. E
pártoknak majd az idealismus napjaiban meg kell szünniök, azért
maholnap senkit sem lelkesíthetnek.

A jó tárczaíró az elernyedt magyarságra, az elszikkadt
néplélekre jó hatást vár a kiállítás nagy idealis
vonásaitól. Igazán megdöbbentő gyöngeség egy
bölcsészettanártól! Már 1870 körül megirta Renan, hogy korunk nagy
kiállításai országos vásárok, kirakodó sokadalmak, melyekből
hiányzik minden erkölcsi, minden idealis elem. De a magyar
tárczaírónak nincs fogalma a nagy idealis vonásokról, azért ezeken
az országos vásárokon és talán Ős-Budavárában meg a kelenföldi
Konstantinápolyban találja meg őket. Nem lenne csuda, mert a realis
időkben kiforgattuk  a szók értelmét, elferdítettük
jelentésöket. Ezért kell tótágast állania Alexander logikájának.
Érzem, hogy udvariatlan vagyok e kitűnő realistával szemben; de nem
tudom megállani, mert tanár létére annyira közönyös az idealis
bölcsészet mesterei iránt, mint ők Plato, Leibnitz, Hegel, Cousin,
Rosmini, Gioberti és számos más. A ki csak kissé tud velök
foglalkozni, lehetetlen, hogy tisztábban ne lássa az erkölcsi
világot, mint a hogy ő és más bölcsész társai látják. Nekik a
bölcsészet alig egyéb természettudománynál.

«Nagyon emelkedtünk minden téren, mondja a tárczaíró, mégis
ridegebb kietlenebb lett életünk». Valóban mulatságos ennek a
haladásnak, emelkedésnek részletező bemutatása. Nem vagyunk nagyon
önzők mint a német és az angol, praktikusok mint az amerikai,
kétségbeesett játékosok mint az olasz, erkölcsi érzékünk sem
romlott meg annyira mint osztrák szomszédainknak! Mennyi
helytelenség néhány sorban; Csak is egy jó realista képes rájok, a
ki nincs tisztában az erkölcsi fogalmakkal. Neki önző a német és
különösen az angol, a ki a realismus alatt csak úgy szórta millióit
jótékony czélokra, decentralisálta óriási birodalmát, majd nem
függetlenítette gyarmatait, vissza akarta adni Irország önállóságát
stb., most pedig a nép rajong a keresztyén örményekért, mikor az
egész világ mozdulatlanúl látszik nézni a törökök mészárlásait!
Neki csak praktikus az amerikai és nem látja, hogy napjainkban kezd
kiemelkedni a realismusból, rajong az egyetemesért, az erkölcsiért,
vad erővel tör ki náluk az antisemitismus, hatalmas az agrarismus,
a bimetallismus, vissza akarják szorítani a nők féktelen
individualismusát, erkölcsileg fölemelni a házasságot, újra
meghonosítani a családélet szentségét. Az olaszoknál csak a
játékosokat látja, de nem veszi észre nálunk az őrült játék
szenvedélyt száz meg száz fajtájával, az olaszoknál sem tünik fel
neki az erkölcsi és vallási megújhodás felé törekvés.  De hogy
is lehetne fogalma az affélékről, mikor azt állítja az
osztrákokról, hogy jobban megromlott az erkölcsi érzékök mint a
miénk. Hisz épen az osztrák mozgalom nem egyéb mint az idealismus
kitörése, az erkölcsi és vallási életnek jelentkezése. Nálunk is
mutatkozik ez a jelenség, csakhogy túlnyomóan a szláv és german
fajoknál, melyeket lassan követ a magyarság. Kálvinista és
lutheranus papjaink szintén észre kezdik venni a tekintélyi hit, az
idealis moral visszatértét, gr. Degenfeld József az új tiszántúli
ref. főgondnok aggódva híja fel a kálvinista papok figyelmét, inti
őket, hogy legyenek résen, nehogy a sötét középkornak már-már
veszedelmesen mozogni kezdő irányzata ismét felülkerekedjék.
Pedig felül fog kerekedni, győznie kell a tekintélyi hitnek és
eszményi moralnak, különben teljes bomlás állana be az erkölcsi
élet terén s öngyilkos lenne az emberiség jó része, a másik pedig
mint az őrült bolyongana a föld szinén. A protestans egyház belső
fejlődését, erkölcsi megújhodását az államsegélytől és a
szabadelvűségtől teszi függővé a jámbor főgondnok, mintha az anyagi
jólét és az individualismus (szabadelvűség) képes volna erkölcsileg
megnemesíteni, vallásos életre buzdítani az embert. De a főgondnok
lajkus fráter, nem gondolkodó, a ki egész életében az anyagi és a
realis önző politikával törődött; Alexander azonban bölcsész meg
tanár, a kinek nem szabad az országos vásárok és nemzeti
bacchanaliák, világraszóló zabálások idealis vonásairól
beszélni.

Történeti tudománya is csámpás lábon állhat oly férfiúnak, a ki
a németek állítólagos brutalismusával nem tudja megegyeztetni a
Schiller-Goethe-Kant korszak fenkölt érzésmódját. Pedig 1790
nagyon közel áll 1875-hez. Az egyetemes tisztelete mindenütt
hanyatlott, az individuum hatalomra jutott a családban, a
községben, a franczia földön kitört a legrémesebb forradalom, mely
sárba rántotta  az egyetemest és a megtestesült
érzékiséget, egy szép leányt, meg az emberi észt emelte az istenség
oltárára. Németországban rajongtak az édes, meleg, benső, érzéki
életért; Schiller, Goethe drámái csak erősen realis időkben
születhetnek épen úgy, mint Kant philosophiája. Egy Don
Carlos, egy Tell Vilmos stb. nagyon realis drámák. Az
egyetemes képviselői bennök az individuum minden bajának okai.
Alexandernek mint bölcsésznek tudnia kellene, mi lehet az a fenkölt
érzés. Igaz, hogy a nagy közönség össze-vissza használja, az írók
is sok mindenre alkalmazzák, de helyesen csak az idealisabb
érzésre, gondolkodásra használhatjuk, mikor az egyetemesből
indulunk ki. Az altruista lehet gyöngéd, kedves, irgalmas,
önzetlen, de nem fenkölt, mert jósága csak a realis idők felebaráti
szeretete. Kant erős realista irányát pedig az is mutatja, hogy
Alexander foglalkozhatik vele. Ha idealisabb bölcsész, mint a
lajkusok gondolják, annyira élvezhetlen, olvashatlan volna előtte,
mint más eszményi philosophus.

A nemzet erkölcsi erejét nem emészti nagyobb betegség, gondolja
Alexander, a velő, úgy látszik, ép, egészséges: ha meg volna
támadva, azt látni kellene. Mélyen megdöbbentő vakság! A szegény jó
ember mint jámbor realista nem lát, nem hall; nem veszi észre az
erkölcsi bomlást a családi és társadalmi életben, az érzékiség
tombolását, a hazugság, az önérdek féktelen fellépését nemcsak az
egész világon, hanem nálunk is. A ki ennyire vak, azzal igazán kár
szóba állani, realis korlátoltságát senki sem lesz képes
elhárítani, az ilyennek nincs semmi érzéke az igazság, az erkölcs
és a valóban szép iránt. Összefoglalni, az erkölcsi világ
tüneményeit egységökben felfogni nem adatott neki. És most a
realismus alkonyán, az idealismus hajnalán kevés embernek betegebb
a veleje, mint az övé és hogy mennyire meg van támadva, azt minden
gondolkozónak látnia kell. 

Alexander kevésnek találja a kiállítás érdekében tett reclámot.
A külföldi látogatók elmaradásának főoka azonban ellenségeink nagy
számában keresendő, mondja tovább. Az európai sajtó általában nem
barátságos hozzánk, szövetségeseink sem azok, a Kölnische
Zeitung a legmagyarfalóbb lap Európában. De mint realista nem
tudja okát adni, hogy miért. Pedig nagyon egyszerű. A népek
rokonszenve mindig azon ország felé fordul, mely az uralkodó eszme
élén halad. 1830-ban az egész művelt világ rajongott
Francziaországért, mert az új liberalismus ott győzött legelőször.
A mult században a franczia encyclopaedisták mozgalma következtében
szintén a francziákért rajongtak. 1789-ben hasonlóan. Most pedig az
idealismusba megyünk belé és azon országok ébresztik fel a népek
rokonszenvét, melyek elül mennek a mozgalomban. Ma az egész világon
gyűlölik a Crispieket, a Bánffyakat és más szabadelvűeket s a népek
rokonszenve a Balfourok és hasonlók felé fordul, a kik a moral és
vallás apostolai. Az egyszerű ember nem tudja okát adni
rokonszenvének vagy gyűlöletének, de érzi. A tömérdek etetés-itatás
daczára csak a népek megvetését vonta magára a magyar, mert
hazánkban a legromlottabb individualismus uralkodik, a zsebelő
szabadelvű többség vezeti az ország ügyeit és a legembertelenebb
önkény gazdálkodik a nemzet politikai jogaival. Ezért járt oly
kevés idegen a kiállításon, legfölebb a realista és zsidó
hirlapírók, szabadelvű publicisták és parlamenti tagok, korlátolt
specialista tudósok és bécsi democraták stb. fordultak meg nálunk,
mondottak nagyszerű felköszöntéseket, írtak rólunk egy-egy hálás
ismertetést, de mindez nem használ semmit az idők árja ellenében.
Hiába irattunk e pár év alatt rémséges költséggel köteteket,
füzeteket és czikkeket franczia, angol, német, olasz és talán más
nyelveken is a magyar nemzet magasztalására; hiába volt minden
pazarlás: a nemzetek rokonszenve elfordult tőlünk,  pedig
1825-től 1875-ig mindenfelé rokonszenvvel tekintettek a
magyarra.

A kiállítás belföldi látogatását nagyobbnak remélte Alexander.
Én bizony ennyit sem vártam. Esténkint, ha meguntam magam, kimentem
a kiállításba. Rendesen sok embert találtam ott. Igaz, hogy
négy-ötöd részök izraelita polgártársainkból került ki. Csaknem
elenyészett az árja és a magyar elem kivált a nyári hónapokban.
Aránylag sok katholikus papot láttam ott lézengeni. Arczuk is
elárulta, hogy korlátolt realisták, a kik nem örülnek paptársaik
idealis lelkesedésének. Igen sokszor nők társaságában valának.

Alexander azt hiszi, hogy az alsóbb nép és az ifjúság
felhozásában remekeltünk, de a nemzet középső rétegei cserben
hagytak bennünket. Mint jó realista a vendéglősöket, a kiállítás
helyét stb. okolja. Hisz ezek nem okok! Potom pénzen, csaknem
ingyen lehetett feljönni a kiállításra, s a városban majdnem a
rendes áron szobát kapni és étkezni. Bizonyosan többeket
megzsaroltak; a hol tehették, magasabb árakat követeltek; de mivel
a közönség legnagyobb része óvatos volt, aránylag kevés visszaélés
mutatkozott.

Másutt rejlett a baj, másutt kell a látogatás csekélyebb
mérvének okát keresnünk.

A kiállításra nézve baj volt, hogy az idealismus hajnalán
vagyunk. Ez az idealismus rendesen együtt jár a szegénységgel,
egyszerre jelenik meg az agrarismus, az oeconomismussal, a
földmívelők inségével vagy legalább súlyos helyzetével. Tehát épen
annak az osztálynak, melyen a nemzet fölépül, nincs pénze. Különben
is, mikor az erkölcsért, vallásért kezd lelkesedni, az ember nem
rajonghat anyagi vásárokért. Nagyon sokan vannak a vidéken művelt,
tanult emberek, a kik dicsekesznek vele, hogy nem látták a
kiállítást; magában a fővárosban is vannak, a kik alig
egyszer-kétszer pillantottak be. Már nem gyönyörködtette
 őket. Lelköknek jobban esék a magány, a
csend, a zárkózott családi élet, mint az a hiú vásár, hazug lárma,
érzéki tombolás, örökös fecsegés, melyekben azelőtt annyi örömüket
találták. Hisz a föld népének egy részét csaknem erőszakkal hozták
fel a szolgabírák, a jegyzők, a papok és a tanítók főispáni
parancsra. Majdnem minden kiadásukat fedezték és mégis nehéz volt
kimozdítani őket. A középiskolai tanulók kiváncsiságát könnyebb
volt felébreszteni. A nemzet középső rétege azonban nem jött el,
mondja Alexander. Bizony kevesen fordúltak meg a kiállításon, hol
az az örvendező, derült hangulat, igazi jókedv is hiányzott a
látogatók arczáról, mely a hetvenes, nyolczvanas évek kiállításait
nemcsak nálunk, hanem mindenütt jellemezte. Akkor még mindenki
tudott mulatni, örvendezni, ma már csak a realista tombol,
féktelenül őrjöng, a közönség egy része visszavonul, az
engedékenyebb rész pedig csendesen, hallgatagon nézi a
mulatságot.

És mivel folyvást gyarapszik az idealismus, azért sejtem én,
hogy nem jön létre az 1900-iki párisi kiállítás, vagy ha létrejön,
óriási bukással végződik.

Csakhogy hiába beszélek és írok, mert hályog takarja a realista
lelki szemeit, nem lát és e hályogot majd csak a diadalmas
idealismus fogja eltávolítani,

Addig várnunk kell.







XLI.

TOLSTOJ LEO: AZ ÁLLAM ÉS A KERESZTYÉNSÉG.

A nagy orosz költőről akárhányszor olvasom, hogy igazán nagy
idealista. A művelt világ legkiválóbb írói és gondolkodói mindig
mint nagy ideálistáról szólanak róla. Nem is tudják máskép
elképzelni e tiszta, a felebaráti szeretettől áradazó, valóban
meleg keblű férfiut mint eszményi rajongót.

Természetes, mert nincsenek tisztában az alapfogalmakkal. Csak
az önfeláldozó és szerető szivet látják és azt hiszik, hogy ez
idealismus. Nagyon tévednek.

Önzetlenség és önfeláldozás magában még nem jelent semmit. Az
embernek rajongani, lelkesedni kell az uralkodó eszme hatása alatt,
e rajongás lehet idealis vagy realis, teljesen a kortól és
szervezetünktől függ, hogy milyen.

Az idealismus alatt rajongunk az egyetemesért, a realismus alatt
az egyedért. Itt is lehetünk önzetlenek, önfeláldozók, a realismus
vértanúi vagy hitvallói. Igaz, hogy kevesebb a számuk, de vannak,
akadnak ilyenek.

De lássuk közelebbről.

Az emberi haladás egy-egy hullámának elején egyesül a lelki
világ három eszméje: a szép, igaz és jó. E három eszme egysége egy
egészet alkot, azért bármire gondol az ember, mindig a maguk
egészében fogja fel a szellemi, erkölcsi és aestheticai élet
tüneményeit. Az egészből indul ki. Az egész szempontjából ítéli meg
a dolgokat, a társadalmi kérdéseket. Mindig az egyetemest látja
maga előtt, az a delejtű, a vezérfonal a lelki élet tengerén.


A realismus a három eszme szétválása, a lelki egység teljes
felbomlása. A lelki világ alkotó részei szétmállanak; a szép, a jó
és az igaz fogalma, nem az egyetemes, hanem az egyén szempontjából
ítéltetvén meg, elvesztik igazi értelmöket. A realista kiforgatja
valódi jelentésökből.

A szép az egyed szépsége lesz, támogatója az érzékiségnek, az
ember léhaságának, csupa idegizgató és csábító formaság. Háttérbe
szorulván az erkölcsi elem: a jó és az igaz, nincs támasza,
nemesítő sajátsága a szépnek. Megbomlott idegeink mámorosan
kedvelik a fenségest, a borzasztót, az irtózatost, egy szóval
minden kábítót. Azért kellenek ilyenkor a gladiatorok, a circusok,
az alpes-mászások, párbajok, életünk gyakori koczkáztatása. A
kevésbé bomlott idegűeknek elég mulattatók és szórakoztatók az
érzéki gyönyörök, izgató, ingerlő szinházi, orpheumi, circusi és
más látványok.

Mihelyt az igaz eszméje ki kezd válni az egységből, a nagy
eszményi igazságok mint Isten, vallás, erkölcs, világ, emberiség
pl. halványulni kezdenek, a realismus napjaiban pedig már a nemzet
és haza fogalma is enyészőben van. Csak az egyén szempontjából
tekintvén mindent, ezek megszünnek igazságok lenni. Az egyed biráló
elméje nem találhatja igazaknak. A közérdek és közügy a realisabb
gondolkodásuak szemében hazugsággá válik. Tömérdek visszaélést,
gazságot követnek el épen a közérdek nevében. Igen sokszor romlott
zsebelők kezébe kerűl a hatalom, a kik a közérdek czímén rabolják
meg embertársaikat, mert a nagy emberi és nemzeti igazságok
megszüntek azok lenni.

A jó szintoly változáson megy keresztűl. A jó eszméje legszűkebb
értelmében magunkviselete embertársaink iránt. Az eszményiség
napjaiban az egyetemesből indulván ki, a vallás és erkölcs
szabályozza magunkviseletét. Szeretjük vallásos és erkölcsös
felebarátjainkat, gyülöljük azokat, a kik az uralkodó eszméhez
kevésbbé tudnak  símulni vagyis rosszak, bűnösök.
Annyira uralkodik felettünk és bennünk az egyetemes, hogy saját
gyermekét is el tudja pusztitani az atya, ha nem engedelmeskedik.
Ilyenkor szófogadóvá kell válnia az alkotó résznek, a családban az
asszonynak és gyermekeknek, az országban az alattvalóknak. Meg kell
alázkodnunk az egyetemes, a tekintély képviselője előtt, kivált az
egyházi előtt.

Mihelyt ki kezd válni a jó a három eszme egységéből, bomlani
kezd az egyetemesnek hegemoniája, föllép a haza és nemzet
szempontja, míg végre a realismus végén már csak az individuum,
legfölebb a család érdeke szabályozza magunkviseletét. Sőt talán
elmondhatni, hogy a realista családjában is önmagát szereti.

De mikép magyarázhatni meg az egyed szempontjából, hogy soha sem
jobb, irgalmasabb, lágyabb, kedvesebb az ember mint épen a
realismus alatt? Honnét ered az a mérhetlen jótékonyság, melynél
csak az emberi nyomor általánosabb. Hisz a realista önző, zsebelő,
a közérdeket kizsákmányoló, léha, elvtelen individualista?!

Könnyen érthető. Az idealismus alatt az Isten, az egyetemes
képmásai akarunk lenni, a realismus alatt mindenkit a magunk
képmására akarunk átváltoztatni. Akkor csak azt becsűljük, a ki
velünk együtt a nagy általános igazságokat vallja, a vallás és
erkölcs buzgó hive; ekkor azt becsüljük, a ki hozzánk hasonlít, a
mi képmásunk, a mi édes-kedves testvérünk, felebarátunk. És mivel
az emberi szívnek okvetlenül és szüntelen szeretnie kell: az
idealismus idején csak az Istenért és az Istenben tudja szeretni
felebarátjait, míg a realismus napjaiban csak önmagáért. Végtelenül
jól esik neki, ha valami jót tehet embertársaival. Azért ilyenkor
alig van rossz ember, realis szempontból rossz ember. Bárkihez
folyamodjunk, ha van neki, juttat belőle a hozzá közelebb állóknak,
sokszor elfelejti tolakodó követelésünket, szemtelen föllépésünket,
nem  kérdezi vallásunkat, erkölcsi
magunkviseletét; protegál, istápol, támogat szóval és tettel. A
realista nem tudja nézni a szenvedőket, az inséggel, nyomorral
sujtottakat. Vannak közöttünk végtelenül realis lelkek, a kik csupa
szívből állanak. Ilyen nagy realista az oroszok hirneves költője és
gondolkodója: Tolstoj Leo. Műveiben az egyetemes képviselői, a
tekintély hordozói az individuum romlásának, inségének, nyomorának
szülő okai, ezek bénítják meg az egyén boldogulásra való
törekvését, ezek ássák a sánczokat, emelik a gátakat, gördítik
útjába az akadályokat. A közügy, közérdek czime alatt
kizsákmányolják az egyént, elállják a felebaráti szeretet
megnyilatkozását.

Legújabb levele, melyet dr. Schmitt Jenőhöz intézett, hirdeti,
hogy az államszolgálatban való részvétel nem fér össze a
keresztyénséggel. A katonai szolgálat sem egyezik meg vele.
Helyesli Schmitt Jenő nézetét, mely nem tartja összeegyezhetőnek az
erkölcsi becsülettel állami szolgálatokat tenni egy oly
intézménynek, mely képviselője a törvényesen szentesített
emberölésnek és a törvényesen szentesített kizsákmányolásnak.
Szerinte mindenki belátja, hogy a keresztyén nem vehet részt a
gyilkosságban, hogy a gyilkosok vezére által a szegényektől
erőszakkal kizsarolt fizetést nem húzhatja. Azért csak
számtalanszor kell hangoztatni: Carthago delenda est, el kell
törülni Carthagót a föld szinéről és bizonynyal el fog esni
Carthago. Végre is a hatalom birtokosai meg fognak szünni
tekintélyöket a keresztyénség szentségével támogatni. Hisz az állam
erőszak, a kereszténység pedig szeretet és türelem: ezért az állam
nem lehet keresztyén s a ki keresztyén akar lenni, nem szolgálhatja
az államot. Keresztyén állam lehetetlen.

Tolstoj Leo doctrinája a legszélsőbb realismus tana. Az ő nézete
szerint a keresztyén vallás tiszta felebaráti szeretet, mely nem
tűri a központi hatalom erőszakos föllépését s azért az állami
egység hatalma és a keresztyénség  egymást kizáró fogalmak
olyanok mint a béke és háború, az egészség és betegség, a
világosság és sötétség stb.

Pedig a realismus alatt az állami központi hatalom, a kormány,
is nagyon engedékeny, igazán elnéző, decentralisáló az alkotó
részek iránt. De a mostani szélső realismus idején nem elégítheti
ki Tolstojt, se más erősen realista gondolkodásuakat. Ilyenek nem
csupán az anarchisták és socialisták, hanem a művelt társadalomban
élő számos polgár is.

Az orosz költő keresztyénsége azonban nagyon realis, mely nem
felel meg az idealis napok keresztyénségének. Az ő christianismusa
rokon az I. és II. század keresztyénségével, melynek utószülött
testvére a mi nazarénus hitünk vagy több orosz felekezet, a realis
idők mysticismusának socialis tüneményei; de nem olyan, minő a III.
század idealismusa alatt lőn, mikor az eszme nyomásával nagyszerű,
egységes, központi kormányzattá alakult és kifejlődött a
catholicismus idealis hierarchiája, a miről a II. század első
felében szó sem lehetett.

Most szemlátomást közeledünk az idealismushoz, erősen
hajnalodik, a mi épen nem kedvez Tolstoj realis gondolkodásának.
Csakhamar észre fogja venni, hogy sokan elfordulnak tőle. Már
emlegetik, hírlelik a lapok, hogy Sziberiába akarja deportáltatni a
kormány. Sajnálnók szegényt, mert ő is egyik vértanúja lenne a
realismus önzetlen felebaráti szeretetének, sorsosa Krisztus, a
nagy vallásalapító, szenvedéseinek azzal a különbséggel, hogy az
itteni mestert az idealreál nemzeti és vallási orthodoxiája, melyet
phariseismusnak csúfolnak, feszítette a keresztfára, míg az orosz
reformatort az ébredező eszményiség hurczoltatná a jeges hazába.
Lehet, hogy e súlyos bajtól megkíméli a jótékony halál.

Hogy át tudna változni, hogy a legszélsőbb realismusból
 át tudna csapni az eszményi
gondolkodásba: alig hihetem el róla, annyira határozottan és
mereven realis egyéniség. Öreg ember és a vén tölgy már nem hajlik.
Valószínű, hogy nem sokára el fog némulni s e némaság legfőbb okát
nem az orosz kormány zsarnoki fellépésében kell keresnünk, hanem az
eszményi gondolkodás győzelmében, mely megbénítja a realis embert,
közönyössé teszi azon nagy kérdések iránt, melyekért annyira
lelkesedett a realis napokban, mert a legnagyobb hatalom a szellemi
világban az uralkodó eszme. Mindnyájan öntudatlan szolgái valánk,
csak fölfedezésem ismeretével leszünk öntudatosakká; de ne higyje
senki, hogy valaha más lehessen, mint a minővé az isteni eszme
alakítja. Hozzá kell símulnunk vagy összetör bennünket.








Lábjegyzetek.


 1) A nyáron egy
franczia röpiratban akartam magyarázni az erkölcsi világ törvényét.
Hozzá is fogtam, de csakhamar abbanhagytam, mert bár régóta
érintkezem a nagynevű bölcsészszel, még sem tudja átérteni, hogy
minden bölcsészeti, történeti stb. doctrina csak saját korának vagy
pontosabban a hullám illető szakának felel meg s az idők árjával
szüntelen módosulnia kell. Ő Guyauval és másokkal együtt
tekintélyes realista volt a nyolczvanas években, most már simul egy
kissé az idealisabb irányhoz, de még messze van a tiszta
idealismustól.

 2) E levélhez a Hazánk
1896. ápril 7-iki száma a következő megjegyzést fűzi:

Bodnár Zsigmond egyetemi magántanár az egyetem rektorához
levelet intézett, a melyben kijelenti, hogy a millenniumi tanügyi
kongresszuson nem vesz részt. Soha komolyabb szó még nem hangzott
el korunk jellemzésére, mint az, a melylyel Bodnár e kijelentését
indokolja. Minden szava hétszeres igazság, minden sora az enyészet
egy-egy jelenetét festi s az egész levél hangos jajkiáltás, a
melyet csak azért mernek olyan keservesen kimondani, mert a nagy
többség erkölcstelen tulkiabálásaitól félnek. Bodnár Zsigmondban
meg volt a bátorság a közfigyelmet arra a lejtőre fordítani, a
melyen haladva máris elérte a világ az aljasság posványának a
szélét s már-már a fertőbe való sülyedés veszedelmével áll szemben.
Nagyérdekű levelét szószerint közöljük részint tükörül azoknak, a
kiket illet, részint lelki gyönyörüségül azoknak, a kik
rokongondolkozásuknál fogva szivesen fogadják a dekadencziának
megszólalt komoly ellenfelét.











TARTALOM.


	I. Az idealismus kitörése 1875 körül
7

	II. Az Árpádok 15

	III. Erkölcsi sülyedésünk
31

	IV. A társadalmi béke 36

	V. Dumas 43

	VI. A dráma törvénye 54

	VII. A modern magyar dráma
58

	VIII. Mi a civilisatio? 62

	IX. A kiállítások jövője
66

	X. „A tudomány érdekében“
72

	XI. Hazafiság és nemzeti szellem
77

	XII. Az ezredév 81

	XIII. Alfréd Fouilléehez
86

	XIV. A tudomány csődje 93

	XV. I. Ferencz József 104

	XVI. A democratia halála
108

	XVII. A tanügy hanyatlása
111

	XVIII. A tanügyi congressus
116

	XIX. A szellemi anarchia
121

	XX. A tanügyi congresszus
határozatai 124

	XXI. A vallás az iskolában
132

	XXII. A leánygymnasium 135

	XXIII. Az asszony joga 140

	XXIV. Az asszonyi logika
143

	XXV. „Férjed rokonait“ 146

	XXVI. Az öngyilkosság 150

	XXVII. Rectori Magnifico
154

	XXVIII. Jókai Mórnak 157

	

	XXIX. Lueger 160

	XXX. Simonyi magyar nyelvtana
164

	XXXI. A papság politikai szerepe
168

	XXXII. A szentszék rendelete
171

	XXXIII. Az Isten 175

	XXXIV. A kétféle ok bölcsészete
180

	XXXV. A házasság 186

	XXXVI. A hitves hűsége 191

	XXXVII. Civilisatiónk veszedelme
196

	XXXVIII. Mária Dorothea jövője
200

	XXXIX. Az irodalom nagy tükre
203

	XL. A realista vaksága 215

	XLI. Tolstoj: Az állam és a
keresztyénség 224








Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	14
	élvezni és gyönyöködni
	élvezni és gyönyörködni



	25
	tisztelet jelentkezésését
	tisztelet jelentkezését



	72
	kis ügyessség
	kis ügyesség



	114
	kereszténzség több
	kereszténység több



	119
	nkább triviális
	inkább triviális



	136
	meg vanank
	meg vannak



	137
	nem is hideted
	nem is hiheted



	138
	realisabb godolkodás
	realisabb gondolkodás



	144
	tekintéy iránti
	tekintély iránti



	148
	játétokat hozhat
	játékokat hozhat



	166
	Nagy tévédés
	Nagy tévedés



	188
	törvényes házassságról
	törvényes házasságról



	189
	magasztos önfeleláldozás
	magasztos önfeláldozás



	222
	Cssaknem elenyészett
	Csaknem elenyészett



	225
	életünk gyakorí
	életünk gyakori



	226
	testvérüuk, felebarátunk
	testvérünk, felebarátunk









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK AZ ERKÖLCSI TÖRVÉNY ALKALMAZÁSA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/611704665737800297_63291-cover.png
Az erkolcsi torveny alkalmazasa

Zsigmond Bodnar





